
Aufsätze

Andreas Engelmann

Recht als institutionelles Projekt

Zur Institution und Interpretation des Rechts

Dass Recht als ein „institutionelles Projekt“ begriffen werden kann und welche Konse-
quenzen diese Perspektivnahme für die Rechtswissenschaft hat, soll auf den nächsten Sei-
ten dargestellt werden. Dabei geht es mir nicht um eine Pflege spezifisch akademischer
Diskurse. Denn obwohl Theorie innerhalb der Rechtswissenschaft oft als verzichtbar
wahrgenommen wird, bestimmen die Selbstbilder der Rechtsgemeinschaft die rechtlichen
Verfahren und Ordnungsmuster ganz wesentlich. Das gilt gerade dann, wenn sich die
Rechtswissenschaft darüber nicht bewusst ist und der Erforschung dieser Selbstbilder
keinen eigenständigen Wert beimisst. Recht und Rechtsgeltung mit dem Doppelbegriff
des „institutionellen Projekts“ zu beschreiben, heißt, das Augenmerk stärker und erneut
auf die „Institution“ und die „Interpretation“ des Rechts zu legen. Diese beiden Aspekte,
die „für das praktische Leben“1 (BGH) oft so behandelt werden, als seien sie unabhängig
voneinander, können – so meine These – immer nur gleichzeitig auftreten: In der Ver-
wendung von Recht stellt sich die Frage, ob etwas gilt und was es bedeutet, immer zu-
gleich: Zu wissen, dass ein Rechtssatz „gilt“, dessen Bedeutung unbekannt ist, ist recht-
lich ebenso sinnlos, wie die Bedeutung eines „Rechtssatzes“ zu wissen kennen, der leider
nicht gilt. Die Gleichzeitigkeit von Geltung und Bedeutung erfordert ein neues und teils
kontraintuitives Verständnis davon, wie Recht instituiert und interpretiert wird. Der Be-
griff der Institution verweist dabei auf die außerrechtlichen Voraussetzungen von Rechts-
geltung und der Begriff des Projekts verweist darauf, dass es Rechtsgeltung immer nur
gibt, indem Recht fortgesetzt und auf die Zukunft bezogen wird. Nach einer bereits von
Konrad Hesse verwendeten Formulierung lässt sich der Sachverhalt auch so beschreiben,
dass uns Recht nicht nur „gegeben“ ist (als Institution), sondern immer auch „aufgege-
ben“ ist (als Projekt).2 Weil es einen „Geltungseffekt“ nur im Prozess eines ständigen
Selbstvollzuges geben kann, muss Recht immer wieder und immer gegenwärtig instituiert
und interpretiert werden oder – anders formuliert –: Diese fortgesetzte Institution und
Interpretation ist, was Recht heißt. Deswegen können Recht und Rechtsgeltung nicht,
wie ich im ersten Abschnitt zeige, durch eine Figur der „Rückführung“ oder eines „Ori-

1 Die Formulierung bezieht sich auf den Grad an Gewissheit, der zur Verurteilung notwendig ist,
BGH, Urteil vom 11. Dezember 2012 – VI ZR 314/10, NJW 2013, 790.

2 Konrad Hesse, Grundzüge des Verfassungsrechts der Bundesrepublik Deutschland, Heidelberg
1999, 5.

DOI: 10.5771/0023-4834-2020-4-500

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


ginals“ begriffen werden, ein dahingehendes Selbstbild der Rechtswissenschaft steht
einem Verständnis rechtlicher Vollzüge gerade im Wege. Im zweiten Abschnitt wird es
darum gehen, welche Bedeutung in dieser Konstruktion dem Begriff „Institution“ zu-
kommt, während es im dritten und letzten Abschnitt darum geht, welche Praktiken sich
hinter dem Begriff „Interpretation“ verbergen.

Vom Selbstbild des rechtlichen „Staffellaufs“

Rechts- und Rechtsgeltungsdiskurse konzentrieren sich, so meine These, zu sehr auf die
Frage der Herkunft: Woher kommt das Recht, woher seine Autorität und Legitimität?
Diese Frage gilt als Kernfrage jeder Rechtsanwendung und zugleich als eine Frage an die
Vergangenheit: als müsse man nur die richtige Quelle finden, um zu wissen, was Recht
ist, warum es gilt und warum es gelten soll. Bemerkenswert ist dieser Diskurs, weil zwar
einerseits die Wichtigkeit der theoretischen Fundierung oder Rückführung von Rechts-
geltung „bei jeder Rechtsfrage“ gebetsmühlenartig wiederholt wird,3 das Ergebnis dieser
Auseinandersetzung aber andererseits für die praktische Verwendung von Recht keine
Rolle zu spielen scheint. In der Praxis genügt man sich bestenfalls mit der meist latent
bleibenden Vorstellung, dass „zumindest für das nationale Recht“ klar sein soll, dass
Recht gilt, weil es „durch die Verfassung“ in Geltung gesetzt wurde.4 Wenn das aber des
Pudels Kern wäre, so könnte man auf eine rechtstheoretische Begründung von Recht tat-
sächlich ohne Verlust verzichten, denn mit dieser „Begründung“ ist von den Phänome-
nen, Tiefen und Bedingungen des „geltenden Rechts“ noch nichts geklärt. Christoph
Menke hat die Diskussion einmal mit den Worten zusammengefasst: „Recht gilt, weil es
gesetzt wird. Aber weiter kommt man nicht.“ Je nach eigener Anschauung endet die „Be-
gründung“ des rechtlichen Geltungsbefehls bei der Verfassung (Röhl) oder einer
„Grundnorm“ (Kelsen), aber es fällt ins Auge, dass die jeweilige Begründung für die Ver-
wendung von Recht keinen Unterschied macht. Die theoretisch alles entscheidende Her-
kunftsfrage scheint praktisch folgenlos zu sein; ob jemand Kelsen, Ehrlich oder dem
Rechtsskeptizismus folgt, hat auf die praktische Arbeit der Person keinen sichtbaren Ein-
fluss. Aber auch theoretisch scheint die Diskussion nicht übermäßig fruchtbar: So
kommt eine jüngere Monographie zum Thema Rechtsgeltung trotz neokantianischer
Grundausrichtung und strenger Kelsenlektüre zu dem defaitistischen Ergebnis, dass jede
Geltungsbegründung in einer „Geltungsaporie“ enden müsse, weil weder die „Moral“
noch das „Naturrecht“ einen hinreichend verbindlichen Geltungsgrund des Rechts lie-
fern können, das „positive Recht“ auf diese Art von verbindlichem Geltungsgrund aber
angewiesen sei.5 Das Kontrastbild zu diesem Defaitismus ist der alltägliche Umgang mit
Recht als sozialer Institution, der von seiner eigenen Ausweglosigkeit (aporia) nichts zu
wissen oder zu bemerken scheint.

Die endlose Suche nach einem Ursprung ist kein Spleen der Rechtstheorie, sondern
wurzelt in den eingespielten und gelebten Selbstbildern der Rechtsgemeinschaft. In den

1.

3 Rupert Schreiber, Die Geltung von Rechtsnormen, Berlin/Heidelberg 1966, 1.
4 So etwa in dem klassischen Lehrbuch Klaus Röhl/Hans-Christian Röhl, Allgemeine Rechtslehre,

München 2008, 307: „Mit dieser Lehre lässt sich die Geltung einer Rechtsnorm bis zur Verfassung
zurückverfolgen. Aber das Problem, wie die Geltung der Verfassung zu erklären sei, ist noch offen.“
– Was aber augenscheinlich keine Auswirkung auf seine Brauchbarkeit hat!

5 Stephan Meyer, Juristische Geltung als Verbindlichkeit, Tübingen 2011, 283.

501 Andreas Engelmann · Recht als institutionelles Projekt 501

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


wissenschaftlichen Diskursen zu „Geltung“ und „Interpretation“ geht die Rechtswissen-
schaft fast durchgehend davon aus, dass sich diese beiden Themen „für das praktische
Leben“ (BGH) separat voneinander behandeln und verstehen lassen. Die „Rückführung“
des Rechts findet dann regelmäßig durch einen Rekurs auf den Geltungsbegriff statt, die
„Weiterführung“ des Rechts durch einen Rekurs auf den Begriff der Interpretation. Der
Geltungsgrund des Rechts soll seine Einheit garantieren, die Interpretation soll seine
Grenzen wahren. Durch die Operationen von Rückführung und Weiterführung soll
sichergestellt werden, dass „das gleiche Recht“ fortgesetzt wird oder die „Identität des
Rechts“ bewahrt wird, das steht im Zentrum des Interesses. Die Vorstellung, die dem zu-
grunde liegt, lässt sich mit einem „Staffellauf“ vergleichen: Von der Setzung des Rechts
bis zu seiner letzten Verwendung wird im Akt der Anwendung oder Konkretisierung
eine Staffel (der „Geltungsbefehl“) weitergereicht. Auch wenn sich der Kontext ändert,
bleibt es die gleiche Staffel, die weitergetragen wird. In diesem Sinne ist auch Christoph
Möllers Beharren auf einer formalisierten „Autorisierung“ des Rechts und der „Rück-
führung“ jeder Verwendung von Recht auf ein „Original“ zu verstehen. Nur durch diese
„Kette“ lässt sich für Möllers sicherstellen, dass das Recht seine Identität wahrt, dass es
„unterscheidbar“ von anderen sozialen Praktiken bleibt und „illegitime Normsetzer“ zu-
rückgedrängt werden.6 Anders gesprochen kann nur die Annahme einer „Einheit“,
„Identität“ oder „Rückführbarkeit“ des Rechts sicherstellen, dass die Rechtswissenschaft
einen spezifischen und feststellbaren (eigenen) Gegenstand hat. Das Problem mit dieser
Vorstellung ist allerdings, dass die Verwendung von Texten, die Weitergabe von Bedeu-
tung und die Komplexität sozialer Institutionen unter Wert behandelt wird, wenn man
sie wie einen Staffellauf konzipiert.

Recht ohne Garantie

Die Idee, dass Bedeutung weitergegeben werden kann wie eine Staffel, dass die Autori-
sierung des Rechts durch Formalisierung geschieht oder dass Anwendung ein Prozess ist,
in dem etwas aus einer Rechtsnorm „abgeleitet“ wird, erscheint seltsam unberührt von
sprachphilosophischen, linguistischen und kulturwissenschaftlichen Diskussionen und
Erkenntnissen und stark darauf fokussiert, bestimmte Selbstbilder der Rechtswissen-
schaft von der „Einheit“, der „Identität“ und dem „Proprium“ des Rechts aufrechtzuer-
halten. Der Wissenschaftsrat hatte bereits 2012 darauf aufmerksam gemacht, dass inner-
halb der Rechtswissenschaft eine erstaunliche Weigerung besteht, das Wissen aus thema-
tisch verwandten Wissenschaftsfeldern zu importieren oder zumindest zu registrieren.7
Von dieser Kritik hatte sich die Rechtswissenschaft unbeeindruckt gezeigt, weil sie sich
selbst davon überzeugte, dass der Wissenschaftsrat gar nicht richtig verstehe, wozu sie,
die Rechtswissenschaft, berufen sei. Der rasche Blick auf das Wissen der anderen, so wur-
de argumentiert, behindere die Arbeit an der „Eigenlogik“ des rechtlichen Feldes, an
ihrem „Proprium“.8 Die Gründungsprämisse der Rechtswissenschaft lautet, dass rechtli-
che Praktiken etwas grundsätzlich anderes sind als andere „soziale Praktiken“ und diese

6 Statt vieler Christoph Möllers, Die Möglichkeit der Normen, Berlin 2015, 271 ff.
7 https://www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/2558-12.pdf.
8 Nils Jansen, Bildet Anwälte des Rechts, nicht Rechtstechniker, Frankfurter Allgemeine Zeitung v.

7.1.2015, N 4.

502 KJ 53 (2020) Heft 4 502

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


Gründungsprämisse hat Christoph Möllers in „Die Möglichkeit der Normen“, bei allen
Feinheiten und Abschattungen im Detail, grundsätzlich wiederholt.9

Der Vorschlag, Rechtsgeltung als kulturelles und institutionelles Projekt zu verstehen,
weicht von dem Modell einer Rückführung, eines Originals oder Staffellaufs dagegen in
grundlegender Weise ab. Zunächst geht diese These davon aus, dass die Setzung von
Recht immer in der Gegenwart stattfindet. Niklas Luhmann hatte das in „Legitimation
durch Verfahren“ auf die Formulierung gebracht, dass im „Zuge der Rechtsanwendung
immer mitentschieden [wird], was als Recht gilt […]“. Der Akt der Rechtsetzung wird so
in die Gegenwart verlegt. Weiter heißt es bei Luhmann: Die rechtlichen „Begriffe“ und
„Regeln“ „nach denen entschieden wird, kommen gleich ontifiziert auf die Welt, sie wer-
den als Tatsachen behandelt, so als ob sie nicht gemacht, sondern nur entdeckt und inter-
pretiert worden wären.“10 Dieses „Als Ob“ ist hier natürlich entscheidend, denn es be-
sagt, dass wir uns tatsächlich auf etwas „als“ Vergangenheit, Ursprung oder Original be-
ziehen, was wir in diesem Moment dazu gemacht haben oder, anders formuliert, was das
Resultat eines sozialen Prozesses, und damit ein Werden, ist. Das „Als Ob“ bezeichnet
deswegen auch keineswegs einen Irrtum, sondern einen bestimmten Modus des sozialen
Vollzugs von Recht. Das hat nicht nur Konsequenzen für die gegenwärtige Verwendung
von Recht, sondern auch für die zukünftige. Denn wenn sich erst im „Zuge der Rechts-
anwendung“ entscheidet, „was als Recht gilt“, dann kann die gegenwärtige Rechtsan-
wendung zukünftige Entscheidungen nicht determinieren. In „Das Recht der Gesell-
schaft“ hatte Luhmann daraus die These abgeleitet, dass „das Recht keine bindende Ge-
walt“ habe und „nur aus Kommunikationen und Strukturablagerungen von Kommuni-
kationen“ bestehe.11 Was Luhmann auf „Strukturablagerungen von Kommunikationen“
reduziert, wird hier breiter als kultureller und „institutioneller“ Charakter des Rechts
aufgefasst und auf weit mehr als primär rechtliche Kommunikationen bezogen. Wichtiger
noch ist aber, dass die Setzung von Recht in diesem Modell kein „vergangener“ Akt ist,
an den wir uns in der Gegenwart nur „erinnern“, sondern ein gegenwärtiger Akt der Set-
zung der Vergangenheit. Recht ist, wie jedes Bedeutungsphänomen, retroaktiv; es be-
stimmt die Vergangenheit: Etwas wird diese oder jene Bedeutung gehabt haben, etwas
wird diesen oder jenen Geltungseffekt bewirkt haben; aber es führt keine Kette einer
substanziell verstandenen Selbstidentität von einem ursprünglichen Setzungsakt bis in die
Zukunft möglicher Anwendungsfälle von Recht. Wenn eine „Kette“ geknüpft werden
kann, dann immer nur ex post, als „Rationalisierung“ dessen, was man getan haben und
was passiert sein wird. Die „Quelle“, hatte Derrida diese Beziehung einmal auf ein Bild
gebracht, ist immer der „Reflex ihrer Wirkungen“, ihrer „Teilungen und Verzweigun-
gen“, ohne die es keine Quelle gäbe.12 Quelle oder Ursprung zu sein, ist immer das „Re-
sultat eines Werdens“ und nicht die Folge einer Reihe von Übergaben einer Staffel. Diese
Einsicht kann dabei helfen, Recht auf ein postfundamentalistisches Beschreibungsniveau
zu bringen und es in seinen Vollzügen zu beschreiben, statt es auf eine (am Ende leere)
Garantie zurückzuführen (Grundnorm, Verfassung, Rechtspraxis, geteilte Überzeugung).

9 Zu den Problemen mit dieser Vorstellung ausführlich Andreas Engelmann, Rezension zu ‚Die
Möglichkeit der Normen‘, Kritische Justiz 2019, 225-230.

10 Niklas Luhmann, Legitimation durch Verfahren, Frankfurt am Main 1969, 139.
11 Niklas Luhmann, Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1993, 33.
12 Jaques Derrida, Randgänge der Philosophie, Wien 1988, 264: „Die Quelle selbst ist die Wirkung

von dem, (als) dessen Ursprung (man) sie angibt.“

503 Andreas Engelmann · Recht als institutionelles Projekt 503

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


Ein neuer Institutionenbegriff des Rechts

Wenn Recht nicht als Staffellauf verstanden werden kann, hat das Auswirkungen darauf,
welche Institutionen als rechtliche gelten können und wie sie zu verstehen sind: Wir sind
dann gezwungen, bei der Rekonstruktion des Rechts auf einer anderen Ebene anzusetzen
als bei den bereits etablierten hoheitlichen Bürokratien. Recht als einen gegenwärtigen
Vollzug zu deuten, in dem ein Geltungseffekt produziert wird, dürfte dabei helfen, sich
von wenig überzeugenden Rückführungs- und Identitätsphantasien zu lösen. Gleichzei-
tig ruft es die Frage auf, was es stattdessen ist, das „Recht“ als eigenständige soziale Pra-
xis möglich macht und was Recht von den Tischregeln des viktorianischen Englands oder
den Heiratsregeln der Mbuti unterscheidet. Dieser Unterschied – das ist entscheidend –
kann nicht in einer Substanz gesucht werden (Verfassung, Gesetz, Urteil, Siegel, Gesetz-
geber, hoheitlicher Zwang, demokratischer Volkswille). Das liegt einerseits daran, dass
sich erst im Prozess der Verwendung zeigt, welche Bedeutung eine Kommunikation ge-
habt haben wird und welchen Geltungseffekt eine Rechtsquelle bewirkt haben wird; es
liegt aber auch daran, dass jedes Gesetz, Urteil und jedes Siegel selbst potentiell rechtlos
oder rechtswidrig gewesen sein kann, dass mit dem Verweis auf ein Gesetz seine Inter-
pretation, mit dem Verweis auf ein Siegel seine Gültigkeit noch nicht bewiesen ist. Weil
Geltung ein gegenwärtiger Effekt ist, der durch die normative Bezugnahme auf etwas
„als Recht“ entsteht, stellt sich die Zuordnung von Recht immer auch als tautologisch
heraus: Das Recht ist das Recht, aber kein Siegel, kein Original und keine „Kette“ zum
„Ursprung“ wird das ein für alle Mal garantieren können. Auch der Verweis darauf, dass
etwas ein „demokratischer Volkswille“ ist oder hier ein Fall von „hoheitlichem Zwang“
und nicht von Amtsanmaßung vorliegt, kann immer nur in der Gegenwart passieren. Die
Auffassung, nach der „das Recht das Recht“ ist, habe ich an anderer Stelle als „Rechts-
glauben“ bezeichnet und die Gestalt, Form und Bedingungen dieses Glaubens ausbuch-
stabiert.13 Wie jeder „Glaube“ ist der „Rechtsglaube“ darauf angewiesen, dass er auf eine
Welt trifft, auf die er sich beziehen kann, die ihm nicht grundsätzlich entgegenarbeitet,
wobei Ludwik Flecks Formulierung eines „gerichteten Wahrnehmens“ den Sachverhalt
besonders gut erfasst.14 Einerseits muss die Wahrnehmung ausgerichtet oder kalibriert
sein, um überhaupt etwas scharf stellen zu können; andererseits ist sie „auf etwas“ ausge-
richtet, was sie grundsätzlich erfassen können muss. Der Rechtsglaube, wie jeder Glaube,
beruht auf einem Vertrauen, das enttäuscht und frustriert und dementsprechend auch
entzogen werden kann.

Diese Gefahr lässt sich nicht grundsätzlich ausschließen. Wer sich einmal davon über-
zeugt hat, dass die Bundesrepublik „in Wirklichkeit“ eine GmbH ist und die Bürgerin-
nen und Bürger „in Wirklichkeit“ ihre Angestellten sind oder wer sich dahingehend radi-
kalisiert hat zu glauben, der Selbsteintritt der Bundesrepublik in Asylverfahren im Jahr
2015 habe „den Rechtsstaat aus den Angeln gehoben“, wie es die ehemaligen Verfas-
sungsrichter di Fabio und Papier getan haben, der hat den Rechtskredit entzogen und
seine Wahrnehmung grundsätzlich „neu“ ausgerichtet. Die ebenso endlosen wie frustlo-
sen fachlichen Diskussionen über die Dublin III-Verordnung veranschaulichen, dass es

2.

13 Andreas Engelmann, Rechtsgeltung als institutionelles Projekt, Weilerwist 2020, Kapitel 3
(„Rechtsglaube“).

14 Ludwik Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache, Frankfurt am
Main 1980, 121.

504 KJ 53 (2020) Heft 4 504

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


gar nicht mehr dieselbe Wirklichkeit ist, die dem Streit zugrunde liegt. In die entgegenge-
setzte Richtung zeigt der Rechtsglaube seine Wirkung, wenn etwa im Zuge des Gesund-
heitsschutzes im Wege einer gemeindlichen Allgemeinverfügung bis in den privatesten
Bereich der eigenen Haushaltsführung hineinregiert wird, ohne dass dies ernsthafte Fra-
gen zur Rechtmäßigkeit dieses Verwaltungsaktes aufwirft. Allgemeiner gesprochen heißt
das, dass im alltäglichen Geschehen die Welt und unsere Wahrnehmung von ihr so insti-
tuiert sein müssen, dass eine gewisse Kompatibilität zwischen beiden gewahrt bleibt, da-
mit die kleineren und größeren Frustrationen mit dem Recht nicht zu einer Auflösung
des Rechtsglaubens und einem Entzug des Rechtskredits führen. Diese Frustrationen
entspringen nicht nur Extremsituationen, Machtmissbrauch oder hoheitlicher Willkür.
Sie sind im ganz „normalen“ Funktionieren des Rechts angelegt, das einerseits kontrafak-
tisch und andererseits interpretationsoffen ist: Kontrafaktisch ist Recht, weil es zur Not
auf eine von ihm abweichende Wirklichkeit einwirken können soll, sonst hat es keine
Kraft; interpretationsoffen ist Recht, weil sich seine Bedeutung immer erst innerhalb von
Deutungs- und Verwendungsprozessen formt und zu erkennen gibt. Darin liegen zwei
bedeutende Quellen für Frustrationen des Rechtsglaubens, weshalb es, mit einem Begriff
von Wittgenstein, einer „Selbstverständlichkeit“ zur Aufrechterhaltung der gelebten
Rechtswelt bedarf, die nur institutionell produziert und reproduziert werden kann. Nur
solange sich das, was vorgeht, in gewisser Weise „von selbst versteht“, bleibt die Wahr-
nehmung stabil, dass sich alles nach Recht und Ordnung vollziehe. Die Institutionen,
durch die das geschieht, sind nicht nur und nicht einmal primär diejenigen, die immer
wieder in affirmativer oder kritischer Absicht mit dem Recht identifiziert werden (Ge-
setzgeber, Gerichte, Polizei), sondern sie setzen auf einer viel grundlegenderen Ebene
ein.15

Institutionelle Selbstverständlichkeiten

Einen äußerst gewinnbringenden Zugang zu einem Begriff gesellschaftlicher Institutio-
nen bietet, auch wenn das vielleicht überraschen mag, die Regeltheorie von Ludwig Witt-
genstein. In den Philosophischen Untersuchungen wendet sich Wittgenstein der Frage zu,
was es eigentlich heißt, einer Regel zu folgen. Wittgenstein sagt dazu, dass Regelfolgen
eine „Praxis“ ist, dass man einer Regel „blind“ folgt und „nicht wählt“.16 Dass man einer
Regel blind folgt, bedeutet, dass die Regel den Weg vorgibt, weil es sonst keinen Sinn
hätte, von einem „Folgen“ zu sprechen. Eine Komplikation tritt aber deshalb auf, weil
Regeln, wie auch immer sie formuliert sind, ihre Anwendung nicht abschließend vorweg-
nehmen können. Dieses unter dem Begriff der „Unbestimmtheit“ auch dem Rechtsposi-
tivismus stets bekannte Problem17 wird bei Wittgenstein jedoch ernstgenommen. Was
auch immer man tut, wie präzise man die Regel formuliert: „Wie viele Regeln immer du
mir angibst – ich gebe dir eine Regel, die meine Verwendung deiner Regel rechtfertigt.“18

15 Louis Althusser, Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/Westberlin 1977, 115 („Po-
lizei, Gerichte, Gefängnisse, Armee“).

16 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 2003, 140.
17 Siehe exemplarisch: Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, Wien 1934, 91; Adolf Merkl, Das doppelte

Rechtsantlitz, in Gesammelte Schriften I/1, Berlin 1999, 249.
18 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, Frankfurt am Main

1984, 79.

505 Andreas Engelmann · Recht als institutionelles Projekt 505

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


Unbestimmtheit ist kein Problem, das sich am Rande von Interpretation befindet, das in
Zweifelsfällen auftaucht, sondern das im Zentrum von Anwendungsprozessen selbst zu
finden ist. Das bringt aber ein häufig überspieltes Problem mit sich, denn worin besteht
das „Folgen“, wenn sich aus einer Regel alles machen lässt? Die beiden Auswege, zu de-
nen die rechtstheoretische Diskussion an dieser Stelle Zuflucht nimmt, lauten „Setzung“
(Positivismus) und „Gebrauch“ (Pragmatismus): Entscheidend soll entweder sein, was
„im Gesetz“ steht oder wie die „Rechtspraxis“ das Recht „verwendet“. Wittgenstein
kann zeigen, dass es mit beiden Vorstellungen ein grundsätzliches Problem gibt: „Jede
Deutung hängt, mitsamt dem Gedeuteten, in der Luft; sie kann ihm nicht als Stütze die-
nen.“19 Weder kann die Deutung für das Gedeutete einstehen, noch umgekehrt. Beide
hängen „in der Luft“, solange sie nicht verbunden werden können, solange man aus
einem Text alles machen und jeden „Gebrauch“ auf einen Text zurückführen kann. Witt-
gensteins Punkt ist allerdings nicht, wie es in einer bestimmten Deutung hieß, dass es Re-
geln oder Deutungen nicht geben kann, seine Konsequenz ist kein Regel- oder
Rechtsskeptizismus. Dieser Skeptizismus tritt nur ein, wenn man an der Prämisse fest-
hält, dass jede „Deutung“ einen letzten, verbindlichen und einsehbaren Grund benötigt,
um als Deutung gelten zu können. Damit ist aber bereits die Frage verkannt, die sich uns
stellt und die Wittgenstein beantworten möchte und die darin besteht, wie es Regeln ge-
ben kann, und nicht darin, ob es Regeln gibt. Während die zweite Frage rein spekulativ
und wissenschaftlich leer ist, lässt sich die erste Frage zumindest potentiell beantworten.
Die Perspektive auf das „Wie“ statt auf das „Ob“ wird sich auch für die Frage nach dem
Recht und seiner Interpretation als äußerst nützlich erweisen. Wittgensteins Punkt lautet,
dass es weitere Möglichkeitsbedingungen von Regeln geben muss, die bislang noch nicht
in den Blick genommen wurden, und diese Möglichkeitsbedingungen nennt Wittgenstein
„Institutionen“.

Das schöne Beispiel, das Wittgenstein für so eine Institution gibt, ist der Wegweiser.
Über ihn schreibt Wittgenstein: „Der Wegweiser ist in Ordnung – wenn er, unter norma-
len Verhältnissen, seinen Zweck erfüllt.“ Diese „normalen Umstände“ muss man „erken-
nen“ können.20 Tatsächlich erklärt sich erst jetzt, warum Wittgenstein davon spricht, dass
Regelfolgen eine „Praxis“ ist. Denn nach einem Wegweiser kann und wird man sich nur
richten, wenn es einen „ständigen Gebrauch, eine Gepflogenheit“ gibt, das zu tun.21 Für
das Recht heißt das: Die Unterscheidung Recht/Nicht-Recht oder die Aufteilung der
Welt in Sein und Sollen, die Kelsen für „unmittelbar gegeben“ hält, ist selbst nichts ande-
res als die Folge einer sozialen Praxis der Klassifizierung oder Konstruktion der Wirk-
lichkeit.22 Erst eine eingespielte und institutionalisierte Praxis bildet die Brücke zwischen
Regel und Anwendung, diese Praxis macht beide, Regel und Anwendung, überhaupt erst
möglich. Regelfolgen ist etwas, das nicht durch „individuelles“ Tun begründet werden
kann. Hätte es auf der Welt nur einen einzigen Wegweiser gegeben, der nur von einer
Person aufgestellt worden wäre, hätte es nach Wittgenstein überhaupt keinen Wegweiser
gegeben. Jede Regel hängt davon ab, dass es eine soziale Praxis gibt, sie zu befolgen, aus
der ihr Inhalt und Sinn erst hervorgeht. Weil es nicht in der Formulierung selbst liegen

19 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Fn. 16), 133.
20 Ludwig Wittgenstein, Über Gewissheit, Frankfurt am Main 1970, 16.
21 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Fn. 16), 133.
22 Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, Wien 1960, 5 („Der Unterschied zwischen Sein und Sollen kann

nicht näher erklärt werden. Er ist unserem Bewusstsein unmittelbar gegeben“).

506 KJ 53 (2020) Heft 4 506

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


kann, auf etwas Bestimmtes zu weisen (und auf etwas anderes nicht), kann diese Funkti-
on nur durch eine soziale Praxis erfüllt werden.23 Die Deutung, das lässt sich mit Witt-
genstein sagen, ist nicht selbstgenügsam. Sie beruht auf einer Praxis, die sich bereits mate-
rialisiert und eingespielt haben muss, damit wir sie aufgreifen können. Dafür gibt es kei-
nen letzten Anker, sondern es bedarf einer Vielzahl institutioneller Arrangements. Dass
es sich bei Regeln um praktische Angelegenheiten handelt, heißt nicht, dass es sie nicht
gibt, denn „in ihrem Vollzug sind sie da“ (Menke). Dieser Vollzug lässt sich nur als „stän-
diger Gebrauch“ und als „Gepflogenheit“ verstehen.

No classification without institutionalisation!

Dieser „ständige Gebrauch“ und nichts anderes ist das, was sich mit Mary Douglas als
„Institution“ beschreiben lässt. Douglas schlägt einen zweigliedrigen Institutionenbegriff
vor. Auf einer basalen Ebene lässt sich jede Form von Konventionsbildung als Institutio-
nalisierung beschreiben. Wie man es bei MacIntyre und Brandom über „soziale Prakti-
ken“ lesen kann, so bilden auch Konventionen eigene und das heißt spezifische Maßstäbe
heraus, die sie selbst kontrollieren und durch die sie sich selbst kontrollieren. Der Voll-
zug dieser Kontrolle (und nichts anderes) ist das, was Konvention heißt. Nun sind Kon-
ventionen in hohem Maße fluide und störungsanfällig. Deshalb sieht Mary Douglas ein
Kriterium vor, durch das sich Institutionen von Konventionen unterscheiden lassen: In-
stitution sollen nur solche Konventionen genannt werden, die durch eine zweite, kogniti-
ve Konvention abgestützt werden, die der primären Konvention zumindest eine gewisse
Legitimität verschafft.24 Als „legitime soziale Gruppierung“ unterscheiden sich Institu-
tionen von rein instrumentellen oder provisorischen Arrangements. Institutionen sind
dafür zuständig, Informationen auf eine bestimmte und verstehbare Weise zu kodieren.
Damit liefern sie die Grundlage für Routineentscheidungen, bieten Lösungen für selbste-
tablierte Probleme im Denken, helfen, Unsicherheiten zu kontrollieren, liefern eine Ma-
trix für Ordnungsbildungen, reduzieren die Gefahr von Entropie und geben der sozialen
Ordnung einen Anschein von Selbstverständlichkeit.25 Um diesen Anschein herstellen zu
können, dürfen Institutionen nicht „zu transparent“ sein; das heißt, sie müssen ihre eige-
ne Funktionsweise immer auf eine Weise grundieren, die mehr als nur selbstreferenziell
ist.26 Ist das gelungen, können Institutionen soziale Mandate übertragen, beispielsweise
das der „Gleichheit“. Dass etwas gleich ist, ist keine Natureigenschaft von Dingen, son-
dern die Wirkungsweise einer Einrichtung der Wirklichkeit, wie sie nur durch Institutio-
nen sicher- und auf Dauer gestellt werden kann. Dass sich etwa in Levitikus 11, 4-6 Ka-
mel und Hase besonders ähnlich sind, sagt uns mehr über soziale Klassifikationen als
über Tiere. Die Herstellung von „Gleichheit“ oder, wie man mit Ludwik Fleck sagen
kann, die „Bereitschaft für gerichtetes Wahrnehmen“, ist in gewisser Weise das Muster
für alle weiteren und anspruchsvolleren Ordnungsleistungen durch Institutionen.27 Mit
der Bereitschaft, die „Gleichheit“ von Kamel und Hase zu „erkennen“, geht immer auch

23 Andreas Kemmerling, Regel und Geltung im Lichte der Analyse Wittgensteins, Rechtstheorie
1975, 104-131 (110).

24 Mary Douglas, How Institutions Think, New York 1986, 46.
25 Ebd., 47 f.
26 Ebd., 52.
27 Fleck, Entstehung und Entwicklung (Fn. 14 ), 121.

507 Andreas Engelmann · Recht als institutionelles Projekt 507

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


eine spezifische Weltsicht und eine Bindung an das jeweils aktive Klassifikationssystem
einher. Jede „eigenständige soziale Ordnung erzeugt ihre Muster von Werten, verpflichtet
die Herzen ihrer Mitglieder und bewirkt eine Kurzsichtigkeit, die unausweichlich
wirkt,“ fasst Douglas das zusammen.28 Diese spezifische Kurzsichtigkeit darf allerdings
nicht einer abstrakten Weitsicht entgegengehalten werden. Vielmehr ist zu betonen, dass
jedes kognitive System funktional darauf angewiesen ist, bestimmte Dinge zu übersehen
oder zu „vergessen“.29 Wenn Institutionen Identitäten verteilen, Klassifikationen bereit-
stellen, das Denken und Urteilen anleiten und die grundlegenden gesellschaftlichen Ent-
scheidungen programmieren, dann ist keine Form von komplexer Sozialität denkbar, die
nicht institutionell organisiert wäre. Auf genau dieser Ebene operieren auch die Institu-
tionen, die etwas zu Recht machen und das Recht als gesellschaftliche Wirklichkeit pro-
duzieren.

Am Ende des Zweifels

Damit kehren wir zurück zu Wittgensteins wichtigster Pointe: „Es war, unter Umstän-
den, ein Zweifel möglich. Aber das sagt nicht, dass ich gezweifelt habe, oder auch nur
zweifeln konnte“.36 Diese Formulierung wirkt nur auf den ersten Blick paradox, denn
dass ein „Zweifel möglich“ war, heißt eben nicht, dass „ich“ als Teilnehmerin einer Praxis
auch zweifeln „konnte“. Dass etwas „selbstverständlich“ ist, heißt für Wittgenstein, dass
der „Zweifel“ an einer bestimmten Stelle unmöglich geworden ist. Sicher kann man daran
zweifeln, wie die Königin im Schachspiel ziehen darf, aber sobald man das tut, spielt man
nicht mehr Schach. Für die Zugregeln, wie für alle anderen Regeln, gibt es „letzten En-
des“ keine Gründe, ohne dass das auf die Sicherheit, mit der man in der Lage ist, be-
stimmte Operationen vorzunehmen, irgendeinen Einfluss hätte. Wittgenstein geht es
darum, eine Mystifikation zu therapieren, die aus einem „allgemein üblichen und ver-
bindlichen Verhalten“ den „‚Zwang‘ einer von allem menschlichen Dazutun unabhängi-
gen Bedeutung der Regel ‚an sich‘“ macht.30 Wenn es etwas Zwingendes an einer Regel
gibt, dann kommt das nicht „aus der Regel“. Wie auch immer eine Rechtfertigung ange-
legt sein mag, zuletzt findet man heraus: „The chain of reason has an end.“31 Das ist ge-
meint, wenn Wittgenstein schreibt, dass die Gründe für jede Deutung eines Satzes, für je-
de Befolgung einer Regel „bald ausgehen“.32 Das heißt: Rechtfertigung und Begründung
sind nur möglich, wo man sich auf das Meiste bereits eingelassen hat, wo, anders gespro-
chen, alle entscheidenden Fragen bereits selbstverständlich geworden sind.33 Sie sind
selbstverständlich, wenn sie institutionell eingebettet sind. Dafür gibt es kein weiteres
Kriterium, das sich außerhalb von sozialen Praktiken verorten ließe. Regelfolgen beruht
auf einer Blindheit oder Selbstverständlichkeit, die nur praktisch – durch die Wirkungs-

28 Douglas (Fn. 24 ), 75.
29 Douglas (Fn. 24 ), 76.
30 Kemmerling (Fn. 23), 113.
31 Ludwig Wittgenstein, The Blue and Brown Books, Oxford 1958, 143.
32 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Fn. 16), 138 („Die Gründe werden mir bald ausge-

hen“).
33 Fleck, Entstehung und Entwicklung (Fn 14), 48 f. („Eine Legitimierung ist also nur dort möglich,

wo sie eigentlich nicht mehr von Nöten ist, nämlich unter Menschen derselben denkstilgemäßen
geistigen Verfassung und speziell annähernd gleicher Vorbildung“).

508 KJ 53 (2020) Heft 4 508

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


weise von Institutionen – produziert werden kann. Gibt es diese Institutionen, dann
können wir Regeln folgen, Texte interpretieren, Recht anwenden. Gibt es diese Institu-
tionen dagegen nicht, dann hat die Frage, was eine Regel ist oder wie man einen Text in-
terpretiert, überhaupt keinen Sinn. Es gibt keine abstrakte oder allgemeine Definition da-
von, was es heißt „einer Regel zu folgen“ oder „einen Text zu interpretieren“. Es gibt nur
lokale Praktiken, genau das zu tun, und ohne Bezug auf diese Praktiken, in die man ein-
gewiesen sein muss, um sie zu verstehen, kommt man bei den Fragen nach Regel, Deu-
tung und Recht nie auch nur einen Schritt weiter, sondern verstrickt sich in endlose
„Aporien“ und „Paradoxien“, „Unmöglichkeiten“ und „Widersprüche“. Das einzusehen,
heißt den „institutionellen“ Charakter von Recht zu betonen. Von der Polizei, vielleicht
ist es aufgefallen, war dabei gar nicht die Rede. Lange bevor das Recht seine repressiven
oder hegemonialen Potentiale entfalten kann, muss es diese „Potentiale“ erst einmal er-
worben haben: Durch Institutionen, die welterschaffend wirken, bevor sie dieser Welt
vielleicht irgendwann Grenzen setzen.

Interpretation als „Arbeit am Recht“

Im letzten Teil des Beitrags geht es darum, was ein neuer Institutionenbegriff für die Pra-
xis der Interpretation bedeutet und warum Interpretation am besten im Kontext einer
„Arbeit am Recht“ verstanden werden kann. Wir hatten gesehen: Institutionen als Ein-
heiten, in denen Wissen produziert und weitergegeben wird, sind die Voraussetzung des
Rechts. Jede gesellschaftliche Institution hängt von ihrer Einbettung in einen Komplex
von Wissen und Handeln ab und kann nicht jenseits davon verstanden oder beschrieben
werden. Institutionelles Wissen wiederum ist etwas, das nicht induktiv oder deduktiv er-
worben werden kann, sondern in das man eingeführt werden muss, es beruht auf In-
struktion.34 Recht zu verstehen, heißt immer, es in seiner Spezifizität zu verstehen und
ein spezifisches und äußerst bedeutsames Wissen im Recht liegt darin, wie Rechtstexte zu
verwenden, zu interpretieren oder zu konkretisieren, sind. Diese Tätigkeit ist zwar, etwa
unter dem Namen der „Rechtsarbeit“, oft Gegenstand rechtstheoretischer und rechtspo-
litischer Auseinandersetzung gewesen, der Ansatz blieb dabei aber allzu stark auf die
richterliche Perspektive eingeengt.35 Darin schimmerte ein „Rechtsbild“ auf, nach dem
das Zentrum der rechtlichen Tätigkeit bei den Gerichten liegt, eine Vorstellung, die sich
sowohl bei Niklas Luhmann wie bei Sonja Buckel findet.36 Dieses „Zentrum“ hat den
Vorteil, dass es Reste von Einheit, Eindeutigkeit und Garantie in eine postfundamentalis-
tische Welt herüberträgt. Das offensichtliche Problem, das sich hier stellt, ist, dass die
oben dargestellten und das Recht begründenden „Institutionen“ keineswegs zunächst
oder zumeist Gerichte sind, dass die Erzeugung von rechtlicher Bedeutung eine soziale

3.

34 Fleck, Entstehung und Entwicklung (Fn. 14), 71 (zur Einführung in Wissenssysteme).
35 Friedrich Müller/Ralph Christensen, Juristische Methodik Bd. 1. Grundlegung für die Arbeitsme-

thoden der Rechtspraxis, Berlin 2013, 158 ff.; aber auch in der wissenssoziologischen Studie von
Peter Stegmaier, Wissen, was Recht ist: richterliche Rechtspraxis aus wissenssoziologisch-ethno-
grafischer Sicht, Wiesbaden 2009, 21 (wo Rechtsarbeit bestimmt wird als „richterliche Erkenntnis-
arbeit und Ergebniserzeugung“).

36 Luhmann, Recht der Gesellschaft (Fn. 11), 151, 297 ff., 321; Sonja Buckel, Subjektivierung und
Kohäsion, Weilerwist 2009, 249, wo es heißt, dass die meisten rechtlichen Kommunikationen „au-
ßerhalb von juristischen Institutionen geführt“ werden, dies aber darauf zurückgeführt wird, dass
alle diese Kommunikationen im Streitfall „einem gerichtsförmigen Verfahren“ zugänglich wären.

509 Andreas Engelmann · Recht als institutionelles Projekt 509

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


Praxis ist, die sich nicht auf einige Trägerinnen eines professionellen Habitus monopoli-
sieren lässt. Ein Recht, das nur in den Gerichten Sinn hat, wäre so esoterisch, dass es
schnell absterben müsste. Die grundsätzlichen Ordnungsmuster, Überzeugungen und
Selbstverständlichkeiten müssen kulturell eingespielt und verbreitet sein, um Wirkung
entfalten zu können – innerhalb und außerhalb des Rechts. James Q. Whitman konnte
deswegen schreiben: „The law, even in its most intellectually ambitious and grandiose
moments, is the product of quotidian prejudices and assumptions.”37 Die Interpretation
des Rechts kann nicht auf die Gerichte konzentriert werden. Der Begriff „Arbeit am
Recht“, der den Begriff der „Rechtsarbeit“ ersetzt, soll für diese Perspektivöffnung ste-
hen.

Nach dem Gesagten kann Interpretation nicht durch „Rückführung“ und vollends
nicht durch „Ableitung“ erklärt oder begriffen werden. Der Sache nach ist das weder für
Kelsen ein Geheimnis, der von einer „Indetermination“ spricht, noch für Savigny, der
von einem „Dazutun“ spricht, oder für irgendwen sonst. Trotzdem verhält sich nach
Luhmann jede Bezugnahme auf Recht so, als würde sie etwas finden, was bereits vorher
da war. Was aber „da“ war, kann schlechterdings nicht eine „Bedeutung“ gewesen sein,
die erst im Anwendungsakt gesetzt wird, noch „Geltung“, die erst im Anwendungsakt
erzeugt wird. Vorgängig ist etwas anderes. Was Interpretationsgemeinschaften sind, wenn
sie keine Ableitungsagenturen sein können, hat Robert Cover einmal dahingehend ge-
fasst, dass der Kern von Interpretation in einer kollektiven Verpflichtung auf einen
„Text“ liegt, der dann mit interpretativen Forderungen versehen wird und nicht mit einer
eindeutigen Bedeutung.38 Dagegen betont Friedrich Müller den richterlichen Part zu
stark, wenn er von einem „doppelten Diskurs“ spricht, der aus einem „Volksgemurmel“
bestehen soll und einer „späteren Revision durch die Justiz“.39 Die interpretativen Pflich-
ten können nicht auf die Gerichte konzentriert sein, weil die gesellschaftlichen Bedeu-
tungen, die die spezifisch rechtlichen grundieren und lebendig halten müssen, im Recht
selbst aktiv sind. Sie sind mehr als Gemurmel, sie sind Teil der „interpretativen Verpflich-
tungen“ der Gemeinschaft.

Damit ist das Problem der Interpretation zwar nicht aus der Welt geschafft, aber das
Feld für die Bearbeitung des Problems bereitet oder zumindest der relevante Ort für die
Bearbeitung benannt. Wie Foucault über „den Diskurs“ schreiben kann, dass es etwas ist,
„worum und womit man kämpft“40, so stellt auch das Recht als Bedeutungsmedium
(„nomos“) für Cover einen Ort dar, an dem und durch den über Bedeutung gestritten
wird. Dieser Streit ist eine politische Auseinandersetzung, schon, weil es für Cover keine
prinzipiell „überlegenen Standpunkte“ geben kann und der Nomos auf einen gemeinsa-
men Ort, eine polis, angewiesen ist. „Die Herstellung rechtlicher Bedeutung kann sich
nicht in Stille vollziehen.“41 Der Nomos ist bei Cover nicht durch seine (konstante,
gleichbleibende und identische) Bedeutung definiert, sondern dadurch, dass er eine im-
mer gegenwärtige Verpflichtung für seine Mitglieder erzeugt, sich dem Streit um die Be-
deutung des Rechts nicht grundsätzlich zu verweigern oder zu entziehen. Was es heißt,

37 James Q. Whitman, ‚Human Dignity‘ in Europa and the United States: the social foundations, in
Nolte (Hg.), European and US Constitutionalism, 2005, 108-134, 123.

38 Robert Cover, The Supreme Court, 1982 Term – Foreword: Nomos and Narrative, in Harvard
Law Review, 97 (1983), 4-68 (46).

39 Friedrich Müller, Syntagma, Berlin 2012, 36.
40 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt am Main 2014, 11.
41 Robert Cover, Nomos and Narrative, 49.

510 KJ 53 (2020) Heft 4 510

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


auf einen Text verpflichtet zu sein und worin die konkreten Verpflichtungen bestehen,
lässt sich aber, wie bereits oben dargestellt, nicht generell und abstrakt, sondern immer
nur innerhalb einer interpretativen Gemeinschaft als spezifischer Form einer sozialen
Praxis verstehen.

Die psychotische Option: Kommunikationsstopp

Vor diesem Hintergrund erscheinen die zitierten Äußerungen der ehemaligen Verfas-
sungsrichter Udo di Fabio und Hans-Jürgen Papier in keinem guten Licht. Bereits im
Jahr 2004 hat Bruno Latour bemerkt, dass die konstruktivistischen Argumente tendenzi-
ell linker Wissenschaftstheoretikerinnen längst im Diskurs einer neuen Rechten ange-
kommen waren, die „die soziale Konstruktion der Wirklichkeit“ (Berger/Luckmann) da-
für einsetzten, einen tatsachenbasierten Diskurs zu bekämpfen.42 Das Problem für La-
tour war, dass sie dabei nicht grundsätzlich anders agierten als er selbst. Wie es Latour
über Jahrzehnte darum gegangen war, in den etablierten Wissenschaften eingespielte
„Selbstverständlichkeiten“ herauszufordern, so forderte nun auch die Neue Rechte mit
analogen Argumenten andere „Selbstverständlichkeiten“, wie den menschengemachten
Klimawandel oder strukturellen Rassismus in den USA, „heraus“. Weil es aber für La-
tour keinen Weg zurück vor die Einsicht gibt, dass die Welt, in der wir leben, gemacht ist,
konnte er nicht vorschlagen, einfach zu den „wirklichen Fakten“ zurückzukehren. Ande-
rerseits konnte er ebenso wenig vorschlagen, sich grundsätzlich auf die vorhandenen
„Selbstverständlichkeiten“ einzulassen, deren Qualität nicht schon dadurch bewiesen ist,
dass sie selbstverständlich geworden sind. Stattdessen schlägt Latour vor, die Produktion
von Wissen als Aufgabe zu begreifen, die gesellschaftlicher Pflege bedarf. Dieses Wissen
könne, so Latour, nicht einfach als „matter of fact“ hingenommen werden, sondern müs-
se als „matter of concern“, als ein Gegenstand unserer Sorge, begriffen werden. Gerade
weil Tatsachen ihr Fundament nicht in sich selbst haben, lautet die Konsequenz, sind sie
von einem Glauben daran abhängig, dass uns ein wissenschaftsgestützter und tatsachen-
basierter Diskurs besser bekommt als ein ölfinanzierter. Was alles „zusammenkommen“
muss (kulturell, sozial, epistemisch), um von Tatsachen sprechen zu können, nennt La-
tour „matters of concern“. Sie ermöglichen Tatsachen überhaupt erst. Die Figur lässt sich
auch auf das Recht übertragen. Wenn di Fabio und Papier davon sprechen, dass 2015 der
gesamte „Verfassungsstaat aus den Angeln“ gehoben worden sei, sollte man das nicht als
Beitrag zum Streit über rechtliche Bedeutung verstehen („welche Handlungen ermöglicht
die Dublin-III-Verordnung?“), sondern als Aufforderung, dem Recht seinen Kredit zu
entziehen. Die Behauptung ist nicht, dass sich alternative Vorschläge zur Interpretation
einer gemeinsamen Realität gegenüberstehen und di Fabio und Papier die eigene Position
für schlüssiger halten, sondern die Behauptung ist, dass die einen (di Fabio, Papier) das
Recht interpretieren und bewahren wollen und die anderen (die Bundesregierung und
weite Teile der Rechtswissenschaft) es gegen den „Willen des Volkes“ „auflösen“. Das
Recht ist dann keine gemeinsame Welt mehr, „in der wir wohnen“ (Cover), sondern eine
Burg, die di Fabio und Papier gegen die Außenwelt verteidigen.

Aus dieser destruktiven Logik entkommt man nicht, indem man darauf verweist, dass
man selbst das „wahre Recht“ und die „richtigen Tatsachen“ hat. Man kann dem nur ent-

42 Bruno Latour, Why has critique run out of steam?, Critical Inquiry Vol. 30, No. 2 (2004), 225-248.

511 Andreas Engelmann · Recht als institutionelles Projekt 511

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500


gegentreten, indem man den Austritt aus der Diskussion analysiert, benennt und weiter
an den Institutionen arbeitet, die uns ermöglichen, von Tatsachen und Recht zu sprechen,
durch eine Versammlung um „matters of concern“. Die postfundamentalistische Welt ist
eine anspruchsvolle Welt, wo die Menschen für die Konsequenzen ihres Tuns einstehen
müssen und keine Götter, Aufpasser oder Erziehungspersonen für ihr Handeln eintreten
lassen können. Das gilt nicht nur für „die anderen“. Wenn eine Richterin eine bestimmte
Rechtsnorm in einer bestimmten Weise verwendet, weil sie glaubt, dass dies der Auf-
rechterhaltung eines bestimmten Verfahrens dient und dieses Verfahren wichtiger ist als
ein ihr als gerechter erscheinendes ad hoc-Ergebnis, dann gelangt sie zu diesem Ergebnis
ebenso durch „Arbeit am Recht“, wie sie zu dem entgegengesetzten Ergebnis gelangen
könnte. Der abstrakte Verweis auf „das Verfahren“ steht ebenso wenig für ihr Ergebnis
ein, wie im anderen Fall der Verweis auf „die Gerechtigkeit“. Das ist gemeint, wenn von
der „Politizität“ des Rechts die Rede ist. Es geht nicht um eine zusätzliche, normative
Aufforderung, Recht zu politisieren, sondern darum, verstehbar zu machen, warum
Recht als Bedeutungsphänomen nur „politisch“ angewendet werden kann: Eben weil es
sich nicht von selbst anwendet. Es ist hier nicht der Ort, erneut darauf einzugehen, dass
diese „Entscheidungen“ keineswegs „frei“ oder „beliebig“, sondern kulturell und institu-
tionell gebunden und gerahmt sind.43 Politisch ist Recht, weil es die Frage betrifft, wie
wir zusammenleben, und nicht, weil es mit einer politischen Absicht oder persönlichen
Agenda versehen wird. Im Begriff der „matters of concern“ steckt, dass die Reprodukti-
on eingespielter rechtlicher Standards nicht aus dem Rechtsbegriff „abgeleitet“ werden
kann, dass das Recht, das wir wollen, unserer „Sorge“ bedarf – wie auch immer es dann
aussehen mag.

43 Ausführlich dazu Andreas Engelmann, Recht als Kultur – Rechtswissenschaft als Kulturwissen-
schaft, in Rechtsphilosophie – Zeitschrift für die Grundlagen des Rechts 2019, 129-141 (insb.
136 f.).

512 KJ 53 (2020) Heft 4 512

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 08:38:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

