AUFSATZE

Andreas Engelmann
Recht als institutionelles Projekt

Zur Institution und Interpretation des Rechts

Dass Recht als ein ,institutionelles Projekt“ begriffen werden kann und welche Konse-
quenzen diese Perspektivnahme fiir die Rechtswissenschaft hat, soll auf den nichsten Sei-
ten dargestellt werden. Dabei geht es mir nicht um eine Pflege spezifisch akademischer
Diskurse. Denn obwohl Theorie innerhalb der Rechtswissenschaft oft als verzichtbar
wahrgenommen wird, bestimmen die Selbstbilder der Rechtsgemeinschaft die rechtlichen
Verfahren und Ordnungsmuster ganz wesentlich. Das gilt gerade dann, wenn sich die
Rechtswissenschaft dartiber nicht bewusst ist und der Erforschung dieser Selbstbilder
keinen eigenstindigen Wert beimisst. Recht und Rechtsgeltung mit dem Doppelbegriff
des ,institutionellen Projekts“ zu beschreiben, heiflt, das Augenmerk stirker und erneut
auf die ,Institution und die , Interpretation” des Rechts zu legen. Diese beiden Aspekte,
die ,fiir das praktische Leben“! (BGH) oft so behandelt werden, als seien sie unabhingig
voneinander, konnen — so meine These — immer nur gleichzeitig auftreten: In der Ver-
wendung von Recht stellt sich die Frage, ob etwas gilt und was es bedeutet, immer zu-
gleich: Zu wissen, dass ein Rechtssatz ,,gilt“, dessen Bedeutung unbekannt ist, ist recht-
lich ebenso sinnlos, wie die Bedeutung eines ,Rechtssatzes“ zu wissen kennen, der leider
nicht gilt. Die Gleichzeitigkeit von Geltung und Bedeutung erfordert ein neues und teils
kontraintuitives Verstandnis davon, wie Recht instituiert und interpretiert wird. Der Be-
griff der Institution verweist dabei auf die auflerrechtlichen Voraussetzungen von Rechts-
geltung und der Begriff des Projekts verweist darauf, dass es Rechtsgeltung immer nur
gibt, indem Recht fortgesetzt und auf die Zukunft bezogen wird. Nach einer bereits von
Konrad Hesse verwendeten Formulierung lasst sich der Sachverhalt auch so beschreiben,
dass uns Recht nicht nur ,,gegeben® ist (als Institution), sondern immer auch ,aufgege-
ben“ ist (als Projekt).? Weil es einen ,,Geltungseffekt“ nur im Prozess eines stindigen
Selbstvollzuges geben kann, muss Recht immer wieder und immer gegenwirtig instituiert
und interpretiert werden oder — anders formuliert — Diese fortgesetzte Institution und
Interpretation ist, was Recht heiflt. Deswegen konnen Recht und Rechtsgeltung nicht,
wie ich im ersten Abschnitt zeige, durch eine Figur der ,Rickfithrung® oder eines ,,Ori-

1 Die Formulierung bezieht sich auf den Grad an Gewissheit, der zur Verurteilung notwendig ist,
BGH, Urteil vom 11. Dezember 2012 — VI ZR 314/10, NJW 2013, 790.

2 Konrad Hesse, Grundziige des Verfassungsrechts der Bundesrepublik Deutschland, Heidelberg
1999, 5.

DOI: 10.5771/0023-4834-2020-4-500

X .73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrechtiich geschitzter Inhat 3
Erlaubnis untersagt, s ‘mit. far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

Andreas Engelmann - Recht als institutionelles Projekt 501

ginals“ begriffen werden, ein dahingehendes Selbstbild der Rechtswissenschaft steht
einem Verstandnis rechtlicher Vollzlige gerade im Wege. Im zweiten Abschnitt wird es
darum gehen, welche Bedeutung in dieser Konstruktion dem Begriff , Institution® zu-
kommt, wihrend es im dritten und letzten Abschnitt darum geht, welche Praktiken sich
hinter dem Begriff , Interpretation” verbergen.

1. Vom Selbstbild des rechtlichen ,, Staffellaufs“

Rechts- und Rechtsgeltungsdiskurse konzentrieren sich, so meine These, zu sehr auf die
Frage der Herkunft: Woher kommt das Recht, woher seine Autoritit und Legitimitat?
Diese Frage gilt als Kernfrage jeder Rechtsanwendung und zugleich als eine Frage an die
Vergangenheit: als miisse man nur die richtige Quelle finden, um zu wissen, was Recht
ist, warum es gilt und warum es gelten soll. Bemerkenswert ist dieser Diskurs, weil zwar
einerseits die Wichtigkeit der theoretischen Fundierung oder Riickfithrung von Rechts-
geltung ,bei jeder Rechtsfrage® gebetsmiihlenartig wiederholt wird,? das Ergebnis dieser
Auseinandersetzung aber andererseits fiir die praktische Verwendung von Recht keine
Rolle zu spielen scheint. In der Praxis genligt man sich bestenfalls mit der meist latent
bleibenden Vorstellung, dass ,zumindest fiir das nationale Recht klar sein soll, dass
Recht gilt, weil es ,,durch die Verfassung® in Geltung gesetzt wurde.* Wenn das aber des
Pudels Kern wire, so konnte man auf eine rechtstheoretische Begriindung von Recht tat-
sachlich ohne Verlust verzichten, denn mit dieser ,,Begriindung® ist von den Phinome-
nen, Tiefen und Bedingungen des ,geltenden Rechts“ noch nichts geklirt. Christoph
Menke hat die Diskussion einmal mit den Worten zusammengefasst: ,Recht gilt, weil es
gesetzt wird. Aber weiter kommt man nicht.“ Je nach eigener Anschauung endet die ,,Be-
grindung® des rechtlichen Geltungsbefehls bei der Verfassung (Rohl) oder einer
,Grundnorm“ (Kelsen), aber es fillt ins Auge, dass die jeweilige Begriindung fiir die Ver-
wendung von Recht keinen Unterschied macht. Die theoretisch alles entscheidende Her-
kunftsfrage scheint praktisch folgenlos zu sein; ob jemand Kelsen, Ehrlich oder dem
Rechtsskeptizismus folgt, hat auf die praktische Arbeit der Person keinen sichtbaren Ein-
fluss. Aber auch theoretisch scheint die Diskussion nicht tibermifig fruchtbar: So
kommt eine jiingere Monographie zum Thema Rechtsgeltung trotz neokantianischer
Grundausrichtung und strenger Kelsenlektiire zu dem defaitistischen Ergebnis, dass jede
Geltungsbegriindung in einer ,,Geltungsaporie enden misse, weil weder die ,Moral®
noch das ,Naturrecht” einen hinreichend verbindlichen Geltungsgrund des Rechts lie-
fern konnen, das ,positive Recht“ auf diese Art von verbindlichem Geltungsgrund aber
angewiesen sei.”> Das Kontrastbild zu diesem Defaitismus ist der alltigliche Umgang mit
Recht als sozialer Institution, der von seiner eigenen Ausweglosigkeit (aporia) nichts zu
wissen oder zu bemerken scheint.

Die endlose Suche nach einem Ursprung ist kein Spleen der Rechtstheorie, sondern
wurzelt in den eingespielten und gelebten Selbstbildern der Rechtsgemeinschaft. In den

3 Rupert Schreiber, Die Geltung von Rechtsnormen, Berlin/Heidelberg 1966, 1.

4 So etwa in dem klassischen Lehrbuch Klaus R6hl/Hans-Christian Rohl, Allgemeine Rechtslehre,
Miinchen 2008, 307: ,Mit dieser Lehre lisst sich die Geltung einer Rechtsnorm bis zur Verfassung
zurtickverfolgen. Aber das Problem, wie die Geltung der Verfassung zu erkldren sei, ist noch offen.“
— Was aber augenscheinlich keine Auswirkung auf seine Brauchbarkeit hat!

5 Stephan Meyer, Juristische Geltung als Verbindlichkeit, Tiibingen 2011, 283.

X 73216119, am 30012025, 08:38:04. @ Uthabermachich geschitzar Ihak.
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

502 K] 53 (2020) Heft 4

wissenschaftlichen Diskursen zu ,,Geltung® und , Interpretation geht die Rechtswissen-
schaft fast durchgehend davon aus, dass sich diese beiden Themen ,fiir das praktische
Leben“ (BGH) separat voneinander behandeln und verstehen lassen. Die ,Ruckfithrung®
des Rechts findet dann regelmiflig durch einen Rekurs auf den Geltungsbegriff statt, die
» Weiterfihrung® des Rechts durch einen Rekurs auf den Begriff der Interpretation. Der
Geltungsgrund des Rechts soll seine Einheit garantieren, die Interpretation soll seine
Grenzen wahren. Durch die Operationen von Ruckfihrung und Weiterfiihrung soll
sichergestellt werden, dass ,das gleiche Recht“ fortgesetzt wird oder die ,Identitit des
Rechts“ bewahrt wird, das steht im Zentrum des Interesses. Die Vorstellung, die dem zu-
grunde liegt, lisst sich mit einem ,Staffellauf vergleichen: Von der Setzung des Rechts
bis zu seiner letzten Verwendung wird im Akt der Anwendung oder Konkretisierung
eine Staffel (der ,Geltungsbefehl®) weitergereicht. Auch wenn sich der Kontext indert,
bleibt es die gleiche Staffel, die weitergetragen wird. In diesem Sinne ist auch Christoph
Mollers Beharren auf einer formalisierten ,,Autorisierung® des Rechts und der ,Riick-
fihrung” jeder Verwendung von Recht auf ein ,Original“ zu verstehen. Nur durch diese
JKette“ lisst sich fiir Mollers sicherstellen, dass das Recht seine Identitit wahrt, dass es
yunterscheidbar® von anderen sozialen Praktiken bleibt und ,illegitime Normsetzer” zu-
rickgedringt werden.® Anders gesprochen kann nur die Annahme einer ,Einheit®,
LIdentitit oder ,Riickfithrbarkeit des Rechts sicherstellen, dass die Rechtswissenschaft
einen spezifischen und feststellbaren (eigenen) Gegenstand hat. Das Problem mit dieser
Vorstellung ist allerdings, dass die Verwendung von Texten, die Weitergabe von Bedeu-
tung und die Komplexitit sozialer Institutionen unter Wert behandelt wird, wenn man
sie wie einen Staffellauf konzipiert.

Recht ohne Garantie

Die Idee, dass Bedeutung weitergegeben werden kann wie eine Staffel, dass die Autori-
sierung des Rechts durch Formalisierung geschieht oder dass Anwendung ein Prozess ist,
in dem etwas aus einer Rechtsnorm ,abgeleitet” wird, erscheint seltsam unberithrt von
sprachphilosophischen, linguistischen und kulturwissenschaftlichen Diskussionen und
Erkenntnissen und stark darauf fokussiert, bestimmte Selbstbilder der Rechtswissen-
schaft von der ,Einheit®, der ,Identitit“ und dem ,Proprium“ des Rechts aufrechtzuer-
halten. Der Wissenschaftsrat hatte bereits 2012 darauf aufmerksam gemacht, dass inner-
halb der Rechtswissenschaft eine erstaunliche Weigerung besteht, das Wissen aus thema-
tisch verwandten Wissenschaftsfeldern zu importieren oder zumindest zu registrieren.”
Von dieser Kritik hatte sich die Rechtswissenschaft unbeeindrucke gezeigt, weil sie sich
selbst davon Uberzeugte, dass der Wissenschaftsrat gar nicht richtig verstehe, wozu sie,
die Rechtswissenschaft, berufen sei. Der rasche Blick auf das Wissen der anderen, so wur-
de argumentiert, behindere die Arbeit an der ,Eigenlogik“ des rechtlichen Feldes, an
threm ,,Proprium“.® Die Griindungsprimisse der Rechtswissenschaft lautet, dass rechtli-
che Praktiken etwas grundsitzlich anderes sind als andere ,soziale Praktiken” und diese

6 Statt vieler Christoph Méllers, Die Méglichkeit der Normen, Berlin 2015, 271 ff.

7 https://www.wissenschaftsrat.de/download/archiv/2558-12.pdf.

8 Nils Jansen, Bildet Anwilte des Rechts, nicht Rechtstechniker, Frankfurter Allgemeine Zeitung v.
7.1.2015, N 4.

.73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
I mit, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

Andreas Engelmann - Recht als institutionelles Projekt 503

Griindungspramisse hat Christoph Méllers in ,Die Moglichkeit der Normen®, bei allen
Feinheiten und Abschattungen im Detail, grundsitzlich wiederholt.?

Der Vorschlag, Rechtsgeltung als kulturelles und institutionelles Projekt zu verstehen,
weicht von dem Modell einer Riickfithrung, eines Originals oder Staffellaufs dagegen in
grundlegender Weise ab. Zunichst geht diese These davon aus, dass die Setzung von
Recht immer in der Gegenwart stattfindet. Niklas Luhmann hatte das in , Legitimation
durch Verfahren® auf die Formulierung gebracht, dass im ,,Zuge der Rechtsanwendung
immer mitentschieden [wird], was als Recht gilt [...]“. Der Akt der Rechtsetzung wird so
in die Gegenwart verlegt. Weiter heifit es bei Luhmann: Die rechtlichen ,,Begriffe* und
»Regeln® ,nach denen entschieden wird, kommen gleich ontifiziert auf die Welt, sie wer-
den als Tatsachen behandelt, so als ob sie nicht gemacht, sondern nur entdeckt und inter-
pretiert worden wiren.“!% Dieses ,,Als Ob“ ist hier natiirlich entscheidend, denn es be-
sagt, dass wir uns tatsachlich auf etwas ,als“ Vergangenheit, Ursprung oder Original be-
ziehen, was wir in diesem Moment dazu gemacht haben oder, anders formuliert, was das
Resultat eines sozialen Prozesses, und damit ein Werden, ist. Das ,,Als Ob“ bezeichnet
deswegen auch keineswegs einen Irrtum, sondern einen bestimmten Modus des sozialen
Vollzugs von Recht. Das hat nicht nur Konsequenzen fir die gegenwirtige Verwendung
von Recht, sondern auch fir die zukiinftige. Denn wenn sich erst im ,,Zuge der Rechts-
anwendung“ entscheidet, ,was als Recht gilt“, dann kann die gegenwirtige Rechtsan-
wendung zukiinftige Entscheidungen nicht determinieren. In ,Das Recht der Gesell-
schaft“ hatte Luhmann daraus die These abgeleitet, dass ,,das Recht keine bindende Ge-
walt“ habe und ,,nur aus Kommunikationen und Strukturablagerungen von Kommuni-
kationen® bestehe.!! Was Luhmann auf ,,Strukturablagerungen von Kommunikationen®
reduziert, wird hier breiter als kultureller und , institutioneller Charakter des Rechts
aufgefasst und auf weit mehr als primir rechtliche Kommunikationen bezogen. Wichtiger
noch ist aber, dass die Setzung von Recht in diesem Modell kein ,,vergangener” Akt ist,
an den wir uns in der Gegenwart nur ,erinnern“, sondern ein gegenwirtiger Akt der Set-
zung der Vergangenheit. Recht ist, wie jedes Bedeutungsphinomen, retroaktiv; es be-
stimmt die Vergangenheit: Etwas wird diese oder jene Bedeutung gehabt haben, etwas
wird diesen oder jenen Geltungseffekt bewirkt haben; aber es fiithrt keine Kette einer
substanziell verstandenen Selbstidentitit von einem urspringlichen Setzungsakt bis in die
Zukunft moglicher Anwendungsfille von Recht. Wenn eine ,Kette“ gekniipft werden
kann, dann immer nur ex post, als ,Rationalisierung” dessen, was man getan haben und
was passiert sein wird. Die ,Quelle®, hatte Derrida diese Beziehung einmal auf ein Bild
gebracht, ist immer der ,Reflex ihrer Wirkungen®, ihrer ,Teilungen und Verzweigun-
gen®, ohne die es keine Quelle gibe.!> Quelle oder Ursprung zu sein, ist immer das ,Re-
sultat eines Werdens“ und nicht die Folge einer Reihe von Ubergaben einer Staffel. Diese
Einsicht kann dabei helfen, Recht auf ein postfundamentalistisches Beschreibungsniveau
zu bringen und es in seinen Vollzligen zu beschreiben, statt es auf eine (am Ende leere)
Garantie zuriickzufithren (Grundnorm, Verfassung, Rechtspraxis, geteilte Uberzeugung).

9 Zu den Problemen mit dieser Vorstellung ausfithrlich Andreas Engelmann, Rezension zu ,Die
Moglichkeit der Normen, Kritische Justiz 2019, 225-230.
10 Niklas Luhmann, Legitimation durch Verfahren, Frankfurt am Main 1969, 139.
11 Niklas Luhmann, Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1993, 33.
12 Jaques Derrida, Randginge der Philosophie, Wien 1988, 264: ,Die Quelle selbst ist die Wirkung
von dem, (als) dessen Ursprung (man) sie angibt.“

.73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
I mit, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

504 K] 53 (2020) Heft 4

2. Ein neuer Institutionenbegriff des Rechts

Wenn Recht nicht als Staffellauf verstanden werden kann, hat das Auswirkungen darauf,
welche Institutionen als rechtliche gelten konnen und wie sie zu verstehen sind: Wir sind
dann gezwungen, bei der Rekonstruktion des Rechts auf einer anderen Ebene anzusetzen
als bei den bereits etablierten hoheitlichen Burokratien. Recht als einen gegenwirtigen
Vollzug zu deuten, in dem ein Geltungseffekt produziert wird, diirfte dabei helfen, sich
von wenig liberzeugenden Rickfiihrungs- und Identititsphantasien zu 16sen. Gleichzei-
tig ruft es die Frage auf, was es stattdessen ist, das ,Recht” als eigenstindige soziale Pra-
xis moglich macht und was Recht von den Tischregeln des viktorianischen Englands oder
den Heiratsregeln der Mbuti unterscheidet. Dieser Unterschied — das ist entscheidend —
kann nicht in einer Substanz gesucht werden (Verfassung, Gesetz, Urteil, Siegel, Gesetz-
geber, hoheitlicher Zwang, demokratischer Volkswille). Das liegt einerseits daran, dass
sich erst im Prozess der Verwendung zeigt, welche Bedeutung eine Kommunikation ge-
habt haben wird und welchen Geltungseffekt eine Rechtsquelle bewirkt haben wird; es
liegt aber auch daran, dass jedes Gesetz, Urteil und jedes Siegel selbst potentiell rechtlos
oder rechtswidrig gewesen sein kann, dass mit dem Verweis auf ein Gesetz seine Inter-
pretation, mit dem Verweis auf ein Siegel seine Gultigkeit noch nicht bewiesen ist. Weil
Geltung ein gegenwartiger Effekt ist, der durch die normative Bezugnahme auf etwas
yals Recht“ entsteht, stellt sich die Zuordnung von Recht immer auch als tautologisch
heraus: Das Recht ist das Recht, aber kein Siegel, kein Original und keine ,Kette“ zum
,Ursprung® wird das ein fir alle Mal garantieren konnen. Auch der Verweis darauf, dass
etwas ein ,demokratischer Volkswille“ ist oder hier ein Fall von ,hoheitlichem Zwang“
und nicht von Amtsanmaflung vorliegt, kann immer nur in der Gegenwart passieren. Die
Auffassung, nach der ,das Recht das Recht® ist, habe ich an anderer Stelle als ,,Rechts-
glauben® bezeichnet und die Gestalt, Form und Bedingungen dieses Glaubens ausbuch-
stabiert.!® Wie jeder ,,Glaube“ ist der ,Rechtsglaube“ darauf angewiesen, dass er auf eine
Welt trifft, auf die er sich beziehen kann, die ihm nicht grundsitzlich entgegenarbeitet,
wobei Ludwik Flecks Formulierung eines ,gerichteten Wahrnehmens“ den Sachverhalt
besonders gut erfasst.'"* Einerseits muss die Wahrnehmung ausgerichtet oder kalibriert
sein, um Uberhaupt etwas scharf stellen zu konnen; andererseits ist sie ,auf etwas® ausge-
richtet, was sie grundsitzlich erfassen konnen muss. Der Rechtsglaube, wie jeder Glaube,
beruht auf einem Vertrauen, das enttiuscht und frustriert und dementsprechend auch
entzogen werden kann.

Diese Gefahr lisst sich nicht grundsitzlich ausschlieffen. Wer sich einmal davon tiber-
zeugt hat, dass die Bundesrepublik ,in Wirklichkeit* eine GmbH ist und die Buirgerin-
nen und Biirger ,,in Wirklichkeit“ ihre Angestellten sind oder wer sich dahingehend radi-
kalisiert hat zu glauben, der Selbsteintritt der Bundesrepublik in Asylverfahren im Jahr
2015 habe ,den Rechtsstaat aus den Angeln gehoben®, wie es die ehemaligen Verfas-
sungsrichter di Fabio und Papier getan haben, der hat den Rechtskredit entzogen und
seine Wahrnehmung grundsitzlich ,neu“ ausgerichtet. Die ebenso endlosen wie frustlo-
sen fachlichen Diskussionen iiber die Dublin III-Verordnung veranschaulichen, dass es

13 Andreas Engelmann, Rechtsgeltung als institutionelles Projekt, Weilerwist 2020, Kapitel 3
(»Rechtsglaube®).

14 Ludwik Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache, Frankfurt am
Main 1980, 121.

X .73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Erlaubnis untersagt, s ‘mit. far oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

Andreas Engelmann - Recht als institutionelles Projekt 505

gar nicht mehr dieselbe Wirklichkeit ist, die dem Streit zugrunde liegt. In die entgegenge-
setzte Richtung zeigt der Rechtsglaube seine Wirkung, wenn etwa im Zuge des Gesund-
heitsschutzes im Wege einer gemeindlichen Allgemeinverfigung bis in den privatesten
Bereich der eigenen Haushaltsfithrung hineinregiert wird, ohne dass dies ernsthafte Fra-
gen zur Rechtmafligkeit dieses Verwaltungsaktes aufwirft. Allgemeiner gesprochen heiflt
das, dass im alltiglichen Geschehen die Welt und unsere Wahrnehmung von ihr so insti-
tuiert sein miissen, dass eine gewisse Kompatibilitit zwischen beiden gewahrt bleibt, da-
mit die kleineren und grofleren Frustrationen mit dem Recht nicht zu einer Auflosung
des Rechtsglaubens und einem Entzug des Rechtskredits fithren. Diese Frustrationen
entspringen nicht nur Extremsituationen, Machtmissbrauch oder hoheitlicher Willkiir.
Sie sind im ganz ,normalen® Funktionieren des Rechts angelegt, das einerseits kontrafak-
tisch und andererseits interpretationsoffen ist: Kontrafaktisch ist Recht, weil es zur Not
auf eine von ithm abweichende Wirklichkeit einwirken konnen soll, sonst hat es keine
Kraft; interpretationsoffen ist Recht, weil sich seine Bedeutung immer erst innerhalb von
Deutungs- und Verwendungsprozessen formt und zu erkennen gibt. Darin liegen zwei
bedeutende Quellen fiir Frustrationen des Rechtsglaubens, weshalb es, mit einem Begriff
von Wittgenstein, einer ,Selbstverstindlichkeit® zur Aufrechterhaltung der gelebten
Rechtswelt bedarf, die nur institutionell produziert und reproduziert werden kann. Nur
solange sich das, was vorgeht, in gewisser Weise ,,von selbst versteht®, bleibt die Wahr-
nehmung stabil, dass sich alles nach Recht und Ordnung vollziehe. Die Institutionen,
durch die das geschieht, sind nicht nur und nicht einmal primir diejenigen, die immer
wieder in affirmativer oder kritischer Absicht mit dem Recht identifiziert werden (Ge-
setzgeber, Gerichte, Polizei), sondern sie setzen auf einer viel grundlegenderen Ebene

ein.!®

Institutionelle Selbstverstindlichkeiten

Einen duflerst gewinnbringenden Zugang zu einem Begriff gesellschaftlicher Institutio-
nen bietet, auch wenn das vielleicht Giberraschen mag, die Regeltheorie von Ludwig Witt-
genstein. In den Philosophischen Untersuchungen wendet sich Wittgenstein der Frage zu,
was es eigentlich heifft, einer Regel zu folgen. Wittgenstein sagt dazu, dass Regelfolgen
eine ,,Praxis” ist, dass man einer Regel ,,blind“ folgt und ,nicht wihlt“.!® Dass man einer
Regel blind folgt, bedeutet, dass die Regel den Weg vorgibt, weil es sonst keinen Sinn
hatte, von einem ,Folgen“ zu sprechen. Eine Komplikation tritt aber deshalb auf, weil
Regeln, wie auch immer sie formuliert sind, thre Anwendung nicht abschlieffend vorweg-
nehmen konnen. Dieses unter dem Begriff der ,,Unbestimmtheit* auch dem Rechtsposi-
tivismus stets bekannte Problem!” wird bei Wittgenstein jedoch ernstgenommen. Was
auch immer man tut, wie prizise man die Regel formuliert: ,,Wie viele Regeln immer du
mir angibst — ich gebe dir eine Regel, die meine Verwendung deiner Regel rechtfertigt.“!®

15 Louis Althusser, Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/Westberlin 1977, 115 (,,Po-
lizei, Gerichte, Gefingnisse, Armee®).

16 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 2003, 140.

17 Siehe exemplarisch: Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, Wien 1934, 91; Adolf Merkl, Das doppelte
Rechtsantlitz, in Gesammelte Schriften 1/1, Berlin 1999, 249.

18 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen tber die Grundlagen der Mathematik, Frankfurt am Main
1984, 79.

.73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
s

Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

506 K] 53 (2020) Heft 4

Unbestimmtheit ist kein Problem, das sich am Rande von Interpretation befindet, das in
Zweifelsfillen auftaucht, sondern das im Zentrum von Anwendungsprozessen selbst zu
finden ist. Das bringt aber ein haufig tiberspieltes Problem mit sich, denn worin besteht
das ,Folgen“, wenn sich aus einer Regel alles machen lisst? Die beiden Auswege, zu de-
nen die rechtstheoretische Diskussion an dieser Stelle Zuflucht nimmt, lauten ,,Setzung*
(Positivismus) und ,,Gebrauch® (Pragmatismus): Entscheidend soll entweder sein, was
Jim Gesetz“ steht oder wie die ,Rechtspraxis“ das Recht ,verwendet”. Wittgenstein
kann zeigen, dass es mit beiden Vorstellungen ein grundsatzliches Problem gibt: ,,Jede
Deutung hingt, mitsamt dem Gedeuteten, in der Luft; sie kann ithm nicht als Stiitze die-
nen.“!” Weder kann die Deutung fiir das Gedeutete einstehen, noch umgekehrt. Beide
hingen ,in der Luft“, solange sie nicht verbunden werden konnen, solange man aus
einem Text alles machen und jeden ,,Gebrauch“ auf einen Text zurtckfiihren kann. Witt-
gensteins Punkt ist allerdings nicht, wie es in einer bestimmten Deutung hief}, dass es Re-
geln oder Deutungen nicht geben kann, seine Konsequenz ist kein Regel- oder
Rechtsskeptizismus. Dieser Skeptizismus tritt nur ein, wenn man an der Primisse fest-
halt, dass jede ,Deutung® einen letzten, verbindlichen und einsehbaren Grund benétigt,
um als Deutung gelten zu konnen. Damit ist aber bereits die Frage verkannt, die sich uns
stellt und die Wittgenstein beantworten mochte und die darin besteht, wie es Regeln ge-
ben kann, und nicht darin, 0b es Regeln gibt. Wihrend die zweite Frage rein spekulativ
und wissenschaftlich leer ist, lasst sich die erste Frage zumindest potentiell beantworten.
Die Perspektive auf das ,,Wie“ statt auf das ,,Ob“ wird sich auch fiir die Frage nach dem
Recht und seiner Interpretation als duflerst niitzlich erweisen. Wittgensteins Punkt lautet,
dass es weitere Moglichkeitsbedingungen von Regeln geben muss, die bislang noch nicht
in den Blick genommen wurden, und diese Moglichkeitsbedingungen nennt Wittgenstein
HInstitutionen®.

Das schone Beispiel, das Wittgenstein fiir so eine Institution gibt, ist der Wegweiser.
Uber ihn schreibt Wittgenstein: ,Der Wegweiser ist in Ordnung — wenn er, unter norma-
len Verhiltnissen, seinen Zweck erfiillt.“ Diese ,,normalen Umstinde“ muss man ,erken-
nen“ konnen.?° Tatsichlich erklirt sich erst jetzt, warum Wittgenstein davon spricht, dass
Regelfolgen eine ,,Praxis“ ist. Denn nach einem Wegweiser kann und wird man sich nur
richten, wenn es einen ,,stindigen Gebrauch, eine Gepflogenheit“ gibt, das zu tun.?! Fur
das Recht heifit das: Die Unterscheidung Recht/Nicht-Recht oder die Aufteilung der
Welt in Sein und Sollen, die Kelsen fir ,,unmittelbar gegeben“ hal, ist selbst nichts ande-
res als die Folge einer sozialen Praxis der Klassifizierung oder Konstruktion der Wirk-
lichkeit.?? Erst eine eingespielte und institutionalisierte Praxis bildet die Briicke zwischen
Regel und Anwendung, diese Praxis macht beide, Regel und Anwendung, iberhaupt erst
méglich. Regelfolgen ist etwas, das nicht durch ,individuelles“ Tun begriindet werden
kann. Hatte es auf der Welt nur einen einzigen Wegweiser gegeben, der nur von einer
Person aufgestellt worden wire, hitte es nach Wittgenstein tiberhaupt keinen Wegweiser
gegeben. Jede Regel hingt davon ab, dass es eine soziale Praxis gibt, sie zu befolgen, aus
der ihr Inhalt und Sinn erst hervorgeht. Weil es nicht in der Formulierung selbst liegen

19 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Fn. 16), 133.

20 Ludwig Wittgenstein, Uber Gewissheit, Frankfurt am Main 1970, 16.

21 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Fn. 16), 133.

22 Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, Wien 1960, 5 (,,Der Unterschied zwischen Sein und Sollen kann
nicht niher erklirt werden. Er ist unserem Bewusstsein unmittelbar gegeben®).

X 4 73216119, am 30012025, 08:38:04. @ Uthabermachich geschitzar Ihak.
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

Andreas Engelmann - Recht als institutionelles Projekt 507

kann, auf etwas Bestimmtes zu weisen (und auf etwas anderes nicht), kann diese Funkti-
on nur durch eine soziale Praxis erfiillt werden.?> Die Deutung, das lisst sich mit Witt-
genstein sagen, ist nicht selbstgentigsam. Sie beruht auf einer Praxis, die sich bereits mate-
rialisiert und eingespielt haben muss, damit wir sie aufgreifen konnen. Daftir gibt es kei-
nen letzten Anker, sondern es bedarf einer Vielzahl institutioneller Arrangements. Dass
es sich bei Regeln um praktische Angelegenheiten handelt, heifit nicht, dass es sie nicht
gibt, denn ,,in threm Vollzug sind sie da“ (Menke). Dieser Vollzug lasst sich nur als ,,stin-
diger Gebrauch® und als ,,Gepflogenheit“ verstehen.

No classification without institutionalisation!

Dieser ,stindige Gebrauch“ und nichts anderes ist das, was sich mit Mary Douglas als
,Institution“ beschreiben lisst. Douglas schligt einen zweigliedrigen Institutionenbegriff
vor. Auf einer basalen Ebene lisst sich jede Form von Konventionsbildung als Institutio-
nalisierung beschreiben. Wie man es bei MaclIntyre und Brandom iiber ,soziale Prakti-
ken“ lesen kann, so bilden auch Konventionen eigene und das heiflt spezifische Mafistibe
heraus, die sie selbst kontrollieren und durch die sie sich selbst kontrollieren. Der Voll-
zug dieser Kontrolle (und nichts anderes) ist das, was Konvention heifit. Nun sind Kon-
ventionen in hohem Mafle fluide und storungsanfillig. Deshalb sieht Mary Douglas ein
Kriterium vor, durch das sich Institutionen von Konventionen unterscheiden lassen: In-
stitution sollen nur solche Konventionen genannt werden, die durch eine zweite, kogniti-
ve Konvention abgestiitzt werden, die der primaren Konvention zumindest eine gewisse
Legitimitit verschafft.?* Als ,legitime soziale Gruppierung® unterscheiden sich Institu-
tionen von rein instrumentellen oder provisorischen Arrangements. Institutionen sind
dafiir zustindig, Informationen auf eine bestimmte und verstehbare Weise zu kodieren.
Damit liefern sie die Grundlage fiir Routineentscheidungen, bieten Losungen fiir selbste-
tablierte Probleme im Denken, helfen, Unsicherheiten zu kontrollieren, liefern eine Ma-
trix fiir Ordnungsbildungen, reduzieren die Gefahr von Entropie und geben der sozialen
Ordnung einen Anschein von Selbstverstindlichkeit.”> Um diesen Anschein herstellen zu
konnen, diirfen Institutionen nicht ,,zu transparent” sein; das heifit, sie miissen ihre eige-
ne Funktionsweise immer auf eine Weise grundieren, die mehr als nur selbstreferenziell
ist.2¢ Ist das gelungen, konnen Institutionen soziale Mandate tibertragen, beispielsweise
das der ,Gleichheit“. Dass etwas gleich ist, ist keine Natureigenschaft von Dingen, son-
dern die Wirkungsweise einer Einrichtung der Wirklichkeit, wie sie nur durch Institutio-
nen sicher- und auf Dauer gestellt werden kann. Dass sich etwa in Levitikus 11, 4-6 Ka-
mel und Hase besonders dhnlich sind, sagt uns mehr tber soziale Klassifikationen als
uber Tiere. Die Herstellung von ,,Gleichheit® oder, wie man mit Ludwik Fleck sagen
kann, die ,Bereitschaft fiir gerichtetes Wahrnehmen®, ist in gewisser Weise das Muster
fiir alle weiteren und anspruchsvolleren Ordnungsleistungen durch Institutionen.”” Mit
der Bereitschaft, die ,,Gleichheit” von Kamel und Hase zu ,erkennen®, geht immer auch

23 Andreas Kemmerling, Regel und Geltung im Lichte der Analyse Wittgensteins, Rechtstheorie
1975, 104-131 (110).

24 Mary Douglas, How Institutions Think, New York 1986, 46.

25 Ebd., 47f.

26 Ebd., 52.

27 Fleck, Entstechung und Entwicklung (Fn. 14 ), 121.

.73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
I mit, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

508 K] 53 (2020) Heft 4

eine spezifische Weltsicht und eine Bindung an das jeweils aktive Klassifikationssystem
einher. Jede ,eigenstindige soziale Ordnung erzeugt ihre Muster von Werten, verpflichtet
die Herzen ihrer Mitglieder und bewirkt eine Kurzsichtigkeit, die unausweichlich
wirkt,“ fasst Douglas das zusammen.?® Diese spezifische Kurzsichtigkeit darf allerdings
nicht einer abstrakten Weitsicht entgegengehalten werden. Vielmehr ist zu betonen, dass
jedes kognitive System funktional darauf angewiesen ist, bestimmte Dinge zu tibersehen
oder zu ,vergessen“.?? Wenn Institutionen Identititen verteilen, Klassifikationen bereit-
stellen, das Denken und Urteilen anleiten und die grundlegenden gesellschaftlichen Ent-
scheidungen programmieren, dann ist keine Form von komplexer Sozialitit denkbar, die
nicht institutionell organisiert ware. Auf genau dieser Ebene operieren auch die Institu-
tionen, die etwas zu Recht machen und das Recht als gesellschaftliche Wirklichkeit pro-
duzieren.

Am Ende des Zweifels

Damit kehren wir zurlick zu Wittgensteins wichtigster Pointe: ,,Es war, unter Umstin-
den, ein Zweifel moglich. Aber das sagt nicht, dass ich gezweifelt habe, oder auch nur
zweifeln konnte“.*® Diese Formulierung wirkt nur auf den ersten Blick paradox, denn
dass ein ,,Zweifel moglich® war, heifit eben nicht, dass ,ich als Teilnehmerin einer Praxis
auch zweifeln ,konnte“. Dass etwas ,selbstverstandlich ist, heifit fiir Wittgenstein, dass
der ,Zweifel“ an einer bestimmten Stelle unmoglich geworden ist. Sicher kann man daran
zweifeln, wie die Konigin im Schachspiel ziehen darf, aber sobald man das tut, spielt man
nicht mehr Schach. Fur die Zugregeln, wie fir alle anderen Regeln, gibt es ,letzten En-
des“ keine Griinde, ohne dass das auf die Sicherheit, mit der man in der Lage ist, be-
stimmte Operationen vorzunehmen, irgendeinen Einfluss hitte. Wittgenstein geht es
darum, eine Mystifikation zu therapieren, die aus einem ,allgemein tblichen und ver-
bindlichen Verhalten“ den ,,,Zwang* einer von allem menschlichen Dazutun unabhingi-
gen Bedeutung der Regel ,an sich* macht.’® Wenn es etwas Zwingendes an einer Regel
gibt, dann kommt das nicht ,,aus der Regel“. Wie auch immer eine Rechtfertigung ange-
legt sein mag, zuletzt findet man heraus: ,, The chain of reason has an end.“*! Das ist ge-
meint, wenn Wittgenstein schreibt, dass die Grinde fiir jede Deutung eines Satzes, fiir je-
de Befolgung einer Regel ,bald ausgehen“.3? Das heifit: Rechtfertigung und Begriindung
sind nur moglich, wo man sich auf das Meiste bereits eingelassen hat, wo, anders gespro-
chen, alle entscheidenden Fragen bereits selbstverstindlich geworden sind.*>* Sie sind
selbstverstandlich, wenn sie institutionell eingebettet sind. Dafiir gibt es kein weiteres
Kriterium, das sich auf8erhalb von sozialen Praktiken verorten lieffe. Regelfolgen beruht
auf einer Blindheit oder Selbstverstandlichkeit, die nur praktisch — durch die Wirkungs-

28 Douglas (Fn. 24 ), 75.

29 Douglas (Fn. 24 ), 76.

30 Kemmerling (Fn. 23), 113.

31 Ludwig Wittgenstein, The Blue and Brown Books, Oxford 1958, 143.

32 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Fn. 16), 138 (,,Die Griinde werden mir bald ausge-
hen®).

33 Fleck, Entstehung und Entwicklung (Fn 14), 48{. (,Eine Legitimierung ist also nur dort moglich,
wo sie eigentlich nicht mehr von Noéten ist, nimlich unter Menschen derselben denkstilgemifien
geistigen Verfassung und speziell annihernd gleicher Vorbildung®).

X 4 73216119, am 30012025, 08:38:04. @ Uthabermachich geschitzar Ihak.
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

Andreas Engelmann - Recht als institutionelles Projekt 509

weise von Institutionen — produziert werden kann. Gibt es diese Institutionen, dann
konnen wir Regeln folgen, Texte interpretieren, Recht anwenden. Gibt es diese Institu-
tionen dagegen nicht, dann hat die Frage, was eine Regel ist oder wie man einen Text in-
terpretiert, iberhaupt keinen Sinn. Es gibt keine abstrakte oder allgemeine Definition da-
von, was es heiflt ,einer Regel zu folgen oder ,,einen Text zu interpretieren®. Es gibt nur
lokale Praktiken, genau das zu tun, und ohne Bezug auf diese Praktiken, in die man ein-
gewiesen sein muss, um sie zu verstehen, kommt man bei den Fragen nach Regel, Deu-
tung und Recht nie auch nur einen Schritt weiter, sondern verstrickt sich in endlose
,Aporien® und ,Paradoxien®, ,Unmoglichkeiten® und ,, Widerspriiche“. Das einzusehen,
heifdt den ,institutionellen® Charakter von Recht zu betonen. Von der Polizei, vielleicht
ist es aufgefallen, war dabei gar nicht die Rede. Lange bevor das Recht seine repressiven
oder hegemonialen Potentiale entfalten kann, muss es diese ,,Potentiale” erst einmal er-
worben haben: Durch Institutionen, die welterschaffend wirken, bevor sie dieser Welt
vielleicht irgendwann Grenzen setzen.

3. Interpretation als , Arbeit am Recht*

Im letzten Teil des Beitrags geht es darum, was ein neuer Institutionenbegriff fiir die Pra-
xis der Interpretation bedeutet und warum Interpretation am besten im Kontext einer
,Arbeit am Recht verstanden werden kann. Wir hatten gesehen: Institutionen als Ein-
heiten, in denen Wissen produziert und weitergegeben wird, sind die Voraussetzung des
Rechts. Jede gesellschaftliche Institution hingt von ihrer Einbettung in einen Komplex
von Wissen und Handeln ab und kann nicht jenseits davon verstanden oder beschrieben
werden. Institutionelles Wissen wiederum ist etwas, das nicht induktiv oder deduktiv er-
worben werden kann, sondern in das man eingefiihrt werden muss, es beruht auf In-
struktion.’* Recht zu verstehen, heiflt immer, es in seiner Spezifizitit zu verstehen und
ein spezifisches und duflerst bedeutsames Wissen im Recht liegt darin, wie Rechtstexte zu
verwenden, zu interpretieren oder zu konkretisieren, sind. Diese Tatigkeit ist zwar, etwa
unter dem Namen der ,Rechtsarbeit®, oft Gegenstand rechtstheoretischer und rechtspo-
litischer Auseinandersetzung gewesen, der Ansatz blieb dabei aber allzu stark auf die
richterliche Perspektive eingeengt.’® Darin schimmerte ein ,Rechtsbild“ auf, nach dem
das Zentrum der rechtlichen Titigkeit bei den Gerichten liegt, eine Vorstellung, die sich
sowohl bei Niklas Luhmann wie bei Sonja Buckel findet.® Dieses ,,Zentrum® hat den
Vorteil, dass es Reste von Einheit, Eindeutigkeit und Garantie in eine postfundamentalis-
tische Welt hertbertragt. Das offensichtliche Problem, das sich hier stellt, ist, dass die
oben dargestellten und das Recht begriindenden ,Institutionen® keineswegs zunichst
oder zumeist Gerichte sind, dass die Erzeugung von rechtlicher Bedeutung eine soziale

34 Fleck, Entstehung und Entwicklung (Fn. 14), 71 (zur Einfilhrung in Wissenssysteme).

35 Friedrich Miiller/Ralph Christensen, Juristische Methodik Bd. 1. Grundlegung fiir die Arbeitsme-
thoden der Rechtspraxis, Berlin 2013, 158 ff.; aber auch in der wissenssoziologischen Studie von
Peter Stegmaier, Wissen, was Recht ist: richterliche Rechtspraxis aus wissenssoziologisch-ethno-
grafischer Sicht, Wiesbaden 2009, 21 (wo Rechtsarbeit bestimmt wird als , richterliche Erkenntnis-
arbeit und Ergebniserzeugung®).

36 Luhmann, Recht der Gesellschaft (Fn. 11), 151, 297 ff., 321; Sonja Buckel, Subjektivierung und
Kohision, Weilerwist 2009, 249, wo es heif3t, dass die meisten rechtlichen Kommunikationen ,,au-
ferhalb von juristischen Institutionen gefiihrt“ werden, dies aber darauf zurtickgefihrt wird, dass
alle diese Kommunikationen im Streitfall ,einem gerichtsformigen Verfahren® zuginglich wiren.

.73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
s

Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

510 K] 53 (2020) Heft 4

Praxis ist, die sich nicht auf einige Trigerinnen eines professionellen Habitus monopoli-
sieren lisst. Ein Recht, das nur in den Gerichten Sinn hat, wire so esoterisch, dass es
schnell absterben miisste. Die grundsitzlichen Ordnungsmuster, Uberzeugungen und
Selbstverstindlichkeiten miissen kulturell eingespielt und verbreitet sein, um Wirkung
entfalten zu konnen — innerhalb und auflerhalb des Rechts. James Q. Whitman konnte
deswegen schreiben: , The law, even in its most intellectually ambitious and grandiose
moments, is the product of quotidian prejudices and assumptions.”?” Die Interpretation
des Rechts kann nicht auf die Gerichte konzentriert werden. Der Begriff ,,Arbeit am
Recht®, der den Begriff der ,Rechtsarbeit” ersetzt, soll fiir diese Perspektivoffnung ste-
hen.

Nach dem Gesagten kann Interpretation nicht durch ,Rickfithrung® und vollends
nicht durch ,,Ableitung® erklirt oder begriffen werden. Der Sache nach ist das weder fur
Kelsen ein Geheimnis, der von einer ,Indetermination® spricht, noch fir Savigny, der
von einem ,Dazutun spricht, oder fiir irgendwen sonst. Trotzdem verhilt sich nach
Luhmann jede Bezugnahme auf Recht so, als wiirde sie etwas finden, was bereits vorher
da war. Was aber ,da“ war, kann schlechterdings nicht eine ,Bedeutung® gewesen sein,
die erst im Anwendungsakt gesetzt wird, noch ,,Geltung®, die erst im Anwendungsakt
erzeugt wird. Vorgingig ist etwas anderes. Was Interpretationsgemeinschaften sind, wenn
sie keine Ableitungsagenturen sein konnen, hat Robert Cover einmal dahingehend ge-
fasst, dass der Kern von Interpretation in einer kollektiven Verpflichtung auf einen
,Text® liegt, der dann mit interpretativen Forderungen versehen wird und nicht mit einer
eindeutigen Bedeutung. 3% Dagegen betont Friedrich Miiller den richterlichen Part zu
stark, wenn er von einem ,doppelten Diskurs“ spricht, der aus einem ,,Volksgemurmel“
bestehen soll und einer ,,spiteren Revision durch die Justiz“.3? Die interpretativen Pflich-
ten konnen nicht auf die Gerichte konzentriert sein, weil die gesellschaftlichen Bedeu-
tungen, die die spezifisch rechtlichen grundieren und lebendig halten mussen, im Recht
selbst aktiv sind. Sie sind mehr als Gemurmel, sie sind Teil der ,interpretativen Verpflich-
tungen“ der Gemeinschaft.

Damit ist das Problem der Interpretation zwar nicht aus der Welt geschafft, aber das
Feld fur die Bearbeitung des Problems bereitet oder zumindest der relevante Ort fur die
Bearbeitung benannt. Wie Foucault tiber ,,den Diskurs® schreiben kann, dass es etwas ist,
ysworum und womit man kimpft“®, so stellt auch das Recht als Bedeutungsmedium
(,nomos“) fiir Cover einen Ort dar, an dem und durch den tiber Bedeutung gestritten
wird. Dieser Streit ist eine politische Auseinandersetzung, schon, weil es fiir Cover keine
prinzipiell ,iiberlegenen Standpunkte“ geben kann und der Nomos auf einen gemeinsa-
men Ort, eine polis, angewiesen ist. ,Die Herstellung rechtlicher Bedeutung kann sich
nicht in Stille vollziehen.“*! Der Nomos ist bei Cover nicht durch seine (konstante,
gleichbleibende und identische) Bedeutung definiert, sondern dadurch, dass er eine im-
mer gegenwirtige Verpflichtung fir seine Mitglieder erzeugt, sich dem Streit um die Be-
deutung des Rechts nicht grundsitzlich zu verweigern oder zu entziehen. Was es heifit,

37 James Q. Whitman, ,Human Dignity‘ in Europa and the United States: the social foundations, in
Nolte (Hg.), European and US Constitutionalism, 2005, 108-134, 123.

38 Robert Cover, The Supreme Court, 1982 Term — Foreword: Nomos and Narrative, in Harvard
Law Review, 97 (1983), 4-68 (46).

39 Friedrich Miiller, Syntagma, Berlin 2012, 36.

40 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt am Main 2014, 11.

41 Robert Cover, Nomos and Narrative, 49.

X 4 73216119, am 30012025, 08:38:04. @ Uthabermachich geschitzar Ihak.
Erlaubnis untersagt, mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

Andreas Engelmann - Recht als institutionelles Projekt 511

auf einen Text verpflichtet zu sein und worin die konkreten Verpflichtungen bestehen,
lasst sich aber, wie bereits oben dargestellt, nicht generell und abstrakt, sondern immer
nur innerhalb einer interpretativen Gemeinschaft als spezifischer Form einer sozialen
Praxis verstehen.

Die psychotische Option: Kommunikationsstopp

Vor diesem Hintergrund erscheinen die zitierten Auflerungen der ehemaligen Verfas-
sungsrichter Udo di Fabio und Hans-Jirgen Papier in keinem guten Licht. Bereits im
Jahr 2004 hat Bruno Latour bemerkt, dass die konstruktivistischen Argumente tendenzi-
ell linker Wissenschaftstheoretikerinnen langst im Diskurs einer neuen Rechten ange-
kommen waren, die ,die soziale Konstruktion der Wirklichkeit* (Berger/Luckmann) da-
fiir einsetzten, einen tatsachenbasierten Diskurs zu bekimpfen.*> Das Problem fur La-
tour war, dass sie dabei nicht grundsdrzlich anders agierten als er selbst. Wie es Latour
uber Jahrzehnte darum gegangen war, in den etablierten Wissenschaften eingespielte
,Selbstverstindlichkeiten herauszufordern, so forderte nun auch die Neue Rechte mit
analogen Argumenten andere ,Selbstverstindlichkeiten, wie den menschengemachten
Klimawandel oder strukturellen Rassismus in den USA, ,heraus“. Weil es aber fiir La-
tour keinen Weg zurtick vor die Einsicht gibt, dass die Welt, in der wir leben, gemacht ist,
konnte er nicht vorschlagen, einfach zu den ,,wirklichen Fakten zurtickzukehren. Ande-
rerseits konnte er ebenso wenig vorschlagen, sich grundsitzlich auf die vorhandenen
»Selbstverstindlichkeiten® einzulassen, deren Qualitit nicht schon dadurch bewiesen ist,
dass sie selbstverstandlich geworden sind. Stattdessen schligt Latour vor, die Produktion
von Wissen als Aufgabe zu begreifen, die gesellschaftlicher Pflege bedarf. Dieses Wissen
konne, so Latour, nicht einfach als ,matter of fact® hingenommen werden, sondern miis-
se als ,,matter of concern®, als ein Gegenstand unserer Sorge, begriffen werden. Gerade
weil Tatsachen ihr Fundament nicht in sich selbst haben, lautet die Konsequenz, sind sie
von einem Glauben daran abhingig, dass uns ein wissenschaftsgestiitzter und tatsachen-
basierter Diskurs besser bekommt als ein 6lfinanzierter. Was alles ,,zusammenkommen®
muss (kulturell, sozial, epistemisch), um von Tatsachen sprechen zu konnen, nennt La-
tour ,matters of concern®. Sie ermdglichen Tatsachen tiberhaupt erst. Die Figur lisst sich
auch auf das Recht tibertragen. Wenn di Fabio und Papier davon sprechen, dass 2015 der
gesamte ,, Verfassungsstaat aus den Angeln“ gehoben worden sei, sollte man das nicht als
Beitrag zum Streit tiber rechtliche Bedeutung verstehen (,,welche Handlungen ermoglicht
die Dublin-III-Verordnung?“), sondern als Aufforderung, dem Recht seinen Kredit zu
entzichen. Die Behauptung ist nicht, dass sich alternative Vorschlige zur Interpretation
einer gemeinsamen Realitit gegeniiberstehen und di Fabio und Papier die eigene Position
fur schlissiger halten, sondern die Behauptung ist, dass die einen (di Fabio, Papier) das
Recht interpretieren und bewahren wollen und die anderen (die Bundesregierung und
weite Teile der Rechtswissenschaft) es gegen den ,Willen des Volkes* ,auflosen®. Das
Recht ist dann keine gemeinsame Welt mehr, ,in der wir wohnen® (Cover), sondern eine
Burg, die di Fabio und Papier gegen die Auflenwelt verteidigen.

Aus dieser destruktiven Logik entkommt man nicht, indem man darauf verweist, dass
man selbst das ,,wahre Recht“ und die ,richtigen Tatsachen“ hat. Man kann dem nur ent-

42 Bruno Latour, Why has critique run out of steam?, Critical Inquiry Vol. 30, No. 2 (2004), 225-248.

.73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
I mit, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

512 K] 53 (2020) Heft 4

gegentreten, indem man den Austritt aus der Diskussion analysiert, benennt und weiter
an den Institutionen arbeitet, die uns ermoglichen, von Tatsachen und Recht zu sprechen,
durch eine Versammlung um ,matters of concern®. Die postfundamentalistische Welt ist
eine anspruchsvolle Welt, wo die Menschen fiir die Konsequenzen ihres Tuns einstehen
missen und keine Gotter, Aufpasser oder Erziehungspersonen fiir ihr Handeln eintreten
lassen konnen. Das gilt nicht nur fiir ,,die anderen®. Wenn eine Richterin eine bestimmte
Rechtsnorm in einer bestimmten Weise verwendet, weil sie glaubt, dass dies der Auf-
rechterhaltung eines bestimmten Verfahrens dient und dieses Verfahren wichtiger ist als
ein ihr als gerechter erscheinendes ad hoc-Ergebnis, dann gelangt sie zu diesem Ergebnis
ebenso durch ,Arbeit am Recht®, wie sie zu dem entgegengesetzten Ergebnis gelangen
konnte. Der abstrakte Verweis auf ,,das Verfahren“ steht ebenso wenig fiir ihr Ergebnis
ein, wie im anderen Fall der Verweis auf ,,die Gerechtigkeit®. Das ist gemeint, wenn von
der ,Politizitit“ des Rechts die Rede ist. Es geht nicht um eine zusitzliche, normative
Aufforderung, Recht zu politisieren, sondern darum, verstehbar zu machen, warum
Recht als Bedeutungsphinomen nur ,,politisch® angewendet werden kann: Eben weil es
sich nicht von selbst anwendet. Es ist hier nicht der Ort, erneut darauf einzugehen, dass
diese ,Entscheidungen® keineswegs ,frei“ oder ,beliebig“, sondern kulturell und institu-
tionell gebunden und gerahmt sind.** Politisch ist Recht, weil es die Frage betrifft, wie
wir zusammenleben, und nicht, weil es mit einer politischen Absicht oder personlichen
Agenda versehen wird. Im Begriff der ,matters of concern® steckt, dass die Reprodukti-
on eingespielter rechtlicher Standards nicht aus dem Rechtsbegriff ,abgeleitet werden
kann, dass das Recht, das wir wollen, unserer ,Sorge“ bedarf — wie auch immer es dann
aussehen mag.

43 Ausfihrlich dazu Andreas Engelmann, Recht als Kultur — Rechtswissenschaft als Kulturwissen-
schaft, in Rechtsphilosophie — Zeitschrift fir die Grundlagen des Rechts 2019, 129-141 (insb.
1361).

.73.216119, am 30.01.2026, 08:38:04. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
I mit, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2020-4-500

