
Auf den Spuren des Mythos in Computerspielen 

Christian Wessely 

1. Vorbemerkungen 

Die Ursachen für den durchschlagenden Markterfolg von "AD&D"­
Computerspielen~ sind heute, etwa fünf Jahre nach dem Einsetzen des 
großen Booms und zwei Jahre nach der Veröffentlichung von "Doom" 
durch ID-Soft, nach wie vor nicht ganz geklärt. Tatsache ist zunächst, 
daß die Unterhaltungsindustrie seit zwei Jahren den früheren Hauptauf­
traggeber in der Softwareentwicklung, die Rüstungsindustrie, überholt 
hat und nun unangefochtener Hauptauftraggeber in der Branche ist. 
Tatsache ist ferner, daß der Mensch in der Gesellschaft der späten 
Moderne ein einsamerer ist, als er es je zuvor war. Zwar nie allein, aber 
stets einsam, unterliegt er neuen Regelmechanismen der Kommunikati­
on, die ihm medial vermittelt werden: Im Fernsehen wird gezeigt, wie 
es sein könnte - theoretische Idealfälle von Problemlösungen durch 
Kommunikation ("Lindenstraße") oder eindeutig wertende Identifikati­
onsfiguren in krasser Schwarz-Weiß-Malerei (setzen Sie hier einen 
kommerziellen Film Ihrer Wahl ein) sind Garanten für Einschaltquoten. 
Der mediale Konjunktiv ersetzt die kommunikativen Regelmechanismen 
nach einer kurzen Assimilationszeit nahezu völlig, die Konsumation 
beginnt (auch im eigentlich kommunikativsten Kernbereich, der Fami­
lie), die Kommunikation zu verdrängen. Um die Einsamkeit zu 
umgehen oder zumindest das Bewußtsein der eigenen Einsamkeit von 
sich fernzuhalten, wird wieder zu mehr Information gegriffen, diesmal 
in unselektierter Art und Weise. Egal, welche Tcitigkeit gerade 
vorgenommen wird: Im Hintergrund läuft meist zumindest ein Medium 
mit, das von der persönlichen Einsamkeitssituation ablenkt; sei dies 
Radio, Fernsehen oder- in jüngster Zeit- Computerinformationssyste­
me. 

Erfolgt nun diese "Berieselung" mit entsprechend umfassend 
konzipiertem Programm, soll heißen, auf eine Art und Weise, die 
zumindest den optischen und akustischen Sinneskanal mit Informatio­
nen in befriedigendem Ausmaß - im wahrsten Sinne des Wortes -

Chr. Wessely ist Assistent am Institut für Fundamentaltheologie in Graz und 
mit dem Arbeitsschwerpunkt "Theologie und Medien" und "Theologie und 
Telekommunikation" befaßt. 

"Advanced Dungeon & Dragons"; Abenteuer-Computerspiele, in denen der 
Spieler nicht nur ein Spielgeschehen als Außenstehender beeinflußt, sondern 
sich selbst virtuell daran beteiligen kann, indem er sich mit einer Spielfigur 
identifiziert. Vgl. Chr. Wessely, Theologie und Virtual Reality, in: ThPQ 3 
(1995), 235-245. 

349 

Communicatio Socialis 28 (1995), Nr. 3: 349–377 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


versorgt, und sind diese Informationen auf eine Art miteinander 
koordiniert, die bereits den Eindruck eines völlig eigenen Realitätsemp­
findens hervorruft, kann sich der Rezipient- der damit u.U. zum reinen 
Konsumenten wird, da seine notwendige Eigenleistung in der Interakti­
vität minimal ist2 - in eine "virtuelle Realität" (im weiteren abgekürzt 
mit VR) begeben. 

Diese VR weist gerade im Bereich von Computerspielen einige 
m.E. höchst beachtenswerte Merkmale auf - und von einigen dieser 
Merkmale soll der vorliegende Beitrag handeln. Zunächst möchte ich 
jedoch versuchen, den von mir im vorliegenden Beitrag verwendeten 
Begriff von "Mythos" zu definieren; dies scheint mir aufgrund der 
teilweise recht divergenten Definitionen in der Fachliteratur notwendig 
zu sein. 

2 "Mythos" 

Über wenige Worte herrscht in der aktuellen philosophischen und 
theologischen Diskussion so große Uneinigkeit wie über den Begriff 
"Mythos". Wenn auch über Wortursprung und originäre Wortbedeu­
tung (,Wort', ,Erzählung', ,Aussage') Einigkeit herrscht -spätestens bei 
der Frage nach dem Kennzeichnenden des Mythos entzweien sich die 
Gelehrten wieder. Eine kurze Definition des hier verwendeten 
Mythosbegriffes scheint daher unumgänglich. 

2.1 Zum Begriff 

"Es wäre schwierig, eine Definition des Mythos zu finden, die von allen 
Wissenschaftlern akzeptiert würde"3, schreibt Mircea Eliade, dem man 
weiß Gott unklare Sprechweise oder einengende Denkschemata nicht 
vorwerfen kann. Und es ist in der Tat so, daß man bei den Autoren, die 
ich als Gewährsleute in der Mythenforschung heranziehen möchte -
Ernst Cassirer, Joseph Campbell, Kurt Hübner, Manfred Görg, Rene Girard 
und der eben zitierte Mircea Eliade - keine einheitliche Begriffsdefinition 
findet. Dennoch ist es möglich, mit einiger Sicherheit zu einem Konsens 
zu kommen, der alle maßgeblichen Meinungen enthält und dennoch 
nicht so weit gefaßt ist, daß er seinerseits die Arbeit wieder erschwert. 

2 Zu unterscheiden ist hier zwischen der notwendigen und der möglichen 
Eigenleistung eines Systembenutzers. Die notwendige Eigenleistung besteht 
im Prinzip nur im Aufruf eines fertigen Programmes, das man mit einem 
Minimum an Interaktion "über sich ergehen lassen" kann; die mögliche 
Eigenleistung schließt die Schaffung einer eigenen, virtuellen Umgebung mit 
Hilfe geeigneter Construction Kits und die maßgebliche Interaktion in sehr 
hohem Grad mit ein. Diese beiden Möglichkeiten sind in ihren Ansprüchen 
und in ihren Folgen keinesUJegs identisch! 

3 M. Eliade, Mythos und Wirklichkeit, Frankfurt 1988, 15. 

350 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Cassirer, ohne dessen 1923 publizierte "Philosophie der symbo­
lischen Formen" eine Symbol- und Mythenanalyse aus heutiger Sicht 
schwer denkbar erscheint und den ich daher in erster Linie nennen 
möchte, bezeichnet den Mythos als etwas, das zum Mysterium werden 
kann, indem er durch seine symbolischen Inhalte seine Bedeutsamkeit 
aus der Verhüllung gewinnt und nicht vordergründige Klärung 
versucht. Der Mythos birgt Sinn, nämlich theoretischen oder morali­
schen, den man versuchen kann "ans Licht zu ziehen", wobei die 
Trennung von "gesagtem und gemeintem" nicht Sache des Mythos sei, 
sondern Sache der Rezipienten. 4 

Campbell, der seine ganze wissenschaftliche Arbeit auf die 
Sichtung und Analyse tausender mythischer Erzählungen aus allen 
Kulturkreisen verwandte, publizierte 1949 ein ebenso grundlegendes 
Werk: "The Hero with a Thousand Faces" wurde zum unentbehrlichen 
Handwerkszeug des Mythenforschers. Campbell beschrieb darin erst­
mals jene Struktur, der mythische Erzählungen folgen, als Charakteristi­
kum des Mythos an sich, arbeitete die Unterschiede zur romanhaften 
Erzähltheorie heraus und prägte auch den Ausdruck "Monomythos" für 
jene Mythen oder ihre Bestandteile, die der von ihm beschriebenen 
Struktur folgen.s 

Die Frage der Struktur und ihrer Charakteristik für den 
Mythenbegriff ist derart zentral, daß ich hier auch Kurt Hübner zu Wort 
kommen lassen möchte. Hübner, der in höchst verdienstvoller Weise die 
gegenseitige Abhängigkeit von Rationalität und Mythos untersucht, 
versucht erst gar nicht, einen "Begriff" des Mythos zu definieren, denn: 
"Noch herrscht nämlich weitgehend Unkenntnis darüber, was der 
Mythos eigentlich ist, wie überhaupt sein Wesen bisher noch kaum 
geklärt wurde. [ ... ] Aber gibt es denn überhaupt den Mythos? Sind nicht 
gerade die Mythen durch ihre beinahe unübersehbare Mannigfaltigkeit 
gekennzeichnet? Das Folgende wird jedoch zeigen, daß zumindest ein 
für den europäischen Kulturbereich als paradigmatisch geltender 
Mythos, nämlich der griechische, durch bestimmte allgemeine Struktu­
ren gekennzeichnet werden kann, die, allen inneren Wandlungen und 
Umformungen zum Trotz, seine bleibende Grundlage geblieben sind. 
Wenn ich daher diese Strukturen zur Definition des Mythos verwende, 
so darf das den Regeln der Logik gemäß als eine adäquate Definition 
betrachtet werden."6 Ich habe diese Stelle deshalb ausführlich zitiert, 
weil sie sinngemäß auch auf diese Arbeit angewandt werden kann; und 
wenn ich auch in bestimmten Punkten nicht Hübners Meinung teile, ist 
die Legitimierung der Feststellung einer bestimmten Struktur als mythi­
sche Kategorie von entscheidender Wichtigkeit für diese Arbeit. 

4 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II: Das mythische 
Denken, Darmstadt 81987, 51. 

s J. Campbell, Der Heros in tausend Gestalten, Frankfurt 1978, 13ff. 
6 K. Hübner, Die Wahrheit des Mythos, München 1985, 15f. Kursivdruck im 

Original. 

351 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eliade spricht ebenfalls die Frage der Struktur als Möglichkeit 
einer Definition des Mythos an. Wenn er besonders betont, daß der 
Mythos etwas ist, das wesenhaft mit der Form seiner Weitergabe -
nämlich mit dem Wissen um seinen Ursprung und dem Agieren des 
mythischen Geschehens - verbunden ist, so kommt diese Aussage 
gerade im Umgang mit interaktiven Medien sehr gelegen. Im Detail 
führt Eliade folgende charakteristische Merkmale des Mythos an: Der 
Mythos konstituiere die Geschichte der Taten von übermenschlichen 
Wesen, und zwar Geschichten, die absolut wahr sind; er bezieht sich auf 
eine Schöpfung, d.h. eine Schaffung neuer Gegebenheiten, allgemein mit 
der Herstellung .eines Heilszustandes also; daß der, der den Mythos 
kennt, rituell bedeutsame Kenntnis vom Ursprung der Dinge habe und 
daß die Reaktualisierung des mythischen Geschehens den Menschen 
ergreift.7 

Görg versucht sich ebenfalls mit einer Begriffsdefinition, die m.E. 
zwar zu weit ist - zumal er selbst zugibt, daß man "nicht ... im Griff 
hätte, was der Mythos sei"B -, aber dennoch hilfreich sein dürfte, und in 
der er Mythos und Mythologie als Inhalt und Form der Tradierung 
zwar nicht strikt trennt (was ohnehin nicht möglich wäre, da Mythos 
ohne Tradierung nicht überl.~bensfähig wäre), aber doch deutlich 
unterscheidet: "Mythos ist die Außerung eines Vorstellungsinhaltes, in dem 
Götter und Menschen eine Rolle spielen ... [ ... ] ... Mythologie also im Sinne 
einer erweiterten, fortgeschriebenen Fassung des Mythos in mündlicher 
oder schriftlicher Gestalt."9 Der Mythos sei, sagt Görg eine Definition 
von E. Brunner-Traut aufgreifend, gattungsindifferent, also nicht an eine 
bestimmte Form der Darstellung gebunden. Diese Feststellung ist von 
enormer Wichtigkeit für uns, da sie klarstellt, daß der Wiedergabe eines 
Mythos in episch-visueller Form (wie eben im Computerspiel) prinzipi­
ell nichts entgegensteht; wäre doch ein Einwand, der leicht vorgebracht 
werden könnte, daß Computerspiel und Mythos schon aus formalen 
Gründen nicht zusammengehen. Görgs Mythosbegriff ist aus einem 
weiteren Grunde wichtig für uns: Er verfolgt den Ursprung des Wortes 
~ dessen vermutlich indogermanischer Wurzel mit der Bedeutung 
"Uberlegung" oder "Idee" zurück und zieht eine wichtige Parallele zum 
biblischen Verständnis des Wortes im hebräischen "rbd", in dem 
Denken, Sprechen und Handeln aufs Engste verflochten sind. Denken, 
sagen und tun sind unverzichtbare Bestandteile des Mythos. 

Rene Girard schließlich spricht den Mythen eine das zunächst 
spontane und nicht ritualisierte Opfer nachträglich sakral deutende 
Funktion zu; davon wird weiter unten noch näher die Rede sein. 

7 M. Eliade, Mythos und Wirklichkeit (Anm. 3), 20ff, bes. 27. 
s M. Görg, Mythos, Glaube und Geschichte, Düsseldorf 1992, 23. 
9 Ebd., 30. Kursivdruck im Original. 

352 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fassen wir die angeführten Definitionsversuche zusammen, ergibt 
sich folgendes Gesamtbild: 

- Formal ist der Mythos erstens immer religiös konnotierte Denkform, 
also die Weise einer Geisteshaltung im Angesicht bestimmter 
Umstände, zweitens immer Erzählung, also dem Inhalt nach Ereig­
nisse, die das humanum zutiefst anrühren, beschreibend und erklä­
rend, ja, legitimierend, sowie drittens immer religiös-emotional 
besetzt, also von hoher Wertigkeit für den, der den Mythos anerkennt 
und mit seiner Hilfe die drei Grundfragen des "Woher" - "Wohin" -
"Wozu" umschreiben will. Eine Beantwortung dieser Fragen ist in den 
meisten Mythen enthalten, zumindest der Versuch dieser Beantwor­
tung wird unternommen; allein, weder Versuch noch Beantwortung 
sind Voraussetzung für die "Mythenhaftigkeit" an sich; diese 
Voraussetzung ist lediglich die Umschreibung, also die Ausformulie­
rung des Grundanliegens, näherhin eigentlich das Stellen der Frage 
in verständlichmachendem Kontext an einen zunächst unbekannten 
Adressaten. Durch seine Struktur und den Weg seines Helden 
bestimmt, endet der Mythos in sich selbst und kann somit zum 
Ausgangspunkt einerneuen mythischen Erzählung werden. 

- Inhaltlich ist der Mythos Legitimation für den konkreten Bereich der 
Wirklichkeit, auf den er sich bezieht; also Begründungserzählung in 
zweifachem Sinne - WAS ist hier und WARUM ist es hier, wobei sich 
hier noch eine Klassifizierung nach historischen, kosmogonischen, 
juristischen(!) und anderen Topologien anbietet. In jedem Fall ist der 
Mythos explikativ, er folgt also einem Sachverhalt ergänzend und 
begleitend; sowie zugleich implikativ, er schafft also selbst einen 
Sachverhalt durch seine Existenz. Stets hängt der Mythos mit der 
sakralen Handlung "Opfer" und der damit verbundenen Gewalt und 
ihrer Autorisierung zusammen. Davon soll in 5. noch näher die Rede 
sein. 

2.2 Strukturelemente 

Gemeinsam ist allen Mythen über die oben angeführten sehr weiten 
Rahmenbegriffe hinaus die Einhaltung einer bestimmten Struktur, die 
zwar in wenigen Punkten variieren kann, aber im Grundzug stets 
dieselbe ist und tatsächlich alle Mythen verbindet. Diese scheinbar 
unwandelbare Struktur, "Urvater" aller Erzähl- und Romantheorie, 
möchte ich näher beschreiben. 

Der Mythos muß zunächst, sofern er als "sinnvoll" tradiert und 
geübt werden soll, seine eigene Notwendigkeit darstellen. Dadurch 
motiviert er seinen Rezipienten zum Aufhorchen und zur Weitergabe. 

In einem nächsten Schritt wird die Ausgangssituation der 
Erzählung geschildert, in der sich der Held des Mythos und seine 
Lebenswelt befinden. Diese Schilderung zählt schon zum Zyklus selbst; 

353 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hinter sie kann der Verlauf der Geschichte nicht mehr regredieren, weil 
der Kreis des Geschehens einen Rückgriff nicht mehr zuläßt. Die 
Ausgangssituation ist eine durch Stabilität gekennzeichnete Lage -
selbst wenn das Chaos herrscht, herrscht es konstant und unangefoch­
ten; selbst wenn der Held als umherschweifender Heros geschildert 
wird, ruht er fest in seiner Person. Ein Ereignis erschüttert nun diese 
Stabilität; der Held kann und wird etwas gegen die Erschütterung -
wenn auch oft nach einigen Einwänden, die er vorbringt - unterneh­
men. Schließlich bricht er auf, um -nach eingehender Beratung durch 
ein weises Subjekt, ein Orakel oder auch einen Traum - das 
"Unbekannte Land" zu erforschen. In diesem Land begegnet er 
heftigem Widerstand: Der Antiheld bzw. dessen Inkarnation wollen ihn 
hindern, sein Ziel zu erreichen. Daß ihm dies trotzdem gelingt, ist an 
einen Grundkonflikt gebunden, dessen Bewältigung durch Entsagung 
bedingt wird - nur wer bereit ist, sein Leben zu verlieren, behält es oder 
ersteht vom Tode. 

Schließlich muß sich der Held noch gegen den Widerstand seines 
Antagonisten zurückkämpfen in bekannte Gestade, um der zerrissenen 
Welt Heilung zu bringen - er führt die instabile Situation wieder in eine 
stabile über - und der nächste Zyklus kann beginnen. 

Wir erkennen- grob gerastert- also eine Vorgeschichte, die noch 
außerhalb des Zyklus steht, drei Akte und insgesamt acht Abschnitte, 
die sich in diesen drei Akten befinden. Im Detail: 

"Davor'' 

~C'?, 
Die Wiederherstellung (f;-cv 
des Gleichgewichtes ~ 

......___ ..!j 
......___!§ 

Der End---­
kampf 

J 

Das Ziel 

354 

Der Kampf auf Leben und Tod 

Die Störung des 
Gleichgewichtes 

Die Berufung 
des Helden 

Der Alte Weise 

Die Entscheidung 
fOr die Aktivität 

Der Widerstand 
des Antihelden 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Einfügung des "Davor", jener Situationsbeschreibung, die die 
Ausgangssituation noch VOR der Stabilität der Alltagswelt zeichnet, ist 
oft ungeheuer kurz. HantlO hat sie - wie übrigens auch Campbell -
vermutlich deshalb übersehen oder zumindest nicht eigens erwähnt, 
aber in den meisten mythischen Erzählungen wird noch zu Anfang der 
Mythos selbst legitimiert - es wird auszusagen versucht, warum das 
mythische Geschehen in Gang gesetzt wurde. Oft ist dieses "Davor" nur 
ein einziger Satz, ein paar Worte, die allzuleicht mit der Beschreibung 
des stabilen Zustandes - der eigentlich schon zum Zyklus gehört -
verwechselt werden. 

2.2.1 Erster Akt: ,;Der Aufbruch" 

Zunächst erfolgt eine ausführliche Darstellung der Alltagswelt des 
Helden und seines Selbstbildes, der Stabilität seiner Person und Umwelt 
im inneren und äußeren Bereich. Der Held scheint oberflächlich in sich 
gefestigt zu sein, er ist in seine private kleine funktionierende Struktur 
eingebunden. Diese Struktur kann ebenso eine intakte Familie wie 
selbstgewählte und/oder heroisch getragene Einsamkeit sein, die jedoch 
immer durch den Rückgriff auf ein vorhergehendes Erlebnis legitimiert 
wird. Charakteristisch für diese erste Phase ist die Introduktion der 
Hauptpersonen, die kurze Charakterisierung der Vorg~schichte und die 
Hinspannung des Rezipienten auf eine radikale Anderung dieses 
Zustandes. 

Das innere und/ oder äußere Gleichgewicht wird gestört, indem 
ein unvorhergesehenes Ereignis die intakte Struktur ins Wanken bringt 
oder zerstört. Dieses Gleichgewicht muß der Held wiederherstellen, 
wobei klar ist, daß nur er die Fähigkeit hat, dies zu tun - seine 
"Bestimmung" zur Heldenhaftigkeit kristallisiert sich anhand seiner 
Eigenschaften eindeutig heraus. Er erkennt sein äußeres Ziel, das sich 
ihm handlungsbestimmend aufdrängt, oder er wird von einer anderen 
Person darauf hingewiesen und zum Versuch von dessen Erlangung 
gedrängt. Der Held widersetzt sich dieser Forderung. Das Verlassen 
seines gewohnten Umfeldes, auch wenn es aus dem Gleichgewicht 
geraten ist, widerstrebt ihm, die Auseinandersetzung mit dem Unbe­
kannten wird gescheut. Dieser Widerstand kann mit Hilfe eines 
weiteren äußeren Einflusses überwunden werden; dieser weitere äußere 
Einfluß kann- muß aber nicht- ursächlich mit dem ersten zusammen­
hängen. 

Der Held begegnet der Repräsentation des Weisen, der die Reise, 
die dem Helden bevorsteht, schon ganz oder teilweise hinter sich hat. 
Der Weise - der auch mit demjenigen identisch sein kann, der den 
Helden zum Aufgreifen seiner Mission drängt - gibt dem Helden 
Ratschläge, unterweist ihn in bisher unbekannten Sachverhalten und 

10 P. Hant, Das Drehbuch. Praktische Filmdramaturgie, Waldeck 1992. 

355 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


übergibt ihm magische Waffen oder deren Repräsentation. Diese 
magischen Waffen können durchaus auch Ratschläge sein, nämlich jene 
Ratschläge, von denen sich im weiteren Verlauf herausstellt, daß sie zur 
Wendung der Handlung im "Endkampf" zwischen dem Helden und 
dem Bösen maßgeblich wichtig sind. 

Der Held entscheidet sich nun für das Abenteuer auch im 
Angesicht seiner eigenen Drangst vor dem Unbekannten. Diese Ent­
scheidung erfolgt aus freiem Willen als notwendige Folge des Gesche­
hens der vorher angeführten Stationen. Diese Willensentscheidung ist 
ein unabdingbarer Akt, der für das Held-sein des Helden konstitutiv ist. 
Ein Held, der zu ·seiner Handlungsweise gezwungen ist, ist keiner mehr 
- er wird zum Opfer der Umstände. Anzumerken ist, daß in manchen 
Fällen diese Willensentscheidung auch weiter vor in den Handlungs­
strang hineinverlagert werden kann; d.h. daß ein anfänglicher Zwang, 
auf bestimmte Weise zu handeln, später wegfällt und die Handlungs­
weise trotzdem konsequent durchgehalten wird. 

2.2.2 Zweiter Akt: "Die Initiation" 

Im Abenteuer, auf das er sich mit dem Verfolgen des Handlungsstran­
ges einläßt, begegnet dem Helden eine ihm bisher unbekannte Welt. Er 
begegnet synergistischen und antagonistischen Kräften, die bisher eher 
glatte und homogene Oberfläche des Helden, die seiner Selbstsicht 
weitgehend entspricht, wird transparenter, seine hellen und dunklen 
Seiten werden erkennbar, was bedeutet, daß er lernt, seine ihm bisher 
verborgenen oder von ihm verdrängten Aspekte wahrzunehmen und 
anzunehmen. 

In dieser Welt gibt es einen "gefährlichsten Ort", an dem das erste 
Ziel des Helden verborgen liegt und der von antagonistischen Kräften 
bewacht wird. Andererseits muß er dieses Ziel unbedingt erreichen. In 
dieser Auseinandersetzung kann er nur bestehen, wenn er seine hellen 
und dunklen Seiten erkennt und in seinem Interesse einsetzt, andernfalls 
muß er untergehen. Es kommt zum "Kampf auf Leben und Tod". Im 
"Kampf auf Leb~n und Tod" muß der zu sich selbst gefunden habende 
Held seine ganze Kraft gegen die Antagonisten einsetzen (und kann 
dies tun, da er sie nicht mehr braucht, um seine dunklen Seiten vor sich 
selbst zu verstecken). Er stirbt und wird im selben Moment wiedergebo­
ren. Dieses "Stirb-und-Werde" kann durch eine körperliche Verwun­
dung und seelischen Schmerz angedeutet sein, der die Einsatzfähigkeit 
des Helden lähmt und von ihm erst im letzten Moment überwunden 
wird. Nach vielen (übermenschlichen) Mühen gelingt dem Helden der 
Sieg. 

Der Held nimmt nun das Ziel in Besitz. Dieses Ziel versinnbild­
licht seine Selbstüberwindung in materieller Form, ist also repräsenta­
tives Symbol für immanentes Geschehen. Die Freude und Erleichterung 
über das erreichte Ziel könnte nun den Helden von seinem nächsten 

356 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schritt abhalten, nämlich zu seinem Ausgangspunkt zurückzukehren 
und seine Welt mit Hilfe des erreichten Zieles aus ihrem Unheilszustand 
zu erlösen. Nach anfänglichem Zögern nimmt der Held auch dies in 
Angriff, wodurch er Innen (seine Person) und Außen (seine Welt) in 
Einklang bringt. 

2.2.3 Dritter Akt: "Die Heimkehr" 

Der Weg des Helden zurück in seine eigene Welt ist gekennzeichnet 
von erhöhter Aktivität des Antagonisten. Der Gegner konzentriert all 
seine Kraft auf ein "letztes Gefecht", das der Held gewinnen muß. 
Wenn er daran seheitert, scheitert er nicht nur persönlich als Individu­
um: Inzwischen ist das Schicksal seiner Welt mit dem seinen 
zusammengekoppelt. Sein Scheitern würde also auch den Zyklus 
durchbrechen und seinen Nachfolger - der wiederum zum Helden 
würde - oder ihn selbst zum Wiederholen der Reise zwingen. Das letzte 
Gefecht ist für den Helden außerdem unausweichlich. So sehr er sich 
auch bemüht, es führt kein Weg daran vorbei: Seine Bestimmung ist es, 
sich darauf einzulassen. Er kann es aber nur bestehen, wenn er auch 
alles einsetzt, was er im Laufe der Reise erworben und gelernt hat, also 
Gebrauch von seinen Zaubermitteln und seinen neu erworbenen 
Kenntnissen macht. Wenn schon alles verloren scheint, siegt er durch 
spontanes und entschiedenes Handeln doch noch. Im Finale wird die 
innere Trennung zwischen dem Helden und dem Kosmos endgültig 
aufgehoben, er ist Teil und Ganzes zugleich. Er heilt die Wunden seiner 
Welt und bringt sie wieder ins Gleichgewicht, er beantwortet die offene 
Frage, die der Mythos aufgerissen hat- und an diesem Punkt kann der 
Zyklus der Erzählung wieder neu beginnen. 

Im Laufe des Zyklus ändert sich das Sein, das in der Erzählung 
beschrieben wird, auf zweifache Art: Zum einen ändern sich die Welten, 
die der Held durchschreitet, zum anderen ändert der Heros sich selbst. 
Frei nach Campbell11 könnte man über den Aktionszyklus, wie er oben 
dargestellt ist, folgenden kosmogonischen Zyklus legen, der die 
Veränderung der Welt ebenfalls in drei Akte aufgliedert: 

11 J. Campbell, Der Heros in tausend Gestalten (Anm. 5), 247ff. 

357 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


~~~~ 
~'ö 

Die Vereinigung des 0<..«; 
Vielen in Eines ~ 21 

eS 
0 

J; 
c 

Im Raum 
wird Leben 

Der Zerfall des Einen in Vieles 

Analog ändert sich die Person des Helden (übrigens auch die des 
Antihelden) im Verlauf des Zyklus: 

Geburt des Helden 

Tod des Helden ~ 
~~~ 

«>'t) 
Der Heilige 

Der Erlöser 

·~l 
21 

eS 
0 

J; 
c 

Der Herrschende 

Die Kindheit 
des Helden 

Der Liebende 

Der Krieger 

Und wie die Durchgangsriten im Aktionszyklus die Änderung 
des Geschehens von Akt zu Akt widerspiegeln, tun sie dies auch im 
kosmogonischen und im personalen Zyklus. Der Mythos betrifft die 

358 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Welt als Ganzes, nicht nur jenen personalen Teilbereich, der "zufällig" 
Held des Mythos ist. 

Nun ist freilich die Gliederung der Struktur nicht immer so 
eindeutig - auch die Reihenfolge betreffend - beibehalten. Manche Teile 
können auch fehlen oder nur sehr latent se~, manche können im 
Vergleich zu anderen eine unverhältnismäßige Obergewichtung erfah­
ren. Wie auch immer: Die Handlungslinie als solche bleibt eindeutig 
erkennbar. 

2.3 Inhaltliche Elemente 

Dem Inhalt nach lassen sich Mythen grob in zwei verschiedene 
Gruppen einteilen: Solche, die begründen, warum etwas ist und solche, 
die erklären, warum etwas nicht ist. In beiden Fällen ist es wichtig zu 
beachten, daß der Mythos performativ ist: Er ist Sprach-Handlung im 
zweifachen Sinne - zum einen gleichzeitiges Handeln und Sprechen, 
zum anderen erneutes Handeln durch Sprechen. Der Mythos wird nicht 
nur erzählend weitergegeben, er wird begangen - und in diesem 
Begehen verknüpfen sich die Eigenzeiten von Referent und Rezipient 
mit der Eigenzeit des Mythos. Für die Dauer der "Erzählung" ist das, 
was der Mythos schildert, wahr und wirklich zugleich; es wirkt in die 
Gegenwart, obwohl es von der Vergangenheit erzählt, unvermindert 
herein. Der Mythos ist personale "Erzählung", er redet von einer oder 
mehreren realen Personen, die Taten vollbracht haben, um durch diese 
"Personenbeschreibung" die Möglichkeit der Identifikation des Rezi­
pienten mit dem Geschehen im Mythos zu schaffen. Oft wird in der 
rituellen Weitergabe eines Mythos von den Tradenten auch zum 
Rollenspiel gegriffen: Sie tragen Masken und Symbole der mythischen 
Personen, die sie verkörpern, und sie spielen (ursprünglich) dieses Spiel 
nicht, damit es gesehen und weitertradiert wird, sondern um der 
Aufführung und um des Spieles - des Mythos - willen. 

Die häufigsten konkreten Inhalte von Mythen lassen sich auf 
folgende Grundmotive zurückfühn;!l: 
- die Frage nach dem Grund des Ubels in der Welt; 
- der dualistische Urkonflikt zwischen "Gut" und "Böse" und damit 

der 
- Streit zwischen dem "Widersacher" und dem "Erlöser"; 
- der Versuch der Antwort auf die Frage, ob "das Böse" besiegt 

werden könne. 

2.4 Mythos und Zeit 

Wesentlich und kennzeichnend für den Mythos ist seine Zeitstruktur; 
sie ist es nicht zuletzt, die ihn über die einfache Erzählung weit 
hinaushebt - wie Sallust sagt: "Dies hat sich nie zugetragen, aber es ist 
immer". Dieses "immer sein" - die temporale Entsprechung räumlicher 
Allgegenwart - kennt kein Gestern und Morgen; im Mythos ist ein 

359 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Etwas (nicht notwendigerweise ein Gegenstand, auch ein Vorgang kann 
dieses Etwas sein), das selbst kein Gestern und Morgen kennt, 
enthalten; denn was der Mythos erzählt, stimmt morgen ebenso wie 
heute und ebenso, wie es gestern gestimmt hat. Es stimmt, es ist 
"gestimmt", gleich einem Instrument: Es bringt den Menschen durch 
seine Resonanz zum Klingen. Eine Parallele mit Franz Rosenzweig 
drängt sich hier auf, der im "Stern der Erlösung" versucht, das Wort 
"ewig" zu umreißen - ewig, das ist etwas fundamental anderes als die 
unendliche Aneinanderreihung von Augenblicken; unendlich ist nicht 
ewig; "unendlich ist nur ,immerzu'": "Ewigkeit ist nicht eine sehr lange 
Zeit, sondern ein Morgen, das genausogut Heute sein könnte. Ewigkeit 
ist eine Zukunft, die, ohne aufzuhören, Zukunft zu sein, dennoch 
gegenwärtig ist. Ewigkeit ist ein Heute, das sich aber bewußt ist, mehr 
als Heute zu sein. [ ... ] Ein Dasein [ ... ] kann nicht wieder herausfallen, es 
ist unter das Einfürallemal getreten, es ist ewig geworden."12 Solche Zeit 
möchte ich als Zeit des Mythos verstehen; der Mythos ist - so 
verstanden- zeitlos, er ist ewig. 

3. Computerspiele als moderne Mythen? 

Bei meiner Arbeit zu Grundlagenfragen der "Neuen Medien", insbeson­
dere computergestützter Kommunikation und Aktion, bin ich auf 
immer gleiche Strukturmuster innerhalb der meistverbreitetsten und 
meistrezipiertesten Computerspiele gestoßen. Teilweise als "Shareware" 
oder "Freeware" (also kostenlos) über Mallboxen und das Internet 
erhältlich und noch dazu ohne Altersbeschränkung, kann m.E. ein 
weitverbreitetes Computerspiel wie "Doom" durchaus als Mas~~nmedi­
um gelten. Man bedenke, ein Medium ist ein Träger eines Uberzeu­
gungsinhaltes von einem Kommunikator zu einem Rezipienten - setzt 
man für den Kommunikator die Herstellerfirmen ein und für den 
Rezipienten den Konsumenten eines Spieles, so kann für das Spiel selbst 
die Bezeichnung "Medium" wohl mit Fug und Recht gewählt werden; 
zumal auf der sprachlichen und ikonografischen Ebene eindeutige, 
teilweise versteckte, marktwirtschaftliche, weltanschauliche und politi­
sche Prinzipien ·transportabel sind.l3 Einschränkend muß allerdings 
bemerkt werden, daß dies natürlich nicht für alle Computerspiele gilt, 
denn: 

3.1 Computerspiel ist nicht gleich Computerspiel 

Diese Differenzierung bezieht sich nicht auf den Spielinhalt Dieser ist 
so unterschiedlich nicht; viele der am Markt erhältlichen Produkte 
gleichen sich diesbezüglich bis auf kleine Unterschiede in den Grafiken 

12 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, Frankfurt 1993, 250. 
13 Man denke an das im Grundriß von Doom I, Level 4, versteckte 

Hakenkreuz. 
14 Vgl. die Produkte "Doom" und "Heretic" von ID-Soft. 

360 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und in der Musik fast aufs Haar14, und immer wieder ist der Inhalt ein 
schon aus dem allgemein menschlichen Erzählgut bekannter; darauf 
möchte ich weiter unten näher eingehen. Hier soll vielmehr von einer 
Unterscheidung in der Struktur gesprochen werden, die die vorhande­
nen Spiele zunächst in zwei Gruppen aufgliedern läßt. Da ist zum einen 
der Bereich der reinen Denk- und Geschicklichkeitsspiele, wo "Hand­
lung" als Voraussetzung für die Herausbildung einer Struktur im Spiel 
praktisch nicht vorhanden ist ("PacMan" oder "Tetris"), zum anderen 
jener der Spiele, die einen Handlungsstrang verfolgen, in denen ein 
Spielverlauf beeinflußt werden kann und die eben in einer bestimmten 
Weise strukturiert sind15. Von letzteren soll in diesem Aufsatz die Rede 
sein, wenn vom "Computerspiel" die Rede ist. Sie wiederum sind 
teilbar in solche, die eine klare Trennung zwischen dem Computer und 
dem Benutzer zulassen, und solche, die diese Trennung zum Ver­
schwinden zu bringen trachten. 

Zur ersten Kategorie gehören alle Computerspiele, die den 
Benutzer zwar in einen Handlungsstrang einbinden, ihm eventuell 
sogar am Bildschirm einen dreidimensionalen Eindruck vermitteln, aber 
nicht versuchen, den Spieler durch die Augen der Spielfigur, die er 
steuert, "sehen zu lassen", sondern die Spielumgebung z.B. isometrisch 
von schräg oben gesehen darstellen, wie die "Ultima"-Serie, die "Kings 
Quest" -Serie oder die Reihe rund um "Leisure Suit Larry". Bei all diesen 
Spielen ist der Benutzer vom Medium klar getrennt. Er weiß, daß er 
eine bestimmte Figur am Bildschirm steuert und ihre Handlungen 
bestimmt; er weiß aber auch, daß diese Figur von ihm verschieden ist 
("Nicht-Ich"). 

Die zweite Kategorie umfaßt jene Computerspiele, in denen diese 
Trennung zu verschwimmen beginnt. In ihnen wird auf dem Bildschirm 
dargestellt, was die (virtuelle) Spielfigur aus ihrem Blickwinkel in der 
Spielumgebung sehen würde (und damit sieht der Benutzer selbst die 
"Spielumgebung" als Teilnehmer quasi "im" Computer; in den Stereo­
kopfhörern wird die Geräuschkulisse abgespielt, die die (virtuelle) 
Spielfigur an ih~r Position in der Spielumgebung hören würde (was 
ebenfalls den Benutzer in die Spielumgebung "hineinversetzt"). Durch 
die Abdeckung dieser beiden als am wichtigsten betrachteten Sinnesor­
gane entsteht für den Spieler der Eindruck, selbst mitten im Geschehen 
zu sein. Und ohne weiteren technischen Aufwand, nur mit einem PC 
oder einer Spielkonsole, wie sie in fast jedem zweiten Haushalt zu 
finden sind16, entsteht eine virtuelle Realität (die ich zur Unterschei-

15 Natürlich gibt es noch einen recht breiten Graubereich zwischen diesen 
beiden Alternativen, also Mitteldinge: Reine Geschicklichkeitsspiele, die 
versuchen, einen Handlungsstrang zu verfolgen, und Adventures, die sich 
bei genauem Hinsehen auf Geschicklichkeitsspiele reduzieren, etwa das 
bekannte Spiel "Lemmings". 

16 Vgl. dazu G. Steinhardt, Der Computer als neues Kulturelement in der 
Lebenswelt Jugendlicher, in: H. Janig/B. Rathmayer (Hg.), Wartezeit. 

361 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dung von großen VR-Systemen auf Großrechnern und mit Datenhelmen 
"kleine virtuelle Umgebung" nennen will). Dieser Realitätseindruck 
wird bei vielen Spielen noch dadurch verstärkt, daß man die eigene 
Person vor Spielbeginn "definieren" kann: Wie sehe ich (im Spiel) aus -
wie würde ich gern aussehen? So ist es z.B. bei den Spielen "Ultima 
Underworld I + II" oder bei "Lands of Lore" der erste Schritt, der 
überhaupt Voraussetzung für den Start des Spieles ist, sich seinen 
eigenen Wunschvorstellungen gemäß zu beschreiben. Erst wenn diese 
Beschreibung abgeschlossen ist, kann die Handlung begonnen werden. 

3.2 Beispiele venvendeter Sujets 

Die meistverbreiteten Inhalte lassen sich auf folgende vier Hauptmotive 
zurückführen: 
- Das Motiv des verwunschenen Landes (Ultima, Ultima Underworld 

II, Doom, Heretic) 
- Das Motiv von Labyrinth und Minotaurus (Ultima Underworld I, 

Dungeon Master, Descent) 
- Das Motiv der verwunschenen Prinzessin (Kings Quest VI) 

Das Motiv des erfolglosen Pechvogels (Leisure Suit Larry) 

3.2.1 Das Motiv des verwunschenen Landes 

Ein ehemals blühendes und glückliches Land fällt dem Unheil anheim, 
weil eine übermächtige böse Persönlichkeit, etwa ein Zauberer oder 
außerirdische Wesen, es in seine Gewalt gebracht hat. Der Spieler 
übernimmt die Rolle des Erlösers, weil er entweder eine besondere 
Beziehung zu diesem Land hat oder ein Auserwählter ist, der sich durch 
seine besonderen Fähigkeiten auszeichnet. Seine Mission ist es, das 
übermächtige, personalisierte Böse zu lokalisieren und zu vernichten, 
damit der heile Urzustand wieder hergestellt werden kann. 

3.2.2 Das Motiv von Labyrinth und Minotaurus 

In einem Gewirr .von Gängen, die sich über verschiedene Höhenebenen 
erstrecken, haust eine übermächtige böse Persönlichkeit, die Opfer 
fordert und erhält. Zur Rettung der Opfer übernimmt der Spieler die 
Rolle des Erlösers, weil er ein Auserwählter ist oder aber selbst zu den 
Opfern gehört. Seine Mission ist es, das Böse zu vernichten und die 
potentiellen Opfer zu erretten. 

362 

Studien zu den Lebensverhältnissen Jugendlicher in Österreich, 1994, 241ff. 
Die dort genannten Zahlen stammen allerdings aus dem Jahre 1993 und 
müssen mittlerweile merklich nach oben korrigiert werden. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2.3 Das Motiv der verwunschenen Prinzessin 

In einem Reich, das entweder in weiter Vergangenheit (Kings Quest) 
oder ferner Zukunft (Space Quest) liegt, ist eine Person, die hoher 
Sympathieträger ist, von einer übermächtigen bösen Persönlichkeit 
entführt worden. Der Spieler übernimmt entweder die Rolle des 
Liebenden, der seine Geliebte zurückgewinnen will, oder die Rolle des 
Idealisten, der den Sympathieträger befreit. Seine Mission ist eben 
dieses und natürlich die Unschädlichmachung des Unholdes. 

3.2.4 Das Motiv des erfolglosen Pechvogels 

In einer Welt, die unserer eigenen Lebenswelt (bisweilen höchst 
satirisch) nachempfunden ist, steuert der Spieler die Figur und das 
Geschick eines sympathischen Unglücksrabens, der - vor allem in 
Beziehungsdingen - vom Pech verfolgt ist. Der Spieler muß seine 
unheile Situation in eine heile verwandeln, wobei sich auch hier (selten) 
böse Übermächte in das Spielgeschehen mengen können. 

Alle vier Grundmotive erzählen nach der gleichen Struktur und 
binden den Spieler als Inkarnation einer Erlöserfigur auch nach der 
gleichen Struktur in das Spielgeschehen ein. Diese Struktur ist durch 
folgende Stationen gekennzeichnet: 
- Zunächst wird eine "ganze" bzw. "heile" Welt geschildert, die in 

einem zweiten Schritt zer- oder zumindest gestört wird. 
Nach dieser Störung wird der Held berufen (er betritt das Spiel, als 
die Situation schon im unheilen Zustand ist), wobei jedoch im 
Rahmen seiner Berufung erklärt wird, daß er schon vorher auf die 
eine oder andere Weise in Verbindung mit der "Welt" stand. Der 
Held sträubt sich zunächst, bricht dann aber doch auf, um seine 
Aufgabe zu lösen. 

- Die übermächtige böse Persönlichkeit- der "Antiheld" -setzt dem 
jedoch persönlich oder mit Hilfe seiner Schergen massiven Wider­
stand entgegen, sodaß sich der Held unter großen Gefahren durch zu 
erforschendes "Gelände" bewegen muß, ehe er den ersten Teil der 
Aufgabe löst und je nach Spielsujet die Prinzessin befreit, den 
Zauber löst usw. 

- Nun kann sich der Held auf den Rückweg begeben, auf dem ihm das 
"letzte Aufgebot" des Antihelden entgegentritt, meist auch dieser 
selbst, der noch besiegt werden muß. Erst dann kann der Held 
heimkehren und die Früchte seiner Tat genießen. 

Selten weicht die Struktur der Spielhandlung von der hier 
beschriebenen ab. In einigen Fällen maskieren sich Handlungsträger 
und/ oder Strukturmerkmale als Objekte des Spieles oder sind nur 
andeutungsweise vorhandent7, allein, sie existieren in jedem Fall. Diese 

17 Vgl. das Produkt "Descent"; hier werden die ersten zwei Strukturmerkmale 
auf den einführenden Text reduziert, der beim ersten Aufruf des Spieles zu 
sehen ist. 

363 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Struktur ist exakt jene, die in 2.2 als charakteristisch für Mythologien 
dargestellt wurde. 

3.3 Der Faktor "Zeit" im Computerspiel 

Im Vorgang des Computerspielens unterliegt der Spieler genau genom­
men zwei verschiedenen Zeiten: seiner Eigenzeit und der systembeding­
ten Spielzeit. Beide können erheblich voneinander abweichen. 

Die Eigenzeit des Spielers ist jene, die für ihn subjektiv während 
des Spieles verg~ht. Versuche im Rahmen einer Lehrveranstaltung an 
unserem InstitutlB haben gezeigt, daß die Zeit, die "verspielt" wird, als 
"kurze Zeit" empfunden wird. Alle Teilnehmer der Lehrveranstaltung 
waren sich mit nur einer einzigen Ausnahme darüber einig, daß die 
zwei Stunden in der "Praxis" nicht als Zeitspanne von zwei Stunden, 
sondern als wesentlich kürzer empfunden wurde. Der Teilnehmer, der 
die Ausnahme bildete, hielt sich sozusagen nicht an die Spielregeln: Er 
war von vornherein nicht dazu bereit gewesen, sich "in das Spiel fallen 
zu lassen", sondern hatte es mit wissenschaftlicher Akribie als 
Außenstehender zu beobachten versucht. Daraus ist zu folgern, daß die 
Bereitschaft des Spielers als Rezipienten eines medialen Systems die 
wesentlichste Voraussetzung für ein Gelingen des Spieles- will sagen, 
für ein "realitätsnahes" Spiel- ist. Wenn der Spieler bemüht ist, Distanz 
zu bewahren, kann das Spielkonzept nicht funktionieren; nur wenn er 
sich voll und ganz auf das Spiel einläßt, zieht es ihn auch in seinen 
Bann - und unterwirft ihn seinen Bedingungen. 

Von dieser Zeit ist die Zeit des Spieles zu unterscheiden, die an 
die Handlung und Struktur des jeweiligen Programmes angepaßt ist: 
Die Zeit des Spieles ist nicht unbedingt gleich der subjektiven Eigenzeit 
des Spielers und schon gar nicht der objektiven "physikalischen" Zeit 
(der "Echtzeit"), wie sie die Uhr zu messen vorgibt. Einige wenige 
Programme laufen in Echtzeit ab19, die meisten jedoch verkürzen Zeit in 
einem bestimmten Verhältnis zur Echtzeit; so dauert ein Tag und eine 
Nacht in Ultima Underworld II für den Spieler etwa zwei Stunden. 

Genau genommen hat man es als außenstehender Beobachter, der 
eine ein Computerspiel spielende Person beobachtet, sogar mit drei 
verschiedenen Zeiten zu tun: erstens mit der eigenen subjektiven Zeit, 
die in diesem Fall der "Echtzeit" entspricht, zweitens mit der 
subjektiven Zeit des Spielers und drittens mit der Zeit, die das Spiel 
vorgibt. 

Eine wichtige Eigenheit des Computerspieles ist es, daß es zeitlich 
praktisch unbegrenzt ist; daß die für den Menschen in der "Echtzeit" 

18 "Virtual Reality und ihre Folgen für die Theologie", 2-stündige Übung, 
gehalten im WS 1994/95,9 Teilnehmerinnen und Teilnehmer. 

19 Meist komplexe Simulationsprogramme wie die "Flight Simulator"- Serie. 

364 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einzige absolute zeitliche Begrenzung in Form des Todes in der Spielzeit 
nicht existiert: Wenn der Spieler - personifiziert in der Figur, die er 
steuert - sein "Leben" verliert, kann er ("Restart? Yes/No") auf 
Tastendruck wiederauferstehen und sein Glück - diesmal um einige 
Erfahrungen reicher- aufs neue versuchen. Die einzige zwangsläufige 
Unterbrechung des Spielverlaufes sind existentielle Grundbedürfnisse 
des Spielers, die das Spiel unterbrechen, es jedoch nicht abbrechen: Der 
Spieler hat jederzeit die Möglichkeit, den augenblicklichen Zustand der 
Interaktion mit dem Spiel zu speichern und ihn nach der Unterbrechung 
wieder aufzurufen. Absolut abgebrochen werden kann das Spiel nur 
durch den freien Willen des Benutzers oder einen gewaltsamen Eingriff 
höherer Ordnung, etwa den (irreparablen) Absturz des Computers, das 
Spielverbot der Eltern oder den tatsächlichen Tod des Spielers. 

.. Zusammenfassend kann gesagt werden: Computerspiele, die die 
Ubernahme einer Rolle ermöglichen, also der "AD&D-Klasse" zuzurech­
nen sind, sind durch bestimmte Inhaltsschemata und eine genau 
bestimmbare Struktur gekennzeichnet; es ist ihnen weiters eigen, daß sie 
"Zeit schaffen", also zumindest zwei subjektiv zu unterscheidende 
Zeitrahmen - zeitliche Metaebenen - erzeugen. Nun ist es Zeit, auf den 
Titel dieses Beitrages zurückzukommen und nach den möglichen 
Querverbindungen von Computerspiel und Mythos zu fragen. 

4. Mythos und Computerspiel - eine Symbiose 

Zunächst scheint mir wichtig zu sein, daß - anders als in den 
klassischen Medien - hier erstmals das möglich wird, was gemäß 
unserer Begriffsbestimmung in Abschnitt 2. wesentlich für den Mythos 
ist: Hier kann interagiert werden. Der mitteleuropäische Rezipient hat 
erstmals seit Jahrhunderten wieder die gesellschaftlich sanktionierte 
Möglichkeit, den mythischen Zyklus nicht nur nachzulesen oder in 
verfilmter Form zu sehen, sondern ihn selbst zu vollziehen und so in 
eigener Person mythisches Geschehen zu reaktualisieren. Dieser Selbst­
vollzug, der den Rezipienten zwar zum Einhalten eines "Hand­
lungsstranges" zwingt, ihm aber innerhalb dessen Gestaltungsfreiheit 
bietet, ist die erste wichtige Analogie. Aber noch eindeutiger scheinen 
mir folgende Punkte auf die Präsenz des Mythos im Computerspiel 
hinzuweisen: 

4.1 Strukturelle Analogie von Computerspiel und Mythos 

Die Struktur von Mythos und Computerspiel gleicht sich weitgehend 
sogar in Details. Besonders auffallend ist dies beim schon mehrfach 
zitierten "Ultima Underworld", anhand von dessen zweitem Teil ich 
diesen Vergleich durchführen möchte. 

365 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.1.1 Erster Akt- Der Aufbruch 

- Davor 
Einladung zu einem Jubiläumsfest; der Anlaß des Festes verweist 
zurück auf eine vorhergehende Episode der Ultima-Serie, setzt also 
einen begonnenen Mythenzyklus fort. 

- Stabile Alltagswelt 
Darstellung des Königreiches Britannia und seiner glücklichen 
Bewohner; man lebt in Frieden und Wohlstand. 

- Störung der Stabilität 
Ein mächtiger Zauber des Antihelden "Guardian" schließt die 
Bewohner des Königreiches in das königliche Schloß ein; seine 
Heerscharen verwüsten das Land. 

- Berufung des Helden 
Der Spieler befindet sich unter den Gästen, er kann sich an dieser 
Stelle seine "Wunschpersönlichkeit" zusammenstellen, also sein 
Aussehen, seinen Namen und seine Eigenschaften im Spiel aussu­
chen; er wird mit dem Titel "Avatar" (sie!) angesprochen und vom 
König zur Rettung ausersehen. 

- Widerstand des Helden 
Der Spieler - nun schon in Gestalt des Helden - kann einige 
Einwände und Alternativvorschläge gegen seine Aussendung 
vorbringen. 

- Der Alte Weise 
Der Avatar begegnet dem Magier Nystul, der ihn unterweist und 
ihm magische Hilfsmittel mit auf den Weg gibt; auch andere 
"Personen" geben ihm Ratschläge und Waffen bzw. Ausrüstungstei­
le. 

- Die Entscheidung für die Aktivität 
Der Avatar bricht auf und steigt in den Keller des Schlosses, um 
nach einem Ausgang zu suchen. 

4.1.2 Zweiter Akt: Das unbekannte Land 

- Der Widerstand des Antihelden 
In der UnterWelt des Schlosses findet der Avatar geheime, bisher 
unbekannte Gänge, die in einem geheimnisy_ollen Raum münden, 
von dem aus ein magischer Kristall den Ubergang zu anderen 
Welten ermöglicht. Bevor er jedoch zu diesem Ziel gelangt, muß er 
einen Stellvertreterkrieg mit den Abgesandten des Guardian beste­
hen, der sogar in die Reihen der königstreuen Insassen d~ Schlosses 
einen Verräter eingeschmuggelt hat - des Avatars Vertraute, Lady 
Tory, wird von ihm ermordet; er selbst wird neben den physischen 
Gefahren auch von Alpträumen und Visionen geplagt. 

- Der Kampf auf Leben und Tod und das Ziel 

366 

Insgesamt neunmal muß der Avatar verschiedene Welten und 
Dimensionen durchstreifen, neun Kristallsplitter und neun Bestand­
teile einer Wunderwaffe herbeischaffen, bevor das Ziel (die Befrei­
ung des Schlosses und die Befriedung des Landes) überhaupt 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


möglich wird. Dann vere1mgen sich Kristalle und Bestandteile zu 
neuen, bisher unerreichten Objekten: Der Guardian kann vielleicht 
doch noch besiegt werden. 

4.1.3 Dritter Akt: Die Entscheidung 

- Der "Endkampf" 
Mit den neuen Objekten ausgestattet, nimmt der Avatar den Kampf 
mit dem Guardian auf und besiegt ihn mit höchster Anstrengung. 

- Die Wiederherstellung des Gleichgewichtes 
Der Kristall, der das königliche Schloß umfangen hat, ist zerstört, der 
Guardian gebannt. Dem Land kann wieder Frieden gebracht werden. 
Der Spieler kann als Avatar die Spielumgebung wieder verlassen. 

An jeder beliebigen Stelle kann sich die Spielhandlung verzwei­
gen; ja, der Spieler kann als Heros scheitern und damit den Zyklus 
abbrechen; allerdings kann er dann ebenso auch von einem gespeicher­
ten Spielstand (von vorhergehender Zeit) aus die Aufgabe nochmals in 
Angriff nehmen; sollte er gar sterben, kann er mit Hilfe eines 
Wunderbaumes wiederauferstehen; der Spieler ist in der Handlung der 
Zeit enthoben- er ist durch Speicher- und Lademöglichkeiten unsterb­
lich geworden; er kann durch das bewußte Laden von Spielständen 
sogar die Zeit im Spiel überwinden - Gestern und Morgen beginnen, in 
eins zu fallen. Das Spiel gewinnt in sich selbst Ewigkeitscharakter. 

4.2 Mythologeme im engeren Sinne 

Ich möchte hier einige besonders auffallende Beispiele von Zeichen und 
Namen erwähnen, die im beschriebenen Spiel vorkommen. Es wird kein 
Anspruch auf Vollständigkeit erhoben. Eine genaue ikonografische 
Analyse aller Levels wäre interessant und würde zweifellos eine Fülle 
neuer Details zutage fördern, ist aber sehr aufwendig. 

4.2.1 Die Bezeichnung "A vatar" 

Das Wort "Avatar" leitet sich aus dem Hinduismus her; es bezeichnet 
eine Inkarnation· des Gottes Vishnu, der zwar ständig in seinem 
göttlichen Reich bleibt, aber zeitlich begrenzt zugleich auch auf Erden 
als endliches Wesen erscheinen kann, um dem Bösen zu wehren und 
Unheil abzuwenden. Das Eingreifen des Avatars in Krisensituationen 
beeinflußt das menschliche Schicksal und den Weg der Menschheit 
insgesamt; denn der Avatar erscheint- direkt bezogen auf das zyklische 
Geschichtsverständnis des Hinduismus-am Ende eines Zeitalters, um 
den Beginn des nächsten, besseren, reineren einzuleiten.2o Durch die 

20 Vgl. H. v. Glasenapp, Avatära, in: K. Galling (Hg.), Religion in Geschichte 
und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, 
Tübingen 1986, 794f sowie den gleichnamigen Artikel von A. Thannippara in 
F. König/H. Waldenfels (Hg.), Lexikon der Religionen. Phänomene -
Geschichte - Ideen, Freiburg 1988, 42f. 

?:{,7 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verwendung dieses Begriffes wird im Spiel impliziert, daß der Spieler 
im Vergleich zq_ den computergenerierten "Personen", denen er im Spiel 
begegnet, ein "Uberwesen" darstellt; auch, daß seine Berufung aus einer 
anderen Welt erfolgt, wird hier integriert.21 

Die Bezeichnung und die Rolle stammen also aus dem Umfeld 
des Hinduismus; konkret ist mit dem Avatarbegriff hier vermutlich die 
sechste Inkarnation Vishnus gemeint, Parasurama, der Krieger, der 
ikonografisch mit einer Axt als Waffe dargestellt wird und nur mit 
dieser und ganz auf sich allein gestellt eine große Zahl von Kriegern 
und Königen veJ!lichtete, die Zerstörung auf der Erde verursachten.22 
Ein Blick auf den diese Inkarnation betreffenden Vers aus der Gita 
Govinda verdeutlicht dies: 

"All glories to you, 0 Lord of the universe 
who took the form of Parasurama. You 
bathed the earth with the blood of the war­
riors whom you killed and washed away the 
sins of the world, releasing people from the 
fire of materiallife."23 

4.2.2 Die Magie 

Mit Hilfe von Runensteinen kann der Spieler als Avatar Zaubersprüche 
formulieren, die in einer dreisteiligen Silbenschrift zu formulieren sind. 
Insgesamt verfügt er über 24 Silbensteine, die zu 49 sinnvollen 
Kombinationen vereinigt werden können (Beispiel: "Vas Ex Ylem"; 
dieser Zauberspruch transportiert den Avatar durch Wände und Decken 
an einen von ihm bestimmten Ort). 

Auch magische Tränke, Gegenstände und Schriftrollen können im 
Spielverlauf gesammelt werden und sind vom Avatar zu verwenden; so 
taucht etwa immer wieder das Motiv des "Zauberstabes" ("magic 
wand") auf, der Blitze schleudern und Wunden heilen kann; als 
privilegierte Inhaber der Zauberkraft tauchen immer wieder Zwerge 
auf. Zumindest die Verwendung und Handhabung der Runensteine 
deutet auf den Mythenkreis der Germanen als Quelle für diesen Aspekt 
der Magie hin24; der Zauberstab führt auch in diese Richtung, ist jedoch 
auch in anderen Bereichen beheimatet, so auch in der klassischen Antike 
- Kirke verwandelt in Homers Odyssee die Begleiter des Odysseus in 
Schweine, indem sie ihnen einen Zaubertrank ins Essen mischt und sie 
mit ihrem Stab berührt. Und auch die anderen magischen Gegenstände, 

21 Vgl. die Einleitungssequenz von "Ultima Underworld 1". 
22 Vgl. R. Prime, Hinduism and Ecology. Seeds of Truth, London 1992, 36ff, 

bes. 46. 
23 Zit.n. ebd., 46. 
24 Vgl. "Zwergenalter und Goldalter", in: P. Gallmeister, Germanische Götter­

sagen, Rastatt 21988. 

368 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tränke und Schriftrollen aus dem Spiel weisen auf die klassische Antike 
als Quelle hin. Querverweise hierzu würden ganze Seiten füllen; ich 
möchte hier nur auf G. Lucks ausgezeichnete Zusammenfassung 
hinweisen.25 

Eine Sonderstellung im Bereich "Magie" nimmt die Zauberkraft 
ein: Alle Runensteine nützen dem Avatar nichts, wenn er nicht über 
Mana verfügt. Mit Mana wird der "Energievorrat" bezeichnet, der für 
magische Zwecke zur Verfügung steht; der Begriff stammt aus dem 
polynesischen Raum und steht ganz allgernein für das Machtvolle, 
Wirksame, Prod1,1ktive und wird Menschen und Tieren, aber auch 
Objekten zugeschrieben.26 

4.2.3 Der "Guardian"27 

Er ist der große Widersacher, der schon in e1mgen vorhergehenden 
Abenteuern der "Ultirna"-Serie begegnet ist: ein mächtiger Dämon, der 
nur an Zerstörung und Leid interessiert ist. Er ist -das weiß der Spieler, 
so wird unterstellt, aus einer früheren Folge der Ultima-Serie - der 
Erbauer des "Black Gate", das die Spielwelt mit einer dämonischen 
anderen Welt verbinden sollte. Er hat mit dem Helden eines gemein­
sam: Wie dieser eigentlich eine Person außerhalb des Spieles im Spiel 
repräsentiert, wird jener, der als Dämon per definitionern auch 
außerhalb der "normalen" Spielumgebung steht, von jemandem inner­
halb des Spieles vertreten, ja personifiziert und repräsentiert! So ist im 
ersten Teil von Ultima Underworld ein Bruder des die Berufung 
durchführenden Repräsentanten des "Guten" der Repräsentant des 
Dämons "Slasher of Veils"28, im zweiten Teil desselben Spieles ist der 
Antiheld gleich durch zwei Vertreter in das virtuelle Geschehen 
integriert: durch den Verräter Patterson im königlichen Schloß und den 
greisen König in der achten Parallelwelt 

Diese Beschreibung des Antihelden als Dämon29 leitet sich wohl 
von der Annahme eines personalen Repräsentanten widergöttlicher 

25 G. Luck, Magie und andere Geheimlehren der Antike, Stuttgart 1990. 
26 Vgl. E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II (Anm. 4), 189. 
27 "Guardian", engl: Wächter. 
28 "Zerreisser des Schleiers"; veil meint aber auch Tempelvorhang von lat. 

velum; dieser Name (besser: Titel) gemahnt an Lk 23,45 par. - was m.E. 
zumindest eine Peinlichkeit wäre, aber auchparspro toto das Verhältnis der 
Hersteller des Spieles zu ihrer eigenen Lebenswelt mit beschreibt (die 
Herstellerfirma Origin hat ihren Hauptsitz in Austin, Texas - einer 
katholischen Hochburg). 

29 In diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, daß gerade in dem Spiel 
"Doom", das in jedem Bereich auf Modernität und Technologie setzt und 
seine mythologischen Ursprünge teilweise hervorragend tarnt, die Widersa­
cher, denen der Held am Schluß begegnet - also die Hauptgegner - auch 
"demons" - also Dämonen - genannt werden. 

369 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mächte her; diese ist in vielen Kulturkreisen bekannt; vor allem in der 
vorislamischen Mythologie des Nahen Ostens und in weiterer Folge im 
Christentum ist sie zu finden und teilweise noch heute fest im 
Volksglauben verankert.JO Daß die ,daimones' in den ältesten grie­
chischen Texten noch allgemein als "göttliche Wesen" angesprochen 
werden, ohne das Prädikat "böse" zu inkludieren, weist auf den 
Ursprung des Wortes in vorhellenischer Zeit zurück. Möglicherweise 
wurden mit diesem Begriff alte Lokalgötter von den neuen hellenischen 
,Theoi' unterschieden. Mit ziemlicher Sicherheit aber gehörten sie 
zumindest zum ursprünglichen Pantheon, in dem sie wohl die mittleren 
bis unteren Ränge innehatten.Jl 

4.2.4 Die Unterwelt 

Alle drei Akte des Dramas um Verzauberung und Befreiung des 
königlichen Schlosses - und damit des ganzen Königreiches - spielen 
sich unterirdisch ab. Nie gelangt der Avatar ins Freie; er muß im 
Gegenteil immer weiter in die Tiefe, in der~~ Rätsels Lösung harrt; so 
findet er den magischen Kristall, der den Ubertritt in andere Welten 
ermöglicht, im fünften Level unterhalb des königlichen Schlosses. So 
geschehen auch alle anderen bedeutsamen Vorgänge in Kellerlabyrin­
then. 

Das UnterweHsmotiv gemahnt an hellenische Mythen, speziell 
der Unterweltbesuch im 6. Buch der Aeneis klingt hier an; noch stärker 
kommt dies allerdings in "Ultima Underworld I" zum Ausdruck, das im 
Untertitel sogar "The Stygian Abyss" heißt (gr. styx, der Fluß des Todes 
in der Unterwelt; abyssos, die Bezeichnung der Unterwelt als Totenwelt 
bzw. Gefängnis der schuldbeladenen Seelen). Magische und nekroman­
tische Praktiken waren in der klassischen Antike bekannt, aber im 
allgemeinen verpönt und offiziell gemieden. Auch in der Zeit des Alten 
Israel finden sich Hinweise darauf, z.B. in der Erzählung um die Hexe 
von Endor, 1 Sam 28,8: "Da machte sich Saul unkenntlich, zog andere 
Kleider an und ging mit zwei Männern zu der Frau. Sie kamen in der 
Nacht bei der Frau an, und er sagte zu ihr: Wahrsage mir durch den 
Totengeist! Laß fijr mich den heraufsteigen, den ich dir nenne." 

Bei beiden- Sauls Auftragsbeschwörung und Aeneas' Abstieg in 
die Unterwelt - handelt es sich nicht nur um bloßes Erfahren dessen, 
was die Zukunft birgt, sondern auch und vor allem um eine Initiation, 
die erstens Wahrheit kundmacht (nicht also "so wird es sein" sondern 
eher "so ist es") und zweitens komplementär für eine Weltsicht des 
Befragenden/ Absteigenden steht. Die Parallele zum zweiten Akt der 
oben dargestellten Struktur des Mythos ist m.E. klar. 

30 Es ist beinahe müßig, hier Beispiele aufzuzählen: Luzifer, der Krampus oder 
im Bereich des steirischen Volksglaubens der Bartl oder das "wülde Gloat"­
stets steckt im Kern die gleiche Angst oder zumindest Scheu vor einem nicht 
faßbaren, personalen Bösen. 

31 Vgl. G. Luck, Magie und andere Geheimlehren der Antike (Anm. 25), 205ff. 

370 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.2.5 Das Ankh 

Dieses auch als "Lebensschleife" bekannte Symbol zieht sich durch das 
ganze Spiel und ist dort so etwas wie ein Heilszeichen. Es ziert das 
Banner der Gerechten und gilt als Integrationssymbol aller, die in der 
bösen Zeit noch guten Willens sind. Sein Ursprung liegt in der 
ägyptischen Mythologie; es bedeutet als Hieroglyphe "Leben", als 
Symbol"göttliches (ewiges) Leben"; es kommt als Attribut den Göttern 
zu. Die Lebenselemente Wasser und Luft werden durch es umschrieben. 
In weiterer Folge findet es sich in der christlich/koptischen Symbolik.32 

4.2.6 Die Zahlensymbolik 

Die Häufigkeit und Dichte der Zahlensymbolik ist relativ spezifisch für 
die Spiele der Ultima- Serie; sie darf in anderen AD&D- Spielen nicht 
in dieser Form erwartet werden. Wie schon Ernst Cassirer darlegt33, ist 
die Zahl als potentielles Integral des substantiell Verschiedenen im 
mythischen Denken allgegenwärtig und von größter Wichtigkeit: "Die 
Zahl ist hier niemals bloße Ordnungszahl, bloße Bezeichnung der Stelle 
innerhalb eines umfassenden Gesamtsystems, sondern jede Zahl hat ihr 
eigenes Wesen, ihre eigene Natur und Kraft.[ ... ] [Sie ist es], die alles 
Daseiende, alles unmittelbar Gegebene, alles ,bloß Profane' in den 
mythischen Prozeß der ,Heiligung' hineinzieht."34 

Speziell folgende Zahlen spielen in Ultima Underworld eine 
maßgebliche Rolle: Die Acht als Anzahl der Tugenden (virtues), die 
Neun als Anzahl der Welten, die Sechs als Anzahl der vom Spieler 
erreichbaren Klassen und natürlich die Drei als doppelte Spiegelung der 
Verhältnisse in der Spielwelt in den Dreiecksbeziehungen Avatar- Lord 
British- Nystul bzw. Guardian- der Antikönig- Patterson. Für Details 
zur Zahlensymbolik ist hier nicht Raum, ich verweise dazu auf die 
entsprechende Fachliteratur.35 

Zusammenfassend kann gesagt werden: 

1. Die Programmierer speziell von ,Ultima Underworld' (aber auch 
aller anderen vergleichbaren Rollenspiele) haben mit vollen Händen 
aus allen erreichbaren Mythologien geschöpft und alle bekannteren 
Motive und Symbole ohne weitere kontextuelle Rücksichtnahme 
"verwurstet"; sie haben also aus bekannten Motiven eine eigene 

32 Vgl. M. Lurker, Lexikon der Götter und Symbole der alten Ägypter, Bem 
21987, 124f. 

33 E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen. Bd. II (Arun. 4), 171ff. 
34 Ebd., 172f. 
35 Vgl. ebd., 187ff sowie H.A. Hutmacher, Symbolik der biblischen Zahlen und 

Zeiten, Paderbom 1993; M. Lurker, Wörterbuch biblischer Bilder und 
Symbole, München 31987 und v.a. der schon zitierte G. Luck, Magie und 
andere Geheimlehren der Antike (Arun. 25). 

371 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kleine Mythologie geschaffen, die noch dazu mit dem Menschen 
interagiert, indem sie vom Spieler beeinflußt werden kann. 

2. Die Auswahl aus völlig verschiedenen Kulturkreisen (I~dien -
Germanien- Polynesien- Hellenismus- vorderer Orient- Agypten 
allein in den angeführten Beispielen) ist repräsentativ für die 
"postmoderne Steinbruchmentalität": Erlaubt ist, was gefällt, ohne 
weiter nach dem Background zu fragen; und aus den ihres Rahmens 
beraubten Bestandteilen wird mehr oder weniger stimmig Neues 
errichtet. Daß gerade dieses Neue substantiell wieder in den 
althergebrachten Pfaden wandelt, überrascht bei näherer Betrachtung 
nicht so sehr und ist erklärlich. 

5. Opferkult im neuen Medium? 

Wenn man die Anwesenheit mythologischer Struktur und einzelner 
Mythologeme in Computerspielen als gegeben akzeptiert und ernsthaft 
nach dem "Warum" dieser Konstellation fragt, so gilt es zunächst einen 
Blick auf die Frage nach der Entstehung des Mythos zu werfen. Nach 
Rene Girard kann es als tragfähige These gelten, daß der Mythos aus 
dem Opfer und den damit verbundenen Vorgängen hervorgegangen 
ist.36 Die kathartische Wirkung des Opfers, das von der Menge gefordert 
wird, ändert Unheils- in Heilszustand; betroffen ist oftmals eine 
Heldengestalt; jemand also, der vor seinem "Absturz" in die Opferrolle 
ein wichtiges Amt innehatte oder hoch angesehen war, aber durch die 
rituelle Vorbereitung seiner Opferung und den damit verbundenen 
Vorwürfen sich mit der Opferrolle ideal zu identifizieren, seine eigene 
Opferwürdigkeit also zu glauben begann.37 Nach Girard würden einige 
Indizien darauf hindeuten, daß in den AD&D-Rollenspielen die Krise 
des Opferkultes38 ihren Niederschlag findet. Wenden wir nun dieses 
Erklärungsmuster auf die verborgene Anwesenheit des Mythos im 
Computerspiel an. 

5.1 Das Opfer 

Gemäß der Struktur der mythischen Erzählung existiert im Computer­
spiel ein personaler Antiheld, der vom Helden überwunden, oft getötet, 
jedenfalls aber aktionsunfähig gemacht werden muß. Dieser Antiheld ist 
ein mächtiges, ja übermächtiges Wesen, das als "böse" (d.h. tötungs- und 
damit opferungswürdig) dargestellt wird. Die Strategien, mit denen im 
Spielverlauf dieses Wesen als "böse" beschrieben wird, erinnern 
frappant an die von Girard beschriebenen, ritualisierten Vorwürfe, die 
das Opfer vor seiner Darbringung sich selbst und der anwesenden 
Menge gegenüber entwürdigen sollen39, und die dem Helden - also der 

36 Vgl. R. Girard, Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt 1992, 134ff. 
37 Vgl. ders.: Hiob. Ein Weg aus der Gewalt, Zürich 1990, 93ff. 
38 Ders., Das Heilige (Anm. 36), 62ff. 
39 Ebd., 69 ff. 

372 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


virtuellen Personifizierung des Spielers als physische Person in der Spielumge­
bung- die Autorisierung zur Opferung, d.h. zur Tötung dieses Wesens 
zusprechen. Der Antiheld hat Verbrechen begangen, die in höchstem 
Maße unaussprechlich sind: Er verwüstet das Reich, er mordet seine 
Bewohner, er opfert (!) Jungfrauen40 - jedenfalls wird ihm dies 
nachgesagt. Das macht seine Existenz tod~~ürdig und in zweifacher 
Hinsicht die Mission des Helden zur Uberlebensfrage für seine 
(virtuelle) Welt: Einerseits muß der Antiheld vernichtet werden, damit 
nicht noch mehr Unheil geschieht und der noch ex~tierende heile Teil 
der Welt ebenfalls untergeht; andererseits muß das Argernis, das er für 
den noch existierenden heilen Teil der Welt bildet, vernichtet werden, 
damit die Wut der Menge sich nicht in selbstvernichtenden Konflikten 
entlädt.41 Dies erklärt auch die Unausweichlichkeit der Mission für den 
Helden: Sein Aufbruch ist für ihn automatisch eine Überlebensfrage. 
Wenn er den Weg ins unbekannte Land antritt, so hat er eine Chance, 
Unheil in Heil zu verkehren; wenn er nicht aufbricht, ist er - und mit 
ihm seine "Welt"- mit Sicherheit verloren. 

In vielen Fällen kommt noch hinzu, daß der Antiheld zumindest 
ebenso Teil der Spielumgebung ist wie der Held. Um das zu verstehen, 
muß man sich die Topographie der virtuellen Umgebung folgenderma­
ßen vorstellen: Das Medium Computerspiel ist ein Bindeglied zwischen 
der physischen Welt des Subjektes (des Spielers) und der virtuellen Welt 
des Objektes (des Spieles). Nun gibt das Spiel vor, daß außer der 
physischen und der virtuellen Welt weitere existieren- man könnte sich 
einen Raum vorstellen, der die physische Welt repräsentiert und eine 
Tür hat, die in einen weiteren Raum mündet, der die virtuelle 
Spielumgebung repräsentiert. In diesem virtuellen Raum gibt es noch 
eine zweite Tür, genau gegenüber der ersten; sie führt zu einer weiteren 
Welt, die mit der physischen nichts gemein hat und nur über die 
"Schnittmenge" der virtuellen Umgebung wahrgenommen werden 
kann. Der Spieler begibt sich durch eine virtuelle Personifikation aus 
seinem "Raum" in den "Spiel-Raum"; dasselbe tut der Antiheld, der aus 
dem Raum gegenüber tritt und ebenso durch virtuelle Personifikation 
repräsentiert wird. Beiden Personifikationen- so die Spielregel- kommt 
gleicher Wirklid).keitswert zu; wenn also der Spieler seine eigene 
Repräsentanz in der virtuellen Umgebung des Spieles selbst ernst 
nimmt, muß dies auch für die Repräsentanz des Antihelden gelten. 
Beide, Held und Antiheld, gehören also zumindest betreffend der 
Bedingungen für ihre eigene Existenz (in der virtuellen Umgebung), 
teilweise aber auch ausdrücklich definiert, der gleichen Menge, dersel­
ben Gemeinschaft an.42 Und wenn es auch das Endziel des Spieles ist, 

40 Vgl. Ultima Underworld I, LevelS. 
41 Vgl. R. Girard, Das Heilige (Anm. 36), 27. 
42 So ist etwa der Verräter Patterson in Ultima Underworld II mit dem Avatar 

und etwa 30 weiteren virtuellen "Personen" im gleichen Gebäude einge­
schlossen. 

373 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im Endkampf (dem "dritten Akt") den Antihelden selbst zu überwin­
den: Zunächst müssen seine Personifikationen besiegt werden. 

5.2 Der Opfernde 

Obwohl ursprünglich Werk der Menge, der Gemeinschaft, die das Opfer 
in Ein.J?l.ütigkeit "begeht" (also tötet), erfolgt im Computerspiel bereits 
eine Ubertragung der Aufgabe auf einen Einzelnen, eben auf die 
virtuelle Person des Spielers, den Helden; so gesehen nähert sich das 
Spiel bereits dem Ritus an. Dennoch sind An.~ätze des ursprünglichen 
Opfe~~ noch erkennbar: Der Held ist mit der Ubertragung der Aufgabe 
der Uberwindung des Antihelden nicht mehr nur Heros, sondern 
zugleich auch Opferpriester; denn obwohl die Funktionalisierung und 
Ritualisierung des Opfergeschehens nach Girard erst später eintritt und 
zunächst das Opfer als kathartische Handlung für sich allein und 
spontan entsteht, nimmt der Held die Autorisierung der Menge mit sich43; 

er ist ein Auserwählter, ein Berufener, der mit allen Mitteln Heil 
schaffen soll. Er ist damit ein mit sakraler Gewalt versehener 
Abgesandter. 

5.3 Wem wird geopfert? 

Der Opfermechanismus ist nach Girard ursprünglich, wie oben erwähnt, 
spontan und nicht ritualisiert; das Opfer wird also zunächst niemandem 
bewußt gebracht bzw. zu niemandes Ehren getötet, sondern rein 
funktionell als Zusammenhang von Ursache und Wirkung interpretiert: 
Eine Unheilssituation ist entstanden, die den Mißmut der Menge erregt; 
dieser Mißmut staut sich auf und entlädt sich dann spontan auf das 
Opfer hin; diese Entladung bewirkt Erleichterung und die Kanalisierung 
der (sonst die Gemeinschaft zerstörenden) Aggressionen. Der "Empfän­
ger", der Addressat des Opfers ist also zunächst die Menge. Meine 
These ist nun, daß dies auch im Medium Computerspiel so ist; 
eigentlich paradoxerweise, sind doch praktisch alle gut gemachten 
Spiele der hier diskutierten Klasse (noch) Spiele für Einzelspieler ohne 
Teammodus.44 

43 So wird z.B. in beiden Teilen von "Ultima Underworld" der Held von einem 
König (Lord British) berufen; von einem Monarchen, der per definitionem 
das Volk als Ganzes (eben die Menge) vertritt. In "Leisure Suit Larry" tritt 
indirekt die Menge als Berufender auf: Der Held ist ein von allen 
gemiedener und ausgestoßener (also selbst Opfer oder zumindest Kandidat), 
der, um diese Situation umzukehren, wiederum ein opferungswiirdiges Sein 
suchen muß (wie etwa "feindliche Agenten"). 

44 Ausgenommen sind die Teammodi von Doom, Heretic und anderen 
,ID-Soft'-Produkten, bei denen ein gemeinsames Spiel von bis zu vier 
Teilnehmern über das Internet möglich wird. Doch auch für diese Produkte 
gelten folgende Beschränkungen: Die Mitspieler sind an je einem eigenen PC 
in Aktion, als räumlich zumindest von der technischen Struktur her 
getrennt; von Zusammenspiel im klassischen Sinne kann also schon nur 

374 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dennoch ist der Faktor Menge zumindest virtuell vorhanden, in 
erster Linie nämlich in der Spielumgebung selbst. Wer immer in der 
Rolle des Helden ein Spiel dieser Klasse startet, akzeptiert damit 
implizit die Realitätsvorgaben, die das Spiel ihm macht: Durch Bild und 
Ton stimuliert, begibt er sich in eine virtuelle Realität, die für die Dauer 
des Spieles auch Wirklichkeitswert erlangt.45 Damit bekommen auch die 
Personen im Spiel eben diesen (begrenzten) Wirklichkeitswert; die 
Menge ist also schon einmal (virtuell) gegeben. In zweiter Linie liegt der 
Faktor Menge aber auch im Prinzip des freien Marktes für das 
Computerspiel verborgen. Von diesen Spielen werden weltweit zehn­
tausende Exemplare verkauft, hunderttausendemachen als Raubkopien 
die Runde: Die Menge der Benutzer des gleichen Spieles, also jener, die 
die gleiche Spielumgebung erleben und die gleiche Spielerfahrung 
machen, ist also vielmal größer als die Zahl jener Personen, die physisch 
an einer "spontanen Opferung" teilnehmen könnten - und alle sie 
übernehmen die Rolle derselben Heldengestalt, in Einzelfällen mit 
leichten Abwandlungen, um in dieser Rolle die Unheilssituation zu 
wenden. 

5.4 Die Opfermechanik als Erfolgsprinzip 

Interessant ist, daß gerade dieses zuletzt erwähnte Prinzip des freien 
Marktes den Nachweis erbringt, daß die Einhaltung der mythologischen 
Struktur und offenbar auch des Opfergedankens Bedingung für den 
kommerziellen Erfolg eines Spieles, ja, jeden medialen Produktes, ist. 
Ein Spiel (aber auch z.B. ein kommerzieller Kinofilm) muß verkaufbar 
sein, es unterliegt also dem Diktat des Marktes (also eben wieder dem 
Diktat der Menge) -und wenn es nicht nach den angeführten Regeln 
aufgebaut ist, dann ist es nicht verkaufbar, erlangt also keine 
Verbreitung (wo der Reiz zum Kauf fehlt, ist auch der Reiz zum 
Raubkopieren nicht gegeben) und wird nicht gespielt (also als virtuelle 
Realität akzeptiert). Eine gesicherte Erklärung für diesen Umstand habe 
ich (noch) nicht zu bieten; es scheint mir aber so zu sein, daß der Bedarf 
nach Konfliktlösungsmechanismen hoch ist und der am leichtesten und 
schnellsten verfügbare in der realisierten Moderne wieder einmal (oder 
noch immer) der des Opfers ist. Tatsächlich drängt sich über die 
Hintertüre der Massenmedien und unter der Grundfrage des "was läßt 
sich am besten verkaufen" der kommerziellen Kultur wieder eigentlich 
sehr archaisches Verhalten an die Oberfläche unserer aufgeklärten und 
wissenschaftsdiktierten Lebenswelt 

Auf dieser Basis möchte ich folgende Gedanken zur Diskussion 
stellen: Die angeführten Indizien sprechen m.E. zunächst mit hoher 

noch bedingt die Rede sein; und sie erscheinen am Bildschirm des je anderen 
Mitspielers wiederum als Spielfigur und nicht dem Aussehen ihrer 
physischen Existenz entsprechend, werden also in die Spielumgebung 
integriert und nicht als Partner personalisiert. 

45 Zur Frage von Virtualität und Realität vgl. Anrn. 1. 

375 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wahrscheinlichkeit dafür, daß Girards Theorie vom Zusammenhang 
zwischen Opfer, Mythos und Gesellschaft wahr ist. Die Weiterführung 
der Opfermechanismen in den neuen Medien ist dann nichts anderes als 
der Beweis dafür, daß das Gewaltpotential in unserer Gesellschaft trotz 
der offiziellen "Abschaffung" des Mythos (oder dessen, was man 
darunter verstand) in den letzten 200 Jahren und dem von Lyotard 
prognostizierten Tod der Metaerzählungen ungeheuer groß ist und sich 
billig und profitabel kanalisieren läßt, indem man alte Erzähl- und vor 
allem Verhaltensmuster, die längst ihrer Bedeutung beraubt sein sollten, 
für kommerzielle Zwecke verwendet. Daß sie gerade dies tatsächlich 
nicht sind und zumindest unterbewußt ihre große Bedeutung behalten 
haben, zeigt der verläßlichste Indikator der derzeitigen Gesellschaft: Das 
Finanzvolumen, das durch diese Industrie umgesetzt wird. 

Es scheint also so, als dürften (müßten) wir mit dem Mythos in 
der einen oder anderen Form - speziell in der kommerziellen Kultur -
weiter leben, und wohl nicht nur der billigen Abfuhr von Aggressions­
und Gewaltpotentialen wegen, sondern auch, weil er ebenso gut und 
ebenso leicht zwei bequeme Schemata von oberflächlicher Pseudoreli­
giosität und Theodizee verkauft und dankbare Abnehmer findet. Die 
klassische dualistische Einteilung in die Kategorien "Gut" und "Böse" 
und die Aussage, daß das "Böse" durch einen Helden (und damit unter 
den beschriebenen Umständen durch das eigene Selbst) besiegt werden 
kann, ist überschaubar und kontrollierbar; jedenfalls aber bequemer als 
die Aussage, die etwa das Christentum macht; denn dem "Ich bin ich 
und trage Gut und Böse in mir, und ich muß mich anstrengen, um dies 
zu kontrollieren" steht das "Ich bin der Gute und besiege das böse 
Nicht-Ich" verführerisch, aber die (physische) Realität verfremdend 
gegenüber. 

SUMMARY: Tracing the myths in computer-games 

Since the development of the personal computer and its commercial 
breakthrough in the early 80s our environment nas suffered from more 
far-reaching changes than ever before in a similar period. Not only: science and 
the arts but also fhe entertainment industry and tfie media have changed their 
structure completely. The consequences of these changes from the industrial 
service society in Western Europe to an information society are not to be 
estimated yet, for the changes themselves arenot finished yet, e~.ther. 

In one special branch of the entertainment industry the trend is at least to 
some extent clear: The new generation of computer games enables a major part 
of the population in the industrialized countries to retreat into "small virtual 
environments", into games, where the player not only directs one figure in the 
game but plays its roie in acoustic and optical simulation. 

Astorushingly, this "virtual environment" is not really: new in its 
structures - it uses a wide range of motives and structures taken from the 
classical myths of mankind. 

To provide evidence of these archaic structures in modern entertainment 
electronics by analyzing some actual examples and some thoughts about the 
consequences is the objective of this essay. 

376 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


RESUME: Sur les traces du mythe de jeux electroniques 

Depuis de developpement de l'ordinateur personnet et de son triomphe 
commercial au debut des annees quatre-vingts, le monde dans lequel on vit s'est 
transforme de fa.;on plus radicale et plus profonde gue dans n'importe quel laps 
de temps semblable auparavant. Non seulement la sciene et l'art, mais aussi 
l'industrie de divertissement ont ete completement restructures. En Europe de 
l'ouest, les changements qui entrainent une restructuration de la societe de 
services au niveau industriel en une "societe informatisee", ne sont pas finis; on 
ne peut pas completement prevoir les consequences qu'ils auront. 

If est vrai que l'on peut deja a peu pres cerner le delopf'ement dans une 
branche de l'industrie de divertissement: tout d'abord, la nouvelle generation de 
~UX electroniques ~rmet a une grande f'artie de la ,fOf>Ulation de Se retirer de 
fa.;on consequente dans des petits umonaes virtuels ; c'est le cas pour les jeux 
electroniques dans lesquels Je joveur prend le role de la figurine au niveau 
acousti~ue et optique. 11 est etonnant que, dans ses structures, ce unouveau 
monde' ne suit pas du tout nouveau, mru.s enornement archalque. Ses structures 
et ses contenus presentent de larges paralleles avec ceux des grands mythes. 11 
s'agit dans cet article de presenter ces analogies a partir d'exemples concrets et 
de quelques reflexions qu1 en ressortent. 

RESUMEN: A la busqueda del mito en los juegos informaticos 

Desde el desarrollo del ordenador personal y su triunfo comercial a 
principios de los ochenta nuestra vida ha cambiado mas radical y profundamen­
te que en cualquier otro tan corto espacio de tiempo. Se han reestructurado no 
solo la ciencia y el arte, sino tambien 1a industria de entretenciones y los medios 
de comunicacion. Las transformaciones que conlleva esta reestructuraci6n de la 
sociedad de servicios industrial de Europa Occidental en una 11sociedad 
imformatizada" aun no han lle~ado a su fin; sus consecuencias aun no pueden 
ser apreciadas en toda su magrutud. 

Sin embargo en la inaustria de entretenciones, por lo menos en cierta 
medida, se f>Uede tener alguna visi6n: la nueva generaci6n de los juegos 
informaticos O.a la posibilidad a un ru.nplio sector de Ia poblaci6n a retirarse a un 
pequefio umundo virtual"; en juegos informaticos en los que la persona que 
1uega en forma 6ptica y acustica asume el rol de la figura del 1uego. 

Sorprendemente este unuevo mundo" es justamente no nuevo en sus 
estructuras sino mas bien muy arcaico - muestra paralelas de contenido y 
estrucurales con los grandes mitos. La muestra de estas analogias, en base a 
ejemplos concretos y algunas reflexiones, constituyen el contenido de este 
articUlo. 

377 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349 - am 13.01.2026, 01:18:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-4-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

