
7. Indigene Autonomie in Lateinamerika: 

Zusammenfassung und

Forschungsperspektiven

In den vergangenen drei Jahrzehnten haben zahlreiche lateinamerikanische

Staaten ihre Verfassungen reformiert und berücksichtigen nun in unter-

schiedlichem Umfang indigene Kollektivrechte auf Land und Rohstoffe sowie

auf Konsultation und Selbstregierung (vgl. Yrigoyen 2011; González 2015).

Nachdem derartige Rechte zunächst vor allem als Landrechte ohne effektive

Selbstverwaltungskompetenzen umgesetzt wurden, hat in der jüngsten Zeit

insbesondere Bolivien aufgrund der weitreichenden Erklärung indigener

Autonomierechte in der neuen Landesverfassung von 2009 und der daran

anschließenden Autonomiegesetzgebung große Beachtung erfahren. So

konstituierte sich dort bereits 2015 das erste und im vorliegenden Buch

untersuchte indigene Autonomiegebiet auf einer Fläche von ca. 74.000

Quadratkilometern.

Wie bereits in der Einleitung angesprochen wurde (s. 1.2), sind die latein-

amerikanischen Verfassungsreformen zu indigenen Rechten von einer ste-

tig anwachsenden sozialwissenschaftlichen Debatte begleitet worden. Beson-

ders zwei Aspekte haben dort umfangreiche Beachtung gefunden: Zum ei-

nen die von Rodolfo Stavenhagen diagnostizierte »Implementierungslücke«

zwischen diesen Reformen und der rechtlichen und politischen Praxis der

meisten Staaten (vgl. Stavenhagen 2007b: 130; s. auch ders. 2009a). Zum an-

deren der vielfach festgestellte (strategische) Essentialismus beim Blick auf

Indigenität. So entwerfe der globale Diskurs über indigene Rechte ein un-

historisches Bild indigener Bevölkerungsgruppen als Jäger- und Sammler-

Gesellschaften (vgl. Kuper 2003), welche über eine »ursprüngliche und mysti-

sche Beziehung zum Land« (Canessa 2012: 11) verfügten, und vernachlässige

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Indigene Autonomie in Lateinamerika

dadurch die Lebensverhältnisse und Perspektiven der überwiegenden Mehr-

heit der indigenen Bevölkerung (vgl. ebd.: 10).

An diese Perspektiven knüpfte diese Arbeit an, wobei im Anschluss an

Wolfgang Gabberts kritische Bestandsaufnahme der politischen und akade-

mischenDebatte um indigene Rechte auch ein dritter Aspekt Beachtung fand,

d.h. die Darstellung der Subjekte indigener Rechte als »Völker und Nationen«

(vgl. Gabbert 2011; 2013; 2015; 2018a). Wie daran anschließend gezeigt wurde,

beinhaltet diese Darstellung bestimmte politische und rechtliche Zuschrei-

bungen, welche sich in vielen Fällen widersprüchlich zu den Organisations-

weisen indigener Gruppen verhalten. Speziell im Rahmen der staatlicherseits

unternommenen Umsetzung indigener Autonomierechte ist daher ein spezi-

fischer, auf indigene Gruppen ausgehender Druck zu erwarten, ihre Normen,

Praktiken und Verfahrensweisen an staatszentrierte Konzepte der politischen

und rechtlichen Organisation anzupassen oder dahingehend sogar neu zu

schaffen.

7.1 »Indigene Völker« und die Bedeutung 
nicht-staatlicher Organisationsweisen

Zweifelsohne erfüllen Darstellungen der Subjekte indigener Rechte als »in-

digene Völker und Nationen« wichtige Funktionen, um frühere paternalis-

tische, auf die kulturelle Assimilation der indigenen Bevölkerung gerichtete

Ansätze zu überwinden.1 Ferner können sie als Versuch gelesen werden, indi-

gene Ansprüche von den Forderungen kultureller Minderheiten abzugrenzen

(vgl. Gover 2017: 456f.). Zugleich laufen unkritische Verwendungsweisen die-

ser Begrifflichkeiten aber auch Gefahr, fragwürdige Konzepte von Ethnizität

und ethnischer Gemeinschaft zu reproduzieren, wie sie von indigenen Be-

wegungen, transnationalen Menschenrechtsnetzwerken und internationalen

1 So betont zum Beispiel die Internationale Arbeitsorganisation in den ersten Zeilen ih-

res »Übereinkommens über eingeborene und in Stämmen lebendeVölker in unabhän-

gigen Ländern« (ILO 1989), durch welches sie ein früheres Übereinkommen aus dem

Jahre 1957 ersetzte, »daß die Entwicklungen, die seit 1957 im internationalen Recht

eingetreten sind, sowie die Entwicklungen in der Lage eingeborener und in Stämmen

lebender Völker in allen Regionen der Welt es geboten erscheinen lassen, neue ein-

schlägige internationale Normen anzunehmen, um die auf Assimilierung abzielende

Ausrichtung der früheren Normen zu beseitigen« (ILO 1989).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 269

Institutionen wie den Vereinten Nationen zur Begründung und Legitimation

des indigenen Selbstbestimmungsrechtes propagiert worden sind.

Einen Einblick in diese Problematik gibt die Argumentation des spani-

schen Juristen und Historikers Bartolomé Clavero, welcher das Recht auf die

eigene Kultur als zentrale Grundlage der Selbstbestimmung »indigener Völ-

ker« festlegt, jedoch keine weiteren Ausführungen zur Frage anstellt, welches

Konzept von Kultur hier zugrunde gelegt werden soll (vgl. Clavero 2008: 41-43,

207). In Abwesenheit derartiger Erwägungen läuft die kategorische Betonung

dieses Rechts Gefahr, komplexere gesellschaftliche (Konflikt-)Konstellationen

zugunsten eines stark vereinfachenden Interpretationsschemas zu vernach-

lässigen, welches Kultur (und ebenso Abstammung) als objektive Grundlage

von indigener Ethnizität und Gemeinschaft betrachtet (s. dazu 1.2 u. 3.4). So

ist zum Beispiel auch die Frage, wie die Subjekte indigener Rechte auf der

Basis derartiger Annahmen empirisch zu identifizieren wären, bislang weit-

gehend offengeblieben. Als »Völker« und »Nationen« verstanden, würde sich

die Umsetzung indigener Autonomierechte zudem im Kern auf eine Rückga-

be oder Übertragung politischer Kompetenzen an Bevölkerungsgruppen rich-

ten, welche innerhalb der jeweiligen Staaten bereits über gemeinsame soziale

und politische Institutionen verfügen. Diese Perspektive kommt auch in der

bolivianischen Verfassung zum Ausdruck, welche dazu festlegt:

»Indigene […] Autonomie besteht in der Selbstregierung als Ausübung der

freien Selbstbestimmung der indigenen […] Nationen und Völker, deren

Angehörige gemeinsam über eigene Territorien, Kultur, eine eigene Ge-

schichte, eigene Sprachen sowie über eigene rechtliche, politische, soziale

und wirtschaftliche Organisationsformen und Institutionen verfügen.«

(Bolivien 2009a: Art. 289)

Es ist zumindest im Fall Lateinamerikas aber bislang kaum hinterfragt wor-

den, wie sich derartige Bestimmungen zur gesellschaftlichen Organisation

indigener Bevölkerungsgruppen verhalten. Besonders drei größere Proble-

me sind dabei zu beachten. Diese sollen kurz im Verhältnis zur Guaraní-

Bevölkerung Boliviens diskutiert werden, welche auch das empirische Fall-

beispiel der vorliegenden Untersuchung bildete.

Zunächst ist auffällig, dass in gegenwärtigen politischen, öffentlichen und

teilweise auch in akademischen Debatten um indigene Rechte regelmäßig

Bevölkerungsgruppen als »Völker« und »Nationen« bezeichnet werden, wel-

che in erster Linie als Sprachgruppen verstanden werden können. Häufig be-

stehen diese Sprachgruppen zudem aus einer Vielzahl von Dialekten und ih-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Indigene Autonomie in Lateinamerika

re Sprecher sind über weite geografische Regionen innerhalb der staatlichen

Grenzen wie auch bisweilen über diese hinaus verstreut. Dies lässt bereits

deutlich werden, dass von der Zugehörigkeit zu einer sprachlichen Kategorie

nicht automatisch auf die Existenz eines damit einhergehenden ethnischen

Gemeinschaftsbewusstseins geschlossen werden sollte (vgl. Gabbert 2011: 278;

s. auch Lindig/Münzel 1976: 214; Canessa 2008: 358). Ein Beispiel dafür sind

die ca. 52.000 Personen, welche in Bolivien Guaraní sprechen und damit nach

den Sprechern desQuechua (ca. 1,6Mio.) und des Aymara (ca. 1Mio.) die dritt-

größte Sprachgruppe des Landes bilden (vgl. INE 2015: 31). Für den Großteil

dieser Personen war »Guaraní« zumindest bis vor Kurzem in erster Linie eine

sprachliche Kategorie. Weitaus bedeutsamer waren die Kategorien Ava, Iso-

seño oder Simba. Gerade dieses Fehlen einer gemeinsamen ethnischen Ka-

tegorie hat in Bolivien indessen seit den 1980er Jahren zu einer von indige-

nen Organisationen und lokalen NGOs getragenen Umdeutung der Sprach-

kategorie »Guaraní« in eine ethnische Gruppe (»Volk Nation Guaraní«) bei-

getragen – eine Umdeutung, welche offensichtlich an der zunehmenden po-

litischen Bedeutung »indigener Völker« und ihrer Kollektivrechte orientiert

ist (vgl. Combès 2005b; s. dazu 4.1.4).2

Zweitens zeigen diese Befunde an, dass solchermaßen bestimmte »indi-

gene Völker und Nationen« nicht als Gemeinschaften organisiert sind, wel-

che über gemeinsame soziale Institutionen verfügen. Tatsächlich sind weite

Teile der indigenen Bevölkerung Lateinamerikas politisch stark fragmentiert,

was sich vielerorts in der herausgehobenen Bedeutung der Dorfgemeinde als

zentraler soziopolitischer Organisationseinheit manifestiert. In ehemaligen

2 Während im Fall der bolivianischen Guaraní-Bevölkerung sprachliche Kriterien über-

wiegen, setzen z.B. in Paraguay Versuche zur Klassifizierung und Umdeutung von Ka-

tegorien in vermeintlich klar abgrenzbare ethnische Gemeinschaften stärker an vor-

handenen ethnischen Kategorien an. Wie Wicker dazu ausführt, wird die Guaraní-

Bevölkerung Paraguays seit den 1970er Jahren zunehmend nach drei zentralen ethni-

schenKategorien (Paĩ-Tavyterã,MbyáundAvá-Guaraní) klassifiziert bzw. in dieseKate-

gorien »festgeschrieben«: »Auch wenn es nicht erstaunt, dass gegen die Klassifikation

in Paĩ-Tavyterã, Mbyá und Avá-Guaraní derzeit weder von Indigenen noch von Anthro-

pologen oder staatlichen Verwaltern Einspruch erhoben wird, überrascht es dennoch,

dass ein solches Festlegen in jenem historischen Moment erfolgt, in dem ethnische

Grenzen aufgrund zunehmender sozialer und physischer Mobilität wie nie zuvor ver-

wischt werden und ethnische Siedlungsgebiete aufgrund kolonialer Durchdringung

kaummehr als solche zu erkennen sind.« (Wicker 2017: 19)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 271

kolonialen Kerngebieten ist diese Fragmentierung zumeist eine direkte Fol-

ge der spanischen Kolonialpolitik, die alle anderen Formen der politischen

Assoziation zerstörte (vgl. Gabbert 2011: 278f.). In anderen Regionen wie den

südamerikanischen Tieflandgebieten, welche während der iberischen Koloni-

alzeit nur in kleinen Teilen effektiv beherrscht werden konnten, charakteri-

sierte sie indigene Gesellschaften schon zuvor. Dementsprechend bemerken

Lindig und Münzel über die indigene Bevölkerung Südamerikas, dass diese

einen »Zersplitterungsrekord [hält], welcher wohl nur noch von den Papua

auf Neuguinea überboten wird.« (Lindig/Münzel 1976: 172)

Auch hier ist der Fall der bolivianischen Guaraní illustrativ. So sind diese

besonders für die historische Dominanz kleiner und voneinander weitgehend

unabhängiger Gruppen bekannt. Diese bereits vorhandene Fragmentierung

verstärkte sich noch im Zuge des ihnen gegenüber erst gegen Ende des 19.

Jahrhunderts erfolgreich durchgesetzten Herrschaftsanspruchs des bolivia-

nischen Staates. Wie in vielen anderen peripheren Tieflandgebieten Latein-

amerikas auch, wurde dieser Unterwerfungsprozess wesentlich von der »ko-

lonialen Trilogie« aus »Mission, Armee und Hacienda« (Combès 2005a: 223)

vorangetrieben. In seinem Zuge gerieten weite Teile der indigenen Bevölke-

rung in Schuldknechtschaft auf den sich in ihren Siedlungsgebieten ausbrei-

tenden Haciendas, entzogen sich durch Flucht und/oder überlebten in Form

einzelner Dorfgemeinschaften in entlegenen Rückzugsgebieten. Zuvor noch

bedeutsame Vorsteher, deren Autorität die Grenzen der eigenen Dorfgemein-

de überschritten hatte, verschwanden bis auf wenige Ausnahmen (vgl. Albó

1990: 23; Saignes 1990: 217f.; s. dazu 4.1.1).

Ein dritter Punkt besteht darin, dass die verbreiteten Darstellungsweisen

der Subjekte indigener Kollektivrechte als »Völker und Nationen« die enge

empirische und ideologische Verknüpfung dieser Konzepte mit der Konstitu-

tion der europäischenNationalstaaten außer Acht lassen. Sowar es eben dort,

wo die Zentralisierung von Macht und Herrschaft die strukturellen Grund-

lagen dafür schuf, um »auf dem gesamten Territorium dieselben institutio-

nellen und administrativen Ordnungen und Gesetze durchzusetzen« (Hobs-

bawm 1990: 97). Zugleich gingen von diesen modernen, als politische Einhei-

ten verfassten Territorialstaaten Wirkungen auf das Entstehen von Gemein-

schaftsvorstellungen und damit auf das sich ab dem 18. Jahrhundert durch-

setzendeNationen-Denken aus. »Völker« und »Nationen«wurden nun zuneh-

mend als kulturell und sprachlich homogene Einheiten bestimmt undmit be-

stehenden politischen Grenzen bzw. Staaten gleichgesetzt (siehe z.B. Weber

1921: 237; Anderson 1983; Hobsbawm 1990; s. dazu 3.1).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Indigene Autonomie in Lateinamerika

Demgegenüber entbehren indigene Bevölkerungsgruppen in Lateiname-

rika aber nicht nur weitgehend eben solcher gemeinsamen politischen Struk-

turen, welche eine wichtige Voraussetzung für ihre Konstitution als ethnische

und politische Gemeinschaften oberhalb der lokalen Gruppen darstellen wür-

den. Ferner weist ihre politische Fragmentierung auf die Bedeutung sozialer

Organisationsweisen hin, die in der Ethnologie durch Konzepte wie das der

»Gesellschaften ohne Staat« (Kramer/Sigrist 1978; s. auch Barclay 1985) disku-

tiert werden. Gemeint ist damit aber nicht alleine das Fehlen eines gemeinsa-

men Staates, sondern auch eine Form der politischen und rechtlichen Organi-

sation, welche Widerstände gegen das Entstehen oder auch den Versuch der

Durchsetzung von Herrschaft generiert. Am Fall der Guaraní haben zum Bei-

spiel Saignes (1990) und Clastres (1974) derartige Widerstände gegen die Kon-

struktion von »politischer Hierarchie, Macht und Unterwerfung« (vgl. Clas-

tres 1974: 203) untersucht und sie mit ihrer hoch segmentären, die Autonomie

der lokalen Gruppen schützenden gesellschaftlichen Organisationsweise be-

gründet. Wie verschiedene andere Autoren auch, interpretieren Clastres und

Saignes derartige Strukturen ebenso als wirksames Mittel zur Abwehr äu-

ßerer Beherrschung (vgl. Clastres 1974: 205-210; Saignes 1990: 22-33; s. auch

Sigrist 1978: 41; s. dazu 4.1.2).

Obgleich die Diskussion um indigene Rechte entlang von Konzepten wie

»indigene Völker und Nationen« geführt wird, sollte also berücksichtigt wer-

den, dass die dergestalt bestimmten Gruppen in vielen Fällen über keine ent-

sprechenden gemeinschaftlichen Strukturen und Vorstellungen von ethni-

scher Zugehörigkeit verfügen. Dieser Befund gilt insbesondere für die star-

ke Orientierung indigener Autonomierechte an Modellen der politischen und

rechtlichen Organisation, welche – zumindest aus der Perspektive »westli-

cher« Betrachter – vom vertrautenModell des Nationalstaates abgeleitet wer-

den (s. dazu Gabbert 2011: 284).

7.2 Verstaatlichung: Indigene Autonomie als Anpassung
an die staatliche Organisationsweise

Bedeutsame Fragen, welche aus solchen Befunden für die Implementierung

indigener Autonomierechte resultieren, setzen folglich an der politischen

Fragmentierung vieler Gruppen im Verhältnis zur Einrichtung territorialer,

als gemeinsame Selbstregierung spezifischer »Völker« definierter Auto-

nomieregierungen an. So liegt die Schlussfolgerung nahe, dass in einem

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 273

Großteil der Fälle, in welchen größere, die Ebene einzelner Dorfgemeinden

überragende Gruppen3 als Träger von Autonomierechten bestimmt wer-

den, die zur Ausübung dieser Rechte erforderlichen Institutionen erst neu

geschaffen werden müssen (vgl. Gabbert 2011: 279).

In diesem Rahmen wäre daher z.B. danach zu fragen, ob bzw. unter wel-

chen Bedingungen sich lokale politische und rechtliche Praktiken auf die Re-

gierung größerer gesellschaftlicher Zusammenhänge übertragen lassen. Dis-

kutiert wurde dieser Punkt u.a. am Fall der gewohnheitsrechtlichen Praktiken

indigener Gruppen.Während sich öffentliche und akademische Debatten um

das indigene Gewohnheitsrecht zumeist auf das Verhältnis von Individual-

und Kollektivrechten konzentrieren, z.B. angesichts möglicher Menschen-

rechtsverletzungen, befasste sich die vorliegende Arbeit zunächst mit den so-

zialen Grundlagen des indigenen Gewohnheitsrechtes. Dabei wurde deutlich,

dass »indigene Normen und Praktiken« wesentlich auf Verhältnissen der Ge-

genseitigkeit beruhen, wie sie für das Zusammenleben in kleineren und so-

zial relativ undifferenzierten Gruppen (z.B. innerhalb vieler indigener Dorf-

gemeinden) charakteristisch sind (s. dazu Benda-Beckmann, F. 2003). Diese

Überlegungen zu den sozialen Grundlagen der indigenen Rechtspraxis (vgl.

3.2) sowie ferner zur gesellschaftlichen Bedeutung von Recht in rechtsplu-

ralistischen Kontexten (vgl. 3.3) machten deutlich, dass die Einrichtung in-

digener Autonomieverwaltungen nicht lediglich als eine Übernahme rechtli-

cher Kompetenzen durch lokale Gruppen verstanden werden sollte. Bedeut-

same Implikationen bestehen vielmehr in einer Ausweitung rechtlicher (und

auch politischer) Zuständigkeiten auf größere gesellschaftliche Zusammen-

hänge und damit auch auf dort herrschende und in vielen Fällen divergie-

rende Lebensverhältnisse, Interessen und Weltsichten. In solchen Kontexten

ist es daher schwer vorstellbar, dass gewohnheitsrechtliche Praktiken, falls

sie überhaupt effektive Anerkennung durch den Staat finden, ohne gewisse

Anpassungs- und Veränderungsprozesse aufrechterhalten werden können.4

3 Zum Beispiel differenziert die Verfassung Mexikos zwischen »indigenen Völkern« und

den »Gemeinschaften« (comunidades), welche diesen »Völkern« angehören und »sozia-

le, wirtschaftliche und kulturelle Einheiten bilden« (Mexiko 1917: Art. 2). Diese »Ge-

meinschaften« können innerhalb dermexikanischenBundesstaatenAutonomierechte

ausüben bzw. sich dort zu diesem Zweck zusammenschließen. Welche konkreten For-

mendiese Ausübung vonAutonomie annehmenwird, unterliegt allerdings der gesetz-

lichen Regulierung durch die jeweiligen Bundesstaaten (vgl. ebd.: Art 2 u. Art 115 III).

4 In Grundzügen wird diese Problematik z.B. in Niklas Luhmanns rechtssoziologischen

Schriften ersichtlich. So zeigt Luhmann, dass sich moderne staatliche Rechtssysteme

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Indigene Autonomie in Lateinamerika

Ein zweites Problem, das für die Einrichtung indigener Autonomiegebie-

te relevant ist, wird bereits seit Längerem am Fall der indigenen Verbände

und Organisationen diskutiert, welche seit den 1970er Jahren lateinamerika-

weit entstanden sind. Diese wurden in der Regel gegründet, um die inter-

ne Kommunikation politisch fragmentierter und verstreut lebender Bevölke-

rungsgruppen zu fördern und sie zugleich gegenüber Staaten und Regierun-

gen sowie weiteren Akteuren (z.B. internationale Institutionen und Entwick-

lungszusammenarbeit) zu repräsentieren. Da diese Organisationen zu die-

sem Zweck mit dem Anspruch auftreten, bestimmte »indigene Völker« (oder

auch mehrere »Völker«, z.B. jene der Amazonasregion) zu repräsentieren,

werden sie häufig auch mit diesen gleichgesetzt. Im Hinblick auf ihre Struk-

turen und Funktionsweisen sind sie jedoch stark an Organisationen und Ver-

bänden des »westlichen« Typs orientiert und entsprechen daher nur wenig

den innerhalb der jeweiligen »Völker« vorherrschenden Organisationsdyna-

miken (vgl. Bremen 2013: 232-234; s. auch Münzel 1985: 15f.; Hoekema 1996: 5;

Gabbert 2008: 23f.).

In der vorliegenden Arbeit wurden diese Befunde aufgegriffen und in das

Spannungsfeld von segmentären und staatszentrierten Organisationsweisen

eingeordnet. Dabei konnte am Fall des untersuchten Autonomieprozesses ge-

zeigt werden, dass die Schaffung indigener Autonomieverwaltungen nahezu

unweigerlich mit Auseinandersetzungen um Fragen von politischer Zentrali-

sierung und sozialer Kontrolle einhergeht. So bestand eine zentrale Aufgabe

der Guaraní-Bevölkerung in Charagua darin, sich für die Ausübung ihrer Au-

tonomie erstmals effektive gemeinsame Regierungsinstitutionen zu geben.

In diesem Kontext waren die indigenen Abgeordneten der lokalen Autono-

mieversammlung alsbald mit der Frage konfrontiert, wie sie die künftigen

politischen Entscheidungsprozesse organisieren sollten, ohne neue politische

Hierarchien zu schaffen bzw. ohne die bereits in diese Richtung zeigenden

Tendenzen in den eigenen Verbänden zu vertiefen (vgl. 5.1 u. 6.4).

Im Verhältnis dazu lautete die zentrale Hypothese folglich, dass indigene

Autonomierechte nicht grundsätzlich die Anerkennung bestehender indige-

ner Institutionen, Praktiken und Verfahrensweisen bedeuten. Vor dem Hin-

tergrund zentralisierender staatlicher Perspektiven und der politischen Frag-

mentierung vieler indigener Bevölkerungsgruppen sollte die Umsetzung die-

durch die Abstraktion von Rechtsnormen und die funktionaleDifferenzierung vonVer-

fahren und Institutionen an (steigende) gesellschaftliche Komplexität anpassen (vgl.

Luhmann 1987: 138-140; s. dazu auch Gabbert 2011: 285f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 275

ser Rechte besser als ein Prozess verstanden werden, welcher zur Selektion,

Veränderung und Neukonstruktion lokaler Organisationsweisen führt und

strukturelle Anpassungen an staatliche Formen der politischen und rechtli-

chen Organisation erforderlich macht.5 Dabei überlagern sich unterschiedli-

che Dynamiken. Wie oben angesprochen, vereinen und konfrontieren sie lo-

kale Bestrebungen nach Selbstbestimmungmit internen Auseinandersetzun-

gen um Fragen von Macht, Hierarchie und Kontrolle, welche in nicht-staat-

lich verfassten Gesellschaften zudem das spezifische Problem der Konstruk-

tion von Herrschaft beinhalten. Im Verhältnis zu Staaten und Regierungen

bestehen wichtige Dynamiken hingegen imWiderspruch zwischen indigener

Selbstbestimmung und der Bestrebung, die Ausübung dieser Selbstbestim-

mung möglichst in bestehende Strukturen und Hierarchien einzubetten und

somit einem äußeren regulatorischen Zugriff zu unterwerfen (siehe dazu z.B.

1.2 u. 3.4).

Diese Dynamiken der »Verstaatlichung« konnten am Fall Boliviens em-

pirisch aufgezeigt werden. So definiert der bolivianische Staat indigene Au-

tonomie zwar als territoriale Selbstverwaltung »indigener Völker und Natio-

nen«, welche über gemeinsame politische und rechtliche Institutionen und

Praktiken verfügen. Tatsächlich fordert er aber ethnisch heterogene und poli-

tisch fragmentierte Gruppen dazu auf, sich über gemeinsame, zur Ausübung

ihrer Autonomierechte erforderliche Regierungsinstitutionen zu verständi-

gen und zu diesem Zweck eine Reihe bereits vordefinierter Strukturmerk-

male zu beachten. Die Ergebnisse dieser Verständigung sind dann in Form

eines »Autonomiestatutes« dem Verfassungsgericht zur Prüfung vorzulegen

(s. dazu 2.3.2).

Derartige Erarbeitungsprozesse sind von den dort involvierten Akteuren

zum Teil als hoch partizipativ und eigenständig dargestellt worden (z.B. Anz-

aldo/Gutiérrez 2014: 83).6 Wie demgegenüber aber zumindest die Erstellung

5 An dieser Stelle ist auf eine wichtige Einschränkung der in dieser Arbeit diskutierten

Hypothese hinzuweisen. So wurde einerseits gezeigt, dass die staatlich sanktionierte

indigene Autonomie in vielen Fällen Prozesse der Selektion, Transformation und Neu-

konstruktion indigener Normen, Institutionen und Verfahrensweisen impliziert. Klare

Einschränkungen bei der Übertragbarkeit der Ergebnisse bestehen hingegen dort, wo

Staaten Autonomierechte nicht umsetzen und die Ausübung von Autonomie durch in-

digene Gruppen daher einen wesentlich eigenständigeren Charakter besitzt bzw. be-

sitzen muss (z.B. in Teilen Mexikos und in Chile).

6 In diesem Fall reagierten Anzaldo und Gutiérrez mit ihrer Darstellung, welche allzu

stark die eigenständige Arbeit indigener Repräsentanten hervorhebt, offensichtlich

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Indigene Autonomie in Lateinamerika

des indigenen Autonomiestatutes von Charagua deutlich machte, konzen-

trierten sich entscheidende inhaltliche Arbeiten auf kleinere, von indigenen

Repräsentanten und externen Experten gebildete Gruppen (vgl. 6.3, 6.4 u.

6.5). Bedeutende Gründe dafür bestanden darin, dass die Umsetzung der

Verfassungs- und Gesetzesbestimmungen spezifisches Fachwissen erforder-

te, welches von der ansässigen indigenen Bevölkerung nicht in ausreichen-

dem Maße zur Verfügung gestellt werden konnte, betreffend z.B. die rechtli-

che Konformität der beschlossenen Inhalte und die Anwendung vorgeschrie-

bener Prinzipien und Strukturmerkmale wie im Bereich der Gewaltenteilung.

Zugleich stellte sich dieses eigentlichwenig basisdemokratische Vorgehen aus

Sicht der damit befassten Personen auch aus dem Grund als praktikabel dar,

als sie für ihre Arbeiten kaum auf bestehende indigene Praktiken oder Erfah-

rungen zurückgreifen konnten. So war die indigene Bevölkerung Charaguas

auch knapp drei Jahrzehnte nach der Gründung erster interkommunaler In-

stitutionen (Capitanías Grandes) primär auf der Basis von Dorfgemeinschaften

organisiert (vgl. 5). Für viele der dort ansässigen Personen war die Kategorie

»Guaraní« zudem weiterhin7 anderen Kategorien (z.B. »Ava« u. »Isoseño«)

untergeordnet, welche der Differenzierung nach ethnischen und regionalen

Kriterien dienten.

In diesem Kontext schien der Autonomieprozess zunächst lediglich einen

gemeinsamen Handlungsrahmen zu bilden, dessen Bedeutung die daran be-

teiligten indigenen Akteure besonders im Verhältnis zu den folgenden Fragen

bemaßen: Würde ein künftiges Autonomiegebiet den lokalen Gruppen effek-

tive Zugänge zu finanziellen Ressourcen und politischen Entscheidungskom-

petenzen bieten? Und würde ihre hohe Unabhängigkeit und Eigenständigkeit

dort auch gegenüber einer gemeinsamen Autonomieregierung gewahrt blei-

ben?

Zumindest eine wichtige Antwort auf diese Fragen bestand darin, die

künftige Autonomieverwaltung politisch und finanziell möglichst weitge-

hend zu dezentralisieren. Dazu sollte die Einrichtung sogenannter »Zonen«

als territorialer Verwaltungseinheiten innerhalb des Autonomiegebietes

auf den unter Gegnern indigener Autonomierechte in Bolivien erhobenen Vorwurf,

dass »die NGOs« indigene Autonomiestatuten wie eben jenes von Charagua verfasst

hätten.

7 Die Kategorie »Guaraní« wird in Bolivien seit der Mitte der 1980er Jahre von indigenen

Organisationen und nationalen NGOs als eine Form der ethnischen Zugehörigkeitsbe-

schreibung propagiert (siehe dazu 4.1.4).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 277

dienen. Zudem konnte dadurch das Problem der Einbindung der nicht-

indigenen Bevölkerung Charaguas gelöst werden, welche also ihre eigenen

»Zonen« erhielt. Eine zweite Antwort lag in der Verankerung der »Versamm-

lung« als zentrales politisches Entscheidungsorgan. Im Verhältnis dazu

sollten der gemeinsame Vorsteher sowie die Vorsteher der Zonen lediglich

ausführende Funktionen erfüllen. Bei diesem Entschluss standen den in-

digenen Abgeordneten der Autonomieversammlung sowohl Tendenzen zur

Herausbildung politischer Hierarchien in den eigenen interkommunalen

Organisationen (Capitanías Grandes) vor Augen als auch die zentralistische

staatliche Verwaltung. Deren rigide Unterscheidung zwischen »öffentlichen

Institutionen« mit und »Zivilgesellschaft« ohne Regierungsgewalt sollte

durch ein eigenes, gemeinschaftlicher und partizipativer angelegtes Prinzip

durchbrochen werden (vgl. 6.4).

Wie im Hinblick darauf allerdings gleichfalls gezeigt werden konnte, ist

Vorsicht bei verbreiteten Perspektiven geboten, welche solche Maßnahmen

auf etwas unkritischeWeise als Institutionalisierung oder Formalisierung be-

reits bestehender »präkolonialer« und basisdemokratisch verfasster Institu-

tionen interpretieren (z.B. Morell i Torra 2013: 101; Tockman/Cameron/Plata

2015: 46 u. 56; s. dazu 6.6). So fungierten z.B. unter den Ava-Guaraní in erster

Linie Dorfversammlungen als Orte der sozialen Kontrolle von Vorstehern.Die

seit der Mitte der 1980er Jahre mit der tatkräftigen Unterstützung einer loka-

len NGO einberufenen regionalen Versammlungen kamen derartigen Aufga-

ben hingegen noch kaum nach. So versammelten sie sich nur unregelmäßig

und vor allem zur Wahl neuer Vorsteher. Zudem wurden sie in diesem Kon-

text von informellen Wahlkampagnen und partikularen Interessengruppen

beeinflusst (vgl. 5.2 u. 6.4).

Was bedeuten derartige Befunde für die Ausübung indigener Autonomie

auf Basis der Versammlung? Bereits betont wurde, dass gemeinsame Ver-

sammlungen innerhalb politisch fragmentierter Bevölkerungsgruppen auch

angesichts dort vermeintlich weitgehend ungebrochen wirkender »traditio-

neller« (oder »präkolonialer)« Prinzipien als Bestandteile politischer Zentrali-

sierungsprozesse betrachtet und untersucht werden sollten (vgl. 6.6).Wichti-

ge Fragen schließen sich hier an, so z.B. nach dortmöglicherweise wirksamen

Formen der Reproduktion oder auch Vertiefung bereits bestehender sozialer

Ungleichheiten. Ferner auch danach, ob derartige Versammlungen tatsäch-

lich effektive Kontrollfunktionen gegenüber den Vorstehern ausüben werden

und sie sich als zentrale Orte politischer Entscheidungen zu konstituieren

vermögen. Die Untersuchung solcher Aspekte würde sicherlich weiteren Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Indigene Autonomie in Lateinamerika

schluss über die bedeutsame Frage geben, inwieweit die imRegierungssystem

dieses und weiterer Autonomiegebiete Boliviens angelegten indigenen Prin-

zipien dazu beitragen können, alternative und gemeinschaftlichere Formen

des Regierens hervorzubringen.

7.3 Indigene Autonomie und Dekolonialisierung

Nach diesen stärker auf Transformationen und Anpassungen indigener Prak-

tiken bezogenen Erwägungen ist abschließend noch einmal auf das Verhält-

nis indigener Autonomierechte zu Staaten und nationalen Regierungen zu-

rückzukommen. Besondere Aufmerksamkeit hat dieses Verhältnis in der jün-

geren Zeit unter dem Aspekt des Extraktivismus erfahren. So besteht, wie

bereits in der Einleitung ausgeführt wurde, in zahlreichen lateinamerikani-

schen Staaten gegenwärtig eine ausgeprägte Konfliktkonstellation zwischen

der Anerkennung indigener Rechte und dem Interesse der Regierungen an

der Ausbeutung von Bodenschätzen, der Konstruktion von Infrastruktur und

der Ausweitung der Agrar- und Siedlungsgrenzen (vgl. 1.2 u. 3.1).8

Derartige Politiken haben, wie Penelope Anthias hervorhebt, nicht nur zu

neuen Konflikten geführt, sondern sie haben eigentlich auch erneut die »um-

kämpfte Territorialität des postkolonialen Nationalstaates offengelegt« (An-

thias 2018: 149). Indigene Kämpfe um Selbstbestimmung sollten in diesem

Kontext allerdings nicht auf eine reine Verteidigung von Territorien redu-

ziert werden. Stattdessen plädiert Anthias dafür, auch indigene Perspektiven

auf den Extraktivismus zu untersuchen. Wie sie am Fall Boliviens beobach-

tet, konnten indigene Gruppen z.B. Verhandlungen mit Ölgesellschaften in

einigen Fällen dazu nutzen, Rechte auf Land und Rohstoffe in einem Maße

geltend zu machen, welches ihnen vom Staat bzw. der Regierung bis dahin

verweigert worden war. Daran anschließend kommt Anthias zur folgenden

Schlussfolgerung: »Rather than simply agents of territorial conflict, resources

are conduits for deeper struggles over territory, sovereignty, and citizenship.

8 Die Ökonomien zahlreicher Länder (z.B. Venezuela, Ecuador, Mexiko, Bolivien und Pe-

ru) beruhen wesentlich auf der Förderung von Erdöl und/oder Erdgas. Auf der Suche

nach neuen Lagerstätten dringen Unternehmen und Staaten in die letzten weitge-

hend unberührten Regenwaldregionen vor, wo sich Erdöl-, Erdgas- sowie auchminera-

lische Lagerstätten häufig innerhalb indigener Siedlungsgebiete befinden (vgl. Feldt

2004:100; siehe Miranda 2008 für Bolivien; Urteaga-Crovetto 2012 für Peru).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 279

Resources raise the stakes, expose the limits, and shift the terms of postcolonial

recognition.« (Ebd.; Hervorh. i.Org.)

Im Verhältnis dazu sind in Lateinamerika in den zurückliegenden Jahren

tatsächlich stark unterschiedliche Tendenzen ersichtlich geworden.Während

in verschiedenen Fällen bereits erkämpfte indigene Rechte wieder geschwächt

oder gar gänzlich eliminiert wurden, konnten indigene Gruppen sie in an-

deren Fällen dazu nutzen, die eigene politische und sozioökonomische Lage

auf zuvor kaum vorstellbare Weise zu verbessern. Ein drastisches Beispiel für

die Verschlechterung der rechtlichen Situation indigener Gruppen ist Peru.

Dort erkannte die Verfassung von 1993 zwar den »plurikulturellen« Charakter

des Staates und den Rechtspluralismus an, schaffte dabei aber zugleich die

noch zuvor bestehenden Garantien der Unveräußerlichkeit, Unverletzlichkeit

und Unpfändbarkeit indigenen Gemeindelandes ab (vgl. Yrigoyen 2011: 143).9

Anders stellt sich die Situation in Bolivien dar, wo zunächst die Agrarreform-

gesetzgebung von 1996 die Implementierung kollektiver indigener Landrech-

te (Tierras Comunitarias de Orígen, TCO) ermöglichte (siehe dazu 2.2). Knapp

eineinhalb Jahrzehnte später sollte dann die neue Verfassung (2009) die er-

forderlichen rechtlichen Grundlagen für die indigene Territorialautonomie

schaffen, was seitdem zur Konstitution erster indigener Autonomiegebiete

geführt hat.

Zwar halten diese Gebiete keine Eigentumsrechte an den dort lagernden

nicht-erneuerbaren Rohstoffen. Jedoch bedeutet dies nicht, dass die dort an-

sässigen indigenen Bevölkerungsgruppen über keine Möglichkeiten verfügen

würden, die lokale Entwicklung gemäß eigenen Bedürfnissen und kulturellen

Parametern zu gestalten. So vollzog z.B. die Guaraní-Bevölkerung Charagu-

as durch den Autonomieprozess den Schritt von einer noch in der zweiten

Hälfte des 20. Jahrhunderts aus der Sicht nationaler und regionaler Eliten in

jederlei Hinsicht bedeutungslosen Gesellschaft zur politisch dominanten Be-

völkerungsgruppe in diesem Gebiet von ca. 74.000 Quadratkilometern (vgl.

4.2). Zudemmachten die an der indigenen Autonomieversammlung beteilig-

ten indigenen Abgeordneten deutlich, dass sie die Ausübung der Autonomie

9 In der Folge ermöglichte dies einer großen Zahl transnationaler Bergbauunternehmen

die Ansiedlung in indigenen Gebieten, was dort zu Enteignungen führte. Hinzu kom-

men weitere Faktoren wie die gewaltsame Unterdrückung und Kriminalisierung indi-

gener Proteste, der Fortbestand lokaler Machstrukturen, Drogenhandel und paramili-

tärische Aktivitäten (vgl. Yrigoyen 2011: 143).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Indigene Autonomie in Lateinamerika

trotz der damit verbundenen Restriktionen (z.B. eben die fehlenden Eigen-

tumsrechte an nicht-erneuerbaren Rohstoffen) als einen sinnvollen Weg an-

sahen, um ihr Schicksal auch weiterhin noch stärker in die eigenen Hände zu

nehmen. So wurde die Einrichtung einer offiziellen indigenen Autonomie-

regierung als vorläufiger Höhepunkt einer Entwicklung angesehen, wie sie

in den 1980er Jahren mit der Gründung eigener interkommunaler Organisa-

tionen eingesetzt hatte, dann in den 1990er Jahren durch die Anerkennung

kollektiver Landrechte fortgesetzt worden war und zum Ende jener Dekade

schließlich in die Partizipation Indigener an der kommunalen Verwaltung ge-

mündet hatte (vgl. 4.2.2).

Die »indigene Autonomie«, so die verbreitete Überzeugung, würde

eine Grundlage dafür bilden, um bereits vorhandene Handlungsspielräu-

me auszuweiten und zu vertiefen, z.B. um der nationalen Regierung in

Verhandlungen um den Rohstoffabbau innerhalb des Autonomiegebietes

gegenüberzutreten. Weniger würde es in diesem Rahmen aber um eine ka-

tegorische Zurückweisung extraktivistischer Aktivitäten gehen, sondern um

Fragen vonMitbestimmung, Entschädigung und Gewinnbeteiligung.10 Diese

Haltung der Guaraní gegenüber der Nutzung des Gegebenen, um dadurch

auf die Zukunft hin ausgerichtete Zugewinne an Handlungsmöglichkeiten zu

erreichen, wurde auch von ihnen selbst häufig als »pragmatisch« bezeichnet.

Während »Autonomie« also einerseits neue Wege zur Auseinandersetzung

und Verhandlung mit externen Akteuren wie z.B. jenen aus der Rohstoffwirt-

schaft eröffnen kann, ist damit andererseits aber auch die wichtige Frage

danach aufgeworfen, welche Entwicklungswege von derartigen Formen des

indigenen Engagements im Rohstoffabbau ermöglicht und welche Wege

dadurch möglicherweise auch unsichtbar gemacht oder gar versperrt werden

(vgl. Anthias 2018: 149).

Im Anschluss an diese Befunde zur Perspektive der Guaraní auf Auto-

nomierechte als einen weiteren entscheidenden Schritt auf dem Weg hin zu

10 In den letzten Jahren haben verschiedene Studien darauf aufmerksam gemacht, dass

indigenen Gruppen keine grundlegende Ablehnung extraktivistischer Aktivitäten (ne-

benRohstoffabbau sind damit auch infrastrukturelleMaßnahmenwie der Straßenbau

gemeint) zugeschrieben werden sollte (z.B. McNeish 2013; 2018). So verfolgen indige-

ne Gruppen mit der Ausübung von Autonomierechten in der Regel eben ganz wesent-

lich auch das Ziel, die allgemeinen Lebensumstände der lokalen Bevölkerung z.B. im

Hinblick auf Gesundheit, Infrastruktur und Bildung zu verbessern. Dies erfordert aber

finanzielleMittel, welche nicht in ausreichendemMaße aus einer subsistenzorientier-

ten Ökonomie heraus generiert werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 281

größerer Selbstbestimmung ist gewiss auch an einen Einwand des bekannten

Soziologen Boaventura de Sousa Santos zu denken. Dieser hat darauf hinge-

wiesen, dass die Anerkennung des indigenen Gewohnheitsrechts als ein Indi-

kator für die Frage betrachtet werden sollte, wie sich konkrete Umsetzungs-

prozesse von Autonomie zu dem damit verbundenen »Anspruch der Dekolo-

nialisierung« (Santos 2012b: 13) verhalten.11 Ähnliche Überlegungen sind von

weiteren Autoren angestellt worden. So erachten z.B.René Kuppe, James Ana-

ya und Bartolomé Clavero die Anerkennung indigener Normen und Praktiken

als eine wichtige Triebkraft, um das Verhältnis zwischen »indigenen Völkern«

und Staaten bzw. Regierungen in Richtung jener Vorstellung einer auf Part-

nerschaft und Augenhöhe beruhenden Beziehung zu transformieren, welche

einen Kerngedanken des indigenen Selbstbestimmungsrechts bilde. Zum an-

deren sehen sie deren Geltung auch als eine zentrale Voraussetzung an, um

eine Ausübung indigener Autonomie zuzulassen, welche eine Kontrolle der

eigenen Angelegenheiten auf Basis eigener Normen und Praktiken sowie ei-

ne eigenständige Anpassung an den sozialenWandel erlaube (vgl. Kuppe 2011:

9; siehe Anaya 2004: 48-51; Clavero 2009: 10).

Im Verhältnis dazu ist der Fall Boliviens von besonders großem Interesse.

Dort tragen Verfassung und Gesetzgebung die Aufgabe, das eigene Rechtssys-

tem als Teil der Selbstregierung zu etablieren und seine Struktur und Funk-

tionsweise darzulegen, explizit an indigene Bevölkerungsgruppen heran. Be-

sonders drei darauf bezogene Probleme konnten während der Feldforschung

in Charagua beobachtet werden.

Zunächst wurde deutlich, dass innerhalb der indigenen Bevölkerung ein

hoher Bedarf an einer stärkeren Kooperation zwischen indigenen Institutio-

nen und dem nationalen Rechtssystem bestand, welcher dem ethnisierenden

Zugang des Gesetzgebers zur »indigenen Justiz« zuwiderlief. Relevante Er-

gebnisse der Untersuchung bestehen demgegenüber darin, dass die Anerken-

nung des indigenen Gewohnheitsrechts auch über Bolivien hinaus nicht als

ein auf die Schaffung abgetrennter ethnischer Gerichtsbarkeiten abzielender

Prozess konzipiert werden sollte. Zu fragen wäre vielmehr, wie im Rahmen

11 Die weitere Bedeutung einer solchen Fragestellung besteht, wie Boaventura de Sousa

Santos ausführt, in der Einsicht, dass »Recht und Justiz privilegierte Fenster bilden, um

die Widersprüche, Ambivalenzen, Rhythmen, Vor- und Rückschritte sozialer Transfor-

mationsprozesse und gerade jener, welche sich als Träger neuer politischer Projekte

darstellen […], zu analysieren.« (Santos 2012b: 12)

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Indigene Autonomie in Lateinamerika

der Anerkennung Kooperations- und Koordinationsmechanismen zwischen

den Gerichtsbarkeiten geschaffen und vertieft werden könnten.

Zweitens ließ es der drastische Kompetenzverlust, welchen die indige-

ne Gerichtsbarkeit durch die Gesetzgebung erfahren hatte, aus Sicht der Ab-

geordneten der indigenen Autonomieversammlung bald als höchst zweifel-

haft erscheinen, dass ihr überhaupt eine wesentliche Bedeutung für die Be-

arbeitung der internen Belange des indigenen Autonomiegebietes zukom-

men würde. So war die Herausforderung, ein indigenes Rechtssystem für das

Autonomiegebiet darzustellen bzw. sich darüber zu verständigen, besonders

auch dadurch erschwert, dass die indigene Gerichtsbarkeit gemäß Gesetz-

gebung auf möglichst eng definierte und durch zahlreiche Ausnahmerege-

lungen weiter reduzierte Zuständigkeitsbereiche beschränkt bleibt. Gegen-

über der Betonung von »freier Selbstbestimmung« und der »Gleichrangigkeit

der Gerichtsbarkeiten« in Verfassung und Gesetzgebung wird der boliviani-

sche Rechtspluralismus tatsächlich durch ein ausgeprägtes Unterordnungs-

verhältnis charakterisiert.

Drittens machte der Fall Charaguas erneut deutlich, dass die »indigene

Gerichtsbarkeit« von den meisten der in die Umsetzung indigener Rechte in-

volvierten nicht-indigenen Akteure in erster Linie als eine schwer handhab-

bare, weil mit dem Problem möglicher Menschenrechtsverletzungen belas-

tete Thematik betrachtet wird. Während dem Thema Gerichtsbarkeit daher

auch in Charagua wenig Raum gegeben wurde, führte die dort zumindest

auf kleinere Gruppen und Räume begrenzte Debatte doch vor Augen, dass

innerhalb indigener Bevölkerungsgruppen differenzierte Perspektiven über

Defizite eigener Rechtspraktiken und von allgemeinen Menschenrechten ge-

bildete Schranken möglich sind.

Sicherlich ist hierbei über den Bereich der Gerichtsbarkeit hinaus eben-

falls an die mögliche Reproduktion sozialer Ungleichheiten bei der Ausübung

von Autonomie, z.B. im Rahmen politischer Entscheidungsprozesse, zu den-

ken.Obgleich indigene Praktiken in vielen Fällen als »stärker direkt-demokra-

tisch bzw. partizipativ und kommunitär« (Ernst 2011: 62) beschrieben werden

können, handelt es sich dabei doch um keine natürlichen und von sozialem

Wandel unabhängigen Eigenschaften des indigenen Gewohnheitsrechts. Wie

Wolfgang Gabbert betont, besteht daher zumindest eine wichtige Frage, wel-

che sich auch indigene Gruppen bei der Ausübung ihrer Autonomie stellen

müssen, darin, ob die von ihnen geschaffenen politischen Strukturen und

Verfahren fundamentalen demokratischen Standards entsprechen (vgl. Gab-

bert 2011: 285).

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Indigene Autonomie: Zusammenfassung und Forschungsperspektiven 283

Die Antworten, die indigene Gruppen auf derartige Herausforderungen

finden, werden von entscheidender Bedeutung dafür sein, ob sie auch un-

ter Bedingungen starker staatlicher Kontrolle Wege in jene Richtung einzu-

schlagen vermögen, welche die Präambel des Autonomiestatutes von Chara-

gua (Asamblea Autonómica 2014) in Aussicht stellt: »Machen wir uns auf den

Weg hin zu einer inklusiven, partizipativen und befreienden Autonomie für

alle..!!!«

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457986-008 - am 14.02.2026, 14:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457986-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

