Johannes Bennke

Media oblivionis:
Eine Epistemologie
des Vergessens nach Levinas

Vergessen ist schlecht beleumundet. Es gilt zu erinnern, nicht, zu verges-
sen. Und doch soll hier ein mediales und dsthetisches Denken im Zentrum
stehen, das seinen Ausgang vom Vergessen nimmt. Dies scheint vielleicht
paradox und fiir manche provokant, wo es doch evident scheint, dass gera-
de Massenmedien wie Fotografien, Film und Radio das Privileg fiir sich in
Anspruch nehmen koénnen, an langst vergangene Zeiten zu erinnern. Was
wire die Historiographie ohne Archive, die Vergessenes in Latenz halten
und so fiir die Nachwelt erst in Erinnerung rufen?! Und warum sollte das
Vergessen gerade hier und jetzt eine zentrale Rolle spielen, wo doch die
deutsche Erinnerungskultur eng an die Ereignisse der Shoah gebunden
ist und auch gegen Widersténde verteidigt wird und zu verteidigen ist?
Dass zu dieser historiographischen Evidenzkraft der Medien und einer
auf Erinnerung gepolten sozialen Wirklichkeit auch medientheoretische
Uberlegungen dazu fiihren, dass aktives Vergessen geradezu als unméglich
gedacht wird, tragt zum negativen Bild des Vergessens bei.

Im Vergleich zu ,Oblivionalkulturen’, also Medienkulturen des Ver-
gessens, gibt es sehr viel mehr Forschung zu Memorialkulturen.? Aktives
Vergessen taucht hier erinnerungspolitisch als Vernichtung des Anderen
auf. Insbesondere das Tilgen von Namen gilt dabei besondere Aufmerk-
samkeit: Erweist sich etwa jemand im biblischen Kontext fiir die Reich-
tiimer, die er angesammelt hat, als undankbar gegeniiber Gott, wird jener
mit Vergessen bestraft: ,Dann er ist vergeblich auf die Welt kommen, und
gehet hin zur Finsternuf}, und sein Nam wird durch Vergessenheit ausge-
tilget werden.“® Der Undankbare wird durch den exkommunizierenden Akt

1 Aleida Assmann: »sSpeichern oder erinnern? Das kulturelle Ged4chtnis zwischen
Archiv und Kanong, in: Moritz Cséky, Peter Stachel (Hg.): Speicher des Geddchtnisses.
Bibliotheken, Museen, Archive 2: Die Erfindung des Ursprungs - Die Systematisierung
der Zeit, Wien 2001, S. 15-29.

2 Rainer Kampling: ,Memorialkulturen (,Ged4chtnis und Erinnerung®) in: Christina
von Braun, Micha Brumlig (Hg.): Handbuch jiidische Studien, Kéln u.a. 2018, S. 211-226.
Jan Assmann: Das kulturelle Geddchinis. Schrift, Evinnerung und politische Identitit
in frithen Hochkulturen, Miinchen 1992. Frances Yates: The Art of Memory, London, New
York 1966.

3 Biblia Sacra Vulgata, Koh,6,4., online unter: https://www.bibelwissenschaft.
de/online-bibeln/biblia-sacra-vulgata/lesen-im-bibeltext/bibel/text/lesen/stel-
le/21/60001/69999/ch/72c8ec9deT45fa05ech11c674b61b7c1/ (letzter Zugriff 25.10.2023).

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Johannes Bennke

der Namensloschung aus der Gemeinde der sich erinnernden Glaubensge-
meinschaft ausgeschlossen. Auch die sidkulare Biirgergemeinschaft kennt
dquivalente Formen der Ausgrenzung: das Loschen von Erinnerungen oder
die Streichung des Namens aus dem kulturellen Gedachtnis. In der Schrift-
kultur bezeichnet eine solche damnatio memoriae das zumeist ,politisch
motivierte AusmeiB3eln der Namen von bedeutenden Personlichkeiten, um
das Andenken an sie zu schédigen bzw. aus der Welt zu schaffen“* Es ist
eine feindlich gesinnte Intention, die sich nicht direkt gegen die Person
und deren physische Integritit richtet, sondern gegen eine Gedéchtnis-
kultur, die sich ihrer erinnert. Die Formen des Vergessens konnen hierbei
sehr verschiedentlich ausfallen. Angestrebt ist dann die Neuordnung des
kanonischen Erinnerns durch Léschung von Inschriften, Archiven und die
Zerstorung anderer Speichermedien wie Filme oder Festplatten, sowie die
Beseitigung all jener Reste, die Hinweise auf friihere Existenzen und Taten
geben, und zwar idealerweise so, ohne dabei Spuren zu hinterlassen. So als
ob das, was war, niemals existiert habe.

Ahnlich verhilt es sich mit ikonoklastischen Zerstérungen von Kunst-
werken, Denkmilern, Gotteshdusern oder ganzen Siedlungen.® Auch hier
zielt deren Zerstorung beispielsweise auf die Tilgung kultureller Anders-
artigkeit und ihrer Erinnerung, um den eigenen Herrschaftsanspruch auch
auf die Geschichte auszudehnen. Im Extremfall geht diese Art revisionis-
tischen Erzdhlens mit einer Weltsicht einher, die mit dem absoluten An-
spruch der totalen und umfassenden Deutungshoheit iiber Vergangenes
(und Kiinftiges) auftritt. Harald Weinrich sieht in diesem Zusammenhang
den eigentlichen Skandal der Shoah im versuchten Memorizid an den
Juden.® Genau diese Gefahr und Intention eines absoluten Vergessens hob
jiingst in einer leidenschaftlich vorgetragenen Rede vor dem US-Repréi-
sentantenhaus ein Mitglied des Ausschusses fiir auswértige Angelegenhei-
ten hervor, als er darauf aufmerksam gemacht hat, dass Vélkermord iiber
das Toten von Menschen hinausgeht:

[...] genocide denial is the last act of a genocide. First, you obliterate a
people, then you seek to obliterate their memory, and finally you seek
to obliterate the memory of the obliteration.”

4 Carina Kiihne-Wespi, Klaus Oschema, Joachim Friedrich Quack: »Zerstérung von
Geschriebenem. Fiir eine Phidnomenologie des Beschiddigens und Vernichtensg, in: dies.
(Hg.): Zerstorung von Geschriebenem. Historische und transkulturelle Perspektiven,
Berlin 2019, S. 26, online unter https://www.degruyter.com/doi/10.1515/9783110629040-
001 (letzter Zugriff 18.12.2023).

5  Fiir eine Kategorisierung verschiedener ikonoklastischer Gesten in Bezug auf die
Intention der Bilderstiirmer vgl. Bruno Latour: Iconoclash. Gibt es eine Welt jenseits des
Bilderkrieges?, Berlin 2002.

6 Harald Weinrich: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen 2005, S. 232.

7  Congressman Brad Sherman, Senior Member of the House Foreign Affairs
Committee and Member of the Congressional Armenia Caucus in einer Rede vor

der Abstimmung zur Anerkennung des Volkermords an den Armeniern: ,Sherman

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

Ein aktives Vergessen greift in dieser destruierenden Form also nicht
nur rdumlich und physisch aus, sondern auch imaginir und tritt damit
an die Grenze der Vermittelbarkeit. Etwas wird dann sukzessive erst
durch Zensur mit einem Sprech- und Zeigeverbot belegt, dann durch
neue Sprachkonventionen umgedeutet, schlieBlich - so die Hoffnung der
Revisionisten - unvorstellbar und damit unerinnerbar. Daher insistieren
jene, die solcher Geschichtsklitterung und Leugnung entgegentreten, auf
moglichst umfassende Zeugenaussagen, AuBerungen in den (sozialen) Me-
dien und der forensischen Spurensicherung um schlieflich eine juristische
Anerkennung von Unrecht und Genoziden zu erwirken und den Ereignis-
sen andere (auch #sthetische) Formen der Erinnerung entgegenzustellen.?

Wahrend solch juristischen Auseinandersetzungen zentral fiir den
Erinnerungsprozess sind, wird die Frage gerade im transgenerationalen
Gedichtnisprozess immer wichtiger, welche Bedeutungen das Vergessen
fiir den Erinnerungsprozess selbst spielt. Gibt es eine Art des Vergessens,
die fiir das Erinnern an Unrecht und Leid wesentlich ist? Und was fiir For-
men des Vergessens sind wesentlich fiir das Erinnern etwa von Genozi-
den des 20. Jahrhunderts, angesichts der mit dem Generationenwechsel
einhergehenden kontinuierlichen Entfernung von den Opfern und den
Uberlebenden? Wie funktioniert eine Ethik des Vergessens mit und durch
Medien und in kiinstlerischen Praktiken, die eine Erinnerungskultur nicht
nur pflegen, sondern auch voranbringen? Wie also kann das Erinnern eine
bestimmte Art des Vergessens einschlieBen?

ARS OBLIVIONALIS UND AUSLEGUNG

Umberto Eco hat aus logischen Griinden dafiir argumentiert, dass es in-
nerhalb der Semiotik keine Negation und damit keine ars oblivionalis, eine
Kunst des Vergessens, geben kann. Er argumentiert mit einem Sonderfall
der Semiotik, der Negation. Ohne Zweifel kann ein Zeichen ein anderes Zei-
chen negieren - etwa durch Zensur. Kann ein Zeichen sich aber selbst ne-
gieren? Negationen bediirfen eines Zeichens, das seinerseits etwas anzeigt,
auch wenn es etwas durehstreieht oder durch andere N3g#tiOnsfOrm3n
zu t*Ig3n versucht. Umberto Eco hat dieses Problem des Vergessens durch

Heralds House Recognition of the Armenian Genocide®, https://www.youtube.com/
watch?v=15Mq5zLfyyo, 2’57 hochgeladen am 29.10.2019 (letzter Zugriff 18.12.2023). Vgl.
Sarah D. Wire, ,House overwhelmingly approves resolution recognizing Armenian geno-
cide®, online unter: https://www.latimes.com/politics/story/2019-10-29/house-approves-
resolution-recognizing-armenian-genocide (letzter Zugriff 18.12.2023).

8  Jevhen Sacharov: »Darum miissen wir siegen. Einen anderen Ausweg gibt es fiir uns
nichts, Interview mit Anton Petscherskyj. https://www.memorial.de/index.php/8187-da-
rum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht (letzter Zugriff
25.10.2023).

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

305


https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht
https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht
https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht
https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht

306

Johannes Bennke

Zeichen in dem Essay ,An Ars Oblivionalis? Forget It!“® diskutiert: Kann
man Vergessen zeichentheoretisch begriinden und operationalisieren?
Und ldsst sich daraus eine Kunst des Vergessens ableiten?

Es wird schnell einsichtig, warum Techniken des Vergessens nicht so
einfach sind: Folgt man dem Rat einer alten mnemotechnischen Schrift, so
solle man, das, was man vergessen mochte, verbinden mit dem imaginéren
Bild eines ,monstrous bleeding image in the third room on the right in an
enormous palace.“" Dieses Horrorbild soll eine Erinnerung substituieren,
durch den Horror bannen und somit vergessen machen. Eco zeigt, dass
das Vergessen in den Kategorien der Erinnerung raumlich, bildlich und
substituierend gedacht wird. Gerade aber durch eine solche Vorstellung
scheint es viel wahrscheinlicher, dass dasjenige erinnert wird, was eigent-
lich vergessen werden sollte. Das Ersatzbild wird zum Zeichen fiir eine Er-
innerung. Wird beispielsweise eine Rose negiert (,Es gibt keine Rose!“?),
erscheint sie sogleich vor dem inneren Auge. Die ars memorativa, die
kunsthistorisch weitaus umfangreicher erforscht ist, hat die dul3erst ela-
borierten Strategien vor allem mittelalterlicher Ikonographien herausge-
arbeitet, die dem Erinnern dienten. Und Eco schildert dabei jene Gefahr,
dass vor lauter Erinnerungsbildern und -techniken Verwirrung oder Ver-
gessen einschreiten.

Das Paradox besteht darin, dass Ausléschungen von Erinnerung im-
mer Spuren hinterlassen. Jeder Versuch, etwas nicht zu zeigen, bedarf
eines anderen Zeichens. So wird indirekt dasjenige bewahrt, was vernich-
tet werden soll.* Eco argumentiert, dass jedes Zeichen eine ,mentale Ant-
wort“® evoziere, was es fiir einen Ausdruck unmaglich mache, seinen ei-
genen Inhalt verschwinden zu lassen. Mit jedem Zeichen werde also etwas
evoziert, was mehr zeigt, als das Zeichen beinhaltet.* Ecos Argument baut
hier auf einem Verstédndnis von der Materialitit des Zeichens auf, das dem
Jndizienparadigma“? verpflichtet ist und das Zeichen als den Index einer

9  Umberto Eco: »An Ars Oblivionalis? Forget Itl, in: Modern Language Association
103 (3), Mai 1988, S. 254-261.

10  Eco schlieBt zu Beginn physische Ursachen der Vergesslichkeit aus (etwa Trunken-
heit, Drogen oder Gehirnschiidigungen). Ebd., S. 254.

11 Ebd.

12 Ebd, S. 258.

13 Joan Gibbons: Contemporary Art and Memory: Images of Recollection and Remem-
brance, London, u.a. 2007. Blake Smith: sThe Visual Memoir Project: Searching For An Art
of Memory, in: Marilyn Zurmuehlen Working Papers in Art Education 7 (1), 2015. Online
unter: https://ir.uiowa.edu/mzwp/vol2015/iss1/7/ (letzter Zugriff 18.12.2023).

14 Eco formuliert dies etwas formelhaft: ,If object x has been in some way imagined

to be in contact with object y, or if object x presents any sort of homology with object y,
every time object x is evoked, object y will be as well“ Eco: »An Ars Oblivionalis? Forget
Itl¢, a.a.0., S. 254.

15 Ebd, S.259.

16 Ebd.

17 Sybille Kriimer: -immanenz und Transzendenz der Spur: Uber das epistemologische
Doppelleben der Spure, in: dies. (Hg.), Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und
Wissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 155-181.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

Spur versteht, wobei die Spur einen Uberschuss oder Exzess der Materiali-
tét anzeigt. Das semiotische Zeichen ist demnach durch eine prisentische
Positivitit charakterisiert und kann sich nicht selbst ausléschen. Es kann
nicht nicht zeigen. Aus dieser Perspektive ist die Semiotik also wenig ge-
eignet, um Negativitdt und Vergessen zu denken.

Eco spricht jedoch von Méglichkeiten einer eingeschrinkten Form
des Vergessens, ndmlich in Form der Verwirrung von Erinnerungen durch
Addition, Multiplikation oder Uberlagerung. Das heiBt, nicht Verfahren
der Subtraktion konnen Vergessen einleiten, sondern Verfahren der Ad-
dition.”® Genau auf diese Strategie eines Addierens zielt die Analyse eines
Kunstwerkes, das der Kunsthistoriker Thomas Stubblefield gegen Ecos Ab-
lehnung einer ars oblivionalis als Argument anfiihrt. Stubblefield macht
in seiner Analyse eines Gemaildes, das auf ein anderes Gemailde Bezug
nimmt, deutlich, dass Loschung nicht durch Wegnahme und damit durch
eine Form von Negativitit erreicht wird, sondern durch eine Addition von
Prisenz.' Stubblefield fiihrt dieses Paradox von Erinnern durch Verges-
sen auf zwei Ursachen des semiotischen Systems zuriick. Erstens wird
das Erinnerte in eine ,rhetorische Kettenlogik” gelegt, von denen es sich
nicht befreien kann und zweitens héngt Erinnerung von Zeichen ab, die ein
positives Verhiltnis zu ihrer Bedeutung haben und daher dem Vergessen
widerstehen.? Sprache, Bilder und andere Techniken der Erinnerungen
haben also die Eigenschaft, durch die Présenz ihrer Zeichenhaftigkeit zu
erinnern und damit anwesend zu machen, was nicht (mehr) existent ist. Es
ist demnach zwar unmdglich durch Zeichen zu vergessen, sehr wohl aber
moglich mit Zeichen neue Bedeutungen zu generieren.

Eco wire also entgegenzuhalten, dass es beim Vergessen nicht um
Negativitét geht, die der Positivitit entgegenzustellen wire, sondern um
ein Spiel mit Zeichen, die der stindigen Umdeutung ausgesetzt sind. Bei
einer ars oblivionalis geht es also nicht um Selbstausloschungen wie Eco
es ausbuchstabiert, sondern um kommentierende Uberlagerungen und Re-
kontextualisierungen von Zitaten. Renate Lachmann hat solche additiven
Verfahren der Akkumulation als De- und Resemiotisierung bezeichnet.?
Ein solches Verstindnis der Semiotik folgt im Gegensatz zu dem von Eco

18  Vgl. Eco: »An Ars Oblivionalis? Forget Itl, a.a.0., S. 259.

19 Thomas Stubblefield: »Ars Oblivionalis: Umberto Eco and Erasureg, in: James Elkins,
Kristi McGuire, Maureen Burns, Alicia Chester, Joel Kuennen (Hg.): Theorizing Visual
Studies. Writing Thrvough the Discipline, New York 2012, S. 82 f. Stubblefield analysiert
das Verhiltnis von Thomas Gainsboroughs M. and Mrs. Andrews (1748-1750) und Yinka
Shonibares Mr. and Mrs. Andrews Without Their Heads (1998) und macht darin auf
Mechanismen kultureller Dominanz aufmerksam, sowie auf die Schattenseite eines
imperialen Geschichtsnarrativs mit seinen Dualismen von primitiv/zivilisiert, schwarz/
weil3 etc.

20 Ebd, S. 81

21 Renate Lachmann: »Die Unloschbarkeit der Zeichen. Das semiotische Ungliick des
Mnemonisten, in: Anselm Haverkamp, in: dies. (Hg.): Geddchtniskunst. Raum - Bild -
Schrift. Studien zur Mnemnotechnik, Frankfurt a. M. 1991, S. 121-141, insbes. S. 112f.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

307


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Johannes Bennke

angefiihrten Argument einem semiotischen Relationalismus. Hier ist das
Zeichen Teil einer Matrix und interagiert mit anderen Zeichen, und zwar
so, dass allein die Relationen eine Rolle spielen und es nicht mehr um das
Zeichen, sondern um eine logisch-rationale Struktur, den Prozess und die
Auslegung geht. Eine ars oblivionalis in diesem interpretatorischen Sinne
nimmt daher nichts weg, sondern fiigt etwas hinzu. Im Hinblick auf eine
Kunst des Vergessens geht es also nicht um eine pragmatische Negierung
von Realitét, sondern um neue Relationen, ,Strategien der Kanalisierung
des semiotischen Exzesses?? und Neuinterpretationen.?* Ahnlich wie
Stubblefield argumentiert auch Harald Weinrich in Bezug auf eine Kunst
des Vergessens in Literatur und Philosophie. Am Ende seiner Studie pli-
diert er fiir den Oblivionismus in der Wissenschaft, wo der 6konomische
Umgang mit dem Gedéichtnis vor allem darin bestehe, bestehende Para-
digmen zu iiberwinden, dem Wissen also nicht mekr, sondern anderes
beizustellen, altes Wissen also zu iiberschreiben und dadurch nichtig zu
machen.? Eine solche Auffassung des Vergessens steht dem Palimpsest
entgegen, das im Auskratzen, Abschaben und Uberschreiben von Ge-
schriebenem die Machtgeste einer Hierarchisierung von Leitdiskursen
und damit eine Delegitimierung und Entwertung impliziert. Das Verges-
sen wiére also nicht zwischen Negativitit und Positivitédt anzusiedeln, son-
dern zwischen konkurrierenden und konfligierenden Interpretationen in
der Exegese. Nicht das Erinnern wére dann das Antonym zum Vergessen,
sondern die Bedeutungsstiftung durch Auslegung. Genauer zu bestimmen
ware dann, um was fiir ein Vergessen es sich jeweils handelt. Was soll ver-
gessen werden? Mit welchen Mitteln und zu welchem Zweck?

VERGESSEN NACH LEVINAS

Um eine bessere Perspektive auf das Vergessen zu bekommen, moch-
te ich die Position von Emmanuel Levinas ins Spiel bringen. Im Rahmen
seiner nicht-normativen Ethik des Anderen fiihrt Levinas den Begriff des
désintéressement ein, was iiblicherweise mit ,Selbstlosigkeit, ,Uneigen-
niitzigkeit’ aber auch mit ,Nicht-Intentionalitét’ oder ,Interesselosigkeit’
iibersetzt wird und Levinas selbst in einem Gespriach im Deutschen als

22 Ebd.

23 Im Gegensatz zum pragmatisch-realistischen Ansatz des Zeichens bei Eco, argu-
mentiert Lachmann mit einem logisch-rationalen Ansatz des Zeichens. Auch wenn beide
Ansitze sich nicht zur Deckung bringen lassen, gibt es Beriihrungspunkte dort, wo Eco
die unendliche Interpretation zwar nicht ausschlieB3t, sehr wohl aber absurde Interpre-
tationen delegitimiert. Beide Ansétze {iberschneiden sich also dort, wo es nicht um die
Bestitigung von Interpretationen geht, sondern um die ,Falsifikation von MiBdeutungen®.
Eco zitiert nach Dieter Mersch: Umberto Eco zur Einfiihrung, Hamburg 1993, S. 161. Vgl.
auch zur Systematisierung von Zeichenmodellen: Dieter Mersch: sEinleitung. Klassifika-
tion und Systematik der Zeichens, in: ders.: Zeichen tiber Zeichen, Miinchen 1998, S. 9-36.
24  Weinrich: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, a.a.0., S. 269.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

»Sich-vom-Sein-Entziehen“? bezeichnet. Das Wesentliche an diesem pas-
siven Modus der Intentionalitit ist die Umkehr eines Vermdégens in Un-
vermogen, von Handeln in Handlungsunterbrechung oder Auslassung. Es
beschreibt jene Umkehr der Intentionalitét in eine

vor-urspriingliche Sprache - auf die Verantwortlichkeit des Einen fiir
den Anderen - auf die Stellvertretung des Einen fiir den Anderen und
die Bedingung (oder Unbedingung) der Geiselschaft, die auf diese Wei-
se sich abzeichnet? %

Darin artikuliert sich eine Abkehr vom Sein, mit der sich Levinas entschie-
den von der Phanomenologie Martin Heideggers abgrenzt. Diese Abkehr
macht Levinas beispielsweise in einem kurzen Text iiber den Maler Jean
Atlan unmissverstidndlich deutlich, der 1986 in einem Kunstkatalog er-
schien. Fiir Levinas ist das kiinstlerische Engagement

eine der privilegierten Weisen fiir den Menschen, in die anmaf3ende
Selbstgefilligkeit des Seins einzudringen, das sich bereits als Erfiil-
lung versteht, und dessen schwere Schichten und gleichmiitige Grau-
samkeit vollig zu erschiittern.?

In dieser Abkehr von der ,Selbstgefilligkeit des Seins” vollzieht Levinas
eine Konversion der ontologischen Hierarchie von Sein und Seiendem und
fithrt das désintéressement als Figur ein, die die Ablosung vom Sein und
die Hinwendung zum Seienden markiert.

Dass dies mehr ist als blof3 ein methodischer Taschenspielertrick der
Phinomenologie, wird sogleich deutlich mit Bezug auf das ,Semelfaktive®,
einem Begriff, den Levinas Vladimir Jankélévitch entlehnt.?® Das Semel-
faktive ist dem Lateinischen ,semelfactivus“ entlehnt, das wiederum auf
das Lateinische ,semel” zuriickgeht und ,einmalig” bedeutet. Gemeinsam
mit dem Suffix ,factivus®, das eine nominalisierte Form des Partizip Per-
fekt Passivs von facere fiir ,tun, machen” ist, bezeichnet ,semelfactivus”
also die Tatsache, dass einmal etwas gemacht wurde oder stattgefunden
hat. Semelfaktivitdt bezeichnet also den faktischen Charakter einer kon-
tingenten Tatsache, und damit etwas, was kiinstlich hergestellt wurde, eine

25 Emmanuel Levinas: sIntention, Ereignis und der Andere. Gespréich zwischen
Emmanuel Levinas und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in Paris, in:
ders.: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 2005, S. 141.

26 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg,
Miinchen #2011, S. 30.

27 Emmanuel Levinas: sJean Atlan und die Spannung der Kunsts, in diesem Band, S. 57.
Auch Francoise Armengaud zitiert diese Stelle in ihrem Interview mit Levinas, vgl.
Emmanuel Levinas: Die Obliteration. Gesprich mit Francoise Avmengaud tiber das Werk
wvon Sacha Sosno, iibers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Ziirich 2019, S. 32.

28 Ebd, S. 36.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

309


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Johannes Bennke

Konstruierheit.?® Es ist das Einmalige im zeitlichen wie faktischen Sinne.
Was einmal statt gefunden hat, gewinnt Tatsachenstatus.

An verschiedenen Stellen seines Werkes greift Levinas die Semel-
faktivitdt auf und wendet es existenziell. Er bezieht es entweder auf die
Einmaligkeit Israels®® oder auf die Verantwortung eines jeden Einzelnen
(,die ,semelfaktive’ Einzigkeit jener Seele“®). In diesen Passagen bezeich-
net die Semelfaktivitit die existenzielle Dimension eines jeden Menschen.
Es ist die ,Einmaligkeit eines einzigen Exemplars” in seiner jeweiligen
Situiertheit, Kontingenz, Verantwortlichkeit und ,Unmdéglichkeit, sich zu
entziehen und sich ersetzen zu lassen, Unméglichkeit, in der gerade die
Rekurrenz des ic/ sich ausbildet.“®? Levinas zielt hier auf eine existenziell-
zeitliche Dimension ab, die nicht auf einmalige Tatsachen Bezug nimmt,
sondern auf die Einmaligkeit von ,Jemandem!“* Es geht sowohl um die
Einzigartigkeit des Ichs als auch um dessen Einmaligkeit im Sinne seiner
Endlichkeit. Beim Semelfaktiven handelt es sich dann nicht nur um die in-
dividuelle Sterblichkeit, sondern auch um nicht wiederholbare Ereignisse
zwischen Menschen wie ein Blinzeln, ein fliichtiges Sehen, ein Tétscheln
und Stottern (clignoter, entrevoir, tapoter et tousser).* Diese Unumkehr-
barkeit der Zeit im Semelfaktiven, hatte Jankélévitch urspriinglich auch
als ,unfasslich und verkennbar“® charakterisiert. Fiir Levinas besteht
nun die Rechtfertigung der Kunst darin, die in der zwischenmenschlichen
Beziehung waltenden Dynamiken anzuzeigen und die Einmaligkeit von
Jemandem festzuhalten.

Halt man sich die methodische Umkehr von der Intentionalitdt zum
désintéressement vor Augen, sowie die Semelfaktivitit, dann geht es hier
um zwei Arten des Vergessens, die ich auf die Formel eines Vergessens des
Sichs und eines Vergessens des Anderen bringen mochte. Diese zwei Seiten
des Vergessens, die in unterschiedliche Richtungen (sens) und Bedeutun-
gen (sens) weisen, bringt Levinas an mehreren Stellen seines Werkes zum
Ausdruck. So geht es beim Vergessen des Sichs darum, sich vom Sein zu

29 Vgl. Vladimir Jankélévitch: Das Ich-weil3-nicht-was und das Beinahe-Nichts, Wien
2010, insbes. S. 143, 249. Levinas hat dieses Konzept an mehreren Stellen aufgegriffen:
Emmanuel Levinas: sDer Andere, die Utopie und die Gerechtigkeits, in: ders.: Zwischen-
Uns. Versuche iiber das Denken an den Anderen, Miinchen 1995, S. 272. Vgl. darin auch:
»Von der Einzigkeitc, ebd., S. 229-238.

30 ,Semelfacticité” wird i.d.R. mit Einmaligkeit oder Einzigkeit ins Deutsche iibersetzt.
Vgl. Emmanuel Levinas: Die Stunde der Nationen. Talmudlektiiven, Miinchen 1994, S. 77.
31 Levinas: sDer Andere, die Utopie und die Gerechtigkeit, a.a.0., S. 272.

32 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 135.

33 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 44.

34 Dies sind Verben, die Frédéric Torterat mit Rolf Kailuweit erwdhnt. Vgl. Frédéric
Torterat: »Semelfactivité« in: Jean-Marie Grassin (Hg.): Dictionnaire International des
Termes Littéraires, Paris 2009, S. 3. Torterat fiihrt zahlreiche Verweise auf Etymologie,
Linguistik, Philosophie und Literaturkritik auf, online unter: https://halshs.archives-ou-
vertes.fr/halshs-01099558/document, (letzter Zugriff 07.01.2021).

35 Jankélévitch: Das Ich-weiB3-nicht-was und das Beinahe-Nichts, a.a.0., insbes. S. 250.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

16sen, und das ,Ich auf seine vorrangige und vergessene Zweitrangigkeit“3®
zu verweisen, sowie eine Zugangsweise zu den Dingen zu finden, die ,eine
ganze Landschaft von Horizonten, die vergessen worden sind“*" aufzeigen,
deren Sinn aber erst ,hinter’ ihren Erscheinungen aufgewiesen werden
konnen.

Worauf ein solches Vergessen gerichtet ist, wird dort besonders deut-
lich, wo Levinas vom Gesagten und Sagen (Le dit et le dire) schreibt. ,Die
Identitéit der Seienden verweist zuriick auf ein Sagen, das [...] jedoch so
sehr im Gesagten aufgeht, daB3 es darin in Vergessenheit gerit [..).* An
mehreren Stellen seines Werkes macht Levinas auf die Notwendigkeit auf-
merksam, das Sagen spurhaft im Gesagten erscheinen zu lassen, um den
Anderen nicht im symbolischen Spiel des Gesagten verschwinden zu las-
sen. Zu Vergessen ist in diesem Sinne also alles, was das Semelfaktive der
Existenz zu tilgen droht, was Sinn einzig auf das Gesagte reduziert und
eine Egologie einsetzt, die sich der Vernunft beméchtigt, um individuelle
Interessen durchzusetzen. Ein Vergessen des Sich fiihrt in diesem Sinne
zu einem Sagen im Gesagten, zu Spuren des Anderen in der Washeit und
zu neuen Formen der Bedeutung im Dienste des Anderen. Levinas macht
mit einem solchen Vergessen auf eine ethische, existenzielle und zeitliche
Dimension aufmerksam, die darauf zielt, all das vergessen zu machen, was
die Dynamik der zwischenmenschlichen Beziehung und die Erinnerung an
eine einmalige Existenz tilgt.

Das Vergessen des Anderven hingegen bezeichnet die Gefahr, das
Seiende fiir bare Miinze zu nehmen und das ,Vor-Urspriingliche, in dem
sich die Bedeutung artikuliert“®, zu vergessen. Wenn sich das Sagen im
Gesagten erschopft, droht ,[d]ie anfinglich schrankenlose, unbegrenzte
Verantwortung, die diese Sorge um Gerechtigkeit fiir sich selbst und um
Philosophie [allererst] rechtfertigt“* in Vergessenheit zu geraten. Wih-
rend also das Vergessen des Anderen im Sinne von Levinas ,negativ‘ konno-
tiert ist, handelt es sich beim Vergessen des Sichs um eine ,positive’ Form
des Vergessens. Letztere artikuliert sich als Mischform eines pragmati-
schen und logisch-rationalen Zeichensystems, von dem oben bei Eco und
Lachmann bereits die Rede war. Es geht darin um eine Doppelfunktion des
Zeichens zwischen Immanenz und Transzendenz und zwischen der Not-
wendigkeit des Gesagten und dem Sagen.

36 Emmanuel Levinas: sVom BewuBtsein zur Wachheitc, in: ders.: Wenn Gott ins Denken
einfallt. Diskurse iiber Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, Miinchen 2004, S. 69.
37 Emmanuel Levinas: »Fragen und Antwortenc, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
fallt. Diskurse tiber Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, Miinchen ‘2004, S. 110.

38 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 93.

39 Ebd., S.192, FN 18 [Kursivierung i.0.].

40 Ebd, S. 285.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

311


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312

Johannes Bennke
OBLITERATION ALS DIFFERENZFIGUR

Doch wie ldsst sich das, was sich hier analytisch trennen lésst, in den kon-
kreten Formen des Vergessens erkennen? An dieser Stelle mochte ich die
,Obliteration® ins Spiel bringen. Levinas hat sich lediglich in einem kurzen
Kunstgespréich mit der franzosischen Philosophin Francoise Armengaud
zur Obliterationskunst von Sacha Sosno geduBert. Darin bringt er die Ob-
literation mit einer Ideengeschichte, anderen Konzepten und Kunstprakti-
ken in Verbindung.*

Gemal ihrer etymologischen Bedeutung ist die Obliteration iiber-
all dort wirksam, wo etwas geloscht, getilgt, iiberschrieben oder verges-
sen gemacht wird. Obliteration geht auf das Lateinische ,oblitterare” oder
yobliterare“ zuriick und bedeutet ,iiberstreichen, ausloschen, was in der
Nominalform auch auf das Gedichtnis bezogen wird, und ,das Vergessen*
bezeichnet.*? In den bisher dominierenden Lesarten bleibt die Obliteration
dabei wesentlich an das Medium der Sprache gebunden und wird im Engli-
schen mit einer Negationsfigur der Zerstérung und absoluten Vernichtung
assoziiert bis hin zur genozidalen Ausléschung und atomaren Vernichtung
im globalen MafB3stab. Im Franzdsischen verweist die Obliteration auf den
Vorgang der Entwertung etwa in der Philatelie und in Ticketsystemen, wo
sie die Tilgung von Wertig- und Giiltigkeiten im Vorgang des Stempelns von
Briefmarken und die Verifizierung und Validierung von Fahrkarten, Tickets
oder Pidssen meint.

Der Kiinstler Sacha Sosno hatte seine Obliterationskunst zu Beginn der
siebziger Jahre an der Kunst der Ecole der Nice und den Nouveau Réalistes
orientiert, die sich vor allem dadurch auszeichneten, dass sie sich in einer
Art Archiologie des Gegenwirtigen den Alltagsgegenstinden zuwandten
und etwa Uberbleibsel der Konsumgesellschaft und andere Restbestéinde
der Gesellschaft auf Flohmérkten und Schrottplitzen zum Ausgangspunkt
ihrer Kunst machten. Sosno allerdings richtete seinen Fokus auf die ,Ge-
schichtsreste. Im Grunde mache ich Abfallbehilter der Kunstgeschichte.“*
Mit seiner Kunst greift Sosno Reprisentationen der Kunstgeschichte und
Bilder des kulturellen Gedéchtnisses auf und obliteriert diese mit geome-
trischen Figuren, die die Imagination der Betrachter:innen herausfordern
sollten (Abb. 1-4 im Beitrag von Francoise Armengaud, S. 61, 67).
Déborah Laks macht in einem Aufsatz darauf aufmerksam, dass eines der

41 So weist Levinas auf die Semelfaktivitit, die Unvollendetheit, die Maske, die Ka-
rikatur, Idole und Pleonasmen und das Fantastische in der Literatur als Elemente und
mogliche Ausdrucksformen der Obliteration hin. Diese Beispiele sind jedoch nicht zu
verallgemeinern, sondern Ausdruck einer Asthetik bei Gogol und in der Kunst von Sacha
Sosno. Levinas: Die Obliteration, a.a.O.

42 Dudenredaktion (Hg.): Das groBe Fremdwdorterbuch, Mannheim, Leipzig, Wien,
Ziirich 2007, Eintrag: ,obliterans, S. 950.

43 Sosno zitiert in France Delville: Sosno: traversée en forme de fugue, Nice 2002, S. 92
[eigene Ubersetzung, Anm. d. V.].

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

literarischen und philosophischen Vorbilder der Nouveau Réalistes Charles
Baudelaires und Walter Benjamins Figur des ,chiffonniers’ gewesen sein
konnte: der in der Stadt flanierende Lumpensammler, der die kleinen, lie-
gen gelassenen Dinge des alltdglichen Lebens aufliest, sie sich aneignet
und gemif3 Benjamin so in die Lage kommt, sie utopisch umzuwenden.*
Ahnlich wie die Kiinstler:innen, die in den StraBen von Nizza, auf Schrott-
plitzen, am Strand oder Museum Dinge oder Impressionen einsammelten,
nahm Sosno Bezug auf Bilder des kulturellen Gedéchtnisses und versuchte
darin, ein sozialutopisches Moment freizulegen.

Als Konzept zeigt die Obliteration jedoch ein Problem der Methode an.
Denn wenn der Zugang und die Bestimmung der Obliteration diese selbst zu
einem gewissen Teil obliteriert und damit durchstreicht, so sagen die Be-
stimmungen der Obliteration mehr iiber die Theorien aus, als iiber die Ob-
literation selbst.*® Gemif3 der Theoriemode der 1970er Jahre orientierte sich
die Theorie der Obliteration vornehmlich an der Semiotik und Ideologiekritik
der Massenmedien. In ihrer Monographie Lart d'oblitération hatte Frangoise
Armengaud versucht, die Obliteration iiber eine geometrische Methode (m0s
geometricus) zu bestimmen.* Doch die darin formulierten Axiome werden
von Postulaten gestiitzt, die von jenen zuerst abgeleitet worden sind, was
dazu fiihrt, dass es keine Moglichkeit gibt, die Axiome zu priifen. Tatséchlich
hat Armengaud sich in ihrem jiingsten Text von diesem Ansatz entfernt und
die Obliteration in acht Aspekten als ,Kunst der Zuriickweisung® (a7z du 7e-
fus) beschrieben.* Sie geht dabei von der etymologischen Bedeutung aus und
verweist auf das ,ob’ als eine ,Idee des Hindernisses” und auf littera’ als den
Buchstaben. Die Obliteration bezeichnet in diesem Sinne das Uberschreiben,
Durchstreichen oder Ausradieren von Text. Dariiber hinaus - und das zeigt
die Kunst von Sacha Sosno - macht die Obliteration auf eine im Erscheinen
wirkende Kaschierung aufmerksam, die Sosno explizit gemacht und auf die
Formel ,cacher pour mieux montrer* gebracht hat. In ihrem zweiten von acht
Aspekten der Zuriickweisung bezeichnet Armengaud die Obliteration als
LZuriickweisung des Vergessens® ** Damit meint sie die ,Abnutzungserschei-
nungen des Seins“ und die ,Zuriickweisung des gewohnheitsméBigen, faden,
blasierten, abgestumpften Erinnerungszustands” sowie die ,Zuriickweisung
der Eindeutigkeit des Sinns“ und eine ,Arbeit am kulturellen Gedéchtnis® *

44 Déborah Laks: sNouveau Réalisme in its ,Longue Durée’ From the Nineteenth-Cen-
tury Chiffonier to the Remembrance of the Second World Warc, in: Catherine Dossin (Hg.):
France and the Visual Avts since 1945. Remapping European Postwar and Contemporary
Art, New York et al. 2019, S. 125.

45 Vgl. Johannes Bennke: Obliteration. Fiir eine partikulare Medienphilosophie nach
Emmanuel Levinas, Bielefeld: 2023, insbes. Kapitel 1.3, S. 72-104.

46  Francoise Armengaud: Lart de l'oblitération. Essais et entretiens sur l'ccuvre des
Sacha Sosno, Paris 2000.

47  Vgl. Francoise Armengaud: sSacha Sosno und die Obliteration: Eine Kunst der Zu-
riickweisung?, in diesem Band, S. 59-69.

48 Ebd, S. 62.

49 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

313


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

Johannes Bennke

In dieser Serie an Zuriickweisungen artikuliert sich eine negative Wider-
standsfigur, die sich gegen die Sedimentierungen gegenwirtiger Wissensfor-
men richtet. Als Negationsfigur weist die Obliteration damit dasjenige zuriick,
was auf dem Sein beharrt und Eindeutigkeit fiir sich beansprucht. Was also
droht, vergessen zu werden, ist eine Art Beunruhigung von Sinn und Existenz.
Es geht dann bei einer solcher Art der Widerstindigkeit in der ,umkdmpften
Gegenwart“*® um eine Interpretationsarbeit am kulturellen Gedéchtnis.

Um besser zu verstehen, warum hier diese Interpretationsarbeit not-
wendig ,negativ’ iiber das Vergessen (und nicht ,positiv* iiber das Erinnern)
diskutiert wird, ist es hilfreich, einen Blick auf die Kunst- und Bilderskep-
sis von Levinas zu werfen. Es geht hier ndmlich nicht um eine grundlegende
Ablehnung der Kunst im Allgemeinen und des Bildes im Besonderen, son-
dern um eine Abgrenzung von dem, was Levinas unter dem Schénen subsu-
miert.* Wenn Levinas von einem Misstrauen gegeniiber der Kunst spricht,
dann deswegen, weil sie dazu tendiert die ,Vollkommenheit des Schénen“5?
zu feiern, und zu einem Schweigen fiihrt, das die ,Welt des Leids und des
Bosen“® vergessen macht. In dieser Hinsicht ist die Mona Lisa fiir Levinas
unmoralisch. Die Obliteration hingegen bezeichnet eine Asthetik,

die die Leichtfertigkeiten oder die unbeschwerte Sorglosigkeit des
Schonen anprangert und an die Abnutzungen des Seins erinnert, an die
,Ausbesserungen’, von denen es bedeckt ist, und an die sichtbaren oder
verborgenen Streichungen, in seinem Beharren zu sein, zu [er]schei-
nen und sich zu zeigen. %

Wenn die Widersténdigkeit der Obliteration sich gegen das Schone rich-
tet und auf der Semelfaktivitidt beharrt, dann geht es bei der Interesselo-
sigkeit um ein Vergessen des Kunstschonen und um ein Erinnern an den
Anderen und eine Hinwendung zum zwischenmenschlichen Drama. Daher
sieht Levinas auch in der ,Unvollendetheit” (inachevement) und nicht im
Vollkommenen und Schénen eine Grundkategorie der modernen Kunst.*
Wenn Levinas also davon spricht, dass einer ,,der Anfinge der Kunst [darin
liegt], das Wirkliche in seinem Bild zu denken - in seiner Erinnerung - und

50 Oliver Marchart: sUmkdmpfte Gegenwart. Der ,Zivilisationsbruch Auschwitz‘ zwi-
schen Singularitét, Partikularitit, Universalitdt und der Globalisierung der Erinnerungs,
in: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch und Geddchtniskultur. Das 20. Jahrhundert
in der Evinnerung des beginnenden 21. Jahrhunderts, Innsbruck 2003, S. 36-65.

51 Vgl. das Vorwort von Catherine Chalier zu David Gritz: Levinas face au beau, Paris,
Tel-Aviv 2004, in diesem Band, S. 71-93.

52 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 33.

53 Ebd, S.42.

54 Ebd,S.35.

55 Emmanuel Lévinas: sMichel Leiris - Die Transzendenz der Worterg, in: ders., Eigen-
namen. Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, Miinchen
1988, S. 88.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

so vielleicht in seiner Vergangenheit“%, dann geht es ihm um eine Ablosung
vom Sein durch Bilder und damit um eine Bewegung gegen den Astheti-
zismus.¥ Die ethische Dimension der Obliteration besteht fiir Levinas also
darin, mit der Tragheit und Starrheit des Seins zu brechen, dem Schénen
abzusagen und stattdessen durch improvisierte Ausbesserungen an die
Einmaligkeit zu erinnern, um so eine Beziehung zum Anderen herzustellen.

Daher ist fiir Levinas auch die Orientierung am Bilderverbot wichtig.
In dem fiir die gesamte Debatte seines Verhéltnisses zu den Kiinsten maf3-
geblichen Text Die Wirklichkeit und ihr Schatten von 1948 gibt er einen
Hinweis auf das Bilderverbot (,Das Bilderverbot ist wahrhaft das hochste
Gebot des Monotheismus [...]“®). Levinas geht es beim Bilderverbot nicht
um die Zuriickweisung bildnerischer Werke.

Im Bilderverbot wird nur das ausschlieBliche Privileg in Frage gestellt,
das die abendlandische Kultur dem Bewuftsein und der Wissenschaft
verliehen haben soll, die es in sich tragt und die, als SelbstbewuBtsein,
allerletzte Weisheit und absolutes Denken zu sein erhofft.*

Im Bilderverbot geht es also nicht um ein Idolatrieverbot, sondern in der
erkenntniskritischen Wendung, die Levinas vollzieht, um Geltungskritik
an der ,Vorherrschaft der Reprisentation“ und der Rationalitiit.5® Wenn
Levinas also die Unvollendetheit in der Kunst affirmiert und den Astheti-
zismus abwehrt, dann geht es darin auch um eine Ideologiekritik am Gel-
tungsanspruch der Vernunftherrschaft.®

Diese Kritik hat Auswirkung auf die Erkenntnistheorie und auf die
Methode und Konzepte von Levinas. Wenn Levinas also die Obliteration
mit dem désintéressement in Verbindung bringt, so bedient er sich eines
erkenntnistheoretischen Ansatzes, der sich gegen Semiotik, Ontologie und
der Intentionalitdtsanalyse in der Phinomenologie richtet. Die Obliteration
richtet sich zwar &hnlich wie in der Intentionalititsanalyse auf ein Objekt,
aber nicht in der Art, um es zu erschlieBen, sondern in der Art, darin ei-
nen Widerstand einzufiihren oder sichtbar zu machen. So richtet sich die
Obliteration gegen Formalismen, Vollkommenheit und Schonheit. Des Wei-
teren erhélt sie durch Levinas eine ethische, existenzielle und zeitliche Di-
mension, die vor allem darauf zielt, all das Vergessen zu machen, was der

56 Ebd., S. 34.

57  Vgl. den Beitrag von Richard A. Cohen sLevinas iiber Kunst und Asthetizismusc in
diesem Band, S. 95-139.

58 Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: Emmanuel Alloa (Hg.):
Bildtheorien aus Frankveich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 81.

59 Emmanuel Levinas: »Bilderverbot und Menschenrechte, in: ders.: Verletzlichkeit
und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische, Berlin, Ziirich 2007, S. 118.
60 Vgl ebd,, S.115.

61 Johannes Bennke: »Das Bilderverbot in der Asthetik von Emmanuel Levinass, in:
Beniamino Fortis (Hg.): Bild und Idol: Perspektiven aus Philosophie und jiidischem Den-
ken, Berlin 2022, S. 157-183.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.

315


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316

Johannes Bennke

Erinnerung an eine einmalige Existenz im Wege steht. Wenn also ,die Kunst
den Dingen ein Gesicht gibt®, und die Obliteration wiederum ein ,wesent-
liches Konzept [bildet], um die Kunst zu verstehen®, > so geht es darin um
jene Formen von Ausléschungen, die es ermdglichen, eine Beziehung zum
Anderen herzustellen und das sichtbar zu machen, was im Zentrum der
Levinas’schen Ethik steht: das Antlitz (visage).

Die Obliteration ermdglicht damit eine zentrale Unterscheidung: das
Vergessen oder die Zerstérung um der Vernichtung oder des Erhalts des
Bestehenden willen und einem Vergessen und der Zerstérung um der Er-
neuerung willen. Diese beiden Negationen sorgen am Scheideweg fiir
Verwirrung. Um diesen Unterschied zu verdeutlichen, méchte ich auf die
Uberlegungen von Gilles Deleuze zum Trughild und der Umkehrung des
Platonismus Bezug nehmen. Nach Deleuze geht es nicht um das Verhiltnis
von Urbild und Abbild. Deleuze fiihrt den Platonismus auf eine Selektions-
logik und eine ,Dialektik der Rivalitit (amphisbetesis)“%® zuriick, bei der
es um die Unterscheidung von Idee, Abbild und dessen Trughbild gehe. Die
eigentliche Rivalitét bestehe nun im schwierigen Verhiltnis von Abbild und
Trugbild, wobei Deleuze das Trugbild genau deswegen affirmiert, weil es
,2um Einfiihrung der Subversion in diese Welt [geht], um ,Idoleddmmerung’.
Das Trugbild ist kein degradiertes Abbild, es birgt eine positive Macht, die
sowohl das Original wie das Abbild, das Modell wie die Reproduktion ver-
neint.“®* Es geht also nicht mehr wie im Platonismus darum, ,die guten von
den schlechten Abbildern®® zu unterscheiden, und die Trugbilder daran zu
hindern, dass sie sich in die Oberfliche der Abbilder einschleichen, sondern
um Trugbilder, die sich nicht mehr durch Ahnlichkeit auszeichnen.

Der Einfall des Trugbildes in die Welt des Bildes ist deswegen von solch
niederschmetternder Wucht, weil dadurch Hierarchien, Selektionen und
Verteilungen durchkreuzt und Ordnungssysteme durcheinandergebracht
werden. Das Deleuze’sche Idiom des Chaos und des Verriickt-Werdens, das
hier in die Simulation von Wirklichkeit einbricht, tritt somit in die Ndhe zur
Levinas’schen Zeittheorie der Diachronie. Fiir Levinas beschreibt die Dia-
chronie eine Zeit, die in die Kontinuitét einbricht.® Fiir Deleuze ist es die
Lewige Wiederkunft bzw. Wiederkehr“® von Nietzsche, die als Chaos in die

62 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 46.

63 Gilles Deleuze: sPlaton und das Trugbild, iibers. v. Bernhard Dieckmann, in: ders.,
Logik des Sinns, Frankfurt a.M. 1993, S. 312.

64 Ebd., S.320 [Kursivierung i.0.].

65 Ebd, S. 314.

66 ,Die radikale Diachronie der Zeit, die der Synchronisierung der Erinnerung und der
Antizipation, den Modi der Vergegenwértigung widersteht, ist Elan eines Denkens, das
nicht EinschlieBen eines Inhaltes ist, das denken fiir... ist, das sich nicht auf die Thema-
tisierung, nicht auf das zum Sein des Bewusstsein von... addquate Wissen beschrénkt.
Emmanuel Levinas: sBemerkungen iiber den Sinng, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
falilt,a.a.0., S. 219.

67 Vgl hierzu Karl Lowith: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen,
Hamburg: Meiner *1986, insbes. S. 161ff.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

Ordnung einbricht, die Reprisentation umkehrt und die Ikonen zerstort. %
In diesem Sinne handelt es sich bei der Umkehr des Platonismus um eine
Variante des jiidischen Bilderverbots, das hier nicht als Verbot visueller
Darstellungen firmiert, sondern als Ikonoklasmus, als ,Jdoleddmmerung* %
Nun, da die Ahnlichkeit als Kriterium fiir die Unterscheidung von Abbild
und Trugbild ausgedient hat, bedarf es eines anderen Kriteriums, dass die
Macht des Trugbildes von dem zu unterscheiden erlaubt, was einer bloBen
Manipulation aus Machtinteresse unterworfen ist. Deleuze fiihrt als Krite-
rium das Kiinstliche ein, das fiir die vorhandene Ordnung steht, und zwei
unterschiedliche Zerstorungsweisen:

Denn es besteht ein groBer Unterschied zwischen zerstoren, um die
vorhandene Ordnung der Représentationen, der Modelle und Kopien
zu bewahren und zu verewigen, und dem Zerstoren der Modelle und
Kopien, um das schopferische Chaos einzufiihren, das die Trugbilder
in Gang setzt und ein Phantasma aufkommen 146t - die unschuldigste
aller Zerstorungen, die Zerstérung des Platonismus.™

Es geht also um zwei Formen von Zerstérung: Zerstéren um des Erhal-
tes willen und Zerstoren um der Erneuerung willen. Mit dem Kiinstlichen
fiihrt Deleuze ein dhnliches Argument ein, wie Levinas mit dem Traum in
Die Wirklichkeit und ihr Schatten.™ Ob das, was als wirklich wahrgenom-
men wird, sich als Traum entpuppt, wird nur sichtbar durch ein Bild, das
einbricht, durch einen Ikonoklasmus, der den Traum zerplatzen lasst, das
Kiinstliche ausstellt und das Wirkliche in seiner Verschattung erhellt. Die
Obliteration unterscheidet sich insofern von der bloBen Zerstérung und
dem sinnlosen Leid, als sie dies nicht im Interesse jener Privilegien einer
wie auch immer gearteten Reprisentation von Macht tut, sondern um
sdivergente Serien als divergente“™ einzufiihren, das heif3t sie wiederholt
nicht das Bestehende, sondern erscheint als ,,das UnzeitgemaBe“™ zugun-
sten einer kiinftigen, sich ankiindigenden, aber erst noch kommenden Zeit.
Levinas hat dies in Totalitdt und Unendlichkeit als ,prophetische Eschato-
logie“™ und in einer seiner talmudischen Texte als ,messianische[n] Pro-
phetismus“™ bezeichnet.

68 Vgl. Deleuze: »Platon und das Trughilds, a.a.0., S. 323.

69 Ebd., S. 320.In diesem Sinne definiert Deleuze die Moderne gar durch die Macht des
Trugbildes.

70 Ebd, S. 324.

71 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 110.

72 Deleuze: sPlaton und das Trugbilds, a.a.0., S. 323.

73  Der Text von Deleuze ist durchsetzt von Anlehnungen an Nietzsche. Ebd., S. 324.
74 Emmanuel Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit: Versuch iiber die Exterioritdt,
Freiburg, Miinchen °2014, S. 21.

75 Emmanuel Levinas: »Messianische Textec, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch
iiber das Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 102.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

317


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318

Johannes Bennke

Die Obliteration ist nicht wegen ihrer Negation und Widerstindigkeit
ethisch, sondern ihre Stirke liegt in ihrer Funktion als Differenzfigur, die
eine zentrale Unterscheidung ermdglicht. Namlich die zwischen negativen
Formen des Vergessens, die der Vergangenheit und dem Selbst dienen
(Vergessen des Anderen), und affirmativen Formen des Vergessens, die der
Zukunft dienen (Vergessen des Sich). Es geht also um mediale und #stheti-
sche Praktiken auf der einen Seite, die dem ideologischen Erhalt einer be-
stehenden Weltanschauung, einer Macht oder Regierungsform dient und
sie stabilisiert, und jenen experimentellen Kréften auf der anderen Seite,
die destabilisierend wirken und dabei dem Apeiron zustreben. Die Oblite-
ration erlaubt damit die Differenzierung verschiedener Destruktionsten-
denzen. Auf der einen Seite haben wir es etwa mit Formen von Totalitét zu
tun (gewalttitige Aneignung, Idolatrie, Selbstobliteration, Tilgung des An-
deren und Heiligen), auf der anderen Seite mit Widerstandigkeiten gegen
diese gewalttitige Aneignung und mit medialen Praktiken, die das Unend-
liche einsetzen. Zu unterscheiden ist ein Vergessen, das dem bestehenden
Wissen, den Reprisentationen und Modellen dient, und einem Vergessen,
das eben dieses Wissen, diese Reprisentationen und Modelle in Frage
stellt und dasjenige zum Gegenstand des Vergessens macht, was das Ande-
re bedroht. Die Obliteration steht dann im battle ground der umkimpften
Gegenwart in den Diensten einer offenen Zukunft und nicht der Vergan-
genheit. Als Differenzfigur sind in ihr destruierende und generative Krifte
verwickelt, die eine auf die Zukunft gerichtete Idee hervorbringt. Dies er-
laubt es auch zwischen Asthetizismus und Asthetik zu unterscheiden.

Im Unterschied zum Palimpsest ist die Obliteration wesentlich zeit-
lich als Intervention mit offenem Zukunftsindex zu denken. Das Palimp-
sest ist als Schichtung auf den Manuskriptseiten - oder wahlweise auch
in der (urbanen) Kulturlandschaft™ - wesentlich rdumlich zu verstehen
und macht eine Hierarchie von Leitdiskursen auf. Zudem hat es werkhaf-
ten Charakter und ist vornehmlich am Leitmedium der Schrift orientiert
mit dem Ziel der Entzifferung. Als Differenzfigur weist die Obliteration
jedoch auf etwas Unabgeschlossenes und Prozesshaftes hin und hat (u.a.
durch den Verweis auf das Bilderverbot) ikonischen Charakter. Mit der
Obliteration als Differenzfigur ldsst sich ein organisierendes Prinzip in
die von Aleida Assmann aufgefiihrten Formen des Vergessens einfiihren.
Neben zahlreichen Varianten von Zeichenoperationen und Techniken des
Vergessens (Loschen, Zudecken, Verbergen, Schweigen, Uberschreiben,
Ignorieren, Neutralisieren, Leugnen und Verlieren) 7, unterscheidet sie wie

76  Vgl. Dominique Fliegler: Kulturlandschaft als Palimpsest. Begreifen disparater Ver-
gangenheiten, Dissertationsschrift, Weimar 2013. Andreas Huyssen: Present Pasts: Urban
Palimpsests and the Politics of Memory, Stanford 2003.

77 Vgl. Aleida Assmann: Formen des Vergessens, Gottingen 2016, S. 21-26.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

auch andere Autoren sieben Formen des Vergessens.™ Die Obliteration
bietet hier die Moglichkeit, die Varianten der gleichen Operation genauer
in ihrer destruierenden (,;negativen’) und generativen (,positiven’) Formen
des Vergessens zu bestimmen und die darin enthaltenen Unbestimmthei-
ten und Nicht-Intentionalitdten herauszuarbeiten.”™ Der tiefere Grund fiir
die negative Formulierung einer Erinnerungskultur durch das Vergessen
liegt darin, verschiedene Zerstérungstendenzen unterscheiden zu kénnen
und Vergessen auch als eine Widerstandsfigur besser in den Blick zu be-
kommen, die das kulturelle Geddchtnisses im Dienste am Anderen wieder
aktualisiert. Der zentrale dsthetische Beitrag der Obliteration besteht so-
mit darin, ein ethisches Entscheidungskriterium zu geben, sowohl fiir das
funktionale Gedachtnis, wie es Elena Esposito beschrieben hat, als auch
fiir einen Oblivionismus in den Wissenschaften, fiir den Harald Weinrich
pléadiert hat,®® um sedimentierte Wissensformen im Zeichen des Anderen
zu erschiittern.

MEDIA OBLIVIONIS UND IHRE ASTHETIK

Mediale Praktiken, die eine solche Unterscheidung machen, méchte ich
hier in Anlehnung an Umberto Eco vorschlagen als media oblivionalis bzw.
media oblivionis benennen.® Am Beispiel eines Filmbildes mochte ich zei-
den, wie das Bild als Zitat zum Gegenstand von Montagestrategien werden
kann, die es neu kontextualisieren. Es geht dabei um neue Konstellationen,
die auf das Imaginare einwirken. Diese Arbeit am Bild mit Bildern ist eines
der grundlegenden Prinzipien des Kinos.

Exemplarisch steht hierfiir ein Bild, das zur Ikone der Shoah gewor-
den ist. 1994 realisierte der Niederlinder Cherry Duyns einen Dokumen-
tarfilm {iber die Filmaufnahmen vom niederléndischen Lager Westerbrok,
zu denen der jiidische Kameramann Rudolf Breslauer von den Nazis ge-
zwungen wurde (Settela, gezicht van het verleden, NL, 1994). Dabei ist ein
Bild entstanden, das ein Madchen mit Kopftuch zeigt, das zwischen den
sich schlieBenden Tiiren eines Viehwaggons eingepfercht ist. Das vom Rest
des Films isolierte Einzelbild wurde in Schulbiichern aufgenommen und
galt bis in die 1990er Jahre als Darstellung fiir den Transport von Juden
in die Gaskammern von Auschwitz. Durch Hinzuziehung des gesamten

78  Vgl. Paul Connerton: »Seven Types of Forgettinge, in: Memory Studies 1 (1), Jan. 2008,
S.59-71.

79 Inwiefern dies die von Assmann genannten sieben Formen des Vergessens beriihrt
und iiberdacht werden miissen und Anschliisse an die Debatte um multidirektionale
Erinnerung erlaubt, miisste eigens diskutiert werden. Vgl. Michael Rothberg: Multidirek-
tionale Evinnerung. Holocaustgedenken im Zeitalter der Dekolonisierung, Berlin 2021.
80 Weinrich: Lethe, a.a.0., S. 232.

81 Vgl. Eco, »Ars oblivionalis¢, a.a.0. Das Lateinische ,oblivio’ fiir Vergessen bildet den
Genetiv ,,oblivionis“ Im Folgenden ist daher von media oblivionis die Rede.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.

319


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320

Johannes Bennke

Filmmaterials, forensische Spurensuche und Abgleich mit Transportlis-
ten fanden Historiker heraus, dass es sich bei dem Midchen keineswegs
um eine Jiidin handelt, sondern um eine niederldndische Sinti mit Namen
Settela Steinbach.

Der Filmhistoriker Thomas Elsaesser entlehnt den Titel seines Essays
der Aufschrift eines Warnschilds an franzésischen Bahniibergéngen: ,Un
train peut en cacher un autre.“ Elsaesser macht damit auf ein ikonisches
Prinzip aufmerksam, bei dem Bilder einander iiberlagern konnen, wihrend
man zugleich Gefahr l4uft, dies zu vergessen. Andererseits bedarf es die-
ser Technik, einer Art Doppelbelichtung, da das Einzelbild nicht einmal
ein Wahres, eine Vielzahl an sich gegenseitig kommentierenden Bildern,
Texten, Zeugenaussagen und anderen Materielien aber zumindest Unwah-
res sichtbar macht. Wie bei der ars oblivionalis sind es additive Verfahren,
die eine De- und Resemiotisierung des Bildes erlauben. Wenn Elsaesser
schreibt, dass ,ein Bild die Sicht auf ein anderes nehmen kann‘, und wir nur
»auf die darin verborgenen und geborgenen Geschichten und Identitdten
Acht geben“®? miissen, dann setzt er auf einen Optimismus forensischer
Spurensuche, die die Einsicht in Wahres und Unwahres erlaubt und sich
dem Indizienparadigma verdankt.

15 Jahre spiter reformuliert Elsaesser seine These in Anbetracht des
Films Respite (BRD, 2007) von Harun Farocki, der das gleiche Filmmaterial
anders kontextualisiert. Farocki setzt in seinem Film nicht am Indizienpa-
radigma an, sondern an der sehr viel grundlegenderen Frage, welche Blick-
regime in die Bild- und Filmaufnahmen hineinspielen. Elsaesser spricht
daher in Anbetracht der Tatsache, dass wir es hier mit Bildern zu tun ha-
ben, deren Bedeutung iiber das Indizienparadigma hinausgehen und bei
denen wir es mit der Frage des Nicht-Wissens und der Ignoranz der Bild-
produzenten zu tun haben, von einer ,Epistemologie des Vergessens® %

In dieser Form der Wiederholung (sowohl des Filmbildes als auch der
Filmkritik) wird eine Gratwanderung zwischen dem Unbekannten, Ignorier-
ten, den impliziten Blickregimen und einem Wissen erkennbar, das immer
wieder neue Facetten historischer Sachverhalte und ihrer Sichtbarmachung
sichtbar macht. Zwischen den ,unknown knowns®, den wissentlich ignorier-
ten Tatsachen, und den ,known knowns®, dem, was wir an Wissen erinnern
und akkumulieren konnen, gilt es zu vermitteln.® Indem Bilder durch Ein-

82 Thomas Elsaesser: »Un train peut en cacher un autre. Geschichte, Gedachtnis und
Medienéffentlichkeit, in: montage a/v 11 (1), 2002, S. 25.

83 'Thomas Elsaesser: sReturning to the Past its Own Future: Harun Faroki’s Respite,
in: Research in Film and History 1(2018), S. 9.

84 Elsaesser macht auch auf das ,unknown unknown“ aufmerksam, das ein Wissen
bezeichnet, das wir hidtten haben kénnen, wenn wir weder nicht gewusst hitten, was

wir wussten, noch ignoriert hitten, was wir wussten. Ebd., S. 8 f. Diese Formel wurde
populédr im Zusammenhang einer Aussage vom ehemaligen US Verteidigungsminister
Donald Rumsfeld, der 2002 bei einem NATO-Press-Briefing von einem Journalisten zu
den vermeintlichen Massenvernichtungswaffen im Irak befragt wurde. ,But there are also
unknown unknowns. There are things we don’t know we don’t know.“ Press Conference,

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

lassung in eine Bilderfolge andere Bilder kommentieren, entlarven sie zwar
in dieser neuen Konstellation Unwahrheiten und entfalten neue Bedeutun-
gen, viel wichtiger ist hier aber, dass diese Bildpraxis unendlich ist. Das Por-
trét von Sinti Settela Steinbach zeigt in der Art eines Mahnmals eine unab-
schlieBbare Bildpraxis und Bildhermeneutik. Die Bedeutung liegt also nicht
im Bild, sondern in einer sich unendlich neukonstellierenden Bildpraxis.

Dieser kurze Ausflug in das Archiv der Filmgeschichte verdeutlicht,
dass das Bild in stindig wechselnden Konstellationen fortwihrend neue
Bedeutungen generiert und dadurch auf ein Unbestimmtes verweist.® Es
verweist auch auf den Ursprung einer kulturwissenschaftlichen Methode
bei Aby Warburg, bei der durch Konstellationen und Montage eine Skep-
sis am Sichtbaren ,vor dem Bild“®® vorgefiihrt wird und das Einzelbild in
Konstellation mit anderen Bildern eine andere Bedeutung sichtbar macht.

Wenn bei Farocki das Bild als Medium neu konstelliert wird und
Elsaesser seine Kritik aktualisiert, dann schlieBt die media oblivionis iko-
nische Praktiken genauso ein, wie die (philosophische) Kunstkritik. Es geht
bei der media oblivionis also nicht primér um das aktive Ausléschen von
Gedéchtnisspeichern, sondern um einen ikonoklastischen Impuls, der sich
gegen etablierte Wissensformen richtet und als ein unendlicher Kommen-
tar zu verstehen ist. Im Zentrum der media oblivionis als einer ,Episte-
mologie des Asthetischen“s” nach Levinas steht also ein Nicht-Wissen und
Vergessen des Sich, das sich durch Formen der Obliteration zeigt. Die Obli-
teration hat dabei etwas Provokantes an sich und zwar im etymologischen
Sinne des Wortes: sie erhebt ihre Stimme und regt an, Bestehendes in Fra-
ge zu stellen. Gerade wegen ihres ikonischen und diachronen Grundzugs
steht die Obliteration der Ereignisphilosophie Jean-Francois Lyotards
naher als den subversiven Mandvern der Schrift in der Dekonstruktion. ®
Gerade in der auch generationeniibergreifenden Verkettung von Bildern,
wie das obige Beispiel gezeigt hat, kommt die ganze Kraft der Obliteration
zur Geltung, denn im Zwischenraum der Bilder steht ein Vergessen sowie
die Fortsetzung von Erinnerung und ihrer Erneuerung auf dem Spiel.

by US Secretary of Defence, Donald Rumsfeld, online unter: https://www.nato.int/docu/
speech/2002/s020606g.htm (letzter Zugriff 27.10.2023).

85 Ausgehend von diesen Uberlegungen lassen sich weitere Spuren der Einbindung des
Einzelbildes in eine Serie von Bildern in der Montagetheorie etwa bei Sergej Eisenstein
finden, in der Filmtheorie Walter Benjamins und im Zeit-Bild bei Gilles Deleuze.

86 Martin Treml, Sigrid Weigel: »Einleitungc, in: Aby Warburg: Werke in einem Band,
hrsg. v. Martin Treml, Sigrid Weigel, Perdita Ladwig, Berlin 2018, S. 13 [Kursivierung iiber-
nommen).

87 Dieter Mersch hatte die Epistemologien des Asthetischen ins Feld der #sthetischen
Forschung eingefiihrt, um hier ein eigenes Wissen und ein eigenes Denken au3erhalb der
Sprache auch in anderen Medien geltend zu machen. Die media oblivionis bildet in die-
sem Sinne eigene Epistemologien des Vergessens aus, die dsthetische Qualititen haben.
Vgl. Dieter Mersch: Epistemologien des Asthetischen, Berlin, Ziirich 2015.

88 Jens Kertscher, Dieter Mersch: sEinleitung, in: dies. (Hg.): Performativitit und
Praxis, Miinchen 2003, 7-15., S. 9.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

321


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Johannes Bennke

FAZIT: ZUR GEMEINSCHAFTSSTIFTENDEN FUNKTION
DER MEDIA OBLIVIONIS

Auf dem Vergessen zu insistieren, wihrend von Erinnerungskultur die
Rede ist, ermoglicht, eine Widerstands- und Differenzfigur in das kultu-
relle Gedédchtnis einzufiihren, dass in der Lage ist, dieses von Generation
zu Generation zu erneuern. In diesem Sinne ist die media oblivionis ein
transgenerationales Konzept fiir die Grundlegung von Kultur. Um dies
ein wenig anschaulicher zu machen, mochte ich an eine chassidische Er-
zdhlung erinnern, die von Gerschom Scholen iiberliefert ist, vielfach auf-
gegriffen wurde und vom Erinnern und Vergessen von Tradition handelt.
Jean-Luc Godard hat in der Er6ffnungsszene seines Films Hélas pour moi
diese jiidische Erzdhlung verdichtet:

Wenn der Vater meines Vaters meines Vaters etwas Schwieriges zu er-
ledigen hatte, ging er an eine bestimmte Stelle im Wald, ziindete ein
Feuer an, sprach seine Gebete - und alles geschah, wie er es sich vor-
genommen hatte. Wenn der Vater meines Vaters dasselbe zu tun hatte,
ging er an die Stelle im Wald und sagte: ,Wir konnen kein Feuer mehr
machen, aber wir kennen die Gebete’ - und alles ging nach seinem
Willen. Spéter sollte mein Vater jene Tat vollbringen. Auch er ging in
den Wald und sagte: ,Wir konnen kein Feuer mehr anziinden, und wir
kennen auch die Gebete nicht mehr; aber wir kennen den Ort im Wald,
und das muss geniigen‘ - und es geniigte. Als aber ich vor der Aufgabe
stand, blieb ich zu Hause und sagte: ,Wir wissen nicht, wie man Feuer
macht, wir konnen keine Gebete sprechen, wir kennen auch den Ort im
Wald nicht mehr. Aber wir konnen die Geschichte erzdhlen.®

Die Erzdhlung beschreibt nicht etwa den fortlaufenden Verfall einer gro-
Ben Tradition, bei der ,vom Mysterium schlieBlich nur noch die Geschich-
te iibrig bleibt.“®® Die Pointe dieser Geschichte besteht vielmehr darin,
dass trotz des Verlustes der magisch-mythischen Praktiken immer noch
von eben diesen Verlusten und Transitionen auch nach Generationen er-
zahlt werden kann, wodurch diese selbst zum Teil der Erinnerung werden.
Die urspriinglichen Praktiken und Erzéhlungen ,werden zwar sukzessive

89 Jean-Luc Godard: Hélas pour moi, FR, 1993. Der Anfang des Films ist zu sehen unter:
https://www.youtube.com/watch?v=fAZrJFmpRr8 (letzter Zugriff 04.07.2023).

90 Gershom Scholem: Die jiidische Mystik in ihven Hauptstrémungen, Frankfurt a.M.
2004, S. 384. Vgl. auch die verschiedenen Variationen des gleichen Motivs bei Elie Wiesel:
Célébrations hassidiques, Paris 1976, S. 173, Chantal Akerman: Histoires d’Amérique, USA,
1989, Exzerpt online unter: https://www.youtube.com/watch?v=BYHpM-0-iU4 (letzter
Zugriff 04.07.2023). Christoph Miinz kontextualisiert diese Geschichte fiir die jiidische
Tradition in »Wo war Gott in Auschwitz?« (2018), online unter: https://www.dig-bremen.
de/fileadmin/user_upload/Vortrag_Muenz_Bremen_2018.pdf (letzter Zugriff 04.07.2023),
S.10.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

durch andere ersetzt, ihre Wirkung aber bleibt die gleiche.** Erinnern und
Vergessen werden in dieser miindlichen Uberlieferung als eine Art wieder-
holende Differenz verstanden, die Identitit und Gemeinschaft stiftet.

Die Obliterationskunst verweist im Levinas’schen Sinne nicht nur auf
eine menschliche Existenz und ihrer Affirmation, sondern bezieht sich im
geschichtsphilosophischen Sinne auf das, was Walter Benjamin als ,schwa-
che messianische Kraft“*? bezeichnet hat. Es ginge dann nicht nur um Opera-
tionen wie Uberlagern, Uberdecken oder Uberschreibung® und andere Ap-
propriationen wie bei Sosno, und auch nicht nur um das ontologische Drama
wie bei Levinas, so wenig wie um die Unterscheidung von Negativitit und
Affirmativitét, sondern um deren Einbindung in ein Geschichts- und Zeitver-
stindnis im Hier und Jetzt, in der die Zukunft eine nicht prognostische aber
gemeinschaftsstiftende Funktion hat. Georges Didi-Huberman hat diese
schwache Hoffnung als die ,leuchtende Geste der Glithwiirmchen“beschrie-
ben. Diese lucciola sind der phdnomenologische Anteil einer Theorie des
Nachlebens, die ,weder radikale Vernichtung noch finale Erl6sung“®** kennt.
Wenn also Levinas davon spricht, dass die ,Obliteration [...] singen [muss]“%
und damit einen eigenen Rhythmus hat, dann liegt darin ein Unzerstorba-
res, woran Didi-Huberman mit diesem fragilen, pulsierenden Licht als Figur
eines Widerstands gegen einen apokalyptischen Pessimismus erinnert.

Eine solche Medieneschatologie, wie ich sie hier im Anschluss an die
media oblivionis skizzieren mochte, hdtte Konsequenzen fiir ein Denken
von Medienprozessen. Im Levinas’schen Sinne handelt es sich bei der
Eschatologie nicht um die ,duBersten oder letzten Dinge’ (& &oxata), ,die
Eschatologie [gehort] vielmehr zu den ersten Dingen, zu dem, womit seine
Philosophie insgesamt anhebt.“% Es geht dabei nicht um Représentationen
des Heiligen in Medien und auch nicht allein um Medien(-techniken) des
Heiligen,*” sondern um ein Ausbrechen aus der Totalitdt und Egologie, um
ein Vergessen des Sich und der Vermeidung, den Anderen auf das Selbe zu
reduzieren, um das Einbrechen von Transzendentalitdt ins Wahrnehmen,
Denken und Handeln. Die Eschatologie ist in diesem Sinne keine ferne
Sache, ,sondern der Stérung oder der Unterbrechung der Gegenwart.“%

91 Ingolf U. Dalferth: sGlaube als Gedédchtnisstiftung, in: Zeitschrift fiir Theologie und
Kirche 104 (1), 2007, S. 59.

92 Walter Benjamin: »Uber den Begriff der Geschichtes, in: ders.: Gesammelte Schriften.
Band 1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhiuser, Frankfurt a.M.: 1991, S. 694.
93  Vgl. Birgit Mersmann: Bilderstreit und Biichersturm: medienkritische Uberlegungen
zu Ubermalung und Uberschreibung im 20. Jahrhundert, Wiirzburg 1999, insbes. S. 44-45.
94 Georges Didi-Huberman: Uberleben der Glithwiirmchen, Miinchen 2012, S. 6.

95 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 47.

96 Silvia Richter: »Zur Verbindung von Messianismus und Eschatologie im Denken
Emmanuel Levinas’, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 68 (1), 2016, S. 58.
97 Friedrich Balke, Bernhard Siegert, Joseph Vogl (Hg.): Medien des Heiligen, Paderborn
2015.

98 Robert Bernasconi: »Stile der Eschatologie. Derrida iiber den politischen
Messianismus von Lévinase, in: Ashraf Noor (Hg.): Evfahrung und Zisur. Denkfiguren der
deutsch-jiidischen Moderne, Freiburg 1999, S. 147.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. - Open A

323


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Johannes Bennke

Thr Wirkungsbereich ist damit im Hier und Jetzt, ihre Richtung (sens) die
der Zukunft.

Das Vergessen des Sich ist dabei fiir eine solche Eschatologie medialer
Praktiken die Grundbedingung fiir eine transgenerationale Gemein-
schaftsbildung und Kultur. Liest man die chassidische Geschichte als
partikulare Einheit mit universalistischem Anspruch, dann geht es nicht
um die magisch-religiésen Praktiken einer Glaubensgemeinschaft, son-
dern um eine creatio ex oblivionis. Vergessen ist dann eine Grundfigur und
Bedingung von Kreativitit. In diesem Sinne ist Kultur auf einem Vergessen
aufgebaut. Es sind mediale Praktiken des Vergessens des Sich, die den Staf-
felstab der Geschichte von Generation zu Generation weiterreichen. In der
chassidischen Erzéhlung wird also nicht nur die Aktualisierung einer Tra-
dition verhandelt sondern auch die Bildung einer Schicksalsgemeinschaft.
Ein Effekt der Medieneschatologie ist also politischer Natur und betrifft
die Frage nach Generationen iibergreifender Gemeinschaftsbildung,.

Diese Obliterationsformen des Vergessens einer media oblivionis
bildet Epistemologien von Partikularisthetiken aus. Ahnlich den Autono-
miedsthetiken zeichnen sie sich durch eine Eigengesetzlichkeit aus und
sind damit nicht an bestehende Moralvorstellungen gebunden. Im Gegen-
satz zur Autonomieésthetik liegt das Freiheitsideal der media oblivionis
aber gerade nicht in der Unabhingigkeit und Abstraktion eines ,rein
Asthetischen’,*® sondern in der Verstrickung mit dem zwischenmensch-
lichen Erfahrungsraum, wo verschiedene Zukunftsentwiirfen mitein-
ander konfligieren. Sich also weder von der Abstraktion, noch von einem
Moralismus oder von Destruktionskriften verfiithren zu lassen bedeutet,
wiederholte Aktualisierungen und Aushandlungsprozesse in der Gegen-
wart durchzufithren. Im Zentrum einer Epistemologie des Vergessens
nach Levinas steht damit eine media oblivionis, deren Obliterationsfor-
men auf ein Vergessen des Sich ausgerichtet sind und sowohl kultur- wie
gemeinschaftsstiftend wirken.

99  Stefan Matuschek: »Ethik und Autonomieésthetike, in: Andrea Allerkamp, Sarah
Schmidt (Hg.): Handbuch Literatur & Philosophie, de Gruyter 2021, S. 229-237, insbes.
S. 236.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas
QUELLENVERZEICHNIS

Armengaud, Francoise: Lart de l'oblitération. Essais et entvetiens sur
l'ceuvre des Sacha Sosno, Paris 2000.

- »Sacha Sosno und die Obliteration: Eine Kunst der Zuriickweisung?, in
diesem Band, S. 59-69.

Assmann, Aleida: »Speichern oder erinnern? Das kulturelle Ged4chtnis
zwischen Archiv und Kanon, in: Moritz Csiky, Peter Stachel (Hg.):
Speicher des Geddchitnisses. Bibliotheken, Museen, Archive 2: Die
Erfindung des Ursprungs - Die Systematisierung der Zeit, Wien 2001,
S.15-29.

Assmann, Jan: Das kulturelle Geddchinis. Schrift, Evinnerung und politi-
sche Identitat in frithen Hochkulturen, Miinchen 1992. Frances Yates:
The Art of Memory, London, New York 1966.

Balke, Friedrich, Bernhard Siegert, Joseph Vogl (Hg.): Medien des Heiligen,
Paderborn 2015.

Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichte, in: ders.: Gesammelte
Schriften. Band 1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhéauser,
Frankfurt a.M.: 1991, S. 691-704.

Bennke, Johannes: »Das Bilderverbot in der Asthetik von Emmanuel
Levinase, in: Beniamino Fortis (Hg.): Bild und Idol: Perspektiven aus
Philosophie und jiidischem Denken, Berlin 2022, S. 157-183.

— Obliteration. Fiir eine partikulare Medienphilosophie nach Emmanuel
Levinas, Bielefeld: 2023.

Bernasconi, Robert: »Stile der Eschatologie. Derrida iiber den politischen
Messianismus von Lévinasc, in: Ashraf Noor (Hg.): Evfahrung und
Zdisur. Denkfiguren der deutsch-jiidischen Moderne, Freiburg 1999,

S. 141-159.

Biblia Sacra Vulgata, Koh,6,4., online unter: https://www.bibelwis-
senschaft.de/online-bibeln/biblia-sacra-vulgata/lesen-im-bibel-
text/bibel/text/lesen/stelle/21/60001/69999/ch/72c8ec9de745fa-
05ech11c674b61b7c1/ (letzter Zugriff 25.10.2023).

Cohen, Richard A.: »Levinas iiber Kunst und Asthetizismus Levinas iiber

Kunst und Asthetizismus: Die Wirklichkeit und ihy Schatten richtig
auslegen, in diesem Band, S. 95-139.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.

325


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Johannes Bennke

Dalferth, Ingolf U.: »Glaube als Gedéachtnisstiftung, in: Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 104 (1), 2007.

Deleuze, Gilles: sPlaton und das Trugbild, iibers. v. Bernhard Dieckmann,
in: ders., Logik des Sinns, Frankfurt a.M. 1993, S. 311-324.

Delville, France: Sosno: traversée en forme de fugue, Nice 2002.
Didi-Huberman, Georges: Uberleben der Glithwiirmchen, Miinchen 2012.

Dudenredaktion (Hg.): Das groBe Fremdwirterbuch, Mannheim, Leipzig,
Wien, Ziirich 2007, Eintrag: ,obliterans®, S. 950.

Eco, Umberto: »An Ars Oblivionalis? Forget Itl«, in: Modern Language
Association 103 (3), Mai 1988, S. 254-261.

Elsaesser, Thomas: sReturning to the Past its Own Future: Harun Faroki’s
Respite, in: Research in Film and History 1(2018), S. 9.

Gibbons, Joan: Contemporary Art and Memory: Images of Recollection
and Remembrance, London, u.a. 2007.

Gritz, David: Levinas face au beau, Paris, Tel-Aviv 2004.

Huyssen, Andreas: Present Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of
Memory, Stanford 2003.

Jankélévitch, Vladimir: Das Ich-weiBB-nicht-was und das Beinahe-Nichts,
Wien 2010.

Kampling, Rainer: ,Memorialkulturen (,Gedéchtnis und Erinnerung”)*, in:
Christina von Braun, Micha Brumlig (Hg.): Handbuch jiidische Studien,
Koln u.a. 2018, S. 211-226.

Kertscher, Jens, Dieter Mersch: sEinleitunge, in: dies. (Hg.): Performativi-
tdt und Praxis, Miinchen 2003, S. 7-15.

Krimer, Sybille: simmanenz und Transzendenz der Spur: Uber das
epistemologische Doppelleben der Spury, in: dies. (Hg.), Spur. Spuren-
lesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst, Frankfurt a.M. 2007,
S.155-181.

Kiihne-Wespi, Carina, Klaus Oschema, Joachim Friedrich Quack: sZersto-
rung von Geschriebenem. Fiir eine Phiinomenologie des Beschédigens

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

und Vernichtensg, in: Carina Kiihne-Wespi, Klaus Peter Oschema,
Joachim Friedrich Quack (Hg.): Zerstorung von Geschriebenem. Histo-
vische und transkulturelle Perspektiven, Berlin 2019, S. 1-40.

Lachmann, Renate: »Die Unl6schbarkeit der Zeichen. Das semiotische
Ungliick des Mnemonistens, in: Anselm Haverkamp, in: dies. (Hg.):
Geddchtniskunst. Raum - Bild - Schrift. Studien zur Mnemmnotechnik,
Frankfurt a. M. 1991, S. 121-141.

Laks, Déborah: sNouveau Réalisme in its ,Longue Durée’ From the Nine-
teenth-Century Chiffonier to the Remembrance of the Second World
Warg, in: Catherine Dossin (Hg.): France and the Visual Arts since 1945.
Remapping European Postwar and Contemporary Art, New York et al.
2019, S. 121-135.

Latour, Bruno: Iconoclash. Gibt es eine Welt jenseits des Bilderkrieges?,
Berlin 2002.

Lévinas, Emmanuel: »Michel Leiris - Die Transzendenz der Worter, in:
ders.: Eigennamen. Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg. v.
Felix Philipp Ingold, Miinchen 1988, S. 85-92.

— Die Stunde der Nationen. Talmudlektiiven, Miinchen 1994.

— »Der Andere, die Utopie und die Gerechtigkeitc, in: ders.: Zwischen-Uns.
Versuche iiber das Denken an den Anderen, Miinchen 1995, S. 265-278.

— sVon der Einzigkeit, in: ders.: Zwischen-Uns. Versuche iiber das Denken
an den Anderven, Miinchen 1995, S. 229-238.

— »Vom BewuBtsein zur Wachheite, in: ders.: Wenn Gott ins Denken
einfalit. Diskurse iiber Betvoffenheit von Transzendenz, Freiburg,
Miinchen #2004, S. 44-78.

— »Fragen und Antworten, in: ders.: Wenn Gott ins Denken einfdllt. Dis-
kurse iiber Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, Miinchen 2004,
S. 96-131.

— »Intention, Ereignis und der Andere. Gesprich zwischen Emmanuel
Levinas und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in
Paris¢, in: ders.: Humanismus des andeven Menschen, Hamburg 2005,
S. 131-150.

— »Bilderverbot und Menschenrechtes, in: ders.: Verletzlichkeit und Frie-
den. Schriften iiber die Politik und das Politische, Berlin, Ziirich 2007,
S. 115-123.

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, Miinchen
42011,

— »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bild-
theorien aus Frankveich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 65-86.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.

327


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Johannes Bennke

— Totalitdt und Unendlichkeit: Versuch tiber die Exterioritat, Freiburg,
Miinchen 52014.

— sMessianische Textes, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch tiber das
Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 58-103.

— Die Obliteration. Gesprich mit Francoise Armengaud tiber das Werk
von Sacha Sosno, iibers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Ziirich
2019.

— »Jean Atlan und die Spannung der Kunstc, in diesem Band,

S. 57-58.

Lowith, Karl: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen,
Hamburg: Meiner *1986.

Marchart, Oliver: \Umkadmpfte Gegenwart. Der ,Zivilisationsbruch
Auschwitz’ zwischen Singularitét, Partikularitét, Universalitéit und der
Globalisierung der Erinnerungy, in: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisa-
tionsbruch und Geddchitniskultur. Das 20. Jahvhundert in der Evinne-
rung des beginnenden 21. Jahrhunderts, Innsbruck 2003, S. 36-65.

Matuschek, Stefan: »Ethik und Autonomieisthetike, in: Andrea Allerkamp,
Sarah Schmidt (Hg.): Handbuch Literatur & Philosophie, de Gruyter
2021, S. 229-237.

Mersch, Dieter: Umberto Eco zur Einfithrung, Hamburg 1993.

— »Einleitung. Klassifikation und Systematik der Zeichen, in: ders.:
Zeichen tiber Zeichen, Miinchen 1998, S. 9-36.

— Epistemologien des Asthetischen, Berlin, Ziirich 2015.

Mersmann, Birgit: Bilderstreit und Biichersturm: medienkvitische Uber-
legungen zu Ubermalung und Uberschreibung im 20. Jahrhundert,
Wiirzburg 1999.

Miinz, Christoph: sWo war Gott in Auschwitz?« (2018), online unter:
https://www.dig-bremen.de/fileadmin/user_upload/Vortrag_Muenz_
Bremen_2018.pdf (letzter Zugriff 04.07.2023).

Press Conference, by US Secretary of Defence, Donald Rumsfeld, online
unter: https://www.nato.int/docu/speech/2002/s020606g.htm (letzter
Zugrift 27.10.2023).

Richter, Silvia: »Zur Verbindung von Messianismus und Eschatologie im

Denken Emmanuel Levinas’, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistes-
geschichte 68 (1), 2016.

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

Sacharov, Jevhen: sDarum miissen wir siegen. Einen anderen Ausweg
gibt es fiir uns nichte, Interview mit Anton Petscherskyj. https://www.
memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-ande-
ren-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht (letzter Zugriff 25.10.2023).

Scholem, Gershom: Die jiidische Mystik in ihven Hauptstrémungen,
Frankfurt a.M. 2004.

Sherman, Brad: ,Sherman Heralds House Recognition of the Armenian
Genocide, https://www.youtube.com/watch?v=15Mq5zLfyyo, 2’57
hochgeladen am 29.10.2019 (letzter Zugriff 18.12.2023).

Smith, Blake: sThe Visual Memoir Project: Searching For An Art of Me-
morys, in: Marvilyn Zurmuehlen Working Papers in Art Education 7 (1),
2015. Online unter: https://ir.uiowa.edu/mzwp/vol2015/iss1/7/ (letzter
Zugriff 18.12.2023).

Stubblefield, Thomas: »Ars Oblivionalis: Umberto Eco and Erasure, in:
James Elkins, Kristi McGuire, Maureen Burns, Alicia Chester, Joel
Kuennen (Hg.): Theorizing Visual Studies. Writing Through the Disci-
Dline, New York 2012, S. 81-83.

Torterat, Frédéric: »Semelfactivité« in: Jean-Marie Grassin (Hg.): Diction-
naive International des Termes Littévaires, Paris 2009, online unter:
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01099558 /document, (letz-
ter Zugriff 07.01.2021).

Treml, Martin, Sigrid Weigel: sEinleitungs, in: Aby Warburg: Werke in
einem Band, hrsg. v. Martin Treml, Sigrid Weigel, Perdita Ladwig,
Berlin 2018, S. 9-27.

Weinrich, Harald: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen 2005.

Wiesel, Elie: Célébrations hassidiques, Paris 1976.

Wire, Sarah D.: ,House overwhelmingly approves resolution recognizing
Armenian genocide®, online unter: https://www.latimes.com/politics/

story/2019-10-29/house-approves-resolution-recognizing-armenian-
genocide (letzter Zugriff 18.12.2023).

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.

329


https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Johannes Bennke

FILME

Hélas pour moi (R.: Jean-Luc Godard, FR, 1993). Exzerpt online unter:
https://www.youtube.com/watch?v=fAZtJFmpRr8 (letzter Zugriff
04.07.2023).

Histoires d’Amérique (R.: Chantal Akerman, USA, 1989). Exzerpt online
unter: https://www.youtube.com/watch?v=BYHpM-0-iU4 (letzter Zu-
griff 04.07.2023).

Respite (Harun Farocki, BRD, 2007).

Settela, gezicht van het verleden (R.: Cherry Duyns, NL, 1994).

https://dol.org/10:14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23.



https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

