
Vergessen ist schlecht beleumundet. Es gilt zu erinnern, nicht, zu verges-
sen. Und doch soll hier ein mediales und ästhetisches Denken im Zentrum 
stehen, das seinen Ausgang vom Vergessen nimmt. Dies scheint vielleicht 
paradox und für manche provokant, wo es doch evident scheint, dass gera-
de Massenmedien wie Fotografien, Film und Radio das Privileg für sich in 
Anspruch nehmen können, an längst vergangene Zeiten zu erinnern. Was 
wäre die Historiographie ohne Archive, die Vergessenes in Latenz halten 
und so für die Nachwelt erst in Erinnerung rufen? 1 Und warum sollte das 
Vergessen gerade hier und jetzt eine zentrale Rolle spielen, wo doch die 
deutsche Erinnerungskultur eng an die Ereignisse der Shoah gebunden 
ist und auch gegen Widerstände verteidigt wird und zu verteidigen ist? 
Dass zu dieser historiographischen Evidenzkraft der Medien und einer 
auf Erinnerung gepolten sozialen Wirklichkeit auch medientheoretische 
Überlegungen dazu führen, dass aktives Vergessen geradezu als unmöglich 
gedacht wird, trägt zum negativen Bild des Vergessens bei.

Im Vergleich zu ,Oblivionalkulturen‘, also Medienkulturen des Ver-
gessens, gibt es sehr viel mehr Forschung zu Memorialkulturen. 2 Aktives 
Vergessen taucht hier erinnerungspolitisch als Vernichtung des Anderen 
auf. Insbesondere das Tilgen von Namen gilt dabei besondere Aufmerk-
samkeit: Erweist sich etwa jemand im biblischen Kontext für die Reich-
tümer, die er angesammelt hat, als undankbar gegenüber Gott, wird jener 
mit Vergessen bestraft: „Dann er ist vergeblich auf die Welt kommen, und 
gehet hin zur Finsternuß, und sein Nam wird durch Vergessenheit ausge-
tilget werden.“ 3 Der Undankbare wird durch den exkommunizierenden Akt 

1	 Aleida Assmann: »Speichern oder erinnern? Das kulturelle Gedächtnis zwischen 
Archiv und Kanon«, in: Moritz Csáky, Peter Stachel (Hg.): Speicher des Gedächtnisses. 
Bibliotheken, Museen, Archive 2: Die Erfindung des Ursprungs – Die Systematisierung 
der Zeit, Wien 2001, S. 15–29.
2	 Rainer Kampling: „Memorialkulturen („Gedächtnis und Erinnerung“)“, in: Christina 
von Braun, Micha Brumlig (Hg.): Handbuch jüdische Studien, Köln u.a. 2018, S. 211–226. 
Jan Assmann: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität 
in frühen Hochkulturen, München 1992. Frances Yates: The Art of Memory, London, New 
York 1966.
3	 Biblia Sacra Vulgata, Koh,6,4., online unter: https://www.bibelwissenschaft.
de/online-bibeln/biblia-sacra-vulgata/lesen-im-bibeltext/bibel/text/lesen/stel-
le/21/60001/69999/ch/72c8ec9de745fa05ecb11c674b61b7c1/ (letzter Zugriff 25.10.2023).

Johannes Bennke

Media oblivionis:
Eine Epistemologie
des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304

der Namenslöschung aus der Gemeinde der sich erinnernden Glaubensge-
meinschaft ausgeschlossen. Auch die säkulare Bürgergemeinschaft kennt 
äquivalente Formen der Ausgrenzung: das Löschen von Erinnerungen oder 
die Streichung des Namens aus dem kulturellen Gedächtnis. In der Schrift-
kultur bezeichnet eine solche damnatio memoriae das zumeist „politisch 
motivierte Ausmeißeln der Namen von bedeutenden Persönlichkeiten, um 
das Andenken an sie zu schädigen bzw. aus der Welt zu schaffen.“ 4 Es ist 
eine feindlich gesinnte Intention, die sich nicht direkt gegen die Person 
und deren physische Integrität richtet, sondern gegen eine Gedächtnis-
kultur, die sich ihrer erinnert. Die Formen des Vergessens können hierbei 
sehr verschiedentlich ausfallen. Angestrebt ist dann die Neuordnung des 
kanonischen Erinnerns durch Löschung von Inschriften, Archiven und die 
Zerstörung anderer Speichermedien wie Filme oder Festplatten, sowie die 
Beseitigung all jener Reste, die Hinweise auf frühere Existenzen und Taten 
geben, und zwar idealerweise so, ohne dabei Spuren zu hinterlassen. So als 
ob das, was war, niemals existiert habe.

Ähnlich verhält es sich mit ikonoklastischen Zerstörungen von Kunst-
werken, Denkmälern, Gotteshäusern oder ganzen Siedlungen. 5 Auch hier 
zielt deren Zerstörung beispielsweise auf die Tilgung kultureller Anders-
artigkeit und ihrer Erinnerung, um den eigenen Herrschaftsanspruch auch 
auf die Geschichte auszudehnen. Im Extremfall geht diese Art revisionis-
tischen Erzählens mit einer Weltsicht einher, die mit dem absoluten An-
spruch der totalen und umfassenden Deutungshoheit über Vergangenes 
(und Künftiges) auftritt. Harald Weinrich sieht in diesem Zusammenhang 
den eigentlichen Skandal der Shoah im versuchten Memorizid an den 
Juden. 6 Genau diese Gefahr und Intention eines absoluten Vergessens hob 
jüngst in einer leidenschaftlich vorgetragenen Rede vor dem US-Reprä-
sentantenhaus ein Mitglied des Ausschusses für auswärtige Angelegenhei-
ten hervor, als er darauf aufmerksam gemacht hat, dass Völkermord über 
das Töten von Menschen hinausgeht:

[…] genocide denial is the last act of a genocide. First, you obliterate a 
people, then you seek to obliterate their memory, and finally you seek 
to obliterate the memory of the obliteration. 7

4	 Carina Kühne-Wespi, Klaus Oschema, Joachim Friedrich Quack: »Zerstörung von 
Geschriebenem. Für eine Phänomenologie des Beschädigens und Vernichtens«, in: dies. 
(Hg.): Zerstörung von Geschriebenem. Historische und transkulturelle Perspektiven, 
Berlin 2019, S. 26, online unter https://www.degruyter.com/doi/10.1515/9783110629040-
001 (letzter Zugriff 18.12.2023).
5	 Für eine Kategorisierung verschiedener ikonoklastischer Gesten in Bezug auf die 
Intention der Bilderstürmer vgl. Bruno Latour: Iconoclash. Gibt es eine Welt jenseits des 
Bilderkrieges?, Berlin 2002.
6	 Harald Weinrich: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, München 2005, S. 232.
7	 Congressman Brad Sherman, Senior Member of the House Foreign Affairs 
Committee and Member of the Congressional Armenia Caucus in einer Rede vor 
der Abstimmung zur Anerkennung des Völkermords an den Armeniern: „Sherman 

Johannes Bennke

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


305

Ein aktives Vergessen greift in dieser destruierenden Form also nicht 
nur räumlich und physisch aus, sondern auch imaginär und tritt damit 
an die Grenze der Vermittelbarkeit. Etwas wird dann sukzessive erst 
durch Zensur mit einem Sprech- und Zeigeverbot belegt, dann durch 
neue Sprachkonventionen umgedeutet, schließlich – so die Hoffnung der 
Revisionisten – unvorstellbar und damit unerinnerbar. Daher insistieren 
jene, die solcher Geschichtsklitterung und Leugnung entgegentreten, auf 
möglichst umfassende Zeugenaussagen, Äußerungen in den (sozialen) Me-
dien und der forensischen Spurensicherung um schließlich eine juristische 
Anerkennung von Unrecht und Genoziden zu erwirken und den Ereignis-
sen andere (auch ästhetische) Formen der Erinnerung entgegenzustellen. 8

Während solch juristischen Auseinandersetzungen zentral für den 
Erinnerungsprozess sind, wird die Frage gerade im transgenerationalen 
Gedächtnisprozess immer wichtiger, welche Bedeutungen das Vergessen 
für den Erinnerungsprozess selbst spielt. Gibt es eine Art des Vergessens, 
die für das Erinnern an Unrecht und Leid wesentlich ist? Und was für For-
men des Vergessens sind wesentlich für das Erinnern etwa von Genozi-
den des 20. Jahrhunderts, angesichts der mit dem Generationenwechsel 
einhergehenden kontinuierlichen Entfernung von den Opfern und den 
Überlebenden? Wie funktioniert eine Ethik des Vergessens mit und durch 
Medien und in künstlerischen Praktiken, die eine Erinnerungskultur nicht 
nur pflegen, sondern auch voranbringen? Wie also kann das Erinnern eine 
bestimmte Art des Vergessens einschließen?

ARS OBLIVIONALIS UND AUSLEGUNG

Umberto Eco hat aus logischen Gründen dafür argumentiert, dass es in-
nerhalb der Semiotik keine Negation und damit keine ars oblivionalis, eine 
Kunst des Vergessens, geben kann. Er argumentiert mit einem Sonderfall 
der Semiotik, der Negation. Ohne Zweifel kann ein Zeichen ein anderes Zei-
chen negieren – etwa durch Zensur. Kann ein Zeichen sich aber selbst ne-
gieren? Negationen bedürfen eines Zeichens, das seinerseits etwas anzeigt, 
auch wenn es etwas durchstreicht oder durch andere N3g#ti0nsf0rm3n 
zu t*lg3n versucht. Umberto Eco hat dieses Problem des Vergessens durch 

Heralds House Recognition of the Armenian Genocide“, https://www.youtube.com/
watch?v=15Mq5zLfyyo, 2’57“, hochgeladen am 29.10.2019 (letzter Zugriff 18.12.2023). Vgl. 
Sarah D. Wire, „House overwhelmingly approves resolution recognizing Armenian geno-
cide“, online unter: https://www.latimes.com/politics/story/2019-10-29/house-approves-
resolution-recognizing-armenian-genocide (letzter Zugriff 18.12.2023).
8	 Jevhen Sacharov:  »Darum müssen wir siegen. Einen anderen Ausweg gibt es für uns 
nicht«, Interview mit Anton Petscherskyj. https://www.memorial.de/index.php/8187-da-
rum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht (letzter Zugriff 
25.10.2023).

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht
https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht
https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht
https://www.memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-anderen-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht


Johannes Bennke306

Zeichen in dem Essay „An Ars Oblivionalis? Forget It!“ 9 diskutiert: Kann 
man Vergessen zeichentheoretisch begründen und operationalisieren? 10 
Und lässt sich daraus eine Kunst des Vergessens ableiten?

Es wird schnell einsichtig, warum Techniken des Vergessens nicht so 
einfach sind: Folgt man dem Rat einer alten mnemotechnischen Schrift, so 
solle man, das, was man vergessen möchte, verbinden mit dem imaginären 
Bild eines „monstrous bleeding image in the third room on the right in an 
enormous palace.“ 11 Dieses Horrorbild soll eine Erinnerung substituieren, 
durch den Horror bannen und somit vergessen machen. Eco zeigt, dass 
das Vergessen in den Kategorien der Erinnerung räumlich, bildlich und 
substituierend gedacht wird. Gerade aber durch eine solche Vorstellung 
scheint es viel wahrscheinlicher, dass dasjenige erinnert wird, was eigent-
lich vergessen werden sollte. Das Ersatzbild wird zum Zeichen für eine Er-
innerung. Wird beispielsweise eine Rose negiert („Es gibt keine Rose!“ 12), 
erscheint sie sogleich vor dem inneren Auge. Die ars memorativa, die 
kunsthistorisch weitaus umfangreicher erforscht ist, hat die äußerst ela-
borierten Strategien vor allem mittelalterlicher Ikonographien herausge-
arbeitet, die dem Erinnern dienten. 13 Und Eco schildert dabei jene Gefahr, 
dass vor lauter Erinnerungsbildern und -techniken Verwirrung oder Ver-
gessen einschreiten.

Das Paradox besteht darin, dass Auslöschungen von Erinnerung im-
mer Spuren hinterlassen. Jeder Versuch, etwas nicht zu zeigen, bedarf 
eines anderen Zeichens. So wird indirekt dasjenige bewahrt, was vernich-
tet werden soll. 14 Eco argumentiert, dass jedes Zeichen eine „mentale Ant-
wort“ 15 evoziere, was es für einen Ausdruck unmöglich mache, seinen ei-
genen Inhalt verschwinden zu lassen. Mit jedem Zeichen werde also etwas 
evoziert, was mehr zeigt, als das Zeichen beinhaltet. 16 Ecos Argument baut 
hier auf einem Verständnis von der Materialität des Zeichens auf, das dem 
„Indizienparadigma“ 17 verpflichtet ist und das Zeichen als den Index einer 

9	 Umberto Eco:  »An Ars Oblivionalis? Forget It!«, in: Modern Language Association 
103 (3), Mai 1988, S. 254–261.
10	 Eco schließt zu Beginn physische Ursachen der Vergesslichkeit aus (etwa Trunken-
heit, Drogen oder Gehirnschädigungen). Ebd., S. 254.
11	 Ebd.
12	 Ebd., S. 258.
13	 Joan Gibbons: Contemporary Art and Memory: Images of Recollection and Remem-
brance, London, u.a. 2007. Blake Smith: »The Visual Memoir Project: Searching For An Art 
of Memory«, in: Marilyn Zurmuehlen Working Papers in Art Education 7 (1), 2015. Online 
unter: https://ir.uiowa.edu/mzwp/vol2015/iss1/7/ (letzter Zugriff 18.12.2023).
14	 Eco formuliert dies etwas formelhaft: „If object x has been in some way imagined 
to be in contact with object y, or if object x presents any sort of homology with object y, 
every time object x is evoked, object y will be as well.“ Eco: »An Ars Oblivionalis? Forget 
It!«, a.a.O., S. 254.
15	 Ebd., S. 259.
16	 Ebd.
17	 Sybille Krämer: »Immanenz und Transzendenz der Spur: Über das epistemologische 
Doppelleben der Spur«, in: dies. (Hg.), Spur. Spurenlesen als Orientierungstechnik und 
Wissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, S. 155–181.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


307

Spur versteht, wobei die Spur einen Überschuss oder Exzess der Materiali-
tät anzeigt. Das semiotische Zeichen ist demnach durch eine präsentische 
Positivität charakterisiert und kann sich nicht selbst auslöschen. Es kann 
nicht nicht zeigen. Aus dieser Perspektive ist die Semiotik also wenig ge-
eignet, um Negativität und Vergessen zu denken.

Eco spricht jedoch von Möglichkeiten einer eingeschränkten Form 
des Vergessens, nämlich in Form der Verwirrung von Erinnerungen durch 
Addition, Multiplikation oder Überlagerung. Das heißt, nicht Verfahren 
der Subtraktion können Vergessen einleiten, sondern Verfahren der Ad-
dition. 18 Genau auf diese Strategie eines Addierens zielt die Analyse eines 
Kunstwerkes, das der Kunsthistoriker Thomas Stubblefield gegen Ecos Ab-
lehnung einer ars oblivionalis als Argument anführt. Stubblefield macht 
in seiner Analyse eines Gemäldes, das auf ein anderes Gemälde Bezug 
nimmt, deutlich, dass Löschung nicht durch Wegnahme und damit durch 
eine Form von Negativität erreicht wird, sondern durch eine Addition von 
Präsenz. 19 Stubblefield führt dieses Paradox von Erinnern durch Verges-
sen auf zwei Ursachen des semiotischen Systems zurück. Erstens wird 
das Erinnerte in eine „rhetorische Kettenlogik“ gelegt, von denen es sich 
nicht befreien kann und zweitens hängt Erinnerung von Zeichen ab, die ein 
positives Verhältnis zu ihrer Bedeutung haben und daher dem Vergessen 
widerstehen. 20 Sprache, Bilder und andere Techniken der Erinnerungen 
haben also die Eigenschaft, durch die Präsenz ihrer Zeichenhaftigkeit zu 
erinnern und damit anwesend zu machen, was nicht (mehr) existent ist. Es 
ist demnach zwar unmöglich durch Zeichen zu vergessen, sehr wohl aber 
möglich mit Zeichen neue Bedeutungen zu generieren.

Eco wäre also entgegenzuhalten, dass es beim Vergessen nicht um 
Negativität geht, die der Positivität entgegenzustellen wäre, sondern um 
ein Spiel mit Zeichen, die der ständigen Umdeutung ausgesetzt sind. Bei 
einer ars oblivionalis geht es also nicht um Selbstauslöschungen wie Eco 
es ausbuchstabiert, sondern um kommentierende Überlagerungen und Re-
kontextualisierungen von Zitaten. Renate Lachmann hat solche additiven 
Verfahren der Akkumulation als De- und Resemiotisierung bezeichnet. 21 
Ein solches Verständnis der Semiotik folgt im Gegensatz zu dem von Eco 

18	 Vgl. Eco: »An Ars Oblivionalis? Forget It!«, a.a.O., S. 259.
19	 Thomas Stubblefield: »Ars Oblivionalis: Umberto Eco and Erasure«, in: James Elkins, 
Kristi McGuire, Maureen Burns, Alicia Chester, Joel Kuennen (Hg.): Theorizing Visual 
Studies. Writing Through the Discipline, New York 2012, S. 82 f. Stubblefield analysiert 
das Verhältnis von Thomas Gainsboroughs Mr. and Mrs. Andrews (1748–1750) und Yinka 
Shonibares Mr. and Mrs. Andrews Without Their Heads (1998) und macht darin auf 
Mechanismen kultureller Dominanz aufmerksam, sowie auf die Schattenseite eines 
imperialen Geschichtsnarrativs mit seinen Dualismen von primitiv/zivilisiert, schwarz/
weiß etc.
20	 Ebd., S. 81.
21	 Renate Lachmann: »Die Unlöschbarkeit der Zeichen. Das semiotische Unglück des 
Mnemonisten«, in: Anselm Haverkamp, in: dies. (Hg.): Gedächtniskunst. Raum – Bild – 
Schrift. Studien zur Mnemnotechnik, Frankfurt a. M. 1991, S. 121–141, insbes. S. 112f.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke308

angeführten Argument einem semiotischen Relationalismus. Hier ist das 
Zeichen Teil einer Matrix und interagiert mit anderen Zeichen, und zwar 
so, dass allein die Relationen eine Rolle spielen und es nicht mehr um das 
Zeichen, sondern um eine logisch-rationale Struktur, den Prozess und die 
Auslegung geht. Eine ars oblivionalis in diesem interpretatorischen Sinne 
nimmt daher nichts weg, sondern fügt etwas hinzu. Im Hinblick auf eine 
Kunst des Vergessens geht es also nicht um eine pragmatische Negierung 
von Realität, sondern um neue Relationen, „Strategien der Kanalisierung 
des semiotischen Exzesses“ 22 und Neuinterpretationen. 23 Ähnlich wie 
Stubblefield argumentiert auch Harald Weinrich in Bezug auf eine Kunst 
des Vergessens in Literatur und Philosophie. Am Ende seiner Studie plä-
diert er für den Oblivionismus in der Wissenschaft, wo der ökonomische 
Umgang mit dem Gedächtnis vor allem darin bestehe, bestehende Para-
digmen zu überwinden, dem Wissen also nicht mehr, sondern anderes 
beizustellen, altes Wissen also zu überschreiben und dadurch nichtig zu 
machen. 24 Eine solche Auffassung des Vergessens steht dem Palimpsest 
entgegen, das im Auskratzen, Abschaben und Überschreiben von Ge-
schriebenem die Machtgeste einer Hierarchisierung von Leitdiskursen 
und damit eine Delegitimierung und Entwertung impliziert. Das Verges-
sen wäre also nicht zwischen Negativität und Positivität anzusiedeln, son-
dern zwischen konkurrierenden und konfligierenden Interpretationen in 
der Exegese. Nicht das Erinnern wäre dann das Antonym zum Vergessen, 
sondern die Bedeutungsstiftung durch Auslegung. Genauer zu bestimmen 
wäre dann, um was für ein Vergessen es sich jeweils handelt. Was soll ver-
gessen werden? Mit welchen Mitteln und zu welchem Zweck?

VERGESSEN NACH LEVINAS

Um eine bessere Perspektive auf das Vergessen zu bekommen, möch-
te ich die Position von Emmanuel Levinas ins Spiel bringen. Im Rahmen 
seiner nicht-normativen Ethik des Anderen führt Levinas den Begriff des 
désintéressement ein, was üblicherweise mit ,Selbstlosigkeit‘, ,Uneigen-
nützigkeit‘ aber auch mit ,Nicht-Intentionalität‘ oder ,Interesselosigkeit‘ 
übersetzt wird und Levinas selbst in einem Gespräch im Deutschen als 

22	 Ebd.
23	 Im Gegensatz zum pragmatisch-realistischen Ansatz des Zeichens bei Eco, argu-
mentiert Lachmann mit einem logisch-rationalen Ansatz des Zeichens. Auch wenn beide 
Ansätze sich nicht zur Deckung bringen lassen, gibt es Berührungspunkte dort, wo Eco 
die unendliche Interpretation zwar nicht ausschließt, sehr wohl aber absurde Interpre-
tationen delegitimiert. Beide Ansätze überschneiden sich also dort, wo es nicht um die 
Bestätigung von Interpretationen geht, sondern um die „Falsifikation von Mißdeutungen“. 
Eco zitiert nach Dieter Mersch: Umberto Eco zur Einführung, Hamburg 1993, S. 161. Vgl. 
auch zur Systematisierung von Zeichenmodellen: Dieter Mersch: »Einleitung. Klassifika-
tion und Systematik der Zeichen«, in: ders.: Zeichen über Zeichen, München 1998, S. 9–36.
24	 Weinrich: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, a.a.O., S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


309

„Sich-vom-Sein-Entziehen“ 25 bezeichnet. Das Wesentliche an diesem pas-
siven Modus der Intentionalität ist die Umkehr eines Vermögens in Un-
vermögen, von Handeln in Handlungsunterbrechung oder Auslassung. Es 
beschreibt jene Umkehr der Intentionalität in eine

vor-ursprüngliche Sprache – auf die Verantwortlichkeit des Einen für 
den Anderen – auf die Stellvertretung des Einen für den Anderen und 
die Bedingung (oder Unbedingung) der Geiselschaft, die auf diese Wei-
se sich abzeichnet? 26

Darin artikuliert sich eine Abkehr vom Sein, mit der sich Levinas entschie-
den von der Phänomenologie Martin Heideggers abgrenzt. Diese Abkehr 
macht Levinas beispielsweise in einem kurzen Text über den Maler Jean 
Atlan unmissverständlich deutlich, der 1986 in einem Kunstkatalog er-
schien. Für Levinas ist das künstlerische Engagement

eine der privilegierten Weisen für den Menschen, in die anmaßende 
Selbstgefälligkeit des Seins einzudringen, das sich bereits als Erfül-
lung versteht, und dessen schwere Schichten und gleichmütige Grau-
samkeit völlig zu erschüttern. 27

In dieser Abkehr von der „Selbstgefälligkeit des Seins“ vollzieht Levinas 
eine Konversion der ontologischen Hierarchie von Sein und Seiendem und 
führt das désintéressement als Figur ein, die die Ablösung vom Sein und 
die Hinwendung zum Seienden markiert.

Dass dies mehr ist als bloß ein methodischer Taschenspielertrick der 
Phänomenologie, wird sogleich deutlich mit Bezug auf das „Semelfaktive“, 
einem Begriff, den Levinas Vladimir Jankélévitch entlehnt. 28 Das Semel-
faktive ist dem Lateinischen „semelfactivus“ entlehnt, das wiederum auf 
das Lateinische „semel“ zurückgeht und „einmalig“ bedeutet. Gemeinsam 
mit dem Suffix „factivus“, das eine nominalisierte Form des Partizip Per-
fekt Passivs von facere für „tun, machen“ ist, bezeichnet „semelfactivus“ 
also die Tatsache, dass einmal etwas gemacht wurde oder stattgefunden 
hat. Semelfaktivität bezeichnet also den faktischen Charakter einer kon-
tingenten Tatsache, und damit etwas, was künstlich hergestellt wurde, eine 

25	 Emmanuel Levinas: »Intention, Ereignis und der Andere. Gespräch zwischen 
Emmanuel Levinas und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in Paris«, in: 
ders.: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 2005, S. 141.
26	 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, 
München 42011, S. 30.
27	 Emmanuel Levinas: »Jean Atlan und die Spannung der Kunst«, in diesem Band, S. 57. 
Auch Françoise Armengaud zitiert diese Stelle in ihrem Interview mit Levinas, vgl. 
Emmanuel Levinas: Die Obliteration. Gespräch mit Françoise Armengaud über das Werk 
von Sacha Sosno, übers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 2019, S. 32.
28	 Ebd., S. 36.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke310

Konstruierheit. 29 Es ist das Einmalige im zeitlichen wie faktischen Sinne. 
Was einmal statt gefunden hat, gewinnt Tatsachenstatus.

An verschiedenen Stellen seines Werkes greift Levinas die Semel-
faktivität auf und wendet es existenziell. Er bezieht es entweder auf die 
Einmaligkeit Israels 30 oder auf die Verantwortung eines jeden Einzelnen 
(„die ,semelfaktive‘ Einzigkeit jener Seele“ 31). In diesen Passagen bezeich-
net die Semelfaktivität die existenzielle Dimension eines jeden Menschen. 
Es ist die „Einmaligkeit eines einzigen Exemplars“ in seiner jeweiligen 
Situiertheit, Kontingenz, Verantwortlichkeit und „Unmöglichkeit, sich zu 
entziehen und sich ersetzen zu lassen, Unmöglichkeit, in der gerade die 
Rekurrenz des ich sich ausbildet.“ 32 Levinas zielt hier auf eine existenziell-
zeitliche Dimension ab, die nicht auf einmalige Tatsachen Bezug nimmt, 
sondern auf die Einmaligkeit von „Jemandem!“ 33 Es geht sowohl um die 
Einzigartigkeit des Ichs als auch um dessen Einmaligkeit im Sinne seiner 
Endlichkeit. Beim Semelfaktiven handelt es sich dann nicht nur um die in-
dividuelle Sterblichkeit, sondern auch um nicht wiederholbare Ereignisse 
zwischen Menschen wie ein Blinzeln, ein flüchtiges Sehen, ein Tätscheln 
und Stottern (clignoter, entrevoir, tapoter et tousser). 34 Diese Unumkehr-
barkeit der Zeit im Semelfaktiven, hatte Jankélévitch ursprünglich auch 
als „unfasslich und verkennbar“ 35 charakterisiert. Für Levinas besteht 
nun die Rechtfertigung der Kunst darin, die in der zwischenmenschlichen 
Beziehung waltenden Dynamiken anzuzeigen und die Einmaligkeit von 
Jemandem festzuhalten.

Hält man sich die methodische Umkehr von der Intentionalität zum 
désintéressement vor Augen, sowie die Semelfaktivität, dann geht es hier 
um zwei Arten des Vergessens, die ich auf die Formel eines Vergessens des 
Sichs und eines Vergessens des Anderen bringen möchte. Diese zwei Seiten 
des Vergessens, die in unterschiedliche Richtungen (sens) und Bedeutun-
gen (sens) weisen, bringt Levinas an mehreren Stellen seines Werkes zum 
Ausdruck. So geht es beim Vergessen des Sichs darum, sich vom Sein zu 

29	 Vgl. Vladimir Jankélévitch: Das Ich-weiß-nicht-was und das Beinahe-Nichts, Wien 
2010, insbes. S. 143, 249. Levinas hat dieses Konzept an mehreren Stellen aufgegriffen: 
Emmanuel Levinas: »Der Andere, die Utopie und die Gerechtigkeit«, in: ders.: Zwischen-
Uns. Versuche über das Denken an den Anderen, München 1995, S. 272. Vgl. darin auch: 
»Von der Einzigkeit«, ebd., S. 229–238.
30	 „Semelfacticité“ wird i.d.R. mit Einmaligkeit oder Einzigkeit ins Deutsche übersetzt. 
Vgl. Emmanuel Levinas: Die Stunde der Nationen. Talmudlektüren, München 1994, S. 77.
31	 Levinas: »Der Andere, die Utopie und die Gerechtigkeit«, a.a.O., S. 272.
32	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 135.
33	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 44.
34	 Dies sind Verben, die Frédéric Torterat mit Rolf Kailuweit erwähnt. Vgl. Frédéric 
Torterat: »Semelfactivité« in: Jean-Marie Grassin (Hg.): Dictionnaire International des 
Termes Littéraires, Paris 2009, S. 3. Torterat führt zahlreiche Verweise auf Etymologie, 
Linguistik, Philosophie und Literaturkritik auf, online unter: https://halshs.archives-ou-
vertes.fr/halshs-01099558/document, (letzter Zugriff 07.01.2021).
35	 Jankélévitch: Das Ich-weiß-nicht-was und das Beinahe-Nichts, a.a.O., insbes. S. 250.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311

lösen, und das „Ich auf seine vorrangige und vergessene Zweitrangigkeit“ 36 
zu verweisen, sowie eine Zugangsweise zu den Dingen zu finden, die „eine 
ganze Landschaft von Horizonten, die vergessen worden sind“, 37 aufzeigen, 
deren Sinn aber erst ,hinter‘ ihren Erscheinungen aufgewiesen werden 
können.

Worauf ein solches Vergessen gerichtet ist, wird dort besonders deut-
lich, wo Levinas vom Gesagten und Sagen (Le dit et le dire) schreibt. „Die 
Identität der Seienden verweist zurück auf ein Sagen, das […] jedoch so 
sehr im Gesagten aufgeht, daß es darin in Vergessenheit gerät […].“ 38 An 
mehreren Stellen seines Werkes macht Levinas auf die Notwendigkeit auf-
merksam, das Sagen spurhaft im Gesagten erscheinen zu lassen, um den 
Anderen nicht im symbolischen Spiel des Gesagten verschwinden zu las-
sen. Zu Vergessen ist in diesem Sinne also alles, was das Semelfaktive der 
Existenz zu tilgen droht, was Sinn einzig auf das Gesagte reduziert und 
eine Egologie einsetzt, die sich der Vernunft bemächtigt, um individuelle 
Interessen durchzusetzen. Ein Vergessen des Sich führt in diesem Sinne 
zu einem Sagen im Gesagten, zu Spuren des Anderen in der Washeit und 
zu neuen Formen der Bedeutung im Dienste des Anderen. Levinas macht 
mit einem solchen Vergessen auf eine ethische, existenzielle und zeitliche 
Dimension aufmerksam, die darauf zielt, all das vergessen zu machen, was 
die Dynamik der zwischenmenschlichen Beziehung und die Erinnerung an 
eine einmalige Existenz tilgt.

Das Vergessen des Anderen hingegen bezeichnet die Gefahr, das 
Seiende für bare Münze zu nehmen und das „Vor-Ursprüngliche, in dem 
sich die Bedeutung artikuliert“ 39, zu vergessen. Wenn sich das Sagen im 
Gesagten erschöpft, droht „[d]ie anfänglich schrankenlose, unbegrenzte 
Verantwortung, die diese Sorge um Gerechtigkeit für sich selbst und um 
Philosophie [allererst] rechtfertigt“ 40 in Vergessenheit zu geraten. Wäh-
rend also das Vergessen des Anderen im Sinne von Levinas ,negativ‘ konno-
tiert ist, handelt es sich beim Vergessen des Sichs um eine ,positive‘ Form 
des Vergessens. Letztere artikuliert sich als Mischform eines pragmati-
schen und logisch-rationalen Zeichensystems, von dem oben bei Eco und 
Lachmann bereits die Rede war. Es geht darin um eine Doppelfunktion des 
Zeichens zwischen Immanenz und Transzendenz und zwischen der Not-
wendigkeit des Gesagten und dem Sagen.

36	 Emmanuel Levinas: »Vom Bewußtsein zur Wachheit«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken 
einfällt. Diskurse über Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, München 42004, S. 69.
37	 Emmanuel Levinas: »Fragen und Antworten«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
fällt. Diskurse über Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, München 42004, S. 110.
38	 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.O., S. 93.
39	 Ebd., S. 192, FN 18 [Kursivierung i.O.].
40	 Ebd., S. 285.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke312

OBLITERATION ALS DIFFERENZFIGUR

Doch wie lässt sich das, was sich hier analytisch trennen lässt, in den kon-
kreten Formen des Vergessens erkennen? An dieser Stelle möchte ich die 
„Obliteration“ ins Spiel bringen. Levinas hat sich lediglich in einem kurzen 
Kunstgespräch mit der französischen Philosophin Françoise Armengaud 
zur Obliterationskunst von Sacha Sosno geäußert. Darin bringt er die Ob-
literation mit einer Ideengeschichte, anderen Konzepten und Kunstprakti-
ken in Verbindung. 41

Gemäß ihrer etymologischen Bedeutung ist die Obliteration über-
all dort wirksam, wo etwas gelöscht, getilgt, überschrieben oder verges-
sen gemacht wird. Obliteration geht auf das Lateinische „oblitterare“ oder 
„obliterare“ zurück und bedeutet „überstreichen, auslöschen“, was in der 
Nominalform auch auf das Gedächtnis bezogen wird, und „das Vergessen“ 
bezeichnet. 42 In den bisher dominierenden Lesarten bleibt die Obliteration 
dabei wesentlich an das Medium der Sprache gebunden und wird im Engli-
schen mit einer Negationsfigur der Zerstörung und absoluten Vernichtung 
assoziiert bis hin zur genozidalen Auslöschung und atomaren Vernichtung 
im globalen Maßstab. Im Französischen verweist die Obliteration auf den 
Vorgang der Entwertung etwa in der Philatelie und in Ticketsystemen, wo 
sie die Tilgung von Wertig- und Gültigkeiten im Vorgang des Stempelns von 
Briefmarken und die Verifizierung und Validierung von Fahrkarten, Tickets 
oder Pässen meint.

Der Künstler Sacha Sosno hatte seine Obliterationskunst zu Beginn der 
siebziger Jahre an der Kunst der École der Nice und den Nouveau Réalistes 
orientiert, die sich vor allem dadurch auszeichneten, dass sie sich in einer 
Art Archäologie des Gegenwärtigen den Alltagsgegenständen zuwandten 
und etwa Überbleibsel der Konsumgesellschaft und andere Restbestände 
der Gesellschaft auf Flohmärkten und Schrottplätzen zum Ausgangspunkt 
ihrer Kunst machten. Sosno allerdings richtete seinen Fokus auf die „Ge-
schichtsreste. Im Grunde mache ich Abfallbehälter der Kunstgeschichte.“ 43 
Mit seiner Kunst greift Sosno Repräsentationen der Kunstgeschichte und 
Bilder des kulturellen Gedächtnisses auf und obliteriert diese mit geome-
trischen Figuren, die die Imagination der Betrachter:innen herausfordern 
sollten (Abb. 1–4 im Beitrag von Françoise Armengaud, S. 61, 67). 
Déborah Laks macht in einem Aufsatz darauf aufmerksam, dass eines der 

41	 So weist Levinas auf die Semelfaktivität, die Unvollendetheit, die Maske, die Ka-
rikatur, Idole und Pleonasmen und das Fantastische in der Literatur als Elemente und 
mögliche Ausdrucksformen der Obliteration hin. Diese Beispiele sind jedoch nicht zu 
verallgemeinern, sondern Ausdruck einer Ästhetik bei Gogol und in der Kunst von Sacha 
Sosno. Levinas: Die Obliteration, a.a.O.
42	 Dudenredaktion (Hg.): Das große Fremdwörterbuch, Mannheim, Leipzig, Wien, 
Zürich 2007, Eintrag: „obliterans“, S. 950.
43	 Sosno zitiert in France Delville: Sosno: traversée en forme de fugue, Nice 2002, S. 92 
[eigene Übersetzung, Anm. d. V.].

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


313

literarischen und philosophischen Vorbilder der Nouveau Réalistes Charles 
Baudelaires und Walter Benjamins Figur des ‚chiffonniers‘ gewesen sein 
könnte: der in der Stadt flanierende Lumpensammler, der die kleinen, lie-
gen gelassenen Dinge des alltäglichen Lebens aufliest, sie sich aneignet 
und gemäß Benjamin so in die Lage kommt, sie utopisch umzuwenden. 44 
Ähnlich wie die Künstler:innen, die in den Straßen von Nizza, auf Schrott-
plätzen, am Strand oder Museum Dinge oder Impressionen einsammelten, 
nahm Sosno Bezug auf Bilder des kulturellen Gedächtnisses und versuchte 
darin, ein sozialutopisches Moment freizulegen.

Als Konzept zeigt die Obliteration jedoch ein Problem der Methode an. 
Denn wenn der Zugang und die Bestimmung der Obliteration diese selbst zu 
einem gewissen Teil obliteriert und damit durchstreicht, so sagen die Be-
stimmungen der Obliteration mehr über die Theorien aus, als über die Ob-
literation selbst. 45 Gemäß der Theoriemode der 1970er Jahre orientierte sich 
die Theorie der Obliteration vornehmlich an der Semiotik und Ideologiekritik 
der Massenmedien. In ihrer Monographie L’art d’oblitération hatte Françoise 
Armengaud versucht, die Obliteration über eine geometrische Methode (mos 
geometricus) zu bestimmen. 46 Doch die darin formulierten Axiome werden 
von Postulaten gestützt, die von jenen zuerst abgeleitet worden sind, was 
dazu führt, dass es keine Möglichkeit gibt, die Axiome zu prüfen. Tatsächlich 
hat Armengaud sich in ihrem jüngsten Text von diesem Ansatz entfernt und 
die Obliteration in acht Aspekten als „Kunst der Zurückweisung“ (art du re-
fus) beschrieben. 47 Sie geht dabei von der etymologischen Bedeutung aus und 
verweist auf das ,ob‘ als eine „Idee des Hindernisses“ und auf ,littera‘ als den 
Buchstaben. Die Obliteration bezeichnet in diesem Sinne das Überschreiben, 
Durchstreichen oder Ausradieren von Text. Darüber hinaus – und das zeigt 
die Kunst von Sacha Sosno – macht die Obliteration auf eine im Erscheinen 
wirkende Kaschierung aufmerksam, die Sosno explizit gemacht und auf die 
Formel „cacher pour mieux montrer“ gebracht hat. In ihrem zweiten von acht 
Aspekten der Zurückweisung bezeichnet Armengaud die Obliteration als 
„Zurückweisung des Vergessens“. 48 Damit meint sie die „Abnutzungserschei-
nungen des Seins“ und die „Zurückweisung des gewohnheitsmäßigen, faden, 
blasierten, abgestumpften Erinnerungszustands“ sowie die „Zurückweisung 
der Eindeutigkeit des Sinns“ und eine „Arbeit am kulturellen Gedächtnis“. 49  

44	 Déborah Laks: »Nouveau Réalisme in its ,Longue Durée‘: From the Nineteenth-Cen-
tury Chiffonier to the Remembrance of the Second World War«, in: Catherine Dossin (Hg.): 
France and the Visual Arts since 1945. Remapping European Postwar and Contemporary 
Art, New York et al. 2019, S. 125.
45	 Vgl. Johannes Bennke: Obliteration. Für eine partikulare Medienphilosophie nach 
Emmanuel Levinas, Bielefeld: 2023, insbes. Kapitel 1.3, S. 72–104.
46	 Françoise Armengaud: L’art de l’oblitération. Essais et entretiens sur l’œuvre des 
Sacha Sosno, Paris 2000.
47	 Vgl. Françoise Armengaud: »Sacha Sosno und die Obliteration: Eine Kunst der Zu-
rückweisung?«, in diesem Band, S. 59–69.
48	 Ebd., S. 62.
49	 Ebd.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke314

In dieser Serie an Zurückweisungen artikuliert sich eine negative Wider-
standsfigur, die sich gegen die Sedimentierungen gegenwärtiger Wissensfor-
men richtet. Als Negationsfigur weist die Obliteration damit dasjenige zurück, 
was auf dem Sein beharrt und Eindeutigkeit für sich beansprucht. Was also 
droht, vergessen zu werden, ist eine Art Beunruhigung von Sinn und Existenz. 
Es geht dann bei einer solcher Art der Widerständigkeit in der „umkämpften 
Gegenwart“ 50 um eine Interpretationsarbeit am kulturellen Gedächtnis.

Um besser zu verstehen, warum hier diese Interpretationsarbeit not-
wendig ,negativ‘ über das Vergessen (und nicht ,positiv‘ über das Erinnern) 
diskutiert wird, ist es hilfreich, einen Blick auf die Kunst- und Bilderskep-
sis von Levinas zu werfen. Es geht hier nämlich nicht um eine grundlegende 
Ablehnung der Kunst im Allgemeinen und des Bildes im Besonderen, son-
dern um eine Abgrenzung von dem, was Levinas unter dem Schönen subsu-
miert. 51 Wenn Levinas von einem Misstrauen gegenüber der Kunst spricht, 
dann deswegen, weil sie dazu tendiert die „Vollkommenheit des Schönen“ 52 
zu feiern, und zu einem Schweigen führt, das die „Welt des Leids und des 
Bösen“ 53 vergessen macht. In dieser Hinsicht ist die Mona Lisa für Levinas 
unmoralisch. Die Obliteration hingegen bezeichnet eine Ästhetik,

die die Leichtfertigkeiten oder die unbeschwerte Sorglosigkeit des 
Schönen anprangert und an die Abnutzungen des Seins erinnert, an die 
,Ausbesserungen‘, von denen es bedeckt ist, und an die sichtbaren oder 
verborgenen Streichungen, in seinem Beharren zu sein, zu [er]schei-
nen und sich zu zeigen. 54

Wenn die Widerständigkeit der Obliteration sich gegen das Schöne rich-
tet und auf der Semelfaktivität beharrt, dann geht es bei der Interesselo-
sigkeit um ein Vergessen des Kunstschönen und um ein Erinnern an den 
Anderen und eine Hinwendung zum zwischenmenschlichen Drama. Daher 
sieht Levinas auch in der „Unvollendetheit“ (inachevement) und nicht im 
Vollkommenen und Schönen eine Grundkategorie der modernen Kunst. 55 
Wenn Levinas also davon spricht, dass einer „der Anfänge der Kunst [darin 
liegt], das Wirkliche in seinem Bild zu denken – in seiner Erinnerung – und 

50	 Oliver Marchart: »Umkämpfte Gegenwart. Der ,Zivilisationsbruch Auschwitz‘ zwi-
schen Singularität, Partikularität, Universalität und der Globalisierung der Erinnerung«, 
in: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch und Gedächtniskultur. Das 20. Jahrhundert 
in der Erinnerung des beginnenden 21. Jahrhunderts, Innsbruck 2003, S. 36–65.
51	 Vgl. das Vorwort von Catherine Chalier zu David Gritz: Levinas face au beau, Paris, 
Tel-Aviv 2004, in diesem Band, S. 71–93.
52	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 33.
53	 Ebd., S. 42.
54	 Ebd., S. 35.
55	 Emmanuel Lévinas: »Michel Leiris – Die Transzendenz der Wörter«, in: ders., Eigen-
namen. Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, München 
1988, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


315

so vielleicht in seiner Vergangenheit“ 56, dann geht es ihm um eine Ablösung 
vom Sein durch Bilder und damit um eine Bewegung gegen den Ästheti-
zismus. 57 Die ethische Dimension der Obliteration besteht für Levinas also 
darin, mit der Trägheit und Starrheit des Seins zu brechen, dem Schönen 
abzusagen und stattdessen durch improvisierte Ausbesserungen an die 
Einmaligkeit zu erinnern, um so eine Beziehung zum Anderen herzustellen.

Daher ist für Levinas auch die Orientierung am Bilderverbot wichtig. 
In dem für die gesamte Debatte seines Verhältnisses zu den Künsten maß-
geblichen Text Die Wirklichkeit und ihr Schatten von 1948 gibt er einen 
Hinweis auf das Bilderverbot („Das Bilderverbot ist wahrhaft das höchste 
Gebot des Monotheismus […].“ 58). Levinas geht es beim Bilderverbot nicht 
um die Zurückweisung bildnerischer Werke.

Im Bilderverbot wird nur das ausschließliche Privileg in Frage gestellt, 
das die abendländische Kultur dem Bewußtsein und der Wissenschaft 
verliehen haben soll, die es in sich trägt und die, als Selbstbewußtsein, 
allerletzte Weisheit und absolutes Denken zu sein erhofft. 59

Im Bilderverbot geht es also nicht um ein Idolatrieverbot, sondern in der 
erkenntniskritischen Wendung, die Levinas vollzieht, um Geltungskritik 
an der „Vorherrschaft der Repräsentation“ und der Rationalität. 60 Wenn 
Levinas also die Unvollendetheit in der Kunst affirmiert und den Ästheti-
zismus abwehrt, dann geht es darin auch um eine Ideologiekritik am Gel-
tungsanspruch der Vernunftherrschaft. 61

Diese Kritik hat Auswirkung auf die Erkenntnistheorie und auf die 
Methode und Konzepte von Levinas. Wenn Levinas also die Obliteration 
mit dem désintéressement in Verbindung bringt, so bedient er sich eines 
erkenntnistheoretischen Ansatzes, der sich gegen Semiotik, Ontologie und 
der Intentionalitätsanalyse in der Phänomenologie richtet. Die Obliteration 
richtet sich zwar ähnlich wie in der Intentionalitätsanalyse auf ein Objekt, 
aber nicht in der Art, um es zu erschließen, sondern in der Art, darin ei-
nen Widerstand einzuführen oder sichtbar zu machen. So richtet sich die 
Obliteration gegen Formalismen, Vollkommenheit und Schönheit. Des Wei-
teren erhält sie durch Levinas eine ethische, existenzielle und zeitliche Di-
mension, die vor allem darauf zielt, all das Vergessen zu machen, was der 

56	 Ebd., S. 34.
57	 Vgl. den Beitrag von Richard A. Cohen »Levinas über Kunst und Ästhetizismus« in 
diesem Band, S. 95-139.
58	 Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel Alloa (Hg.): 
Bildtheorien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 81.
59	 Emmanuel Levinas: »Bilderverbot und Menschenrechte«, in: ders.: Verletzlichkeit 
und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische, Berlin, Zürich 2007, S. 118.
60	 Vgl. ebd., S. 115.
61	 Johannes Bennke: »Das Bilderverbot in der Ästhetik von Emmanuel Levinas«, in: 
Beniamino Fortis (Hg.): Bild und Idol: Perspektiven aus Philosophie und jüdischem Den-
ken, Berlin 2022, S. 157–183.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke316

Erinnerung an eine einmalige Existenz im Wege steht. Wenn also „die Kunst 
den Dingen ein Gesicht gibt“, und die Obliteration wiederum ein „wesent-
liches Konzept [bildet], um die Kunst zu verstehen“, 62 so geht es darin um 
jene Formen von Auslöschungen, die es ermöglichen, eine Beziehung zum 
Anderen herzustellen und das sichtbar zu machen, was im Zentrum der 
Levinas’schen Ethik steht: das Antlitz (visage).

Die Obliteration ermöglicht damit eine zentrale Unterscheidung: das 
Vergessen oder die Zerstörung um der Vernichtung oder des Erhalts des 
Bestehenden willen und einem Vergessen und der Zerstörung um der Er-
neuerung willen. Diese beiden Negationen sorgen am Scheideweg für 
Verwirrung. Um diesen Unterschied zu verdeutlichen, möchte ich auf die 
Überlegungen von Gilles Deleuze zum Trugbild und der Umkehrung des 
Platonismus Bezug nehmen. Nach Deleuze geht es nicht um das Verhältnis 
von Urbild und Abbild. Deleuze führt den Platonismus auf eine Selektions-
logik und eine „Dialektik der Rivalität (amphisbetesis)“ 63 zurück, bei der 
es um die Unterscheidung von Idee, Abbild und dessen Trugbild gehe. Die 
eigentliche Rivalität bestehe nun im schwierigen Verhältnis von Abbild und 
Trugbild, wobei Deleuze das Trugbild genau deswegen affirmiert, weil es 
„um Einführung der Subversion in diese Welt [geht], um ,Idoledämmerung‘. 
Das Trugbild ist kein degradiertes Abbild, es birgt eine positive Macht, die 
sowohl das Original wie das Abbild, das Modell wie die Reproduktion ver-
neint.“ 64 Es geht also nicht mehr wie im Platonismus darum, „die guten von 
den schlechten Abbildern“ 65 zu unterscheiden, und die Trugbilder daran zu 
hindern, dass sie sich in die Oberfläche der Abbilder einschleichen, sondern 
um Trugbilder, die sich nicht mehr durch Ähnlichkeit auszeichnen.

Der Einfall des Trugbildes in die Welt des Bildes ist deswegen von solch 
niederschmetternder Wucht, weil dadurch Hierarchien, Selektionen und 
Verteilungen durchkreuzt und Ordnungssysteme durcheinandergebracht 
werden. Das Deleuze’sche Idiom des Chaos und des Verrückt-Werdens, das 
hier in die Simulation von Wirklichkeit einbricht, tritt somit in die Nähe zur 
Levinas’schen Zeittheorie der Diachronie. Für Levinas beschreibt die Dia-
chronie eine Zeit, die in die Kontinuität einbricht. 66 Für Deleuze ist es die 
„ewige Wiederkunft bzw. Wiederkehr“ 67 von Nietzsche, die als Chaos in die 

62	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 46.
63	 Gilles Deleuze: »Platon und das Trugbild«, übers. v. Bernhard Dieckmann, in: ders., 
Logik des Sinns, Frankfurt a.M. 1993, S. 312.
64	 Ebd., S. 320 [Kursivierung i.O.].
65	 Ebd., S. 314.
66	 „Die radikale Diachronie der Zeit, die der Synchronisierung der Erinnerung und der 
Antizipation, den Modi der Vergegenwärtigung widersteht, ist Elan eines Denkens, das 
nicht Einschließen eines Inhaltes ist, das denken für… ist, das sich nicht auf die Thema-
tisierung, nicht auf das zum Sein des Bewusstsein von… adäquate Wissen beschränkt.“ 
Emmanuel Levinas: »Bemerkungen über den Sinn«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken ein-
fällt, a.a.O., S. 219.
67	 Vgl. hierzu Karl Löwith: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, 
Hamburg: Meiner 41986, insbes. S. 161ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


317

Ordnung einbricht, die Repräsentation umkehrt und die Ikonen zerstört. 68 
In diesem Sinne handelt es sich bei der Umkehr des Platonismus um eine 
Variante des jüdischen Bilderverbots, das hier nicht als Verbot visueller 
Darstellungen firmiert, sondern als Ikonoklasmus, als „Idoledämmerung“. 69 
Nun, da die Ähnlichkeit als Kriterium für die Unterscheidung von Abbild 
und Trugbild ausgedient hat, bedarf es eines anderen Kriteriums, dass die 
Macht des Trugbildes von dem zu unterscheiden erlaubt, was einer bloßen 
Manipulation aus Machtinteresse unterworfen ist. Deleuze führt als Krite-
rium das Künstliche ein, das für die vorhandene Ordnung steht, und zwei 
unterschiedliche Zerstörungsweisen:

Denn es besteht ein großer Unterschied zwischen zerstören, um die 
vorhandene Ordnung der Repräsentationen, der Modelle und Kopien 
zu bewahren und zu verewigen, und dem Zerstören der Modelle und 
Kopien, um das schöpferische Chaos einzuführen, das die Trugbilder 
in Gang setzt und ein Phantasma aufkommen läßt – die unschuldigste 
aller Zerstörungen, die Zerstörung des Platonismus. 70

Es geht also um zwei Formen von Zerstörung: Zerstören um des Erhal-
tes willen und Zerstören um der Erneuerung willen. Mit dem Künstlichen 
führt Deleuze ein ähnliches Argument ein, wie Levinas mit dem Traum in 
Die Wirklichkeit und ihr Schatten. 71 Ob das, was als wirklich wahrgenom-
men wird, sich als Traum entpuppt, wird nur sichtbar durch ein Bild, das 
einbricht, durch einen Ikonoklasmus, der den Traum zerplatzen lässt, das 
Künstliche ausstellt und das Wirkliche in seiner Verschattung erhellt. Die 
Obliteration unterscheidet sich insofern von der bloßen Zerstörung und 
dem sinnlosen Leid, als sie dies nicht im Interesse jener Privilegien einer 
wie auch immer gearteten Repräsentation von Macht tut, sondern um 
„divergente Serien als divergente“ 72 einzuführen, das heißt sie wiederholt 
nicht das Bestehende, sondern erscheint als „das Unzeitgemäße“ 73 zugun-
sten einer künftigen, sich ankündigenden, aber erst noch kommenden Zeit. 
Levinas hat dies in Totalität und Unendlichkeit als „prophetische Eschato-
logie“ 74 und in einer seiner talmudischen Texte als „messianische[n] Pro-
phetismus“ 75 bezeichnet.

68	 Vgl. Deleuze: »Platon und das Trugbild«, a.a.O., S. 323.
69	 Ebd., S. 320. In diesem Sinne definiert Deleuze die Moderne gar durch die Macht des 
Trugbildes.
70	 Ebd., S. 324.
71	 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, a.a.O., S. 110.
72	 Deleuze: »Platon und das Trugbild«, a.a.O., S. 323.
73	 Der Text von Deleuze ist durchsetzt von Anlehnungen an Nietzsche. Ebd., S. 324.
74	 Emmanuel Levinas: Totalität und Unendlichkeit: Versuch über die Exteriorität, 
Freiburg, München 52014, S. 21.
75	 Emmanuel Levinas: »Messianische Texte«, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch 
über das Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 102.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke318

Die Obliteration ist nicht wegen ihrer Negation und Widerständigkeit 
ethisch, sondern ihre Stärke liegt in ihrer Funktion als Differenzfigur, die 
eine zentrale Unterscheidung ermöglicht. Nämlich die zwischen negativen 
Formen des Vergessens, die der Vergangenheit und dem Selbst dienen 
(Vergessen des Anderen), und affirmativen Formen des Vergessens, die der 
Zukunft dienen (Vergessen des Sich). Es geht also um mediale und ästheti-
sche Praktiken auf der einen Seite, die dem ideologischen Erhalt einer be-
stehenden Weltanschauung, einer Macht oder Regierungsform dient und 
sie stabilisiert, und jenen experimentellen Kräften auf der anderen Seite, 
die destabilisierend wirken und dabei dem Apeiron zustreben. Die Oblite-
ration erlaubt damit die Differenzierung verschiedener Destruktionsten-
denzen. Auf der einen Seite haben wir es etwa mit Formen von Totalität zu 
tun (gewalttätige Aneignung, Idolatrie, Selbstobliteration, Tilgung des An-
deren und Heiligen), auf der anderen Seite mit Widerständigkeiten gegen 
diese gewalttätige Aneignung und mit medialen Praktiken, die das Unend-
liche einsetzen. Zu unterscheiden ist ein Vergessen, das dem bestehenden 
Wissen, den Repräsentationen und Modellen dient, und einem Vergessen, 
das eben dieses Wissen, diese Repräsentationen und Modelle in Frage 
stellt und dasjenige zum Gegenstand des Vergessens macht, was das Ande-
re bedroht. Die Obliteration steht dann im battle ground der umkämpften 
Gegenwart in den Diensten einer offenen Zukunft und nicht der Vergan-
genheit. Als Differenzfigur sind in ihr destruierende und generative Kräfte 
verwickelt, die eine auf die Zukunft gerichtete Idee hervorbringt. Dies er-
laubt es auch zwischen Ästhetizismus und Ästhetik zu unterscheiden.

Im Unterschied zum Palimpsest ist die Obliteration wesentlich zeit-
lich als Intervention mit offenem Zukunftsindex zu denken. Das Palimp-
sest ist als Schichtung auf den Manuskriptseiten – oder wahlweise auch 
in der (urbanen) Kulturlandschaft 76 – wesentlich räumlich zu verstehen 
und macht eine Hierarchie von Leitdiskursen auf. Zudem hat es werkhaf-
ten Charakter und ist vornehmlich am Leitmedium der Schrift orientiert 
mit dem Ziel der Entzifferung. Als Differenzfigur weist die Obliteration 
jedoch auf etwas Unabgeschlossenes und Prozesshaftes hin und hat (u.a. 
durch den Verweis auf das Bilderverbot) ikonischen Charakter. Mit der 
Obliteration als Differenzfigur lässt sich ein organisierendes Prinzip in 
die von Aleida Assmann aufgeführten Formen des Vergessens einführen. 
Neben zahlreichen Varianten von Zeichenoperationen und Techniken des 
Vergessens (Löschen, Zudecken, Verbergen, Schweigen, Überschreiben, 
Ignorieren, Neutralisieren, Leugnen und Verlieren) 77, unterscheidet sie wie 

76	 Vgl. Dominique Fliegler: Kulturlandschaft als Palimpsest. Begreifen disparater Ver-
gangenheiten, Dissertationsschrift, Weimar 2013. Andreas Huyssen: Present Pasts: Urban 
Palimpsests and the Politics of Memory, Stanford 2003.
77	 Vgl. Aleida Assmann: Formen des Vergessens, Göttingen 2016, S. 21–26.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


319

auch andere Autoren sieben Formen des Vergessens. 78 Die Obliteration 
bietet hier die Möglichkeit, die Varianten der gleichen Operation genauer 
in ihrer destruierenden (,negativen‘) und generativen (,positiven‘) Formen 
des Vergessens zu bestimmen und die darin enthaltenen Unbestimmthei-
ten und Nicht-Intentionalitäten herauszuarbeiten. 79 Der tiefere Grund für 
die negative Formulierung einer Erinnerungskultur durch das Vergessen 
liegt darin, verschiedene Zerstörungstendenzen unterscheiden zu können 
und Vergessen auch als eine Widerstandsfigur besser in den Blick zu be-
kommen, die das kulturelle Gedächtnisses im Dienste am Anderen wieder 
aktualisiert. Der zentrale ästhetische Beitrag der Obliteration besteht so-
mit darin, ein ethisches Entscheidungskriterium zu geben, sowohl für das 
funktionale Gedächtnis, wie es Elena Esposito beschrieben hat, als auch 
für einen Oblivionismus in den Wissenschaften, für den Harald Weinrich 
plädiert hat, 80 um sedimentierte Wissensformen im Zeichen des Anderen 
zu erschüttern.

 

MEDIA OBLIVIONIS UND IHRE ÄSTHETIK

Mediale Praktiken, die eine solche Unterscheidung machen, möchte ich 
hier in Anlehnung an Umberto Eco vorschlagen als media oblivionalis bzw. 
media oblivionis benennen. 81 Am Beispiel eines Filmbildes möchte ich zei-
gen, wie das Bild als Zitat zum Gegenstand von Montagestrategien werden 
kann, die es neu kontextualisieren. Es geht dabei um neue Konstellationen, 
die auf das Imaginäre einwirken. Diese Arbeit am Bild mit Bildern ist eines 
der grundlegenden Prinzipien des Kinos.

Exemplarisch steht hierfür ein Bild, das zur Ikone der Shoah gewor-
den ist. 1994 realisierte der Niederländer Cherry Duyns einen Dokumen-
tarfilm über die Filmaufnahmen vom niederländischen Lager Westerbrok, 
zu denen der jüdische Kameramann Rudolf Breslauer von den Nazis ge-
zwungen wurde (Settela, gezicht van het verleden, NL, 1994). Dabei ist ein 
Bild entstanden, das ein Mädchen mit Kopftuch zeigt, das zwischen den 
sich schließenden Türen eines Viehwaggons eingepfercht ist. Das vom Rest 
des Films isolierte Einzelbild wurde in Schulbüchern aufgenommen und 
galt bis in die 1990er Jahre als Darstellung für den Transport von Juden 
in die Gaskammern von Auschwitz. Durch Hinzuziehung des gesamten 

78	 Vgl. Paul Connerton: »Seven Types of Forgetting«, in: Memory Studies 1 (1), Jan. 2008, 
S. 59–71.
79	 Inwiefern dies die von Assmann genannten sieben Formen des Vergessens berührt 
und überdacht werden müssen und Anschlüsse an die Debatte um multidirektionale 
Erinnerung erlaubt, müsste eigens diskutiert werden. Vgl. Michael Rothberg: Multidirek-
tionale Erinnerung. Holocaustgedenken im Zeitalter der Dekolonisierung, Berlin 2021.
80	 Weinrich: Lethe, a.a.O., S. 232.
81	 Vgl. Eco, »Ars oblivionalis«, a.a.O. Das Lateinische ,oblivio‘ für Vergessen bildet den 
Genetiv „oblivionis“. Im Folgenden ist daher von media oblivionis die Rede.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke320

Filmmaterials, forensische Spurensuche und Abgleich mit Transportlis-
ten fanden Historiker heraus, dass es sich bei dem Mädchen keineswegs 
um eine Jüdin handelt, sondern um eine niederländische Sinti mit Namen 
Settela Steinbach.

Der Filmhistoriker Thomas Elsaesser entlehnt den Titel seines Essays 
der Aufschrift eines Warnschilds an französischen Bahnübergängen: „Un 
train peut en cacher un autre.“ Elsaesser macht damit auf ein ikonisches 
Prinzip aufmerksam, bei dem Bilder einander überlagern können, während 
man zugleich Gefahr läuft, dies zu vergessen. Andererseits bedarf es die-
ser Technik, einer Art Doppelbelichtung, da das Einzelbild nicht einmal 
ein Wahres, eine Vielzahl an sich gegenseitig kommentierenden Bildern, 
Texten, Zeugenaussagen und anderen Materielien aber zumindest Unwah-
res sichtbar macht. Wie bei der ars oblivionalis sind es additive Verfahren, 
die eine De- und Resemiotisierung des Bildes erlauben. Wenn Elsaesser 
schreibt, dass „ein Bild die Sicht auf ein anderes nehmen kann“, und wir nur 
„auf die darin verborgenen und geborgenen Geschichten und Identitäten 
Acht geben“ 82 müssen, dann setzt er auf einen Optimismus forensischer 
Spurensuche, die die Einsicht in Wahres und Unwahres erlaubt und sich 
dem Indizienparadigma verdankt.

15 Jahre später reformuliert Elsaesser seine These in Anbetracht des 
Films Respite (BRD, 2007) von Harun Farocki, der das gleiche Filmmaterial 
anders kontextualisiert. Farocki setzt in seinem Film nicht am Indizienpa-
radigma an, sondern an der sehr viel grundlegenderen Frage, welche Blick-
regime in die Bild- und Filmaufnahmen hineinspielen. Elsaesser spricht 
daher in Anbetracht der Tatsache, dass wir es hier mit Bildern zu tun ha-
ben, deren Bedeutung über das Indizienparadigma hinausgehen und bei 
denen wir es mit der Frage des Nicht-Wissens und der Ignoranz der Bild-
produzenten zu tun haben, von einer „Epistemologie des Vergessens“. 83

In dieser Form der Wiederholung (sowohl des Filmbildes als auch der 
Filmkritik) wird eine Gratwanderung zwischen dem Unbekannten, Ignorier-
ten, den impliziten Blickregimen und einem Wissen erkennbar, das immer 
wieder neue Facetten historischer Sachverhalte und ihrer Sichtbarmachung 
sichtbar macht. Zwischen den „unknown knowns“, den wissentlich ignorier-
ten Tatsachen, und den „known knowns“, dem, was wir an Wissen erinnern 
und akkumulieren können, gilt es zu vermitteln. 84 Indem Bilder durch Ein-

82	 Thomas Elsaesser: »Un train peut en cacher un autre. Geschichte, Gedächtnis und 
Medienöffentlichkeit«, in: montage a/v 11 (1), 2002, S. 25.
83	 Thomas Elsaesser: »Returning to the Past its Own Future: Harun Faroki’s Respite«, 
in: Research in Film and History 1 (2018), S. 9.
84	 Elsaesser macht auch auf das „unknown unknown“ aufmerksam, das ein Wissen 
bezeichnet, das wir hätten haben können, wenn wir weder nicht gewusst hätten, was 
wir wussten, noch ignoriert hätten, was wir wussten. Ebd., S. 8 f. Diese Formel wurde 
populär im Zusammenhang einer Aussage vom ehemaligen US Verteidigungsminister 
Donald Rumsfeld, der 2002 bei einem NATO-Press-Briefing von einem Journalisten zu 
den vermeintlichen Massenvernichtungswaffen im Irak befragt wurde. „But there are also 
unknown unknowns. There are things we don’t know we don’t know.“ Press Conference, 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


321

lassung in eine Bilderfolge andere Bilder kommentieren, entlarven sie zwar 
in dieser neuen Konstellation Unwahrheiten und entfalten neue Bedeutun-
gen, viel wichtiger ist hier aber, dass diese Bildpraxis unendlich ist. Das Por-
trät von Sinti Settela Steinbach zeigt in der Art eines Mahnmals eine unab-
schließbare Bildpraxis und Bildhermeneutik. Die Bedeutung liegt also nicht 
im Bild, sondern in einer sich unendlich neukonstellierenden Bildpraxis.

Dieser kurze Ausflug in das Archiv der Filmgeschichte verdeutlicht, 
dass das Bild in ständig wechselnden Konstellationen fortwährend neue 
Bedeutungen generiert und dadurch auf ein Unbestimmtes verweist. 85 Es 
verweist auch auf den Ursprung einer kulturwissenschaftlichen Methode 
bei Aby Warburg, bei der durch Konstellationen und Montage eine Skep-
sis am Sichtbaren „vor dem Bild“ 86 vorgeführt wird und das Einzelbild in 
Konstellation mit anderen Bildern eine andere Bedeutung sichtbar macht.

Wenn bei Farocki das Bild als Medium neu konstelliert wird und 
Elsaesser seine Kritik aktualisiert, dann schließt die media oblivionis iko-
nische Praktiken genauso ein, wie die (philosophische) Kunstkritik. Es geht 
bei der media oblivionis also nicht primär um das aktive Auslöschen von 
Gedächtnisspeichern, sondern um einen ikonoklastischen Impuls, der sich 
gegen etablierte Wissensformen richtet und als ein unendlicher Kommen-
tar zu verstehen ist. Im Zentrum der media oblivionis als einer „Episte-
mologie des Ästhetischen“ 87 nach Levinas steht also ein Nicht-Wissen und 
Vergessen des Sich, das sich durch Formen der Obliteration zeigt. Die Obli-
teration hat dabei etwas Provokantes an sich und zwar im etymologischen 
Sinne des Wortes: sie erhebt ihre Stimme und regt an, Bestehendes in Fra-
ge zu stellen. Gerade wegen ihres ikonischen und diachronen Grundzugs 
steht die Obliteration der Ereignisphilosophie Jean-François Lyotards 
näher als den subversiven Manövern der Schrift in der Dekonstruktion. 88 
Gerade in der auch generationenübergreifenden Verkettung von Bildern, 
wie das obige Beispiel gezeigt hat, kommt die ganze Kraft der Obliteration 
zur Geltung, denn im Zwischenraum der Bilder steht ein Vergessen sowie 
die Fortsetzung von Erinnerung und ihrer Erneuerung auf dem Spiel.

by US Secretary of Defence, Donald Rumsfeld, online unter: https://www.nato.int/docu/
speech/2002/s020606g.htm (letzter Zugriff 27.10.2023).
85	 Ausgehend von diesen Überlegungen lassen sich weitere Spuren der Einbindung des 
Einzelbildes in eine Serie von Bildern in der Montagetheorie etwa bei Sergej Eisenstein 
finden, in der Filmtheorie Walter Benjamins und im Zeit-Bild bei Gilles Deleuze.
86	 Martin Treml, Sigrid Weigel: »Einleitung«, in: Aby Warburg: Werke in einem Band, 
hrsg. v. Martin Treml, Sigrid Weigel, Perdita Ladwig, Berlin 2018, S. 13 [Kursivierung über-
nommen].
87	 Dieter Mersch hatte die Epistemologien des Ästhetischen ins Feld der ästhetischen 
Forschung eingeführt, um hier ein eigenes Wissen und ein eigenes Denken außerhalb der 
Sprache auch in anderen Medien geltend zu machen. Die media oblivionis bildet in die-
sem Sinne eigene Epistemologien des Vergessens aus, die ästhetische Qualitäten haben. 
Vgl. Dieter Mersch: Epistemologien des Ästhetischen, Berlin, Zürich 2015.
88	 Jens Kertscher, Dieter Mersch: »Einleitung«, in: dies. (Hg.): Performativität und 
Praxis, München 2003, 7–15., S. 9.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke322

FAZIT: ZUR GEMEINSCHAFTSSTIFTENDEN FUNKTION 
DER MEDIA OBLIVIONIS

Auf dem Vergessen zu insistieren, während von Erinnerungskultur die 
Rede ist, ermöglicht, eine Widerstands- und Differenzfigur in das kultu-
relle Gedächtnis einzuführen, dass in der Lage ist, dieses von Generation 
zu Generation zu erneuern. In diesem Sinne ist die media oblivionis ein 
transgenerationales Konzept für die Grundlegung von Kultur. Um dies 
ein wenig anschaulicher zu machen, möchte ich an eine chassidische Er-
zählung erinnern, die von Gerschom Scholen überliefert ist, vielfach auf-
gegriffen wurde und vom Erinnern und Vergessen von Tradition handelt. 
Jean-Luc Godard hat in der Eröffnungsszene seines Films Hélas pour moi 
diese jüdische Erzählung verdichtet:

Wenn der Vater meines Vaters meines Vaters etwas Schwieriges zu er-
ledigen hatte, ging er an eine bestimmte Stelle im Wald, zündete ein 
Feuer an, sprach seine Gebete – und alles geschah, wie er es sich vor-
genommen hatte. Wenn der Vater meines Vaters dasselbe zu tun hatte, 
ging er an die Stelle im Wald und sagte: ‚Wir können kein Feuer mehr 
machen, aber wir kennen die Gebete‘ – und alles ging nach seinem 
Willen. Später sollte mein Vater jene Tat vollbringen. Auch er ging in 
den Wald und sagte: ‚Wir können kein Feuer mehr anzünden, und wir 
kennen auch die Gebete nicht mehr; aber wir kennen den Ort im Wald, 
und das muss genügen‘ – und es genügte. Als aber ich vor der Aufgabe 
stand, blieb ich zu Hause und sagte: ‚Wir wissen nicht, wie man Feuer 
macht, wir können keine Gebete sprechen, wir kennen auch den Ort im 
Wald nicht mehr. Aber wir können die Geschichte erzählen.‘ 89

Die Erzählung beschreibt nicht etwa den fortlaufenden Verfall einer gro-
ßen Tradition, bei der „vom Mysterium schließlich nur noch die Geschich-
te übrig bleibt.“ 90 Die Pointe dieser Geschichte besteht vielmehr darin, 
dass trotz des Verlustes der magisch-mythischen Praktiken immer noch 
von eben diesen Verlusten und Transitionen auch nach Generationen er-
zählt werden kann, wodurch diese selbst zum Teil der Erinnerung werden. 
Die ursprünglichen Praktiken und Erzählungen „werden zwar sukzessive 

89	 Jean-Luc Godard: Hélas pour moi, FR, 1993. Der Anfang des Films ist zu sehen unter: 
https://www.youtube.com/watch?v=fAZrJFmpRr8 (letzter Zugriff 04.07.2023).
90	 Gershom Scholem: Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt a.M. 
2004, S. 384. Vgl. auch die verschiedenen Variationen des gleichen Motivs bei Elie Wiesel: 
Célébrations hassidiques, Paris 1976, S. 173, Chantal Akerman: Histoires d’Amérique, USA, 
1989, Exzerpt online unter: https://www.youtube.com/watch?v=BYHpM-0-iU4 (letzter 
Zugriff 04.07.2023). Christoph Münz kontextualisiert diese Geschichte für die jüdische 
Tradition in »Wo war Gott in Auschwitz?« (2018), online unter: https://www.dig-bremen.
de/fileadmin/user_upload/Vortrag_Muenz_Bremen_2018.pdf (letzter Zugriff 04.07.2023), 
S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


323

durch andere ersetzt, ihre Wirkung aber bleibt die gleiche.“ 91 Erinnern und 
Vergessen werden in dieser mündlichen Überlieferung als eine Art wieder-
holende Differenz verstanden, die Identität und Gemeinschaft stiftet.

Die Obliterationskunst verweist im Levinas’schen Sinne nicht nur auf 
eine menschliche Existenz und ihrer Affirmation, sondern bezieht sich im 
geschichtsphilosophischen Sinne auf das, was Walter Benjamin als „schwa-
che messianische Kraft“ 92 bezeichnet hat. Es ginge dann nicht nur um Opera-
tionen wie Überlagern, Überdecken oder Überschreibung 93 und andere Ap-
propriationen wie bei Sosno, und auch nicht nur um das ontologische Drama 
wie bei Levinas, so wenig wie um die Unterscheidung von Negativität und  
Affirmativität, sondern um deren Einbindung in ein Geschichts- und Zeitver-
ständnis im Hier und Jetzt, in der die Zukunft eine nicht prognostische aber 
gemeinschaftsstiftende Funktion hat. Georges Didi-Huberman hat diese 
schwache Hoffnung als die „leuchtende Geste der Glühwürmchen“ beschrie-
ben. Diese lucciola sind der phänomenologische Anteil einer Theorie des 
Nachlebens, die „weder radikale Vernichtung noch finale Erlösung“ 94 kennt. 
Wenn also Levinas davon spricht, dass die „Obliteration […] singen [muss]“ 95 
und damit einen eigenen Rhythmus hat, dann liegt darin ein Unzerstörba-
res, woran Didi-Huberman mit diesem fragilen, pulsierenden Licht als Figur  
eines Widerstands gegen einen apokalyptischen Pessimismus erinnert.

Eine solche Medieneschatologie, wie ich sie hier im Anschluss an die 
media oblivionis skizzieren möchte, hätte Konsequenzen für ein Denken 
von Medienprozessen. Im Levinas’schen Sinne handelt es sich bei der 
Eschatologie nicht um die ,äußersten oder letzten Dinge‘ (τὰ ἔσχατατὰ ἔσχατα), „die 
Eschatologie [gehört] vielmehr zu den ersten Dingen, zu dem, womit seine 
Philosophie insgesamt anhebt.“ 96 Es geht dabei nicht um Repräsentationen 
des Heiligen in Medien und auch nicht allein um Medien(-techniken) des 
Heiligen, 97 sondern um ein Ausbrechen aus der Totalität und Egologie, um 
ein Vergessen des Sich und der Vermeidung, den Anderen auf das Selbe zu 
reduzieren, um das Einbrechen von Transzendentalität ins Wahrnehmen, 
Denken und Handeln. Die Eschatologie ist in diesem Sinne keine ferne  
Sache, „sondern der Störung oder der Unterbrechung der Gegenwart.“ 98  

91	 Ingolf U. Dalferth: »Glaube als Gedächtnisstiftung«, in: Zeitschrift für Theologie und 
Kirche 104 (1), 2007, S. 59.
92	 Walter Benjamin: »Über den Begriff der Geschichte«, in: ders.: Gesammelte Schriften. 
Band 1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt a.M.: 1991, S. 694.
93	 Vgl. Birgit Mersmann: Bilderstreit und Büchersturm: medienkritische Überlegungen 
zu Übermalung und Überschreibung im 20. Jahrhundert, Würzburg 1999, insbes. S. 44–45.
94	 Georges Didi-Huberman: Überleben der Glühwürmchen, München 2012, S. 6.
95	 Levinas: Die Obliteration, a.a.O., S. 47.
96	 Silvia Richter: »Zur Verbindung von Messianismus und Eschatologie im Denken 
Emmanuel Levinas’«, in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 68 (1), 2016, S. 58.
97	 Friedrich Balke, Bernhard Siegert, Joseph Vogl (Hg.): Medien des Heiligen, Paderborn 
2015.
98	 Robert Bernasconi: »Stile der Eschatologie. Derrida über den politischen 
Messianismus von Lévinas«, in: Ashraf Noor (Hg.): Erfahrung und Zäsur. Denkfiguren der 
deutsch-jüdischen Moderne, Freiburg 1999, S. 147.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke324

Ihr Wirkungsbereich ist damit im Hier und Jetzt, ihre Richtung (sens) die 
der Zukunft.

Das Vergessen des Sich ist dabei für eine solche Eschatologie medialer 
Praktiken die Grundbedingung für eine transgenerationale Gemein-
schaftsbildung und Kultur. Liest man die chassidische Geschichte als 
partikulare Einheit mit universalistischem Anspruch, dann geht es nicht 
um die magisch-religiösen Praktiken einer Glaubensgemeinschaft, son-
dern um eine creatio ex oblivionis. Vergessen ist dann eine Grundfigur und 
Bedingung von Kreativität. In diesem Sinne ist Kultur auf einem Vergessen 
aufgebaut. Es sind mediale Praktiken des Vergessens des Sich, die den Staf-
felstab der Geschichte von Generation zu Generation weiterreichen. In der 
chassidischen Erzählung wird also nicht nur die Aktualisierung einer Tra-
dition verhandelt sondern auch die Bildung einer Schicksalsgemeinschaft. 
Ein Effekt der Medieneschatologie ist also politischer Natur und betrifft 
die Frage nach Generationen übergreifender Gemeinschaftsbildung.

Diese Obliterationsformen des Vergessens einer media oblivionis 
bildet Epistemologien von Partikularästhetiken aus. Ähnlich den Autono-
mieästhetiken zeichnen sie sich durch eine Eigengesetzlichkeit aus und 
sind damit nicht an bestehende Moralvorstellungen gebunden. Im Gegen-
satz zur Autonomieästhetik liegt das Freiheitsideal der media oblivionis 
aber gerade nicht in der Unabhängigkeit und Abstraktion eines ‚rein 
Ästhetischen‘, 99 sondern in der Verstrickung mit dem zwischenmensch-
lichen Erfahrungsraum, wo verschiedene Zukunftsentwürfen mitein-
ander konfligieren. Sich also weder von der Abstraktion, noch von einem 
Moralismus oder von Destruktionskräften verführen zu lassen bedeutet, 
wiederholte Aktualisierungen und Aushandlungsprozesse in der Gegen-
wart durchzuführen. Im Zentrum einer Epistemologie des Vergessens 
nach Levinas steht damit eine media oblivionis, deren Obliterationsfor-
men auf ein Vergessen des Sich ausgerichtet sind und sowohl kultur- wie 
gemeinschaftsstiftend wirken.

99	 Stefan Matuschek: »Ethik und Autonomieästhetik«, in: Andrea Allerkamp, Sarah 
Schmidt (Hg.): Handbuch Literatur & Philosophie, de Gruyter 2021, S. 229–237, insbes. 
S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


325

QUELLENVERZEICHNIS

Armengaud, Françoise: L’art de l’oblitération. Essais et entretiens sur 
l’œuvre des Sacha Sosno, Paris 2000.

–	 »Sacha Sosno und die Obliteration: Eine Kunst der Zurückweisung?«, in 
diesem Band, S. 59–69.

Assmann, Aleida: »Speichern oder erinnern? Das kulturelle Gedächtnis 
zwischen Archiv und Kanon«, in: Moritz Csáky, Peter Stachel (Hg.): 
Speicher des Gedächtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive 2: Die 
Erfindung des Ursprungs – Die Systematisierung der Zeit, Wien 2001, 
S. 15–29.

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politi-
sche Identität in frühen Hochkulturen, München 1992. Frances Yates: 
The Art of Memory, London, New York 1966.

Balke, Friedrich, Bernhard Siegert, Joseph Vogl (Hg.): Medien des Heiligen, 
Paderborn 2015.

Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: ders.: Gesammelte 
Schriften. Band 1, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser, 
Frankfurt a.M.: 1991, S. 691–704.

Bennke, Johannes: »Das Bilderverbot in der Ästhetik von Emmanuel 
Levinas«, in: Beniamino Fortis (Hg.): Bild und Idol: Perspektiven aus 
Philosophie und jüdischem Denken, Berlin 2022, S. 157–183.

—	 Obliteration. Für eine partikulare Medienphilosophie nach Emmanuel 
Levinas, Bielefeld: 2023.

Bernasconi, Robert: »Stile der Eschatologie. Derrida über den politischen 
Messianismus von Lévinas«, in: Ashraf Noor (Hg.): Erfahrung und 
Zäsur. Denkfiguren der deutsch-jüdischen Moderne, Freiburg 1999, 
S. 141–159.

Biblia Sacra Vulgata, Koh,6,4., online unter: https://www.bibelwis-
senschaft.de/online-bibeln/biblia-sacra-vulgata/lesen-im-bibel-
text/bibel/text/lesen/stelle/21/60001/69999/ch/72c8ec9de745fa-
05ecb11c674b61b7c1/ (letzter Zugriff 25.10.2023).

Cohen, Richard A.: »Levinas über Kunst und Ästhetizismus Levinas über 
Kunst und Ästhetizismus: Die Wirklichkeit und ihr Schatten richtig 
auslegen«, in diesem Band, S. 95–139.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke326

Dalferth, Ingolf U.: »Glaube als Gedächtnisstiftung«, in: Zeitschrift für 
Theologie und Kirche 104 (1), 2007.

Deleuze, Gilles: »Platon und das Trugbild«, übers. v. Bernhard Dieckmann, 
in: ders., Logik des Sinns, Frankfurt a.M. 1993, S. 311–324.

Delville, France: Sosno: traversée en forme de fugue, Nice 2002.

Didi-Huberman, Georges: Überleben der Glühwürmchen, München 2012.

Dudenredaktion (Hg.): Das große Fremdwörterbuch, Mannheim, Leipzig, 
Wien, Zürich 2007, Eintrag: „obliterans“, S. 950.

Eco, Umberto:  »An Ars Oblivionalis? Forget It!«, in: Modern Language 
Association 103 (3), Mai 1988, S. 254–261.

Elsaesser, Thomas: »Returning to the Past its Own Future: Harun Faroki’s 
Respite«, in: Research in Film and History 1 (2018), S. 9.

Gibbons, Joan: Contemporary Art and Memory: Images of Recollection 
and Remembrance, London, u.a. 2007.

Gritz, David: Levinas face au beau, Paris, Tel-Aviv 2004.

Huyssen, Andreas: Present Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of 
Memory, Stanford 2003.

Jankélévitch, Vladimir: Das Ich-weiß-nicht-was und das Beinahe-Nichts, 
Wien 2010.

Kampling, Rainer: „Memorialkulturen („Gedächtnis und Erinnerung“)“, in: 
Christina von Braun, Micha Brumlig (Hg.): Handbuch jüdische Studien, 
Köln u.a. 2018, S. 211–226.

Kertscher, Jens, Dieter Mersch: »Einleitung«, in: dies. (Hg.): Performativi-
tät und Praxis, München 2003, S. 7–15.

Krämer, Sybille: »Immanenz und Transzendenz der Spur: Über das 
epistemologische Doppelleben der Spur«, in: dies. (Hg.), Spur. Spuren-
lesen als Orientierungstechnik und Wissenskunst, Frankfurt a.M. 2007, 
S. 155–181.

Kühne-Wespi, Carina, Klaus Oschema, Joachim Friedrich Quack: »Zerstö-
rung von Geschriebenem. Für eine Phänomenologie des Beschädigens 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


327

und Vernichtens«, in: Carina Kühne-Wespi, Klaus Peter Oschema, 
Joachim Friedrich Quack (Hg.): Zerstörung von Geschriebenem. Histo-
rische und transkulturelle Perspektiven, Berlin 2019, S. 1–40.

Lachmann, Renate: »Die Unlöschbarkeit der Zeichen. Das semiotische 
Unglück des Mnemonisten«, in: Anselm Haverkamp, in: dies. (Hg.): 
Gedächtniskunst. Raum – Bild – Schrift. Studien zur Mnemnotechnik, 
Frankfurt a. M. 1991, S. 121–141.

Laks, Déborah: »Nouveau Réalisme in its ,Longue Durée‘: From the Nine-
teenth-Century Chiffonier to the Remembrance of the Second World 
War«, in: Catherine Dossin (Hg.): France and the Visual Arts since 1945. 
Remapping European Postwar and Contemporary Art, New York et al. 
2019, S. 121–135.

Latour, Bruno: Iconoclash. Gibt es eine Welt jenseits des Bilderkrieges?, 
Berlin 2002.

Lévinas, Emmanuel: »Michel Leiris – Die Transzendenz der Wörter«, in: 
ders.: Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur, hrsg. v. 
Felix Philipp Ingold, München 1988, S. 85–92.

—	 Die Stunde der Nationen. Talmudlektüren, München 1994.
—	 »Der Andere, die Utopie und die Gerechtigkeit«, in: ders.: Zwischen-Uns. 

Versuche über das Denken an den Anderen, München 1995, S. 265–278. 
—	 »Von der Einzigkeit«, in: ders.: Zwischen-Uns. Versuche über das Denken 

an den Anderen, München 1995, S. 229–238.
—	 »Vom Bewußtsein zur Wachheit«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken 

einfällt. Diskurse über Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, 
München 42004, S. 44–78.

—	 »Fragen und Antworten«, in: ders.: Wenn Gott ins Denken einfällt. Dis-
kurse über Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg, München 42004, 
S. 96–131.

—	 »Intention, Ereignis und der Andere. Gespräch zwischen Emmanuel 
Levinas und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in 
Paris«, in: ders.: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 2005, 
S. 131–150.

—	 »Bilderverbot und Menschenrechte«, in: ders.: Verletzlichkeit und Frie-
den. Schriften über die Politik und das Politische, Berlin, Zürich 2007, 
S. 115–123.

—	 Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München 
42011.

—	 »Die Wirklichkeit und ihr Schatten«, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bild-
theorien aus Frankreich: Eine Anthologie, München 2011, S. 65–86.

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke328

—	 Totalität und Unendlichkeit: Versuch über die Exteriorität, Freiburg, 
München 52014.

—	 »Messianische Texte«, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch über das 
Judentum, Frankfurt a.M. 2017, S. 58–103.

—	 Die Obliteration. Gespräch mit Françoise Armengaud über das Werk 
	 von Sacha Sosno, übers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Zürich 

2019.
—	 »Jean Atlan und die Spannung der Kunst«, in diesem Band, 

S. 57–58.

Löwith, Karl: Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Gleichen, 
Hamburg: Meiner 41986.

Marchart, Oliver: »Umkämpfte Gegenwart. Der ,Zivilisationsbruch 
Auschwitz‘ zwischen Singularität, Partikularität, Universalität und der 
Globalisierung der Erinnerung«, in: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisa-
tionsbruch und Gedächtniskultur. Das 20. Jahrhundert in der Erinne-
rung des beginnenden 21. Jahrhunderts, Innsbruck 2003, S. 36–65.

Matuschek, Stefan: »Ethik und Autonomieästhetik«, in: Andrea Allerkamp, 
Sarah Schmidt (Hg.): Handbuch Literatur & Philosophie, de Gruyter 
2021, S. 229–237.

Mersch, Dieter: Umberto Eco zur Einführung, Hamburg 1993. 
—	 »Einleitung. Klassifikation und Systematik der Zeichen«, in: ders.: 

Zeichen über Zeichen, München 1998, S. 9–36.
—	 Epistemologien des Ästhetischen, Berlin, Zürich 2015.

Mersmann, Birgit: Bilderstreit und Büchersturm: medienkritische Über-
legungen zu Übermalung und Überschreibung im 20. Jahrhundert, 
Würzburg 1999.

Münz, Christoph: »Wo war Gott in Auschwitz?« (2018), online unter: 
https://www.dig-bremen.de/fileadmin/user_upload/Vortrag_Muenz_
Bremen_2018.pdf (letzter Zugriff 04.07.2023).

Press Conference, by US Secretary of Defence, Donald Rumsfeld, online 
unter: https://www.nato.int/docu/speech/2002/s020606g.htm (letzter 
Zugriff 27.10.2023).

Richter, Silvia: »Zur Verbindung von Messianismus und Eschatologie im 
Denken Emmanuel Levinas’«, in: Zeitschrift für Religions- und Geistes-
geschichte 68 (1), 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


329

Sacharov, Jevhen:  »Darum müssen wir siegen. Einen anderen Ausweg 
gibt es für uns nicht«, Interview mit Anton Petscherskyj. https://www.
memorial.de/index.php/8187-darum-muessen-wir-siegen-einen-ande-
ren-ausweg-gibt-es-fuer-uns-nicht (letzter Zugriff 25.10.2023).

Scholem, Gershom: Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, 
Frankfurt a.M. 2004.

Sherman, Brad: „Sherman Heralds House Recognition of the Armenian 
Genocide“, https://www.youtube.com/watch?v=15Mq5zLfyyo, 2’57“, 
hochgeladen am 29.10.2019 (letzter Zugriff 18.12.2023).

Smith, Blake: »The Visual Memoir Project: Searching For An Art of Me-
mory«, in: Marilyn Zurmuehlen Working Papers in Art Education 7 (1), 
2015. Online unter: https://ir.uiowa.edu/mzwp/vol2015/iss1/7/ (letzter 
Zugriff 18.12.2023).

Stubblefield, Thomas: »Ars Oblivionalis: Umberto Eco and Erasure«, in: 
James Elkins, Kristi McGuire, Maureen Burns, Alicia Chester, Joel 
Kuennen (Hg.): Theorizing Visual Studies. Writing Through the Disci-
pline, New York 2012, S. 81–83.

Torterat, Frédéric: »Semelfactivité« in: Jean-Marie Grassin (Hg.): Diction-
naire International des Termes Littéraires, Paris 2009, online unter: 
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01099558/document, (letz-
ter Zugriff 07.01.2021).

Treml, Martin, Sigrid Weigel: »Einleitung«, in: Aby Warburg: Werke in 
einem Band, hrsg. v. Martin Treml, Sigrid Weigel, Perdita Ladwig, 
Berlin 2018, S. 9–27.

Weinrich, Harald: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, München 2005.

Wiesel, Elie: Célébrations hassidiques, Paris 1976. 

Wire, Sarah D.: „House overwhelmingly approves resolution recognizing 
Armenian genocide“, online unter: https://www.latimes.com/politics/
story/2019-10-29/house-approves-resolution-recognizing-armenian-
genocide (letzter Zugriff 18.12.2023).

Media oblivionis: Eine Epistemologie des Vergessens nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johannes Bennke330

FILME

Hélas pour moi (R.: Jean-Luc Godard, FR, 1993). Exzerpt online unter: 
https://www.youtube.com/watch?v=fAZrJFmpRr8 (letzter Zugriff 
04.07.2023).

Histoires d’Amérique (R.: Chantal Akerman, USA, 1989). Exzerpt online 
unter: https://www.youtube.com/watch?v=BYHpM-0-iU4 (letzter Zu-
griff 04.07.2023).

Respite (Harun Farocki, BRD, 2007).

Settela, gezicht van het verleden (R.: Cherry Duyns, NL, 1994).

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

