II. Das Mittel zum Dasein

§ 10 Das Mittel

Das Andere, bei dem ich aufgenommen bin, ist mir das
Nabhe: gleichviel wie groff sich der geometrische Abstand
bemif3t.

Das, was ich jetzt als meinen Ort erlebe, an dem ich
verweile, bestimmt das mir Nahe-sein des Umgebenden.
An derselben Stelle stehend kanm ich den Baum auf der
Wiese meinen oder die ganze Gebirgsarena bis an den
Horizont; es kann eine entlegene Kultur einem niher sein
als die nichstliegende, eine Erinnerung niher als das aktu-
ell Anwesende.

Das mir Nahe umgibt mich, aber ist nicht mein. Nahe
kann nur ein Anderes kommen: das ich als Anderes er-
achte.

Ein Haus wird mir zum Ort, wenn ich mich von seinem
Eigenwesen beriihrt, gern darin aufhalte. Insoweit meine
Rolle als Hausbesitzer mich beschaftigt, ist es nicht mehr
aufler mir, nimmt es mich nicht mehr auf. Das Andere,
dessen Andersheit ich fir mich aufhebe (§ 9), bemittelt
mich, meinem Dasein Michtigkeit zuzulegen, aber mei-
nen Ort habe ich dort verloren. Besitzen heifit, iiber Mittel
verfligen.

Wie nach Kants zweitem kategorischem Imperativ' der
Mensch dem Menschen nie blofl zum Mittel werden darf,
so gilt— ohne Imperativ, doch als Bedingung —, daf mir das

! Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 64 und 67.

39

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andere (nicht nur der Andere) dann nie einen Ort bieten
kann, wenn ich es als Mittel gebrauche.

Je weniger man Anderes blof als Mittel verwendet, desto
beweglicher, erlebnisreicher wird man dasein, denn desto
mehr Orte wird man finden, denn desto mehr Gelegen-
heiten hat man, bei Anderem als dem Anderen zu ver-
weilen.

Das einzige unabdingliche Mittel zum Dasein ist der Leib.
Bei Lévinas steht er zwar in einer Reihe mit anderen
»Momenten der Identifikation des Selbst“ — ,der Leib, das
Haus, die Arbeit ...“.?

Ist es indessen nicht so, daff der Leib immer der meine sein
muf, wihrend alles ibrige nicht zur ,Selbst-Identifika-
tion“ notig wire, von mir als das Andere gewahrt werden
konnte?

Meinen Leib, diesen meinen einzigen unverauflerlichen
Besitz, zu welchem alles mir Uberkommene gehort, meine
Herkunft und Geschichte, meine Veranlagung und mein
Schicksal — diesen Leib habe und brauche ich unbedingt,
und nur ich.

Ist wenigstens der Leib der Ort, den man fiir sich besitzt?
Aber ich sage nicht, ich bin da, weil ich in meinem Leib
bin, sondern weil ich an einem Ort bei anderem bin.
Wiirde ich mich bloff in meinem Leib vorfinden, so wire
ich dennoch nirgendwo.

Der Leib bemittelt mich, an diesem und jenem Ort zu
sein, da er mein Mittel zum Dasein ist.

Das Possessivpronomen ,mein‘ deutet auf ein Verhiltnis.
Das Ich, das ,mein‘ sagt, steht frei. Darum bin ich nicht
sondern habe ich meinen Leib (Charakter, Lebenslauf,
Ausgangspunkt).

Gleichwohl pflegt man so zu leben und sich auszu-

2 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, a. a. O. 42.

40

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

driicken, als sei man mit seiner Leibhaftigkeit voll iden-
tisch.

Aber man ist nicht sein eigenes Mittel. Selbst wenn es das
Mittel zum Dasein ist?

Aber wessen Dasein, wessen Mittel?

Alte Zen-Frage: Wer ist’s, der fragt?

Der Subjektbegriff gibt keine Antwort, er erschopft sei-
nen Sinn in der Syntax.

Der zum Dasein Bemittelte, der Besitzer des Mittels, ist
kein Zweiter, der sich zum Leib, seinem Mittel, addiert.
Sind der Bemittelte und das Mittel nicht zwei und fallen
sie auch nicht zusammen, so ist dieses Verhiltnis rein
durch die Negation geschmiedet, in die sich nichts Ande-
res mischt.

Dieses Mittel ist mein bestimmtes Nicht-Ich; als solches
ganz das Meinige (§ 8).

Der Leib, das Mittel zum Dasein, ist daher nichts Frem-
des, weder eines Menschen Grab (séma) noch Gefingnis
(séma) noch Bestrafungsort.’

Er ist nichts als mein Mittel; aber was fiir eines, ohne
Vergleich, das einzige Nur-Mittel. Alle anderen Mittel
sind nur hergenommen, ausgeliehen, und im tbrigen ei-
genstindige Seiende, Wesenheiten, Gegebenheiten, auch
die Vermittlungen des Denkens, sie sind alle nur insofern
Mittel, als sie dafiir verwendet werden. Auch die Mittel,
die vom Menschen einzig zu seinen Handlungszwecken
geschaffen wurden — Geldscheine, technische Instrumen-
te, Bestandteile — haben noch ein schwaches Eigensein, ta
pros to telos, ea quae sunt ad finem.

Der Leib ist das Mittel, zu dem man gar nicht erst greifen
kann, nicht ein Anderes, das ich seiner Andersheit tiber-
lassen konnte; er ist ohne ,mich verfallen. Denn als mein

3 Platon, Kratylos 400 be; Gorgias 493 a.

41

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leib ist er nicht die thn aufbauende, durchwandelnde, aus
aller Welt bezogene Materialitit, die ihn stindig wie alles
Seiende, von vielerlei Pradikationen durchqueren lifit, er
ist mein Leben, ,lip‘, dessen gestaltete Gebiirtigkeit kei-
nem Pridikat in den Arm lauft, nur mir.

§ 11 Das Ubrige

Die Leibhaftigkeit ist merkwiirdigerweise gut geeignet,
das Nichts, das zum Ort gehort, zu erfahren. Luft umgibt
den Menschen, wo immer er hingeht.

Es gibt Dinge, die ineinanderstecken, daf} keine Luft an sie
kommt, andere, die ,im Freien‘ sind. Macht es nicht einen
Unterschied im Sein, ob etwas an der Luft ist oder nicht?*
Der Bildhauer ,befreit* die Figur aus dem Block — wozu,
wenn er sie schon ,sieht‘? Darauf kommt es ihm an, sie
hervortreten zu lassen, wegzuheben, was ihr das Auflen-
sein, das ,Aussehen‘ benimmt; nur in zweiter Linie, um ihr
,offentliches Ansehen‘ zu verschaffen. Er will der Figur
die ,Oberfliche* geben, die Aulenhaut, iiber die die Luft
streicht.

Luft an sich selbst ist nicht Nichts (es gibt nichts, was an
sich selbst Nichts wire), aber sie ist es dem von ihr um-
fichelten Menschen. Er kann sich iiberallhin bewegen,
wo nichts ist als Luft. Er kann stillestehn und verspiirt
die Sanftheit des bloffen Daseins, das Wiegen des Daseins
im Ein und Aus des Atems, den er mit dem Nichts
tauscht.

Ob das Andere, das seinen Ort umgrenzt, fern oder dicht
anbel ist, charakterisiert zwar die vom Anwesenden jetzt

* ,Offenbarkeit“ in Heideggerscher Ausgedachtheit wiirde bei dieser
zunachst schlicht ,natiirlichen Anschauung des Offenliegens an der
Luft gleichsam in ihre Wiege zuriickkehren.

42

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Ort erlebte Konstellation, aber das ihm hier einge-
raumte Nichts, das ithn als Luft umweht, wird davon
nicht mehr oder weniger; das ,kleinste* Nichts, begrenzt
von einer engen Dachstube, ist so vollkommen Nichts
wie der unendlich gedachte Raum. Das Nichts ist immer
das Ubrige, an das man nicht stéfit. Die Luft, die den
Menschen immer umschmeichelt, feiner und zarter als
der seidigste Flaum — so dafl ihm das Andere kaum ein-
mal so auf den Leib riickt wie eine Matrize —, lif}t ithn auf
tiberflieflende Weise das Nichts spiiren, das alle Dinge
sondert; es sondert sie auch schon, wo nicht Luft ist, wo
das Nichts allein die Grenze ist, die das vielfiltige Unter-
schiedliche in seiner Eigentiimlichkeit bewahrt wie das
Silber im Erz, wie den unenthiillten Kern einer Frucht
oder eines Wissens.

Der Mensch liebt es, die Dinge wie die Probleme ,freizu-
legen, aufzudecken, da er stindig im Freien lebt, solang er
atmet, selbst im Wohnsilo oder im Stollen untertage, an
der Luft, die das Medium des Lichtes, die durchsichtig ist
auf das Andere, und die ihm auch im Dunkel den Abstand
1af}t, der ihm jenen Gedanken des Freilegens eingibt.

In der Leibhaftigkeit seines Daseins atmet der Mensch die
Wohltat des Nichts ein, in seiner Beweglichkeit spiirt er
den Anhauch des Nichts, das dem Sein not tut; das immer
Ubrige, das vor jedem Schritt ausweicht, das nie im Weg
steht, nie verletzt, und ihn an jedem Ort erwartet.

Und wie man die Luft klar und genau als Nichts erken-
nen kann, wohl wissend, daff sie an sich selbst nicht
Nichts ist; und wie einem im Denken und inneren Fiih-
len das Nichts klar und genau aufgehen kann, obgleich
man selbst darin steht, und ob man es auch in scheinbar
beschrinkende Beziehungen setzt wie die Wahrheit auf
das Wahre, wie die Schirfe der Grenze auf die Seinsviel-
falt, Beziehungen,S die das Nichts dennoch nicht eintrii-

43

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben, sondern wie Grifflocher sind, die es verschieden rein
ertonen lassen:

So ist die Bestimmtheit des Ortes eine gliickliche Gelegen-
heit, das Nichts von der Vorstellung, es sei an sich selbst
und mit sich identisch Nichts, zu befreien.

Wenn das Nichts-an-Sein sich immer am bezauberndsten
als Weite des Raumes anbietet, darin man spielend umher-
geht, so ist dies das jederzeit mogliche Geschenk des
Nichts fiir das zeitliche Menschenwesen, ein Geschenk
tiberschwenglicher Erholung von der Zeitstrenge, in allem
von ihr das lachende Gegenteil.

Der Ort scheint davon nur einen bescheidenen Tropfen zu
haben. Aber da es vom Nichts kein Mafl gibt, ist es nicht
so und es gibt keinen Vergleich. Zudem hat der Ort etwas
voraus: Den absolut grenzenlosen Raum als Nichts an sich
,gibt es‘ nicht, es gibt nur seine wunderbare Anmutung fir
den Menschen; aber den ,Tropfen Nichts®, das bestimmte,
eingeschrankte und doch unermeflliche Nichts des Ortes
gibt es.

Der erlebte Ort ist dem Menschen zugleich ,der rechte
Ort'. Er ist da im Lot. Dasein erfillt sich unangestrengt im
Verbund von Nichts und Sein, im Freien bei Anderem, in
der Nihe zu Anderem, die nicht bedringt, im luftigen
Raum, der sich in die Bucht der Nihe einschmiegt, ohne
von seiner Unermeflichkeit abzukommen.

§ 12 Zwei Geschichten

Der Leib umgibt das Ich mit seiner geliebten oder unge-
liebten Vertrautheit, fiir mich und fiir die Anderen. Er
macht mich kenntlich.

° Fiir diese und andere Zugange zum Nichts vgl. Otto, Der Anfang, und:
Uberwege.

44

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und mag noch das Kleid dazugehoéren, die ,ganz abge-
niitzte schwarze Kurtka“, die ,botanische Kapsel dariiber
umgehangen“ — wie Chamisso den ,Jangbeinigen Bursch®
dem Freund in Erinnerung rief, der auf eben denselben
Burschen einst wegen dieses Aufzugs einen Scherz ge-
macht hatte.

Der Leib mitallem Behang an Schicksal, von dem ich doch
weif}, ich bin es nicht, gibt — in einer paradoxen Riickbe-
wegung — dem Ich, das ich bin, gleichwohl die Kenntlich-
keit (§ 8).

Von ihr sich loszusagen, wire verrucht, man miifite der
Wahrheit und den Menschen ins Gesicht schlagen. ,,Ich
hatte ihn lieb“ sagt Chamisso nicht von einem, der ihm
unkenntlich geworden wire. Um dieses einen willen, der
ithn ,liebhat®, miifite Peter Schlemihl seine Kenntlichkeit
bewahren.

Konnte man nun sagen: der Leib samt allem Folgeschick-
sal ist meine fremde Vergangenheit, die mit Beginn meines
Daseins zum Faktum wird, wodurch ich gemacht bin, von
dem ich stets ausgehen mufl, das aber immer nur bis dahin
reicht, wo ich selbst zu sein anfange? Was ich zu sein
wihle, was ich durch Bevorzugung an mich ziehe, bildet
das mir meinen neuen eigenen Wesensleib, wihrend ich
mich gleichsam abkopple von dem mir iiberkommenen,
faktischen, vergangenen, darum wohl auch ,verginglich“
genannten?

»Denn der vergingliche Leib beschwert die Seele, und das
irdische Zelt belastet den Geist und macht ihm viele Sor-
gen.“®

Zu allen Zeiten haben die Menschen sich unter dieser Last
und Sorge gebogen und geschiittelt, ganz besonders gro-
tesk Nietzsche.

¢ Buch der Weisheit, 9, 15.

45

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es scheint so zu einer merkwiirdigen Entzweiung zu
kommen, die auch als Leib-Seele-Dualismus durch die
Geschichte schwankt, und wie alles ernstlich Gedachte
einen Anhalt in einer — wenn auch fragwiirdig interpre-
tierten — realen Erlebensweise hat. Ist dieser Dualismus
zuzeiten, z. B. heute, verschwunden zugunsten einer mo-
nistischen Leiblichkeit, so meist auf Kosten der den Men-
schen auszeichnenden Spannung, die zwischen Ich und
Nicht-Ich vibriert.

Spannung ist nicht Spaltung. Das Nicht-Ich gestattet nicht
ein Nebeneinander von Zweien, sondern legt die Einheit
des Ich aus, das selbst gestaltlos, aus der Identitat mit
seinem Nicht-Ich existiert. Wenn sich das ungenau sagen
lief}, dafl das Ich durch seine freien Bevorzugungen sich
einen eigenen neuen ,Wesensleib® schafft, so ist dieser
nicht neben dem iiberkommenen zu orten, sondern an
thm, aus thm, ungreifbar thn durchwebend.

Das ist nicht die ,Seele, die ohnehin dem Leib zugehorrt,
denn Leib besagt schon einen beseelten Organismus. Es
ist eine durch seltene oder ofters freie Option angeeignete
Neugestaltung, die auch fast ganz unterbleiben kann. Sie
kann sich dem iiberkommenen Leib, den Gesichtsziigen
und Gesten, schwach sichtbar zuftigen, sie kann mit dem
Uberkommenen harmonieren in Schénheit, oder in Kon-
trast zu ithm stehen, und wird moéglicherweise gerade im
Kontrast Erscheinungen hervorbringen, die ritselhaft
oder auch nur wunderlich wirken.

Ist der Schicksalsleib mein Ich-das-ich-habe, nicht das
Ich-das-ich-bin, so ist die neue Gestalt also nicht das
Ich-bin, oder so etwas wie ein neuer Leib, den ich mir
baue, denn Leib ist immer ein Uberkommenes, Gebore-
nes. Das Neue ist die Geschichte meiner Zuneigungen,
sein Was figt sich zusammen aus dem, was ich liebe; aus
dem, was ich erwihle, denke, hoffe, wage, beschiitze,

46

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erleide, was mich riihrt, weitet, hinreifit, erhebt, ent-
ziickt.

»Das mufl einen befestigen, daff man mit allem Guten
bleibender und niher wird, das andre wie Schalen und
Schuppen tiglich von einem herunter fillt.”

Was ich liebe, bin nicht ich, ist aufler mir, aber zeichnet
mich. Alle die Zuneigungen und Bevorzugungen im Lauf
des Menschenlebens bilden sich zu einer Geschichte, die
nicht wie der Leib aus fremder Vergangenheit gebraut ist:
es ist meine Liebesgeschichte.

Je mehr das Meinige sich ausprigt, desto mehr macht es
das Uberkommene klar zum Ausgang: wovon man aus-
geht und was ausgeht. Der iiberkommene Lebensleib
treibt den Menschen in eine determiniert ablaufende Ge-
schichte, die Lebensgechichte des leibhaftig Geborenen,
die sich aus den Fakten seiner Geburt herschreibt und
deren Mitgift ausbraucht; dieser Schicksalsleib bestimmt
dem Menschen Ursprungsort und Zeit auf Erden, die
Zeitgenossen; er ist es, der ihm seine Begabung, Schonheit,
Wohlgeratenheit, oder die Verbogenheit, Kompliziertheit,
die Hemmungen, Behinderungen, die Gewohnheiten,
Skripte, die Begegnungen, Chancen, Erfahrungen schenkt
und aufbiirdet.

»Der vergingliche Leib beschwert die Seele.“ Die Schwe-
re, wohlig und lastend, macht den Menschen der Schwer-
kraft teilhaftig, die Erde kann ihn halten, der aus ihr
gemacht ist. Entspannungsiibungen lassen die Schwere
empfinden. Rationalisten scheinen mitunter zu vergessen,
in ithren blanken Konstruktionen, daf} sie ,Erdenkinder
sind, sie ,spinnen Luftgespinste®, sich selber tragende
Spinnweben, als konnte man nur einen Moment ,abse-
hen von dem alles Denken durchsickernden Saft des

7 Goethe, Weimar, 7. November 1780, an Frau von Stein.

47

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kleinen lebenstrotzenden Erdsterns und seiner Bilder-
welt.

»Der vergingliche Leib beschwert die Seele“ mit Lust und
Treue: nie wird die ,Seele“ ihren Ausgangspunkt, die Er-
de, verlieren.

Die Schwere des Erdenleibs ist siff und bitter: in man-
chen Schicksalen mehr das eine, in manchen nur das an-
dere. Immer legt sie dem Menschen das Schicksal auf, das
so uralt ist, ihm hergebracht, zugemutet: die in thm zu
Ende gehende Vorgeschichte, die seine Lebensgeschichte
schreibt und die der leibhaftige Mensch zeit seines Lebens
willig oder unwillig erzdhlt. Wenn der ,vergingliche
Leib“ die ,Seele“ beschwert, so ist es, weil sie (das Ich)
eine eigene, neue Geschichte im Sinn hat. Der Leib-Seele-
Dualismus oder die wie immer benannte Zweiheit im
Menschen, das sind die zwei Geschichten, die fremde und
die eigene, die alte und die neue, die aufgezwungene und
die freie, in deren Spannungen und Verwebungen und
Verwirrungen der Mensch lebt. Manche Menschen leben
fast nur ihre Lebensgeschichte durch, manche durch-
schlingen sie mit ihrer neuen, ihrer Liebesgeschichte.

Der Abstoff vom Ausgangspunkt, die Abhebung von der
Lebensgeschichte besagt nicht, daf} diese abgerissen und in
die Vergangenheit zuriickgeschleudert wiirde: dann wire
das Leben zu Ende.

Vielmehr bezeichnet der Abstoff vom Ausgangspunkt
den Moment, in dem der Mensch sich als neu und frei
anfangend wahrnimmt in seinem Gutheiflen und Bevor-
zugen. Dafl nicht die der Lebensgeschichte gehorende
bittersiile Schwere als ,,Geist der Schwere® in die neue
Geschichte einzieht, sie verunklirt, denn wo die Schwere
nicht hingehort, ,belastet sie den Geist und macht thm
viele Sorgen®. Die klare Sonderung der zwei Geschichten
kann ein Programm sein, geleitet vom , Geist der Rein-

48

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit, den Goethe in seinen frithen frischen Tagebiichern
so gut kannte, wie er auch die ,Sorge“ kannte, der sein
Faust zuletzt erliegen mufl.

Lebensgeschichte und Liebesgeschichte bleiben zeitlebens
ineinander verschlungen, doch klar unterscheidbar. Zwei
aneinander vorbeigleitende gegenstrebige Geschehenszii-
ge: die Lebensgeschichte treibt dem Vergehen zu, die Lie-
besgeschichte wichst aus eigener Kraft.

§ 13 Kenntlichkeit

So wahr das Neue ist, das ein Mensch in den Optionen
seines Lebens als das Seinige hervorbringt, und so durch-
dringend wahr die Einsicht dessen ist, der von seinem
Schicksalsleib sagt: ich bin es nicht, so wahr ist auch, dafl
dieses eigene Nicht-Ich dem Menschen die Kenntlichkeit
gibt (§ 8 und 12). Denn wahr ist auch die aus tiefstem
Dunkel der Vergangenheit herkommende Vorgeschichte,
die in einem einzigen Menschen endet, sich in thm abla-
gert, so daf ihn zuweilen Erinnerungen bertihren, als habe
er in dieser oder jener Gestalt schon einmal gelebt. Der
aktuelle, in Erscheinung tretende Teil all der Strome, die in
einem Menschen miinden, der seine Lebensgeschichte de-
terminiert, sein ,Aussehen’, sein zum Zug kommender
Charakter, das ist es, was ithn zum Mitmenschen macht,
mit dem man verkehrt, den man kennt; wihrend die neue
eigene Geschichte, aus feinstem Garn gesponnen, fast un-
sichtbar bleibt.

Dieses ganz Eigene eines Menschen funkelt dann und
wann dem Mitmenschen unsinnlich sichtbar aus der
tiberkommenen Gestalt hervor, aus ihr hervorgebracht
wie die aus einem Stein geschlagenen Funken, abkiinftig
von thr und doch frei von ihr. Und gerade das ist das

49

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rithrende an einem Menschen: seine aus alter Vergangen-
heit geformte Gestalt, die er so durchs Leben trigt oder
schleppt, in eins mit dem Aufblinken der darin verfange-
nen Eigenbeit.

Wer von einem Menschen ergriffen ist, den rithrt die De-
mut seiner Leibhaftigkeit, das Paradox, daf} gerade die
stets antreffbare Kenntlichkeit des Anderen das ist, was
jener selbst nicht ist und was doch thm ganz allein zu-
kommt.

Darum ist nicht auseinanderzuhalten, was man an einem
Menschen mehr liebt: seine jederzeit wahrnehmbare Leib-
haftigkeit, die samt ihren Verletzungen und Verbiegungen
eine fast sakrale Wiirde ausstrahlt, oder den ungewissen
Schimmer seines eigenen Wesens, der einem von ungefihr
schon entgegenschlug und den die Erinnerung manchmal
tiber lange Strecken des Ausbleibens retten mufl.

Das Ich, dieses Nichts-an-Sein, nimmt seine Kenntlichkeit
an, identifiziert sich mit ihr; nicht wie der Mensch das
Faktum seiner Leibhaftigkeit annehmen muf;, da er keine
Wahl hat, sondern jenseits vom Miissen und auch Wollen,
vielmehr #m der Anderen willen, die ihn dergestalt ken-
nen, und erst recht um derer willen, die thn lieben. Hitte
er die Macht, sich in eine Sonne zu verwandeln, oder in
reines Bewufltsein, er kann es nicht tun, er kann sich thnen
nicht wieder wegnehmen wollen, denen, die ihn kennen,
so wie er geworden ist.

Von der Schwere des Faktums, das die Leiblichkeit mit
ithren Gegebenheiten ist, 16st sich gleichsam ihr Ausseben
ab, in dieser schwebenden Weise des Um-der-Andern-
willen; zwar ist das Aussehen das des Leibes, jedoch an-
ders bestimmt: nicht wie dieser mein Mittel zum Dasein,
sondern meine Kenntlichkeit fiir die Anderen, die nur
durch die Anderen vollzogen wird.

Daher ist das Reich des Einanderkennens wie eine hauch-

50

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leichte Schicht iiber das Ger6ll der Fakten gebreitet und
128t uns miteinander umgehen, als wiren wir nicht Leiber,
sondern Wesen aus Geist und Herz, immerfort Erkennt-
nisse und Empfindungen aussendend, von deren Stirke
eine Welt von Beziehungen schwirrt.

Die von der Leiblichkeit gleichsam geloste Kenntlichkeit
wird gewissermaflen fiir den blof§ objektiv und obenhin
Kenntnisnehmenden zum allein Abgelesenen; er nimmt
kein oder kaum Interesse am Dasein des ihm Bekanntge-
wordenen, sondern kategorisiert seine Merkmale. Anders
kimen die Menschen bei der Menge der Artgenossen, die
ithnen vor Augen kommen, nicht zurecht. Nicht jeder
kann jedem nahe sein.

Vertieft sich das Kennen, so nimmt es sachte die Abstrak-
tion zuriick, wird von der Einmaligkeit des Daseins ,ge-
fesselt".

Wer einen Anderen liebgewonnen hat, der kehrt dessen
Kenntlichkeit wieder der Bestimmung seiner Leiblichkeit
zu und verankert sie dort; er konnte sonst nicht bez thm
sein. Er will, daf§ der Andere da ist, wenn auch notfalls
von ithm weit entfernt. Thm geniigt nicht ein ihm einge-
pragtes Erinnerungsbild, das er jederzeit in seiner Einbil-
dungskraft reproduzieren kann. Wenn ich einen Anderen
liebe, will ich, daf} er aufler mir ist, in sich leibhaftig, nicht
vervielfaltigt — wenn das auch die Chancen des Zusam-
menkommens vervielfiltigen wiirde —, sondern einmalig,
an einem einzigen Ort; selbst wenn ich jetzt nicht dort sein
kann.

Es kann auch andere Griinde dafiir geben, an der Leibhaf-
tigkeit eines Menschen interessiert zu sein: sie hat statisti-
schen Wert; oder sie wird ins Kalkiil genommen, etwa als
,Arbeitskraft‘.

Kiimmert einen also nur die Kenntlichkeit, nicht das leib-
haftige Dasein des Anderen, so ist dieser nur Objekt der

51

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erkenntnis oder der Beobachtung; man sammelt ihm seine
Merkmale ab.

Kiimmert einen auch des Anderen leibhaftiges Dasein, so
macht man 1hn sich entweder zum Mittel, oder, man liebt
ithn.

Liebt man einen Menschen in seiner Leibhaftigkeit — wie
sie lebensgeschichtlich mit seiner Geburt einsetzt —, so
doch nicht seine Vorgeschichte, die sich in Familiendhn-
lichkeiten ausstreut: die einer Familie, einem Clan ge-
meinsamen Merkmale streicht man in der Sympathie eher
zuriick und hilt sich mit Vorzug an das Individuelle.
Ubergreifende Merkmale der Kenntlichkeit konnen gera-
dezu abhalten vom Einzelnen, so dafl die Individualitat
am wenigsten in der Ahnlichkeit sondern in der nicht so
sehr ins Auge fallenden Unverwechselbarkeit — duflersten-
falls zwischen Zwillingen — gesucht werden mufi.

Das Kennen des Anderen als des leibhaftig einmaligen
Individuums fiillt sich mit viel Unnennbarem, Unsichtba-
rem, mit infinitesimal feinen Zwischenténen,® und liflt die
Rasterungen, Vergroberungen, Verfestigungen des blof}
objektivierenden Kennens hinter sich.

Das leibhaftige Dasein macht den Menschen feststellbar.
Ich fasse Stand in meinem Leib, ich stelle mich. Meine
Objektivierbarkeit ist auch mein Bestand, und dafl man
mich orten kann, ist auch mein Dasein an einem Ort, quer
zur Zeit. Einem Anderen ,gegentiber‘ stehn muf} nicht
bedeuten, daff er mich zum Objekt macht oder ich ihn.
Sondern dafl einer beim Andern innehilt, anhaltend, in
Bestindigkeit, einen Ort bei ihm findet, vielleicht seinen
liebsten Ort.

8 _Unendlich viele Bestimmtheiten“ zeichnen das Individuum aus und
machen es unersetzbar. Takeichi, Individuum und Welt, a. a. O. (s. § 9,
Anm. 17).

52

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 14 Verklarung

Die im oberflichlichen Kennen davongetragene Kennt-
lichkeit eines Menschen bringt man seinem leibhaftigen
Dasein wieder zuriick, wenn man von der Einmaligkeit
des Andern betroffen ist. (§ 13). Doch nach dieser Weg-
schleife ist es andeutungsweise ein verklirter Leib, den
man antrifft: ganz Mittel zum Dasein.

Etwas ,Hinaus- und Hinaufstellen“, ,in die hochsten
Moglichkeiten seines Seins“, damit es ,,in seinem Wesen
sei, was es ist“, heifit nach Heideggers Nietzsche-Inter-
pretation ,, Verklarung“. Dort geht es um die ,,Umprigung
des Werdenden zum Seienden, um ,,das Hineingestalten
des Werdenden in seine hochsten Moglichkeiten, worin
als seinen Maflen und Bereichen es sich verklirt und Be-
stand gewinnt“.”

Ubertragen auf den Leib, sind dessen ,,hdchste Moglich-
keiten“ sein reines Mittelsein.

Er ist es im Grund, aber er wird es erst annihernd in
langsamer oder plotzlicher, frither oder spiter ,Bekeh-
rung’, namlich in der Unterscheidung dessen, was sich mit
thm vermischt, was nicht zum Dasein dient. Womit er
beladen ist, die Vor- und Lebensgeschichte (§ 12) und das
ihn stindig durchkreuzende Vielerlei von Wirklichkeiten,
mit denen er nichts anfangen kann. Was ihn krinkt,
driickt, entstellt. Was ihn zum Objekt und zum Zweck fiir
anderes und zum Mittel fiir andere Zwecke macht. Er
verwichst zum Medium der Sorge.

Die Polypenarme der Sorge greifen nach noch mehr Sorge
und laden sie ab auf dem Leib, der selber zum driickend-
sten Objekt der Sorge wird.

Statt Mittel zum Zweck, stellt er das Dasein stindig in

? Heidegger, Nietzsche I, 470 und 466.

53

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frage, droht es fallen zu lassen samt seiner eigenen nieder-
ziehenden Last.

Der Sorgenleib ist die zunehmende Verunstaltung des
Menschenkindes, bis es sich selbst nicht mehr kennt. Ge-
wichtheber der Sorgen, Wichtig-nehmer dessen, was
Schrott und Schutt des Lebens ist: wie wird der Mensch
aussehen, den man als Zehnjihrigen gekannt hat, Jahr-
zehnte danach? Wird das Kind noch durchscheinen, oder
gar iiberschimmert sein von einem verklirten Leib? der als
Mittel zum Dasein durchscheinend ist auf Dasein des Ein-
maligen?

Der liebevolle Blick auf den Andern bringt es fertig, ithn zu
verkliren. Er kennt den Andern noch in seiner Fast-Un-
kenntlichkeit. Er sucht so sehr das Dasein des Andern, daf§
er selber dessen beladene Leibhaftigkeit zum Daseinsmit-
tel verklart, zum erwiinschten Mittel, dafl jener da ist.
Wenn manchmal die unmittelbare Erscheinung durch viel
Storendes verwirbelt ist, so klart sie sich langsam in der
Erinnerung, die nicht beschonigt, sondern klarer sieht. So
auch kann gelegentlich ein Brief oder ein Telefongesprich
ein reineres Bild vermitteln.

Wenn der Leib ,,zu seinen hochsten Moglichkeiten® ge-
langt, ist er Nur-Mittel. Alles, was ihn konstituiert und fiir
sich selbst sein kann, was sich sperrt, zu sehr gequilt, zu
sehr geschmeichelt, zersplitternd und verwirrend, all das
kommt in Harmonie, wenn es ins reine Mittelsein ein-
stimmt.

Der Leib ist auf Verklirung angelegt, ist das Geschehen
der Verklirung selbst.

Von Geburt an ist der Leib Mittel, nicht zu diesem oder
jenem Zweck, sondern zum Dasein, das selbst nicht ist
ohne dieses Mittel, mit ihm geboren, als eine absolute

Neuerscheinung, die Geschichte macht.
Mit der Geburt aus der Vorgeschichte (§ 12) ist der Leib

54

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bereits ausreichend Mittel, aber unverklirt, miffverstind-
lich in seiner Vermischtheit.

Das Leben ist nicht unbedingt ein Aufstieg. Kann sein,
daf das Kind eine Weile das Mittel zum Dasein unbe-
schwert gebraucht und der Erwachsene sich in die Mifi-
verstandnisse der Sorge, in den ,garstigen Wirrwarr netz-
umstrickter Qualen“’® verfingt.

Das in der Erkenntnis unterschiedene Mittel ist kein Ge-
genstand wie ein Korperding, sondern ein gestaltetes Ge-
schehen, die Geschichte der Verklirung, die das unver-
klirte und verunklirte Gewesene wesentlich braucht. Der
Leib ist fur sich die Erinnerungsgestalt des uralten Gewe-
senen und fiir die Anderen die Kenntlichkeit, die ebenfalls
das Gewesene aufzeichnet (§ 13).

Verklart sich der Leib in der Erkenntnis zum reinen Mit-
tel, so schleppt er sich nicht mehr mit dem Gewesenen
ab; es zeichnet nur noch die Linien seiner Kenntlichkeit,
seiner Erinnerung. Als reines Mittel zum Dasein liflt er
das Gewesene vergangen sein. Er ist die rein gegenwirti-
ge Abstraktion des Vergangenen in den Linien seiner Ge-
stalt.

Das Mittel zum Dasein ist dessen Begrenztheit — unbe-
grenztes Dasein wire tiberall und nirgends, wire ein Wi-
derspruch in sich.

Dasein kann nicht ohne Mittel sein, nicht ohne den ,Leib*
seiner Begrenztheit. Aber es ist nicht sein Mittel (§ 10).
Als Begrenzungsgestalt, 1aflt der Leib das Dasein beweg-
lich sein in die Zukunft. Das im Leib gebiirtige Dasein,
diese Neuheit, hat von seiner Gebiirtigkeit her den Anlauf
ins Niegewesene, Niebetretene; die Beweglichkeit von
Ort zu Ort.

Ginge der vom Vergangenen abstrahierte Leib ins blofle

19 Goethe, Faust II, Mitternacht.

55

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dasein Hier-Jetzt auf, und fiele er mit dem Dasein zusam-
men, so finde die Ewigkeit der Weile am Ort kein Ende.
Das einfallsreiche Spiel zwischen dem Dasein und seinem
nur Grenzen setzenden, sonst ganz durchscheinenden,
aber nie ganz in es aufgehenden Mittel - wobei einmal das
eine, einmal das andere einen halben Schritt voraus ist -
wire am Ende.

Die Begrenzungsgestalt bemifit die Weile am Ort, ladt zu
Abwechslung (§ 2) ein. Mit der Verklirungsgeschichte des
Leibes hat eine neue, unabsehbare, Zug um Zug zwang-
lose Daseinsgeschichte begonnen.

§ 15 Brauchen und MifSbrauchen

Eine Tatigkeit ausiiben, bei der man nichts weiter sucht
als diese Tatigkeit selbst, das ist Gliickseligkeit, sagt Ari-
stoteles."!

Geringer gelten ihm die iibrigen Beschiftigungen, die ih-
ren Sinn erst finden in dem Ergebnis, das sie herstellen
oder beschaffen. Sie sind Mittel zum Zweck.

Ist ein Mittel, weil es Mittel ist, gering?

Eine einzige Mitteilung im Gesprich, die, wenngleich an
sich wahr, nicht um ihrer selbst sondern um einer anderen
Mitteilung willen gemacht wird, und wire es aus Hilflo-
sigkeit, aus Scheu, knickt den Kontakt der Partner, es ist
etwas ,dazwischen‘ geraten.

Ist es denn schlecht, etwas als Mittel zu verwenden?

Die wahre Mitteilung brachte ein unwahrhaftiges Element
in das Gesprich, nur weil thr Zweck ausgelagert, weil sie
stendenzios® war. Sie lieff sich ihr Mittelsein nicht anmer-
ken. Das liflt sich machen, weil ein Mittel nicht an sich,
sondern an etwas ist.

"' Aristoteles, Nikomachische Ethik X 6, 1176 b 7.

56

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann einer Sache nicht unbedingt ansehen, dafl sie
ein Mittel ist. Ein zusitzliches Wissen ist dazu erforder-
lich.

Etwas kann in seinem eigenen Bestand angeschaut und
exakt beschrieben werden, auch wenn man nicht weif}, ob
es als Mittel oder Zweck oder zu welchem Zweck es als
Mittel gilt.

Ein ,Urwaldmensch‘ konnte einen Plattenspieler korrekt
mit seinen Worten beschreiben, ohne etwas von seinem
Gebrauch zu ahnen.

Insofern ein Ding als solches beschreibbar ist, grenzt es
sich aus, tritt es aus der Welt hervor. Insofern es Mittel ist,
16sen sich seine Konturen ins Unbegrenzte — eine Stelle im
Weltgewebe, im Hin und Her des Geschehens, wo alles
Mittel, alles Zweck ist.

Jegliches, was erscheint, steht als Wirkliches, als Selbstsei-
endes, opak gegen die Welt, die davon bunt und wunder-
lich ist. Als Mittel ist es durchsichtig, mit der Welt verwo-
ben, ein Mogliches, fiir mogliche Zwecke bereit; Moglich-
keit fiir anderes.

Jegliches, was ist, ist nie bloff Zweck, sondern auch Mit-
tel.

Hat darum Kant in seinem (anders herum verlaufenden)
»praktischen“ Imperativ (§ 10) das zunichst befremdli-
che ,bloff“ angebracht: der Mensch, ,als Zweck an sich
selbst“, diirfe ,niemals blofl als Mittel gebraucht wer-
den“?

Man wiirde wohl erwarten: iiberhaupt nicht als Mittel,
da der Impetus in Kants Imperativ sich vom Mittel
abstofit auf den Zweck zu (freilich nur auf ,verniinfti-
ge Wesen“ bezogen). Und zwar so stark, daf} Kant an
anderer Stelle hinzufiigt, ,selbst nicht von Gott“

konne der Mensch blofl als Mittel gebraucht wer-
den."

57

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Mittel scheint tatsichlich ,niedriger® zu sein als der
Zweck; es ,dient‘ thm.

Es ist verschwindend niedrig, es ist das Nichts an einem
Etwas.

Das Mittel beweist sich im Gebrauch. Es erweist sich als
brauchbar,” und sonst nichts. Es ist ;unscheinbar®, es lifit
sich an etwas durch Erfahrung, Wissen, oder durch Ju-
stieren, durch Abzeichnen am Zweck, in seiner Durch-
sichtigkeit auf den Zweck, ausmachen, aber an sich selbst
ist es nichts. Das Etwas, das dem Mittel sein Aussehen
hergibt, ist das opake Ding: die dreiflig Speichen an der
Nabe, der tonerne Topf aus Wand und Boden, die feste
Kammer samt Fenster und Tiir; auch der Mensch, der
fahig ist zur Selbstlosigkeit des Vermittelns, zum Verzicht
um anderer willen: man merkt ihm bestenfalls nichts da-
von an.

Nicht immer ist das ,Nichts® als Mittel so anschaulich wie
beim Gefif}, in solcher Harmonie, eingelassen in die Er-
scheinung, als Hohlraum umzeichnet, so daff Ding und
Mittel gleichsam nebeneinander sichtbar werden.

Meist ist das Nichts der Brauchbarkeit vollig von der Er-
scheinung aufgesogen, zumal der Gebrauch iiber das Ub-
liche hinaus jedem Einfall offensteht. Man kann den Topf
umkehren und als Sockel beniitzen, sein Hohlsein zihlt
nicht mehr — Mittel ist er auch dann.

Die Zwecke, die der Mensch setzt, iiberformen oder ver-
mitteln die der sich selbst iberlassenen Natur, sie sind frei
wie die Gedanken und kénnen auch den menscheniibli-
chen Zwecksetzungen fremd sein.

Der Apfel, den Tell vom Kopf seines Kindes herabschiefi-

'2 Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 237.
P Tao Te King, Nr. 11.

58

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

en mufl, ist gewif} auch in der Menschenwelt ,zweckent-
fremdet’ eingesetzt, tiblicherweise ist der Apfel zum Essen
da und von seiner Natur aus zum Samentragen.
,Zweckentfremdete* Verwendung kann erschreckend, in-
teressant, witzig, kreativ sein, ein festgeschriebenes
Dienstverhiltnis aufler kraft setzen. Die ,Kritik der reinen
Vernunft“ kann, unters Projektionsgerit geschoben, beste
Dienste tun.

Jedes kann Mittel sein, jedes Zweck, in wechselnden
Verlaufen, schnellen Umschwiingen, verriickten Hinsich-
ten.

Es gibt nicht zwei Lager von Dingen: hier Mittel, dort
Zwecke. Doch indem etwas oder jemand als Mittel dient,
d. h. sein Erscheinen als Selbstseiendes ,zunichte‘ macht,
um als Mittel auszusehen; indem es zum Mittel erniedrigt
wird oder sich selbst erniedrigt, geht es das Risiko der
,Vernichtung’ ein, es kann ,verheizt* werden wie ein Stiick
Holz.

Nicht immer ist das Gebrauchtwerden so schon wie beim
Krug, der gefillt und geleert wird und noch lange nicht
zerbricht.

Mittel sein, Mittler sein, das kommt in der Gemeinschaft
der Dinge und Wesen einem jeden zu.

Jedes ist die Moglichkeit des anderen. Und wer oder was
nicht zum Mittel taugt, nicht zu brauchen ist, mit dem
man nichts anfangen kann, hat keinen Teil an der Welt, ist
nicht mit dabei, erfillt nicht die Bedingung des Daseins,
gehort nirgendwo hin.

Moglichkeit fir andere sein enthilt auch die Méglichkeit,
von anderen ,fir alles Mogliche gebraucht, vereinnahmt
zu werden (§ 9).

Sich brauchen lassen, sich hinter einer Sache oder einem
Ereignis oder einem andern Menschen zuriickstellen,
aber auch: vergessen werden, ,gebraucht und wegge-

59

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worfen’, ausgentitzt, manipuliert werden, all diese Ge-
schicke gehoren zur Niedrigkeit und Nichtigkeit des
Mittelseins.

Der Mensch diirfe ,nie blof als Mittel“ sondern miisse
sjederzeit auch als Zweck angesehen werden, heiflt
dann doch, als Zweck erhalten zu bleiben, als Selbstsein
bewahrt zu werden, als Mittel nicht verbraucht zu
werden. Dann ist die Frage: wie und wozu als Mittel? So
wie der Krug, den das Wasser erfiillt, aber nicht sprengt,
nicht wie der Soldat, der aufs Schlachtfeld geworfen
wird.

Die Menschen empfinden es nicht als Entwiirdigung,
,niitzlich® zu sein. Es ist thnen ein Leid, ,nicht gebraucht
zu werden‘. Mit bescheidenen oder hallenden Worten ge-
ben sie kund, daf sie kleine ,Dienste‘ oder grofle ,Aufga-
ben‘ erfilllen mochten. In diesen Aufgaben ,gehen sie
auf".

Die Menschen wollen liebend gerne als Mittel dienen, aber
freiwillig.

»Nie blof} als Mittel“, sondern ,,jederzeit auch als Zweck*
gelten, wiirde sich dann idealerweise klar verteilen:

Sich selbst als Mittel sehen, und den Andern als ihn selbst.
Den Andern in seinem undurchdringlichen Selbstsein,
welches mir nicht durchsichtig wird auf seine Niitzlich-
keit.

Natiirlich ist jedem auch sein eigenes Selbstsein bewuflt;
aber darum braucht er sich wenig zu bekiimmern. Und
natiirlich sieht man auch die Brauchbarkeit und Tichtig-
keit des Andern; aber nur sein Selbstsein geht mich unbe-
dingt an.

Man kann sich selbst, freiwillig, als Mittel einsetzen, man
kann sich unter Umstinden selbst opfern, aber geopfert
werden darf niemand, fiir nichts und unter keinen Um-
standen.

60

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erstaunlicherweise gibt es dariiber noch lingst keinen
Konsens. Immer noch werden Menschenopfer darge-
bracht, vereinzelt und in Massen, mit rascher Wirkung
oder schleichend.

Die Problematik iiberspringend, in welchen Maflen und
Abstufungen auflermenschliche Lebewesen der Riick-
sicht bediirfen, bleibt das weite Feld des menschlichen
Umgangs mit allerart Dingen, die als Mittel ,nichtig® wer-
den.

Im gewohnlichen Leben hat sich schlieflich doch eine
Sortierung eingespielt, auf der einen Seite die Zwecke,
auf der andern Seite die Mittel, fast als lige das in der
Natur der Dinge fest. Stellt doch der Mensch Werkzeuge
her, Hilfsmittel, die nichts anderes sein sollen und schon
den Stempel tragen: Verkehrsmittel, Lehrmittel, Arznei-
mittel. Was sollen sie sonst noch sein. Einem Waschmittel
ist doch kaum mehr zu helfen. Und doch sucht die
Industrie und Werbung diesen Mitteln ein wenig
aufzuhelfen, durch Design, durch gefillige Verpackung.
Schon immer war ,Kultur damit beschiftigt, die Dinge
des Lebens iiber ithre Funktionen hinaus schonzugestal-
ten: Kleidung, Mobel, Hauser und Straflen, Musikin-
strumente. Es gibt Mittel, die einem lastig fallen, und
andere, die einem ans Herz gewachsen sind, solche die
ithren Gebrauch vergessen lassen wie eine edle Vase, die
leersteht.

Wer fir die Dinge etwas ,ibrig‘ hat, kann mit ihnen
freundlich umgehen, an Apparaten Wohlgefallen haben,
seine Geige wie ein Eigenwesen behandeln, sein Auto
hitscheln, die Fahrt in den Urlaub so hochschitzen wie
das Ziel.

Die dadurch gewonnene Lebensintensitit ist keineswegs
eindeutig und laflt sich nicht als Maxime abstrahieren:

61

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Nimm (wo irgend moglich) die Mittel, die du gebrauchst,
nicht nur als Mittel, sondern gib ihnen ihr Eigensein zu-
rick. Das ist in vielen Fillen gutes Leben, in vielen kann
es pervers sein.

Der Umgang mit Mitteln ist Lebenskunst und wird in
der Freiheit des Gutfindens — dem faulen Bediirfnis nach
Regeln zuwider — einmal so und einmal so entschieden.
Einmal ist es gut, mit ganzer Konzentration nur an das
zu denken, was man gerade tut, und wire es das Aufzie-
hen der Vorhinge, das Gehen, das Atmen, ein andermal
ist es gut, dies gar nicht zu beachten, weil absorbiert von
einem Gedanken, einem entfernteren, hochgestellten
Handlungszweck, oder blof} von der Eile, auf den Zug zu
kommen.

Zwecke sind das, wofiir einiges andere zum Mittel wird,
und die Frage ist, wann und in welchem Mafle dieses
andere als solches vernachlissigt werden kann und wann
nicht. Es gab schon manch ein Mittelding oder Binde-
glied, das wichtiger wurde als sein Zweck, oder einen
Ubergangspapst, der stirker in die Geschichte eingriff als
ein ernstgenommener.

Zwecke zu setzen bedeutet, Unterschiede machen, etwas
hoher stellen als anderes (wie Kant die ,,verniinftigen We-
sen“). Es bedeutet, dafl der Mensch nicht ein gleichmafii-
ges Grau von gleichgiiltigen Dingen um sich belaflt, son-
dern stets dieses und jenes Mogliche herausliest und sich
zum Ziel erklart, dessen Erreichung er zum Zweck seines
Handelns erhebt und um dessentwillen er anderes zumin-
dest in dieser Richtung und in diesem Handlungsverlauf
fiir geringer ansetzt.

So kommt es zu Variationen im Tempo, zum Wechselspiel
der Dynamik und der Movimenti im Lebensstiick.

Die Ungleichbewertung der Dinge in den Zwecksetzun-
gen liflt die Welt im Relief erscheinen, modelliert durch

62

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schatten und Licht. Wenn man alles gleich wichtig nah-
me, verlore man die Perspektive, diese Moglichkeit pla-
stischen Sehens, beildufigen und spihenden, Nihe und
Ferne kombinierenden, Fluchtpunkte setzenden, selekti-
ven Anschauens. Aber Perspektive liegt nicht fest, ver-
schiebt sich bei jedem Schritt, Sie kann sogar zuweilen
ausgeschaltet werden in der Betrachtung des jetzt und
hier Absoluten.

Die Willkiir des strebenden, handelnden Menschen er-
hebt das eine, erniedrigt das andere vortibergehend und
wechselnd, auch, wie sich gezeigt hat, einigermaflen kon-
stant, wo es sich um ausschliefflich zu Hilfsmitteln ver-
fertigte Dinge handelt, die gar noch in einer instrumenta-
lisierten Verkettung stehen, Mittel fiir Mittel, Maschinen-
ol fir Schrauben fiir ... Spitestens im Zeitalter der Miill-
beseitigungs- und Recyclingsprobleme merkt man, dafl
letztlich kein Ding nur Mittel sein kann, sondern selbst
etwas ist.

Ebenso hat sich gezeigt, daf} kein Zweck tiber das Mittel-
werden erhaben ist.

War etwa die Natur lange das Mittel der Technik, so muf}
nun die Technik sich umkehren und der Natur dienen.

Was man als Zweck erachtet hat, enthiillt sich schnell als
Mittel, kaum daff man es erreicht hat. Wie ein bestandenes
Examen. Zu welchem Ende? Wiirde ,Endzweck® bedeu-
ten, ,der Sache ein Ende machen®?

Man kann die Kette der zu Mitteln gewordenen Zwecke
kreuz und quer weiterspinnen, ein Mittelnihilismus lauft
an.

Was vorher buntbewegt und spannend war, ist nun abge-
flacht, gleichgiiltig, als nichtig durchschaut: Mittel sind ja
an sich selbst nichts.

Das Relief der spannungsreichen Lebenswelt ist von Ni-

63

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vellierung bedroht ebenso, wenn man alle Mittel als
Zwecke, wie wenn man alle Zwecke als Mittel gleichzei-
tig ansieht.

Von der Vitalkraft zweckbewegten Handelns liflt sich
nicht abstrahieren. Nur das Verallgemeinern macht le-
bensmiide. Nur das konkrete Handeln kennt das Geheim-
nis des Bewogenwerdens.

Der Zweck ist das Bewegende, und sein Inhalt steht frei.
Was mich anzieht, mich bewegt, ist weithin dem Zufall,
was ich erwihle, ist meiner Willkiir iberlassen. Was ich
erwihle, ist, was mich bewegt. Was mich bewegt, ist, was
ich erwiahle.

Doch der Inhalt der von mir gesetzten Zwecke webt an
meinem Lebensbild und stellt es dar (§ 12). So fillt die
Willkiir der Zwecksetzung mit aller Wucht auf mich zu-
rick und fordert erschrockene Bewufltheit. Wo komme
ich hin?

Die Willkiir sucht ihre Quelle im Innern — oder sie gibt auf
und sucht sich von auflen bestimmen zu lassen: ob es nicht
doch einen nicht wieder umfallenden Endzweck, ein fest-
stellbares Ziel gabe.

»Wohl alles begehren wir als Mittel zu etwas, ausgenom-
men die Gliickseligkeit, die das Ziel ist.“"*

Wihrend Aristoteles in der eingangs zitierten Stelle von
erstrebenswerten Tatigkeiten sprach, die sozusagen Glick
abwerfen, erscheint hier das Gliick selbst als Endzweck
allen Strebens.

Kann man Glickseligkeit anzielen?

“NE X 6,1176 b 29.

64

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 16 Inmitten des Strebens

Es ist klar, daf} wir Glickseligkeit nicht als Mittel einset-
zen konnen; aber auch nicht als Ziel und Handlungs-
zweck.

Man kann das Gliick nicht abstrahieren von dem, was
einen gliicklich macht.

In der so gefahrvollen, so verantwortungsschweren wie
auch leichtbeschwingten Willkiir unserer Zwecksetzun-
gen liefert also nicht etwa die Gliickseligkeit den Orientie-
rungspunkt und Endzweck allen Strebens.

Wir miissen die Sachen erlesen, nicht das Gliick; — gewif}
dabei nicht gliickverachtend.

Aristoteles weif} Tatigkeiten zu nennen, die man allein um
ithrer selbst willen aufsucht, in denen, wie es scheint, das
Streben zum Ende kommt. Als die hochste, bei der sich
gewifl nicht doch noch fremde Zwecke einschleichen, er-
achtet er das reine anschauende Denken, die theoria, das
philosophische Leben.

Dieser Lebensform legt Aristoteles eine solche Glickse-
ligkeit bei, dafl er den schauenden Denker als Liebling der
Gotter, thnen am nichsten sieht, tut er doch dasselbe, was
sie tun, denn etwas Besseres konnte es auch fiir die Gotter
nicht geben."

Aber das reine Schauen ist jedem jederzeit méglich, wo
immer ithn die Absolutheit des Da-Seienden beriihrt, statt
daf er es als Mittel verhandelt.

Davon ist nichts und niemand ausgeschlossen, nicht das
alltaglichste Ding oder Tun, nicht der armseligste Mensch;
das vermag Beppo Straflenkehrer (in Michael Endes Mo-
mo), nachdem er begriffen hat, ganz dazusein bei jedem
Besenstrich, ebensogut wie der von einer Einsicht ergrif-
fene Denker.

®NE X 8,1178 b; 9, 1179 a.

65

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zenbuddhistische Erleuchtungen sollen 6fters durch ganz
gewohnliche, ja licherliche Dinge ausgelost werden. Da
ist das Wasserschopfen vergleichsweise noch pathetisch,
bei dem der Hirtenprinz Dasa mit der Schale in der Hand
blitzartig von seiner Schau getroffen wird."®

Auch Arno Baruzzi hat einen Blitzblick, wenn er das der
Beschaulichkeit geradezu entgegengesetzte Wesen eines
von Arbeit aufgezehrten Tages trifft: ,Es bleibt nicht
Atem und Zeit fiir anderes, Begleitmomente, Nebenziele.
Man ist gendtigt, ganz bei der Sache zu sein. So machen
wir vielleicht an ungeahntem Orte gerade die Erfahrung,
wie Praxis eigentlich vor sich geht.“"

Und doch ist ein Unterschied zwischen den Tatigkeiten.
Die von Aristoteles vorgefiihrten, ,iber die hinaus wir
nichts weiter suchen®, das Flotenspiel z. B. (X 5 b) und
erst recht das philosophische Leben, sind gehobene, qua-
lifizierte Tatigkeiten, bei denen wir so lange wie méglich
bleiben wollen (ebd.) — was man wahrlich nicht von jeder-
art Beschiftigung sagen kann. Baruzzi hat diesen Unter-
schied mit der Vertiefung des ,, Augenblicks“ aufzufangen
versucht: ,Was die Theoriepraxis fiir eine groflere Weile
beansprucht, muf oft in der anderen Praxis fir den Au-
genblick gentigen.“ (161)

Aber das jedem jederzeit mogliche Schauen ist vielleicht
iberhaupt von allerart Tatigkeiten — die doch immer ein
Streben sind — zu unterscheiden?

Die sich selbst geniigenden Titigkeiten bei Aristoteles
stehen immer noch auf der Linie der Mittel-Zweck-Ver-
kettung Sie heiflen ,erstrebenswert“, wir brauchen sie
zwar nicht als Mittel fiir andere Zwecke, aber sie sind

!¢ Hesse, Glasperlenspiel. Indischer Lebenslauf, Frankfurt a. M. 1970,
Gesammelte Werke 9 (Ziirich 1943).
'7 A. Baruzzi, Alternative Lebensform, Freiburg/Miinchen 1985, 153 f.

66

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selber Zwecke unseres Strebens und sind, wenn erreicht,
immer noch ,wert“.

Die Fortdauer des Dabeibleibens behilt etwas vom Dar-
aufzuhalten des Strebens.

Liegen hier Mittel und Zweck beieinander umschlungen?
Ist die bewegende Spanne zwischen Mittel und Zweck
hier transponiert in ein gliickliches Vereintsein, das statt
eines weiteren Zweckes sich selber weiterbetreibt?

Da das Gluck nicht auflerhalb der Tatigkeit, sondern un-
trennbar in ihr selbst liegt, dennoch von ihr unterscheid-
bar — denn nicht das Gliick selbst kann erstrebt werden,
sondern die gliicklichmachende Titigkeit — halt es sie in
Gang.

Andersherum gesehen, betont Aristoteles immer wieder,
»dafl die das Glick ausmachende Tatigkeit von einiger
Dauer sein miisse®.'®

Ja, zum vollendeten Gliick eines Menschen wiirde geho-
ren, daf} es ,die volle Linge eines Lebens dauert” (X 7,
1177 b).

Wieder ist es die Praxis der theoria, die sich fiir solche
Stetigkeit vornehmlich eignet, denn sie ist die ,anhaltend-
ste Tatigkeit, weil wir in geistiger Schau ausdauernder sein
konnen als im Handeln® (1177 2 21 £.).

Daf} wir bei einer gliicklichmachenden Titigkeit dennoch
nicht immerfort verharren, dafir gibt es nach Aristoteles
nur negative Griinde: die Ermiidung, der Mangel an gott-
licher energeia. (Nicht zu reden von den notwendigen
Unterbrechungen durch die Anforderungen des privaten
und politischen Lebens.)

Gesetzt, wir miiflten nicht unterbrechen und wir wiirden
nicht ermiiden, dann blieben wir bei der Titigkeit, die je

'8 Giinter Bien, Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristo-
teles, Freiburg/Miinchen 1973 (*1985), 147.

67

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach Geschmack uns als ,an sich erstrebenswert®, sich
selbst gentigend erscheint (1176 a und b), wir wiirden also
gegebenenfalls immerfort Flotespielen und erst recht im-
merfort philosophieren?

Wir wiirden es dennoch nicht, wir wiirden Abwechslung
vorziehen rein aus Lust an der Vielfalt der Welt, rein aus
dem Einklang mit ihr.

Die glicklichmachenden Titigkeiten demzufolge, die
»von einiger Dauer sein miissen“, um ihren Namen zu
verdienen, und zu denen uns umgekehrt auch das Be-
glicktsein die Ausdauer verleiht, haben ein unbestimmtes
Maf, das (fiir diesmal) ihr Ende anzeigt; das, auch ohne
Not, ihr inneres Streben nach Fortdauer abwendet zu
etwas anderem hin, selbst wenn es geringer wire.

Das jedem jederzeit mogliche Schauen hingegen ist von
einer Absolutheit, die in sich ruht, weil es vom Streben
gelost ist. Sie tritt ein, wenn man mitten im stets zielstre-
bigen Tun gleichzeitig bei den Mitteln — die ja das Nicht-
erstrebte sind — innehilt und sie anschaut als das, was sie
selbst sind. Nicht die Zwecke, wie man meinen sollte, nur
die Mittel geben uns eine Weile im Absoluten.

Bei einem Zweck kann man nicht Ruhe suchen, er ist das
Bewegende (§ 15). Wenn erreicht, treibt er weiter zu ande-
rem oder zu seiner Fortdauer.

So gibtes die Absolutheit des Ankommens gerade nur hier
beim Mittel, mitten im Streben, am Weg, da wo ich etwas
jetzt nicht mehr in seiner Zweckdienlichkeit fiir mich
sehe, sondern angeleuchtet als das Andere selbst — da bin
ich an einen Ort gekommen, wo nicht das Meinige, nicht
das begliickende Werk, dem ich nachgehe, zu besorgen ist,
wo statt des spannenden Laufes ein leerer Platz ist, wo ich
bei Anderem bin, wo ich dabin, weil ich hier bin.

Nie konnte mir das Andere einen Ort anbieten, wenn ich
es als Mittel nihme (§ 10). Es wire dann nicht das Andere,

68

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das selbst ist, das mir etwas zu bieten hat, sondern mein
Mittel, dem ich einschreibe, zu was es mir dienen, wohin
es mich bringen soll.

Die Weile am Ort, eine endliche Ewigkeit, hat die Zeit
iberwunden. Zeitvergessen kann man zwar sein bei den
erstrebenswerten Tatigkeiten, dennoch betreibt man sie,
man treibt ihre Zweckhaftigkeit vor sich her. Abwechs-
lung gilt fiir beides: die Tatigkeit wird beendet, vom Ort
verabschiedet man sich. Die erstrebte Tatigkeit, die Erfiil-
lung, die man ersehnt hat, macht bestenfalls gliicklich, das
Hiersein am Ort verleiht im besten Fall das Wohlgefiihl
des Daseins.

Keines ist gegen das andere auszuspielen.

Die Ideen, die in Bewegung setzen, die Ziele, nach denen
sich die Wege entwerfen, die Zwecke, fiir die man Mittel
einsetzt — man hatte keine Zukunft ohne sie. Was wire der
Mensch ohne die Zeitlichkeit, die sich fortstreckt ins Nie-
gewesene! Und ohne die Dimension der Zeit wire die
unmeflbare Ewigkeit der Weile am Ort ohne Charaketer,
sie wiiflte sich nicht zu verabschieden. Die Ewigkeit ist aus
der Zeit geboren.

§ 17 Vertrauen und MifStrauen

Das Gliick der Erfiillung und das Wohlgefiihl des Daseins,
so verschieden sie sind, haben einen gemeinsamen Nen-
ner: Vertrauen.

Wenn Gliick erfiilltes Streben®, ,gesittigtes Wollen“,"
selbstgeniigende Titigkeit (§ 15) ist, so nur auf Zeit, fiir
eine gewisse Dauer. Nicht nur ruft die bunte Vielfalt der

' Thomas von Aquin, De ver. I-1], 9.5, a. 8.

69

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Welt zur Abwechslung, auch die Sehnsucht bleibt, nicht
nur romantischerweise, sie ist vielmehr Fahigkeit zur Zu-
kunft. Aber nicht nur Zukunft der erstrebten Ziele, son-
dern der Uberraschungen, Zukunft als unermefliche
Moglichkeit. Von ihr zuweilen angeweht und weitzuwer-
den, das erst ist das tiberflieflende Gliick, zu dem das
immer zu knappe Gliick eines randvoll erfillten Strebens
den Mut eingeben kann, den ersten Geschmack des Ver-
trauens.

Wenn Wobhlgefiihl des Daseins sich spiiren laflt, so kommt
es, weil sich die Weile am Ort in Vollkommenheit voll-
zieht, in einem Zug: Vertrauen dem Andern, dem Nichts
des leeren Platzes, dem bloflen Hiersein, im Loslassen der
Mittel, im Laufenlassen der Zeit, in die Ewigkeit versun-
ken.

Klingt es harmlos: dem Andern vertrauen? Wenn es harm-
los wire, warum dann die stindige Versuchung, das Ande-
re zu entschirfen, ,mit sich zu identifizieren®, damit es
nicht mehr das Andere sei, wie bei Lévinas gezeigt (§ 9)?
Das unangetastet Andere verbirgt neben Lockung auch
Drohung. Man zeigt ihm Stirke, zahmt es durch Regelun-
gen — aber Vertrauen?

Und klingt es tiberflissig, dem Nichts des leeren Platzes
zu vertrauen, den man doch immer findet?

Aber nicht immer nimmt das Dasein die Weile am Ort
an. Nicht immer fihlt es sich von Anderem aufgenom-
men.

Nicht immer erfihrt es sich ins Nichts gesetzt. Nicht
immer liflt es die Mittel aus der Hand fallen, die Zeit
laufen, ist sie doch das Seinige, sie allein.

Der Mut des Vertrauens ist unermefllich wie das Nichts,
mit dem er sich einliflt. Ein Moment ohne Halt, da er allen
Halt aufgibt.

Was sich in beiden Situationen aufdringlich anbietet, und

70

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alles aufbietet, um Zuriickhaltung vorm Vertrauen zu
empfehlen, ist eben das Mifltrauen.

Es ist ordentlich begriindet, und baut sich ordentlich aus,
auf es ist positiv Verlaf}; was nichts ist, was nicht sicher ist,
wird sauber weggeschnitten; exakte positive Wissenschaft
kann daraus erstehen.

Ohne den Halt des Mifitrauens wire Vertrauen bedeu-
tungslos. Die Rede ist jetzt nicht von dem flachen, unbe-
dachten, unausweichlichen Vertrauen auf Ungesichertes,
mit dem jeder leben mufl und ohne das keiner sich in den
Verkehr begeben konnte; sondern von dem frei entsprin-
genden, den Halt des Mifitrauens einbegreifenden, rich-
tunggebenden Vertrauen.

Es entspringt nicht ohne einen Wink, und dann nur mog-
licherweise.

Der Wink ist es, den die gliickliche Erfiillung gibt, tiber sie
hinaus die Weite zu gewinnen und ihr zu trauen. Und der
Wink der Einladung ist es, der zu einem guten Ort fithrt.
Weilen und Wohnen geht nicht mit Mifitrauen.

Der eine und der andere Wink machen Mut, aber sie
bestimmen nicht.

Nur das gesetzte Wesen des Mifitrauens bestimmt mit
seiner vorwarts und riickwirts haltbaren Logik, der elea-
tischen, die sich heraushilt aus dem, was nicht ist.

Das Vertrauen ist verloren, wenn es sich an das hilt, was
ist. Wollte es ,positive* begriindende Momente auffithren,
sich daran zu halten, so geriete es zu einer scheuen Neben-
form des Mifitrauens und wiirde in der nichsten schwa-
chen Stunde vom offendugigen Mifitrauen niederge-
streckt, das ihm die tibersprungenen Bedenken nachlie-
fert.

Sich verlassen auf etwas, was errechenbar, nur nicht sicher
ist, ist nicht Vertrauen, sondern eine Hypothese.

Das Vertrauen ist kein ,,Jasager” und kein ,amor fati“. Es

71

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist nicht indifferent, sondern getont, es ist nicht niichtern,
sondern beschwingt.

Es folgt einem Wink, einem gliicklichen, oder einem ein-
ladenden. Inmitten des Weltkniuels, der verzahnten Fak-
ten, der gravititischen Realitit, erfliegt es sich einen lee-
ren Raum, der sich erleuchtet. Licht geht an beim Kon-
takt des Winkes und der ihn aufnehmenden Folge, die das
Vertrauen ist. Es meint eine Auslegung, die nicht fundiert
ist.

Das Vertrauen risoniert nicht dariiber, es nimmt im Flug
den Wink auf. Da es Gliick gibt, da es Einladung gibt: ein
Lichtraum 6ffnet sich, nichts von Gewicht enthaltend; nur
die Wahrheit des Winkes. Darf sie verleugnet werden?
,Das meiste des Gottlichen entzieht sich der Erkenntnis
aus Mangel an Zutrauen.“”°

Wo sind die Grenzen der Realitit? Sie hat einen Schwere-
kern, eine korpulente Gesetztheit, eine steinalte Gewoh-
nung, gleichmaflig zu reagieren und alles ihr Entfliegende
fir windig zu erkliren. Und die alles mathematisierende
Wissenschaft ist angewiesen, nur mit dem Gesetzmifligen
umzugehen.

In Goethes Tagebiichern der ersten Weimarer Zeit kommt
wiederholt mit Nachdruck das Mifitrauen vor; z. B.: ,Da
ich viel kldrer bin und sehr vorsichtig, oft zu mifitrauisch,
das aber nichts schadet.“ (10. Januar 1779)

Und in derselben Zeit: ,Eine Liebe und Vertrauen ohne
Grenzen ist mir zur Gewohnheit geworden.“ (30. Juni
1780, an Frau von Stein)

Beides gehort zusammen.

Der Wink ist gegeben, und st nicht mehr. Er ist keine
Gegebenbheit, auf die man nachprifend zuriickkommen
konnte. Er ist nichts Gleichbleibendes, Gesetzmifiges,

% Heraklit, hg. von Diels/Kranz, B 86.

72

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiederholbares, er ist jedesmal einmalig. Verlaf} ist nicht
auf ihn.

Er gehort jedem ganz und allein, der ihn empfingt, doch
ist er so wenig solipsistisch beschaffen, so wenig privat wie
das Gute.

Ist nicht jedem der Wink des Gliickes gegeben, so doch
fast jedem einmal der Wink der Einladung, sich dem
Wohlgefiihl des Hierseins zu tiberlassen, und das kann am
armlichsten Ort sein.

Dasein ist Hiersein. Schon das Dasein im ganzen ist ,Ver-
trauenssache’.

Es kann sich ,geworfen“ finden in ein Hier, an vielen
wechselnden kurzgefafiten Orten, auf dem griinblauen
Planeten und im unendlichen Universum, — oder ebenda
eingeladen, indem es einem Wink vertraut.
»Geworfensein“ nirgendwoher irgendwohin geht vom
Befinden eines zunichst isolierten Sein-ohne-Da aus, das
in eine fast gar feindliche Fremde gerit. Dafiir stehen
schlechte Stunden, schlechte Erfahrungen.
Eingeladensein versteht sich zuerst aus dem Umherum,
darin mein Da sich findet, aus dem luftigen Ort, wo An-
deres mir Platz gewihrt (§ 5), mich aufnimmt, insofern
freundlich und heimisch, vertrauenerweckend — wie ein
argloses kleines Kind es empfindet ... wohl auch seltsam,
dann aber auch méglicherweise hereinlegend, heimtiik-
kisch, unheimlich, den Platz neidend.

In seinem Grundzug ist Dasein — als Hiersein, als Aufge-
nommensein, als Platzfinden — identisch mit Vertrauen. Es
bleibt, was es ist, wenn es seinen Grundzug rettet.

Das kann es nicht aus einsamem Willensentschluff, da
Hiersein bedeutet: hier-bei-Anderem zu sein. Jeder rettet
des Anderen Dasein, der dessen Vertrauen rettet.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 18 Sattigungen

Dasein als Vertrauenssache wird immer wieder auf die
Probe gestellt, da es mit dem Aufgenommensein an einem
Ort nicht getan ist: der bewegliche Mensch wechselt die
Orte, aufler dem lebenslinglichen, dem Planeten Erde. Bei
weitem nicht jeder Aufenthalt wird zur Weile am guten
Ort.

Auf dem Hintergrund des Daseins als Hiersein malt
sich krafl das verkehrte Bild des Verjagten, Verfolgten.
Es gibt Schreckensorte der Natur und noch mehr unter
den Menschen, die dem andern den Platz nicht gonnen,
die den Keim der Mordlust in sich tragen, auch wenn
das Wegdringen unblutig und scheinheilig zugeht
(s 2)

Verstandlich darum die Glickstrunkenheit der Men-
schenmenge, wo eine Stunde lang erstaunt von einem
schonen Gefiihl, alle einander vertrauend ,,umschlungen®
halten.

Gerade weil Dasein Vertrauenssache ist, kann Ortswech-
sel den Menschen, statt mit Wagemut und Neugier, mit
Angstlichkeit erfiillen. Manch einer sucht sich am ge-
schiitzten Ort, ,hinter dem Ofen® auf Behaglichkeit einzu-
stellen — Karikatur des Wohlgefiihls. Manch einer, den die
Menschen genug geirgert haben, schliefit sich schopen-
hauerisch oder kierkegaardisch in seine hohere, geistvolle-
re Behausung ein, ein anderer vertraut sich allein noch der
menschenleeren Natur an.

Wieder ein anderer findet bei einem Menschen seinen
lebenserhaltenden Ort. Dennoch kann das Bei-thm-ver-
weilen nicht sein einziger Ort sein. Da es leibhaftige
Menschen sind, werden sie sich an irgendeinem geogra-
phischen Ort treffen, vielleicht zusammen wohnen. Thr
Beisammen markiert den Ort ihres kurzen oder langen

74

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufenthalts, macht ithn zum guten Ort oder lafit ihn
gleichgiiltig wie einen Bahnsteig. Orte tberlagern sich
vielfach (§ 5), gehen doch ideologische, berufliche und
viele andere Interessen und Verhiltnisse, in denen ein
Mensch sich zu Hause fiihlt, mit dem geographischen
Aufenthalt einher.

Das gehiufte Gewebe von Orten, an denen ein Mensch
sich befindet, bringt eine Menge Abwechslungen zuwege.
Der Ort, der jeweils in den Vordergrund tritt, und das
Hiersein, das sich jeweils aktualisiert, ist einer Mahlzeit
vergleichbar, die auf Sittigung zugeht (wofern sie nicht
vorher abgebrochen wird).

Wie die Weile am Ort ein Mafl threr Endlichkeit hat (§ 1),
so werden Menschen nicht endlos, bruchlos, pausenlos
leibhaftig beisammensitzen oder immer gemeinsam den
Ort wechseln. Jeder hat noch mehr Beziehungen, die er
wechselnd belebt, ein Kommen und Gehen, ein vielstim-
miges Lebensstiick.

Die Bestindigkeit von Liebe, die Verlafilichkeit von
Freundschaft ,auf ewig’, die sich von gewohnlichen Be-
kanntschaften auszuzeichnen entschlossen ist, setzt sich
um in die gewify versprochene Immerwiederkehr.
Irgendwelche Aufenthalte an einem Ort, sei er noch so
bezaubernd, mit Anderen, war das Zusammensein noch
so gelungen, brauchen sich nicht unbedingt zu wieder-
holen, indem man ein anderes Mal wieder hingeht, wie-
der zusammenkommt. Sie konnen ihr Maf gesittigt ha-
ben.

»Das gibt’s nur einmal“, urteilen die Menschen von gliick-
lichen Tagen. So stehen die Dinge in der Tat und sind von
dieser Unwiederholbarkeit behaucht und beglinzt.
Wiederholung desselben Gewesenen wire Zuriickrollen
des Lebens, der Wunsch eines Hoffnungslosen.
Immerwiederkehr ersinnt nur die Liebe, erschafft nur der

75

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

freigeborene Entschlufl, der aus der Unersittlichkeit der
Liebe entspringt.

76

hitps://dol.org/10.5771/9783495096768-39 - sm 24.01.2026, 19:51:18. [



https://doi.org/10.5771/9783495996768-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 10 Das Mittel
	§ 11 Das Übrige
	§ 12 Zwei Geschichten
	§ 13 Kenntlichkeit
	§ 14 Verklärung
	§ 15 Brauchen und Mißbrauchen
	§ 16 Inmitten des Strebens
	§ 17 Vertrauen und Mißtrauen
	§18 Sättigungen

