MicHAEL REDER

Globale Philosophie und Rassismus

Impulse fur den Diskurs tiber transnationale und
transkulturelle normative Theorie

1. Transnationale Dynamiken und global Gerechtigkeit

Die meisten politischen Krisen der Gegenwart haben einen globalen Cha-
rakter.* Als philosophische Antwort haben sich seit drei Dekaden Theo-
rien herausgebildet, die explizit transnationale oder transkulturelle Begrif-
fe und Konzepte entwickeln. Ziel dieser Ansitze ist es, globale Dynamiken
zu verstehen, zu rekonstruieren, zu konzeptualisieren und in normativer
und politischer Hinsicht kritisch zu diskutieren. In diesem Zusammenhang
spielt der Diskurs tiber globale Gerechtigkeit eine zentrale Rolle. Das Ziel
dieses Diskurses ist, Gerechtigkeit angesichts globaler Problemlagen zu be-
griinden und inhaltlich zu fullen. Eine breite Palette philosophischer Tradi-
tionen spielt in diesen Diskussionen eine wichtige Rolle, angefangen vom
Liberalismus, Diskurstheorie, Fahigkeiten-Ansatz bis hin zum Kommu-
nitarismus oder Utilitarismus.> Auf diesen Traditionen basierend werden
transnationale Phinomene wie Armut, Krieg oder Klimawandel in nor-
mativer Hinsicht diskutiert. Ein gemeinsamer Fokus ist oftmals die Fra-
ge nach Verantwortlichkeiten, Pflichten und Rechten angesichts globaler
Problemlagen.; Ein Beispiel: Klimafolgen werden im Diskurs uber globa-
le Gerechtigkeit gegenwartig oft als Bedrohung von Freiheitsrechten ver-
standen und Menschenrechte als normativ verpflichtende Schwellenwerte
fiir nachhaltige Klimainstitutionen begriindet.*

1 Der Begriff >global< wird im aktuellen Diskurs oftmals mit den neolibera-
len Implikationen der Globalisierung verbunden. Um diese Assoziation zu
vermeiden, wird im Folgenden meist von transnational oder transkulturell
gesprochen. Im akademischen Diskurs wird teils auch von planetar gespro-
chen. Nachdem sich der Begriff >global< jedoch innerhalb der Debatte tiber
globale Gerechtigkeit etabliert hat, wird er auch herangezogen — jedoch in
einer kritischen Deutung. Zudem wird mit dem Begriff deutlich, dass tradi-
tionelle politische Akteure nicht (mehr) die alleinige Bezugsgrofse sind.

2 Vgl. Tom Brooks, The Global Justice Reader, Oxford: Blackwell 2023.

3 Corinna Mieth, Positive Pflichten. Uber das Verhiltnis von Hilfe und Gerech-
tigkeit in Bezug auf das Weltarmutsproblem, Berlin/Boston: De Gruyter 2012.

4  Stephen Humphreys (Hg.), Human Rights and Climate Change, Cambridge:
Cambridge University Press 2009; Axel Gosseries/Lukas H. Meyer (Hg.),
Intergenerational Justice, Oxford: Oxford University Press 2009.

134

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

Die Diskussion tiber globale Gerechtigkeit hat die Philosophie grund-
legend erweitert. Sie hat dazu beigetragen, dass die Philosophie aufhort,
primir national zu denken, und stattdessen nach neuen theoretischen
Konzeptualisierungen angesichts globaler Dynamiken und Krisen fragt.
Gleichzeitig werden Ansitze der globalen Gerechtigkeit in den letzten
Jahren teils grundlegend kritisiert. Es wird z.B. infrage gestellt, ob der
Diskurs (trotz aller Unterschiede) zu stark auf westlichen Kategorien ba-
siere, weil Gerechtigkeit oft eng mit der Verteilung (von Giitern) inner-
halb einer kapitalistischen Ordnung verbunden sei.’ Die politisch-phi-
losophischen Losungen, die im Rahmen der Diskussion iiber globale
Gerechtigkeit entwickelt werden, beruhen ebenfalls stark auf liberal-de-
mokratischen Konzepten von Politik und Recht (beispielsweise Demo-
kratisierung). Angesichts dieser blinden Flecken fehle dem Diskurs, so
der Vorwurf, eine Ausrichtung an den von globalen Dynamiken beson-
ders Betroffenen und eine angemessene Beachtung von Machtasymme-
trien und Exklusionen.

Der vorliegende Beitrag greift diese Kritik auf und fokussiert auf die
Beitrige des Post- und Dekolonialismus, der inter- und transkulturel-
len Philosophie und der Critical Philosophy of Race.® Diese Theorie-
schulen wollen ebenfalls eine globale Perspektive fiir die Philosophie
eroffnen und gleichzeitig die skizzierten Engfithrungen vermeiden, ins-
besondere indem sie tiber vielfiltige Formen des Rassismus auf globaler
Ebene nachdenken. Rassismus wird dabei verstanden als eine Form der
»Beherrschung, Ausgrenzung oder Invisibilisierung von weniger macht-
vollen Akteursgruppen auf der Basis von Rassifizierungsprozessen.«”
Sowohl in historischer als auch systematischer Hinsicht nimmt der Ko-
lonialismus eine wichtige Rolle in diesen Prozessen der Rassifizierung
ein, weil er bis heute in individuellem und politischem Handeln sowie
als implizite politische System- und Machtstruktur fortwirkt. Im Hin-
tergrund des Beitrages stehen die vielfiltigen Arbeiten zu Rassismus, der
sowohl als eine grundlegende Erfahrung vieler Menschen weltweit als

5 Wendy Brown, Undoing the Demos. Neoliberalism’s Stealth Revolution,
New York/Cambridge: Zone Books 2015.

6  Vgl. exemplarisch Duncan Bell (Hg.), Empire, Race, and Global Justice,
Cambridge: Cambridge University Press 2019; Charles Mills, »Race and
Global Justice«, in: Duncan Bell (Hg.), Empire, Race and Global Justice,
Cambridge University Press 2019, S. 94-119. Gayatri Chakravorty Spi-
vak, In other Worlds. Essays in Cultural Politics, New York: Routledge
2008; Achille Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin: Suhrkamp
2014.

7  Franziska Diibgen, »Blinde Flecken der Politischen Philosophie? Impulse der
Critical Philosophy of Race fiir die Analyse von Normativitat, Recht und
Politik«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2019/4), S. 619-63 3, hier S.
621.

135

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

auch als ein implizites Strukturmerkmal globaler Diskurse und Praktiken
noch immer zu wenig philosophische Aufmerksambkeit erfahrt.®

Der Beitrag beschiftigt sich also mit dem Thema Rassismus in einer
transnationalen und transkulturellen Perspektive. Er rekurriert auf inter-
und transkulturelle sowieso post- und dekoloniale Ansitze, um kolonia-
le Erfahrung von Rassismus ausleuchten und nach einer radikalen Neu-
orientierung der Diskussion iber globale normative Theorie zu fragen.’
Der Beitrag entfaltet auf dieser Basis vier Impulse fiir eine transnationa-
le und transkulturelle normative Theorie jenseits traditioneller theoreti-
scher Pfade des Diskurses iiber globale Gerechtigkeit. Ein knapper Aus-
blick beendet die Uberlegungen, in dem die Frage gestellt wird, welche
alternativen normativen Heuristiken besser geeignet wiren, um die An-
liegen des Diskurses tiber globale Gerechtigkeit nach der vorgeschlage-
nen Neujustierung zu iibernehmen.

2. Impulse fur globales Philosophieren

Relationalitit und die Subalternen

Ein erstes Element des Diskurses tiber globale Gerechtigkeit, das von
postkolonialen und interkulturellen Ansatzen kritisiert wird, ist das vor-
herrschende Verstandnis des Sozialen. Denn viele Ansdtze ubernehmen
mehr oder weniger unhinterfragt das liberale sozialontologische Mo-
dell, das die soziale Sphire auch in globaler Perspektive vom Individu-
um aus konzipiert. Globale Zusammenhiange erscheinen so als Interak-
tionen zwischen mehr oder weniger unabhingigen Individuum, die sich
rational zueinander verhalten.” In Bezug auf die Deutung der sozialen

8  Kurt Erbach et al.»A Comparative Corpus Analysis of Race and Rasse«,
Applied Corpus Linguistics (2023/1); Sally Haslanger, »Gender and Race:
(What) Are They? (What) Do We Want Them To Be?«, Nous (2020/34), S.
31-55; Kristina Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy
of Race. Ein Reader, Berlin: Suhrkamp 2021.

9 Die teils sehr strittigen Debatten zwischen post- und dekolonialen
Autor:innen werden im Folgenden nicht thematisiert. Postkoloniale Ansitze
werden als eine (oft poststrukturalistisch bzw. marxistisch) geformte Kritik
gegenwirtiger Diskurse und Strukturen mit dem Ziel einer emanzipativen
Aufklirung verstanden. Dekoloniale Ansitze teilen die These des Fortbe-
stands des Kolonialismus; sie kritisieren postkoloniale Ansitze jedoch fiir
die Inanspruchnahme westlicher Theorien und setzen stirker auf dekoloni-
ale Praktiken jenseits dieser Traditionen.

10 Michael Reder, »Is Democracy Ready for Globalisation? Pathways to a Glo-
balised Demos«, Argumenta philosophica (2018/2), S. 81-97.

136

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

Sphire werden die Individuen deshalb als unabhingig voneinander und
soziale Strukturzusammenhinge und Dynamiken als sekundar interpre-
tiert. Damit steht hinter vielen Ansitzen ein vernunftiges, handlungs-
michtiges und sprachfihiges Individuum, das begriindungslogisch der
zentrale Referenzpunkt globaler Philosophie ist.™

Beispielhaft sei der Diskurs iiber intergenerationale Gerechtigkeit he-
rangezogen. Eine wichtig Ausgangsfrage dieses Diskurses besteht darin,
wie die Verbundenheit heute und zukiinftig lebender Menschen theore-
tisch konzeptualisiert werden kann. Nicht wenige Konzeptionen iiber-
tragen dabei den auf dem Individuum basierenden handlungstheore-
tischen normativen Zugang auf den transtemporalen Rahmen. Damit
wird intergenerationelle Gerechtigkeit als ein konflikttrachtiges Aufein-
andertreffen zweier oder mehrerer Handlungssubjekte interpretiert. Das
dezidiert Intergenerationelle der Ansitze schldgt sich in einer Auswei-
tung der Formalisierung handlungstheoretischer Reziprozititsverhalt-
nisse nieder, so dass es schlussendlich zu einer Bestimmung der Genera-
tion als singulare Handlungsakteurin kommt.*

In diesem Zusammenhang ergeben sich mehrere Probleme: Erstens
betonten interkulturelle und postkoloniale Autor:innen, dass das So-
ziale aus einem komplexen Geflecht aus Praktiken und Diskursen be-
steht, in die menschliches Handeln immer schon verwoben ist. Diese
lassen Menschen erst zu dem werden, was sie sind. Sie pragen deren
Umfeld, aber auch deren Denk-, Sprach- und Handlungsvermogen.™
Rassismus ist tief in Sprach-, Denk- und Handlungsstrukturen eingebet-
tet und prigt daher das Leben vieler Menschen weltweit. Dies bedeutet
nicht, dass damit das handlungsfihige Individuum negiert wird. Aber
gerade in einer transnationalen Perspektive zeigt sich deutlich, dass die
vielfaltigen diskursiven Verflechtungen des aus dem Kolonialismus her-
rithrenden Rassismus so priagend sind, dass das einzelne Individuum
nur vor dem Hintergrund und als Teil von diesen tiberzeugend verstan-
den werden kann. Praktiken und Diskurse, innerhalb derer Menschen
sozialisiert worden sind, entscheiden erst tiber deren Moglichkeiten, als
einzelne Person zu handeln.

Viele Ansitze globaler Gerechtigkeit thematisieren zwar solche Un-
terschiede, aber vor allem in 6konomischer Hinsicht, beispielsweise
als ungleiche Einkommensverteilungen oder als Armutsrisken. Auch
im Diskurs tiber Klimagerechtigkeit wird dann betont, dass Menschen

11 Isabell Lorey, Demokratie im Prisens. Eine Theorie der politischen Gegen-
wart, Berlin: Suhrkamp 2020.

12 Nejma Tamoudi et al. (Hg.), Politik der Zukunft. Zukiinftig Generationen
als Leerstelle der Demokratie, Bielefeld: transcript 2020.

13 Judith Butler, Gefihrdetes Leben: Politische Essays, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 20053.

137

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

unterschiedlich vulnerabel gegentiber Klimafolgen sind.™* Aber dennoch
riicken viele Ansitze nicht von dem individuumszentrierten sozialonto-
logischen Modell ab. Stattdessen werden gegenwirtige und zukiinftige
Generationen als individuelle Akteure voneinander abgegrenzt, wodurch
das Problem der Verbindung der Generationen erst zu entstehen scheint.

Die rassifizierten Erfahrungs- und Sinnzusammenhinge, in denen
Menschen weltweit (immer noch) leben, werden durch diese theoreti-
sche Vorentscheidung zu wenig in den Blick genommen. In vielen Ansit-
zen globaler Gerechtigkeit wird zudem eine zu starke Trennung zwischen
der nordlichen bzw. westlichen und stidlichen Hemisphare vorgenom-
men, weshalb die weltweiten komplexen Zusammenhinge von Rassifi-
zierung ungeniigend in den Blick genommen werden. AufSerdem steht
in theoretischer Hinsicht das unabhingige, sprach- und handlungsfahi-
ge Subjekt im Zentrum. Der methodologische Individualismus dient als
Heuristik zur Konzeptualisierung sozialer Dynamiken wie zur Begriin-
dung normativer Zielvorstellungen. Dies gilt teilweise auch fiir Ansatze,
die sich vermeintlich von einem strengen Individualismus absetzten, wie
deliberative oder befihigungsorientierte Ansitze.

Zweitens konzeptualisieren postkoloniale Ansitze das relational ein-
gebundene Subjekt als ein vulnerables Individuum.*s Alle Menschen sind
gleichermafSen verletzbar, allerdings zeigt sich gerade in einer globalen
Perspektive, dass diese Verletzbarkeit sehr unterschiedliche Formen und
Qualitdten annimmt. Gayatri Chakravorty Spivak theoretisiert deshalb
ausgehend von Phinomenen der Vulnerabilisierung und Marginalisie-
rung.'* Im Zentrum stehen diejenigen, die so sprachlos sind, dass sie in
sozialer wie politischer Hinsicht gar nicht wahrgenommen werden.'” Die
Geschichte des Kolonialismus ist damit eine Geschichte der Negation der
Subalternen und tief in das westliche Denken eingeschrieben. Die Subal-
ternen sind die verdriangte Dimension des Menschseins, auf der die libe-
ralen Biirger:innen des Westens ihre Uberlegenheit aufbauen.

Postkoloniale Kritik fokussiert auf diese Formen der Subalternitit und
Vulnerabilitdt. Spivak kritisiert die neuzeitliche Philosophie (des Wes-
tens) als eurozentrisch, weil sie diese Formen des Ausschlusses zu wenig
thematisiert oder reflexiv einholt. Nichteuropéer:innen werden, wenn

14 Lukas H. Meyer, »Intergenerational Justice«, in: Edward N. Zalta (Hg.),
Stanford Encyclopedia of Philosophy 2008, http://plato.stanford.edu/entries/
justice-intergenerational/ (Zugriff: 04.08.2023).

15 Butler, Gefibrdetes Leben.

16 Gayatri Chakravorty Spivak, »Can the Subaltern Speak?«, in: Cary Nel-
son/Lawrence Grossberg (Hg.), Marxism and the Interpretation of Culture,
Basingstoke: Macmillan 1988, S. 271-313.

17 Daniel Loick, »Subalterne Sozialitit. Zur normativen Struktur von Gegen-
Gemeinschaften«, Jabrbuch Praktische Philosopbie in globaler Perspektive
(2020/4), S. 105-134.

138

16.01.2026, 00:04:41. O



https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/
https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/
https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

uberhaupt, als Unwissende dargestellt, die erst nach einer entsprechen-
den Europiisierung (durch Aufklarung oder Demokratisierung) prak-
tisch wie theoretisch ernst genommen werden. Dies trifft ihrer Ansicht
nach auch auf Autoren wie Immanuel Kant und G.W.E. Hegel (zumin-
dest teilweise) zu. Denn auch wenn Spivak fiir eine emanzipative An-
eignung des kritischen Denkens Kants durch die dekonstruktive Me-
thode wirbt," so betont sie auch, dass sein Werk (der Tendenz nach)
einen Ausschluss der Subalternen beinhaltet.” Diese Kritik trifft auch
auf vermeintlich vulnerabilititssensiblere Philosophen wie Michel Fou-
cault oder Gilles Deleuze zu, die Subalternitit zwar thematisieren, dabei
aber fast ausschliefSlich an ausgeschlossene Gruppen im Westen denken.
Fiir eine transnational und transkulturell ausgerichtete normative
Theorie ergeben sich aus diesen Uberlegungen erste Konsequenzen: Es
gilt erstens einen substanzontologischen orientierten Ansatz, der globale
Dynamiken in essentialisierte Akteure und deren Handlungen unterteilt
und als Ausgangsbasis normativer Theoriebildung nimmt, zu tiberwin-
den und globale Dynamiken radikal relational zu denken. Es geht um
die Rekonstruktion und Reflexion ebendieser Verbindungen und Vernet-
zungen. Die zentrale Frage globalen Philosophierens sollte diejenige nach
der Struktur und Dynamik globaler Relationen sein. Auf der Basis eines
solchen relationalen Ansatzes kann globale Philosophie zweitens den
subalternen Standpunkt einnehmen und von diesem aus Theorieentwick-
lung betreiben. Ziel philosophischer Reflexion ist dann primar, Formen
und Mechanismen der Ignoranz oder Unterdriickung Subalterner aufzu-
decken, zu problematisieren und zu kritisieren. Die philosophische Neu-
erzihlung transnationaler Relationen versteht sich als eine Reprisenta-
tion eben jener nicht gehorten und gesehen Menschen und Gruppen.

Nichtideale Theorie und Rekonstruktion
von rassifizierten Erfabrungen

Viele Ansitze globaler Gerechtigkeit schlieflen an die kantische Tradition
des Nachdenkens iiber Normativitit an.>° Die ideale Gerechtigkeitstheo-
rie von John Rawls ist dabei Referenzpunkt fiir viele Ansitze. Sie impli-
zieren deshalb eine ideale Konzeption von Normativitit, auch wenn sie
die Begriindungsfigur (z.B. den Urzustand) nicht explizit iibernehmen.
Ansitze globaler Gerechtigkeit beanspruchen universale Geltung oftmals

18 Gayatri Chakravorty Spivak, A Critique of Postcolonial Reason: Toward
a History of the Vanishing Present, Cambridge: Harvard University Press
1999.

19 Ebd.,S. r12.

20 Rainer Forst, Die noumenale Republik. Kritischer Konstruktivismus nach
Kant, Berlin: Suhrkamp 2021.

139

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

mit Bezug auf eine abstrakte und ideale Begriindungsfigur. Genau diese
soll sicherstellen, dass alle vernunftbegabten Menschen diese einsehen
und damit anerkennen kénnen.

Aus postkolonialer wie interkultureller Perspektive erweisen sich ide-
ale Argumentationen in mehrfacher Hinsicht als problematisch, wenn
nicht sogar als widerspriichlich. Einerseits thematisieren viele Ansitze
ihre eigenen Ausgangsbedingungen zu wenig. Denn Begriindungen von
Normativitit konnen nie von ihren kulturellen Prigungen und histori-
schen Kontexten losgelost werden. Ein idealer, kontextloser Diskurs tiber
Normen ist nicht méglich, so der Vorwurf. Uber globale Normen nach-
zudenken, ohne den Kontext kolonialer Rassifizierung mitzudenken, er-
scheint deshalb unmoglich. Ideale Theorie abstrahiert aus postkolonia-
ler Sicht von rassistischen Formen des Ausschlusses: Sie ist kontextlos
und geschichtsvergessen und deswegen zu problematisieren.>* Dies gilt
umso mehr fiir eine Philosophie, die sich transnationaler Problemlagen
normativ wie politisch widmen will.

So lasst sich argumentieren, dass dies auch ein wichtiger Grund sei,
wieso Ansitze globaler Gerechtigkeit in der akademischen Welt des glo-
balen Siidens nur wenig Anklang gefunden haben.** Denn in den abstrak-
ten und oftmals analytisch gefassten Begriindungsfiguren eines Kontrak-
tualismus oder einer Diskurstheorie werden die Erfahrungen kolonialer
Herrschaft mit ihren vielfachen Ausschlussformen nicht oder zumindest
zu wenig berticksichtigt.* Zwar werden im Diskurs tiber globale Ge-
rechtigkeit z.B. Fragen globaler Armut als Ausschlussformen diskutiert
- meist jedoch aus der Perspektive von abstrakt begriindeten Hilfspflich-
ten, wodurch rassifizierte Erfahrungen unzureichend beachtet und struk-
turelle Machtasymmetrien fortlaufend reproduziert werden. Durch die
abstrakte Begriindung von Hilfspflichten werden, so Margaret Kohn, die
Armen als Gruppe homogenisiert und dehumanisiert, ihre Handlungs-
macht ignoriert und stattdessen globale Institutionen begriindet, die pri-
mar aus einer westlichen Logik heraus geformt werden.>

Damit verbunden ist auch eine zu geringe Beriicksichtigung der histori-
schen Dimension der kolonialen Erfahrungen. Ansitze globaler Gerech-
tigkeit begriinden oft eine ideale Verteilungsformel (z.B. von Ressourcen

21 Diibgen, »Blinde Flecken«, S. 623. Dieses Argument findet sich insbesonde-
re bei Charles Mills, dessen Hauptkritikpunkt an liberaler Gerechtigkeits-
theorie in der mangelnden Berticksichtigung der Historie liegt (vgl. Mills,
»Race and Global Justice«).

22 Margaret Kohn, »Global Justice: Just Another Modernisation Theory?«, in:
Duncan Bell (Hg.), Empire, Race and Global Justice, Cambridge University
Press 2019, S. 145-162.

23 Jonathan Havercroft, »Injustices of Global Justice Scholarship«, European
Journal of Political Theory (2023/1), S. 161-170.

24 Kohn, »Global Justice«, S. 155.

140

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

oder Hilfsleistungen), ohne dass historische Unrecht angemessen bertick-
sichtigt wird. Es geht deshalb oftmals auch nur um Verteilungs- und
nicht um ausgleichende Gerechtigkeit, die vor dem Hintergrund koloni-
aler Erfahrungen aber eine wichtige Rolle spielt.?s In sozialepistemologi-
scher Perspektive fokussieren dekoloniale Ansitze aufSerdem vergessene
oder verdrangte Erinnerungen rassifizierter Gruppen, aber auch fehlen-
de Dokumentation (z.B. Zeugenaussagen Schwarzer Menschen). Damit
wird betont, dass gegenwirtige AufSerungen immer durch historische
Kontexte geprigt sind. Auch wenn People of Colour heute >frei< im glo-
balen Diskurs sprechen diirfen, so wird ihre Glaubwiirdigkeit dennoch
im Gegensatz zu WeifSen immer noch infrage gestellt.

Eine prominente Kritik an dem idealen Charakter globaler Gerech-
tigkeit liefert Charles Mills.>* Der GrofSteil der Philosophie, so sein Vor-
wurf, vernachlissige Phinomene des Rassismus auf der Beschreibungs-
ebene und die Kategorie race auf der Theorieebene (fast) vollstindig,
obwohl der Kolonialismus und der damit verbundene europaische Im-
perialismus seiner Ansicht nach bis heute eine Hauptquelle globaler Un-
gerechtigkeit sind. Dies zeigt sich an der ideal gefassten Argumenta-
tionsfigur des Gesellschaftsvertrags, die fiir ihn ein Beispiel dafir ist,
dass rassifizierte Formen von Unterdruckung in der westlichen Philo-
sophie zu wenig mitgedacht werden. Der rassifizierte Gesellschaftsver-
trag von Kant iber Thomas Hobbes bis Rawls ist das theoretische »Sys-
tem, das die Welt in den letzten paar hundert Jahren gepragt hat«*” und
das Nichtweifle systematisch ausschliefSt. Mills pladiert dafir, race als
Schlisselkategorie in den Diskurs einzufithren. Als ein Sozialkonstrukti-
vist versteht er race jedoch weder in einem biologisch-essentialistischen
noch in einem hierarchisierenden Sinne, weil damit rassifizierte Unter-
scheidungen reproduziert wiirden. Mills fihrt race vielmehr als ein nicht-
ideales, kritisches Konzept ein. Es geht um die (An-)Erkennung von whi-
te supremacy und die Tatsache, dass rassifizierte Diskriminierungen nicht
nur gesellschaftlich, sondern auch theorieimmanent verankert sind. Ziel
ist ein konzeptueller Wechsel von verteilender zu ausgleichender/korri-
gierender Gerechtigkeit in 6ffentlichen und privaten Riumen, den idea-
le Theorie nicht leisten kann.*® Vorbild sind fiir ihn feministische Bewe-
gungen und Forschungen.

25 Katharina Forrester, »Reparations, History and the Origins of Global Jus-
tice«, in: Duncan Bell (Hg.), Empire, Race and Global Justice, Cambridge
University Press 2019, S. 22—51.

26 Charles W. Mills, The Racial Contract, London: Cornell University Press;
Mills, »Race and Global Justice«.

27 Mills, Racial Contract, S. 1 (Ubersetzung M.R.).

28 Charles Mills, Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberal-
ism, Transgressing Boundaries: Studies in Black Politics and Black Commu-
nities, New York: Oxford University Press 2017.

141

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

» Racial justice ist eine heuristisch niitzliche Kategorie, da sie in hohem
MafSe das Erbe der unfairen globalen Rassenstruktur anerkennt, die
durch Kolonialismus und Imperialismus, weifSe Besiedlung und afrika-
nische Sklaverei etabliert wurde, die global tendenziell weife Privilegien
begtinstigt und die >repariert< werden muss. «*°

Genau darin manifestiert sich fir Mills die Stirke einer nichtidealen The-
orie gegeniiber dem vorherrschenden Diskurs iiber globale Gerechtigkeit.

Natiirlich stehen auch postkoloniale Theorien immer in der Gefahr,
selbst neue Formen von abstrakten und idealen Gedankenfiguren zu ent-
wickeln, um ihre Argumentation zu begriinden. Auch der Postkolonia-
lismus impliziert ideale Narrative, die es kritisch zu reflektieren gilt. Ein
Beispiel ist die Figur des subalternen Subjekts. Denn dieses erscheint oft
als ein idealer Referenzpunkt. Durch die philosophische Beschaftigung
mit der Frage, wie Subalternen eine Stimme gegeben werden kann, wer-
den diese (teilweise) als Gruppe homogenisiert und zu einem Anker-
punkt fur die Argumentation geformt. Rassismuskritische Positionen
konnen also auch zu neuen idealen Verformungen fithren, die sie eigent-
lich zu iiberwinden intendieren. Spivak selbst versucht diese Tendenz zu
umgehen, indem sie eine neue Kategorie, und zwar die des native infor-
mant einfuhrt. Der native informant ist »ein Name fiir die Vertreibung
aus dem Namen des Menschen — ein Zeichen, das die Unmoglichkeit der
ethischen Beziehung durchkreuzt.«3° Solche erfahrungsbezogenen Be-
griffe eroffnen Zugange fiir eine nichtideale Weise tiber globale Zusam-
menhidnge nachzudenken. Der native informant darf aber gleichzeitig
nicht idealisiert oder romantisiert werden, sondern mit dieser Denkfigur
gilt es vielmehr, den Ausschluss der Subalternen aus dem hegemonialen
Epistem zu erkennen und zu tiberwinden.3!

Transnationale und transkulturelle normative Theorie lisst sich also,
so die Schlussfolgerung, sinnvollerweise nur als nichtideale dialektische
Theorie denken. Die Komplexitit und Dynamik globaler Zusammen-
hiange und der sich darin manifestierenden Ungleichheiten und sozia-
len Kampfe zeigen die unuberwindbaren Schwierigkeiten von Theo-
rien, die meinen, zuerst ein normatives Ideal begrinden und dann dies
der transkulturellen Welt aufzwingen zu konnen. Transnationale Ver-
netzungen sind voller Widerspriiche, die erst durch eine dialektisch ar-
gumentierende Theorie tiberzeugend reflektiert werden konnen. Eine
nichtideale globale Theorie beginnt, so lasst sich aus den Reflexio-
nen Uber Rassismus ebenfalls lernen, mit Erfahrungen. Im Sinne von
John Dewey ist die Rekonstruktion und Reflexion von Erfahrungen

29 Mills, Race and Global Justice, S. 114 (Ubersetzung M.R.); vgl. auch S. 57.

30 Spivak, A Critique, S. 6 (Ubersetzung M.R.).

31 Gayatri Chakravorty Spivak, Righting Wrongs. Unrecht richten, Ziirich:
diaphanes 2008.

142

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

wichtiger als jede (abstrakte) Theoriebildung. Globale Philosophie ist
deshalb herausgefordert, neue Methoden und (interdisziplinare) For-
mate zu entwickeln, um Erfahrungen in die philosophische Reflexion
zu integrieren und damit Subalternitit zum Thema zu machen, ohne
diese wiederum zu idealisieren oder zu romantisieren. Rekonstruktio-
nen subalterner Erfahrungen werden so zum festen Bestandteil globa-
len Philosophierens.

Kultur als global-hybrider Raum und Prozess

In vielen liberal und deliberativ gepragten Ansitzen globaler Gerechtig-
keit spielt die Frage nach der Kultur eine untergeordnete Rolle. Die in-
ter- und transkulturelle Philosophie hat dieser Engfithrung intensiv ent-
gegengearbeitet. Gerade im deutschsprachigen Raum ist, nicht selten aus
einer phinomenologisch inspirierten Perspektive, eine duflerst produk-
tive philosophische Querschnittsdisziplin entstanden, die teils kompa-
ratistisch, teils systematisch nach Kultur als Dimension von Erkenntnis,
Gesellschaft oder Politik gefragt hat. Ram Malls Konzeption der ortlo-
sen Orthaftigkeit oder Franz Martin Wimmers Konzeption des Polylog
sind Beispiele hierfiir.>* Mit der interkulturellen Philosophie wurde da-
rauf aufmerksam gemacht, dass Diskurse und Praktiken immer kultu-
rell situiert und bedingt sind, weshalb die kulturelle Vielfalt auch in die
theoretischen Konzepte und Narrative globaler Gerechtigkeit Eingang
finden sollte.

Ein konkretes Beispiel ist die Auseinandersetzung mit der Vielfalt kul-
tureller Zeitpraktiken. Die interkulturelle Philosophie versteht sich in
diesem Kontext als Kritik an einem rein westlichen Zeitverstandnis.??
Aber gegenwartige Debatten uiber intergenerationelle Gerechtigkeit, bei-
spielsweise im philosophischen Diskurs tiber Klimafolgen, konzeptuali-
sieren Zeitlichkeit oft linear als quantitative MessgrofSe. Politische Struk-
turen werden dann in Bezug auf diese Messung hinsichtlich Dauer und
Effizienz bewertet. Zeitlichkeit ist jedoch keine naturgegebene Tatsache,
sondern sie ist immer mit konkreten Erfahrungen, auch der Vermach-
tung und der Exklusion verbunden.3+

32 Ram A. Mall, Essays zur interkulturellen Philosophie, Nordhausen: Trau-
gott Bautz 2003, S. 85-102; Franz Martin Wimmer, Interkulturelle Philo-
sophie. Eine Einfiibrung, Stuttgart: UTB 2003.

33 Katharina Hunfeld, »The Coloniality of Time in the Global Justice De-
bate: De-Centring Western Linear Temporality «, Journal of Global Ethics
(2022/1), S. TOO-117.

34 Nejma Tamoudi/Michael Reder, » A Narrative Account of Temporality in
Climate Justice«, in: Jafry Thaseen (Hg.), Routledge Handbook of Climate
Justice, London/New York: Routledge 2018, S. 57-67.

143

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

Postkoloniale Theorien machen in diesem Zusammenhang noch auf
einen weiteren Aspekt aufmerksam. Im Anschluss an Said?s ist namlich
Vorsicht geboten gegeniiber allzu deutlichen Identifikationen (und damit
verbundenen Abgrenzungen) zwischen kulturellen Praktiken, wie sie in
Debatten iiber globale Gerechtigkeit firmieren. Interkulturelle Ansitze ste-
hen immer in der Gefahr, eben diese zu homogenisieren und damit zu es-
sentialisieren. Der gegenwirtige Diskurs tiber die sogenannte afrikanische
Philosophie ist ein Beispiel.>¢ So wichtig die Anerkennung der darunter
subsumierten philosophischen Ansitze ist (auch um diese wissenschafts-
politisch horbar zu machen), so problematisch kann es sein, wenn damit
neue Formen der Stereotypisierung oder Ausgrenzung verbunden sind.

Homi K.Bhabha ist einer der postkolonialen Denker, der nach alterna-
tiven Formen der Thematisierung von Kultur sucht. Er unterscheidet mit
Blick auf Said zwischen einem latenten und einem manifesten Orienta-
lismus und will dessen Ansatz zu einer allgemeinen Theorie des kolonia-
len Diskurses weiterentwickeln. Kulturelle Formationen sind immer von
einer grundlegenden Ambivalenz gegeniiber dem Anderen geprigt, das
»zugleich ein Objekt des Begehrens und der Verachtung«37 ist. Bhabha
entwickelt deshalb eine Theorie der Hybridisierung, mit der die inharen-
ten Ambivalenzen kultureller Praktiken als Briiche interpretiert, Homo-
genisierung und Essentialisierung von Kultur vermieden und Raume der
transkulturellen Begegnung eréffnet werden. Ahnlich wie Spivak rekur-
riert er dabei auf dekonstruktivistische Gedankenfiguren und reichert
diese mit psychoanalytischen Perspektiven an.

»Die Sprache der Kritik ist nicht deshalb wirkungsvoll, weil sie die Be-
griffe Herr und Knecht, Merkantilist und Marxist bis in alle Zeiten
trennt, sondern sie ist es in dem MafSe, wie es ihr gelingt, die vorhande-
nen Widerspriiche zu tiberwinden und den Raum fur eine Vermittlung
zu Offnen: einen Ort der Hybriditat. «3®

Hybriditdt kennzeichnet auch die Figur der Migrantin. Sie steht proto-
typisch fir die Auflosung einer essentialistisch gedeuteten Kultur, weil
sie genau diese durchkreuzt und damit einen neuen Raum eroffnet. Kul-
turen sind dabei zu verstehen als dynamische, sich stetig wandelnde Ge-
bilde. Es geht weniger um die Vielfalt von Kulturen als um ihre Fluidi-
tat und Porositat.

Abschliefend lasst sich festhalten, dass die jahrzehntelange Spal-
tung zwischen inter- bzw. transkultureller Philosophie und dem (liberal

35 Edward Said, Orientalismus, Frankfurt am Main: Fischer 2009.

36 Vgl. beispielsweise Franziska Diibgen/Stefan Skupien (Hg.), Afrikanische
Politische Philosophie. Postkoloniale Positionen, Berlin: Suhrkamp 20715.

37 Bhabha, Homi, Die Verortung der Kultur, Tibingen: Stauffenburg 2000, S.
67.

38 Ebd.S. 25.

144

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

orientierten) Diskurs tiber globale Gerechtigkeit aufgegeben werden soll-
te. Transnationale Prozesse haben immer eine kulturelle Dimension, die
es aufzudecken und zu diskutieren gilt. Globale Philosophie ist nur als
inter- und transkulturelles Philosophieren sinnvoll denkbar. Dabei ist in
postkolonialer Manier immer auch vor kulturellen Essentialisierungen
zu warnen. Diese Gefahr spricht aber nicht gegen eine Thematisierung
von Kultur, sondern ist vielmehr der Aufruf an die globale Philosophie,
neue experimentelle Konzepte von Kultur, wie z.B. den der Hybriditit,
auszuprobieren und weiterzuentwickeln.

Ambivalenzen des Rechts und ein weiter Begriff des Politischen

Globale Gerechtigkeit wird im Nachdenken tiber transnationale Zusam-
menhinge nicht nur als ein normatives Prinzip verstanden, sondern spielt
auch als politische Orientierung fir Strukturbildungen eine wichtige Rol-
le. Ein Vertreter dieses Ansatzes in der ersten Dekade des Jahrhunderts
war Otfried Hoffe.’* Seine Grundidee besteht darin, dass Menschen glo-
bal einen Urvertrag eingehen. Hieraus ergaben sich eine Reihe von glo-
balen Prinzipien, wie die Forderung nach Recht, Freiheit, Gerechtigkeit
und Demokratie. Um ein gerechtes und friedliches Zusammenleben aller
Menschen zu ermoglichen, werden sich die Menschen letztlich aus einem
rationalen Eigeninteresse fir diese Prinzipien entscheiden. Denn nur wo
das Recht herrscht, die Freiheit der Menschen anerkannt und eine Demo-
kratie aufgebaut wird, kann letztlich globale Gerechtigkeit politisch um-
gesetzt werden. In politischer Hinsicht erscheint ihm, wiederum an Kant
anschliefSend, die foderale Weltrepublik als das gebotene Ziel.

Sowohl das Verstindnis des Rechts als auch das der Politik, das sol-
chen Ansitzen zugrunde liegt, wird von post- und dekolonialer Seite zu-
mindest ambivalent gesehen, teilweise scharf kritisiert. Beispielhaft lasst
sich dies am Diskurs iiber Menschenrechte aufzeigen. Einerseits wird be-
tont, dass die universale StofSrichtung der Menschenrechte ein politisches
Potenzial hat, Engfithrungen westlichen Denkens zu iiberwinden und eine
politische Praxis auf globaler Ebene zu begriinden, die sensibel ist fiir
verschiedenen Formen von Leid und Diskriminierung.° Andererseits er-
scheinen Menschenrechte als ein westliches Produkt, das entgegen ihrem
emanzipativen Selbstverstindnis (zumindest teilweise) selbst rassifizierte
Formen des Ausschlusses impliziert. Menschenrechte fuflen beispielsweise

39 Otfried Hoffe, Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, Miinchen: C.H.
Beck 1999.

40 Paulin J. Hountondji, »Die Stimme des Herrn — Bemerkungen zum Pro-
blem der Menschenrechte in Afrika«, in: Franziska Duibgen/Stefan Skupien
(Hg.), Afrikanische Politische Philosophie. Postkoloniale Positionen, Berlin:
Suhrkamp, S. 149-167.

145

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

auf der Logik der westlichen Staatenwelt. Sie setzen voraus, dass es einen
funktionierenden, am besten: demokratisch-rechtstaatlich verfassten Staat
gibt, der diese sichert. Doch in transnationaler Hinsicht zeigt sich, dass es
viele Staaten gibt, die genau diese Rechte nicht sichern. David Chandler
schlussfolgert deshalb zynisch, dass Weltbiirger:innen letztlich Subjekte
ohne Rechte sind.#* Zudem produziert die liberale Menschenrechtsidee
notwendig ein neues Auflen (Gefliichtete, Tiere usw.). Postkoloniale An-
sdtze sind skeptisch, ob Menschenrechte diese inhdrente Form des Othe-
rings durch ihre emanzipative Kraft iberwinden koénnen.

Schlussendlich sind Menschenrechte teilweise selbst Manifestation un-
gerechter Verhiltnisse. Dies zeigt sich, wie Samera Esmir argumentiert,
an der Frage, wer diese Rechte vergibt und wer die Rolle der Anwil-
tin fur die Menschen, deren Rechte verletzt werden, einnimmt.+* Spivak
merkt kritisch an, dass Menschenrechtsaktivist:innen meist Nachkom-
men der kolonialen Subjekte und damit Agierende der Elite sind.#> Auch
wird der Menschenrechtsdiskurs oft an und von westlichen Universita-
ten betrieben, worin sich eine epistemische Diskontinuitat widerspiegelt.

Mit Spivak ldsst sich dieser ambivalente Blick auf die Menschenrech-
te folgendermafSen zusammenfassen: Menschenrechte sind nicht per se
gut oder schlecht. Spivak votiert aber zu Recht fiir eine Auflosung der
den Menschenrechten innewohnenden Teilung in diejenigen, die Rech-
te bereitstellen, und diejenigen, die Unrecht erfahren. Von zentraler Be-
deutung ist deshalb eine grundlegende Reflexion auf Grenzen des Rechts
und seiner Ambivalenzen, was ein weiterer Hinweis auf die Notwendig-
keit einer dialektischen Methode globalen Philosophierens ist.*+ Men-
schenrechte sind politisch immer ambivalent und nicht nur ein normativ
objektives gutes Ideal. Es geht deshalb im Kern um die Frage, »inwie-
fern sich das Verstindnis von Menschenrechten andern muss, um deren
kritische Funktion, die Politisierung von Unrecht und Unterdriickung,
auch in der postkolonialen Welt zu bewahren, ohne in ein hegemoniales
Instrument der Beherrschung umzuschlagen. «#5

41 David Chandler, »Contemporary Critiques of Human Rights«, in: Michael
Goodhart (Hg.), Human Rights: Politics and Practice, Oxford/New York:
Oxford University Press 2013, S. T07-122.

42 Samera Esmeir, »On Making Dehumanization Possible«, Paper for Modern
Language Association (2006/5), S. 1544-1551.

43 Gayatri Chakravorty Spivak, »Righting Wrongs«, South Atlantic Quarterly
(2004/2-3), S. 523—5871, hier S. 52 5ff.

44 Michael Reder, »Subjektive Rechte und die Politik der Differenz«, in: Ernst
Hilgendorf/Eric Zabel (Hg.), Die Idee subjektiver Rechte, Berlin/Boston: De
Gruyter 2021, S. 247-266.

45 Jeanette Ehrmann, »Traveling, Translating and Transplanting Human
Rights. Zur Kritik der Menschenrechte aus postkolonialfeministischer Per-
spektive«, Femina Politica (2009/2), S. 84-94, hier S. 85.

146

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

Diese selbstkritische Kompetenz betrifft auch die Reflexion des Poli-
tischen, beispielsweise der Demokratie, die im Diskurs tiber globale Ge-
rechtigkeit eine wichtige Rolle einnimmt. Fir Achille Mbembe baut die
Demokratie theoretisch wie praktisch zwar auf dem Bild freier und glei-
cher Menschen auf; bei genauerem Blick zeigen sich in ihrem Selbstver-
stindnis jedoch versteckte Prozesse des Otherings.* Denn obwohl sich
Demokratien als inklusiv und partizipativ verstehen, so fufSen sie fak-
tisch auf einer (teils gewalttdtigen) Absetzung von Nichtdemokratien.
Die Debatte uiber die (scheinbar notwendige) Gewaltanfilligkeit islami-
scher Staaten nach dem 11. September 20071 ist ein Beispiel hierfiir. Wen-
dy Brown spricht in diesem Zusammenhang von dem Islam als dem An-
deren der Demokratie.#” Fiir Mbembe gibt es deshalb keine Demokratie
ohne die Implikation des Rassistischen und Kolonialen.** In dem schein-
bar neutralen und positiv besetzten Ideal des Demokratischen schwingt
immer ein gewalttatiges Element mit, das es kritisch zu diskutieren gilt.

Dieser kritische Blick auf Demokratie steht beispielhaft fiir eine grund-
legende Zuriickhaltung gegeniiber Formen der Institutionalisierung des
Politischen, die in der Gefahr stehen, Exklusionen zu erzeugen. Deshalb
implizieren post- und dekoloniale Ansitze oftmals einen weiten Begriff
des Politischen, der teils an die marxistisch gepragten Debatten um die
radikale Demokratie anschliefSt.# In dieser Hinsicht steht die Pluralisie-
rung der politischen Kampfe im Zentrum der Theorie. Die Philosophie
muss dabei allerdings ohne eine Geschichtsteleologie oder ein liberales
Fortschrittsnarrativ auskommen. Stattdessen wird auf die sich stindig
neu vervielfiltigenden politischen Antagonismen verwiesen. Es gibt nicht
die eine verniinftige Losung, sondern der Fokus richtet sich auf vielfal-
tige soziale Bewegungen, die sich immer wieder in einem Gegensatz zur
vorherrschenden Hegemonie befinden.

Die damit verbundene kritische Haltung gegentiber jeder staatlichen
Institutionalisierung wird allerdings nicht von allen Ansitzen geteilt. In
der Auseinandersetzung mit Judith Butler betont beispielsweise Spivak,
dass postkoloniale Theorie den Staat nicht negieren darf.s° Die Poli-
tik braucht den Staat, obwohl dieser oft (und immer wieder) Minder-
heiten exkludiert und rassifizierte Denkmuster reproduziert. Eine staat-
liche Struktur ist wichtig, um in einem lokalen bzw. regionalen Sinne

46  Achille Mbembe, Politik der Feindschaft, Berlin: Suhrkamp 2017, S. 23—43.

47 Brown, Wendy: »Wir sind jetzt alle Demokraten...«, in: Giorgio. Agamben
et al. (Hg.), Demokratie? Eine Debatte, Berlin: Suhrkamp 2012, S. §5-71,
hier S. 62.

48 Mbembe, Politik der Feindschaft, S. 36.

49 Ernesto Laclau/Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur
Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen 1991.

5o Judith Butler/Gayatri Chakravorty Spivak, Who sings the Nation-State?
Language, Politics, Belonging, London: Seagull 2007.

147

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

dekoloniale hybride Praktiken zu stirken und kolonial-kapitalistische
Strukturen zu iiberwinden.

Damit ist ein letzter Impuls verbunden, und zwar eine postkoloniale
Kritik der engen Verkniipfung von (demokratischer) Politik und Kapi-
talismus. Denn globale Gerechtigkeitstheorien ibernehmen oftmals die
kapitalistische Rahmung von Politik, die vielen traditionellen Norma-
tivitatstheorien des 20. Jahrhunderts innewohnt. In Anlehnung an die
marxistische Kritik von falschen Universalismen, mit der Marx betont,
dass unter Biirger:innen oft nur die gezdhlt werden, die individuellen Be-
sitz haben, argumentiert Mills, dass unter dem Volk oft nur die weifSen
Menschen mit Besitz subsumiert werden.s* Mbembe formuliert dieses
Argument noch scharfer, wenn er diagnostiziert, dass der Kapitalismus
mit seiner Vorstellung 6konomisch handelnder Biirger:innen die Kate-
gorie der >Rasse« reproduziere. Die kapitalistische Wirtschaftsform, so
sein Vorwurf, funktioniere nur, insofern sie mit der Kategorie der >Ras-
se« eine Gruppe einfiithrt, auf deren Kosten das System funktioniert und
diese Idee auf die gesamte »>subalterne Menschheit««s* tibertragt. Mit
der diffamierenden Verwendung des N*-Worts wird fur Mbembe ein
Symbol des eingeschrankten Lebens konstituiert.s3 Das Ziel postkoloni-
aler Kritik sei es, damit verbundene biologische, dsthetische, moralische,
6konomische und kulturelle Interpretationen von Uberlegenheit aufzu-
decken und zu dekonstruieren.

Fiir eine transnationale und transkulturelle normative Theorie lasst
sich aus der Diskussion iiber Rassismus lernen, dass sie iiber die Schnitt-
stelle von normativer und politischer Ebene neu nachdenken muss. Es
zeigt sich, dass sich Ethik und Politik nicht grundsatzlich trennen lassen,
sondern gerade angesichts komplexer globaler Problemlagen beide als
eng miteinander verwoben gedacht werden sollten. In politisch-philoso-
phischer Hinsicht greift dabei der institutionen- und rechtstheoretische
Fokus globaler Gerechtigkeit allerdings zu kurz — genauso wie ein (neo-)
marxistischer Ansatz, der nur auf die Macht sozialer Bewegungen achtet.
Es geht darum, einen Begriff des Politischen auf globaler Ebene zu ent-
wickeln, der nicht im nationalstaatlichen Denken verbleibt, die Ambiva-
lenzen bisheriger politischer oder rechtlicher Instrumente kritisch disku-
tiert und experimentell mit Blick auf die Stimmen der Ausgeschlossenen
nach gelungen, dekolonialen Praktiken des Politischen sucht und diese
kritisch evaluativ begleitet.

st Mills, The Racial Contract, S. 41-53.
52 Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, S. 30.
53 Ebd.:S. 23.

148

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

3. Erweiterung globaler Gerechtigkeit oder Suche
nach Alternativen?

Die vorangegangenen Uberlegungen haben einige Argumente entfal-
tet, wieso es sinnvoll ist, den Diskurs uber globale Gerechtigkeit grund-
satzlich neu auszurichten. Dies geschieht gegenwirtig bereits von unter-
schiedlicher Seite aus.s* Die Uberlegungen haben gezeigt, dass bisherige
normative Konzepte globaler Philosophie zumindest um inter- bzw.
transkulturelle und post- bzw. dekoloniale Perspektiven erweitert wer-
den sollten. Die skizzierten Erweiterungen machen es moglich, auf grund-
legende blinde Flecken der Theorieproduktion aufmerksam zu machen
und eine Engfiihrung auf ein bestimmtes, westlich geprigtes Verstandnis
von Normativitit zu vermeiden, das dem Diskurs iiber globale Gerech-
tigkeit meist zugrunde liegt. Daraus ergibt sich eine Skepsis gegen einen
bestimmten idealen Typus der Universalisierung von westlichen Gerech-
tigkeitsprinzipien in globaler Hinsicht, ohne dass der universale Impetus
aufgegeben wird. Denn auch die skizzierten Theorieschulen verstehen
sich (bei allen Unterschieden) in ihrem Fokus auf Pluralismus und die Be-
achtung der vulnerablen und subalternen Menschen als universalistisch
—jedoch eines anderen Denk- und Begriindungstyps. Sie fokussieren we-
niger auf abstrakte, moglichst ideale Prinzipien, sondern auf die von
(impliziten) Machtstrukturen Ausgeschlossenen und deren Erfahrungen.

Um dieses Ziel umzusetzen, braucht es mehr Pluralitit in der Debat-
te Uiber globale Gerechtigkeit — Beachtung der Vielfalt von Erfahrungs-
welten, aber auch einen stirkeren Einbezug vielfiltiger Perspektiven in
die Theorieproduktion.ss Erst damit ist auch der anvisierte radikale Um-
bruch des Diskurses moglich. Die Offenheit fur Multiplizitit von Pers-
pektiven, Erfahrungen und Werten und die Absage an eine transzenden-
tale, universalgultige Moralitit ist ein erster Schritt. Andrew Robinson
und Simon Tormey verstehen diesen Prozess als einen Dialog im Sinne
Ludwig Wittgensteins, womit neue, scheinbar inkompatible Erfahrun-
gen und Narrative nicht innerhalb des eigenen reflexiven Sichtfelds, son-
dern innerhalb mehrerer gleichwertiger Sichtfelder prisentiert und ver-
schrankt werden.s

Aber auch wenn eine solche Erweiterung und Transformation tra-
ditioneller normativer Theorie vollzogen wird, bleibt fraglich, ob die

54 Vgl. exemplarisch: Stefan Gosepath, »Die Notwendigkeit globaler Philoso-
phie«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2020/6), S. 943-956.

55 Anke Graness, »What is Global Justice? Henry Odera Oruka’s Contribution
to the Current Debate«, Journal on African Philosophy (2012/6), S. 31-46.

56 Andrew Robinson/Simon Tormey, »Resisting >Global Justice«: Disrupting
the Colonial sEmancipatory« Logic of the West«, Third World Quarterly
(2009/8), S. 1395-1409.

149

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL REDER

skizzierten blinden Flecken in jeder Hinsicht iiberwunden werden kon-
nen. Der Beitrag teilt diese kritische Anfrage. Eine Konsequenz konnte
beispielsweise sein, die Modelle (globaler) Gerechtigkeit (zumindest fiir
einige Jahre) beiseitezulegen, weil sie zu sehr in den aufgezeigten Pro-
blemen verstrickt sind. Stattdessen konnte man den Schwerpunkt globa-
len Philosophierens auf andere normative Heuristiken legen, die an un-
terschiedliche kulturelle Traditionen anschliefSbar sind und gleichzeitig
in einem relationalen, nichtidealen und dialektischen Sinne iiber Formen
globalen Ausschlusses nachdenken.

Solidaritdt und Vulnerabilitit sind zwei mogliche Heuristiken, die in
den vergangenen Jahren auch bereits einen deutlich grofleren Stellen-
wert erlangt haben.s” Vulnerabilitdt wird beispielsweise als grundlegende
Erfahrung des Menschen gedeutet, die einen stindigen Impuls zur Kri-
tik und Neuformierung sozialer und politischer Praktiken impliziert.s®
Philosophisch liegt dann der Fokus auf Erfahrungen des Ausschlusses
und prekirer Lebensformen von denen, die besonders unter kolonialer
Ungerechtigkeit gelitten haben und bis heute leiden. Der theoretische
Schwerpunkt auf universale Prinzipien verdeckt oftmals diesen Blick auf
Verletzbarkeit. Dies wurde bereits in den Anfidngen der Kritischen The-
orie deutlich gesehen.s® Vulnerabilitat ist keine neue abstrakte universa-
le Norm; sie zeigt ex negativodas Menschliche: konkret, korperlich und
lokal situiert.% Das Nachdenken tiber Normativitat angesichts transna-
tionaler Krisen ist dann weniger strukturiert als ein rationaler Diskurs
bzw. eine Einigung vernunftiger Biirger:innen, sondern als eine Rekon-
struktion von Erfahrungen und eine grundlegende Kritik bestehender
Ordnungen, die Verletzbarkeit produzieren. Und Solidaritit ist wiede-
rum in normativer Hinsicht Ausdruck eines relationalen Ansatzes und
eines weiten dialektischen Verstindnisses des Politischen, mit dem Ziel
einer kritischen Transformation des Sozialen aus der Perspektive der
Ausgeschlossenen. Genau darin zeigt sich die Qualitit eines neuen Nach-
denkens iiber transnationale und transkulturelle Zusammenhinge jen-
seits des Theorems der globalen Gerechtigkeit.

57 Michael Reder, »Uber Vulnerabilitit und Solidaritit Eine pragmatistische
Re-Konzeptualisierung«, European Journal of Pragmatism and American
Philosophy (2023/2).

58 Butler, Gefdbrdetes Leben; Estelle Ferrarese, » Vulnerability: A Concept with
Which to Undo the World as It Is? «, Critical Horizons (2016/2),S. 149-159.

59 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklirung. Philoso-
phische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 2000, S. 45-60.

60 Maria do Mar Castro Varela, »Postkoloniale feministische Theorie und so-
ziale Gerechtigkeit«, in: Ursula Degener/Beate Rosenzweig (Hg.), Die Neu-
verhandlung sozialer Gerechtigkeit, Wiesbaden: VS Verlag 2006, S. 97-114.

150

16.01.2026, 00:04:41. O



https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

