
134

Michael Reder

Globale Philosophie und Rassismus 

Impulse für den Diskurs über transnationale und 
transkulturelle normative Theorie

1. Transnationale Dynamiken und global Gerechtigkeit

Die meisten politischen Krisen der Gegenwart haben einen globalen Cha-
rakter.1 Als philosophische Antwort haben sich seit drei Dekaden Theo-
rien herausgebildet, die explizit transnationale oder transkulturelle Begrif-
fe und Konzepte entwickeln. Ziel dieser Ansätze ist es, globale Dynamiken 
zu verstehen, zu rekonstruieren, zu konzeptualisieren und in normativer 
und politischer Hinsicht kritisch zu diskutieren. In diesem Zusammenhang 
spielt der Diskurs über globale Gerechtigkeit eine zentrale Rolle. Das Ziel 
dieses Diskurses ist, Gerechtigkeit angesichts globaler Problemlagen zu be-
gründen und inhaltlich zu füllen. Eine breite Palette philosophischer Tradi-
tionen spielt in diesen Diskussionen eine wichtige Rolle, angefangen vom 
Liberalismus, Diskurstheorie, Fähigkeiten-Ansatz bis hin zum Kommu-
nitarismus oder Utilitarismus.2 Auf diesen Traditionen basierend werden 
transnationale Phänomene wie Armut, Krieg oder Klimawandel in nor-
mativer Hinsicht diskutiert. Ein gemeinsamer Fokus ist oftmals die Fra-
ge nach Verantwortlichkeiten, Pflichten und Rechten angesichts globaler 
Problemlagen.3 Ein Beispiel: Klimafolgen werden im Diskurs über globa-
le Gerechtigkeit gegenwärtig oft als Bedrohung von Freiheitsrechten ver-
standen und Menschenrechte als normativ verpflichtende Schwellenwerte 
für nachhaltige Klimainstitutionen begründet.4

1	  		 Der Begriff ›global‹ wird im aktuellen Diskurs oftmals mit den neolibera-
len Implikationen der Globalisierung verbunden. Um diese Assoziation zu 
vermeiden, wird im Folgenden meist von transnational oder transkulturell 
gesprochen. Im akademischen Diskurs wird teils auch von planetar gespro-
chen. Nachdem sich der Begriff ›global‹ jedoch innerhalb der Debatte über 
globale Gerechtigkeit etabliert hat, wird er auch herangezogen – jedoch in 
einer kritischen Deutung. Zudem wird mit dem Begriff deutlich, dass tradi-
tionelle politische Akteure nicht (mehr) die alleinige Bezugsgröße sind.

2	  		 Vgl. Tom Brooks, The Global Justice Reader, Oxford: Blackwell 2023.
3	  		 Corinna Mieth, Positive Pflichten. Über das Verhältnis von Hilfe und Gerech-

tigkeit in Bezug auf das Weltarmutsproblem, Berlin/Boston: De Gruyter 2012.
4	  		 Stephen Humphreys (Hg.), Human Rights and Climate Change, Cambridge: 

Cambridge University Press 2009; Axel Gosseries/Lukas H. Meyer (Hg.), 
Intergenerational Justice, Oxford: Oxford University Press 2009.

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


135

Die Diskussion über globale Gerechtigkeit hat die Philosophie grund-
legend erweitert. Sie hat dazu beigetragen, dass die Philosophie aufhört, 
primär national zu denken, und stattdessen nach neuen theoretischen 
Konzeptualisierungen angesichts globaler Dynamiken und Krisen fragt. 
Gleichzeitig werden Ansätze der globalen Gerechtigkeit in den letzten 
Jahren teils grundlegend kritisiert. Es wird z.B. infrage gestellt, ob der 
Diskurs (trotz aller Unterschiede) zu stark auf westlichen Kategorien ba-
siere, weil Gerechtigkeit oft eng mit der Verteilung (von Gütern) inner-
halb einer kapitalistischen Ordnung verbunden sei.5 Die politisch-phi-
losophischen Lösungen, die im Rahmen der Diskussion über globale 
Gerechtigkeit entwickelt werden, beruhen ebenfalls stark auf liberal-de-
mokratischen Konzepten von Politik und Recht (beispielsweise Demo-
kratisierung). Angesichts dieser blinden Flecken fehle dem Diskurs, so 
der Vorwurf, eine Ausrichtung an den von globalen Dynamiken beson-
ders Betroffenen und eine angemessene Beachtung von Machtasymme-
trien und Exklusionen. 

Der vorliegende Beitrag greift diese Kritik auf und fokussiert auf die 
Beiträge des Post- und Dekolonialismus, der inter- und transkulturel-
len Philosophie und der Critical Philosophy of Race.6 Diese Theorie-
schulen wollen ebenfalls eine globale Perspektive für die Philosophie 
eröffnen und gleichzeitig die skizzierten Engführungen vermeiden, ins-
besondere indem sie über vielfältige Formen des Rassismus auf globaler 
Ebene nachdenken. Rassismus wird dabei verstanden als eine Form der 
»Beherrschung, Ausgrenzung oder Invisibilisierung von weniger macht-
vollen Akteursgruppen auf der Basis von Rassifizierungsprozessen.«7 
Sowohl in historischer als auch systematischer Hinsicht nimmt der Ko-
lonialismus eine wichtige Rolle in diesen Prozessen der Rassifizierung 
ein, weil er bis heute in individuellem und politischem Handeln sowie 
als implizite politische System- und Machtstruktur fortwirkt. Im Hin-
tergrund des Beitrages stehen die vielfältigen Arbeiten zu Rassismus, der 
sowohl als eine grundlegende Erfahrung vieler Menschen weltweit als 

5	  		 Wendy Brown, Undoing the Demos. Neoliberalism’s Stealth Revolution, 
New York/Cambridge: Zone Books 2015.

6	  		 Vgl. exemplarisch Duncan Bell (Hg.), Empire, Race, and Global Justice, 
Cambridge: Cambridge University Press 2019; Charles Mills, »Race and 
Global Justice«, in: Duncan Bell (Hg.), Empire, Race and Global Justice, 
Cambridge University Press 2019, S. 94–119. Gayatri Chakravorty Spi-
vak, In other Worlds. Essays in Cultural Politics, New York: Routledge 
2008; Achille Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin: Suhrkamp 
2014.

7	  		 Franziska Dübgen, »Blinde Flecken der Politischen Philosophie? Impulse der 
Critical Philosophy of Race für die Analyse von Normativität, Recht und 
Politik«, Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2019/4), S. 619–633, hier S. 
621.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136

auch als ein implizites Strukturmerkmal globaler Diskurse und Praktiken 
noch immer zu wenig philosophische Aufmerksamkeit erfährt.8

Der Beitrag beschäftigt sich also mit dem Thema Rassismus in einer 
transnationalen und transkulturellen Perspektive. Er rekurriert auf inter- 
und transkulturelle sowieso post- und dekoloniale Ansätze, um kolonia-
le Erfahrung von Rassismus ausleuchten und nach einer radikalen Neu-
orientierung der Diskussion über globale normative Theorie zu fragen.9 
Der Beitrag entfaltet auf dieser Basis vier Impulse für eine transnationa-
le und transkulturelle normative Theorie jenseits traditioneller theoreti-
scher Pfade des Diskurses über globale Gerechtigkeit. Ein knapper Aus-
blick beendet die Überlegungen, in dem die Frage gestellt wird, welche 
alternativen normativen Heuristiken besser geeignet wären, um die An-
liegen des Diskurses über globale Gerechtigkeit nach der vorgeschlage-
nen Neujustierung zu übernehmen. 

2. Impulse für globales Philosophieren 

Relationalität und die Subalternen

Ein erstes Element des Diskurses über globale Gerechtigkeit, das von 
postkolonialen und interkulturellen Ansätzen kritisiert wird, ist das vor-
herrschende Verständnis des Sozialen. Denn viele Ansätze übernehmen 
mehr oder weniger unhinterfragt das liberale sozialontologische Mo-
dell, das die soziale Sphäre auch in globaler Perspektive vom Individu-
um aus konzipiert. Globale Zusammenhänge erscheinen so als Interak-
tionen zwischen mehr oder weniger unabhängigen Individuum, die sich 
rational zueinander verhalten.10 In Bezug auf die Deutung der sozialen 

8	  		 Kurt Erbach et al.»A Comparative Corpus Analysis of Race and Rasse«, 
Applied Corpus Linguistics (2023/1); Sally Haslanger, »Gender and Race: 
(What) Are They? (What) Do We Want Them To Be?«, Nous (2020/34), S. 
31–55; Kristina Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy 
of Race. Ein Reader, Berlin: Suhrkamp 2021.

9	  		 Die teils sehr strittigen Debatten zwischen post- und dekolonialen 
Autor:innen werden im Folgenden nicht thematisiert. Postkoloniale Ansätze 
werden als eine (oft poststrukturalistisch bzw. marxistisch) geformte Kritik 
gegenwärtiger Diskurse und Strukturen mit dem Ziel einer emanzipativen 
Aufklärung verstanden. Dekoloniale Ansätze teilen die These des Fortbe-
stands des Kolonialismus; sie kritisieren postkoloniale Ansätze jedoch für 
die Inanspruchnahme westlicher Theorien und setzen stärker auf dekoloni-
ale Praktiken jenseits dieser Traditionen. 

10	 		 Michael Reder, »Is Democracy Ready for Globalisation? Pathways to a Glo-
balised Demos«, Argumenta philosophica (2018/2), S. 81–97.

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


137

Sphäre werden die Individuen deshalb als unabhängig voneinander und 
soziale Strukturzusammenhänge und Dynamiken als sekundär interpre-
tiert. Damit steht hinter vielen Ansätzen ein vernünftiges, handlungs-
mächtiges und sprachfähiges Individuum, das begründungslogisch der 
zentrale Referenzpunkt globaler Philosophie ist.11

Beispielhaft sei der Diskurs über intergenerationale Gerechtigkeit he-
rangezogen. Eine wichtig Ausgangsfrage dieses Diskurses besteht darin, 
wie die Verbundenheit heute und zukünftig lebender Menschen theore-
tisch konzeptualisiert werden kann. Nicht wenige Konzeptionen über-
tragen dabei den auf dem Individuum basierenden handlungstheore-
tischen normativen Zugang auf den transtemporalen Rahmen. Damit 
wird intergenerationelle Gerechtigkeit als ein konfliktträchtiges Aufein-
andertreffen zweier oder mehrerer Handlungssubjekte interpretiert. Das 
dezidiert Intergenerationelle der Ansätze schlägt sich in einer Auswei-
tung der Formalisierung handlungstheoretischer Reziprozitätsverhält-
nisse nieder, so dass es schlussendlich zu einer Bestimmung der Genera-
tion als singuläre Handlungsakteurin kommt.12

In diesem Zusammenhang ergeben sich mehrere Probleme: Erstens 
betonten interkulturelle und postkoloniale Autor:innen, dass das So-
ziale aus einem komplexen Geflecht aus Praktiken und Diskursen be-
steht, in die menschliches Handeln immer schon verwoben ist. Diese 
lassen Menschen erst zu dem werden, was sie sind. Sie prägen deren 
Umfeld, aber auch deren Denk-, Sprach- und Handlungsvermögen.13 
Rassismus ist tief in Sprach-, Denk- und Handlungsstrukturen eingebet-
tet und prägt daher das Leben vieler Menschen weltweit. Dies bedeutet 
nicht, dass damit das handlungsfähige Individuum negiert wird. Aber 
gerade in einer transnationalen Perspektive zeigt sich deutlich, dass die 
vielfältigen diskursiven Verflechtungen des aus dem Kolonialismus her-
rührenden Rassismus so prägend sind, dass das einzelne Individuum 
nur vor dem Hintergrund und als Teil von diesen überzeugend verstan-
den werden kann. Praktiken und Diskurse, innerhalb derer Menschen 
sozialisiert worden sind, entscheiden erst über deren Möglichkeiten, als 
einzelne Person zu handeln.

Viele Ansätze globaler Gerechtigkeit thematisieren zwar solche Un-
terschiede, aber vor allem in ökonomischer Hinsicht, beispielsweise 
als ungleiche Einkommensverteilungen oder als Armutsrisken. Auch 
im Diskurs über Klimagerechtigkeit wird dann betont, dass Menschen 

11	 		 Isabell Lorey, Demokratie im Präsens. Eine Theorie der politischen Gegen-
wart, Berlin: Suhrkamp 2020.

12	 		 Nejma Tamoudi et al. (Hg.), Politik der Zukunft. Zukünftig Generationen 
als Leerstelle der Demokratie, Bielefeld: transcript 2020.

13	 		 Judith Butler, Gefährdetes Leben: Politische Essays, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2005.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138

unterschiedlich vulnerabel gegenüber Klimafolgen sind.14 Aber dennoch 
rücken viele Ansätze nicht von dem individuumszentrierten sozialonto-
logischen Modell ab. Stattdessen werden gegenwärtige und zukünftige 
Generationen als individuelle Akteure voneinander abgegrenzt, wodurch 
das Problem der Verbindung der Generationen erst zu entstehen scheint. 

Die rassifizierten Erfahrungs- und Sinnzusammenhänge, in denen 
Menschen weltweit (immer noch) leben, werden durch diese theoreti-
sche Vorentscheidung zu wenig in den Blick genommen. In vielen Ansät-
zen globaler Gerechtigkeit wird zudem eine zu starke Trennung zwischen 
der nördlichen bzw. westlichen und südlichen Hemisphäre vorgenom-
men, weshalb die weltweiten komplexen Zusammenhänge von Rassifi-
zierung ungenügend in den Blick genommen werden. Außerdem steht 
in theoretischer Hinsicht das unabhängige, sprach- und handlungsfähi-
ge Subjekt im Zentrum. Der methodologische Individualismus dient als 
Heuristik zur Konzeptualisierung sozialer Dynamiken wie zur Begrün-
dung normativer Zielvorstellungen. Dies gilt teilweise auch für Ansätze, 
die sich vermeintlich von einem strengen Individualismus absetzten, wie 
deliberative oder befähigungsorientierte Ansätze. 

Zweitens konzeptualisieren postkoloniale Ansätze das relational ein-
gebundene Subjekt als ein vulnerables Individuum.15 Alle Menschen sind 
gleichermaßen verletzbar, allerdings zeigt sich gerade in einer globalen 
Perspektive, dass diese Verletzbarkeit sehr unterschiedliche Formen und 
Qualitäten annimmt. Gayatri Chakravorty Spivak theoretisiert deshalb 
ausgehend von Phänomenen der Vulnerabilisierung und Marginalisie-
rung.16 Im Zentrum stehen diejenigen, die so sprachlos sind, dass sie in 
sozialer wie politischer Hinsicht gar nicht wahrgenommen werden.17 Die 
Geschichte des Kolonialismus ist damit eine Geschichte der Negation der 
Subalternen und tief in das westliche Denken eingeschrieben. Die Subal-
ternen sind die verdrängte Dimension des Menschseins, auf der die libe-
ralen Bürger:innen des Westens ihre Überlegenheit aufbauen. 

Postkoloniale Kritik fokussiert auf diese Formen der Subalternität und 
Vulnerabilität. Spivak kritisiert die neuzeitliche Philosophie (des Wes-
tens) als eurozentrisch, weil sie diese Formen des Ausschlusses zu wenig 
thematisiert oder reflexiv einholt. Nichteuropäer:innen werden, wenn 

14	 		 Lukas H. Meyer, »Intergenerational Justice«, in: Edward N. Zalta (Hg.), 
Stanford Encyclopedia of Philosophy 2008, http://plato.stanford.edu/entries/
justice-intergenerational/ (Zugriff: 04.08.2023).

15	 		 Butler, Gefährdetes Leben.
16	 		 Gayatri Chakravorty Spivak, »Can the Subaltern Speak?«, in: Cary Nel-

son/Lawrence Grossberg (Hg.), Marxism and the Interpretation of Culture, 
Basingstoke: Macmillan 1988, S. 271–313.

17	 		 Daniel Loick, »Subalterne Sozialität. Zur normativen Struktur von Gegen-
Gemeinschaften«, Jahrbuch Praktische Philosophie in globaler Perspektive 
(2020/4), S. 105–134.

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/
https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/
https://plato.stanford.edu/entries/justice-intergenerational/


139

überhaupt, als Unwissende dargestellt, die erst nach einer entsprechen-
den Europäisierung (durch Aufklärung oder Demokratisierung) prak-
tisch wie theoretisch ernst genommen werden. Dies trifft ihrer Ansicht 
nach auch auf Autoren wie Immanuel Kant und G.W.F. Hegel (zumin-
dest teilweise) zu. Denn auch wenn Spivak für eine emanzipative An-
eignung des kritischen Denkens Kants durch die dekonstruktive Me-
thode wirbt,18 so betont sie auch, dass sein Werk (der Tendenz nach) 
einen Ausschluss der Subalternen beinhaltet.19 Diese Kritik trifft auch 
auf vermeintlich vulnerabilitätssensiblere Philosophen wie Michel Fou-
cault oder Gilles Deleuze zu, die Subalternität zwar thematisieren, dabei 
aber fast ausschließlich an ausgeschlossene Gruppen im Westen denken. 

Für eine transnational und transkulturell ausgerichtete normative 
Theorie ergeben sich aus diesen Überlegungen erste Konsequenzen: Es 
gilt erstens einen substanzontologischen orientierten Ansatz, der globale 
Dynamiken in essentialisierte Akteure und deren Handlungen unterteilt 
und als Ausgangsbasis normativer Theoriebildung nimmt, zu überwin-
den und globale Dynamiken radikal relational zu denken. Es geht um 
die Rekonstruktion und Reflexion ebendieser Verbindungen und Vernet-
zungen. Die zentrale Frage globalen Philosophierens sollte diejenige nach 
der Struktur und Dynamik globaler Relationen sein. Auf der Basis eines 
solchen relationalen Ansatzes kann globale Philosophie zweitens den 
subalternen Standpunkt einnehmen und von diesem aus Theorieentwick-
lung betreiben. Ziel philosophischer Reflexion ist dann primär, Formen 
und Mechanismen der Ignoranz oder Unterdrückung Subalterner aufzu-
decken, zu problematisieren und zu kritisieren. Die philosophische Neu-
erzählung transnationaler Relationen versteht sich als eine Repräsenta-
tion eben jener nicht gehörten und gesehen Menschen und Gruppen.

Nichtideale Theorie und Rekonstruktion  
von rassifizierten Erfahrungen

Viele Ansätze globaler Gerechtigkeit schließen an die kantische Tradition 
des Nachdenkens über Normativität an.20 Die ideale Gerechtigkeitstheo-
rie von John Rawls ist dabei Referenzpunkt für viele Ansätze. Sie impli-
zieren deshalb eine ideale Konzeption von Normativität, auch wenn sie 
die Begründungsfigur (z.B. den Urzustand) nicht explizit übernehmen. 
Ansätze globaler Gerechtigkeit beanspruchen universale Geltung oftmals 

18	 		 Gayatri Chakravorty Spivak, A Critique of Postcolonial Reason: Toward 
a History of the Vanishing Present, Cambridge: Harvard University Press 
1999.

19	 		 Ebd., S. 112. 
20	 		 Rainer Forst, Die noumenale Republik. Kritischer Konstruktivismus nach 

Kant, Berlin: Suhrkamp 2021.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140

mit Bezug auf eine abstrakte und ideale Begründungsfigur. Genau diese 
soll sicherstellen, dass alle vernunftbegabten Menschen diese einsehen 
und damit anerkennen können. 

Aus postkolonialer wie interkultureller Perspektive erweisen sich ide-
ale Argumentationen in mehrfacher Hinsicht als problematisch, wenn 
nicht sogar als widersprüchlich. Einerseits thematisieren viele Ansätze 
ihre eigenen Ausgangsbedingungen zu wenig. Denn Begründungen von 
Normativität können nie von ihren kulturellen Prägungen und histori-
schen Kontexten losgelöst werden. Ein idealer, kontextloser Diskurs über 
Normen ist nicht möglich, so der Vorwurf. Über globale Normen nach-
zudenken, ohne den Kontext kolonialer Rassifizierung mitzudenken, er-
scheint deshalb unmöglich. Ideale Theorie abstrahiert aus postkolonia-
ler Sicht von rassistischen Formen des Ausschlusses: Sie ist kontextlos 
und geschichtsvergessen und deswegen zu problematisieren.21 Dies gilt 
umso mehr für eine Philosophie, die sich transnationaler Problemlagen 
normativ wie politisch widmen will. 

So lässt sich argumentieren, dass dies auch ein wichtiger Grund sei, 
wieso Ansätze globaler Gerechtigkeit in der akademischen Welt des glo-
balen Südens nur wenig Anklang gefunden haben.22 Denn in den abstrak-
ten und oftmals analytisch gefassten Begründungsfiguren eines Kontrak-
tualismus oder einer Diskurstheorie werden die Erfahrungen kolonialer 
Herrschaft mit ihren vielfachen Ausschlussformen nicht oder zumindest 
zu wenig berücksichtigt.23 Zwar werden im Diskurs über globale Ge-
rechtigkeit z.B. Fragen globaler Armut als Ausschlussformen diskutiert 
– meist jedoch aus der Perspektive von abstrakt begründeten Hilfspflich-
ten, wodurch rassifizierte Erfahrungen unzureichend beachtet und struk-
turelle Machtasymmetrien fortlaufend reproduziert werden. Durch die 
abstrakte Begründung von Hilfspflichten werden, so Margaret Kohn, die 
Armen als Gruppe homogenisiert und dehumanisiert, ihre Handlungs-
macht ignoriert und stattdessen globale Institutionen begründet, die pri-
mär aus einer westlichen Logik heraus geformt werden.24

Damit verbunden ist auch eine zu geringe Berücksichtigung der histori-
schen Dimension der kolonialen Erfahrungen. Ansätze globaler Gerech-
tigkeit begründen oft eine ideale Verteilungsformel (z.B. von Ressourcen 

21	 		 Dübgen, »Blinde Flecken«, S. 623. Dieses Argument findet sich insbesonde-
re bei Charles Mills, dessen Hauptkritikpunkt an liberaler Gerechtigkeits-
theorie in der mangelnden Berücksichtigung der Historie liegt (vgl. Mills, 
»Race and Global Justice«).

22	 		 Margaret Kohn, »Global Justice: Just Another Modernisation Theory?«, in: 
Duncan Bell (Hg.), Empire, Race and Global Justice, Cambridge University 
Press 2019, S. 145–162.

23	 		 Jonathan Havercroft, »Injustices of Global Justice Scholarship«, European 
Journal of Political Theory (2023/1), S. 161–170.

24	 		 Kohn, »Global Justice«, S. 155.

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


141

oder Hilfsleistungen), ohne dass historische Unrecht angemessen berück-
sichtigt wird. Es geht deshalb oftmals auch nur um Verteilungs- und 
nicht um ausgleichende Gerechtigkeit, die vor dem Hintergrund koloni-
aler Erfahrungen aber eine wichtige Rolle spielt.25 In sozialepistemologi-
scher Perspektive fokussieren dekoloniale Ansätze außerdem vergessene 
oder verdrängte Erinnerungen rassifizierter Gruppen, aber auch fehlen-
de Dokumentation (z.B. Zeugenaussagen Schwarzer Menschen). Damit 
wird betont, dass gegenwärtige Äußerungen immer durch historische 
Kontexte geprägt sind. Auch wenn People of Colour heute ›frei‹ im glo-
balen Diskurs sprechen dürfen, so wird ihre Glaubwürdigkeit dennoch 
im Gegensatz zu Weißen immer noch infrage gestellt. 

Eine prominente Kritik an dem idealen Charakter globaler Gerech-
tigkeit liefert Charles Mills.26 Der Großteil der Philosophie, so sein Vor-
wurf, vernachlässige Phänomene des Rassismus auf der Beschreibungs-
ebene und die Kategorie race auf der Theorieebene (fast) vollständig, 
obwohl der Kolonialismus und der damit verbundene europäische Im-
perialismus seiner Ansicht nach bis heute eine Hauptquelle globaler Un-
gerechtigkeit sind. Dies zeigt sich an der ideal gefassten Argumenta-
tionsfigur des Gesellschaftsvertrags, die für ihn ein Beispiel dafür ist, 
dass rassifizierte Formen von Unterdrückung in der westlichen Philo-
sophie zu wenig mitgedacht werden. Der rassifizierte Gesellschaftsver-
trag von Kant über Thomas Hobbes bis Rawls ist das theoretische »Sys-
tem, das die Welt in den letzten paar hundert Jahren geprägt hat«27 und 
das Nichtweiße systematisch ausschließt. Mills plädiert dafür, race als 
Schlüsselkategorie in den Diskurs einzuführen. Als ein Sozialkonstrukti-
vist versteht er race jedoch weder in einem biologisch-essentialistischen 
noch in einem hierarchisierenden Sinne, weil damit rassifizierte Unter-
scheidungen reproduziert würden. Mills führt race vielmehr als ein nicht-
ideales, kritisches Konzept ein. Es geht um die (An-)Erkennung von whi-
te supremacy und die Tatsache, dass rassifizierte Diskriminierungen nicht 
nur gesellschaftlich, sondern auch theorieimmanent verankert sind. Ziel 
ist ein konzeptueller Wechsel von verteilender zu ausgleichender/korri-
gierender Gerechtigkeit in öffentlichen und privaten Räumen, den idea-
le Theorie nicht leisten kann.28 Vorbild sind für ihn feministische Bewe-
gungen und Forschungen. 

25	 		 Katharina Forrester, »Reparations, History and the Origins of Global Jus-
tice«, in: Duncan Bell (Hg.), Empire, Race and Global Justice, Cambridge 
University Press 2019, S. 22–51.

26	 		 Charles W. Mills, The Racial Contract, London: Cornell University Press; 
Mills, »Race and Global Justice«. 

27	 		 Mills, Racial Contract, S. 1 (Übersetzung M.R.).
28	 		 Charles Mills, Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial Liberal-

ism, Transgressing Boundaries: Studies in Black Politics and Black Commu-
nities, New York: Oxford University Press 2017.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


142

»Racial justice ist eine heuristisch nützliche Kategorie, da sie in hohem 
Maße das Erbe der unfairen globalen Rassenstruktur anerkennt, die 
durch Kolonialismus und Imperialismus, weiße Besiedlung und afrika-
nische Sklaverei etabliert wurde, die global tendenziell weiße Privilegien 
begünstigt und die ›repariert‹ werden muss.«29

Genau darin manifestiert sich für Mills die Stärke einer nichtidealen The-
orie gegenüber dem vorherrschenden Diskurs über globale Gerechtigkeit. 

Natürlich stehen auch postkoloniale Theorien immer in der Gefahr, 
selbst neue Formen von abstrakten und idealen Gedankenfiguren zu ent-
wickeln, um ihre Argumentation zu begründen. Auch der Postkolonia-
lismus impliziert ideale Narrative, die es kritisch zu reflektieren gilt. Ein 
Beispiel ist die Figur des subalternen Subjekts. Denn dieses erscheint oft 
als ein idealer Referenzpunkt. Durch die philosophische Beschäftigung 
mit der Frage, wie Subalternen eine Stimme gegeben werden kann, wer-
den diese (teilweise) als Gruppe homogenisiert und zu einem Anker-
punkt für die Argumentation geformt. Rassismuskritische Positionen 
können also auch zu neuen idealen Verformungen führen, die sie eigent-
lich zu überwinden intendieren. Spivak selbst versucht diese Tendenz zu 
umgehen, indem sie eine neue Kategorie, und zwar die des native infor-
mant einführt. Der native informant ist »ein Name für die Vertreibung 
aus dem Namen des Menschen – ein Zeichen, das die Unmöglichkeit der 
ethischen Beziehung durchkreuzt.«30 Solche erfahrungsbezogenen Be-
griffe eröffnen Zugänge für eine nichtideale Weise über globale Zusam-
menhänge nachzudenken. Der native informant darf aber gleichzeitig 
nicht idealisiert oder romantisiert werden, sondern mit dieser Denkfigur 
gilt es vielmehr, den Ausschluss der Subalternen aus dem hegemonialen 
Epistem zu erkennen und zu überwinden.31

Transnationale und transkulturelle normative Theorie lässt sich also, 
so die Schlussfolgerung, sinnvollerweise nur als nichtideale dialektische 
Theorie denken. Die Komplexität und Dynamik globaler Zusammen-
hänge und der sich darin manifestierenden Ungleichheiten und sozia-
len Kämpfe zeigen die unüberwindbaren Schwierigkeiten von Theo-
rien, die meinen, zuerst ein normatives Ideal begründen und dann dies 
der transkulturellen Welt aufzwingen zu können. Transnationale Ver-
netzungen sind voller Widersprüche, die erst durch eine dialektisch ar-
gumentierende Theorie überzeugend reflektiert werden können. Eine 
nichtideale globale Theorie beginnt, so lässt sich aus den Reflexio-
nen über Rassismus ebenfalls lernen, mit Erfahrungen. Im Sinne von 
John Dewey ist die Rekonstruktion und Reflexion von Erfahrungen 

29	 		 Mills, Race and Global Justice, S. 114 (Übersetzung M.R.); vgl. auch S. 57.
30	 		 Spivak, A Critique, S. 6 (Übersetzung M.R.).
31	 		 Gayatri Chakravorty Spivak, Righting Wrongs. Unrecht richten, Zürich: 

diaphanes 2008. 

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


143

wichtiger als jede (abstrakte) Theoriebildung. Globale Philosophie ist 
deshalb herausgefordert, neue Methoden und (interdisziplinäre) For-
mate zu entwickeln, um Erfahrungen in die philosophische Reflexion 
zu integrieren und damit Subalternität zum Thema zu machen, ohne 
diese wiederum zu idealisieren oder zu romantisieren. Rekonstruktio-
nen subalterner Erfahrungen werden so zum festen Bestandteil globa-
len Philosophierens. 

Kultur als global-hybrider Raum und Prozess

In vielen liberal und deliberativ geprägten Ansätzen globaler Gerechtig-
keit spielt die Frage nach der Kultur eine untergeordnete Rolle. Die in-
ter- und transkulturelle Philosophie hat dieser Engführung intensiv ent-
gegengearbeitet. Gerade im deutschsprachigen Raum ist, nicht selten aus 
einer phänomenologisch inspirierten Perspektive, eine äußerst produk-
tive philosophische Querschnittsdisziplin entstanden, die teils kompa-
ratistisch, teils systematisch nach Kultur als Dimension von Erkenntnis, 
Gesellschaft oder Politik gefragt hat. Ram Malls Konzeption der ortlo-
sen Orthaftigkeit oder Franz Martin Wimmers Konzeption des Polylog 
sind Beispiele hierfür.32 Mit der interkulturellen Philosophie wurde da-
rauf aufmerksam gemacht, dass Diskurse und Praktiken immer kultu-
rell situiert und bedingt sind, weshalb die kulturelle Vielfalt auch in die 
theoretischen Konzepte und Narrative globaler Gerechtigkeit Eingang 
finden sollte. 

Ein konkretes Beispiel ist die Auseinandersetzung mit der Vielfalt kul-
tureller Zeitpraktiken. Die interkulturelle Philosophie versteht sich in 
diesem Kontext als Kritik an einem rein westlichen Zeitverständnis.33 
Aber gegenwärtige Debatten über intergenerationelle Gerechtigkeit, bei-
spielsweise im philosophischen Diskurs über Klimafolgen, konzeptuali-
sieren Zeitlichkeit oft linear als quantitative Messgröße. Politische Struk-
turen werden dann in Bezug auf diese Messung hinsichtlich Dauer und 
Effizienz bewertet. Zeitlichkeit ist jedoch keine naturgegebene Tatsache, 
sondern sie ist immer mit konkreten Erfahrungen, auch der Vermach-
tung und der Exklusion verbunden.34

32	 		 Ram A. Mall, Essays zur interkulturellen Philosophie, Nordhausen: Trau-
gott Bautz 2003, S. 85–102; Franz Martin Wimmer, Interkulturelle Philo-
sophie. Eine Einführung, Stuttgart: UTB 2003.

33	 		 Katharina Hunfeld, »The Coloniality of Time in the Global Justice De-
bate: De-Centring Western Linear Temporality«, Journal of Global Ethics 
(2022/1), S. 100–117.

34	 		 Nejma Tamoudi/Michael Reder, »A Narrative Account of Temporality in 
Climate Justice«, in: Jafry Thaseen (Hg.), Routledge Handbook of Climate 
Justice, London/New York: Routledge 2018, S. 57–67.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144

Postkoloniale Theorien machen in diesem Zusammenhang noch auf 
einen weiteren Aspekt aufmerksam. Im Anschluss an Said35 ist nämlich 
Vorsicht geboten gegenüber allzu deutlichen Identifikationen (und damit 
verbundenen Abgrenzungen) zwischen kulturellen Praktiken, wie sie in 
Debatten über globale Gerechtigkeit firmieren. Interkulturelle Ansätze ste-
hen immer in der Gefahr, eben diese zu homogenisieren und damit zu es-
sentialisieren. Der gegenwärtige Diskurs über die sogenannte afrikanische 
Philosophie ist ein Beispiel.36 So wichtig die Anerkennung der darunter 
subsumierten philosophischen Ansätze ist (auch um diese wissenschafts-
politisch hörbar zu machen), so problematisch kann es sein, wenn damit 
neue Formen der Stereotypisierung oder Ausgrenzung verbunden sind. 

Homi K.Bhabha ist einer der postkolonialen Denker, der nach alterna-
tiven Formen der Thematisierung von Kultur sucht. Er unterscheidet mit 
Blick auf Said zwischen einem latenten und einem manifesten Orienta-
lismus und will dessen Ansatz zu einer allgemeinen Theorie des kolonia-
len Diskurses weiterentwickeln. Kulturelle Formationen sind immer von 
einer grundlegenden Ambivalenz gegenüber dem Anderen geprägt, das 
»zugleich ein Objekt des Begehrens und der Verachtung«37 ist. Bhabha 
entwickelt deshalb eine Theorie der Hybridisierung, mit der die inhären-
ten Ambivalenzen kultureller Praktiken als Brüche interpretiert, Homo-
genisierung und Essentialisierung von Kultur vermieden und Räume der 
transkulturellen Begegnung eröffnet werden. Ähnlich wie Spivak rekur-
riert er dabei auf dekonstruktivistische Gedankenfiguren und reichert 
diese mit psychoanalytischen Perspektiven an.

»Die Sprache der Kritik ist nicht deshalb wirkungsvoll, weil sie die Be-
griffe Herr und Knecht, Merkantilist und Marxist bis in alle Zeiten 
trennt, sondern sie ist es in dem Maße, wie es ihr gelingt, die vorhande-
nen Widersprüche zu überwinden und den Raum für eine Vermittlung 
zu öffnen: einen Ort der Hybridität.«38

Hybridität kennzeichnet auch die Figur der Migrantin. Sie steht proto-
typisch für die Auflösung einer essentialistisch gedeuteten Kultur, weil 
sie genau diese durchkreuzt und damit einen neuen Raum eröffnet. Kul-
turen sind dabei zu verstehen als dynamische, sich stetig wandelnde Ge-
bilde. Es geht weniger um die Vielfalt von Kulturen als um ihre Fluidi-
tät und Porosität.

Abschließend lässt sich festhalten, dass die jahrzehntelange Spal-
tung zwischen inter- bzw. transkultureller Philosophie und dem (liberal 

35	 		 Edward Said, Orientalismus, Frankfurt am Main: Fischer 2009.
36	 		 Vgl. beispielsweise Franziska Dübgen/Stefan Skupien (Hg.), Afrikanische 

Politische Philosophie. Postkoloniale Positionen, Berlin: Suhrkamp 2015. 
37	 		 Bhabha, Homi, Die Verortung der Kultur, Tübingen: Stauffenburg 2000, S. 

67.
38	 		 Ebd. S. 25.

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


145

orientierten) Diskurs über globale Gerechtigkeit aufgegeben werden soll-
te. Transnationale Prozesse haben immer eine kulturelle Dimension, die 
es aufzudecken und zu diskutieren gilt. Globale Philosophie ist nur als 
inter- und transkulturelles Philosophieren sinnvoll denkbar. Dabei ist in 
postkolonialer Manier immer auch vor kulturellen Essentialisierungen 
zu warnen. Diese Gefahr spricht aber nicht gegen eine Thematisierung 
von Kultur, sondern ist vielmehr der Aufruf an die globale Philosophie, 
neue experimentelle Konzepte von Kultur, wie z.B. den der Hybridität, 
auszuprobieren und weiterzuentwickeln.

Ambivalenzen des Rechts und ein weiter Begriff des Politischen

Globale Gerechtigkeit wird im Nachdenken über transnationale Zusam-
menhänge nicht nur als ein normatives Prinzip verstanden, sondern spielt 
auch als politische Orientierung für Strukturbildungen eine wichtige Rol-
le. Ein Vertreter dieses Ansatzes in der ersten Dekade des Jahrhunderts 
war Otfried Höffe.39 Seine Grundidee besteht darin, dass Menschen glo-
bal einen Urvertrag eingehen. Hieraus ergäben sich eine Reihe von glo-
balen Prinzipien, wie die Forderung nach Recht, Freiheit, Gerechtigkeit 
und Demokratie. Um ein gerechtes und friedliches Zusammenleben aller 
Menschen zu ermöglichen, werden sich die Menschen letztlich aus einem 
rationalen Eigeninteresse für diese Prinzipien entscheiden. Denn nur wo 
das Recht herrscht, die Freiheit der Menschen anerkannt und eine Demo-
kratie aufgebaut wird, kann letztlich globale Gerechtigkeit politisch um-
gesetzt werden. In politischer Hinsicht erscheint ihm, wiederum an Kant 
anschließend, die föderale Weltrepublik als das gebotene Ziel.

Sowohl das Verständnis des Rechts als auch das der Politik, das sol-
chen Ansätzen zugrunde liegt, wird von post- und dekolonialer Seite zu-
mindest ambivalent gesehen, teilweise scharf kritisiert. Beispielhaft lässt 
sich dies am Diskurs über Menschenrechte aufzeigen. Einerseits wird be-
tont, dass die universale Stoßrichtung der Menschenrechte ein politisches 
Potenzial hat, Engführungen westlichen Denkens zu überwinden und eine 
politische Praxis auf globaler Ebene zu begründen, die sensibel ist für 
verschiedenen Formen von Leid und Diskriminierung.40 Andererseits er-
scheinen Menschenrechte als ein westliches Produkt, das entgegen ihrem 
emanzipativen Selbstverständnis (zumindest teilweise) selbst rassifizierte 
Formen des Ausschlusses impliziert. Menschenrechte fußen beispielsweise 

39	 		 Otfried Höffe, Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, München: C.H. 
Beck 1999.

40	 		 Paulin J. Hountondji, »Die Stimme des Herrn – Bemerkungen zum Pro-
blem der Menschenrechte in Afrika«, in: Franziska Dübgen/Stefan Skupien 
(Hg.), Afrikanische Politische Philosophie. Postkoloniale Positionen, Berlin: 
Suhrkamp, S. 149–167.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


146

auf der Logik der westlichen Staatenwelt. Sie setzen voraus, dass es einen 
funktionierenden, am besten: demokratisch-rechtstaatlich verfassten Staat 
gibt, der diese sichert. Doch in transnationaler Hinsicht zeigt sich, dass es 
viele Staaten gibt, die genau diese Rechte nicht sichern. David Chandler 
schlussfolgert deshalb zynisch, dass Weltbürger:innen letztlich Subjekte 
ohne Rechte sind.41 Zudem produziert die liberale Menschenrechtsidee 
notwendig ein neues Außen (Geflüchtete, Tiere usw.). Postkoloniale An-
sätze sind skeptisch, ob Menschenrechte diese inhärente Form des Othe-
rings durch ihre emanzipative Kraft überwinden können. 

Schlussendlich sind Menschenrechte teilweise selbst Manifestation un-
gerechter Verhältnisse. Dies zeigt sich, wie Samera Esmir argumentiert, 
an der Frage, wer diese Rechte vergibt und wer die Rolle der Anwäl-
tin für die Menschen, deren Rechte verletzt werden, einnimmt.42 Spivak 
merkt kritisch an, dass Menschenrechtsaktivist:innen meist Nachkom-
men der kolonialen Subjekte und damit Agierende der Elite sind.43 Auch 
wird der Menschenrechtsdiskurs oft an und von westlichen Universitä-
ten betrieben, worin sich eine epistemische Diskontinuität widerspiegelt.

Mit Spivak lässt sich dieser ambivalente Blick auf die Menschenrech-
te folgendermaßen zusammenfassen: Menschenrechte sind nicht per se 
gut oder schlecht. Spivak votiert aber zu Recht für eine Auflösung der 
den Menschenrechten innewohnenden Teilung in diejenigen, die Rech-
te bereitstellen, und diejenigen, die Unrecht erfahren. Von zentraler Be-
deutung ist deshalb eine grundlegende Reflexion auf Grenzen des Rechts 
und seiner Ambivalenzen, was ein weiterer Hinweis auf die Notwendig-
keit einer dialektischen Methode globalen Philosophierens ist.44 Men-
schenrechte sind politisch immer ambivalent und nicht nur ein normativ 
objektives gutes Ideal. Es geht deshalb im Kern um die Frage, »inwie-
fern sich das Verständnis von Menschenrechten ändern muss, um deren 
kritische Funktion, die Politisierung von Unrecht und Unterdrückung, 
auch in der postkolonialen Welt zu bewahren, ohne in ein hegemoniales 
Instrument der Beherrschung umzuschlagen.«45

41	 		 David Chandler, »Contemporary Critiques of Human Rights«, in: Michael 
Goodhart (Hg.), Human Rights: Politics and Practice, Oxford/New York: 
Oxford University Press 2013, S. 107–122.

42	 		 Samera Esmeir, »On Making Dehumanization Possible«, Paper for Modern 
Language Association (2006/5), S. 1544–1551.

43	 		 Gayatri Chakravorty Spivak, »Righting Wrongs«, South Atlantic Quarterly 
(2004/2–3), S. 523–581, hier S. 525ff.

44	 		 Michael Reder, »Subjektive Rechte und die Politik der Differenz«, in: Ernst 
Hilgendorf/Eric Zabel (Hg.), Die Idee subjektiver Rechte, Berlin/Boston: De 
Gruyter 2021, S. 247–266.

45	 		 Jeanette Ehrmann, »Traveling, Translating and Transplanting Human 
Rights. Zur Kritik der Menschenrechte aus postkolonialfeministischer Per-
spektive‹, Femina Politica (2009/2), S. 84–94, hier S. 85.

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


147

Diese selbstkritische Kompetenz betrifft auch die Reflexion des Poli-
tischen, beispielsweise der Demokratie, die im Diskurs über globale Ge-
rechtigkeit eine wichtige Rolle einnimmt. Für Achille Mbembe baut die 
Demokratie theoretisch wie praktisch zwar auf dem Bild freier und glei-
cher Menschen auf; bei genauerem Blick zeigen sich in ihrem Selbstver-
ständnis jedoch versteckte Prozesse des Otherings.46 Denn obwohl sich 
Demokratien als inklusiv und partizipativ verstehen, so fußen sie fak-
tisch auf einer (teils gewalttätigen) Absetzung von Nichtdemokratien. 
Die Debatte über die (scheinbar notwendige) Gewaltanfälligkeit islami-
scher Staaten nach dem 11. September 2001 ist ein Beispiel hierfür. Wen-
dy Brown spricht in diesem Zusammenhang von dem Islam als dem An-
deren der Demokratie.47 Für Mbembe gibt es deshalb keine Demokratie 
ohne die Implikation des Rassistischen und Kolonialen.48 In dem schein-
bar neutralen und positiv besetzten Ideal des Demokratischen schwingt 
immer ein gewalttätiges Element mit, das es kritisch zu diskutieren gilt.

Dieser kritische Blick auf Demokratie steht beispielhaft für eine grund-
legende Zurückhaltung gegenüber Formen der Institutionalisierung des 
Politischen, die in der Gefahr stehen, Exklusionen zu erzeugen. Deshalb 
implizieren post- und dekoloniale Ansätze oftmals einen weiten Begriff 
des Politischen, der teils an die marxistisch geprägten Debatten um die 
radikale Demokratie anschließt.49 In dieser Hinsicht steht die Pluralisie-
rung der politischen Kämpfe im Zentrum der Theorie. Die Philosophie 
muss dabei allerdings ohne eine Geschichtsteleologie oder ein liberales 
Fortschrittsnarrativ auskommen. Stattdessen wird auf die sich ständig 
neu vervielfältigenden politischen Antagonismen verwiesen. Es gibt nicht 
die eine vernünftige Lösung, sondern der Fokus richtet sich auf vielfäl-
tige soziale Bewegungen, die sich immer wieder in einem Gegensatz zur 
vorherrschenden Hegemonie befinden.

Die damit verbundene kritische Haltung gegenüber jeder staatlichen 
Institutionalisierung wird allerdings nicht von allen Ansätzen geteilt. In 
der Auseinandersetzung mit Judith Butler betont beispielsweise Spivak, 
dass postkoloniale Theorie den Staat nicht negieren darf.50 Die Poli-
tik braucht den Staat, obwohl dieser oft (und immer wieder) Minder-
heiten exkludiert und rassifizierte Denkmuster reproduziert. Eine staat-
liche Struktur ist wichtig, um in einem lokalen bzw. regionalen Sinne 

46	 		 Achille Mbembe, Politik der Feindschaft, Berlin: Suhrkamp 2017, S. 23–43.
47	 		 Brown, Wendy: »Wir sind jetzt alle Demokraten…«, in: Giorgio. Agamben 

et al. (Hg.), Demokratie? Eine Debatte, Berlin: Suhrkamp 2012, S. 55–71, 
hier S. 62.

48	 		 Mbembe, Politik der Feindschaft, S. 36.
49	 		 Ernesto Laclau/Chantal Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie. Zur 

Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen 1991.
50	 		 Judith Butler/Gayatri Chakravorty Spivak, Who sings the Nation-State? 

Language, Politics, Belonging, London: Seagull 2007.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


148

dekoloniale hybride Praktiken zu stärken und kolonial-kapitalistische 
Strukturen zu überwinden.

Damit ist ein letzter Impuls verbunden, und zwar eine postkoloniale 
Kritik der engen Verknüpfung von (demokratischer) Politik und Kapi-
talismus. Denn globale Gerechtigkeitstheorien übernehmen oftmals die 
kapitalistische Rahmung von Politik, die vielen traditionellen Norma-
tivitätstheorien des 20. Jahrhunderts innewohnt. In Anlehnung an die 
marxistische Kritik von falschen Universalismen, mit der Marx betont, 
dass unter Bürger:innen oft nur die gezählt werden, die individuellen Be-
sitz haben, argumentiert Mills, dass unter dem Volk oft nur die weißen 
Menschen mit Besitz subsumiert werden.51 Mbembe formuliert dieses 
Argument noch schärfer, wenn er diagnostiziert, dass der Kapitalismus 
mit seiner Vorstellung ökonomisch handelnder Bürger:innen die Kate-
gorie der ›Rasse‹ reproduziere. Die kapitalistische Wirtschaftsform, so 
sein Vorwurf, funktioniere nur, insofern sie mit der Kategorie der ›Ras-
se‹ eine Gruppe einführt, auf deren Kosten das System funktioniert und 
diese Idee auf die gesamte »›subalterne Menschheit‹«52 überträgt. Mit 
der diffamierenden Verwendung des N*-Worts wird für Mbembe ein 
Symbol des eingeschränkten Lebens konstituiert.53 Das Ziel postkoloni-
aler Kritik sei es, damit verbundene biologische, ästhetische, moralische, 
ökonomische und kulturelle Interpretationen von Überlegenheit aufzu-
decken und zu dekonstruieren. 

Für eine transnationale und transkulturelle normative Theorie lässt 
sich aus der Diskussion über Rassismus lernen, dass sie über die Schnitt-
stelle von normativer und politischer Ebene neu nachdenken muss. Es 
zeigt sich, dass sich Ethik und Politik nicht grundsätzlich trennen lassen, 
sondern gerade angesichts komplexer globaler Problemlagen beide als 
eng miteinander verwoben gedacht werden sollten. In politisch-philoso-
phischer Hinsicht greift dabei der institutionen- und rechtstheoretische 
Fokus globaler Gerechtigkeit allerdings zu kurz – genauso wie ein (neo-)
marxistischer Ansatz, der nur auf die Macht sozialer Bewegungen achtet. 
Es geht darum, einen Begriff des Politischen auf globaler Ebene zu ent-
wickeln, der nicht im nationalstaatlichen Denken verbleibt, die Ambiva-
lenzen bisheriger politischer oder rechtlicher Instrumente kritisch disku-
tiert und experimentell mit Blick auf die Stimmen der Ausgeschlossenen 
nach gelungen, dekolonialen Praktiken des Politischen sucht und diese 
kritisch evaluativ begleitet. 

51	 		 Mills, The Racial Contract, S. 41–53.
52	 		 Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, S. 30.
53	 		 Ebd.: S. 23.

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


149

3. Erweiterung globaler Gerechtigkeit oder Suche  
nach Alternativen? 

Die vorangegangenen Überlegungen haben einige Argumente entfal-
tet, wieso es sinnvoll ist, den Diskurs über globale Gerechtigkeit grund-
sätzlich neu auszurichten. Dies geschieht gegenwärtig bereits von unter-
schiedlicher Seite aus.54 Die Überlegungen haben gezeigt, dass bisherige 
normative Konzepte globaler Philosophie zumindest um inter- bzw. 
transkulturelle und post- bzw. dekoloniale Perspektiven erweitert wer-
den sollten. Die skizzierten Erweiterungen machen es möglich, auf grund-
legende blinde Flecken der Theorieproduktion aufmerksam zu machen 
und eine Engführung auf ein bestimmtes, westlich geprägtes Verständnis 
von Normativität zu vermeiden, das dem Diskurs über globale Gerech-
tigkeit meist zugrunde liegt. Daraus ergibt sich eine Skepsis gegen einen 
bestimmten idealen Typus der Universalisierung von westlichen Gerech-
tigkeitsprinzipien in globaler Hinsicht, ohne dass der universale Impetus 
aufgegeben wird. Denn auch die skizzierten Theorieschulen verstehen 
sich (bei allen Unterschieden) in ihrem Fokus auf Pluralismus und die Be-
achtung der vulnerablen und subalternen Menschen als universalistisch 
– jedoch eines anderen Denk- und Begründungstyps. Sie fokussieren we-
niger auf abstrakte, möglichst ideale Prinzipien, sondern auf die von 
(impliziten) Machtstrukturen Ausgeschlossenen und deren Erfahrungen. 

Um dieses Ziel umzusetzen, braucht es mehr Pluralität in der Debat-
te über globale Gerechtigkeit – Beachtung der Vielfalt von Erfahrungs-
welten, aber auch einen stärkeren Einbezug vielfältiger Perspektiven in 
die Theorieproduktion.55 Erst damit ist auch der anvisierte radikale Um-
bruch des Diskurses möglich. Die Offenheit für Multiplizität von Pers-
pektiven, Erfahrungen und Werten und die Absage an eine transzenden-
tale, universalgültige Moralität ist ein erster Schritt. Andrew Robinson 
und Simon Tormey verstehen diesen Prozess als einen Dialog im Sinne 
Ludwig Wittgensteins, womit neue, scheinbar inkompatible Erfahrun-
gen und Narrative nicht innerhalb des eigenen reflexiven Sichtfelds, son-
dern innerhalb mehrerer gleichwertiger Sichtfelder präsentiert und ver-
schränkt werden.56

Aber auch wenn eine solche Erweiterung und Transformation tra-
ditioneller normativer Theorie vollzogen wird, bleibt fraglich, ob die 

54	 		 Vgl. exemplarisch: Stefan Gosepath, »Die Notwendigkeit globaler Philoso-
phie«, Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2020/6), S. 943–956.

55	 		 Anke Graness, »What is Global Justice? Henry Odera Oruka’s Contribution 
to the Current Debate«, Journal on African Philosophy (2012/6), S. 31–46.

56	 		 Andrew Robinson/Simon Tormey, »Resisting ›Global Justice‹: Disrupting 
the Colonial ›Emancipatory‹ Logic of the West«, Third World Quarterly 
(2009/8), S. 1395–1409.

GLOBALE PHILOSOPHIE UND RASSISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


150

skizzierten blinden Flecken in jeder Hinsicht überwunden werden kön-
nen. Der Beitrag teilt diese kritische Anfrage. Eine Konsequenz könnte 
beispielsweise sein, die Modelle (globaler) Gerechtigkeit (zumindest für 
einige Jahre) beiseitezulegen, weil sie zu sehr in den aufgezeigten Pro
blemen verstrickt sind. Stattdessen könnte man den Schwerpunkt globa-
len Philosophierens auf andere normative Heuristiken legen, die an un-
terschiedliche kulturelle Traditionen anschließbar sind und gleichzeitig 
in einem relationalen, nichtidealen und dialektischen Sinne über Formen 
globalen Ausschlusses nachdenken. 

Solidarität und Vulnerabilität sind zwei mögliche Heuristiken, die in 
den vergangenen Jahren auch bereits einen deutlich größeren Stellen-
wert erlangt haben.57 Vulnerabilität wird beispielsweise als grundlegende 
Erfahrung des Menschen gedeutet, die einen ständigen Impuls zur Kri-
tik und Neuformierung sozialer und politischer Praktiken impliziert.58 
Philosophisch liegt dann der Fokus auf Erfahrungen des Ausschlusses 
und prekärer Lebensformen von denen, die besonders unter kolonialer 
Ungerechtigkeit gelitten haben und bis heute leiden. Der theoretische 
Schwerpunkt auf universale Prinzipien verdeckt oftmals diesen Blick auf 
Verletzbarkeit. Dies wurde bereits in den Anfängen der Kritischen The-
orie deutlich gesehen.59 Vulnerabilität ist keine neue abstrakte universa-
le Norm; sie zeigt ex negativodas Menschliche: konkret, körperlich und 
lokal situiert.60 Das Nachdenken über Normativität angesichts transna-
tionaler Krisen ist dann weniger strukturiert als ein rationaler Diskurs 
bzw. eine Einigung vernünftiger Bürger:innen, sondern als eine Rekon
struktion von Erfahrungen und eine grundlegende Kritik bestehender 
Ordnungen, die Verletzbarkeit produzieren. Und Solidarität ist wiede-
rum in normativer Hinsicht Ausdruck eines relationalen Ansatzes und 
eines weiten dialektischen Verständnisses des Politischen, mit dem Ziel 
einer kritischen Transformation des Sozialen aus der Perspektive der 
Ausgeschlossenen. Genau darin zeigt sich die Qualität eines neuen Nach-
denkens über transnationale und transkulturelle Zusammenhänge jen-
seits des Theorems der globalen Gerechtigkeit. 

57	 		 Michael Reder, »Über Vulnerabilität und Solidarität Eine pragmatistische 
Re-Konzeptualisierung«, European Journal of Pragmatism and American 
Philosophy (2023/2).

58	 		 Butler, Gefährdetes Leben; Estelle Ferrarese, »Vulnerability: A Concept with 
Which to Undo the World as It Is?«, Critical Horizons (2016/2), S. 149–159.

59	 		 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philoso-
phische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 2000, S. 45–60.

60	 		 María do Mar Castro Varela, »Postkoloniale feministische Theorie und so-
ziale Gerechtigkeit«, in: Ursula Degener/Beate Rosenzweig (Hg.), Die Neu-
verhandlung sozialer Gerechtigkeit, Wiesbaden: VS Verlag 2006, S. 97–114.

MICHAEL REDER

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134 - am 16.01.2026, 00:04:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-134
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

