Dritter Teil
Nietzsche und Heidegger siber die Aporien
von Freiheit und Selbstbestimmung

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495886720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. - [



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dafl dem Menschen Selbstgesetzgebung oder ,,Selbst-
regulirung“! abverlangt wird, bedeutet: er ist der
nicht von vornherein Festumrissene und in endgiilti-
ger Gestalt Existierende. Er ist sich selbst , Experi-
ment“, wie Nietzsche nicht miide wird zu betonen.?
Aber es beschleichen ithn Zweifel, ob der Mensch sol-
cher Autonomie tiberhaupt gewachsen ist.

Fiir Nietzsche ist der , Tod Gottes“ Faktum und in sei-
nem Gefolge der Verlust einer tragfihigen Lebens-
orientierung. Denn die ,ganze europiische Moral“
sieht Nietzsche an die Bindekraft des Christentums
ungliickselig gekniipft und deshalb mit seinem Unter-
gang verschwinden. Es tritt die Situation ein, die Alas-
dair Maclntyre als Signatur noch unserer Gegenwart
meint diagnostizieren zu missen: die Situation after
virtue.* Traditionen haben ebenso ausgespielt wie die
religiose Fundierung von Moralitit: Nietzsche nennt
das ,souveraine Individunm®, das die Zwanghaftig-
keit der Bindung an die ,,Sittlichkeit der Sitte“ durch-
schaut habe, das ,,autonome® Individuum, denn ,au-
tonom“ und ,sittlich“ schlossen einander aus.’

1 Vgl. Nachlafl 11[130], Frithjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 488.

2 Vgl. oben, § 12 ff.

3 Vgl. Die frohliche Wissenschaft, § 343; KSA 3, S. 573.

4 Vgl. Alasdair MacIntyre, After Virtue. A Study in Moral Theory,
Notre Dame, Indiana 21984.

5 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 2; KSA 5,
S. 293.

255

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vor dem skizzierten Hintergrund wird es besonders
interessant sein, zu sehen, wie weit oder auch wenig
weit der Versuch fihrt, unter Verzicht auf religiose
und traditionalistische Begriindungsressourcen fiir
Moralitit zu argumentieren. Sein Gelingen nimlich
bedeutete, den scheinbar unausweichlichen Schritt
vom radikal selbstbestimmten Subjekt zu einem orien-
tierungslosen Subjekt ,,after virtue“ zu vermeiden. Im
folgenden ersten Paragraphen des Schlufiteils wird
deshalb gezeigt, warum der fast genau ein Jahrhun-
dert vor dem Erscheinen von Nietzsches Jenseits von
Gut und Bése unternommene Versuch, Moralitit aus
Autonomie selbst abzuleiten, nicht befriedigt. Aus
thm 148t sich nimlich kein wirklich plausibles Motiv,
moralisch zu sein, entnehmen. Es handelt sich dabei
um Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
Gibt es also nur die Macht als bestimmenden Faktor
im menschlichen Leben? Der Sophist Kallikles argu-
mentiert dafir in Platons Gorgias, und Nietzsche
meint, dieser Schlufl sei zwingend. Im Zuge einer
»~Umwerthung aller Werthe“ hofft er, aus der Macht
selbst eine neue Moral deduzieren zu konnen. Auch
das Konzept eines Lebens unter Verzicht auf alle Wert-
und Zielsetzung spielt er durch. Wir werden bemer-
ken, daf} beide Entwiirfe nicht tragen.

Als untauglich zur Uberwindung der Schwierigkei-
ten, die Freiheit des Menschen mit begriindeten
Orientierungen zu verbinden, wird sich jedoch auch
Heideggers Empfehlung erweisen, als autonomes Sub-
jekt sich zuriickzuziehen und zuriickzunehmen.

256

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. An der Schwelle
zum nachmoralischen Zeitalter?

§ 23. Kants Versuch der Deduktion des Moralgesetzes

Kant versucht zu begriinden, dafl Selbstbestimmung
als unhintergehbarem Grund menschlicher Existenz
ein fester Rahmen gegeben ist: eine fiir alles Handeln
verbindliche Gesetzlichkeit, wie er sie im kategori-
schen Imperativ in Gestalt verschiedener Formeln auf
den Begriff bringt. Obwohl in Kants Denken, wie
oben gesehen, der Gedanke an die Einbettung des
Menschen in Gottes Schépfung noch durchaus leben-
dig ist, und obzwar er in der Kritik der praktischen
Vernunft die Existenz Gottes als Postulat in An-
spruch nimmt, um die Aussicht auf die Wirklichkeit
des ,hochsten Gutes“ zu erdffnen,! so tangiert doch
dieser Rekurs auf den christlichen Gott Kants Ablei-
tung von Moralitit methodisch nicht.? Denn er hat al-
lein den Status dessen, was Kant in der theoretischen
Philosophie eine ,regulative Idee“ nennt.> Nietzsche
hingegen hilt das ,,grosste neuere Ereigniss“, nimlich
,dass ,Gott todt ist‘, dass der Glaube an den christ-
lichen Gott unglaubwiirdig geworden ist“* fir den To-

1 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V,
S. 124-132.

2 Vgl. ebd. S. 4 £.

3 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 508/B 536 ff.

4 Die frohliche Wissenschaft, § 343; KSA 3, S. 573.

257

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

desstofl auch all dessen, was man bisher unter Moral
verstanden habe. Die meisten hitten noch gar nicht
begriffen, so meint er, ,was Alles, nachdem dieser
Glaube untergraben ist, nunmehr einfallen muss, weil
es auf ihn gebaut, an ithn gelehnt, in ihn hineingewach-
sen war: zum Beispiel unsre ganze europaische Mo-
ral.*

Das Bemiithen Kants in seinen ethischen Schriften
zielt darauf, Moralitit ohne Zusatzannahmen allein
aus reiner praktischer Vernunft zu deduzieren.® Dafl
thm dies gelungen sei, wird freilich heute von den mei-
sten seiner Interpreten mit guten Griinden bezwei-
felt.” Wichtig im Zusammenhang unserer Uberlegun-
gen ist, dafl Kant es unternimmt, Richtlinien unseres
Verhaltens ohne Riickgriff auf eingespielte Traditio-
nen und unter Verzicht auf religiose bzw. theologi-
sche Fundierungen zu begriinden. Denn jeder der bei-
den genannten Begriindungsanspriiche hat — metho-
disch gesehen - allein einen relativen Status.

An Gott, iiber dessen Existenz oder Nichtexistenz
wir verbindliche Aussagen nicht treffen konnen, weil

5 Ebd.

6 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus-
gabe, Bd. IV, S. 408 ff.; Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-
Ausgabe, Bd. V, S. 62 ff.

7 Vgl. z. B. Dieter Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes, in:
Denken im Schatten des Nihilismus. Festschrift fiir Wilhelm Wei-
schedel, ed. Alexander Schwan, Darmstadt 1975, S. 55-112. Karl-
Heinz Ilting, Der naturalistische Fehlschluf} bei Kant, in: Rehabili-
tierung der Praktischen Philosophie, 2 Bde., ed. Manfred Riedel,
Freiburg i. Br. 1972, Bd. 1, S. 113-130. Gerold Prauss, Kant iiber
Freiheit als Autonomie, Frankfurt a. M. 1983, S. 66 ff. und 230 ff,;
Ernst Tugendhat, Vorlesungen tiber Ethik, Frankfurt a. M. 1993,
S.24 1. 441,70, 135 ff.

258

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er durch Erfahrung sich nicht fassen 1af8t,® und die an
thn sich kniipfenden Gesetze konnen wir lediglich
glauben. Solcher Glaube aber kann vom Menschen
nicht gefordert werden, das Einhalten des moralisch
Gebotenen Kant zufolge jedoch sehr wohl. Denn dies
laflt sich der Kantischen Konzeption gemiaf} aus Ver-
nunft ableiten, einem allen Menschen gemeinsamen
Grund.

Die Berufung auf Traditionen und die in ithnen wirksa-
men Autorititen erscheint deshalb problematisch, weil
diese selbst dann nicht mehr befragbar sind: ohne ein
externes Kriterium ihrer Beurteilung wire das in ihrem
Bannkreis Vorgeschriebene — was es auch sei — gut und
zu befolgen, schlicht weil es vorgeschrieben ist. Gut
und bése wiren lediglich relativ zu den je besonderen
Traditionen giiltig. Wirde zum Beispiel in einer Ge-
meinschaft das Gesetz gelten, daf} alle ihr Zugehorigen
nur bis zum flinfzigsten Lebensjahr leben sollen, und
dafl sie — falls sie vorher keines natiirlichen Todes ge-
storben wiren — mit Erreichen des fiinfzigsten Jahrs zu
toten sind, konnte man als Anhinger einer rein traditio-
nalistisch argumentierenden Ethik zu solcher Praxis
nur sagen: ,,Das ist bei ihnen so uiblich®, und gegebe-
nenfalls anfiigen: ,,Wir kennen diese Sitte nicht.”

Es wurde schon darauf hingewiesen, daf} Kants Ver-
such, Moralitit absolut zu begriinden, nimlich aus
der Spontaneitit menschlicher (praktischer) Vernunft
zu deduzieren, heute vielfach nicht mehr iiberzeugt.
Als Indiz dafiir, dafl Kant selbst bereits seine diesbe-
ziiglichen Anstrengungen letztlich fiir gescheitert

8 Vgl. Kants Argumentation in der Kritik der reinen Vernunft, A
592/B 620 ff.

259

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hielt,” wird dabei sein Verfahren in der Kritik der prak-
tischen Vernunft, die er drei Jahre nach der Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten veroffentlichte, gewer-
tet: Er fihrt dort bekanntlich das Moralgesetz als
oFactum der reinen Vernunft“!° ein, das auf Freiheit
als dessen ,ratio essendi“!' — dessen Seinsgrund — zu
schlieffen erlaube, weil es als ,,Factum® gar nicht zu be-
grunden wire, wiirde nicht die Wirksamkeit aus Ver-
nunft ergehender Autonomie angenommen. Das mo-
ralische Gesetz, das Kant in der Grundlegung in ver-
schiedenen Formulierungen als kategorischen Impera-
tiv gefafit hatte, ist deshalb ,ratio cognoscendi — Er-
kenntnisgrund — solcher Autonomie.’? Damit aber
setzt Kant voraus,'® was doch allererst zu zeigen wire:
die fir alle Menschen einsichtige, weil aus ihrem
eigenen Wollen heraus immer schon motivierte Gel-
tung des moralisch Gebotenen."* Wobei anzumerken

9 Vgl. dazu besonders Gerold Prauss, Kant tiber Freiheit als Auto-
nomie, Frankfurt a. M. 1983, S. 62 ff.

10 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S.
31 und 47. Vgl. auch ebd. S. 6, 42, 55. Vgl. auch Grundlegung zur
Metapysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 449453, wo
sich die von Kant in der Kritik der praktischen Vernunft vorgetrage-
ne Argumentation bereits ankiindigt; freilich meint Kant hier, einen
drohenden ,,Cirkel“ vermeiden zu konnen.

11 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 4
(Anm.).

12 Ebd.

13 Seit kurzem gibt es einen Versuch, diese Konsequenz durch eine
Neuinterpretation der Rede vom ,,Factum* als 7at der Vernunft ab-
zuschwichen, der jedoch die Bedenken gegen Kants Verfahren
auch nicht véllig aus dem Weg zu raumen vermag. Vgl. Marcus Wil-
laschek, Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegriin-
dung bei Kant, Stuttgart/Weimar 1992, S. 174 ff.

14 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus-
gabe, Bd. IV, S. 426, 432 f., 449 f.

260

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist, dafl die Anerkenntnis einer solchen prinzipiellen
Geltung moralischer Regeln nicht auch schon deren —
quasi automatische — Befolgung implizieren wiirde:
dies widerspriche der von Kant betonten, ebenso un-
hintergehbaren wie unergriindlichen Autonomie des
Menschen, die immer auch Autonomie zum Bosen
1st.!s

Was Kant zu erweisen gelinge, falls die Durchfih-
rung seines Programms gelinge, wire allein dies: der
Mensch qua Vernunftwesen — und das heifit als der,
der nicht heteronom gesteuert, also auch nicht von
einem Gott als ,obersten Meister aller Kunstwerke
nach der Art einer denkenden und sich frei blof§ wah-
nenden Marionette ,,gezimmert und aufgezogen“'¢ ist
— trite in einen Widerspruch mit sich selbst, handelte
er gegen genau das moralische Gesetz, dem er sich in
seiner Eigenschaft als ein solches Vernunftwesen je
schon selbst unterstellt hat.””

Jeder Mensch als verniinftiges, nicht fremd-, sondern
selbstbestimmtes Wesen aber existiert nach Kant als
Zweck an sich selbst.”® Damit meint er, dafl es uns in
unserem wie immer bestimmten Tun, mit dem wir
dies oder jenes beabsichtigen, um uns selbst geht. Wir
selbst sind uns letzter Endzweck, der nicht auch wie-
der —wie alle anderen Zwecke — auf etwas von ihm Ver-
schiedenes verweist. Der Mensch als Zweck an sich

15 Vgl. besonders Die Religion innerhalb der Grenzen blofler Ver-
nunft. Erstes Stiick, Akademie-Ausgabe, Bd. VI, S. 21 ff.

16 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd.
V, S. 101.

17 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus-
gabe, Bd. IV, S. 424, 429, 437.

18 Ebd. S. 428 {.

261

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst ist demnach von ,,absolutem® und nicht blof} re-
lativem Wert.!

Bereits Aristoteles argumentiert zu Beginn der Niko-
machischen Ethik strukturell ganz dhnlich wie Kant.
Wenn es namlich ein Ziel (té€Aoc) gibt, meint Aristo-
teles, das wir um seiner selbst willen wollen (0
o1 autd BouAdpeda), alles andere hingegen um seinet-
willen (tdAAa 3¢ 010 toUTO), so miiflte genau dieser
Endzweck wohl das Gute schlechthin und — deshalb -
das Beste (tayadov kai 10 dpiotov) sein.’ Bezeich-
nend ist, dafl Aristoteles, wie im Fortgang seiner Uber-
legungen deutlich wird, nicht vordringlich das Indivi-
duum und sein Gliick als dieses Gute schlechthin
denkt, sondern den Zustand der in sich vollendeten
Gemeinschaft. Denn das hochste Gut des Menschen
(tavdpomvov ayadav) ist dasselbe fiir den einzelnen
und fir das Gemeinwesen (tautév €otv €vi Kai
noAet), und Aristoteles halt es fiir einleuchtend, daf§
es sich in Begrindung und Erhaltung des Gemein-
wesens grofler und vollkommener zeigt (neitév
YE Kai teAe1dtepov TO TNC MOAEWC @aiverar xai
AaBelv kai o@®lerv) als im gelingenden Leben allein
des Individuums.?! Deshalb ist fiir ihn die Staatskunst
(n moAitikn) die leitende und mafigebende der prakti-
schen Kiinste.?2

Kant dagegen — der Wende neuzeitlicher Philosophie
zum Subjekt gemaf} — setzt beim einzelnen Menschen
an, der als Zweck an sich selbst existiere, welche beson-

19 Ebd. S. 428.

20 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1094 a 18-22.
21 Ebd. 1094 b 7-10.

22 Vgl. ebd. 1094 a 24-28.

262

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deren Zwecke immer er seinem Leben je setze. An-
ders als Aristoteles, dessen Ausfithrungen zentral der
Diskussion spezifischer Tugenden gewidmet sind, die
das Individuum zum gliicklichen Leben in der Polis
fihren sollen, belaffit Kant diesen Bereich positiver
und konkreter Lebensgestaltung im Dunkeln. Wir ha-
ben gesehen, dafl er den Menschen prinzipiell fir
glicksunfihig hilt. Aus dem Selbstzwecksein jedes
einzelnen Menschen, das sich fiir Kant aus seiner Exi-
stenz als freies und nicht heteronom bestimmtes We-
sen ergibt, aber will er Moralitit ableiten. In der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten schreibt er:
»die verniinftige Natur existirt als Zweck an sich
selbst. So stellt sich nothwendig der Mensch sein eig-
nes Dasein vor; so fern ist es also ein subjectives Prin-
cip menschlicher Handlungen. So stellt sich aber auch
jedes andere verniinftige Wesen sein Dasein zufolge
eben desselben Vernunftgrundes, der auch fiir mich
gilt, vor; also ist es zugleich ein objektives Princip,
woraus als einem obersten praktischen Grunde alle
Gesetze des Willens miissen abgeleitet werden kon-
nen. Der praktische Imperativ wird also folgender
sein: Handle so, daf8 du die Menschheit sowobl in dei-
ner Person, als in der Person eines jeden andern jeder-
zeit zugleich als Zweck, niemals blofS als Mittel
brauchst.“?

Kant verweist auf den dritten und letzten Abschnitt
der Grundlegung,** in dem der hier postulierte Zusam-
menhang meiner eigenen Existenz als Zweck an sich

2> Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe,
Bd. 1V, S. 429.
24 Vgl. ebd. S. 429 (Anm.).

263

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst mit der Achtung anderer Subjektivitat als eben-
solcher Existenz als Zweck an sich selbst begriindet
werde. Doch auch dort finden wir kein wirklich stich-
haltiges Argument dafiir, warum wir moralisch han-
deln sollten. Und Kant ist sich dariiber im klaren, daf§
es in irgend einer Hinsicht im Interesse des einzelnen
liegen miusse, sich moralisch zu verhalten.? Denn eine
Handlung ohne einen im Individuum entspringenden
Beweggrund, ein Motiv gibt es fiir uns iiberhaupt
nicht. Welches Motiv aber hitten wir, genau deshalb,
weil wir selbst in einer Weise existieren, in der es uns
im letzten um uns selbst geht, auch alle anderen Sub-
jekte in threm Selbstzwecksein anzuerkennen und ent-
sprechend zu behandeln? Miifite es nicht umgekehrt
fir den einzelnen am anziehendsten sein, den anderen
zugunsten der eigenen Belange — so weit dies moglich
ist — in Dienst zu nehmen und zu instrumentalisieren,
wie schon Kallikles in Platons Gorgias meint?? Wer
oder was konnte demjenigen, der sich bei diesen Ver-
suchen stark und geschickt zeigte, das Recht auf sein
Verhalten streitig machen? Kant stellt selbst im Blick
auf den kategorischen Imperativ die Frage: , Warum
aber soll ich mich denn diesem Princip unterwerfen
und zwar als verniinftiges Wesen tiberhaupt, mithin
auch dadurch alle andere mit Vernunft begabte We-
sen?“%

Bisweilen scheint Kant anzunehmen, daf uns qua Ver-
nunft ein Interesse an uns selbst als ,Intelligenz

25 Vgl. ebd. S. 449 f., 459-461.

26 Vgl. Platon, Gorgias, 482 e ff.

27 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe,
Bd. IV, S. 449.

264

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichsam eingepflanzt ist, welches uns motiviert, uns
selbst und andere als verniinftige, das heifit selbstbe-
stimmte Wesen zu achten.”® Ein derart in uns immer
schon eingesenktes Interesse wiirde auch erkliren,
warum in Kants Augen ,niemand, selbst der irgste
Bosewicht“ nicht, angesichts von Beispielen ,,der Red-
lichkeit in Absichten, der Standhaftigkeit in Befol-
gung guter Maximen, der Theilnehmung und des allge-
meinen Wohlwollens [...] nicht wiinsche, daff er auch
so gesinnt sein mochte“.?” Doch Kants eigenen An-
spriichen konnte eine solche Ableitung von Moralitit
nicht geniigen, denn dann wire sie uns gegeben und
entsprange gerade nicht aus Autonomie.

So kommt Kant auf den letzten Seiten seiner Grund-
legung zu folgendem Résumé: ,,Wie nun aber reine
Vernunft ohne andere Triebfedern, die irgend woher
sonst genommen sein mogen, fiir sich selbst praktisch
sein, d.i. wie das blofle Princip der Allgemeingiiltig-
keit aller ithrer Maximen als Gesetze (welches freilich
die Form einer reinen praktischen Vernunft sein wiir-
de) ohne alle Materie (Gegenstand) des Willens, wor-
an man zum voraus irgend ein Interesse nehmen diir-
fe, fiir sich selbst eine Triebfeder abgeben und ein In-
teresse, welches rein moralisch heiflen wiirde, bewir-
ken, oder mit anderen Worten, wie reine Vernunft
praktisch sein konne, das zu erkliren, dazu ist alle
menschliche Vernunft ginzlich unvermogend, und
alle Miihe und Arbeit, hievon Erklirung zu suchen,
ist verloren.“3°

28 Vgl. ebd. S. 460 f.
29 Ebd. S. 454.
30 Ebd. S. 461.

265

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 24. Der Sophist Kallikles und Nietzsche
iiber Macht und Moral

Die antike Philosophie etwa eines Platon und Ari-
stoteles verfiigte iiber einen ungleich eingingigeren
Vorschlag, warum es fiir jeden Menschen gut wire,
sich moralisch zu verhalten. Denn Glickseligkeit,
eudaipovia, nach der ein jeder strebt, schien ihnen
nur erreichbar, wenn der Mensch tugendhaft lebt. Der
Weg zum Gliick fithrt iiber den Weg der Tugend. Am
schonsten und eindringlichsten pladiert Platon fiir die-
se These vielleicht im Gorgias. Wenn wir uns im fol-
genden auf diesen Text beziehen, so hat dies auch den
Vorteil, dafl wir Nietzsches Kritik an Moral schlecht-
hin in die Priifung der Tragfahigkeit der antiken Kon-
zeption miteinbeziehen kénnen: denn wesentliche Ar-
gumente, die Nietzsche gegen die Moral vorbringt,
sind Argumente, die bereits Kallikles gegen Sokrates
ins Feld fihrt.>! Wir werden dann auch sehen, welche
Voraussetzungen fiir die Antike noch in Geltung
waren, die ihre Uberzeugungskraft fiir die Moderne
verloren haben.

Einig sind sich im Platonischen Dialog die Sophisten
Polos und Kallikles mit Sokrates dariiber, daff es das
Gute (10 ayadov) ist, dessentwillen wir wollen, was
immer wir wollen.’? Ebenfalls stimmen sie darin tiber-
ein, daf} dieses Gute das sein miisse, was dem einzel-

31 Auf das Verhiltnis Nietzsches zu Kallikles geht Reinhard Low
in seinem Buch Nietzsche. Sophist und Erzieber, Weinheim 1984,
nicht ein. Generell ist zu sagen, daff in der Nietzscheliteratur zwar
nicht selten pauschal und allgemein auf Parallelen oder auch Diffe-
renzen zwischen den Positionen Nietzsches und Kallikles’ hinge-
wiesen wird, die aber so gut wie nie genauer analysiert werden.

32 Vgl. Gorgias 468 b— , 499 e-500 a.

266

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen wahrhaft niitzt (0@éAipog €ivar).’® Strittig ist je-
doch, worin es besteht. Kallikles argumentiert weit-
aus konsequenter und geschickter als sein Vorredner
Polos dafiir, das Gute liege darin, im Besitz moglichst
grofler Macht (dUvapig) tun und lassen zu konnen,
was immer einem beliebt. Das Maf} an Gliick entspre-
che genau dem an Macht als Spielraum fiir das Aus-
leben der eigenen Begierden, die man groffwachsen
lassen solle.*

Die Verbindung zwischen Gliick und Macht aber, die
Kallikles herstellt, legt sofort den Vergleich zum Den-
ken Nietzsches nahe. Denn fiir ihn besteht, wie wir ge-
sehen haben, das Glick darin, sich selbst gegeniiber
Widerstanden michtig zu zeigen.” In den oben ange-
stellten Uberlegungen zu Gliick und Macht bei Nietz-
sche lief} sich die Problematik des Moralischen aus-
klammern und eine Subjektivititstheorie, die Ver-
nunft als Entfaltung von Wirksamkeit, als ,, Wille zur
Macht“ betont, herausarbeiten. Wie weit er sich er-
strecken diirfe und ob thm nicht auch Grenzen zu zie-
hen seien, diese Frage aber dringte sich uns schon
dort auf.’* Und natiirlich bleibt sie auch Nietzsche
nicht verborgen. Vor allem in der Genealogie der Mo-
ral stellt er sich ihr.

Doch geht es ihm nicht darum, Moralitit als Selbstbe-
schrinkung des eigenen Machteinsatzes zu begriin-
den, sondern — umgekehrt — die Berechtigung jeg-
licher Forderung nach Selbstzuriicknahme zu bezwei-

33 Vgl. ebd. z. B. 468 c.

34 Vgl. Gorgias, 491 e 5 — 492 ¢ 8; vgl. auch ebd. 483 d 1 —484 ¢ 3.
35 Vgl. oben, § 16.

36 Vgl. ebd.

267

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

feln. Was Nietzsche dabei angreift, ist die selbstver-
stindliche, intuitive Uberzeugung der meisten Men-
schen, es gebe moralische Regeln, nach denen zu han-
deln wire, auch wenn die Betreffenden sich selbst —
selten oder oft — Verstofle gegen sie erlauben. Ganz in
diesem Sinn beginnt zum Beispiel Robert Spaemann
sein Buch Gliick und Wohblwollen: ,Dieser Versuch
tber Ethik enthilt hoffentlich nichts grundsatzlich
Neues. Wo es um Fragen des richtigen Lebens geht,
konnte nur Falsches wirklich neu sein.“” Und Kant
spricht von der ,moralischen Erkenntnifl der gemei-
nen Menschenvernunft®, die ,jederzeit“ das von thm
im kategorischen Imperativ formulierte sittliche Prin-
zip ,,vor Augen (habe)“ und ,,zum Richtmafle“ morali-
scher Urteile brauche, auch wenn sie sich dartiber —
theoretisch — keine Rechenschaft ablege: ,Es wire
hier leicht zu zeigen®, meint Kant, ,,wie sie mit diesem
Compasse in der Hand in allen vorkommenden Fil-
len sehr gut Bescheid wisse, zu unterscheiden, was
gut, was bose, pflichtmiflig, oder pflichtwidrig sei,
wenn man, ohne sie im mindesten etwas Neues zu leh-
ren, sie nur, wie Sokrates that, auf ihr eigenes Princip
aufmerksam macht, und daff es also keiner Wissen-
schaft und Philosophie bediirfe, um zu wissen, was
man zu thun habe, um ehrlich und gut, ja sogar um
weise und tugendhaft zu sein.“*®

Die Grundlage solch intuitiver Moralitdt, die dann
der Aufklirung durch Philosophie nur zu ihrer Be-

37 Robert Spaemann, Gliick und Wohlwollen. Versuch iiber Ethik,
Stuttgart 1989, S. 9.

38 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus-
gabe, Bd. IV, S. 403, Z. 34 - S. 404, Z. 7.

268

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

festigung und Bestarkung bediirfte,* aber sieht Nietz-
sche erschiittert, und sich selbst begreift er als denjeni-
gen, der ,die eigentlichen Probleme der Moral“ iiber-
haupt erst ,zu Gesichte“ bekommt: ,Die Philoso-
phen allesammt [....] wollten die Begrindung der Mo-
ral — und jeder Philosoph hat bisher geglaubt, die Mo-
ral begriindet zu haben; die Moral selbst aber galt als
,gegeben‘.“4% Nietzsche dagegen will zeigen, dafl es
gar keine Moral gibt. Denn, was wir Moral zu nennen
pflegen, lifit sich nach Nietzsche — recht betrachtet —
auf auflermoralische Motive zuriickfithren und so als
Schein decouvrieren. Historisch aufgetretene Moral-
konzepte werden von ihm deshalb nicht hinsichtlich
ihrer Leistungsfahigkeit fir die Begriindung von Mo-
ralitit geprift, sondern jeweils als ,Hieroglyphen-
schrift“4! gewertet, deren nichtmoralische Bedeutung
es zu ermitteln gilt. Was jedoch ist dieses Nicht- oder
Auflermoralische, das sich gleichwohl im morali-
schen Gewand prisentiert? Und warum hat es — we-
nigstens zeitweise — notig, sich zu verkleiden?
Schauen wir in die Texte Nietzsches, um diese Fragen
zu beantworten, so sehen wir, dafl seine Argumenta-
tion strukturell derjenigen des Kallikles im Platoni-
schen Gorgias gleicht. Ein direkter Einfluf} dieses Dia-
logs auf die Entstehung der Genealogie der Moral, auf
die wir uns im wesentlichen beziehen werden, ist
nicht nachweisbar; doch natiirlich war der Altphilolo-
ge Nietzsche mit ihm vertraut.®?

39 Vgl. ebd. S. 404 {.

40 Jenseits von Gut und Bose, § 186; KSA 5, S. 105 f.

41 Zur Genealogie der Moral, Vorrede, § 7; KSA 5, S. 254.

42 Vgl. die Erwihnungen und Anspielungen in: Die Geburt der Tra-
godie, § 14; KSA 1, S. 92. Homer’s Wettkampf; ebd. S. 790. Nachlaf}

269

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Angelpunkt der Rede, die Kallikles gegen Sokrates
vorbringt, ist die fiir das Denken der Sophisten grund-
legende Antithese zwischen Natur und Satzung,
@uo1¢ und vopoc.*® Worauf es Kallikles ankommt, ist
folgendes: Jenes Wohlverhalten dem anderen gegen-
tber, das auf dessen Anerkennung als gleichwertiges
Mitglied der Polis beruht und das die Griechen 10
KaAov kai tO dikaiov nennen, will er als etwas erwei-
sen, das zum Menschsein gar nicht urspriinglich ge-
hort, sondern das — gleichsam von auflen an es heran-
getragen — der hochsten Idee des Menschen gerade wi-
derspricht.

Alle Menschen streben nach grofitmoglicher Gliick-
seligkeit, diese These vertreten beide, Sokrates und
Kallikles.* Kallikles behauptet nun, es gebe zwei ver-
schiedene Weisen, sein Leben zu fithren: man konne
sich auf der einen Seite nach dem richten, was von Na-
tur her (@Uoe1) gut und schon sei, auf der anderen Sei-
te nach dem, was vom Gesetz her (vopw) als gut und
schon gelte. Jede Lebensweise habe ihre eigene Sicht
der Dinge, und in der Beurteilung dessen, was im
Blick auf das Streben nach Eudaimonia gut set, unter-
schieden sie sich fundamental.

Was aber versteht Kallikles unter @uoic, unter Natur?
Es gehort zu ihr nach Kallikles grundsitzlich alles Ge-
schehen, das sich vom Nomos unbeeinflufit abspielt:
also nicht allein solches, das der Leitung durch den
Nomos gar nicht fahig ist wie das Leben der Tiere, son-

32[5], Anfang 1874 — Frithjahr 1874; KSA 7, S. 755. Nachlaf§ 4[301],
Sommer 1880; KSA 9, S. 174.

43 Vgl. Platon, Gorgias, 482 e ff. Anhand eines Fragments von Anti-
phon haben wir sie bereits kennengelernt. Vgl. oben, § 5.

# Vgl. Gorgias, 470 e ff., 491 e ff., 507 c.

270

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern zum Beispiel auch die Tyrannis als den Nomos
miflachtende Willkiirherrschaft.* Nach der Natur zu
leben heifdt fir Kallikles schlicht und einfach, so viel
als moglich von dem in die eigene Verfiigungsgewalt
zu bringen, dessen Besitz bzw. Beherrschung dem
eigenen Wohlbefinden zutraglich erscheint.

Weil der Mensch niemals fiir sich lebt, sondern stets in
Gemeinschaft mit anderen, ist der Konflikt vorpro-
grammiert; denn wie liefle sich ausschlieflen, daf}
genau das, was dem einen begehrenswert, auch
fur den anderen Ziel seiner Wiinsche ist — und sei
es nur darum, weil der zweite weif}, dafl es der erste
will? Fur Kallikles 16st sich dies Problem so: Die
Natur selbst gebe deutlich zu erkennen (@uUoig
autn amnogaivet), dafl es gerecht sei, wenn der Edlere
mehr habe als der Geringere und der Stirkere mehr als
der Schwichere (611 dikai6v &€otiv 1OV apeivew
ToU Xxeipovog mAéov €xelv Kai tOV OUvVATOIEPOV
to0  aduvatwtépou). Das Gesetz der Natur
(vopoc tne @Uoewg) enthalte eine eigene Form der
Gerechtigkeit: die Anerkennung ,natiirlicher Rang-
unterschiede, die die Besten und Kriftigsten von den
Schwachen und Untiichtigen abscheide. Darin beste-
he die urspriingliche, naturgegebene Ordnung unter
den Menschen, denen der Nomos als das willkiirlich
Gesetzte gegentiberstehe.*® Menschliche Satzung aber
dringe auf Ausgleich zwischen den Anspriichen eines
jeden Mitglieds der Polis.*

45 Vgl. Gorgias, 483 d.

4 Ebd. 483 d 1-3.

47 Vgl. ebd. 483 e 5.

48 Vgl ebd. 483 e und 484 a.
49 Vgl. ebd. 484 a.

271

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anschaulichen Material seinen adiquaten Ausdruck
gefunden und in seiner Plastizitat sich gezeigt habe.
Die Welt in dieser Weise, die ,,dem Sinnlichen so ver-
wandt und freundlich ist, auszulegen, aber ist Hegel
zufolge dem modernen, nachantiken Menschen ver-
wehrt.”® Die in der Geburt der Tragodie proklamierte
und am Vorbild der frithen Griechen orientierte ,aes-
thetische Metaphysik“7 Nietzsches nun stellt mensch-
liche Wirklichkeits- und Selbstdeutung, wie gezeigt,
genau in jenen Formen dar, die fir Hegel lingst durch
den Begriff iberwunden sind: in ,,adiquaten Beispie-
len“, in ,konkreten, nach Zeit und Ort bestimmten
Bildern, wobei denn Namen und allerhand sonstige
auflerliche Umstinde nicht fehlen diirfen®.®

Einleuchtend ist, daff eine auf die Mittel des Begriffs
verzichtende ,aesthetische Metaphysik“, wie sie
Nietzsche vorschwebt,® iiberhaupt keinen Bedarf
mehr fiir den Anspruch auf Begriindbarkeit mensch-
lichen Tuns sieht. So mufl Sokrates, der sich unablis-
sig um sie bemiiht, Nietzsche als ,,despotische(r) Logi-
ker“® erscheinen, der sucht, wo es gar nichts zu fin-
den geben kann. Der frithe Nietzsche wiirde deshalb
fur sich reklamieren, Hegel, fir den die Erkenntnis

diagnostizieren, vor der die Kunst schliefllich kapitulieren mufi.
Sondern Hegel meint mit seinem Satz vom Ende der Kunst das
Ende der antiken Kunstreligion, die durch die christliche Religion
und ihr entsprechende Weltbilder und Aussageformen abgelost
wird (Belege, s. S. 85, Anm. 72).

78 Hegel, Vorlesungen iiber Asthetik I, a.a. O. S. 23 f.

79 Die Geburt der Tragddie, § 5; KSA 1, S. 43.

80 Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik I, a.a. O. S. 63.

81 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Von der isthetischen Metaphysik
zur Physiologie der Kunst, in: Nietzsche-Studien 13 (1984) S. 375 f.
82 Die Geburt der Tragodie, § 14; KSA 1, S. 96.

87

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie die Lowen durch Besprechung in Bann schliigen
und bezauberten (®domep Aéovracg, katenddoviéc
Te Kai yonteuovrec), wenn sie ihnen vorsagten, es
miisse Gleichheit herrschen und eben dies sei das
Gute und Schone (Aéyoviec @c¢ 10 icov xpn
€xelv Kai toltd €otiv 1O KaAov kai to dikaiov).*
Doch trotz solcher Erziehung setzt sich nach Kalli-
kles das von Natur Gute immer wieder durch: ,Wenn
aber, denke ich, einer mit einer recht tiichtigen Natur
zum Manne wird, so schiittelt er das alles ab, reifdt sich
los, durchbricht und zertritt alle unsere Schriften und
Gaukeleien und Besprechungen und widernatiirli-
chen Gesetze und steht auf, offenbar als unser Herr,
er, der Knecht, und eben darin leuchtet recht deutlich
hervor das Recht der Natur.“%

Nietzsche argumentiert bei seinem Versuch, die Gel-
tung aller Moral auf auflermoralische Motive zuriick-
zufiihren, dhnlich wie Kallikles in Platons Gorgias. Ist
fur Kallikles die Antithese zwischen @Uoi¢ und
vopog, Natur und Satzung leitend, so stellt Nietzsche
Leben und Moral bzw. Gesetz einander gegeniiber.
Bisweilen steht fiir Leben auch Natur, wie zum Bei-
spiel der Titel eines Abschnitts der Gotzen-Damme-
rung deutlich macht: ,Moral als Widernatur®.>® Wol-
len Kant und Sokrates® zeigen, dafl Moralitit zum
Menschsein urspriinglich gehort, so ist es genau dies,
was Nietzsche wie Kallikles leugnen. Thnen erscheint

56 Ebd. 483 e 6 —484a3.

57 Ebd. 484 a 3 — b 1; Ubersetzung nach Schleiermacher.

58 Vgl. KSA 6, S. 82.

59 Die Begriindung fiir die Geltung einer Moral des Mafles und der
Gerechtigkeit, die Sokrates vorbringt, werden wir noch genauer be-
trachten. Vgl. unten, § 25.

273

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moral als etwas dem Menschen Auf8erliches, das folg-
lich auch keine Tragfihigkeit besitzen kann. Unbe-
griundeterweise hitten aber nahezu alle Philosophen
der Moral immer schon ein festes Fundament unter-
stellt, meint Nietzsche, und deshalb simtlich auf Sand
gebaut.®° Fiir sich selbst reklamiert er, den schwanken-
den Boden, auf dem sie seit jeher stand, blofigelegt zu
haben; seinen Vorginger Kallikles, der sich indes ge-
gen die Argumente des Sokrates letztlich nicht durch-
setzen kann, erwahnt er nicht.

Grund menschlichen Lebens ist nach Nietzsche der
L Wille zur Macht“. Denn wesentlich ist unserem Da-
sein in den Augen Nietzsches, daf} es nicht in einem
schlichten Ablaufen besteht, sondern darin, Wider-
stinde zu iberwinden, sich an Widerstinden gewisser-
maflen abzuarbeiten. Den ,, Willen zur Macht“ aber be-
greift er, wie sich gezeigt hat,*! nicht als etwas Wider-
verniinftiges, sondern er sieht ihn mit Vernunft einher-
gehen. Vernunft niamlich ist es, die aller Entfaltung
von Macht eine Richtung gibt. In diesem Sinn sind
wir frei, und Macht ist niemals etwas Unschuldiges,
weil sie eben nicht das Hervortreten blof} naturgesteu-
erter Kraft ist. Wie aber sollen wir mit der Macht, das
heiflt mit der in unserer Verfiigung stehenden Mog-
lichkeit zur Wirksamkeit, verfahren?

Virulent wird dieses Problem, wo unser Umgang mit
anderen Subjekten in Frage steht. ,Macht ist ein Ver-
mogen, welches groffen Hindernissen uiberlegen ist®,

definiert Kant.®2 Uben wir Macht gegen blofle Objek-

60 Vgl. z. B. Jenseits von Gut und Bése, § 186; KSA 5, S. 105-107.
61 Vgl. § 15 ff.
62 Kritik der Urteilskraft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 260.

274

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

te aus, denen wir keinen eigenen Willen unterstellen,
beunruhigt uns ihr Einsatz gewohnlich nicht: wenn
wir etwa einen Baum fillen, damit wir Holz zum Bau
eines Schrankes gewinnen. Doch gerade anhand die-
ses Beispiels 1af3t sich andererseits demonstrieren, daf}
wir im allgemeinen einen differenten Standpunkt ein-
nehmen, handelt es sich bei unserem Gegeniiber um
einen anderen Menschen und dessen Belange, um an-
dere Subjektivitit also. Denn ob ein ungehemmtes Ab-
holzen von Waldbestand vermieden werden sollte,
wird heute mit Riicksicht auf die Lebensbedingungen
von Menschen, die beeintrichtigt oder sogar bedroht
erscheinen, zum Gegenstand des Nachdenkens.

Nietzsche nun meint, das Leben schlechthin, und da-
mit auch den Spezialfall des menschlichen Lebens, pri-
mir als Kampf aller einzelnen Individuen um Selbstbe-
hauptung und Machterweiterung interpretieren zu
miissen. Das Leben sei ,essentiell, nimlich in seinen
Grundfunktionen verletzend, vergewaltigend, aus-
beutend, vernichtend“ und konne , ohne diesen Cha-
rakter” gar nicht gedacht werden.® Deutlich erscheint
Nietzsche das Verhaltnis zum anderen primir auf des-
sen Instrumentalisierung, wenn nicht gar Zerstorung
zugunsten des eigenen Machtgewinns ausgerichtet.
Nietzsche bringt diese Einschatzung durchaus nicht
kalten Herzens vor, aber er glaubt, ihr nicht auswei-
chen zu konnen. Und insbesondere der Blick auf alles,
was die Menschen Moral zu nennen pflegen, bestarkt
ithn nur in seiner Diagnose. Denn sie sei selbst eine
Form unbedingten Strebens nach mehr Stirke und

63 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 11; KSA 5, S.
312.

275

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach Macht tiber den anderen, nur eine auflerordent-
lich perfide, weil sie sich als Intention des Gegenteils
ausgebe.

Nietzsche erneuert bei seinem Versuch, die Moral als
verkappten Willen zur Macht zu entlarven, die Argu-
mente des Kallikles. Auch er denkt in den Kategorien
von Herr (8eondtnc) und Knecht (30GA0¢),** in Kate-
gorien des Ranges also, der eine Gleichwertigkeit der
Menschen gleichsam von Natur aus ausschlieffe. Er
spricht von den ,Vornehmen, Michtigen, Hoherge-
stellten und Hochgesinnten“®®, denen er die ,,Niedri-
gen, Niedrig-Gesinnten, Gemeinen, Pobelhaften ge-
gentiberstellt.* Sie sind voneinander getrennt durch
den Grad an Michtigkeit, womit nicht unbedingt nur
physische Stirke gemeint ist — obgleich Macht durch-
aus auch auf ihr beruhen kann —, sondern nicht min-
der das Maf} an Durchsetzungskraft der eigenen, und
notwendig perspektivischen Auslegung der Welt.” So
will es nach Nietzsche das Gesetz des Lebens. In
einem bedeutenden Fragment aus dem Nachlaf},
dem wir uns spater noch eingehend widmen werden,
formuliert es Nietzsche so: ,Es giebt nichts am Le-
ben, was Werth hat, aufler dem Grade der Macht — ge-
setzt eben, dafl Leben selbst der Wille zur Macht ist.“
Man vergleiche dagegen den Beginn von Kants Grund-
legung zur Metaphysik der Sitten: ,Es ist tberall
nichts in der Welt, ja tiberhaupt auch aufler derselben

64 Vgl. Platon, Gorgias, 484 a 7.

65 Zur aristotelischen Tugend der peyaloyuxia und ihrer Bedeu-
tung fiir Nietzsche vgl. unten, § 30.

66 Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 2; KSA 5, S. 259.
67 Vgl. z. B. ebd. Zweite Abhandlung, § 12,S. 313 {.

68 Nachlaff 5[71], Sommer 1886 — Herbst 1887; KSA 12, S. 211.

276

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu denken moglich, was ohne Einschrinkung fir gut
konnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.“®
Kant argumentiert dafiir, dafl nur der Mensch als
Zweck an sich selbst einen unbedingten, also absolu-
ten Wert hat; und ein schlechthin guter Wille ist ein sol-
cher, der diese Freiheit, unter keines anderen Gewalt
zu stehen, als den Grund menschlichen Daseins in
jedem Fall achtet. Das heifit, derjenige ist gut, der bei
allem, was er tut —und im Interesse der eigenen Gliick-
seligkeit tut —, die Freiheit eines jeden Menschen, tiber
sich selbst zu bestimmen und um seiner selbst willen
zu existieren, unangetastet laflt. Nietzsche dagegen
gilt als einziger, als absoluter Wert der Wille, der sich
um seiner selbst willen moglichst vieles andere seiner
selbst unterwirft, das heifdt der michtige und machtig-
ste. Ein solcher Wille ist der Wille des Glucklichen,
des Frohen und Hochgesinnten.

Wenn aber menschliches Leben nach Macht strebt —
und dies scheinbar bedingungslos —, wie konnte sich
dann nach Nietzsche tiberhaupt jemals irgendeine Mo-
ral etablieren, die doch stets auf eine Selbstriicknahme
zugunsten des Entfaltungsrechts auch der anderen
dringt? Nietzsches Antwort gleicht der Genealogie,
die Kallikles entwirft: die Schwachen haben sich zu-
sammengeschlossen und es ist thnen gelungen, das
alte aristokratische Ideal des ,,Vorrecht(s) der Wenig-
sten” abzul6sen durch die Losung vom ,,Vorrecht der
Meisten“.”® Unter dem Einfluf} von Christentum, Re-
formation und Franzdsischer Revolution habe sich

69 Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 393.
70 Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 16; KSA 5, S.
287 £.

277

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der ,Will(e) zur Niederung, zur Erniedrigung, zur
Ausgleichung, zum Abwirts und Abendwirts des
Menschen® durchgesetzt.”! Auch dieser Wille ist ein
Wille zur Macht, jedoch ein degenerierter: denn er ver-
kleidet sich und tritt unter falschem Namen auf.

Nietzsche schreibt iiber die Schwachen in der Genea-
logie der Moral, und man wird bei aller — naheliegen-
den — Kritik an seinen Positionen nicht umhin kon-
nen, seinem schriftstellerischen Format Respekt zu
zollen: , Diese Missrathenen: welche edle Beredsam-
keit entstromt ithren Lippen! Wie viel zuckrige, schlei-
mige, demiithige Ergebung schwimmt in ihren Au-
gen! Was wollen sie eigentlich? Die Gerechtigkeit, die
Liebe, die Weisheit, die Uberlegenheit wenigstens dar-
stellen — das ist der Ehrgeiz dieser ,Untersten’, dieser
Kranken! Und wie geschickt macht ein solcher Ehr-
geiz! Man bewundere namentlich die Falschmiinzer-
Geschicklichkeit, mit der hier das Geprige der Tu-
gend, selbst der Klingklang, der Goldklang der Tu-
gend nachgemacht wird. Sie haben die Tugend jetzt
ganz und gar fir sich in Pacht genommen, diese
Schwachen und Heillos-Krankhaften, daran ist kein
Zweifel: ;wir allein sind die Guten, die Gerechten, so
sprechen sie, wir allein sind die homines bonae volun-
tatis.‘ Sie wandeln unter uns herum als leibhafte Vor-
wiirfe, als Warnungen an uns, — wie als ob Gesund-
heit, Wohlgerathenheit, Stirke, Stolz, Machtgefiihl an
sich schon lasterhafte Dinge seien, fiir die man einst
biflen miisse: oh wie sie im Grunde dazu selbst bereit
sind, biissen zu machen, wie sie darnach diirsten, Hen-
ker zu sein! Unter ihnen giebt es in Fiille die zu Rich-

71 Ebd.

278

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tern verkleideten Rachsiichtigen, welche bestindig
das Wort ,Gerechtigkeit® wie einen giftigen Speichel
im Munde tragen, immer gespitzten Mundes, immer
bereit, Alles anzuspeien, was nicht unzufrieden blickt
und guten Muths seine Strasse zieht.“7?

Nietzsches These ist, daff Wille zur Macht ist, was sich
moralisch geriert. Aus diesem Befund meint er schlie-
en zu konnen, daf} es Moralitat iberhaupt nicht gibt.
»Es giebt gar keine moralischen Phinomene, sondern
nur eine moralische Ausdeutung von Phinomenen®,
dieses Résumé formuliert er in Jenseits von Gut und
Bose.” Zeigt doch die ,Genealogie“ aller Moral nach
Nietzsche folgendes: Den schwachen Menschen ist es
gegliicke, ihr eigenes Streben nach Macht zu verschlei-
ern und sie dazu noch zu verteufeln. Denn allein auf
diese Weise lassen sich die Starken und Kriftigen 1ah-
men: Wirde nimlich der Kampf um Macht, als wel-
chen Nietzsche das Leben begreift, offen ausgetragen
wie zum Beispiel im ay@v der frithen Griechen, so
waire klar, daf} die von Natur aus Starken, die ,, Wohlge-
rathenen® ihn als Sieger bestehen miifiten. Durch die
von Natur aus Kraftlosen aber werden sie paralysiert:
die Macht und den Mut, tiber die sie doch verfiigen,
scheuen sie sich aus Scham auch geltend zu machen.
Die Schwachen nimlich, die aus ihrer Konstitution
heraus ,,Heerden“ bilden’ und immer als die Vielen
(oi moAAoi), wie Kallikles sagen wiirde,”> auftreten,
versehen die Starken mit einem ,schlechten Gewis-

72 Ebd. Dritte Abhandlung, § 14; KSA 5, S. 369.

73 Jenseits von Gut und Bose, § 108; KSA 5, S. 92.

74 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 18; KSA 5,
S.383 1.

75> Vgl. Platon, Gorgias, 483 b 6.

279

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen”. Es gelingt thnen, auch den von Natur aus Michti-
gen und Kraftvollen ihre als allgemein verbindliche
Menschheitsmoral getarnte Strategie der eigenen
Selbstbehauptung aufzuzwingen, indem sie die Tugen-
den der Stirke, der Vornehmheit und des Stolzes mit
dem Odium des Bosen und Verwerflichen belegen.”
Moral, wie man sie zu verstehen gewohnt ist, Moral
als universal giiltige Verpflichtung zu irgendeiner
Form des Ausgleichs zwischen den Interessen ver-
schiedener Menschen gibt es also in den Augen Nietz-
sches gar nicht. Grund menschlichen Daseins ist al-
lein der Wille zur Macht, der sich zur Erreichung sei-
ner Ziele der unterschiedlichsten Verfahrensweisen
bedient, weshalb er als Movens aller menschlichen Ak-
tivitat auch leicht zu verkennen ist. Nietzsche sieht
sich selbst als den groflen Desillusionisten, der das
Tauschungs-und Blendwerk von Jahrhunderten mo-
ralgliubigen Menschentums freilegt.

§ 25. Sokrates siber Freibeit und Mafl

Interessant muf} uns jetzt werden, wie es Sokrates im
Platonischen Gorgias gelingt, Kallikles zu widerle-
gen; denn es hat sich gezeigt, daff Nietzsche in wesent-
lichen Punkten dhnlich argumentiert wie der Sophist.
Zugleich werden wir sehen, welche Moglichkeiten
der Entschirfung der von Kallikles hartnickig und ge-
schickt vorgebrachten Thesen zugunsten des riick-
sichtslosen Einsatzes der eigenen Macht dem antiken

76 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, bes. § 2-11,
§ 16; KSA 5, S. 258-277, 285-288.

280

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken noch zur Verfigung standen, die fiir Nietz-
sche offenbar nicht mehr diskutabel sind.

Kallikles behauptet, wer richtig leben wolle, miisse sei-
ne Begierden so groff wie moglich werden lassen und
sie nicht im Zaum halten (6uu 0el tOVv 06pdGC
Bimoopevov tac pév €mdupiac tac €autoU £av
¢ peyiotag €ivar kai pn koAdZerv).”” Er misse Ein-
sicht (@p6vnoiv) und Tapferkeit (avdpeiav) aufbie-
ten, um thnen zu dienen, und worauf immer die Be-
gierde auch geht, so miisse er sie befriedigen (xai
amompnAdvar @v dv aei n émdupia yiyvnrai).”® Er
diirfe sich also nicht von Tugenden wie Besonnenheit
(ow@poouvn) und Gerechtigkeit (d1kaioouUvn) in sei-
nem Tun leiten lassen, denn dadurch wiirde er sich
Zwang anlegen (3ouAoUodai, koAdleodai).”” Die Un-
gebundenheit (dkoAaoia) aber, wenn sie mit Macht ge-
paart ist und wenn die zu uneingeschrinktem Genuf}
nétigen Ressourcen vorhanden sind, verbiirgt fur Kal-
likles Glickseligkeit und Tugend, das heifit das, worin
menschliches Leben Erfiillung findet.® Es liegt auf der
Hand: Der vom Sophisten gepriesene Weg zum Gliick
ist keiner, der im Prinzip von allen Menschen zu bege-
hen wire; Kallikles setzt unmifiverstindlich auf das
Vorrecht besonderer, ausgezeichneter Individuen, de-
nen das Wohlergehen der iibrigen gegebenenfalls be-
denkenlos zum Opfer gebracht werden miisse.
Sokrates wendet gegen die Argumente des Kallikles
den Gedanken der Selbstbeherrschung (€autod

77 Platon, Gorgias, 491 e 8-10.

78 Ebd.492a1f.

79 Vgl. ebd. 492 a-b; vgl. auch 492 d.
80 Vgl. ebd. 492 c.

281

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dpxe1v);¥ allein mit ihrer Hilfe konne jeder Mensch,
auch der von Natur oder durch Gunst des Schicksals
Michtige, hoffen, zur Eudaimonie zu gelangen. Wich-
tig ist zu sehen, daf} sogar die von Sokrates vertretene
Maxime, Unrecht erleiden (adikeiodai) sei besser als
Unrecht tun (ad1keiv), im Rekurs auf die Glickselig-
keit dessen, der sich vor diese Alternative gestellt
sieht, begriindet wird.*? Wo scheinbar nur das Wohl
der anderen auf dem Spiel steht, will Sokrates erwei-
sen, daf es in Wahrheit (auch) um das eigene Lebens-
gliick geht. Es zeigt sich die fiir die griechische Ethik
insgesamt bezeichnende urspriingliche Zusammenge-
horigkeit von Gliick und Tugend. Das fiir die moder-
ne Ethik schwierige Problem der Motivierung morali-
schen Handelns entfillt somit.

Inwiefern filhren nun aber Selbstbeherrschung und
Besonnenheit (ocw@poouvn) nach Sokrates zum
Glick? In Analogie zur Gesundheit des Leibes
(Uyiela ooparoc) spricht er von einer Gesundheit der
Seele (Uyiela yuxng).® Im Zentrum der Argumenta-
tion des Kallikles steht, wie wir gesehen haben, der Ge-
danke der Ungebundenheit, axoAacia. Gelingt es
dem einzelnen, sich von Gesetz und Tugend freizuma-
chen, so tritt nach Kallikles der status naturalis wieder
in sein Recht, und dies scheint ihm zumindest fiir die
starken und michtigen Individuen Glickseligkeit
auch schon zu garantieren. Sokrates macht auf die

81 Ebd. 491 d.

82 Vgl. ebd. 508 b ff., bes. 511 a. Vgl. die folgenden Ausfithrungen
zum Gedanken der Uyieia yuxng, der Gesundheit der Seele.

83 Vgl. ebd. 464 a ff.; 479 b f; 517 d ff.; 526 d. Vgl. auch Politeia,
444 c ff.

282

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unzulinglichkeit des sophistischen Gliickskonzepts
aufmerksam: Kallikles nimlich begreift die mensch-
liche Seele nicht, wie es Sokrates zufolge geboten ist,
als ein Ganzes, zu dem alles einzelne Tun sich figt.®
Sondern er nimmt nur ein Partikulares in den Blick:
je voneinander isolierte Begierden, denen —in der Rei-
henfolge ihres Auftretens — unbedingte Erfillung zu
verschaffen sei.®

Das Problem jedoch, das Sokrates aufwirft und mit
seinen Mitteln 16st, ist uns bereits wohlbekannt: Kant,
so wurde deutlich, macht eine Fiille von ,Neigungen®
am Menschen aus, die sich keineswegs im Zustand pri-
stabilierter Harmonie befinden, sondern einander
grofitenteils widerstreiten; dieser Befund fiithrt ihn
schlieflich zu dem Ergebnis, der Mensch sei gliicks-
unfihig, weil unfihig, allen seinen Neigungen gerecht
zu werden. Nietzsche dagegen gibt das fir Kants
Gliicksbegriff konstitutive Totalititsideal auf und
vertritt einen konsequenten Perspektivismus: der
Mensch hat im Umgang mit sich selbst zu gewichten;
er ist notwendig ein Wesen der Einseitigkeiten. Doch
128t Nietzsche offen, ob es Kriterien gibt, nach denen
Vernunft als Macht dabei verfihrt oder verfahren soll-
te.

Sokrates hat im Gegensatz zu Kant und Nietzsche
eine Vorstellung davon, woran ein gelungenes Leben
zu orientieren ist: an der Idee der Gesundheit der See-
le (Uyiela yuxnc). Mit ihr aber sei die von Kallikles ge-
priesene Ungebundenheit, axoAaocia, als angebliche
Voraussetzung fir Glickseligkeit — denn wer irgend-

84 Vgl. Gorgias, 503 d — 504 a.
85 Vgl. ebd. 491 e - 492 a.

283

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wem diene, konne unmoglich gliicklich sein — nicht
zu vereinbaren. Im Gegenteil liegt fiir Sokrates die Be-
dingung allen Gliicks in der Bindung: und zwar in der
verntnftigen Selbstbindung, die er cwgpoolvn, Be-
sonnenheit, nennt. Dem von Kallikles propagierten
Bioc axoAaotog stellt er den Bioc odOPpwvV gegen-
Uber.? Sokrates hilt Selbstbeherrschung oder Selbst-
bindung deshalb fir unerlafllich, weil die Stillung
nicht jedes Verlangens, die Befriedigung nicht aller
unserer Begierden (¢émdupiai) fir uns auch gut sei
und so zu unserem Gliick beitrage. Er zeigt dies zu-
nichst am Beispiel der korperlichen Gesundheit bzw.
Krankheit: einem kranken und elenden Leib viele und
noch so angenehme Speisen zu reichen, muf nicht un-
bedingt auch gut fiir ihn sein, sondern kann ithm sogar
schaden.¥” Das Angenehme (10 1ndU) ist also nicht
gleichzusetzen mit dem Guten (10 ayadov) als dem,
worum es einem jeden im ganzen geht. Was fiir den
Leib gilt, trifft aber nach Sokrates gleichermaflen fiir
die Seele zu: auch im Umgang mit ihr misse die Sorge
um ihr Wohl im ganzen leitend sein. Einfach den Be-
gierden, wie sie kommen und gehen, ihren Lauf zu las-
sen, dies gentige nicht. Sokrates begreift die Seele als
Ergon,® als etwas vom Menschen zu Gestaltendes
und nicht wie Kallikles als Aggregation beziehungs-
los zueinander stehender Sensationen. Sokrates ver-
gleicht das von Kallikles als gliickselig gepriesene Le-
ben mit dem des xapadpioc, des Regenpfeifers.®

86 Vgl. ebd. 493 d.

87 Vgl. ebd. 504 e 7 ff.
88 Vgl. ebd. 503 e ff.
89 Vgl. ebd. 494 b 7.

284

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebenso gefriflig wie rasch verdauend, war dieser Vo-
gel in der Antike sprichwortlich.

Das Leben des Menschen jedoch zeichnet sich nach
Sokrates dadurch aus, daff dieser sich zu sich selbst
verhilt und nicht nur als Durchlauf wechselnder Be-
gierden existiert: in der Art eines lecken Fasses (®¢
tetpnpévoc midog),” in das die Neigungen und Be-
gierden hineinstromen und wieder hinausstromen.
Der Mensch ist derjenige, dessen Sein durch Selbst-
sorge (émpeAeiodal €auton)®? bestimmt ist. So ist er
sich selbst Aufgabe, er ist sich selbst ein Werk,
Epyov.” Deshalb lebt er Sokrates zufolge, wenn er gut
lebt, auch nicht aufs Geratewohl (oUx eikn),* son-
dern alles, was er tut, pafit er in ein Gesamtkonzept
des gelungenen Lebens ein. Wie dem Kiinstler sein
Werk steht es thm als Idee, als Gestalt, als €ido¢ vor
Augen.” Und aus diesem Grund halt Sokrates die von
Kallikles gelobte Ungebundenheit und Zigellosig-
keit, axoAaoiaq, fir etwas dem Lebensgliick geradezu
Abtragliches. Denn jeder, der etwas herstellt, jeder
dnpioupyoc, bringt alles, was er im einzelnen aus-
fihrt in eine bestimmte Ordnung (eic t@&v TIva
1idnao1v); er mifit eines dem anderen an und zwingt je-
des, dem anderen sich zu fiigen (nmpocavaykaler 10
€repov 1@ €T€pw mpé€mov Te €ival Kai apuotrterv),
bis er das ganze Werk wohlgeordnet und wohlpro-

9 Vgl. Aristophanes, Vogel ("Opvidec), 266 und 1140 f.; Aristote-
les, Historia animalium, 6152 1 und 593 b 17.

91 Vgl. Gorgias, 493 b.

92 Vgl. Apologie, 36 c und 29 d-e. Vgl auch Alkibiades I, 127 e ff.

3 Gorgias, 503 d ff.

94 Ebd. 503 e 1.

95 Ebd. 503 e.

0

285

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

portioniert vor sich hingestellt hat.*® Genauso aber
haben wir nach Sokrates mit unserem Leben zu ver-
fahren.

Wer es aber in allem auf das Mehrhabenwollen
(mAeovetia) anlegt wie Kallikles,” verstofit Sokrates
zufolge gegen das Grundgesetz des guten Lebens: ge-
gen Harmonie und Mafl. In der lingeren Rede, die
Sokrates gegen seine Gewohnheit hilt, weil der von
thm widerlegte Kallikles®® sich entmutigt dem Dialog
entzieht, skizziert er, was gemeint ist: Weder mit
einem anderen Menschen konne der befreundet sein
(npoo@iAnc Gv €in), dessen Lebensziel allein in der
ziigellosen Befriedigung seiner jeweiligen Begierden
bestehe, noch mit Gott.”” Sokrates hitte an dieser Stel-
le hinzusetzen konnen, was der Sache nach dazu ge-
hort und von thm in anderem Zusammenhang explizit
vertreten wird: auch nicht mit sich selbst.!® Denn ein
solcher, jeglicher Bindung entledigte Mensch sei kei-
ner Gemeinschaft fihig (xoivwveiv yap aduvaroc):
wem aber keine Gemeinschaft gelinge, dem gelinge
auch keine Freundschaft (6tw 8¢ pn €vi xoivevia,
@1Aia ouk @v €in)."! Die Weisen aber®, so Sokrates,
»behaupten, o Kallikles, daf} auch Himmel und Erde,
Gotter und Menschen nur durch Gemeinschaft beste-
hen bleiben und durch Freundschaft und Schicklich-
keit und Besonnenheit und Gerechtigkeit, und be-
trachten deshalb, o Freund, die Welt als ein Ganzes

% Ebd. 503 e — 504 a.

97 Vgl. ebd. 508 a 7.

9% Vgl. ebd. 505 b und c.

99 Ebd. 507 e 5 {.

100 Vgl. Politeia, 443 d 6; vgl. ebd. 577 e ff. Vgl. Gorgias, 469 ¢ ff.
101 Gorgias, 507 e 5-7.

286

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Geordnetes, nicht als Verwirrung und Zugellosig-
keit.“102

Nur eingebunden in ein wohlgeordnetes Ganzes, nur
eingefligt in einen Kosmos hat alles einzelne Bestand,
so ist Sokrates uberzeugt.'® Dies gilt im groflen und
im kleinen, fiir den einzelnen im Verhailtnis zur Polis
und fiir die einzelnen Bestrebungen in der Seele des
Individuums. Es bedarf jeweils des gerechten Aus-
gleichs zwischen allem einzelnen, um die rechte Ord-
nung des Ganzen herzustellen. Darin liegt die Ge-
sundheit der Seele wie das Heil der Polis. Kunstver-
stand (téxvn) aber ist notig, genauer: yewpetpia, Mefi-
kunst, um das Gute als das, in dem das Leben sich er-
fullt, in jedem Fall zu treffen.’® Das Gegenteil jedoch
von yewpetpia ist das von Kallikles propagierte Prin-
zip der mAeovetia, des Mehrhabenwollens.!® Thm zu
folgen, bringt das Leben nach Sokrates nicht zum Ge-
lingen, sondern aus den Fugen.

§ 26. Freiheit nach dem Verlust von MafS und Bindung

Die Argumente, die Sokrates vorbringt und gegen die
Kallikles sich im Platonischen Dialog nicht behaup-
ten kann, haben fiir Nietzsche jede Plausibilitdt einge-

102 Vgl. ebd. 507 e 7 — 508 a 4; Ubersetzung nach Schleiermacher.
103 Mit dieser Uberzeugung ist Sokrates mitnichten ein Agent der
Auflésung, der den athenischen Staat ins Wanken bringen mochte
(vgl. z. B. auch Kriton, 50 a ff.); dies eine Tendenz der Sokratesinter-
pretation, von der Hegel nicht frei ist und auch nicht der junge
Nietzsche. Sokrates will die Polis vielmehr auf ein sicheres und trag-
fahiges Fundament stellen.

104 Vgl. Gorgias, 508 a mit 500 a.

105 Vgl. ebd. 508 a.

287

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

buflt. Langst gibt es keine Ordnung mehr, welche die
Macht des Menschen noch binden kénnte. Sie ist ziel-
los geworden, und diese fiir die Moderne charakteristi-
sche Situation nennt Nietzsche bekanntlich ,,Nihilis-
mus“.1% Er umschreibt diesen Zustand der Bindungs-
losigkeit auch mit Hilfe der vielzitierten Formel vom
»Tode Gottes“.!” Jene akoAaoia, die Kallikles sich ge-
gen listige Konvention und willkiirliche Satzung er-
kimpfen wollte, ist nun Schicksal und Problem der
Moderne, und sie tut sich alles andere als leicht damit.
Mogen auch moralische Intuitionen und Traditionen
noch weitgehend wirksam sein und unser Handeln be-
stimmen, so fillt es uns doch in zunehmendem Maf}
schwer, sie in begriindete Einsicht zu ubersetzen.
Ernst Tugendhat etwa formulierte jiingst den Aufsatz-
titel: ,Die Hilflosigkeit der Philosophen angesichts
der moralischen Schwierigkeiten von heute®.1%

Das moralische Universum stellt sich nicht mehr als
System moralischer Uberzeugungen dar, sondern als
blofles Aggregat, als Ansammlung nebeneinander
oder gar gegeneinander stehender moralischer Wert-

106 Vgl. z. B. Zur Genealogie der Moral, Vorrede, § 5; Dritte Ab-
handlung, § 14, bes. § 28; KSA 5, S. 252, 368, 411 f sowie das Frag-
ment Nachlafl 5[71): Der europdische Nibilismus. Lenzer Heide,
den 10. Juni 1887; KSA 12, S. 211-217. - Die genannten und weitere
wichtige Texte, vor allem aus dem Nachlaff, werden im folgenden
noch Gegenstand des Nachdenkens sein.

107 Vgl. Nachlaf§ 12[9], Herbst 1881; KSA 9, S. 577 und Nachlaf§
2[129], Herbst 1885 — Herbst 1886; KSA 12, S. 129. Vgl. auch Die
frohliche Wissenschaft, § 125, § 343; KSA 3, S. 480482, 573 {., Also
sprach Zarathustra, Vorrede, § 2, Erster Teil, Von den Mitleidigen,
Vierter Teil, Auler Dienst; KSA 4, S. 14, 115, 322 {.

108 Zuerst abgedruckt in: Frankfurter Hefte (Oktober 1989) S. 927-
935. Jetzt abgedruckt in: Ernst Tugendhat, Philosophische Aufsit-
ze, Frankfurt a. M. 1992, S. 371- 382.

288

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorstellungen. Nietzsche definiert ,das Moderne“
deshalb als ,physiologischen Selbst-Widerspruch®.!®’
Und Alasdair Maclntyre konstatiert zu Beginn seines
Buchs After Virtue: ,There seems to be no rational
way of securing moral agreement in our culture.“!°
Die kosmische Ordnung, wie sie in der Antike wirk-
sam war, und der Schopfer- und Erlosergott als Zen-
trum der christlich gepriagten Welt boten der Freiheit
des Menschen einen Bezug, welcher der Moderne ab-
handen gekommen ist.

Kant hatte versucht, die Freiheit an eine moralische
Gesetzlichkeit anzubinden. Selbstgegeben und genau
deshalb verpflichtend sollte sie ebenso streng, wie die
Naturgesetze allem Natiirlichen sein Verhalten vor-
schreiben, das Verhalten der Menschen regeln — jeden-
falls soweit es nicht um deren individuelle Gliickselig-
keit geht, sondern um die von allen zu sichernde Ent-
faltungsmoglichkeit aller, das heifit um die Selbstzu-
ricknahme eines jeden. Das Chaotische und ,,Gesetz-
lose“ menschlicher Freiheit, das bei Kant immer mit-
gedacht ist, sollte befestigt werden. Ein vom Men-
schen selbst zu schaffender und zu verantwortender
moralischer Kosmos: ein ,,Reich der Zwecke“!!! sollte
dem ,Schrecklichen®, weil Ungeordneten und Unbe-
rechenbaren der menschlichen Freiheit ein Halt sein.
Es wurde deutlich, daf} die von Kant beabsichtigte De-
duktion von Moralitdt nicht gelungen ist: warum aus

109 Vgl. Gotzen-Dammerung, Streifziige eines Unzeitgemissen,
§ 41; KSA 6, S. 143.

110 Alasdair Maclntyre, After Virtue. A Study in Moral Theory,
Notre Dame, Indiana 21984, S. 6.

111 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-
Ausgabe, Bd. IV, S. 433.

289

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jener Struktur, die dem Menschen als einem freien We-
sen nach Kant zukommt, warum aus seiner Existenz
als Zweck an sich selbst die Ubernahme der im katego-
rischen Imperativ formulierten moralischen Verpflich-
tung folgen soll, vermochte er nicht zu zeigen.
Nietzsche sieht die von Kant bereits erahnte und noch
halbwegs gebannte prekire Lage des nachantiken und
nachchristlichen, modernen Menschen, dessen Frei-
heit keinen festen Stand hat, kein Fundament, das sie
tragt, in aller Klarheit. In einem schonen Aphorismus
aus der Froblichen Wissenschaft gibt er ihr Ausdruck.
Dieser Aphorismus ist, und das diirfte kaum ein Zu-
fall sein, demjenigen vorangestellt, der die Uber-
schrift ,Der tolle Mensch® trigt und einen der wesent-
lichen Texte zum Problemkreis des von Nietzsche dia-
gnostizierten Gottestodes darstellt. Er trigt den Titel
,Im Horizont des Unendlichen“ und lautet: ,, Wir ha-
ben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen!
Wir haben die Briicke hinter uns — mehr noch, wir ha-
ben das Land hinter uns abgebrochen! Nun, Schiff-
lein! sieh’ dich vor! Neben dir liegt der Ocean, es ist
wahr, er briillt nicht immer, und mitunter liegt er da,
wie Seide und Gold und Triumerei der Giite. Aber es
kommen Stunden, wo du erkennen wirst, dass er un-
endlich ist und dass es nichts Furchtbareres giebt, als
Unendlichkeit. Oh des armen Vogels, der sich frei ge-
fihlt hat und nun an die Winde dieses Kifigs stosst!
Wehe, wenn das Land-Heimweh dich befillt, als ob
dort mehr Freiheit gewesen wire, — und es giebt kein
,Land‘ mehr!“112

Nietzsche bedient sich der seit den Griechen geldufi-

112 Die frohliche Wissenschaft, § 124; KSA 3, S. 480.

290

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen Metaphorik der Seefahrt, die fir Wagnis und Ge-
fihrdung menschlichen Daseins steht.!” Das Meer als
Region des nicht Geheuren ist die verlockende und zu-
gleich Angst einfloflende Gegenwelt zum festen
Land, auf dem ,,der Mensch sein Leben (fiihrt) und sei-
ne Institutionen (errichtet)“."* Das Verlassen des Lan-
des hat den Charakter einer Grenziiberschreitung.
Das Meer bildet gegeniiber dem Land eine Sphire des
Unberechenbaren, des Unheimlichen und Gesetzlo-
sen; nicht von ungefahr fillt das Erdbeben als furchter-
regendes Schwanken selbst des (scheinbar) festen Bo-
dens mythisch in die Zustindigkeit des Meergottes Po-
seidon. Doch trotz allen Abenteuers, aller Schiffbrii-
che und sonstiger Heimsuchungen ist das Land Be-
zugspunkt und Ziel einer Heimkehr. Anders bei
Nietzsche: Eingeschifft und ausgefahren, hat der mo-
derne Mensch das Land als Ort des festen Standes hin-
ter sich ,abgebrochen®; an Riickkehr ist nicht ge-
dacht. Er verbringt sein ganzes Leben auf hoher See,
ohne jemals ein Land und damit Bodenhaftung, Be-
grenzung, Sicherheit, freilich auch Enge anzusteuern.
Es gibt ja auch keines mehr. Das Leben gestaltet sich
als Aufbruch in Permanenz. Immer neue Horizonte
eroffnen sich, und keiner ist der, den man auch mor-
gen noch vor Augen hitte. Sie verschieben sich in ein
Unendliches. Eine solche Existenz, die Nietzsche als
paradigmatisch fiir die Moderne gilt, ist zweifellos
frei und ungebunden, aber auch zum Firchten. Exi-
stentielle Angst ist der neue ,Kifig“, der den Men-

113 Vgl. Hans Blumenberg, Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma
einer Daseinsmetapher, Frankfurt a. M. 1979, S. 9 ff.
114 Ebd. S. 9.

291

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen nun gefangenhilt. Es ergreift den so mutig Da-
vongefahrenen Heimweh nach festem Boden unter
den Fiilen, und die auch dort mégliche, aber eben
nicht grenzenlose Freiheit erscheint ihm nun begeh-
renswert: nur gibt es kein Zuriick zu dem auf immer
Verlassenen.

Die Unmoglickeit einer Riickkehr zu einer festen
Ordnung, die menschlicher Freiheit eine Orientie-
rung gibe und ihr, wie von Kant gefordert, Grenzen
setzte,!'® sicht Nietzsche durch das Ereignis markiert,
das er den ,,Tod Gottes nennt. Der zentrale Text zu
dieser Thematik ist der schon erwihnte Aphorismus
,Der tolle Mensch“ aus der Froblichen Wissen-
schaft.!'¢ Nietzsche fithrt den ,tollen Menschen® in
deutlicher Anspielung auf den Kyniker Diogenes von
Sinope ein. Einer bekannten und wirkungsreichen
Anekdote zufolge soll Diogenes bei Tage ein Licht an-
geziindet und gesagt haben: ,Ich suche einen Men-
schen.” (,,avOpomnov {nt®“.)!"” Nietzsche beginnt sei-
nen Aphorismus so: ,Habt ihr nicht von jenem tollen
Menschen gehort, der am hellen Vormittage eine La-
terne anziindete, auf den Markt lief und unaufhorlich
schrie: ,Ich suche Gott! Ich suche Gott!““!!8 Fragwiir-
dig und klirungsbedirftig aber ist zweierlei: Was
besagt das Motiv der Laterne bzw. des Lichts? Was be-

115 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 569/B 597.

116 Vgl. KSA 3, S. 480-482. Eine Interpretation des Aphorismus un-
ter Herausarbeitung in ihm verborgener Implikate bietet Christoph
Tiircke, Der tolle Mensch. Nietzsche und der Wahnsinn der Ver-
nunft, Frankfurt a. M. 1989.

117 Vgl. Diogenes Laertius, Leben und Meinungen berithmter Phi-
losophen, VI, 41.

118 Die frohliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 480.

292

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutet es, wenn Diogenes kundtut, er suche einen
Menschen — ein Muster, das von Nietzsche in die
Suche nach Gott transformiert wird?

Die Kyniker sind Sokratiker; sie bilden eine der Sokra-
tesschulen. So ist zu erwarten, dafl die Ankniipfung an
und die Auseinandersetzung mit Sokrates fiir ihr Den-
ken eine nicht unerhebliche Rolle spielt. Olof
Gigon macht in seiner Sokratesdarstellung darauf auf-
merksam, daff dem anekdotischen Bericht tiber die Su-
che des Diogenes nach einem Menschen die Ubersteige-
rung eines mit Sokrates verbundenen Motivs zugrunde-
liegt.""® In Platons Apologie legt Sokrates den Spruch
des Orakels in Delphi als Aufforderung aus, nach - wei-
sen Menschen zu suchen, die wirklich etwas wissen
und dies nicht nur meinen (oieodai).'?® Er muf feststel-
len, daff er in dem Sinn der Weiseste ist, als er allein sich
sein Nichtwissen eingesteht.!?! Sokrates erscheint als
ein exzeptioneller Mensch, und hierin besteht eine
Gemeinsamkeit zu dem Kyniker Diogenes. Denn
Diogenes will mit seinem befremdlichen Wort zum
Ausdruck bringen, dafl er der einzige Mensch ist.!?2

119 Vgl Olof Gigon, Sokrates. Sein Bild in Dichtung und Geschich-
te, Bern/Miinchen 21979, S. 135.

120 Vgl. Platon, Apologie, 21 a ff. Vgl. oben, § 5.

121 Vgl. ebd. 21 d 6 f,; vgl. auch 22 d-e.

122 Vgl. hierzu den Hinweis von Niehues-Probsting auf die Verar-
beitung des Motivs der Menschensuche in einer Fabel nach Phae-
drus. Der Sklave Aesop holt am Morgen Feuer aus einem Nachbar-
haus, um Essen zu bereiten; er wird auf der Strafle angesprochen:
»Es rief ein Schwitzer aus dem Volk: ,Aesop, weshalb bei Sonnen-
schein mit einem Lichte? — Ich suche Menschen!* Sprach’s und eil-
te in sein Haus.“ Folgende Erklarung ist der Geschichte beigege-
ben: ,,Wenn sich der Storer diese Wort’ zu Herzen nahm, Erfuhr er,
daf} der Greis ihn nicht als Mensch erkannte, Da er den Vielbeschif-
tigten so frech verhohnte.“ (Liber Fabularum. Fabelbuch, lateinisch

293

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Rezeption bescheinigt ihm denn auch einen be-
sonderen Hochmut.'?

Exzeptionell aber ist auch Nietzsches Gottessucher,
der ,tolle Mensch®. Er ist der einzige Wissende, der
von niemandem verstanden wird. Wie Diogenes ent-
ziindet er am hellen Tag ein Licht; Licht aber steht seit
den Anfingen der Philosophie als Metapher fiir Er-
kenntnis und fir Wahrheit.'” Im Begriff der Aufkli-
rung hat sie sich terminologisch verfestigt. Aufmerk-
samkeit erregt nun, daf} in Nietzsches Aphorismus
derjenige durch das Attribut der brennenden Laterne
als wissend und aufgeklirt ausgezeichnet wird, der
nach einem Gott Ausschau hilt, und nicht diejenigen,
die es aufgegeben haben, an einen Gott zu glauben
und den ,tollen Menschen® auslachen.’” Unverstin-
dig spotten konnen sie nur, so legt es Nietzsche nahe,
weil sie nicht einmal ahnen, welche Lage durch den
Tod Gottes eingetreten ist. Der einzige, der hier klar
sieht, ist der ,,tolle Mensch®, der ihnen seine Botschaft
entgegenschreit: ,Wohin ist Gott? rief er, ich will es
euch sagen! Wir haben ihn getodtet, — thr und ich! Wir
Alle sind seine Morder! Aber wie haben wir diess ge-
macht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken?

und deutsch, ibers. v. Fr. Riickert und Otto Schénberger, ed. O.
Schonberger, Stuttgart 1975, S. 71.) Vgl. Heinrich Niehues-Prob-
sting, Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus,
Frankfurt a. M. 1988, S. 102.

123 So Jacob Brucker, den Niehues-Probsting zitiert. Vgl. ebd. S.
103.

124 Vgl. W. Beierwaltes und C. von Bormann, Art. ,Licht®, in: Hi-
storisches Worterbuch der Philosophie, a.a. O. Bd. 5, Sp. 282-289.
Vgl. Hans Blumenberg, Licht als Metapher der Wahrheit, in: Stu-
dium generale, Jg. 10, Heft 7 (1957) S. 432—447.

125 Die frohliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 480.

294

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wer gab uns den Schwamm,'? um den ganzen Hori-
zont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese
Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie
sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Son-
nen? Stiirzen wir nicht fortwihrend? Und riickwirts,
seitwirts, vorwirts, nach allen Seiten? Giebt es noch
ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch
ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere
Raum an? Ist es nicht kilter geworden? Kommt nicht
immerfort die Nacht und mehr Nacht? [...] Gott ist
todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getodtet!
Wie trosten wir uns, die Morder aller Morder? Das
Heiligste und Michtigste, was die Welt bisher besass,
es ist unter unseren Messern verblutet, — wer wischt
diess Blut von uns ab? Mit welchem Wasser konnten
wir uns reinigen? Welche Sithnfeiern, welche heiligen
Spiele werden wir erfinden miissen? Ist nicht die Gros-
se dieser That zu gross fiir uns? Missen wir nicht sel-
ber zu Gottern werden, um nur ihrer wiirdig zu er-
scheinen? Es gab nie eine grossere That, —und wer nur
immer nach uns geboren wird, gehért um dieser That
willen in eine hohere Geschichte, als alle Geschichte
bisher war!“127

Die Stellung des Menschen ,,im Horizont des Unend-
lichen“, von dem der zuvor betrachtete Aphorismus
im Rickgriff auf die Seefahrtsmetaphorik sprach, ist
Thema der Rede des , tollen Menschen“. Der Gottes-

126 Zum Verstindnis der Metaphorik von Meer und Schwamm vgl.
Augustinus, Confessiones, VII 5,7 (in: Augustinus, Bekenntnisse.
Lateinisch und deutsch, ed. und iibers. von Joseph Bernhart, Frank-
furt a. M. 1987, S. 312 f.). Nietzsche scheint sich auf diese Stelle zu
beziehen.

127 Ebd. S. 480 f.

295

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tod bedeutet den Verlust eines Mittelpunkts der Welt
und jeglicher Orientierung fiir den Menschen. Der
Ort seiner Existenz, ,diese Erde“, ist nun abgetrennt
von ihrem Daseinsgrund: losgekettet ,,von ihrer Son-
ne“.'? Es ist wichtig, hier die hintergriindigen Beziige
wahrzunehmen, auf die Nietzsche anspielt.

Bei Platon ist bekanntlich die Sonne ein Analogon der
Idee des Guten; was diese im Bereich des Denkbaren
ist, ist jene im Bezirk des Sichtbaren.’?” An der Sonne
als Sproflling des Guten (ékyovog toU ayadou)!*° ver-
sucht Platon darzustellen, was das jeglicher Anschau-
ung sich entziehende Gute, das letzte Prinzip alles
Seienden, auszeichnet. Die Sonne gibt das Licht, ohne
das nichts entstiinde und wiichse"' und kein Seiendes
fir ein anderes Seiendes existierte: denn Sehen
(6pav) sowohl als Gesehenwerden (0pacdai), der
Gesichtssinn  (0wic) als auch das Sichtbare (10
opatdv) bediirfen seiner.’*? Beide stehen im selben
Licht, das sie als kostbares Band (tipiog {uyéc)'»* mit-
einander verkniipft. Die scharfe Trennung zwischen
Subjekt und Objekt, wie sie die neuzeitliche Philoso-
phie spitestens seit Descartes vornimmt, ist der grie-
chischen Vorstellung von der Welt als Kosmos fremd.
Die Idee des Guten, fiir welche die Sonne als Gleich-

128 Ebd. S. 481.

129 Vgl. Platon, Politeia, 508 c. Zum Verstindnis der Idee des Guten
vgl. Helmut Meinhardt, Teilhabe bei Platon. Ein Beitrag zum Ver-
stindnis platonischen Prinzipiendenkens unter besonderer Bertick-
sichtigung des ,Sophistes“, Freiburg/Miinchen 1968, S. 95-107.

130 Politeia, 506 e 3.

131 Vgl. ebd. 509 b 2—4.

132 Ebd. 507 d - 508 a.

133 Vgl. ebd. 508 a 1. (Bei Platon steht im Satzzusammenhang:
umetEpe {uyd.)

296

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nis figuriert, ist Seins- und Erkenntnisgrund all des-
sen, was ist. Sie ist also im umfassenden Sinn Grund
der Welt.

Von diesem Grund haben wir uns nach Nietzsche
durch die Tétung Gottes abgekoppelt. Als Folge tau-
meln wir nun steuerlos durch ein unendliches Univer-
sum, das Nietzsche als ,unendliches Nichts“** gilt,
weil es nichts gibt, um das es sich ordnet. Uns fehlt un-
ter dieser Voraussetzung jede Orientierung: wir wis-
sen nicht mehr, was ,,ein Oben und ein Unten“!3 sein
konnten. In den Augen Nietzsches ist demnach der
Zustand des Anfangs: das Tohuwabohu vor Gottes
Schopfung wiedergekehrt. Vor diesem Nietzsche-
schen Hintergrund wird man auch die Rede Heideg-
gers vom ,anderen Anfang“, in den das abendlindi-
sche Denken einriicke,*® verstehen miissen. Nietz-
sche sieht offenbar keinen anderen Ausweg, als dafl
wir selbst nun zu Goéttern werden und die Welt aus
uns selbst neu auslegen und so nach unserem Bilde
neu erschaffen; freilich nicht ohne den Zweifel mit-
schwingen zu lassen, ob wir dieser Aufgabe gewach-
sen sind.'”

Nietzsche aber faft nur radikaler, was in der Philoso-
phie Kants und des deutschen Idealismus auch schon
angelegt ist: die Einsicht, dafl Selbstbestimmung und
Autonomie dem Menschen auferlegt sind und dafl sie
von keinem nicht in uns selbst begriindeten Funda-

134 Die frohliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481.

135 Ebd.

136 Vgl. z. B. Martin Heidegger, Beitrige zur Philosophie, Frank-
furt a. M. 1989 (Gesamtausgabe, Bd. 65), S. 4 et passim. Vgl. Ders.,
Nietzsche, Bd. 2, Pfullingen 1961, S. 29.

137 Die frohliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481.

297

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ment getragen werden. Diese Einsicht hinterlifit bei
Nietzsche und auch bei Heidegger eine tiefe Verunsi-
cherung, die bei beiden mit dem Bewufitsein einher-
geht, an der Schwelle einer ganz neuen Zeitrechnung
zu stehen, welche die bisherige von der kiinftigen Ge-
schichte aufs schirfste trenne. Der ,tolle Mensch® be-
wertet die Totung Gottes, die Vernichtung nimlich
eines den Menschen transzendierenden Grundes, so:
»Es gab nie eine grossere That, — und wer nur immer
nach uns geboren wird, gehort um dieser That willen
in eine hohere Geschichte, als alle Geschichte bisher
war!“1®® Die Diagnose Nietzsches bewegt Heidegger
zur Hoffnung auf die ,,Ankunft eines bisher sich ver-
bergenden und entziehenden Grundes menschlicher
Existenz, auf das ,,Sein“. In den Beitrdgen zur Philoso-
phie schreibt er: ,Der Mensch weder ,Subjekt‘ noch
,Objekt* der ,Geschichte’, sondern nur der von der
Geschichte (Ereignis) Angewehte und in das Seyn Mit-
gerissene, dem Seyn Zugehorige. Zuruf der Not-
schaft, Uberantwortung in die Wichterschaft.“%

Indessen, man kann der Erkenntnis in die Irreduzibili-
tit der uns aufgegebenen Selbstbestimmung auch
ganz anders begegnen, als dies Nietzsche und Heideg-
ger, der sie verleugnet, tun. Ein schones Beispiel dafiir
bietet das jlingst erschienene Buch Vorlesungen iiber
Ethik von Ernst Tugendhat. Die an nichts aufler uns
festgebundene Freiheit scheint ihm das unhintergeh-
bare Fundament unserer Existenz und somit auch al-
ler Moral zu sein: niemandem ist die Entscheidung
ber sein So-Sein-Wollen und die Verantwortung fiir

138 Ebd.
139 Heidegger, Beitrage zur Philosophie, S. 492.

298

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sein Tun abzunehmen, ein letztes ,take it or leave it“
auch in Fragen der Moral nicht zu umgehen.!*® Tu-
gendhat meint dazu: ,Und ist es nicht gut so? Muf}
man sich nicht umgekehrt fragen, warum wir uns das
Eingebundensein in Moral am liebsten wie das Einge-
bundensein in eine Zwangsjacke denken wollen? [...]
Man kann dieses Bediirfnis als Residuum der religio-
sen Moral ansehen, in der das Miissen als ein transzen-
dent Vorgegebenes erschien, oder ebenso als ein Resi-
duum aus dem kindlichen Moralbewufitsein, in dem
die elterliche Autoritit dhnlich erschien. Die Refle-
xion auf das dem ,ich muf}* zugrunde liegende ,ich
will liuft nur darauf hinaus, daff wir die zum erwach-
senen Menschsein gehorige Autonomie tibernehmen.
Konnten wir denn wollen — einmal angenommen, daf}
es nicht ohnehin widersinnig ist —, daf} ein solches ab-
solutes Muf} in uns eingerammt wire? Kann ich wol-
len, daf ein Teil meines Wollens mir selbst entzogen
sei? Das Leben wire vielleicht einfacher, aber auch un-
ernsthafter, wenn die Moral ein Teil von mir wire so
wie mein Herz oder mein Riickgrat.“'*!

Auch Nietzsche jedoch verficht, wie im zweiten Teil
vorliegender Uberlegungen gezeigt, den Gedanken
der Autonomie mit Nachdruck und mit Leidenschaft.
Fiir ihn verbindet sie sich mit dem ,Willen zur
Macht“, mit der Entfaltung von Macht; und es ist ja
zweifellos richtig, dafl Autonomie als Grund unseres
Wollens nicht selbstgentigsam ist und gleichsam in
sich ruht, sondern immer mit Wirksamkeit — im guten

140 Vel. Ernst Tugendhat, Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt a. M.
1993, S. 96 .
141 Ebd.

299

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und im schlechten — einhergeht. Niemals laf}t sie die
Welt unangetastet. Diesen Charakter unseres Seins
macht Nietzsche geltend, scheinbar in der Weise kiih-
ler Entlarvung und manchmal auftrumpfend, doch in
Wahrheit alles andere als gelassen. Denn es ist Nietz-
sche klar, daff dem ,, Willen zur Macht® als solchem
kein ,,Sinn“, kein Zweck inhiriert, auf den er von sich
aus zielte."? Er ist an sich bindungslos; den gegensitz-
lichsten Absichten kann er zur Durchsetzung verhel-
fen. Dies sieht Nietzsche;' der ,,Tod Gottes*, der Ver-
lust eines festen Bezugs unserer Freiheit, erscheint
thm deshalb als ein ,,ungeheure(s) Ereigniss®.!*

Man beachte auch an dieser Stelle den Einflufl Nietz-
sches auf Heidegger. Bestimmt nicht zufillig fiigt die-
ser dem ,,6ffentlichen Titel“ seiner Beitrige zur Philo-
sophie, die neben Sein und Zeit als sein zweites Haupt-
werk angesehen werden, die ,wesentliche Uber-
schrift“ Vom Ereignis hinzu.'*® Er hat allerdings ein an-
deres, auf den ,, Tod Gottes“ bereits folgendes Ereig-
nis im Sinn. Dazu spiter Genaueres.

Fiir Nietzsche, so hatten wir gesehen, gibt es Moral
als begriindete Verpflichtung zur Achtung des ande-
ren, als bindende Einforderung eines auf Ausgleich
und Gerechtigkeit bedachten Verhaltens ihm gegen-

142 Vg|. Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 28; KSA
5;S. 411 f.

143 In einem nachgelassenen Fragment, das er Tagebuch des Nihili-
sten nennt, notiert er etwa: ,die stirkste Kraft weiff nicht mehr, wo-
zu?“ Vgl. Nachlaff 11[327], November 1887 — Mirz 1888; KSA 13,
S. 139.

144 Die frohliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481. Vgl. ebd.
§343,S.573 .

145 Vgl. Martin Heidegger, Beitriage zur Philosophie, a.a. O. S. 3.

300

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiber gar nicht. Es gab sie auch nie; was bisher fiir
Moral gehalten wurde, so meint Nietzsche aus seinen
genealogischen Studien schlieflen zu konnen, ist allein
verkappter Wille zur Macht. Wie Nietzsche dabei ver-
fahrt, wurde am Beispiel seiner Kritik christlicher
Moral als einer Moral der Schwachen deutlich, die
zu einem guten Teil die Argumente des Sophisten
Kallikles gegen Sokrates wiederholt. Wenn jedoch
Nietzsche zufolge — recht bedacht — ,moralische Pha-
nomene“ nur Phantome sind und es sich dabei in
Wirklichkeit allein um die ,moralische Ausdeutung
von Phinomenen® handelt,'* warum wird dann die
Entwertung einer ganz bestimmten solcher Ausdeu-
tungen, nimlich die vom Christentum inspirierte, war-
um wird dann der ,,Tod Gottes“ iiberhaupt zum Pro-
blem?

Aufschlufl hiertiber gibt das bedeutende nachgelasse-
ne ,Lenzer Heide“-Fragment, das Nietzsche auf den
10. Juni 1887 datiert.!” Dort stellt er sich die Frage:
»Welche Vortheile bot die christliche Moral-Hypothe-
se?“ Und er beantwortet sie wie folgt:

»1) sie verliech dem Menschen einen absoluten Werth,
im Gegensatz zu seiner Kleinheit und Zufalligkeit im
Strom des Werdens und Vergehens

2) sie diente den Advokaten Gottes, insofern sie der
Welt trotz Leid und Ubel den Charakter der Vollkom-
menbeit lie}, — eingerechnet jene ,Freiheit' — das Ubel
erschien voller Sinn.

146 Vgl. Jenseits von Gut und Bose, § 108; KSA 5, S. 92; vgl. auch
Gotzen-Dimmerung, Die ,,Verbesserer” der Menschheit, § 1; KSA
6,S.98.

147 Vgl. Nachlafl 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12,
S. 211-217.

301

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3) sie setzte ein Wissen um absolute Werthe beim Men-
schen an und gab thm somit gerade fiir das Wichtigste
addquate Erkenntnif§

sie verhiitete, dafl der Mensch sich als Menschen ver-
achtete, dafl er gegen das Leben Partei nahm, dafl er
am Erkennen verzweifelte: sie war ein Erbaltungs-
mittel; — in Summa: Moral war das grofle Gegenmittel
gegen den praktischen und theoretischen Nihilis-
muys. 148

Nietzsche ist tiberzeugt, so haben die bisherigen Ana-
lysen ergeben, dafl der Mensch als Wille zur Macht
und nichts sonst existiert; dies jedoch immer schon
und nicht etwa erst neuzeitlich oder modern. Nietz-
sche unterstellt keinen Wesenswandel, der den Men-
schen irgendwann ergriffen und so verindert hitte,
dafl er fortan zu keiner Moral mehr taugt. Was die bis-
herige von der modernen Geschichte abtrennt und als
nachmoralische auszeichnet, ist etwas anderes: Bisher
war es dem Menschen, so meint Nietzsche, noch stets
gelungen, den thm eigenen Machtimpuls in eine Ord-
nung einzubinden und damit zu bindigen. Er besaf§
Ziele, auf die er ihn richten konnte, Ziele, deren Gel-
tung jedem Zweifel entzogen waren.

Das Christentum bot ihm, unter dieser Perspektive be-
trachtet, eine Deutung der Welt, deren Geschlossen-
heit und Weite Nietzsche bewundert. Nicht nur mit
einer auf seinen Lebensraum begrenzten Orientie-
rung versah es ihn, sondern im Weltganzen war thm
sein unverginglicher Platz zugewiesen, es ,verlieh
dem Menschen einen absoluten Werth, im Gegensatz

148 Fbd. S. 211.

302

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu seiner Kleinheit und Zufilligkeit im Strom des Wer-
dens und Vergehens®.1*¥

Alles, so Nietzsche im zweiten Punkt des zitierten
Fragments, was es an der Welt und dem Menschen zu
begreifen gilt, schien im letzten gerechtfertigt: selbst
das unbestreitbar vorhandene Ubel, das fiir Leibniz —
dessen Theodizee unverkennbar die Folie bildet, auf
die Nietzsche sich bezieht — in dreierlei Gestalt auf-
tritt: als malum metaphysicum, als malum physicum
und als malum morale.'® Es vermochte der Vollkom-
menheit der Welt keinen Abbruch zu tun. ,Voller
Sinn“15! erwies sich noch jeder Miflstand und alles Lei-
den, so schreibt Nietzsche, weil es sich vor dem Hin-
tergrund des Gedankens von der Welt als Gottes wohl-
geordneter Schopfung erkliren liefi.

Fiir Leibniz besteht das malum metaphysicum in der
urspriinglichen Unvollkommenheit und Begrenzung
alles Kreatiirlichen, in dessen Endlichkeit; doch Gott
konnte seine Kreatur unméoglich mit allem ausstatten,
ohne sie auch zum Gott zu machen.’®? Dafiir aber
liebt Gott das Unvollkommene, jedenfalls mehr als
das Nichts, denn sonst hitte er es unterlassen, tber-
haupt etwas zu schaffen.!®> Das malum physicum liegt

149 Ebd.

150 Vegl. G. W. Leibniz, Die Theodizee, Erster Teil, § 21 und Anhin-
ge, Bemerkungen iiber das vor kurzem in England verdffentlichte
Buch iiber den Ursprung des Ubels, § 7.

151 Vgl. Nietzsche, Nachlaf} 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887;
KSA 12,S. 211.

152 Vgl. G. W. Leibniz, Die Theodizee, Erster Teil, § 31.

153 Ebd. Anhinge, Bemerkungen tiber das vor kurzem in England
verdffentlichte Buch iiber den Ursprung des Ubels, § 7. — Auf die
Idee, daf} es Gott langweilig geworden sein konnte und er aus die-
sem Grund den Menschen, und nicht nur einen einzigen Menschen,

303

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Leiden; zwar will Gott es nicht unbedingt, aber des
ofteren will er es doch: und zwar weniger als Strafe fur
Verfehlungen, denn als geeignetes Mittel zur Errei-
chung des Guten durch das Ubel. Das fiir das Ganze
Beste ist nicht notwendig auch das Beste eines jeden
Teils.'®* Das malum morale schliefllich besteht in der
Siinde; Gott will sie keinesfalls, sondern lifit sie nur
zu: als conditio sine qua non des besten Zustandes der
Welt. Der Mensch ist von Gott als freies Wesen ge-
dacht und geschaffen; denn allein unter der Vorausset-
zung der Freiheit kann er gut sein. Wire er nimlich
nicht frei, konnten ihm seine Taten nicht zugerechnet
werden: er wire des Guten unfahig, des Bosen freilich
auch. Dieses war demnach, so argumentiert Leibniz,
von Gott in Kauf zu nehmen, gerade weil er sich in be-
zug auf den Menschen so anspruchsvoll zeigt.'**
Obwohl der Mensch leidet und in vielfiltiger Weise
dem malum ausgesetzt ist, fihlt er sich in Gottes Uni-
versum dennoch aufgehoben; und wie Nietzsche im
Schluffabschnitt der Genealogie der Moral ausdriick-
lich vermerkt, verneine der Mensch, ,das tapferste
und leidgewohnteste Thier“ nicht das Leiden an sich:
»er will es, er sucht es selbst auf, vorausgesetzt, dass
man ihm einen Sinn dafir aufzeigt, ein Dazu des Lei-
dens“.1%

schuf, ein Gedanke, der bei Nietzsche angedeutet ist und sich bei
Blumenberg findet, auf diese Idee kommt Leibniz nicht. Vgl. Nietz-
sche, Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 7; KSA 5, S.
304 f. Vgl. auch Die Geburt der Tragédie, § 5; KSA 1, S. 47 f. Vgl.
Hans Blumenberg, Matthiuspassion, Frankfurt a. M. 1988, S. 11-13.
154 Vgl. Leibniz, Die Theodizee, Erster Teil, § 23; Dritter Teil, § 241.
155 Vgl. ebd. Erster Teil; § 25 ff.

156 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 28; KSA 5,
S. 411.

304

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was immer aber der Mensch tut, selbst wenn das
durch seine Macht Bewirkte zum Bosen ausschlagt,
so bleibt es im christlichen Verstindnis doch einge-
bunden in das von Gott durchwaltete Ganze und ist
nicht ortlos. Dies fihrt uns zum dritten der von Nietz-
sche in seinem Lenzer Heide-Fragment genannten
»Vortheile“ der christlichen ,,Moral-Hypothese“.

Sie bietet den Halt ,absolute(r) Werthe“, um die der
Mensch als Geschopf Gottes auch weiff; das von Gott
gewihrte lumen fidei sorgt fir die ,,adiquate Erkennt-
nifS“ dieses fiir den Menschen ,, Wichtigste(n)“.’” Die
gottlich beglaubigten Werte nimlich weisen ithm nicht
nur ein Ziel, auf das hin er sein Leben ausrichten kann,
sondern qualifizieren sein Handeln in jedem Fall als
gut oder bose. Der Mensch ist niemals in der Gefahr,
den Sinn fiir oben und unten und damit auch fiir die
eigene Position zu verlieren — eine Lage, die der ,tolle
Mensch“ als Ergebnis des Gottestodes eintreten
sieht.!”® Wo es aber in einem Raum tberhaupt keine
ausgezeichneten Punkte gibt, ist alles gleichwertig
und folglich gleichgiiltig. Ein solcher Zustand gilt
Nietzsche als Nihilismus.

Er erweist sich aber deshalb als fundamentales und im
genauen Sinn des Worts lebenswichtiges Problem,
weil es mit der Eigenart menschlichen Seins unverein-
bar ist, ohne Werte zu leben. Als Resultat der Uberle-
gungen im zweiten Teil dieser Untersuchung hatte
sich gezeigt, dafl der Mensch als synthetische Einheit
von Vernunft und Natur existiert. Von vornherein ist

157 Vgl. Nachlafl 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12,
S. 211.
158 Vel. Die frohliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481.

305

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er nicht als nur naturbestimmt zu begreifen; wir kon-
nen uns nach Nietzsche tiberhaupt keinen Begriff von
uns als bloffer Natur machen,'® ungeachtet der Tat-
sache, dafl wir immer auch Natur sind. Denn wir ste-
hen in einem Verhiltnis und somit in Distanz zu uns
selbst: wir haben in Form von Gefiihlen, Empfindun-
gen, Gedanken Vorstellungen von uns, die aber im-
mer Wertungen enthalten. Wir stellen uns zu uns
selbst, auch wo wir nur zu reagieren oder zu empfan-
gen scheinen.

Die Aufgabe, die uns mit unserer Existenz selbst auf-
gegeben ist, liegt in der Beantwortung der Frage, wie
wir uns zu uns selbst und anderen gegeniiber verhal-
ten sollen. Sie aber setzt bereits die Antwort auf eine
andere Frage voraus, nimlich als was wir uns selbst
und die anderen verstehen wollen. Niemals geht es
uns in unserem Dasein nach Nietzsche um die pure
Selbsterhaltung,'® womit ja nur gemeint sein kann:
um die Erhaltung allein der physischen Basis unserer
Existenz. So wenig erschopft sich unser Leben darin,
daf es gerade umgekehrt als tiefste Form der Erniedri-
gung und als Verlust des Menschseins empfunden
wird, auf die blofle Erhaltung der Physis reduziert
und eben dadurch der Méglichkeit jeder Distanz zu
sich selbst beraubt zu werden.!! Das bedeutet nim-
lich, als Wesen, das sich und andere in Vorstellungen
und Begriffen fafit, das sich ein Bild von sich und der

159 Vgl. oben, § 22.

160 Vgl. Nachlaf} 26[313], Sommer-Herbst 1884; KSA 11, S. 233;
vgl. Die frohliche Wissenschaft, § 1; KSA 3, S. 369-372, bes. S. 372.
161 Vel. Primo Levis Bericht uiber das als Haftling in Auschwitz zu-
gebrachte Jahr, in: Primo Levi, Ist das ein Mensch?, iibers. v. Heinz
Riedt, Miinchen/Wien 1988, bes. S. 59, 63, 152 {.

306

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Welt macht und danach sein Leben entwirft, ignoriert
zu werden. In Kants Terminologie hiefe es, als Zweck
an sich selbst miflachtet zu werden. Im Sein als Selbst-
zweck aber liegt das Fundament und die Eigenart
menschlicher Existenz. Wie wir jedoch unser Leben
entwerfen, als was wir uns deuten, in welchen Begrif-
fen wir uns auslegen, das ist — wie Nietzsche schirfer
sieht als Kant — grundsitzlich nicht festgelegt und
auch nicht auf Dauer festzuschreiben: etwa in Gestalt
von Traditionen. Sie missen es sich — aus Griinden in-
tellektueller Redlichkeit — gefallen lassen, in Frage ge-
stellt zu werden. Man sollte sie nicht verachten, aber
auch nicht stirker erscheinen lassen, als sie sind.
Freilich ergibt sich an diesem Punkt sofort das Pro-
blem: Uber welche Mafistibe ihrer Beurteilung verfii-
gen wir denn? Man sieht, das Bewuf3tsein des schwan-
kenden Bodens, auf dem unsere Werte stehen und das
Nietzsche Nihilismus nennt, ist kein Phinomen, das
sich mit leichter Hand erledigen liefle. Nach Nietz-
sche ist es eine der Krifte, die die Moral selbst ,,grof3-
zog“, namlich die ,, Wahrhaftigkeit“, die uns zwingt,
uns tber die — wie Nietzsche meint — Hinfilligkeit al-
ler bisherigen Moral nicht zu tiuschen.'? Damit ist
nicht gesagt, dafl wir nicht das Bediirfnis nach einer
Moral noch hitten. Gerade ,dieser Antagonismus,
das, was wir erkennen, zicht zu schitzen und das, was
wir uns vorligen mochten, nicht mehr schitzen zu
diirfen: — ergiebt einen Auflésungsprozef3«.163

162 Nachlafl 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, S. 211.
163 Ebd. S. 212.

307

hitps://dol.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 23. Kants Versuch der Deduktion des Moralgesetzes
	§ 24. Der Sophist Kallikles und Nietzsche über Macht und Moral
	§ 25. Sokrates über Freiheit und Maß
	§ 26. Freiheit nach dem Verlust von Maß und Bindung

