
Dritter Teil
Nietzsche und Heidegger über die Aporien 
von Freiheit und Selbstbestimmung

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß dem Menschen Selbstgesetzgebung oder „Selbst- 
regulirung“1 abverlangt wird, bedeutet: er ist der 
nicht von vornherein Festumrissene und in endgülti­
ger Gestalt Existierende. Er ist sich selbst „Experi­
ment“, wie Nietzsche nicht müde wird zu betonen.2 
Aber es beschleichen ihn Zweifel, ob der Mensch sol­
cher Autonomie überhaupt gewachsen ist.
Für Nietzsche ist der „Tod Gottes“ Faktum und in sei­
nem Gefolge der Verlust einer tragfähigen Lebens­
orientierung. Denn die „ganze europäische Moral“3 4 
sieht Nietzsche an die Bindekraft des Christentums 
unglückselig geknüpft und deshalb mit seinem Unter­
gang verschwinden. Es tritt die Situation ein, die Alas- 
dair Maclntyre als Signatur noch unserer Gegenwart 
meint diagnostizieren zu müssen: die Situation öfter 
virtue* Traditionen haben ebenso ausgespielt wie die 
religiöse Fundierung »von Moralität: Nietzsche nennt 
das „souveraine Individuum“, das die Zwanghaftig­
keit der Bindung an die „Sittlichkeit der Sitte“ durch­
schaut habe, das „autonome“ Individuum, denn „au­
tonom“ und „sittlich“ schlössen einander aus.5

1 VgL Nachlaß 11 [130], Frühjahr-Herbst 1881; KSA 9, S. 488.
2 VgL oben, § 12 ff.
3 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 343; KSA 3, S. 573.
4 Vgl. Alasdair Maclntyre, After Virtue. A Study in Moral Theory, 
Notre Dame, Indiana 21984.
5 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 2; KSA 5, 
S. 293.

255

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vor dem skizzierten Hintergrund wird es besonders 
interessant sein, zu sehen, wie weit oder auch wenig 
weit der Versuch führt, unter Verzicht auf religiöse 
und traditionalistische Begründungsressourcen für 
Moralität zu argumentieren. Sein Gelingen nämlich 
bedeutete, den scheinbar unausweichlichen Schritt 
vom radikal selbstbestimmten Subjekt zu einem orien­
tierungslosen Subjekt „after virtue“ zu vermeiden. Im 
folgenden ersten Paragraphen des Schlußteils wird 
deshalb gezeigt, warum der fast genau ein Jahrhun­
dert vor dem Erscheinen von Nietzsches Jenseits von 
Gut und Böse unternommene Versuch, Moralität aus 
Autonomie selbst abzuleiten, nicht befriedigt. Aus 
ihm läßt sich nämlich kein wirklich plausibles Motiv, 
moralisch zu sein, entnehmen. Es handelt sich dabei 
um Kants Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.
Gibt es also nur die Macht als bestimmenden Faktor 
im menschlichen Leben? Der Sophist Kallikles argu­
mentiert dafür in Platons Gorgias, und Nietzsche 
meint, dieser Schluß sei zwingend. Im Zuge einer 
„Umwerthung aller Werthe“ hofft er, aus der Macht 
selbst eine neue Moral deduzieren zu können. Auch 
das Konzept eines Lebens unter Verzicht auf alle Wert- 
und Zielsetzung spielt er durch. Wir werden bemer­
ken, daß beide Entwürfe nicht tragen.
Als untauglich zur Überwindung der Schwierigkei­
ten, die Freiheit des Menschen mit begründeten 
Orientierungen zu verbinden, wird sich jedoch auch 
Heideggers Empfehlung erweisen, als autonomes Sub­
jekt sich zurückzuziehen und zurückzunehmen.

256

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. An der Schwelle
zum nachmoralischen Zeitalter?

§ 23. Kants Versuch der Deduktion des Moralgesetzes 

Kant versucht zu begründen, daß Selbstbestimmung 
als unhintergehbarem Grund menschlicher Existenz 
ein fester Rahmen gegeben ist: eine für alles Handeln 
verbindliche Gesetzlichkeit, wie er sie im kategori­
schen Imperativ in Gestalt verschiedener Formeln auf 
den Begriff bringt. Obwohl in Kants Denken, wie 
oben gesehen, der Gedanke an die Einbettung des 
Menschen in Gottes Schöpfung noch durchaus leben­
dig ist, und obzwar er in der Kritik der praktischen 
Vernunft die Existenz Gottes als Postulat in An­
spruch nimmt, um die Aussicht auf die Wirklichkeit 
des „höchsten Gutes“ zu eröffnen,1 so tangiert doch 
dieser Rekurs auf den christlichen Gott Kants Ablei­
tung von Moralität methodisch nicht.2 Denn er hat al­
lein den Status dessen, was Kant in der theoretischen 
Philosophie eine „regulative Idee“ nennt.3 Nietzsche 
hingegen hält das „grösste neuere Ereigniss“, nämlich 
„dass ,Gott todt ist‘, dass der Glaube an den christ­
lichen Gott unglaubwürdig geworden ist“4 für den To­

1 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, 
S. 124-132.
2 Vgl. ebd. S. 4 f.
3 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 508/B 536 ff.
4 Die fröhliche Wissenschaft, § 343; KSA 3, S. 573.

257

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


desstoß auch all dessen, was man bisher unter Moral 
verstanden habe. Die meisten hätten noch gar nicht 
begriffen, so meint er, „was Alles, nachdem dieser 
Glaube untergraben ist, nunmehr einfallen muss, weil 
es auf ihn gebaut, an ihn gelehnt, in ihn hineingewach­
sen war: zum Beispiel unsre ganze europäische Mo­
ral."5
Das Bemühen Kants in seinen ethischen Schriften 
zielt darauf, Moralität ohne Zusatzannahmen allein 
aus reiner praktischer Vernunft zu deduzieren.6 Daß 
ihm dies gelungen sei, wird freilich heute von den mei­
sten seiner Interpreten mit guten Gründen bezwei­
felt.7 Wichtig im Zusammenhang unserer Überlegun­
gen ist, daß Kant es unternimmt, Richtlinien unseres 
Verhaltens ohne Rückgriff auf eingespielte Traditio­
nen und unter Verzicht auf religiöse bzw. theologi­
sche Fundierungen zu begründen. Denn jeder der bei­
den genannten Begründungsansprüche hat - metho­
disch gesehen - allein einen relativen Status.
An Gott, über dessen Existenz oder Nichtexistenz 
wir verbindliche Aussagen nicht treffen können, weil 

5 Ebd.
6 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 408 ff.; Kritik der praktischen Vernunft, Akademie- 
Ausgabe, Bd. V, S. 62 ff.
7 Vgl. z. B. Dieter Henrich, Die Deduktion des Sittengesetzes, in: 
Denken im Schatten des Nihilismus. Festschrift für Wilhelm Wei- 
schedel, ed. Alexander Schwan, Darmstadt 1975, S. 55-112. Karl- 
Heinz Ilting, Der naturalistische Fehlschluß bei Kant, in: Rehabili­
tierung der Praktischen Philosophie, 2 Bde., ed. Manfred Riedel, 
Freiburg i. Br. 1972, Bd. 1, S. 113-130. Gerold Prauss, Kant über 
Freiheit als Autonomie, Frankfurt a. M. 1983, S. 66 ff. und 230 ff.; 
Ernst Tugendhat, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt a. M. 1993, 
S. 24 f., 44 f., 70, 135 ff.

258

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er durch Erfahrung sich nicht fassen läßt,8 und die an 
ihn sich knüpfenden Gesetze können wir lediglich 
glauben. Solcher Glaube aber kann vom Menschen 
nicht gefordert werden, das Einhalten des moralisch 
Gebotenen Kant zufolge jedoch sehr wohl. Denn dies 
läßt sich der Kantischen Konzeption gemäß aus Ver­
nunft ableiten, einem allen Menschen gemeinsamen 
Grund.
Die Berufung auf Traditionen und die in ihnen wirksa­
men Autoritäten erscheint deshalb problematisch, weil 
diese selbst dann nicht mehr befragbar sind: ohne ein 
externes Kriterium ihrer Beurteilung wäre das in ihrem 
Bannkreis Vorgeschriebene - was es auch sei - gut und 
zu befolgen, schlicht weil es vorgeschrieben ist. Gut 
und böse wären lediglich relativ zu den je besonderen 
Traditionen gültig. Würde zum Beispiel in einer Ge­
meinschaft das Gesetz gelten, daß alle ihr Zugehörigen 
nur bis zum fünfzigsten Lebensjahr leben sollen, und 
daß sie - falls sie vorher keines natürlichen Todes ge­
storben wären - mit Erreichen des fünfzigsten Jahrs zu 
töten sind, könnte man als Anhänger einer rein traditio­
nalistisch argumentierenden Ethik zu solcher Praxis 
nur sagen: „Das ist bei ihnen so üblich“, und gegebe­
nenfalls anfügen: „Wir kennen diese Sitte nicht.“
Es wurde schon darauf hingewiesen, daß Kants Ver­
such, Moralität absolut zu begründen, nämlich aus 
der Spontaneität menschlicher (praktischer) Vernunft 
zu deduzieren, heute vielfach nicht mehr überzeugt. 
Als Indiz dafür, daß Kant selbst bereits seine diesbe­
züglichen Anstrengungen letztlich für gescheitert 

8 Vgl. Kants Argumentation in der Kritik der reinen Vernunft, A 
592/B 620 ff.

259

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hielt,9 wird dabei sein Verfahren in der Kritik der prak­
tischen Vernunft, die er drei Jahre nach der Grundle­
gung zur Metaphysik der Sitten veröffentlichte, gewer­
tet: Er führt dort bekanntlich das Moralgesetz als 
„Factum der reinen Vernunft“10 ein, das auf Freiheit 
als dessen „ratio essendi“11 - dessen Seinsgrund - zu 
schließen erlaube, weil es als „Factum“ gar nicht zu be­
gründen wäre, würde nicht die Wirksamkeit aus Ver­
nunft ergehender Autonomie angenommen. Das mo­
ralische Gesetz, das Kant in der Grundlegung in ver­
schiedenen Formulierungen als kategorischen Impera­
tiv gefaßt hatte, ist deshalb „ratio cognoscendi“ - Er­
kenntnisgrund - solcher Autonomie.12 Damit aber 
setzt Kant voraus,13 was doch allererst zu zeigen wäre: 
die für alle Menschen einsichtige, weil aus ihrem 
eigenen Wollen heraus immer schon motivierte Gel­
tung des moralisch Gebotenen.14 Wobei anzumerken 

9 Vgl. dazu besonders Gerold Prauss, Kant über Freiheit als Auto­
nomie, Frankfurt a. M. 1983, S. 62 ff.
10 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 
31 und 47. Vgl. auch ebd. S. 6, 42, 55. Vgl. auch Grundlegung zur 
Metapysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 449^153, wo 
sich die von Kant in der Kritik der praktischen Vernunft vorgetrage­
ne Argumentation bereits ankündigt; freilich meint Kant hier, einen 
drohenden „(Zirkel“ vermeiden zu können.
11 Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 4 
(Anm.).
12 Ebd.
13 Seit kurzem gibt es einen Versuch, diese Konsequenz durch eine 
Neuinterpretation der Rede vom „Factum“ als Tat der Vernunft ab­
zuschwächen, der jedoch die Bedenken gegen Kants Verfahren 
auch nicht völlig aus dem Weg zu räumen vermag. Vgl. Marcus Wil- 
laschek, Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegrün­
dung bei Kant, Stuttgart/Weimar 1992, S. 174 ff.
14 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 426, 432 f., 449 f.

260

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, daß die Anerkenntnis einer solchen prinzipiellen 
Geltung moralischer Regeln nicht auch schon deren - 
quasi automatische - Befolgung implizieren würde: 
dies widerspräche der von Kant betonten, ebenso un­
hintergehbaren wie unergründlichen Autonomie des 
Menschen, die immer auch Autonomie zum Bösen 
ist.15
Was Kant zu erweisen gelänge, falls die Durchfüh­
rung seines Programms gelänge, wäre allein dies: der 
Mensch qua Vernunftwesen - und das heißt als der, 
der nicht heteronom gesteuert, also auch nicht von 
einem Gott als „obersten Meister aller Kunstwerke“ 
nach der Art einer denkenden und sich frei bloß wäh­
nenden Marionette „gezimmert und aufgezogen“16 ist 
- träte in einen Widerspruch mit sich selbst, handelte 
er gegen genau das moralische Gesetz, dem er sich in 
seiner Eigenschaft als ein solches Vernunftwesen je 
schon selbst unterstellt hat.17
Jeder Mensch als vernünftiges, nicht fremd-, sondern 
selbstbestimmtes Wesen aber existiert nach Kant als 
Zweck an sich selbst.18 Damit meint er, daß es uns in 
unserem wie immer bestimmten Tun, mit dem wir 
dies oder jenes beabsichtigen, um uns selbst geht. Wir 
selbst sind uns letzter Endzweck, der nicht auch wie­
der - wie alle anderen Zwecke - auf etwas von ihm Ver­
schiedenes verweist. Der Mensch als Zweck an sich 

15 Vgl. besonders Die Religion innerhalb der Grenzen bloßer Ver­
nunft. Erstes Stück, Akademie-Ausgabe, Bd. VI, S. 21 ff.
16 Vgl. Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. 
V,S. 101.
17 Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 424, 429, 437.
18 Ebd. S. 428 f.

261

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst ist demnach von „absolutem“ und nicht bloß re­
lativem Wert.19
Bereits Aristoteles argumentiert zu Beginn der Niko- 
machischen Ethik strukturell ganz ähnlich wie Kant. 
Wenn es nämlich ein Ziel (reAoq) gibt, meint Aristo­
teles, das wir um seiner selbst willen wollen (ö 
öl uütö ßouAöpeöa), alles andere hingegen um seinet­
willen (räAAa öe öid toüto), so müßte genau dieser 
Endzweck wohl das Gute schlechthin und - deshalb - 
das Beste (rÖYaööv Kai rö äpiorov) sein.20 Bezeich­
nend ist, daß Aristoteles, wie im Fortgang seiner Über­
legungen deutlich wird, nicht vordringlich das Indivi­
duum und sein Glück als dieses Gute schlechthin 
denkt, sondern den Zustand der in sich vollendeten 
Gemeinschaft. Denn das höchste Gut des Menschen 
(rävöpcbmvov ayaSov) ist dasselbe für den einzelnen 
und für das Gemeinwesen (raüröv eoriv evi Kai 
nöAei), und Aristoteles hält es für einleuchtend, daß 
es sich in Begründung und Erhaltung des Gemein­
wesens größer und vollkommener zeigt (peT£öv 
Y£ Kai reAeiörepov rö rnc nöAccoc cpaiverai Kai 
Aaßeiv Kai oco^eiv) als im gelingenden Leben allein 
des Individuums.21 Deshalb ist für ihn die Staatskunst 
(h noAiriKh) die leitende und maßgebende der prakti­
schen Künste.22
Kant dagegen - der Wende neuzeitlicher Philosophie 
zum Subjekt gemäß - setzt beim einzelnen Menschen 
an, der als Zweck an sich selbst existiere, welche beson­

19 Ebd. S. 428.
20 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1094 a 18-22.
21 Ebd. 1094 b 7-10.
22 Vgl. ebd. 1094 a 24-28.

262

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren Zwecke immer er seinem Leben je setze. An­
ders als Aristoteles, dessen Ausführungen zentral der 
Diskussion spezifischer Tugenden gewidmet sind, die 
das Individuum zum glücklichen Leben in der Polis 
führen sollen, beläßt Kant diesen Bereich positiver 
und konkreter Lebensgestaltung im Dunkeln. Wir ha­
ben gesehen, daß er den Menschen prinzipiell für 
glücksunfähig hält. Aus dem Selbstzwecksein jedes 
einzelnen Menschen, das sich für Kant aus seiner Exi­
stenz als freies und nicht heteronom bestimmtes We­
sen ergibt, aber will er Moralität ableiten. In der 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten schreibt er: 
„die vernünftige Natur existirt als Zweck an sich 
selbst. So stellt sich nothwendig der Mensch sein eig­
nes Dasein vor; so fern ist es also ein subjectives Prin- 
cip menschlicher Handlungen. So stellt sich aber auch 
jedes andere vernünftige Wesen sein Dasein zufolge 
eben desselben Vernunftgrundes, der auch für mich 
gilt, vor; also ist es zugleich ein objektives Princip, 
woraus als einem obersten praktischen Grunde alle 
Gesetze des Willens müssen abgeleitet werden kön­
nen. Der praktische Imperativ wird also folgender 
sein: Handle so, daß du die Menschheit sowohl in dei­
ner Person, als in der Person eines jeden andern jeder­
zeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel 
brauchst“23
Kant verweist auf den dritten und letzten Abschnitt 
der Grundlegung24 in dem der hier postulierte Zusam­
menhang meiner eigenen Existenz als Zweck an sich 

23 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, 
Bd. IV, S. 429.
24 Vgl. ebd. S. 429 (Anm.).

263

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst mit der Achtung anderer Subjektivität als eben­
solcher Existenz als Zweck an sich selbst begründet 
werde. Doch auch dort finden wir kein wirklich stich­
haltiges Argument dafür, warum wir moralisch han­
deln sollten. Und Kant ist sich darüber im klaren, daß 
es in irgend einer Hinsicht im Interesse des einzelnen 
liegen müsse, sich moralisch zu verhalten.25 Denn eine 
Handlung ohne einen im Individuum entspringenden 
Beweggrund, ein Motiv gibt es für uns überhaupt 
nicht. Welches Motiv aber hätten wir, genau deshalb, 
weil wir selbst in einer Weise existieren, in der es uns 
im letzten um uns selbst geht, auch alle anderen Sub­
jekte in ihrem Selbstzwecksein anzuerkennen und ent­
sprechend zu behandeln? Müßte es nicht umgekehrt 
für den einzelnen am anziehendsten sein, den anderen 
zugunsten der eigenen Belange - so weit dies möglich 
ist - in Dienst zu nehmen und zu instrumentalisieren, 
wie schon Kallikles in Platons Gorgias meint?26 Wer 
oder was könnte demjenigen, der sich bei diesen Ver­
suchen stark und geschickt zeigte, das Recht auf sein 
Verhalten streitig machen? Kant stellt selbst im Blick 
auf den kategorischen Imperativ die Frage: „Warum 
aber soll ich mich denn diesem Princip unterwerfen 
und zwar als vernünftiges Wesen überhaupt, mithin 
auch dadurch alle andere mit Vernunft begabte We­
sen?“27
Bisweilen scheint Kant anzunehmen, daß uns qua Ver­
nunft ein Interesse an uns selbst als „Intelligenz“ 

25 Vgl. ebd.S. 449 £, 459-461.
26 Vgl. Platon, Gorgias, 482 e ff.
27 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, 
Bd. IV, S. 449.

264

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichsam eingepflanzt ist, welches uns motiviert, uns 
selbst und andere als vernünftige, das heißt selbstbe­
stimmte Wesen zu achten.28 Ein derart in uns immer 
schon eingesenktes Interesse würde auch erklären, 
warum in Kants Augen „niemand, selbst der ärgste 
Bösewicht“ nicht, angesichts von Beispielen „der Red­
lichkeit in Absichten, der Standhaftigkeit in Befol­
gung guter Maximen, der Theilnehmung und des allge­
meinen Wohlwollens [...] nicht wünsche, daß er auch 
so gesinnt sein möchte“.29 Doch Kants eigenen An­
sprüchen könnte eine solche Ableitung von Moralität 
nicht genügen, denn dann wäre sie uns gegeben und 
entspränge gerade nicht aus Autonomie.
So kommt Kant auf den letzten Seiten seiner Grund­
legung zu folgendem Resume: „Wie nun aber reine 
Vernunft ohne andere Triebfedern, die irgend woher 
sonst genommen sein mögen, für sich selbst praktisch 
sein, d.i. wie das bloße Princip der Allgemeingültig­
keit aller ihrer Maximen als Gesetze (welches freilich 
die Form einer reinen praktischen Vernunft sein wür­
de) ohne alle Materie (Gegenstand) des Willens, wor­
an man zum voraus irgend ein Interesse nehmen dür­
fe, für sich selbst eine Triebfeder abgeben und ein In­
teresse, welches rein moralisch heißen würde, bewir­
ken, oder mit anderen Worten, wie reine Vernunft 
praktisch sein könne, das zu erklären, dazu ist alle 
menschliche Vernunft gänzlich unvermögend, und 
alle Mühe und Arbeit, hievon Erklärung zu suchen, 
ist verloren.“30

28 Vgl. ebd. S. 460 f.
29 Ebd. S. 454.
30 Ebd. S. 461.

265

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 24. Der Sophist Kallikles und Nietzsche 
über Macht und Moral

Die antike Philosophie etwa eines Platon und Ari­
stoteles verfügte über einen ungleich eingängigeren 
Vorschlag, warum es für jeden Menschen gut wäre, 
sich moralisch zu verhalten. Denn Glückseligkeit, 
eüöaipovio, nach der ein jeder strebt, schien ihnen 
nur erreichbar, wenn der Mensch tugendhaft lebt. Der 
Weg zum Glück führt über den Weg der Tugend. Am 
schönsten und eindringlichsten plädiert Platon für die­
se These vielleicht im Gorgias. Wenn wir uns im fol­
genden auf diesen Text beziehen, so hat dies auch den 
Vorteil, daß wir Nietzsches Kritik an Moral schlecht­
hin in die Prüfung der Tragfähigkeit der antiken Kon­
zeption miteinbeziehen können: denn wesentliche Ar­
gumente, die Nietzsche gegen die Moral vorbringt, 
sind Argumente, die bereits Kallikles gegen Sokrates 
ins Feld führt.31 Wir werden dann auch sehen, welche 
Voraussetzungen für die Antike noch in Geltung 
waren, die ihre Überzeugungskraft für die Moderne 
verloren haben.
Einig sind sich im Platonischen Dialog die Sophisten 
Polos und Kallikles mit Sokrates darüber, daß es das 
Gute (rö ävaööv) ist, dessentwillen wir wollen, was 
immer wir wollen.32 Ebenfalls stimmen sie darin über­
ein, daß dieses Gute das sein müsse, was dem einzel­

31 Auf das Verhältnis Nietzsches zu Kallikles geht Reinhard Löw 
in seinem Buch Nietzsche. Sophist und Erzieher, Weinheim 1984, 
nicht ein. Generell ist zu sagen, daß in der Nietzscheliteratur zwar 
nicht selten pauschal und allgemein auf Parallelen oder auch Diffe­
renzen zwischen den Positionen Nietzsches und Kallikles’ hinge­
wiesen wird, die aber so gut wie nie genauer analysiert werden.
32 Vgl. Gorgias 468 b-c , 499 e-500 a.

266

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen wahrhaft nützt ((bcpeAipoq eivai).33 Strittig ist je­
doch, worin es besteht. Kallikles argumentiert weit­
aus konsequenter und geschickter als sein Vorredner 
Polos dafür, das Gute liege darin, im Besitz möglichst 
großer Macht (öüvapiq) tun und lassen zu können, 
was immer einem beliebt. Das Maß an Glück entspre­
che genau dem an Macht als Spielraum für das Aus­
leben der eigenen Begierden, die man großwachsen 
lassen solle.34
Die Verbindung zwischen Glück und Macht aber, die 
Kallikles herstellt, legt sofort den Vergleich zum Den­
ken Nietzsches nahe. Denn für ihn besteht, wie wir ge­
sehen haben, das Glück darin, sich selbst gegenüber 
Widerständen mächtig zu zeigen.35 In den oben ange­
stellten Überlegungen zu Glück und Macht bei Nietz­
sche ließ sich die Problematik des Moralischen aus­
klammern und eine Subjektivitätstheorie, die Ver­
nunft als Entfaltung von Wirksamkeit, als „Wille zur 
Macht“ betont, herausarbeiten. Wie weit er sich er­
strecken dürfe und ob ihm nicht auch Grenzen zu zie­
hen seien, diese Frage aber drängte sich uns schon 
dort auf.36 Und natürlich bleibt sie auch Nietzsche 
nicht verborgen. Vor allem in der Genealogie der Mo­
ral stellt er sich ihr.
Doch geht es ihm nicht darum, Moralität als Selbstbe­
schränkung des eigenen Machteinsatzes zu begrün­
den, sondern - umgekehrt - die Berechtigung jeg­
licher Forderung nach Selbstzurücknahme zu bezwei- 

33 Vgl. ebd. z. B. 468 c.
34 Vgl. Gorgias, 491 e 5 - 492 c 8; vgl. auch ebd. 483 dl- 484 c 3.
35 Vgl. oben, § 16.
36 Vgl. ebd.

267

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fein. Was Nietzsche dabei angreift, ist die selbstver­
ständliche, intuitive Überzeugung der meisten Men­
schen, es gebe moralische Regeln, nach denen zu han­
deln wäre, auch wenn die Betreffenden sich selbst - 
selten oder oft - Verstöße gegen sie erlauben. Ganz in 
diesem Sinn beginnt zum Beispiel Robert Spaemann 
sein Buch Glück und Wohlwollen: „Dieser Versuch 
über Ethik enthält hoffentlich nichts grundsätzlich 
Neues. Wo es um Fragen des richtigen Lebens geht, 
könnte nur Falsches wirklich neu sein.“37 Und Kant 
spricht von der „moralischen Erkenntniß der gemei­
nen Menschenvernunft“, die „jederzeit“ das von ihm 
im kategorischen Imperativ formulierte sittliche Prin­
zip „vor Augen (habe)“ und „zum Richtmaße“ morali­
scher Urteile brauche, auch wenn sie sich darüber - 
theoretisch - keine Rechenschaft ablege: „Es wäre 
hier leicht zu zeigen“, meint Kant, „wie sie mit diesem 
Compasse in der Hand in allen vorkommenden Fäl­
len sehr gut Bescheid wisse, zu unterscheiden, was 
gut, was böse, pflichtmäßig, oder pflichtwidrig sei, 
wenn man, ohne sie im mindesten etwas Neues zu leh­
ren, sie nur, wie Sokrates that, auf ihr eigenes Princip 
aufmerksam macht, und daß es also keiner Wissen­
schaft und Philosophie bedürfe, um zu wissen, was 
man zu thun habe, um ehrlich und gut, ja sogar um 
weise und tugendhaft zu sein.“38
Die Grundlage solch intuitiver Moralität, die dann 
der Aufklärung durch Philosophie nur zu ihrer Be­

37 Robert Spaemann, Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik, 
Stuttgart 1989, S. 9.
38 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 403, Z. 34 - S. 404, Z. 7.

268

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


festigung und Bestärkung bedürfte,39 aber sieht Nietz­
sche erschüttert, und sich selbst begreift er als denjeni­
gen, der „die eigentlichen Probleme der Moral“ über­
haupt erst „zu Gesichte“ bekommt: „Die Philoso­
phen allesammt [...] wollten die Begründung der Mo­
ral - und jeder Philosoph hat bisher geglaubt, die Mo­
ral begründet zu haben; die Moral selbst aber galt als 
,gegeben*.“40 Nietzsche dagegen will zeigen, daß es 
gar keine Moral gibt. Denn, was wir Moral zu nennen 
pflegen, läßt sich nach Nietzsche - recht betrachtet - 
auf außermoralische Motive zurückführen und so als 
Schein decouvrieren. Historisch aufgetretene Moral­
konzepte werden von ihm deshalb nicht hinsichtlich 
ihrer Leistungsfähigkeit für die Begründung von Mo­
ralität geprüft, sondern jeweils als „Hieroglyphen­
schrift“41 gewertet, deren nichtmoralische Bedeutung 
es zu ermitteln gilt. Was jedoch ist dieses Nicht- oder 
Außermoralische, das sich gleichwohl im morali­
schen Gewand präsentiert? Und warum hat es - we­
nigstens zeitweise - nötig, sich zu verkleiden?
Schauen wir in die Texte Nietzsches, um diese Fragen 
zu beantworten, so sehen wir, daß seine Argumenta­
tion strukturell derjenigen des Kallikles im Platoni­
schen Gorgias gleicht. Ein direkter Einfluß dieses Dia­
logs auf die Entstehung der Genealogie der Moral, auf 
die wir uns im wesentlichen beziehen werden, ist 
nicht nachweisbar; doch natürlich war der Altphilolo­
ge Nietzsche mit ihm vertraut.42

39 Vgl. ebd. S. 404 f.
40 Jenseits von Gut und Böse, § 186; KSA 5, S. 105 f.
41 Zur Genealogie der Moral, Vorrede, § 7; KSA 5, S. 254.
42 Vgl. die Erwähnungen und Anspielungen in: Die Geburt der Tra­
gödie, § 14; KSA 1, S. 92. Homers Wettkampf; ebd. S. 790. Nachlaß 

269

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angelpunkt der Rede, die Kallikles gegen Sokrates 
vorbringt, ist die für das Denken der Sophisten grund­
legende Antithese zwischen Natur und Satzung, 
quoic und vöpoc43 Worauf es Kallikles ankommt, ist 
folgendes: Jenes Wohlverhalten dem anderen gegen­
über, das auf dessen Anerkennung als gleichwertiges 
Mitglied der Polis beruht und das die Griechen rö 
kqAöv Kai rö öiKQiov nennen, will er als etwas erwei­
sen, das zum Menschsein gar nicht ursprünglich ge­
hört, sondern das - gleichsam von außen an es heran­
getragen - der höchsten Idee des Menschen gerade wi­
derspricht.
Alle Menschen streben nach größtmöglicher Glück­
seligkeit, diese These vertreten beide, Sokrates und 
Kallikles.44 Kallikles behauptet nun, es gebe zwei ver­
schiedene Weisen, sein Leben zu führen: man könne 
sich auf der einen Seite nach dem richten, was von Na­
tur her (<püoei) gut und schön sei, auf der anderen Sei­
te nach dem, was vom Gesetz her (vöfKp) als gut und 
schön gelte. Jede Lebensweise habe ihre eigene Sicht 
der Dinge, und in der Beurteilung dessen, was im 
Blick auf das Streben nach Eudaimonia gut sei, unter­
schieden sie sich fundamental.
Was aber versteht Kallikles unter tpüaic, unter Natur? 
Es gehört zu ihr nach Kallikles grundsätzlich alles Ge­
schehen, das sich vom Nomos unbeeinflußt abspielt: 
also nicht allein solches, das der Leitung durch den 
Nomos gar nicht fähig ist wie das Leben der Tiere, son­

32[5], Anfang 1874 - Frühjahr 1874; KSA 7, S. 755. Nachlaß 4[301], 
Sommer 1880; KSA 9, S. 174.
43 Vgl. Platon, Gorgias, 482 e ff. Anhand eines Fragments von Anti­
phon haben wir sie bereits kennengelernt. Vgl. oben, § 5.
44 Vgl. Gorgias, 470 e ff., 491 e ff., 507 c.

270

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern zum Beispiel auch die Tyrannis als den Nomos 
mißachtende Willkürherrschaft.45 Nach der Natur zu 
leben heißt für Kallikles schlicht und einfach, so viel 
als möglich von dem in die eigene Verfügungsgewalt 
zu bringen, dessen Besitz bzw. Beherrschung dem 
eigenen Wohlbefinden zuträglich erscheint.
Weil der Mensch niemals für sich lebt, sondern stets in 
Gemeinschaft mit anderen, ist der Konflikt vorpro­
grammiert; denn wie ließe sich ausschließen, daß 
genau das, was dem einen begehrenswert, auch 
für den anderen Ziel seiner Wünsche ist - und sei 
es nur darum, weil der zweite weiß, daß es der erste 
will? Für Kallikles löst sich dies Problem so: Die 
Natur selbst gebe deutlich zu erkennen ((püoic 
aürh änocpaivei), daß es gerecht sei, wenn der Edlere 
mehr habe als der Geringere und der Stärkere mehr als 
der Schwächere (ön öikuiov eoriv töv äpeivco 
roü xeipovoc nAeov exeiv Kai röv öuvarwrepov 
toü äöuvaTCDTcpou).46 Das Gesetz der Natur 
(vöpoq ihc QÜO8CDC)47 enthalte eine eigene Form der 
Gerechtigkeit: die Anerkennung ,natürlicher* Rang­
unterschiede, die die Besten und Kräftigsten von den 
Schwachen und Untüchtigen abscheide. Darin beste­
he die ursprüngliche, naturgegebene Ordnung unter 
den Menschen, denen der Nomos als das willkürlich 
Gesetzte gegenüberstehe.48 Menschliche Satzung aber 
dringe auf Ausgleich zwischen den Ansprüchen eines 
jeden Mitglieds der Polis.49

45 Vgl. Gorgias, 483 d.
46 Ebd. 483 d 1-3.
47 Vgl. ebd. 483 e 5.
48 Vgl ebd. 483 e und 484 a.
49 Vgl. ebd. 484 a.

271

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun fragt man sich, warum die Menschen es nicht 
bei der ,natürlichen4 Ordnung beließen und statt­
dessen den Nomos schufen. Kallikles hält folgende 
Erklärung bereit: Es sind die Schwachen, die Ohn­
mächtigen und der große Haufen50 (oi äoöeveiq 
ävöpamoi eioiv Kai oi noAAoi), die sich zusammen­
tun und das als Satzung und Sitte etablieren, was ih­
nen nützt.51 Weil sie selbst der Kraft und Stärke ent­
behren und es ihnen aus diesem Grund nie gelingen 
könnte, mehr für sich zu erlangen als andere, bestim­
men sie das Mehrhabenwollen (tö nAeovcKreiv) als 
häßlich und ungerecht (aioxpöv Kai äöiKOv).52 Als ge­
recht und schön hingegen gilt ihnen, wenn alle Glei­
ches haben (rö loov exeiv).53 Denn sie als die Schwä­
cheren ((pauAorepoi) müssen hochzufrieden sein, 
wenn ihnen das Gleiche wie allen anderen zugestan­
den wird; denn sie würden den Starken hoffnungslos 
unterliegen, wären die - ursprünglichen - Gesetze der 
Natur in Kraft.54
Es gelingt der Masse der Geringen Kallikles zufolge in 
aller Regel, die Tüchtigeren und Mächtigeren, die vie­
les und mehr als das einem jeden Zukommende an 
sich ziehen könnten, durch den auf Gleichheitsgrund­
sätzen basierenden Nomos einzuschüchtern.55 Kalli­
kles meint, daß die Athener die Besten und Kräftig­
sten unter ihnen von Jugend an (ck vecov) knechtisch 
und feige machten (KaraöouAoüoöai), indem sie diese 

50 Nach der Übersetzung Schleiermachers für oi noAAoi.
51 Gorgias, 483 b.
52 Ebd. 483 c.
53 Ebd. 484 a.
34 Ebd. 483 c.
55 Vgl. ebd.

272

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie die Löwen durch Besprechung in Bann schlügen 
und bezauberten (wonep Aeovraq, KaTenqöovrec 
T8 Kai Y0nT8Ü0VT8c), wenn sie ihnen vorsagten, es 
müsse Gleichheit herrschen und eben dies sei das 
Gute und Schöne (Aeyovrec (bc tö ioov xpn 
exeiv Kai toütö eanv tö kuAöv Kai tö öikoiov).56 
Doch trotz solcher Erziehung setzt sich nach Kalli- 
kles das von Natur Gute immer wieder durch: „Wenn 
aber, denke ich, einer mit einer recht tüchtigen Natur 
zum Manne wird, so schüttelt er das alles ab, reißt sich 
los, durchbricht und zertritt alle unsere Schriften und 
Gaukeleien und Besprechungen und widernatürli­
chen Gesetze und steht auf, offenbar als unser Herr, 
er, der Knecht, und eben darin leuchtet recht deutlich 
hervor das Recht der Natur.“57
Nietzsche argumentiert bei seinem Versuch, die Gel­
tung aller Moral auf außermoralische Motive zurück­
zuführen, ähnlich wie Kallikles in Platons Gorgias. Ist 
für Kallikles die Antithese zwischen (püoic und 
vöpoq, Natur und Satzung leitend, so stellt Nietzsche 
Leben und Moral bzw. Gesetz einander gegenüber. 
Bisweilen steht für Leben auch Natur, wie zum Bei­
spiel der Titel eines Abschnitts der Götzen-Dämme- 
rung deutlich macht: „Moral als Widernatur“.58 Wol­
len Kant und Sokrates59 zeigen, daß Moralität zum 
Menschsein ursprünglich gehört, so ist es genau dies, 
was Nietzsche wie Kallikles leugnen. Ihnen erscheint 

56 Ebd. 483 e 6 - 484 a 3.
57 Ebd. 484 a 3 - b 1; Übersetzung nach Schleiermacher.
58 Vgl. KSA 6, S. 82.
59 Die Begründung für die Geltung einer Moral des Maßes und der 
Gerechtigkeit, die Sokrates vorbringt, werden wir noch genauer be­
trachten. Vgl. unten, § 25.

273

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moral als etwas dem Menschen Äußerliches, das folg­
lich auch keine Tragfähigkeit besitzen kann. Unbe­
gründeterweise hätten aber nahezu alle Philosophen 
der Moral immer schon ein festes Fundament unter­
stellt, meint Nietzsche, und deshalb sämtlich auf Sand 
gebaut.60 Für sich selbst reklamiert er, den schwanken­
den Boden, auf dem sie seit jeher stand, bloßgelegt zu 
haben; seinen Vorgänger Kallikles, der sich indes ge­
gen die Argumente des Sokrates letztlich nicht durch­
setzen kann, erwähnt er nicht.
Grund menschlichen Lebens ist nach Nietzsche der 
„Wille zur Macht“. Denn wesentlich ist unserem Da­
sein in den Augen Nietzsches, daß es nicht in einem 
schlichten Ablaufen besteht, sondern darin, Wider­
stände zu überwinden, sich an Widerständen gewisser­
maßen abzuarbeiten. Den „Willen zur Macht“ aber be­
greift er, wie sich gezeigt hat,61 nicht als etwas Wider­
vernünftiges, sondern er sieht ihn mit Vernunft einher­
gehen. Vernunft nämlich ist es, die aller Entfaltung 
von Macht eine Richtung gibt. In diesem Sinn sind 
wir frei, und Macht ist niemals etwas Unschuldiges, 
weil sie eben nicht das Hervortreten bloß naturgesteu­
erter Kraft ist. Wie aber sollen wir mit der Macht, das 
heißt mit der in unserer Verfügung stehenden Mög­
lichkeit zur Wirksamkeit, verfahren?
Virulent wird dieses Problem, wo unser Umgang mit 
anderen Subjekten in Frage steht. „Macht ist ein Ver­
mögen, welches großen Hindernissen überlegen ist“, 
definiert Kant.62 Üben wir Macht gegen bloße Objek­

60 Vgl. z. B. Jenseits von Gut und Böse, § 186; KSA 5, S. 105-107.
61 Vgl. § 15 ff.
62 Kritik der Urteilskraft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 260.

274

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te aus, denen wir keinen eigenen Willen unterstellen, 
beunruhigt uns ihr Einsatz gewöhnlich nicht: wenn 
wir etwa einen Baum fällen, damit wir Holz zum Bau 
eines Schrankes gewinnen. Doch gerade anhand die­
ses Beispiels läßt sich andererseits demonstrieren, daß 
wir im allgemeinen einen differenten Standpunkt ein­
nehmen, handelt es sich bei unserem Gegenüber um 
einen anderen Menschen und dessen Belange, um an­
dere Subjektivität also. Denn ob ein ungehemmtes Ab­
holzen von Waldbestand vermieden werden sollte, 
wird heute mit Rücksicht auf die Lebensbedingungen 
von Menschen, die beeinträchtigt oder sogar bedroht 
erscheinen, zum Gegenstand des Nachdenkens.
Nietzsche nun meint, das Leben schlechthin, und da­
mit auch den Spezialfall des menschlichen Lebens, pri­
mär als Kampf aller einzelnen Individuen um Selbstbe­
hauptung und Machterweiterung interpretieren zu 
müssen. Das Leben sei „essentiell, nämlich in seinen 
Grundfunktionen verletzend, vergewaltigend, aus­
beutend, vernichtend“ und könne „ohne diesen Cha­
rakter“ gar nicht gedacht werden.63 Deutlich erscheint 
Nietzsche das Verhältnis zum anderen primär auf des­
sen Instrumentalisierung, wenn nicht gar Zerstörung 
zugunsten des eigenen Machtgewinns ausgerichtet. 
Nietzsche bringt diese Einschätzung durchaus nicht 
kalten Herzens vor, aber er glaubt, ihr nicht auswei­
chen zu können. Und insbesondere der Blick auf alles, 
was die Menschen Moral zu nennen pflegen, bestärkt 
ihn nur in seiner Diagnose. Denn sie sei selbst eine 
Form unbedingten Strebens nach mehr Stärke und 

63 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 11; KSA 5, S. 
312.

275

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach Macht über den anderen, nur eine außerordent­
lich perfide, weil sie sich als Intention des Gegenteils 
ausgebe.
Nietzsche erneuert bei seinem Versuch, die Moral als 
verkappten Willen zur Macht zu entlarven, die Argu­
mente des Kallikles. Auch er denkt in den Kategorien 
von Herr (öeonornq) und Knecht (öoüAoc),64 in Kate­
gorien des Ranges also, der eine Gleichwertigkeit der 
Menschen gleichsam von Natur aus ausschließe. Er 
spricht von den „Vornehmen, Mächtigen, Höherge­
stellten und Hochgesinnten“65, denen er die „Niedri­
gen, Niedrig-Gesinnten, Gemeinen, Pöbelhaften“ ge­
genüberstellt.66 Sie sind voneinander getrennt durch 
den Grad an Mächtigkeit, womit nicht unbedingt nur 
physische Stärke gemeint ist - obgleich Macht durch­
aus auch auf ihr beruhen kann -, sondern nicht min­
der das Maß an Durchsetzungskraft der eigenen, und 
notwendig perspektivischen Auslegung der Welt.67 So 
will es nach Nietzsche das Gesetz des Lebens. In 
einem bedeutenden Fragment aus dem Nachlaß,68 
dem wir uns später noch eingehend widmen werden, 
formuliert es Nietzsche so: „Es giebt nichts am Le­
ben, was Werth hat, außer dem Grade der Macht - ge­
setzt eben, daß Leben selbst der Wille zur Macht ist.“ 
Man vergleiche dagegen den Beginn von Kants Grund­
legung zur Metaphysik der Sitten: „Es ist überall 
nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben 

64 Vgl. Platon, Gorgias, 484 a 7.
65 Zur aristotelischen Tugend der peyaAoiiJUxia und ihrer Bedeu­
tung für Nietzsche vgl. unten, § 30.
66 Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 2; KSA 5, S. 259.
67 Vgl. z. B. ebd. Zweite Abhandlung, § 12, S. 313 f.
68 Nachlaß 5[71], Sommer 1886 - Herbst 1887; KSA 12, S. 211.

276

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut 
könnte gehalten werden, als allein ein guter Wille 
Kant argumentiert dafür, daß nur der Mensch als 
Zweck an sich selbst einen unbedingten, also absolu­
ten Wert hat; und ein schlechthin guter Wille ist ein sol­
cher, der diese Freiheit, unter keines anderen Gewalt 
zu stehen, als den Grund menschlichen Daseins in 
jedem Fall achtet. Das heißt, derjenige ist gut, der bei 
allem, was er tut - und im Interesse der eigenen Glück­
seligkeit tut -, die Freiheit eines jeden Menschen, über 
sich selbst zu bestimmen und um seiner selbst willen 
zu existieren, unangetastet läßt. Nietzsche dagegen 
gilt als einziger, als absoluter Wert der Wille, der sich 
um seiner selbst willen möglichst vieles andere seiner 
selbst unterwirft, das heißt der mächtige und mächtig­
ste. Ein solcher Wille ist der Wille des Glücklichen, 
des Frohen und Hochgesinnten.
Wenn aber menschliches Leben nach Macht strebt - 
und dies scheinbar bedingungslos -, wie konnte sich 
dann nach Nietzsche überhaupt jemals irgendeine Mo­
ral etablieren, die doch stets auf eine Selbstrücknahme 
zugunsten des Entfaltungsrechts auch der anderen 
dringt? Nietzsches Antwort gleicht der Genealogie, 
die Kallikles entwirft: die Schwachen haben sich zu­
sammengeschlossen und es ist ihnen gelungen, das 
alte aristokratische Ideal des „Vorrecht(s) der Wenig­
sten“ abzulösen durch die Losung vom „Vorrecht der 
Meisten“.69 70 Unter dem Einfluß von Christentum, Re­
formation und Französischer Revolution habe sich 

69 Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 393.
70 Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 16; KSA 5, S. 
287 £

277

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der „Will(e) zur Niederung, zur Erniedrigung, zur 
Ausgleichung, zum Abwärts und Abendwärts des 
Menschen“ durchgesetzt.71 Auch dieser Wille ist ein 
Wille zur Macht, jedoch ein degenerierter: denn er ver­
kleidet sich und tritt unter falschem Namen auf.
Nietzsche schreibt über die Schwachen in der Genea­
logie der Moral, und man wird bei aller - naheliegen­
den - Kritik an seinen Positionen nicht umhin kön­
nen, seinem schriftstellerischen Format Respekt zu 
zollen: „Diese Missrathenen: welche edle Beredsam­
keit entströmt ihren Lippen! Wie viel zuckrige, schlei­
mige, demüthige Ergebung schwimmt in ihren Au­
gen! Was wollen sie eigentlich? Die Gerechtigkeit, die 
Liebe, die Weisheit, die Überlegenheit wenigstens dar­
stellen - das ist der Ehrgeiz dieser ,Untersten*, dieser 
Kranken! Und wie geschickt macht ein solcher Ehr­
geiz! Man bewundere namentlich die Falschmünzer- 
Geschicklichkeit, mit der hier das Gepräge der Tu­
gend, selbst der Klingklang, der Goldklang der Tu­
gend nachgemacht wird. Sie haben die Tugend jetzt 
ganz und gar für sich in Pacht genommen, diese 
Schwachen und Heillos-Krankhaften, daran ist kein 
Zweifel: ,wir allein sind die Guten, die Gerechten, so 
sprechen sie, wir allein sind die homines bonae volun- 
tatis.* Sie wandeln unter uns herum als leibhafte Vor­
würfe, als Warnungen an uns, - wie als ob Gesund­
heit, Wohlgerathenheit, Stärke, Stolz, Machtgefühl an 
sich schon lasterhafte Dinge seien, für die man einst 
büßen müsse: oh wie sie im Grunde dazu selbst bereit 
sind, büssen zu machen, wie sie darnach dürsten, Hen­
ker zu sein! Unter ihnen giebt es in Fülle die zu Rich­

71 Ebd.

278

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tern verkleideten Rachsüchtigen, welche beständig 
das Wort ,Gerechtigkeit* wie einen giftigen Speichel 
im Munde tragen, immer gespitzten Mundes, immer 
bereit, Alles anzuspeien, was nicht unzufrieden blickt 
und guten Muths seine Strasse zieht.“72
Nietzsches These ist, daß Wille zur Macht ist, was sich 
moralisch geriert. Aus diesem Befund meint er schlie­
ßen zu können, daß es Moralität überhaupt nicht gibt. 
„Es giebt gar keine moralischen Phänomene, sondern 
nur eine moralische Ausdeutung von Phänomenen“, 
dieses Resume formuliert er in Jenseits von Gut und 
Böse?3 Zeigt doch die „Genealogie“ aller Moral nach 
Nietzsche folgendes: Den schwachen Menschen ist es 
geglückt, ihr eigenes Streben nach Macht zu verschlei­
ern und sie dazu noch zu verteufeln. Denn allein auf 
diese Weise lassen sich die Starken und Kräftigen läh­
men: Würde nämlich der Kampf um Macht, als wel­
chen Nietzsche das Leben begreift, offen ausgetragen 
wie zum Beispiel im äywv der frühen Griechen, so 
wäre klar, daß die von Natur aus Starken, die „Wohlge- 
rathenen“ ihn als Sieger bestehen müßten. Durch die 
von Natur aus Kraftlosen aber werden sie paralysiert: 
die Macht und den Mut, über die sie doch verfügen, 
scheuen sie sich aus Scham auch geltend zu machen. 
Die Schwachen nämlich, die aus ihrer Konstitution 
heraus „Heerden“ bilden74 und immer als die Vielen 
(oi noAAof), wie Kallikles sagen würde,75 auftreten, 
versehen die Starken mit einem „schlechten Gewis­

72 Ebd. Dritte Abhandlung, § 14; KSA 5, S. 369.
73 Jenseits von Gut und Böse, § 108; KSA 5, S. 92.
74 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 18; KSA 5, 
S. 383 f.
75 Vgl. Platon, Gorgias, 483 b 6.

279

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen“. Es gelingt ihnen, auch den von Natur aus Mächti­
gen und Kraftvollen ihre als allgemein verbindliche 
Menschheitsmoral getarnte Strategie der eigenen 
Selbstbehauptung aufzuzwingen, indem sie die Tugen­
den der Stärke, der Vornehmheit und des Stolzes mit 
dem Odium des Bösen und Verwerflichen belegen.76 
Moral, wie man sie zu verstehen gewohnt ist, Moral 
als universal gültige Verpflichtung zu irgendeiner 
Form des Ausgleichs zwischen den Interessen ver­
schiedener Menschen gibt es also in den Augen Nietz­
sches gar nicht. Grund menschlichen Daseins ist al­
lein der Wille zur Macht, der sich zur Erreichung sei­
ner Ziele der unterschiedlichsten Verfahrensweisen 
bedient, weshalb er als Movens aller menschlichen Ak­
tivität auch leicht zu verkennen ist. Nietzsche sieht 
sich selbst als den großen Desillusionisten, der das 
Täuschungs-und Blendwerk von Jahrhunderten mo­
ralgläubigen Menschentums freilegt.

5 25. Sokrates über Freiheit und Maß

Interessant muß uns jetzt werden, wie es Sokrates im 
Platonischen Gorgias gelingt, Kallikles zu widerle­
gen; denn es hat sich gezeigt, daß Nietzsche in wesent­
lichen Punkten ähnlich argumentiert wie der Sophist. 
Zugleich werden wir sehen, welche Möglichkeiten 
der Entschärfung der von Kallikles hartnäckig und ge­
schickt vorgebrachten Thesen zugunsten des rück­
sichtslosen Einsatzes der eigenen Macht dem antiken 

76 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, bes. § 2-11, 
§ 16; KSA 5, S. 258-277, 285-288.

280

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken noch zur Verfügung standen, die für Nietz­
sche offenbar nicht mehr diskutabel sind.
Kallikles behauptet, wer richtig leben wolle, müsse sei­
ne Begierden so groß wie möglich werden lassen und 
sie nicht im Zaum halten (öu öei TÖv opÖGK 
ßiwoopevov raq pev emöupiac idc eauroü eäv 
(bc peYiorac eivai Kai pn KoAd^eiv).77 Er müsse Ein­
sicht (cppovnoiv) und Tapferkeit (ävöpeiav) aufbie­
ten, um ihnen zu dienen, und worauf immer die Be­
gierde auch geht, so müsse er sie befriedigen (Kai 
änompnAdvai d)v äv äei h emöupia YlYvnrai).78 Er 
dürfe sich also nicht von Tugenden wie Besonnenheit 
(oGKppooüvn) und Gerechtigkeit (öiKaiooüvn) in sei­
nem Tun leiten lassen, denn dadurch würde er sich 
Zwang anlegen (öouAoüoöai, KoAd^eoöai).79 Die Un­
gebundenheit (ÖKoAaoia) aber, wenn sie mit Macht ge­
paart ist und wenn die zu uneingeschränktem Genuß 
nötigen Ressourcen vorhanden sind, verbürgt für Kal­
likles Glückseligkeit und Tugend, das heißt das, worin 
menschliches Leben Erfüllung findet.80 Es liegt auf der 
Hand: Der vom Sophisten gepriesene Weg zum Glück 
ist keiner, der im Prinzip von allen Menschen zu bege­
hen wäre; Kallikles setzt unmißverständlich auf das 
Vorrecht besonderer, ausgezeichneter Individuen, de­
nen das Wohlergehen der übrigen gegebenenfalls be­
denkenlos zum Opfer gebracht werden müsse.
Sokrates wendet gegen die Argumente des Kallikles 
den Gedanken der Selbstbeherrschung (cauroü 

77 Platon, Gorgias, 491 e 8-10.
78 Ebd. 492 a 1 f.
79 Vgl. ebd. 492 a-b; vgl. auch 492 d.
80 Vgl. ebd. 492 c.

281

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


äpxeiv);81 allein mit ihrer Hilfe könne jeder Mensch, 
auch der von Natur oder durch Gunst des Schicksals 
Mächtige, hoffen, zur Eudaimonie zu gelangen. Wich­
tig ist zu sehen, daß sogar die von Sokrates vertretene 
Maxime, Unrecht erleiden (döiKClaöai) sei besser als 
Unrecht tun (äöiKCiv), im Rekurs auf die Glückselig­
keit dessen, der sich vor diese Alternative gestellt 
sieht, begründet wird.82 Wo scheinbar nur das Wohl 
der anderen auf dem Spiel steht, will Sokrates erwei­
sen, daß es in Wahrheit (auch) um das eigene Lebens­
glück geht. Es zeigt sich die für die griechische Ethik 
insgesamt bezeichnende ursprüngliche Zusammenge­
hörigkeit von Glück und Tugend. Das für die moder­
ne Ethik schwierige Problem der Motivierung morali­
schen Handelns entfällt somit.
Inwiefern führen nun aber Selbstbeherrschung und 
Besonnenheit (oaxppooüvn) nach Sokrates zum 
Glück? In Analogie zur Gesundheit des Leibes 
(uyieiu ocoparoq) spricht er von einer Gesundheit der 
Seele (uyicia ipuxnc).83 Im Zentrum der Argumenta­
tion des Kallikles steht, wie wir gesehen haben, der Ge­
danke der Ungebundenheit, UKoAuoia. Gelingt es 
dem einzelnen, sich von Gesetz und Tugend freizuma­
chen, so tritt nach Kallikles der Status naturalis wieder 
in sein Recht, und dies scheint ihm zumindest für die 
starken und mächtigen Individuen Glückseligkeit 
auch schon zu garantieren. Sokrates macht auf die 

81 Ebd. 491 d.
82 Vgl. ebd. 508 b ff., bes. 511 a. Vgl. die folgenden Ausführungen 
zum Gedanken der ÜYieia ^ruxhc;, der Gesundheit der Seele.
83 Vgl. ebd. 464 a ff.; 479 b f; 517 d ff.; 526 d. Vgl. auch Politeia, 
444 c ff.

282

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unzulänglichkeit des sophistischen Glückskonzepts 
aufmerksam: Kallikles nämlich begreift die mensch­
liche Seele nicht, wie es Sokrates zufolge geboten ist, 
als ein Ganzes, zu dem alles einzelne Tun sich fügt.84 
Sondern er nimmt nur ein Partikulares in den Blick: 
je voneinander isolierte Begierden, denen - in der Rei­
henfolge ihres Auftretens - unbedingte Erfüllung zu 
verschaffen sei.85
Das Problem jedoch, das Sokrates aufwirft und mit 
seinen Mitteln löst, ist uns bereits wohlbekannt: Kant, 
so wurde deutlich, macht eine Fülle von „Neigungen“ 
am Menschen aus, die sich keineswegs im Zustand prä- 
stabilierter Harmonie befinden, sondern einander 
größtenteils widerstreiten; dieser Befund führt ihn 
schließlich zu dem Ergebnis, der Mensch sei glücks­
unfähig, weil unfähig, allen seinen Neigungen gerecht 
zu werden. Nietzsche dagegen gibt das für Kants 
Glücksbegriff konstitutive Totalitätsideal auf und 
vertritt einen konsequenten Perspektivismus: der 
Mensch hat im Umgang mit sich selbst zu gewichten; 
er ist notwendig ein Wesen der Einseitigkeiten. Doch 
läßt Nietzsche offen, ob es Kriterien gibt, nach denen 
Vernunft als Macht dabei verfährt oder verfahren soll­
te.
Sokrates hat im Gegensatz zu Kant und Nietzsche 
eine Vorstellung davon, woran ein gelungenes Leben 
zu orientieren ist: an der Idee der Gesundheit der See­
le (uyieia iguxhq). Mit ihr aber sei die von Kallikles ge­
priesene Ungebundenheit, äKOÄaoio, als angebliche 
Voraussetzung für Glückseligkeit - denn wer irgend­

84 Vgl. Gorgias, 503 d - 504 a.
85 Vgl. ebd. 491 e - 492 a.

283

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wem diene, könne unmöglich glücklich sein - nicht 
zu vereinbaren. Im Gegenteil liegt für Sokrates die Be­
dingung allen Glücks in der Bindung: und zwar in der 
vernünftigen Se/Z?s£bindung, die er O(D(ppooüvn, Be­
sonnenheit, nennt. Dem von Kallikles propagierten 
6ioq ukoAuotoc stellt er den 6ioc odxppcüv gegen­
über.86 Sokrates hält Selbstbeherrschung oder Selbst­
bindung deshalb für unerläßlich, weil die Stillung 
nicht jedes Verlangens, die Befriedigung nicht aller 
unserer Begierden (eniöupiai) für uns auch gut sei 
und so zu unserem Glück beitrage. Er zeigt dies zu­
nächst am Beispiel der körperlichen Gesundheit bzw. 
Krankheit: einem kranken und elenden Leib viele und 
noch so angenehme Speisen zu reichen, muß nicht un­
bedingt auch gut für ihn sein, sondern kann ihm sogar 
schaden.87 Das Angenehme (rö höü) ist also nicht 
gleichzusetzen mit dem Guten (rö ayaSöv) als dem, 
worum es einem jeden im ganzen geht. Was für den 
Leib gilt, trifft aber nach Sokrates gleichermaßen für 
die Seele zu: auch im Umgang mit ihr müsse die Sorge 
um ihr Wohl im ganzen leitend sein. Einfach den Be­
gierden, wie sie kommen und gehen, ihren Lauf zu las­
sen, dies genüge nicht. Sokrates begreift die Seele als 
Ergon,88 als etwas vom Menschen zu Gestaltendes 
und nicht wie Kallikles als Aggregation beziehungs­
los zueinander stehender Sensationen. Sokrates ver­
gleicht das von Kallikles als glückselig gepriesene Le­
ben mit dem des xapaöpiöc, des Regenpfeifers.89 

86 Vgl. ebd. 493 d.
87 Vgl. ebd. 504 e 7 ff.
88 Vgl. ebd. 503 e ff.
89 Vgl. ebd. 494 b 7.

284

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ebenso gefräßig wie rasch verdauend, war dieser Vo­
gel in der Antike sprichwörtlich.90
Das Leben des Menschen jedoch zeichnet sich nach 
Sokrates dadurch aus, daß dieser sich zu sich selbst 
verhält und nicht nur als Durchlauf wechselnder Be­
gierden existiert: in der Art eines lecken Fasses (coc 
rcTpnpevoq niöoc),91 in das die Neigungen und Be­
gierden hineinströmen und wieder hinausströmen. 
Der Mensch ist derjenige, dessen Sein durch Selbst­
sorge (enipeAeloöai eauroü)92 bestimmt ist. So ist er 
sich selbst Aufgabe, er ist sich selbst ein Werk, 
epyov.93 Deshalb lebt er Sokrates zufolge, wenn er gut 
lebt, auch nicht aufs Geratewohl (oük eiKn),94 son­
dern alles, was er tut, paßt er in ein Gesamtkonzept 
des gelungenen Lebens ein. Wie dem Künstler sein 
Werk steht es ihm als Idee, als Gestalt, als eiöoq vor 
Augen.95 Und aus diesem Grund hält Sokrates die von 
Kallikles gelobte Ungebundenheit und Zügellosig­
keit, äKoAaoia, für etwas dem Lebensglück geradezu 
Abträgliches. Denn jeder, der etwas herstellt, jeder 
önpioupyöq, bringt alles, was er im einzelnen aus­
führt in eine bestimmte Ordnung (ciq rd£iv nvä 
riönaiv); er mißt eines dem anderen an und zwingt je­
des, dem anderen sich zu fügen (npoouvaYKd^ci rö 
erepov tw erepa) npenov rc eivai Kai äppovueiv), 
bis er das ganze Werk wohlgeordnet und wohlpro­

90 Vgl. Aristophanes, Vögel (’Opviöec), 266 und 1140 f.; Aristote­
les, Historia animalium, 615 a 1 und 593 b 17.
91 Vgl. Gorgias, 493 b.
92 Vgl. Apologie, 36 c und 29 d-e. Vgl auch Alkibiades I, 127 e ff.
93 Gorgias, 503 d ff.
94 Ebd. 503 el.
95 Ebd. 503 e.

285

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


portioniert vor sich hingestellt hat.96 Genauso aber 
haben wir nach Sokrates mit unserem Leben zu ver­
fahren.
Wer es aber in allem auf das Mehrhabenwollen 
(nAeove^ia) anlegt wie Kallikles,97 verstößt Sokrates 
zufolge gegen das Grundgesetz des guten Lebens: ge­
gen Harmonie und Maß. In der längeren Rede, die 
Sokrates gegen seine Gewohnheit hält, weil der von 
ihm widerlegte Kallikles98 sich entmutigt dem Dialog 
entzieht, skizziert er, was gemeint ist: Weder mit 
einem anderen Menschen könne der befreundet sein 
(npooqnAhc; äv ein), dessen Lebensziel allein in der 
zügellosen Befriedigung seiner jeweiligen Begierden 
bestehe, noch mit Gott.99 Sokrates hätte an dieser Stel­
le hinzusetzen können, was der Sache nach dazu ge­
hört und von ihm in anderem Zusammenhang explizit 
vertreten wird: auch nicht mit sich selbst.100 Denn ein 
solcher, jeglicher Bindung entledigte Mensch sei kei­
ner Gemeinschaft fähig (koivwvciv ydp äöüvaioq): 
wem aber keine Gemeinschaft gelinge, dem gelinge 
auch keine Freundschaft (örq) öe ph evi Koivcovio, 
qnAia oük äv ein).101 „Die Weisen aber“, so Sokrates, 
„behaupten, o Kallikles, daß auch Himmel und Erde, 
Götter und Menschen nur durch Gemeinschaft beste­
hen bleiben und durch Freundschaft und Schicklich­
keit und Besonnenheit und Gerechtigkeit, und be­
trachten deshalb, o Freund, die Welt als ein Ganzes 

96 Ebd. 503 e - 504 a.
97 Vgl. ebd. 508 a 7.
98 Vgl. ebd. 505 b und c.
99 Ebd. 507 e 5 f.
100 Vgl. Politeia, 443 d 6; vgl. ebd. 577 e ff. Vgl. Gorgias, 469 c ff.
101 Gorgias, 507 e 5-7.

286

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Geordnetes, nicht als Verwirrung und Zügellosig­
keit.“102
Nur eingebunden in ein wohlgeordnetes Ganzes, nur 
eingefügt in einen Kosmos hat alles einzelne Bestand, 
so ist Sokrates überzeugt.103 Dies gilt im großen und 
im kleinen, für den einzelnen im Verhältnis zur Polis 
und für die einzelnen Bestrebungen in der Seele des 
Individuums. Es bedarf jeweils des gerechten Aus­
gleichs zwischen allem einzelnen, um die rechte Ord­
nung des Ganzen herzustellen. Darin liegt die Ge­
sundheit der Seele wie das Heil der Polis. Kunstver­
stand (rexvn) aber ist nötig, genauer: Yecoperpio, Meß­
kunst, um das Gute als das, in dem das Leben sich er­
füllt, in jedem Fall zu treffen.104 Das Gegenteil jedoch 
von Y^wpeipia ist das von Kallikles propagierte Prin­
zip der nAeovefto, des Mehrhabenwollens.105 Ihm zu 
folgen, bringt das Leben nach Sokrates nicht zum Ge­
lingen, sondern aus den Fugen.

5 26. Freiheit nach dem Verlust von Maß und Bindung 

Die Argumente, die Sokrates vorbringt und gegen die 
Kallikles sich im Platonischen Dialog nicht behaup­
ten kann, haben für Nietzsche jede Plausibilität einge­

102 Vgl. ebd. 507 e 7 - 508 a 4; Übersetzung nach Schleiermacher.
103 Mit dieser Überzeugung ist Sokrates mitnichten ein Agent der 
Auflösung, der den athenischen Staat ins Wanken bringen möchte 
(vgl. z. B. auch Kriton, 50 a ff.); dies eine Tendenz der Sokratesinter­
pretation, von der Hegel nicht frei ist und auch nicht der junge 
Nietzsche. Sokrates will die Polis vielmehr auf ein sicheres und trag­
fähiges Fundament stellen.
104 Vgl. Gorgias, 508 a mit 500 a.
105 Vgl. ebd. 508 a.

287

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


büßt. Längst gibt es keine Ordnung mehr, welche die 
Macht des Menschen noch binden könnte. Sie ist ziel­
los geworden, und diese für die Moderne charakteristi­
sche Situation nennt Nietzsche bekanntlich „Nihilis­
mus“.106 Er umschreibt diesen Zustand der Bindungs­
losigkeit auch mit Hilfe der vielzitierten Formel vom 
„Tode Gottes“.107 Jene dKoAaoia, die Kallikles sich ge­
gen lästige Konvention und willkürliche Satzung er­
kämpfen wollte, ist nun Schicksal und Problem der 
Moderne, und sie tut sich alles andere als leicht damit. 
Mögen auch moralische Intuitionen und Traditionen 
noch weitgehend wirksam sein und unser Handeln be­
stimmen, so fällt es uns doch in zunehmendem Maß 
schwer, sie in begründete Einsicht zu übersetzen. 
Ernst Tugendhat etwa formulierte jüngst den Aufsatz­
titel: „Die Hilflosigkeit der Philosophen angesichts 
der moralischen Schwierigkeiten von heute“.108
Das moralische Universum stellt sich nicht mehr als 
System moralischer Überzeugungen dar, sondern als 
bloßes Aggregat, als Ansammlung nebeneinander 
oder gar gegeneinander stehender moralischer Wert­

106 Vgl. z. B. Zur Genealogie der Moral, Vorrede, § 5; Dritte Ab­
handlung, § 14, bes. § 28; KSA 5, S. 252, 368, 411 f sowie das Frag­
ment Nachlaß 5[71]: Der europäische Nihilismus. Lenzer Heide, 
den 10. Juni 1887; KSA 12, S. 211-217. - Die genannten und weitere 
wichtige Texte, vor allem aus dem Nachlaß, werden im folgenden 
noch Gegenstand des Nachdenkens sein.
107 Vgl. Nachlaß 12[9], Herbst 1881; KSA 9, S. 577 und Nachlaß 
2[129], Herbst 1885 - Herbst 1886; KSA 12, S. 129. Vgl. auch Die 
fröhliche Wissenschaft, § 125, § 343; KSA 3, S. 480-482, 573 f., Also 
sprach Zarathustra, Vorrede, § 2, Erster Teil, Von den Mitleidigen, 
Vierter Teil, Außer Dienst; KSA 4, S. 14, 115, 322 f.
108 Zuerst abgedruckt in: Frankfurter Hefte (Oktober 1989) S. 927- 
935. Jetzt abgedruckt in: Ernst Tugendhat, Philosophische Aufsät­
ze, Frankfurt a. M. 1992, S. 371- 382.

288

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorstellungen. Nietzsche definiert „das Moderne“ 
deshalb als „physiologischen Selbst-Widerspruch“.109 
Und Alasdair Maclntyre konstatiert zu Beginn seines 
Buchs After Virtue-. „There seems to be no rational 
way of securing moral agreement in our culture.“110 
Die kosmische Ordnung, wie sie in der Antike wirk­
sam war, und der Schöpfer- und Erlösergott als Zen­
trum der christlich geprägten Welt boten der Freiheit 
des Menschen einen Bezug, welcher der Moderne ab­
handen gekommen ist.
Kant hatte versucht, die Freiheit an eine moralische 
Gesetzlichkeit anzubinden. Selbstgegeben und genau 
deshalb verpflichtend sollte sie ebenso streng, wie die 
Naturgesetze allem Natürlichen sein Verhalten vor­
schreiben, das Verhalten der Menschen regeln - jeden­
falls soweit es nicht um deren individuelle Glückselig­
keit geht, sondern um die von allen zu sichernde Ent­
faltungsmöglichkeit aller, das heißt um die Selbstzu­
rücknahme eines jeden. Das Chaotische und „Gesetz­
lose“ menschlicher Freiheit, das bei Kant immer mit­
gedacht ist, sollte befestigt werden. Ein vom Men­
schen selbst zu schaffender und zu verantwortender 
moralischer Kosmos: ein „Reich der Zwecke“111 sollte 
dem „Schrecklichen“, weil Ungeordneten und Unbe­
rechenbaren der menschlichen Freiheit ein Halt sein. 
Es wurde deutlich, daß die von Kant beabsichtigte De­
duktion von Moralität nicht gelungen ist: warum aus 

109 Vgl. Götzen-Dämmerung, Streifzüge eines Unzeitgemässen, 
§41;KSA 6, S. 143.
110 Alasdair Maclntyre, After Virtue. A Study in Moral Theory, 
Notre Dame, Indiana 21984, S. 6.
111 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie- 
Ausgabe, Bd. IV, S. 433.

289

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jener Struktur, die dem Menschen als einem freien We­
sen nach Kant zukommt, warum aus seiner Existenz 
als Zweck an sich selbst die Übernahme der im katego­
rischen Imperativ formulierten moralischen Verpflich­
tung folgen soll, vermochte er nicht zu zeigen.
Nietzsche sieht die von Kant bereits erahnte und noch 
halbwegs gebannte prekäre Lage des nachantiken und 
nachchristlichen, modernen Menschen, dessen Frei­
heit keinen festen Stand hat, kein Fundament, das sie 
trägt, in aller Klarheit. In einem schönen Aphorismus 
aus der Fröhlichen Wissenschaft gibt er ihr Ausdruck. 
Dieser Aphorismus ist, und das dürfte kaum ein Zu­
fall sein, demjenigen vorangestellt, der die Über­
schrift „Der tolle Mensch" trägt und einen der wesent­
lichen Texte zum Problemkreis des von Nietzsche dia­
gnostizierten Gottestodes darstellt. Er trägt den Titel 
„Im Horizont des Unendlichen" und lautet: „Wir ha­
ben das Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! 
Wir haben die Brücke hinter uns - mehr noch, wir ha­
ben das Land hinter uns abgebrochen! Nun, Schiff­
lein! sieh’ dich vor! Neben dir liegt der Ocean, es ist 
wahr, er brüllt nicht immer, und mitunter liegt er da, 
wie Seide und Gold und Träumerei der Güte. Aber es 
kommen Stunden, wo du erkennen wirst, dass er un­
endlich ist und dass es nichts Furchtbareres giebt, als 
Unendlichkeit. Oh des armen Vogels, der sich frei ge­
fühlt hat und nun an die Wände dieses Käfigs stösst! 
Wehe, wenn das Land-Heimweh dich befällt, als ob 
dort mehr Freiheit gewesen wäre, - und es giebt kein 
,Land‘ mehr!"112
Nietzsche bedient sich der seit den Griechen geläufi­

112 Die fröhliche Wissenschaft, § 124; KSA 3, S. 480.

290

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen Metaphorik der Seefahrt, die für Wagnis und Ge­
fährdung menschlichen Daseins steht.113 Das Meer als 
Region des nicht Geheuren ist die verlockende und zu­
gleich Angst einflößende Gegenwelt zum festen 
Land, auf dem „der Mensch sein Leben (führt) und sei­
ne Institutionen (errichtet)“.114 Das Verlassen des Lan­
des hat den Charakter einer Grenzüberschreitung. 
Das Meer bildet gegenüber dem Land eine Sphäre des 
Unberechenbaren, des Unheimlichen und Gesetzlo­
sen; nicht von ungefähr fällt das Erdbeben als furchter­
regendes Schwanken selbst des (scheinbar) festen Bo­
dens mythisch in die Zuständigkeit des Meergottes Po­
seidon. Doch trotz allen Abenteuers, aller Schiffbrü­
che und sonstiger Heimsuchungen ist das Land Be­
zugspunkt und Ziel einer Heimkehr. Anders bei 
Nietzsche: Eingeschifft und ausgefahren, hat der mo­
derne Mensch das Land als Ort des festen Standes hin­
ter sich „abgebrochen“; an Rückkehr ist nicht ge­
dacht. Er verbringt sein ganzes Leben auf hoher See, 
ohne jemals ein Land und damit Bodenhaftung, Be­
grenzung, Sicherheit, freilich auch Enge anzusteuern. 
Es gibt ja auch keines mehr. Das Leben gestaltet sich 
als Aufbruch in Permanenz. Immer neue Horizonte 
eröffnen sich, und keiner ist der, den man auch mor­
gen noch vor Augen hätte. Sie verschieben sich in ein 
Unendliches. Eine solche Existenz, die Nietzsche als 
paradigmatisch für die Moderne gilt, ist zweifellos 
frei und ungebunden, aber auch zum Fürchten. Exi­
stentielle Angst ist der neue „Käfig“, der den Men- 

113 Vgl. Hans Blumenberg, Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma 
einer Daseinsmetapher, Frankfurt a. M. 1979, S. 9 ff.
11" Ebd. S. 9.

291

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen nun gefangenhält. Es ergreift den so mutig Da­
vongefahrenen Heimweh nach festem Boden unter 
den Füßen, und die auch dort mögliche, aber eben 
nicht grenzenlose Freiheit erscheint ihm nun begeh­
renswert: nur gibt es kein Zurück zu dem auf immer 
Verlassenen.
Die Unmöglickeit einer Rückkehr zu einer festen 
Ordnung, die menschlicher Freiheit eine Orientie­
rung gäbe und ihr, wie von Kant gefordert, Grenzen 
setzte,115 116 sieht Nietzsche durch das Ereignis markiert, 
das er den „Tod Gottes" nennt. Der zentrale Text zu 
dieser Thematik ist der schon erwähnte Aphorismus 
„Der tolle Mensch" aus der Fröhlichen Wissen- 
schaft.lu> Nietzsche führt den „tollen Menschen" in 
deutlicher Anspielung auf den Kyniker Diogenes von 
Sinope ein. Einer bekannten und wirkungsreichen 
Anekdote zufolge soll Diogenes bei Tage ein Licht an­
gezündet und gesagt haben: „Ich suche einen Men­
schen." („ävöpwnov £nra)".)117 Nietzsche beginnt sei­
nen Aphorismus so: „Habt ihr nicht von jenem tollen 
Menschen gehört, der am hellen Vormittage eine La­
terne anzündete, auf den Markt lief und unaufhörlich 
schrie: ,Ich suche Gott! Ich suche Gott!‘"118 Fragwür­
dig und klärungsbedürftig aber ist zweierlei: Was 
besagt das Motiv der Laterne bzw. des Lichts? Was be­

115 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 569/B 597.
116 Vgl. KSA 3, S. 480-482. Eine Interpretation des Aphorismus un­
ter Herausarbeitung in ihm verborgener Implikate bietet Christoph 
Türcke, Der tolle Mensch. Nietzsche und der Wahnsinn der Ver­
nunft, Frankfurt a. M. 1989.
117 Vgl. Diogenes Laertius, Leben und Meinungen berühmter Phi­
losophen, VI, 41.
118 Die fröhliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 480.

292

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutet es, wenn Diogenes kundtut, er suche einen 
Menschen - ein Muster, das von Nietzsche in die 
Suche nach Gott transformiert wird?
Die Kyniker sind Sokratiker; sie bilden eine der Sokra­
tesschulen. So ist zu erwarten, daß die Anknüpfung an 
und die Auseinandersetzung mit Sokrates für ihr Den­
ken eine nicht unerhebliche Rolle spielt. Olof 
Gigon macht in seiner Sokratesdarstellung darauf auf­
merksam, daß dem anekdotischen Bericht über die Su­
che des Diogenes nach einem Menschen die Übersteige­
rung eines mit Sokrates verbundenen Motivs zugrunde­
liegt.119 In Platons Apologie legt Sokrates den Spruch 
des Orakels in Delphi als Aufforderung aus, nach wei­
sen Menschen zu suchen, die wirklich etwas wissen 
und dies nicht nur meinen (oieoöai).120 Er muß feststel­
len, daß er in dem Sinn der Weiseste ist, als er allein sich 
sein Nichtwissen eingesteht.121 Sokrates erscheint als 
ein exzeptioneller Mensch, und hierin besteht eine 
Gemeinsamkeit zu dem Kyniker Diogenes. Denn 
Diogenes will mit seinem befremdlichen Wort zum 
Ausdruck bringen, daß er der einzige Mensch ist.122 

119 Vgl Olof Gigon, Sokrates. Sein Bild in Dichtung und Geschich­
te, Bern/München 21979, S. 135.
120 Vgl. Platon, Apologie, 21 a ff. Vgl. oben, § 5.
121 Vgl. ebd. 21 d 6 f.; vgl. auch 22 d-e.
122 Vgl. hierzu den Hinweis von Niehues-Pröbsting auf die Verar­
beitung des Motivs der Menschensuche in einer Fabel nach Phae- 
drus. Der Sklave Aesop holt am Morgen Feuer aus einem Nachbar­
haus, um Essen zu bereiten; er wird auf der Straße angesprochen: 
„Es rief ein Schwätzer aus dem Volk: ,Aesop, weshalb bei Sonnen­
schein mit einem Lichte?4 - ,Ich suche Menschen!4 Sprach’s und eil­
te in sein Haus.“ Folgende Erklärung ist der Geschichte beigege­
ben: „Wenn sich der Störer diese Wort’ zu Herzen nahm, Erfuhr er, 
daß der Greis ihn nicht als Mensch erkannte, Da er den Vielbeschäf­
tigten so frech verhöhnte.“ (Liber Fabularum. Fabelbuch, lateinisch 

293

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Rezeption bescheinigt ihm denn auch einen be­
sonderen Hochmut.123
Exzeptionell aber ist auch Nietzsches Gottessucher, 
der „tolle Mensch“. Er ist der einzige Wissende, der 
von niemandem verstanden wird. Wie Diogenes ent­
zündet er am hellen Tag ein Licht; Licht aber steht seit 
den Anfängen der Philosophie als Metapher für Er­
kenntnis und für Wahrheit.124 Im Begriff der Aufklä­
rung hat sie sich terminologisch verfestigt. Aufmerk­
samkeit erregt nun, daß in Nietzsches Aphorismus 
derjenige durch das Attribut der brennenden Laterne 
als wissend und aufgeklärt ausgezeichnet wird, der 
nach einem Gott Ausschau hält, und nicht diejenigen, 
die es aufgegeben haben, an einen Gott zu glauben 
und den „tollen Menschen“ auslachen.125 Unverstän­
dig spotten können sie nur, so legt es Nietzsche nahe, 
weil sie nicht einmal ahnen, welche Lage durch den 
Tod Gottes eingetreten ist. Der einzige, der hier klar 
sieht, ist der „tolle Mensch“, der ihnen seine Botschaft 
entgegenschreit: „Wohin ist Gott? rief er, ich will es 
euch sagen! Wir haben ihn getödtet, - ihr und ich! Wir 
Alle sind seine Mörder! Aber wie haben wir diess ge­
macht? Wie vermochten wir das Meer auszutrinken?

und deutsch, übers, v. Fr. Rückert und Otto Schönberger, ed. O. 
Schönberger, Stuttgart 1975, S. 71.) Vgl. Heinrich Niehues-Pröb­
sting, Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus, 
Frankfurt a. M. 1988, S. 102.
123 So Jacob Brücker, den Niehues-Pröbsting zitiert. Vgl. ebd. S. 
103.
124 Vgl. W. Beierwaltes und C. von Bormann, Art. „Licht“, in: Hi­
storisches Wörterbuch der Philosophie, a. a. O. Bd. 5, Sp. 282-289. 
Vgl. Hans Blumenberg, Licht als Metapher der Wahrheit, in: Stu­
dium generale, Jg. 10, Heft 7 (1957) S. 432-447.
125 Die fröhliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 480.

294

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer gab uns den Schwamm,126 um den ganzen Hori­
zont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese 
Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie 
sich nun ? Wohin bewegen wir uns ? Fort von allen Son­
nen? Stürzen wir nicht fortwährend? Und rückwärts, 
seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Giebt es noch 
ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch 
ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere 
Raum an? Ist es nicht kälter geworden? Kommt nicht 
immerfort die Nacht und mehr Nacht? [...] Gott ist 
todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet! 
Wie trösten wir uns, die Mörder aller Mörder? Das 
Heiligste und Mächtigste, was die Welt bisher besass, 
es ist unter unseren Messern verblutet, - wer wischt 
diess Blut von uns ab? Mit welchem Wasser könnten 
wir uns reinigen? Welche Sühnfeiern, welche heiligen 
Spiele werden wir erfinden müssen? Ist nicht die Grös­
se dieser That zu gross für uns? Müssen wir nicht sel­
ber zu Göttern werden, um nur ihrer würdig zu er­
scheinen? Es gab nie eine grössere That, - und wer nur 
immer nach uns geboren wird, gehört um dieser That 
willen in eine höhere Geschichte, als alle Geschichte 
bisher war!“127
Die Stellung des Menschen „im Horizont des Unend­
lichen“, von dem der zuvor betrachtete Aphorismus 
im Rückgriff auf die Seefahrtsmetaphorik sprach, ist 
Thema der Rede des „tollen Menschen“. Der Gottes­

126 Zum Verständnis der Metaphorik von Meer und Schwamm vgl. 
Augustinus, Confessiones, VII 5,7 (in: Augustinus, Bekenntnisse. 
Lateinisch und deutsch, ed. und übers, von Joseph Bernhart, Frank­
furt a. M. 1987, S. 312 f.). Nietzsche scheint sich auf diese Stelle zu 
beziehen.
127 Ebd. S. 480 f.

295

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tod bedeutet den Verlust eines Mittelpunkts der Welt 
und jeglicher Orientierung für den Menschen. Der 
Ort seiner Existenz, „diese Erde“, ist nun abgetrennt 
von ihrem Daseinsgrund: losgekettet „von ihrer Son­
ne“.128 Es ist wichtig, hier die hintergründigen Bezüge 
wahrzunehmen, auf die Nietzsche anspielt.
Bei Platon ist bekanntlich die Sonne ein Analogon der 
Idee des Guten; was diese im Bereich des Denkbaren 
ist, ist jene im Bezirk des Sichtbaren.129 An der Sonne 
als Sprößling des Guten (ckyovoq toü UYaöoü)130 ver­
sucht Platon darzustellen, was das jeglicher Anschau­
ung sich entziehende Gute, das letzte Prinzip alles 
Seienden, auszeichnet. Die Sonne gibt das Licht, ohne 
das nichts entstünde und wüchse131 und kein Seiendes 
für ein anderes Seiendes existierte: denn Sehen 
(opäv) sowohl als Gesehenwerden (opäoöai), der 
Gesichtssinn (öipic) als auch das Sichtbare (rö 
öparov) bedürfen seiner.132 Beide stehen im selben 
Licht, das sie als kostbares Band (ripioq ^uyoc)133 mit­
einander verknüpft. Die scharfe Trennung zwischen 
Subjekt und Objekt, wie sie die neuzeitliche Philoso­
phie spätestens seit Descartes vornimmt, ist der grie­
chischen Vorstellung von der Welt als Kosmos fremd. 
Die Idee des Guten, für welche die Sonne als Gleich­

128 Ebd. S. 481.
129 Vgl. Platon, Politeia, 508 c. Zum Verständnis der Idee des Guten 
vgl. Helmut Meinhardt, Teilhabe bei Platon. Ein Beitrag zum Ver­
ständnis platonischen Prinzipiendenkens unter besonderer Berück­
sichtigung des „Sophistes“, Freiburg/München 1968, S. 95-107.
130 Politeia, 506 e 3.
131 Vgl. ebd. 509 b 2-A.
132 Ebd. 507 d-508 a.
133 Vgl. ebd. 508 a 1. (Bei Platon steht im Satzzusammenhang: 
upiwrepw £uyö.)

296

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis figuriert, ist Seins- und Erkenntnisgrund all des­
sen, was ist. Sie ist also im umfassenden Sinn Grund 
der Welt.
Von diesem Grund haben wir uns nach Nietzsche 
durch die Tötung Gottes abgekoppelt. Als Folge tau­
meln wir nun steuerlos durch ein unendliches Univer­
sum, das Nietzsche als „unendliches Nichts“134 gilt, 
weil es nichts gibt, um das es sich ordnet. Uns fehlt un­
ter dieser Voraussetzung jede Orientierung: wir wis­
sen nicht mehr, was „ein Oben und ein Unten“135 sein 
könnten. In den Augen Nietzsches ist demnach der 
Zustand des Anfangs: das Tohuwabohu vor Gottes 
Schöpfung wiedergekehrt. Vor diesem Nietzsche- 
schen Hintergrund wird man auch die Rede Heideg­
gers vom „anderen Anfang“, in den das abendländi­
sche Denken einrücke,136 verstehen müssen. Nietz­
sche sieht offenbar keinen anderen Ausweg, als daß 
wir selbst nun zu Göttern werden und die Welt aus 
uns selbst neu auslegen und so nach unserem Bilde 
neu erschaffen; freilich nicht ohne den Zweifel mit­
schwingen zu lassen, ob wir dieser Aufgabe gewach­
sen sind.137
Nietzsche aber faßt nur radikaler, was in der Philoso­
phie Kants und des deutschen Idealismus auch schon 
angelegt ist: die Einsicht, daß Selbstbestimmung und 
Autonomie dem Menschen auferlegt sind und daß sie 
von keinem nicht in uns selbst begründeten Funda­

134 Die fröhliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481.
135 Ebd.

136 Vgl. z. B. Martin Heidegger, Beiträge zur Philosophie, Frank­
furt a. M. 1989 (Gesamtausgabe, Bd. 65), S. 4 et passim. Vgl. Ders., 
Nietzsche, Bd. 2, Pfullingen 1961, S. 29.
137 Die fröhliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481.

297

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ment getragen werden. Diese Einsicht hinterläßt bei 
Nietzsche und auch bei Heidegger eine tiefe Verunsi­
cherung, die bei beiden mit dem Bewußtsein einher­
geht, an der Schwelle einer ganz neuen Zeitrechnung 
zu stehen, welche die bisherige von der künftigen Ge­
schichte aufs schärfste trenne. Der „tolle Mensch“ be­
wertet die Tötung Gottes, die Vernichtung nämlich 
eines den Menschen transzendierenden Grundes, so: 
„Es gab nie eine grössere That, - und wer nur immer 
nach uns geboren wird, gehört um dieser That willen 
in eine höhere Geschichte, als alle Geschichte bisher 
war!“138 Die Diagnose Nietzsches bewegt Heidegger 
zur Hoffnung auf die „Ankunft“ eines bisher sich ver­
bergenden und entziehenden Grundes menschlicher 
Existenz, auf das „Sein“. In den Beiträgen zur Philoso­
phie schreibt er: „Der Mensch weder ,Subjekt4 noch 
,Objekt4 der ,Geschichte4, sondern nur der von der 
Geschichte (Ereignis) Angewehte und in das Seyn Mit­
gerissene, dem Seyn Zugehörige. Zuruf der Not­
schaft, Überantwortung in die Wächterschaft.“139 
Indessen, man kann der Erkenntnis in die Irreduzibili- 
tät der uns aufgegebenen Selbstbestimmung auch 
ganz anders begegnen, als dies Nietzsche und Heideg­
ger, der sie verleugnet, tun. Ein schönes Beispiel dafür 
bietet das jüngst erschienene Buch Vorlesungen über 
Ethik von Ernst Tugendhat. Die an nichts außer uns 
festgebundene Freiheit scheint ihm das unhintergeh­
bare Fundament unserer Existenz und somit auch al­
ler Moral zu sein: niemandem ist die Entscheidung 
über sein So-Sein-Wollen und die Verantwortung für 

138 Ebd.
139 Heidegger, Beiträge zur Philosophie, S. 492.

298

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Tun abzunehmen, ein letztes „take it or leave it“ 
auch in Fragen der Moral nicht zu umgehen.140 Tu­
gendhat meint dazu: „Und ist es nicht gut so? Muß 
man sich nicht umgekehrt fragen, warum wir uns das 
Eingebundensein in Moral am liebsten wie das Einge­
bundensein in eine Zwangsjacke denken wollen? [...] 
Man kann dieses Bedürfnis als Residuum der religiö­
sen Moral ansehen, in der das Müssen als ein transzen­
dent Vorgegebenes erschien, oder ebenso als ein Resi­
duum aus dem kindlichen Moralbewußtsein, in dem 
die elterliche Autorität ähnlich erschien. Die Refle­
xion auf das dem ,ich muß‘ zugrunde liegende ,ich 
will* läuft nur darauf hinaus, daß wir die zum erwach­
senen Menschsein gehörige Autonomie übernehmen. 
Könnten wir denn wollen - einmal angenommen, daß 
es nicht ohnehin widersinnig ist -, daß ein solches ab­
solutes Muß in uns eingerammt wäre? Kann ich wol­
len, daß ein Teil meines Wollens mir selbst entzogen 
sei? Das Leben wäre vielleicht einfacher, aber auch un­
ernsthafter, wenn die Moral ein Teil von mir wäre so 
wie mein Herz oder mein Rückgrat.“141
Auch Nietzsche jedoch verficht, wie im zweiten Teil 
vorliegender Überlegungen gezeigt, den Gedanken 
der Autonomie mit Nachdruck und mit Leidenschaft. 
Für ihn verbindet sie sich mit dem „Willen zur 
Macht“, mit der Entfaltung von Macht; und es ist ja 
zweifellos richtig, daß Autonomie als Grund unseres 
Wollens nicht selbstgenügsam ist und gleichsam in 
sich ruht, sondern immer mit Wirksamkeit - im guten 

140 Vgl. Ernst Tugendhat, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt a. M.
1993, S. 96 f.
14) Ebd.

299

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und im schlechten - einhergeht. Niemals läßt sie die 
Welt unangetastet. Diesen Charakter unseres Seins 
macht Nietzsche geltend, scheinbar in der Weise küh­
ler Entlarvung und manchmal auftrumpfend, doch in 
Wahrheit alles andere als gelassen. Denn es ist Nietz­
sche klar, daß dem „Willen zur Macht“ als solchem 
kein „Sinn“, kein Zweck inhäriert, auf den er von sich 
aus zielte.142 Er ist an sich bindungslos; den gegensätz­
lichsten Absichten kann er zur Durchsetzung verhel­
fen. Dies sieht Nietzsche;143 der „Tod Gottes“, der Ver­
lust eines festen Bezugs unserer Freiheit, erscheint 
ihm deshalb als ein „ungeheure(s) Ereigniss“.144
Man beachte auch an dieser Stelle den Einfluß Nietz­
sches auf Heidegger. Bestimmt nicht zufällig fügt die­
ser dem „öffentlichen Titel“ seiner Beiträge zur Philo­
sophie, die neben Sein und Zeit als sein zweites Haupt­
werk angesehen werden, die „wesentliche Über­
schrift“ Vom Ereignis hinzu.145 Er hat allerdings ein an­
deres, auf den „Tod Gottes“ bereits folgendes Ereig­
nis im Sinn. Dazu später Genaueres.
Für Nietzsche, so hatten wir gesehen, gibt es Moral 
als begründete Verpflichtung zur Achtung des ande­
ren, als bindende Einforderung eines auf Ausgleich 
und Gerechtigkeit bedachten Verhaltens ihm gegen-

142 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 28; KSA 
5; S. 411 f.
143 In einem nachgelassenen Fragment, das er Tagebuch des Nihili­
sten nennt, notiert er etwa: „die stärkste Kraft weiß nicht mehr, wo­
zu?“ Vgl. Nachlaß 11 [327], November 1887 - März 1888; KSA 13, 
S. 139.
144 Die fröhliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481. Vgl. ebd. 
§ 343, S. 573 f.
145 Vgl. Martin Heidegger, Beiträge zur Philosophie, a. a. O. S. 3.

300

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über gar nicht. Es gab sie auch nie; was bisher für 
Moral gehalten wurde, so meint Nietzsche aus seinen 
genealogischen Studien schließen zu können, ist allein 
verkappter Wille zur Macht. Wie Nietzsche dabei ver­
fährt, wurde am Beispiel seiner Kritik christlicher 
Moral als einer Moral der Schwachen deutlich, die 
zu einem guten Teil die Argumente des Sophisten 
Kallikles gegen Sokrates wiederholt. Wenn jedoch 
Nietzsche zufolge - recht bedacht - „moralische Phä­
nomene“ nur Phantome sind und es sich dabei in 
Wirklichkeit allein um die „moralische Ausdeutung 
von Phänomenen“ handelt,146 warum wird dann die 
Entwertung einer ganz bestimmten solcher Ausdeu­
tungen, nämlich die vom Christentum inspirierte, war­
um wird dann der „Tod Gottes“ überhaupt zum Pro­
blem?
Aufschluß hierüber gibt das bedeutende nachgelasse­
ne „Lenzer Heide“-Fragment, das Nietzsche auf den 
10. Juni 1887 datiert.147 Dort stellt er sich die Frage: 
„Welche Vortheile bot die christliche Moral-Hypothe­
se?“ Und er beantwortet sie wie folgt:
„1) sie verlieh dem Menschen einen absoluten Werth, 
im Gegensatz zu seiner Kleinheit und Zufälligkeit im 
Strom des Werdens und Vergehens
2) sie diente den Advokaten Gottes, insofern sie der 
Welt trotz Leid und Übel den Charakter der Vollkom­
menheit ließ, - eingerechnet jene ,Freiheit* - das Übel 
erschien voller Sinn.

146 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 108; KSA 5, S. 92; vgl. auch 
Götzen-Dämmerung, Die „Verbesserer" der Menschheit, § 1; KSA 
6, S. 98.
147 Vgl. Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, 
S. 211-217.

301

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3) sie setzte ein Wissen um absolute Werthe beim Men­
schen an und gab ihm somit gerade für das Wichtigste 
adäquate Erkenntniß
sie verhütete, daß der Mensch sich als Menschen ver­
achtete, daß er gegen das Leben Partei nahm, daß er 
am Erkennen verzweifelte: sie war ein Erhaltungs­
mittel; - in Summa: Moral war das große Gegenmittel 
gegen den praktischen und theoretischen Nihilis­
mus“'™
Nietzsche ist überzeugt, so haben die bisherigen Ana­
lysen ergeben, daß der Mensch als Wille zur Macht 
und nichts sonst existiert; dies jedoch immer schon 
und nicht etwa erst neuzeitlich oder modern. Nietz­
sche unterstellt keinen Wesenswandel, der den Men­
schen irgendwann ergriffen und so verändert hätte, 
daß er fortan zu keiner Moral mehr taugt. Was die bis­
herige von der modernen Geschichte abtrennt und als 
nachmoralische auszeichnet, ist etwas anderes: Bisher 
war es dem Menschen, so meint Nietzsche, noch stets 
gelungen, den ihm eigenen Machtimpuls in eine Ord­
nung einzubinden und damit zu bändigen. Er besaß 
Ziele, auf die er ihn richten konnte, Ziele, deren Gel­
tung jedem Zweifel entzogen waren.
Das Christentum bot ihm, unter dieser Perspektive be­
trachtet, eine Deutung der Welt, deren Geschlossen­
heit und Weite Nietzsche bewundert. Nicht nur mit 
einer auf seinen Lebensraum begrenzten Orientie­
rung versah es ihn, sondern im Weltganzen war ihm 
sein unvergänglicher Platz zugewiesen, es „verlieh 
dem Menschen einen absoluten Werth, im Gegensatz * 

148 Ebd. S. 211.

302

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu seiner Kleinheit und Zufälligkeit im Strom des Wer­
dens und Vergehens".149 150
Alles, so Nietzsche im zweiten Punkt des zitierten 
Fragments, was es an der Welt und dem Menschen zu 
begreifen gilt, schien im letzten gerechtfertigt: selbst 
das unbestreitbar vorhandene Übel, das für Leibniz - 
dessen Theodizee unverkennbar die Folie bildet, auf 
die Nietzsche sich bezieht - in dreierlei Gestalt auf­
tritt: als malum metaphysicum, als malum physicum 
und als malum morale.™ Es vermochte der Vollkom­
menheit der Welt keinen Abbruch zu tun. „Voller 
Sz’zzzz“151 erwies sich noch jeder Mißstand und alles Lei­
den, so schreibt Nietzsche, weil es sich vor dem Hin­
tergrund des Gedankens von der Welt als Gottes wohl­
geordneter Schöpfung erklären ließ.
Für Leibniz besteht das malum metaphysicum in der 
ursprünglichen Unvollkommenheit und Begrenzung 
alles Kreatürlichen, in dessen Endlichkeit; doch Gott 
konnte seine Kreatur unmöglich mit allem ausstatten, 
ohne sie auch zum Gott zu machen.152 Dafür aber 
liebt Gott das Unvollkommene, jedenfalls mehr als 
das Nichts, denn sonst hätte er es unterlassen, über­
haupt etwas zu schaffen.153 Das malum physicum liegt 

149 Ebd.
150 Vgl. G. W. Leibniz, Die Theodizee, Erster Teil, § 21 und Anhän­
ge, Bemerkungen über das vor kurzem in England veröffentlichte 
Buch über den Ursprung des Übels, § 7.
151 Vgl. Nietzsche, Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; 
KSA 12, S. 211.
152 Vgl. G. W. Leibniz, Die Theodizee, Erster Teil, § 31.
153 Ebd. Anhänge, Bemerkungen über das vor kurzem in England 
veröffentlichte Buch über den Ursprung des Übels, § 7. - Auf die 
Idee, daß es Gott langweilig geworden sein könnte und er aus die­
sem Grund den Menschen, und nicht nur einen einzigen Menschen, 

303

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Leiden; zwar will Gott es nicht unbedingt, aber des 
öfteren will er es doch: und zwar weniger als Strafe für 
Verfehlungen, denn als geeignetes Mittel zur Errei­
chung des Guten durch das Übel. Das für das Ganze 
Beste ist nicht notwendig auch das Beste eines jeden 
Teils.154 Das malum morale schließlich besteht in der 
Sünde; Gott will sie keinesfalls, sondern läßt sie nur 
zu: als conditio sine qua non des besten Zustandes der 
Welt. Der Mensch ist von Gott als freies Wesen ge­
dacht und geschaffen; denn allein unter der Vorausset­
zung der Freiheit kann er gut sein. Wäre er nämlich 
nicht frei, könnten ihm seine Taten nicht zugerechnet 
werden: er wäre des Guten unfähig, des Bösen freilich 
auch. Dieses war demnach, so argumentiert Leibniz, 
von Gott in Kauf zu nehmen, gerade weil er sich in be­
zug auf den Menschen so anspruchsvoll zeigt.155 
Obwohl der Mensch leidet und in vielfältiger Weise 
dem malum ausgesetzt ist, fühlt er sich in Gottes Uni­
versum dennoch aufgehoben; und wie Nietzsche im 
Schlußabschnitt der Genealogie der Moral ausdrück­
lich vermerkt, verneine der Mensch, „das tapferste 
und leidgewohnteste Thier“ nicht das Leiden an sich: 
„er will es, er sucht es selbst auf, vorausgesetzt, dass 
man ihm einen Sinn dafür aufzeigt, ein Dazu des Lei­
dens“.156

schuf, ein Gedanke, der bei Nietzsche angedeutet ist und sich bei 
Blumenberg findet, auf diese Idee kommt Leibniz nicht. Vgl. Nietz­
sche, Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 7; KSA 5, S. 
304 f. Vgl. auch Die Geburt der Tragödie, § 5; KSA 1, S. 47 f. Vgl. 
Hans Blumenberg, Matthäuspassion, Frankfurt a. M. 1988, S. 11-13.
154 Vgl. Leibniz, Die Theodizee, Erster Teil, § 23; Dritter Teil, § 241.
155 Vgl. ebd. Erster Teil; § 25 ff.
156 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 28; KSA 5, 
S. 411.

304

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was immer aber der Mensch tut, selbst wenn das 
durch seine Macht Bewirkte zum Bösen ausschlägt, 
so bleibt es im christlichen Verständnis doch einge­
bunden in das von Gott durchwaltete Ganze und ist 
nicht ortlos. Dies führt uns zum dritten der von Nietz­
sche in seinem Lenzer Heide-Fragment genannten 
„Vortheile" der christlichen „Moral-Hypothese".
Sie bietet den Halt „absolute(r) Werthe", um die der 
Mensch als Geschöpf Gottes auch weiß; das von Gott 
gewährte lumen fidei sorgt für die „adäquate Erkennt- 
niß“ dieses für den Menschen „Wichtigste(n)".157 Die 
göttlich beglaubigten Werte nämlich weisen ihm nicht 
nur ein Ziel, auf das hin er sein Leben ausrichten kann, 
sondern qualifizieren sein Handeln in jedem Fall als 
gut oder böse. Der Mensch ist niemals in der Gefahr, 
den Sinn für oben und unten und damit auch für die 
eigene Position zu verlieren - eine Lage, die der „tolle 
Mensch" als Ergebnis des Gottestodes eintreten 
sieht.158 Wo es aber in einem Raum überhaupt keine 
ausgezeichneten Punkte gibt, ist alles gleichwertig 
und folglich gleichgültig. Ein solcher Zustand gilt 
Nietzsche als Nihilismus.
Er erweist sich aber deshalb als fundamentales und im 
genauen Sinn des Worts lebenswichtiges Problem, 
weil es mit der Eigenart menschlichen Seins unverein­
bar ist, ohne Werte zu leben. Als Resultat der Überle­
gungen im zweiten Teil dieser Untersuchung hatte 
sich gezeigt, daß der Mensch als synthetische Einheit 
von Vernunft und Natur existiert. Von vornherein ist 

157 Vgl. Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, 
S. 211.
158 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 125; KSA 3, S. 481.

305

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er nicht als nur naturbestimmt zu begreifen; wir kön­
nen uns nach Nietzsche überhaupt keinen Begriff von 
uns als bloßer Natur machen,159 ungeachtet der Tat­
sache, daß wir immer auch Natur sind. Denn wir ste­
hen in einem Verhältnis und somit in Distanz zu uns 
selbst: wir haben in Form von Gefühlen, Empfindun­
gen, Gedanken Vorstellungen von uns, die aber im­
mer Wertungen enthalten. Wir stellen uns zu uns 
selbst, auch wo wir nur zu reagieren oder zu empfan­
gen scheinen.
Die Aufgabe, die uns mit unserer Existenz selbst auf­
gegeben ist, liegt in der Beantwortung der Frage, wie 
wir uns zu uns selbst und anderen gegenüber verhal­
ten sollen. Sie aber setzt bereits die Antwort auf eine 
andere Frage voraus, nämlich als was wir uns selbst 
und die anderen verstehen wollen. Niemals geht es 
uns in unserem Dasein nach Nietzsche um die pure 
Selbsterhaltung,160 womit ja nur gemeint sein kann: 
um die Erhaltung allein der physischen Basis unserer 
Existenz. So wenig erschöpft sich unser Leben darin, 
daß es gerade umgekehrt als tiefste Form der Erniedri­
gung und als Verlust des Menschseins empfunden 
wird, auf die bloße Erhaltung der Physis reduziert 
und eben dadurch der Möglichkeit jeder Distanz zu 
sich selbst beraubt zu werden.161 Das bedeutet näm­
lich, als Wesen, das sich und andere in Vorstellungen 
und Begriffen faßt, das sich ein Bild von sich und der 

159 Vgl. oben, § 22.
160 Vgl. Nachlaß 26[313], Sommer-Herbst 1884; KSA 11, S. 233; 
vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 1; KSA 3, S. 369-372, bes. S. 372.
161 Vgl. Primo Levis Bericht über das als Häftling in Auschwitz zu­
gebrachte Jahr, in: Primo Levi, Ist das ein Mensch?, übers, v. Heinz 
Riedt, München/Wien 1988, bes. S. 59, 63, 152 f.

306

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt macht und danach sein Leben entwirft, ignoriert 
zu werden. In Kants Terminologie hieße es, als Zweck 
an sich selbst mißachtet zu werden. Im Sein als Selbst­
zweck aber liegt das Fundament und die Eigenart 
menschlicher Existenz. Wie wir jedoch unser Leben 
entwerfen, als was wir uns deuten, in welchen Begrif­
fen wir uns auslegen, das ist - wie Nietzsche schärfer 
sieht als Kant - grundsätzlich nicht festgelegt und 
auch nicht auf Dauer festzuschreiben: etwa in Gestalt 
von Traditionen. Sie müssen es sich - aus Gründen in­
tellektueller Redlichkeit - gefallen lassen, in Frage ge­
stellt zu werden. Man sollte sie nicht verachten, aber 
auch nicht stärker erscheinen lassen, als sie sind.
Freilich ergibt sich an diesem Punkt sofort das Pro­
blem: Über welche Maßstäbe ihrer Beurteilung verfü­
gen wir denn? Man sieht, das Bewußtsein des schwan­
kenden Bodens, auf dem unsere Werte stehen und das 
Nietzsche Nihilismus nennt, ist kein Phänomen, das 
sich mit leichter Hand erledigen ließe. Nach Nietz­
sche ist es eine der Kräfte, die die Moral selbst „groß­
zog“, nämlich die „Wahrhaftigkeit“, die uns zwingt, 
uns über die - wie Nietzsche meint - Hinfälligkeit al­
ler bisherigen Moral nicht zu täuschen.162 Damit ist 
nicht gesagt, daß wir nicht das Bedürfnis nach einer 
Moral noch hätten. Gerade „dieser Antagonismus, 
das, was wir erkennen, nicht zu schätzen und das, was 
wir uns vorlügen möchten, nicht mehr schätzen zu 
dürfen'. - ergiebt einen Auflösungsprozeß“.163

162 Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, S. 211.
163 Ebd. S. 212.

307

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257 - am 17.01.2026, 14:44:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 23. Kants Versuch der Deduktion des Moralgesetzes
	§ 24. Der Sophist Kallikles und Nietzsche über Macht und Moral
	§ 25. Sokrates über Freiheit und Maß
	§ 26. Freiheit nach dem Verlust von Maß und Bindung

