
Panorama: Das Absurde im Spiegel der theologischen 
Disziplinen

Exegese

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach mir die Sintflut: Zur (vermeintlichen) Absurdität 
ethischen Handelns im Hinblick auf Naherwartung. Eine 
biblisch-ökonomische Perspektive 

Aleksandra Brand

Abstract
For the New Testament Eschatology, the perspective of the near end and new beginning, is central 
to Jesus' message of the kingdom of heaven. It is reflected and illuminated with various images 
and metaphors, which describe this situation of the ending. The end is near and the Christian 
should be ready: Dramatic scenes of judgment, where wailing and gnashing of teeth form the 
acoustic surround and images of destruction are painted, occur alongside festive visions of when 
the kingdom of heaven has really arrived. This raises the question: (How) should life be organized 
until then? With regard to the use of money, these tensions become particularly striking.
Key-Words
New Testament, Eschatology, Money, Parables, Early Christianity

1. Sozioökonomische Aspekte des frühen Christentums - Neutestamentliche 
Spuren

Die Redewendung „Nach mir die Sintflut“ steht sprichwörtlich für ein Ver­
halten, das sich durch Gleichgültigkeit gegenüber den Konsequenzen des 
eigenen Handelns für die Zukunft auszeichnet. Sie evoziert das Bild einer 
Haltung, die das eigene Überleben oder Wohlergehen ins Zentrum stellt 
und die Nachwelt den Folgen überlässt. Im Kontext biblischer Eschatologie 
und insbesondere der Naherwartung des Reiches Gottes gewinnt diese 
Wendung eine besondere Brisanz: Wenn das Ende unmittelbar bevorsteht, 
erscheinen langfristige ethische Überlegungen und ökonomische Planun­
gen zunächst überflüssig oder gar absurd.

Der vorliegende Beitrag untersucht die (vermeintliche) Absurdität ethi­
schen und ökonomischen Handelns in einer Situation gespannter Naher­
wartung aus biblisch-theologischer und sozioökonomischer Perspektive. 
Im Zentrum stehen dabei neutestamentliche Zeugnisse wie die Thessaloni­
cherbriefe sowie ausgewählte Gleichnisse, die aufzeigen, wie eng eschatolo­
gische Hoffnung, soziales Miteinander und der Umgang mit Geld verfloch­
ten sind. Die Analyse verfolgt die Frage, ob und wie in Anbetracht des 
nahenden Endes eine sinnvolle Ethik des Handelns möglich ist — oder ob 

187

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht vielmehr gerade in der Naherwartung die Verantwortung des Einzel­
nen und der Gemeinde gegenüber dem Nächsten und der Gemeinschaft 
sichtbar wird.

Der zweite Korintherbrief enthält zwei Kapitel, 2 Kor 8-9, die als soge­
nannte „Kollektenkapitel“ (Schmeller 2015: 27) bekannt sind. Diese Kapitel 
enthalten Aussagen zu einem sehr zentralen Anliegen des Apostels Paulus, 
nämlich der Sammlung von Geldspenden für die Gemeinde in Jerusalem. 
Beide Kapitel fokussieren die Kollekte und die konkrete Organisation der 
Sammlung. Zwar wird ihre formgeschichtliche Ausprägung aufgrund von 
inhaltlichen Spannungen diskutiert, aber sie enthalten das theologische 
Herzstück der paulinischen Kollektentheologie: Was man paulinisches 
Fundraising nennen könnte, qualifiziert die Sammlung freiwilliger Geld­
spenden als Liebeswerk (2 Kor 8,6).

Diese sehr prominente Kollektensammlung, von der auch die ande­
ren paulinischen Texte berichten (vgl. auch Gal 2,10; 1 Kor 16,1-4; 
Röm 15,25-32), ist mit Blick auf ihre Ursache aber nicht geklärt. Es gibt 
keine gesicherten Hinweise, dass es sich tatsächlich um die Hilfe einer 
(wirtschaftlich und sozial) marginalisierten Gruppe der Urchristen in Jeru­
salem handelte oder eine Hungersnot die Ursache war (vgl. Apg 11,27f.). 
Die sozioökonomische Lage der Jerusalemer Urgemeinde könnte prekär 
gewesen sein, weil die erlernten Berufe in der galiläischen Provinz (vgl. 
Mk 1,16-20 parr., die Jünger sind Fischer) keine Arbeit in der Stadt ermög­
lichten, kein Grundbesitz vorhanden war (vgl. Apg 12,12, das Haus der 
Maria wird als Versammlungsort genutzt) und Jerusalem als Ort für arme 
Alte aus der Diaspora galt, die in der Nähe des Tempels leben wollten (vgl. 
Apg 6,1). Es steht aber auch die These im Raum, dass sich die Urgemeinde 
wegen fatalem Geldgebrauchs selbst ruiniert habe, weshalb die Christen in 
Jerusalem auf finanzielle Unterstützung angewiesen waren.

Man müsste sich doch schon einmal fragen, ob es nicht auch ein ziem­
liches Kunststück ist, in einem Oberzentrum wie Jerusalem, wo doch 
bedingt durch die ständige Zufuhr von Pilgern auch Geld zusammen­
kommt, so zu verarmen, dass man eine Kollekte des Paulus doch ganz 
gut gebrauchen kann, anscheinend sogar einfordert, wenn Gal 2,10 so zu 
verstehen ist (Dochhorn 2023: 85).

Als Grund wird eine „nicht immer reflektierte Sorglosigkeit in Sachen 
Geld“ (Dochhorn 2023: 85) genannt. Deshalb seien auch langfristige wirt­
schaftliche Planungen insgesamt unnötig: „Da sie auf das baldige Kommen 
des Herrn hoffen, erübrigen sich langfristige wirtschaftliche Strategien. 

Aleksandra Brand

188

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine einmalige Hilfsaktion scheint angemessen und ausreichend zu sein“ 
(Böttrich 2013: 6).

Keine Geldprobleme, aber ein offenbar problematisches Verhältnis zur 
Erwerbstätigkeit schildert die proto- und deuteropaulinische Literatur und 
gibt an einigen Stellen Einblicke in die „private Lebensführung“ (Holtz 
2014: 176)1, die das Arbeitsethos betreffen. Dem Apostel selbst ist es wichtig 
zu arbeiten (Wick 2016: 33). Er bestreitet seinen Lebensunterhalt durch 
Arbeit, obwohl er Anspruch auf Unterhalt seitens der Gemeinden hätte 
(vgl. 1 Kor 9,12ff.). Die Briefe an die Thessalonicher bieten ein Portrait 
der Urchristen, das eine gewisse Sorglosigkeit gegenüber der Notwendigkeit 
arbeiten zu gehen, offenlegt (1 Thess 4,11-12; 2 Thess 3,11-13): In dem als 
paulinisch klassifizierten Text des Apostels Paulus an die Gemeinde von 
Thessalonich ermahnt er sie, nicht auf die Hilfe anderer angewiesen zu sein 
(1 Thess 4,12), ruhig zu leben und mit den eigenen Händen zu arbeiten 
(1 Thess 4,11). Offensichtlich gab es einen Grund, der den Apostel zu 
solchen Ermahnungen veranlasste. Diese Ermahnungen brachten aber kei­
nen Erfolg, denn der deuteropaulinische Zweite Thessalonicherbrief wird 
schroffer und konkreter: „Wir hören aber, dass einige von euch ein unor­
dentliches Leben führen und alles Mögliche treiben, nur nicht arbeiten“ 
(2 Thess 3,11). Das griechische Wort ἀτακτεῖν, das „unordentlich“ meint, 
kommt im NT nur im Kontext dieser Stelle vor (2 Thess 3,6.11) und be­
schreibt das Leben der Thessalonicher, das zum Gegenstand des Briefes 
wird.

Die Forschungslage insgesamt macht deutlich: Den frühen Christenge­
meinden ist gemeinsam, dass „eine gespannte eschatologische Erwartung 
auf das nahe bevorstehende Kommen des erhöhten Christus [vorherrsch­
te, A.B], auf dass die Glaubenden mit ihm leben werden“ (Böttigheimer 
2020: 67). Es scheint, dass diese Vorstellung den Lebenswandel der ersten 
Christen insgesamt stark prägte2 und deshalb zu Schwierigkeiten innerhalb 
der sozialen Ordnungen, in denen sie lebten, führte. Die „drängende Paru­
sieerwartung [als, A.B.] eine Haltung der Unruhe, der Beschäftigung mit 
anderen als den eigenen Angelegenheiten und der Vernachlässigung der 

1 Die eschatologische Grundstimmung hat auch Auswirkungen auf der gesellschaftspoli­
tischen Ebene. Holtz sieht die Thessalonicher als eine unpolitische Gemeinde, nicht 
nur, aber auch wegen ihrer inneren Erwartungshaltung „des unmittelbar bevorstehen­
den Endes der Geschichte“, sodass ihr „der Gedanke an politische Geschäftigkeit fern­
gelegen haben“ mag (Holzt 1986: 176).

2 Vgl. Becker 1989, 145: „Kein literarisches Zeugnis des Urchristentums ist so konzen­
triert auf die endzeitliche Ankunft des Herrn ausgerichtet wie der 1Thess“.

Nach mir die Sintflut: Absurdität und Naherwartung

189

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Arbeit“ (Holtz 1986: 178) könnte daher der Grund dafür gewesen sein, 
anderen auf der Tasche gelegen zu haben und nicht mehr zu arbeiten. 
„Die Jerusalemer Urgemeinde lebte aus dem Glauben an die durch Jesus 
erfüllte Zeit sowie an das im Herrenmahl gegenwärtige göttliche Heil (vgl. 
1 Kor 11,23-25; Mk 14,22-24)“ (Böttigheimer 2020: 67). Diese präsentische 
Perspektive wurde durch eine futurische ergänzt, weil sie auf die Erfüllung 
des Tages durch Christus Jesus und die Heilsvollendung im Reich Gottes 
hoffte. Diese Vorstellung teilten aber nicht nur die Jerusalemer Christen.

Die Reaktion des Paulus (und der Pseudepigraphen) mit Blick auf die 
Gemeinde in Thessalonich ist „bemerkenswert“ (Holtz 1986: 178). Weshalb 
- so lässt sich fragen - werden solche „Geschütze“ (Trilling 1980: 142) 
aufgefahren?

Es geht vielleicht um mehr als ein Arbeitsethos, sonst würden die Ar­
beitsunfähigen (wie die Kranken, Invaliden und Menschen mit Handicap) 
diskriminiert (vgl. Trilling 1980: 150). Es geht aber auch um mehr als 
die Herstellung einer „christlich-bürgerlichen Lebensanschauung“ (Trilling 
1980: 151). Die Verbindung zu den Geldproblemen der notorisch klammen 
Jerusalemer Gemeinde zeigt: Es geht um die Klärung der drängenden 
Frage, wie das Leben mit Blick auf das nahende Ende gestaltet werden 
kann, und um eine Ethik aus und in eschatologischer Perspektive. Für die 
Urgemeinden schien es nicht sinnhaft, einer Arbeit nach zu gehen, die 
darüber hinaus auch noch geldwert war. Doch der Apostel tritt als Moti­
vationscoach auf. Die Zeit bis zur Parusie sollte genutzt werden, um die 
Bemühungen zu stärken. „Die Intensivierung der ethischen Anstrengungen 
steht in direktem Verhältnis zur Naherwartung” (Popa 2016: 73).

Dass dies nicht nur, aber eben auch mit Geld geschehen kann, wird mit 
den frühen Texten paulinischer Briefliteratur und ihren Einblicken in die 
urchristlichen Gemeinden deutlich.3 Geld spielt hierbei eine entscheidende 
Rolle, beispielsweise als Lohn für Erwerbsarbeit (vgl. Herz 2011a; Herz 

3 Den älteren Forschungen liegt eine sozio-ökonomische Prämisse Annahme zu Grunde, 
dass die paulinischen Gemeinden „an der Grenze des allgemeinen Mangels leben“ 
(Holzt 1986: 181). Dies wird heute differenzierter betrachtet. Für eine Übersicht der 
verschiedenen Zugänge eignet sich die Studie von Harland 2016. Fiensy 2002 liefert mit 
einer quellenkritischen Analyse in Bezug auf die Berufe von Christen deutlich, dass die 
frühen Christen keine verarmten und versklavten Menschen waren: „The overwhel­
ming majority of Christians were not poor, if by poor we mean destitute, starving, 
and anxious about finances. We found evidence of skilled craftsmen and bureaucrats 
who would have made at least an acceptable living. I therefore maintain […] that most 
Christians were laborers, either skilled craftsmen or unskilled workers“ (Fiensy 2002: 
572).

Aleksandra Brand

190

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2011b). Deshalb ist nach dem Wert des Geldes und seinem nachhaltigen 
Einsatz in Angesicht der Naherwartung zu fragen. Die Mahnung zum Tei­
len der Güter bei Lukas wird durch die Eschatologie profiliert, ebenso wie 
im Jakobusbrief die eschatologisch bestimmte Entwertung des Reichtums 
(vgl. Konradt 2022: 495). 

Die jesuanische Botschaft vom Reich der Himmel (vgl. Mt 13,11) ist 
eschatologisch geprägt und erstaunlich oft kommen ökonomische Termini 
vor (vgl. Mt 20,1-16; Mk 4,3-8 parr.; Lk 15,8ff.), die das Geld einspielen. 
Es gibt auch Erzählungen von Investitionen (vgl. Mt 13,44-46). Welche 
Rolle spielt Geld, oder spielen Investitionen im nahenden Gottesreich? 
Oder anders formuliert: Ist es nicht absurd zu investieren in Anbetracht der 
Naherwartung?

2. Biblisch-Theologischer Rahmen: Eschatologie und Parusie

Die neutestamentliche Rede von der Naherwartung ist zentral für die je­
suanische Botschaft vom Himmelreich (vgl. Mt 10,7) und wird mit den 
theologischen Begriffen der Eschatologie reflektiert. Ein Spezifikum der 
neutestamentlichen Rede ist dabei der Begriff „Parusie“. Die beiden Begriffe 
spielen mit Blick auf biblische Zeitkonzepte eine wichtige Rolle, ohne dass 
die Wiederkunft Christi von Jesus selbst näher beschrieben würde (vgl. 
Eisele 2017).4

Was sehr wohl beschrieben wird, ist die himmlische Gemeinschaft mit 
Jesus und dem Vater: Die Hochzeit wird nicht abgesagt, weil alle geladenen 
Gäste abgesagt haben, sondern die Liste der Geladenen wird erweitert, um 
alle, die sonst aus dem Blickfeld verschwinden (Mt 22,1-14 par. Lk 14,15-24). 
„Die großen Bilder des Alten Testaments von der Ernte und vom Bankett 
werden von Jesus in kleiner Münze geprägt, damit sie unters Volk kommen 
und dort die denkbar größte Hoffnung machen“ (Söding 2013: 284). Oft 
sind diese eschatologischen Bilder auch apokalyptisch geprägt (vgl. Wende­
bourg 2003; Stettler 2011). Dramatische Szenen des Gerichts kommen vor, 
in denen Heulen und Zähneklappern das akustische Surrounding bilden 

4 „Nirgendwo in den Evangelien spricht Jesus direkt von seiner eigenen Wiederkunft. 
[…] Das wirft die Frage auf, ob der historische Jesus seine eigene Wiederkunft über­
haupt schon thematisiert hat, oder ob die Evangelisten diesen Zusammenhang in ihren 
Texten allererst hergestellt haben. Eine sichere Antwort ist kaum möglich“ (Eisele 2017: 
27).

Nach mir die Sintflut: Absurdität und Naherwartung

191

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Mt 13,42.50) und Bilder brutaler Zerstörung gemalt werden (Mt 24,51). 
Der Christ solle sich für beides bereithalten (Mt 24,37f. par. Lk 17,26f.).

Diese Bilder führen ins Herzstück neutestamentlicher Botschaft, der An­
kunft und Wiederkunft Christi, und finden Erwähnung in der gesamten 
neutestamentlichen Literatur. „Jesu Botschaft und die frühkirchliche Ver­
kündigung waren ganz und gar eschatologisch“ (Böttigheimer 2020: 65), 
obwohl die zeitlichen Fragen unklar sind. Damit stellt sich für einige ein 
„unlösbares Problem“ (Finkenzeller 1995: 545) und für die Menschen in 
der frühen Kirche werden stete Wachsamkeit und das allgemeine Bereit­
sein „angesichts des unbekannten Zeitpunkts der Parusie […] eingeschärft“ 
(Konradt 2022: 332) (vgl. Lk 12,37.40).

Die Forschung reagiert auf dieses Problem, indem die eschatologischen 
Konzepte differenziert betrachtet werden: Diskutiert werden die Verhält­
nisse von präsentischer und futurischer Perspektive zueinander, also der 
Vorstellung des Anbrechens des Gottesreiches, was identisch ist mit der 
Wiederkunft Christi, im Hier und Jetzt, oder in Zukunft. Parusie meint 
nicht die Wiederholung des schon da gewesenen. Es geht nicht um einen 
erneuten Einbruch der Ewigkeit Gottes in die vergängliche Zeit, sondern 
um Epiphanie, also das Moment der Rückkehr im Sinne einer Begegnung, 
wodurch die irdische Zeit beendet und die Menschheitsgeschichte neu 
eingesetzt wird (vgl. Böttigheimer 202: 71). Eschatologie in der Verbindung 
zwischen präsentischer und futurischer Zeitfolge kann dann als „verwirk­
lichte Eschatologie“ („realized eschatology“, Dodd 1961: 159) gelten. Das 
Leben ist dadurch bestimmt.

3. Gleichnisse als Testfälle eschatologisch geprägter Ethik

Die sehr prominente Gruppe der Gleichniserzählungen spielt mit diesen 
Zeitdimensionen und präsentiert en miniature, wie das Leben in dieser 
Perspektive gesehen werden kann. Das Gattungsmerkmal „Mit dem Him­
melreich ist es wie …“ ist entscheidend, um die theologische Perspektive 
der Erzählungen und damit auch die Eschatologie zu erhalten. Die allegori­
sierende Deutung ist oft dominant (vgl. Zimmermann 2015: 15). Allerdings 
stellt sie die Lesenden und Hörenden vor Herausforderungen, die die Kate­
gorie der Sinnhaftigkeit des Verhaltens betreffen. Gerade die matthäischen 
Gleichnisse haben eine „stark ethische Ausrichtung“ (Münch 2015: 388). 
Nicht selten finden sich kontrafaktische (jedoch nicht absurde) Verhaltens­
weisen in den kleinen „Dramen – Tragödien und Komödien […], die auf 

Aleksandra Brand

192

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Bühne des Lebens spielen“ (Söding 2007: 11). Sie machen „den dynami­
schen Prozess deutlich, in dem die Gottesherrschaft kommt und alles neu 
macht“ (Söding 2007: 11).

Einige Erzählungen aus den Evangelien berichten von Investitionen: 
Ein Mann verkauft allen Besitz, um in eine besonders wertvolle Perle zu 
investieren (Mt 13,45). Einen Vers zuvor wird von einem Mann berichtet, 
der sein Hab und Gut verkauft, um einen Acker zu kaufen, in dem er einen 
Schatz versteckt hat (Mt 13,44). Auch in der kleinen Apokalypse (Mt 24) 
geht es um kluges Investment: Hier wird derjenige gelobt, der investiert 
und das ihm anvertraute Geld auf die Bank gebracht hat (Mt 25,14-30). 
Dieses Gleichnis im Kontext der Gerichtsrede des Matthäus arbeitet da­
bei besonders stark die finanzökonomische Perspektive aus: die Bank ist 
hier der richtige Ort für das erhaltene Geld (Mt 25,27) und kluge Anle­
gestrategien werden belohnt. Ängstliches Horten und vergraben dagegen 
als „schlecht und faul“ diskreditiert (Mt 25,26). Das Markusevangelium 
berichtet von einer Witwe, die zwei Lepta in den Tempel bringt. Wenn der 
Tempel auch eine Bank war (vgl. Lau 2016: 196), so hat auch sie vielleicht 
investiert (Mk 12,41-44 par. Lk 21,1-4).

Wenn das Ineinandergreifen von präsentischer und futurischer Zeitdi­
mension in der Ankunft Christi schon das Leben der Menschen beherrscht, 
dann ist umso deutlicher eine Verantwortung formuliert. Es greifen also 
nicht nur Logiken, die das Kleine als Prüfstein für das Große denken 
(Mt 25,21.23; Lk 16,10), sondern Hysterie und Passivität narrativ reflek­
tieren, wenn die Briefe ihren paränetischen Auftrag erstnehmen. Die Per­
spektive auf das nahe Gottesreich beflügelt und befördert; aber nicht der 
Geldeinsatz ist von entscheidender Bedeutung, denn das letzte Hemd 
hat keine Taschen. Das Geld macht vielmehr in besonderer Weise deut­
lich, wie sinnhaft Handeln sein kann, wenn Eschatologie futurisch und 
präsentisch verstanden wird („doppelte Eschatologie“, Gnilka 1994: 93): 
die Notwendigkeit der Steuerzahlungen wird herausgestellt (Mk 12,13-17; 
Mt 22,15-22; Lk 20,20-26), Diakonie und Caritas werden durch Geld qua­
lifiziert (Lk 10,25-37), die Unterstützung der Tempelwirtschaft als wichti­
ge religiöse, soziale und wirtschaftliche Struktur wird affirmiert (obwohl 
es zur Zeit der Evangelisten wahrscheinlich keinen Tempel mehr gibt, 
Mk 12,13-17 parr.).

Die Sorglosigkeit der frühen Gemeinden aber ist nicht die Lösung. Sie ist 
fatal für eine Gemeinschaft, die sich solidarisch organisiert. Der Appell an 
die Gemeinden in Jerusalem und Thessalonich kann sozial-wirtschaftlich 
verstanden werden, wenn sie auf die nachhaltige Entwicklung und den 

Nach mir die Sintflut: Absurdität und Naherwartung

193

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestand ihrer solidarischen Gemeinschaft ausgerichtet sind. Mit dem Geld 
wirtschaftlich umzugehen, sichert ihr Leben und ermöglicht in der Konse­
quenz auch gegenseitige finanzielle Solidarität. So ist womöglich auch zu 
erklären, weshalb trotz enttäuschter Naherwartung und der Parusieverzö­
gerung die entsprechenden Worte Jesu tradiert und sogar von späteren 
Generationen niedergeschrieben werden konnten.

Damit gelingt umgekehrt eine differenzierte Perspektive auf das Geld 
als Medium, das dann wiederum seinen (vermeintlich) eschatologischen 
Charakter einbüßt (Hörisch 2013: 23.70), weil es nicht in der Lage ist das 
Leben selbst zu verlängern (Mt 6,27), sondern nur dazu dient, das Leben 
selbst zu gestalten (Lk 16,1-10) (vgl. Brand 2025).

4. Der Wert des Lebens als soteriologische Kategorie einer präsentischen 
Eschatologie

Auf die Rückkehr des Helden, der ein Königreich erobern wird, wird 
gewartet. Die Zwischenzeit kann genutzt werden, mit den empfangenen 
Talenten zu wuchern. Oder eben alles zu verkaufen, um es zu investieren. 
Dazwischen gibt es Zeit, das Wort Gottes zu verkünden und in die Nachfol­
ge zu treten und Gutes zu tun, auch mit Geld. Insofern sind die eschatolo­
gischen Aspekte Grundlagen für eine Theologie des Geldes, weil Zeit und 
Raum abgesteckt werden. Soteriologische Perspektiven differenzieren den 
Blick auf die christliche Hoffnung, die mit dem Versprechen Gottes nach 
der Sintflut Lebenshorizonte schafft, die den Wert des geschenkten Lebens 
in den Fokus stellen.

Im biblischen Sprachgebrauch kommt der Begriff Sinn, als mögliches 
Gegenteil von Absurdität nicht vor. Allerdings kommt der Begriff Wert (Mk 
8,35) dem nahe, der aber erst in Relationalitäten und Äquivalenzen deutlich 
wird. „Der Wert des Lebens ist unbezahlbar“ ist die biblische Grundaus­
sage, und durch den Tod Jesu stellvertretend als Lösepreis (Mk 10,45) ent­
scheidend qualifiziert. Dass dieses Leben eine besondere Qualität erhalten 
hat und weiterhin erhalten soll, wird durch zahlreiche Gleichnisse deutlich. 
Die Optik der Transzendenz kann so zum Beispiel den Fokus für das 
Kleine im Leben schärfen (Mk 4,31 par. Mt 13,31 / Lk 13,19; Mt 17,20 par. 
Lk 17, 6), um das große schöpferische Handeln Gottes am Menschen zu 
beschreiben (Mt 6,28f. par. Lk 12,27f.).

Die kleinen Erzählungen des Neuen Testaments resonieren im Umfeld 
großer alttestamentlicher Erzählungen, die das Rettungshandeln Gottes an 

Aleksandra Brand

194

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem Volk schildern (Gen 7,18-23). In der geflügelten Wendung „Nach 
mir die Sintflut“ erscheint mit dem Personalpronomen („mir“) eine Form 
der menschlichen Kontrolle. Diese Kontrolle ist nach Gen 6-9 jedoch nur 
insofern legitim, als dass sie zum Unheil geführt hat: Der Vernichtungsbe­
schluss (Gen 6,13: „das Ende allen Fleisches ist gekommen vor mein Ange­
sicht, denn wegen ihm hat sich die Welt mit Gewalt aufgefüllt“) bedeutet 
nicht etwa, dass Gott die Welt ausgelöscht hat, „sondern diese droht sich 
selbst zu vernichten, und Gott muss es ansehen und hat daraus die Kon­
sequenz gezogen“ (Bauks 2019: 113). Die theologischen Deutungen stellen 
heraus, dass mit der Arche die Schöpfung trotzdem weitergeführt, aber 
begrenzt wird. Das damit vermittelte Gottesbild soll daher nicht die Unfehl­
barkeit oder Allmacht des Gottes herausstellen, sondern sein anthropopa­
thisches Agieren, „seine Bezogenheit auf die Bedürfnisse seiner Geschöpfe“ 
(Bauks 2019: 112). Die Sintflut ist nicht nur ein einmaliges Geschehen, das 
keine Wiederholung bekommt, sondern auch eine rein göttliche Handlung. 
Die Sintflut als hermeneutisches Konstrukt der Hoffnung zeigt, dass der 
Mensch dieses Ende nicht selbst bestimmen kann, weil Gott der Handelnde 
ist.

Diese Erzählungen begründen die Hoffnung, dass die Katastrophensze­
nen des göttlichen Gerichts durch Gott selbst wieder überwunden werden 
können. Die Evangelien verweisen in ihren eschatologischen Reden auf 
Noah (Mt 24,3 ff.; Lk 17,26-27), weil sie der eschatologischen Dimension 
schöpferische Kraft zusprechen.

Obwohl das Neue Testament große Zuversicht der Hoffnung der himm­
lischen Gemeinschaft zeigt, spiegelt es auch Zweifel wider, ob diese Hoff­
nung real ist oder sein kann: Wenn Jesu Perspektive eingenommen werden 
soll, wird die Notwendigkeit erkannt zu investieren, weil das Himmelreich 
schon nah ist. Sie wird ergänzt durch die Perspektive des Lohnes (Mk 4), 
die diese Hoffnung materialisiert.

Auch wenn die Kollektensammlung als einmalige Spende angedacht war, 
weil die eschatologische Perspektive so ausgeprägt war, so ist sie nicht 
isoliert zu betrachten. Die Aufforderung, Lohnarbeit zu verfolgen, wie die 
Briefe an die Thessalonicher es anzeigen, ist auf nachhaltigere wirtschaftli­
che Verhältnisse ausgerichtet.

Die Absurdität der Arbeit des Sisyphos ist dadurch bestimmt, dass kein 
Ende in Sicht ist. Die Urchristen in Jerusalem und in den paulinischen 
Gemeinden sollen arbeiten, obwohl das Ende in Sicht ist. „Die Gebrochen­
heit unserer Existenz-Verfassung kommt auch in der Last, der Sinnlosigkeit, 
der niederdrückenden Mühe, der Erfolglosigkeit von Arbeit usw. zum Aus­

Nach mir die Sintflut: Absurdität und Naherwartung

195

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


druck, wie es dem biblischen Denken seit Gen 3,17-19 entspricht“ (Trilling 
1980: 150). Während in einer rein immanent ausgerichteten Perspektive 
Reichtum ein sorgenfreies, abgesichertes, gutes, wenn nicht gar luxuriös-
angenehmes Leben versprechen mag, stellt der für sich gehortete oder 
egoistisch genutzte Besitz im Blick auf das postmortale Heil ein erstrangiges 
Risiko dar. Auch um sich mit der Hortung des Geldes und der damit 
verbundenen Gier nicht zu sehr vom Geld abhängig zu machen, sind Inves­
titionen wichtig. Der Ertrag kann dann wieder in das diakonische Arbeiten 
für die Gemeinschaft eingesetzt werden.

Literaturverzeichnis

Bauks, Michaela: Theologie des Alten Testaments. Göttingen 2019.
Becker, Jürgen: Paulus. Der Apostel der Völker. Tübingen 1989.
Böttigheimer, Christoph: Die Reich-Gottes-Botschaft Jesu: Verlorene Mitte christlichen 

Glaubens. Freiburg im Breisgau usw. 2020.
Böttrich, Christfried: [Art.] Jerusalemkollekte, in: WiBiLex: Das Wissenschaftliche 

Bibellexikon im Internet 2013: [http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/51864/] 
(Letzter Zugriff: 11.06.2025).

Brand, Aleksandra: Der Wert des Geldes: Sozialethik und Soteriologie in den synopti­
schen Evangelien (=BZ.Suppl. 16). Paderborn 2025.

Dochhorn, Jan: Das Gleichnis vom ungerechten Haushalter (Lk 16,1-8), in: Biblische 
Zeitschrift 67 (2023), 64-85.

Dodd, Charles H.: The Parables of the Kingdom. 2. Auflage, London 1961.
Eisele, Wilfried: Göttlicher Besuch erwartet: Ankunft und Wiederkunft des Messias im 

Lukasevangelium, in: Welt und Umwelt der Bibel 84 (2017), 24-27.
Fiensy, David A.: What would you do for a living? in: Anthony Di Blasi et al. (Hg.): 

Handbook of Early Christianity: Social Science Approach. Oxford 2002, 555-576.
Finkenzeller, Josef: Eschatologie, in: Wolfgang Beinert (Hg.): Glaubenszugänge: 

Lehrbuch der Katholischen Dogmatik, Bd. 3, Paderborn 1995, 525-671.
Gnilka, Joachim: Das Evangelium nach Markus (=EKK II/2). Zürich usw. 1994.
Harland, Philip A.: The Economy of First-Century Palestine: State of the Scholarly 

Discussion in: Anthony Di Blasi et. al. (Hg.): Handbook of Early Christianity, Social 
Science Approach. Oxford 2002, 511-528.

Herz, Peter: Die Arbeitswelt, in: Klaus Scherberich et al. (Hg.): Familie – Gesellschaft – 
Wirtschaft (= NTAK 2). Neukirchen-Vluyn 2011b, 186-189 (2011a).

Herz, Peter: Erwerbsmöglichkeiten, in: Klaus Scherberich et al. (Hg.): Familie – Ge­
sellschaft – Wirtschaft (= NTAK 2). Neukirchen-Vluyn 2011, 190-198 (2011b).

Holzt, Traugott: Der erste Brief an die Thessalonicher (= EKK XIII). Zürich usw. 1986.
Hörisch, Jochen: Man muss dran glauben: Die Theologie der Märkte. München 2013.
Konradt, Matthias: Ethik im Neuen Testament (= Grundrisse zum Neuen Testament 

4). Göttingen 2022.

Aleksandra Brand

196

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/51864
https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/51864


Lau, Markus: Die Witwe, das γαζοφυλάκιον und der Tempel: Beobachtungen zur mk 
Erzählung vom „Scherflein der Witwe“ (Mk 12,41-44), in: ZNW 107 (2016), 186-205.

Münch, Christian: Parabeln im Matthäusevangelium: Einleitung, in: Ruben Zimmer­
mann (Hg.): Kompendium der Gleichnisse Jesu. Gütersloh 2007, 385-394.

Popa, Romeo: Christliches Verhalten am Ende der Zeit: Ethik und Eschatologie in 
1Thess, in: Sacra Scripta 14/1 (2016), 62-84.

Schmeller, Thomas: Der zweite Brief an die Korinther, Teilband 2: 2Kor 7,5-13,13 
(=EKK VIII/2). Neukirchen-Vluyn 2015.

Söding, Thomas: Lehre in Vollmacht: Jesu Wunder und Gleichnisse im Evangelium der 
Gottesherrschaft, in: Internationale Katholische Zeitschrift Communio 36/1 (2007), 
3-17.

Söding, Thomas: Die Größe der Hoffnung: Individuelle und Kosmische Eschatologie 
in der Synoptischen Tradition, in: Uwe Swarat, Thomas Söding (Hg.): Gemeinsame 
Hoffnung – über den Tod hinaus. Freiburg im Breisgau 2013, 252-292.

Stettler, Christian: Das letzte Gericht: Studien zur Endgerichtserwartung von den 
Schriftpropheten bis Jesus (= W1JNTH 299). Tübingen 2011.

Trilling, Wolfgang: Der zweite Brief an die Thessalonicher (= EKK XIV). Zürich usw. 
1980.

Wendebourg, Nicola: Der Tag des Herrn: Zur Gerichtserwartung im Neuen Testament 
auf ihrem alttestamentlichen und frühjüdischen Hintergrund (= WMANT 96). Neu­
kirchen-Vluyn 2003.

Wick, Peter: Arbeit und Arbeiten – Begriffe und ihre Sinnfülle im NT, in: Thomas 
Söding et al. (Hg.), Würde und Last der Arbeit: Beiträge zur neutestamentlichen 
Sozialethik (= BWANT 209). Stuttgart 2016, 28-41.

Zimmermann, Ruben: Die Gleichnisse Jesu, in: Ruben Zimmermann (Hg.): Kompen­
dium der Gleichnisse Jesu. Gütersloh 2007, 3-45.

Nach mir die Sintflut: Absurdität und Naherwartung

197

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-187 - am 10.02.2026, 01:10:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Panorama: Das Absurde im Spiegel der theologischen Disziplinen
	Nach mir die Sintflut: Zur (vermeintlichen) Absurdität ethischen Handelns im Hinblick auf Naherwartung. Eine biblisch-ökonomische Perspektive |Aleksandra Brand
	1. Sozioökonomische Aspekte des frühen Christentums - Neutestamentliche Spuren
	2. Biblisch-Theologischer Rahmen: Eschatologie und Parusie
	3. Gleichnisse als Testfälle eschatologisch geprägter Ethik
	4. Der Wert des Lebens als soteriologische Kategorie einer präsentischen Eschatologie



