
Teil C

Im Kontext einer sensibilisierten Kultur
 

Aktuelle Brennpunkte

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XIV
Sensibilisierung für Gewalt
Orientiert an Grausamkeit als dem Schlimmsten,
schlechterdings Intolerablen
Judith N. Shklar, Richard Rorty, Donatella Di Cesare

1. Ernüchterte Praktische Philosophie – im Rekurs auf eine »Phänomenologie von
unten«  (496) | 2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie (507) |
3. Rückbesinnung auf Unverzichtbares – nach ›westlichem‹ Vorbild? (510) | 4. Auf
den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung (514) | 5. Gegen demokratische
Selbstgerechtigkeit (518)

Les souffrances d’aujourd’hui n’en paraissent que plus intolérables […].1

 
Ursprünglich und für lange Zeit hatte sich die Philosophie mit
Platon und Aristoteles in praktischer Hinsicht auf das Gute und Ge‐
rechte konzentriert. Beides ist jedoch zwischenzeitlich derart wieder
in Vergessenheit geraten, dass man in den 1970er Jahren eine förmli‐
che »Rehabilitierung der Praktischen Philosophie« für nötig hielt,
die sich im Kern wieder um diese beiden Grundbegriffe drehen
sollte. Aus der Phalanx von denjenigen, die diesen Weg verfolgten,
scherte speziell Richard Rorty allerdings aus; u.a. unter Berufung
auf die Bostoner politische Theoretikerin Judith N. Shklar, die davon
überzeugt war, dass man philosophisch bislang nicht einmal dem
Mindesten ausreichend Aufmerksamkeit geschenkt hat, um das es
auch Praktischer Philosophie vor allem gehen müsste: Verhinderung
oder Vermeidung von grausamer Gewalt. Wenn beides nicht beach‐
tet und philosophisch in erster Linie ernst genommen wird, wie
sollte man dann eine Philosophie wertschätzen, die den Eindruck er‐
weckt, weit über das Mindeste hinausgehenden Ansprüchen gerecht
zu werden und selbst für Ideale und Utopien des Guten und des Ge‐
rechten glaubwürdig bürgen zu können? Muss sie nicht auf tönernen
Füßen stehen und prompt zu Fall kommen, wenn sie doch einmal
mit einer grausamen Wirklichkeit in Berührung kommt, die zum
Guten, Gerechten, Idealen und Utopischen prima facie überhaupt

1 A. LaCoque, P. Ricœur, Penser la Bible, Paris 1998, 296.

495

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein erkennbares Verhältnis hat; und zwar umso weniger, als sich
das Grausame anscheinend nicht abschaffen bzw. überwinden lässt?

Mit Shklar begreift Rorty diesen ganzen Problemkomplex als eine
Frage der Sensibilität bzw. der Sensibilisierung für Grausamkeit, so
wie sie tatsächlich vorliegt und vor allen Anderen widerfährt. Und
das, so meint er offenbar, gebe Grund genug, Grausamkeit als wich‐
tigste Herausforderung auch Praktischer Philosophie zu begreifen.
Doch dieses ›Grund-geben‹ ist noch lange keine Begründung, wie
man sie einem uralten Verständnis von Philosophie als Praxis der
Rechenschaftsgabe (lógon didónai) zufolge immer dann für unab‐
dingbar hält, wenn es darum geht, zu bestimmen, wonach wir uns
richten müssten, was verbindlich und sogar verpflichtend sein sollte,
usw. Was einen (auch in den Augen Anderer anerkennenswerten)
›Grund‹ abgeben könnte, muss allemal in dissensueller Auseinander‐
setzung ermittelt werden und stellt sich auch im Fall eklatanter Grau‐
samkeit nicht ohne Weiteres als evident dar. Wenn eine solche Aus‐
einandersetzung unterbleibt, verstricken wir uns allerdings selbst in
die Grausamkeit, der man nicht gerecht wird. In diesem Punkt folge
ich Donatella Di Cesare, deren aktuelle Kritik der Folter weiter zu
fragen veranlasst, ob wir so weit gehen dürfen, uns eine keineswegs
einfach ›gegebene‹, sondern zu kultivierende und zu verlangende
Sensibilität selbst zuzuschreiben (wie es Rorty tut) – möglicherweise
in der Meinung, dem anscheinend minimalen und unverzichtbaren
Anspruch, der Erfahrung von Grausamkeit auf diese Weise gerecht
zu werden.

1. Ernüchterte Praktische Philosophie
– im Rekurs auf eine »Phänomenologie von unten«

Auch als eminent ›theoretische‹ Angelegenheit ist und bleibt die
Philosophie eine Lebensform, ein bíos theoretikós und insofern eine
durch und durch praktische Sache. Das sahen in der Antike auch
diejenigen so, die mit Aristoteles der Überzeugung waren, alle Men‐
schen strebten von Natur aus nach Wissen, wie es gleich zu Beginn
seiner Metaphysik heißt. Eine solche Lebensform sollte allerdings
idealerweise in der Weise der Muße (scholé) realisierbar sein; und
gerade nicht derart ›praktisch‹, wie man dieses Attribut heute zu

Kapitel XIV

496

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehen neigt: arbeitsam, womöglich unter alltäglichem Druck der
Erwirtschaftung des Lebensnotwendigen und ständig im Zeichen
der Angst, ›Zeit zu verlieren‹, ohne je wirklich ›freie Zeit‹ zu haben.
Auch ein ›müßiges‹, Zeit gebendes und verschwendendes Leben
erforderte noch eine Art praktisches Wissen2; jedoch nicht in techni‐
scher, erlernbarer, ohne Weiteres verallgemeinerbarer und systema‐
tisch zu implementierender Form, sondern allenfalls im Sinne einer
Haltung (hexis), die sich mehr oder weniger gewohnheitsmäßig in
einem habitus manifestiert, ohne dabei je direkt willentlicher Verfü‐
gung zu unterstehen.3

Möglicherweise hat gerade diese Einsicht dazu geführt, dass der
Begriff der Praxis Jahrhunderte lang marginalisiert und geradezu
vergessen werden konnte. Daran begann sich in der Philosophie erst
nach und durch Heideggers phänomenologische Aristoteles-Inter‐
pretation zu Anfang der 1920er Jahre grundlegend etwas zu ändern;
nach der Unterbrechung der NS-Zeit dann wesentlich angeregt von
seiner Schülerin Hannah Arendt4 und schließlich infolge einer dezi‐
diert praxisphilosophischen Auseinandersetzung mit Karl Marx und
seinen Anhängern (von Georg Lukács über Agnes Heller bis hin
zu Karel Kosík und vielen anderen5). Weitgehend unabhängig von
dieser Entwicklung gab dann 1971 John Rawls‘ Theory of Justice und
die Herausgabe von zwei umfangreichen, der förmlichen »Rehabili‐
tierung« Praktischer Philosophie gewidmeten Bänden durch Man‐
fred Riedel im folgenden Jahr das entscheidende Signal einer pro‐
grammatischen Rückbesinnung auf menschliche Praxis – diesmal
allerdings im Sinne einer »von unten anfangenden Phänomenologie
am Leitfaden des Logos der Praxis«6.

2 H.-G. Gadamer, Praktisches Wissen [1930], in: Griechische Philosophie. Bd. I,
Tübingen 1985, 230–248.

3 Vgl. ebd., 240–243; P. Hadot, Philosophie als Lebensform. Antike und moderne
Exerzitien der Weisheit, Frankfurt/M. 1991.

4 Siehe dazu die historische Vergegenwärtigung dieser Entwicklung bei M. Riedel,
Für eine zweite Philosophie. Vorträge und Abhandlungen, Frankfurt/M. 1988, 171–
198.

5 G. Lukács et al., Individuum und Praxis. Positionen der ›Budapester Schule‹,
Frankfurt/M. 1975; K. Kosík, Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Pro‐
blematik des Menschen und der Welt, Frankfurt/M. 1986.

6 Riedel, Für eine zweite Philosophie, 171.

1. Ernüchterte Praktische Philosophie

497

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Formulierung gibt allerdings Rätsel auf. Was heißt – einmal
abgesehen von den alten, ehrwürdigen Begriffen Logos und Praxis
– »von unten«? Ist im Sinne des antiken Kosmos-Begriffs, der eine
alles und jede(n) einbegreifende Seinsordnung meinte, die sublunare
Welt gemeint, also das, was sich im Gegensatz zur idealisierten Sphä‐
re der Fixsterne tatsächlich unten auf der Erdoberfläche zwischen
den Sterblichen abspielt7, mithin dort, wo am allerwenigsten Verläss‐
lichkeit, Beständigkeit und Substanzialität zu vermuten sind, so dass
man annehmen konnte, zumindest eine metaphysische (Erste) Phi‐
losophie, die mit diesen Begriffen steht und fällt, habe in dieser Welt
gar nichts zu suchen? Ist gemeint, dass sich die Praktische Philoso‐
phie ungeachtet dessen dem rückhaltlos Kontingenten zuwendet, in
dem anscheinend jederzeit alles anders werden und anders kommen
kann? Oder ist gemeint, dass sie sich zunächst mit dem Einfachsten
oder Elementarsten zu befassen hätte, das sich uns zunächst und
zumeist in praktischer Hinsicht zeigt, wovon insofern auszugehen
wäre, bevor man sich voraussetzungsvolleren Fragen menschlicher
Praxis und Theorie zuwendet? Oder ist jenes »von unten« wertend
gemeint? Sollte Praktische Philosophie sich also zunächst damit be‐
fassen, wie sich menschliches Leben zunächst in seinem ganzen Elend,
in seiner Hässlichkeit, Widerwärtigkeit, Niedertracht und Gewaltsam‐
keit zeigt – bevor sie etwa daran geht, diesem Leben Besseres oder
sogar das Beste, das Gute oder eine idealisierte bzw. utopische Ge‐
rechtigkeit in Aussicht zu stellen und Wege dorthin vorzuzeichnen?

Genau so konnte – im Zeichen des neuzeitlichen, weitgehenden
Ansehensverlustes teleologischen Denkens, das menschliches Leben
als immanent auf das Gute und Gerechte ausgerichtet aufgefasst
hatte – vor allem Thomas Hobbes verstanden werden, wo er dieses
Leben als nasty, brutish and short beschrieb, um es als solches zum
maßgeblichen Ausgangspunkt seines politischen Fragens nach einer
halbwegs befriedeten Ordnung des Zusammenlebens zu machen.8
Folgt man der einschlägigen Interpretation Shklars, so kam auch
Michel de Montaigne in einer solchen Perspektive ›von unten‹

7 Vgl. E. P. Fischer, Verbotenes Wissen. Geschichte einer Unterdrückung, Berlin 2019,
70.

8 T. Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerli‐
chen Staates [1651], Frankfurt/M. 1984, 96.

Kapitel XIV

498

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf menschliche Grausamkeit zu sprechen9, wo er ihres Erachtens
verlangte, »to put cruelty first«10, d.h. die Vermeidung und Verhin‐
derung von Grausamkeit zur wichtigsten Maßgabe politischen Han‐
delns zu erheben. Und zwar aus der Furcht vor eben der repressiven
Furcht heraus, die jeden angesichts des Schlimmsten bestimmen
müsse, was Menschen einander antun. Was Shklar später liberalism
of fear (1989) genannt hat, orientiert sich ganz und gar an dieser
primären Maßgabe: diese Furcht wenn nicht ganz abzuwenden (was
unmöglich zu sein scheint), so doch so weitgehend wie nur möglich
in Schach zu halten und politisch zu entschärfen.11

In der Tat muss man sich fragen, was alles auf Platon, Aristoteles,
Thomas von Aquin oder auch auf Rawls sich berufendes Reden
vom Guten oder Gerechten wert ist, wenn es nicht zunächst das
Ungute, die Ungerechtigkeit und generell die Gewaltsamkeit der
menschlichen Verhältnisse zur Kenntnis nimmt, um zu überlegen,
ob sie weiterhin und womöglich unvermeidlich in derart ›übler‹
Verfassung bleiben müssen, wie sie sich aktuell darstellen. Müsste
die Orientierung am Guten nicht der ›nachhaltigen‹ Überwindung
des Unguten und die Orientierung am Gerechten nicht die Über‐
windung des Ungerechten zum Ziel haben? Müsste dann aber nicht
jede Praktische Philosophie, die ihren Namen verdient, mit einer Be‐
standsaufnahme des Unguten und Ungerechten einsetzen, um dann
zu fragen, ob und inwiefern beides überhaupt eine gewisse Aussicht
auf (nicht nur vorübergehende) ›Überwindung‹ eröffnet?

Tatsächlich lässt sich das Verlangen nach einer »Phänomenologie
von unten« auch genau so auffassen: als methodische Forderung,
sich zunächst mit der Realität der menschlichen Verhältnisse dort

9 M. de Montaigne, Über die Grausamkeit, in: Die Essais, Stuttgart 1969, 199–205.
Gewiss: Montaigne zeigt sich in seinen noch im 16. Jahrhundert verfassten Es‐
says nicht als politischer Denker, wie dann wenig später Hobbes (in Anbetracht
des englischen Bürgerkrieges seiner Zeit). Aber Montaigne fragt doch nach einer
»allgemeinen Verpflichtung zu menschlichem Verhalten« angesichts einer Grau‐
samkeit, die ihm »am meisten zuwider« war, wie er schrieb (ebd., 203, 205).
Man wird einwenden, das sei ›kein Argument‹. Und tatsächlich argumentiert
Montaigne an dieser Stelle nicht, sondern gibt zu bedenken, ob Grausamkeit
überhaupt mit dem elementaren Befund »gegenseitigen Aufeinander-angewie‐
sen-Sein[s]« vereinbar sein kann.

10 J. N. Shklar, Ordinary Vices, Cambridge, London 1984, ch. 1, 237.
11 J. N. Shklar, Der Liberalismus der Furcht, Berlin 2013.

1. Ernüchterte Praktische Philosophie

499

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auseinanderzusetzen, wo sie am tiefsten zu fallen scheinen und
destruktive Formen anzunehmen drohen, bis hin zur Zerstörung
dieser Verhältnisse selbst. Genau in diesem Sinne, allerdings ohne
sich schon auf eine Phänomenologie menschlicher Praxis zu bezie‐
hen, verlangte Paul Ricœur nach dem Zweiten Weltkrieg nach einer
umfassenden »Physiologie der Gewalt«12, einschließlich ihrer an‐
scheinend unmenschlichsten, vielfach als »böse« titulierten Erschei‐
nungsformen. Dabei war Ricœur im Gegensatz zu Hermeneutikern
wie Eugen Fink offenbar nicht der Ansicht, dass man sich einfach
damit abfinden könnte, dass es in der Geschichte seit jeher mensch‐
lich-unmenschlich zugegangen ist und dass es dabei auch bleiben
wird.13 Am allerwenigsten erscheint das indifferent hinnehmbar in
Anbetracht eklatanter, aber vermeidbarer Grausamkeit.14 Ist sie nicht
schlechterdings intolerabel, inakzeptabel und auf keine Weise zu
rechtfertigen?, fragt noch der späte Ricœur.15 Ob man sie deshalb
mit Jean Nabert, auf den sich Ricœur in diesem Zusammenhang
wiederholt beruft, als »böse« einstufen sollte und was auf diese
Weise gewonnen würde, bleibe dahingestellt. So uralt gerade die
von Ricœur rekonstruierte Symbolik des Bösen ist16, so wenig kann
man doch davon ausgehen, auf ihrer Grundlage werde man auch
relativ neuen Formen menschlicher Gewalt (von der willkürlichen
Verhaftung im Rahmen totalitärer Systeme über massenhafte Ent‐

12 P. Ricœur, Histoire et vérité [1955], Paris 2001, 266, 269; dt.: Geschichte und
Wahrheit, München 1974, 220, 222.

13 E. Fink, Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg
i. Br., München 1977, 123; ders., Traktat über die Gewalt des Menschen, Frank‐
furt/M. 1974, 195.

14 Die Shklar als »willful infliction of physical pain« definiert (Ordinary Vices, 8).
Ob mit einer derart engen Definition auszukommen ist, ist allerdings fraglich;
besonders da sie die Grausamkeit ganz von grausamen Absichten abhängig
macht, ohne von Anfang an deren Opfer in Betracht zu ziehen. Vgl. M. Wievior‐
ka, Die Gewalt, Hamburg 2006, Kap. 4.

15 P. Ricœur, Meurt le personnalisme, revient la personne [1983], in: Lectures 2.
La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 195−202, hier: 200; Tolérance,
intolérance, intolérable (1988) [oder 1990], in: Bulletin de la Société de l'Histoire
du Protestantisme Français (1903–2015) Avril Mai-Juin, 134 (1988); Actes des
Journées d'étude sur l'Édit de 1787 (Paris 9 et 10 octobre 1987) (Avril-Mai-Juin
1988), 435–452 (auch in: Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999,
295−312).

16 P. Ricœur, Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld II [1960], Freiburg i.
Br., München 21988.

Kapitel XIV

500

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtung und Internierung bis hin zur seriellen Liquidierung durch
Zwangsarbeit, zur genozidalen Vernichtung durch Gas und zum
Holozid in atomarem Feuer) angemessen Rechnung tragen können,
die sich keineswegs durch die traditionell bedachte ›Versuchung‹ des
Bösen oder durch dessen im Sinne Kants ›radikale‹ Einwurzelung in
menschlichen Neigungen erklären lassen.17

Wie dem auch sei: im Rekurs auf das schlechterdings Intolerable,
durch nichts zu Rechtfertigende – als dessen Inbegriff die Grausam‐
keit gelten kann –, scheint die Praktische Philosophie im doppelten
Sinne ›unten‹ angekommen zu sein: methodisch-phänomenologisch
und negativistisch, indem sie sich vor allem der Erfahrung dessen
annimmt, was wir auf keinen Fall wollen, hinnehmen, dulden kön‐
nen, was wir also unbedingt ›negieren‹ müssen, mit der praktischen
Konsequenz, ihm überall und jederzeit entgegenzutreten, wo es
möglich erscheint.

So elementar sich diese Problemstellung auf den ersten Blick aus‐
nimmt, so problematisch erweist sie sich allerdings bei näherem
Hinsehen. Wer ist überhaupt ›wir? Montaigne sprach in der Zu‐
rückgezogenheit seiner Eremitage wohlweislich nur für sich selbst
und gab lediglich zu bedenken, ob gegenseitiges Aufeinander-ange‐
wiesen-Sein und Grausamkeit ›miteinander vereinbar‹ sein können.
Dabei wusste er, wie radikal seit jeher in Frage stand, wer überhaupt
für wen zum Umkreis eines ›Wir‹, einer Zugehörigkeit, Mitglied‐
schaft oder Gemeinschaft ›zählt‹, zitiert er doch in seinem Essay
über die Lügner Plinius mit den Worten: »Ein Fremder ist ja eigent‐
lich für den Menschen kein Mensch«, zumal wenn er eine andere,
nicht verständliche Sprache spricht und wenn gilt, dass wir »nur
durch das Wort […] miteinander in Verbindung« stehen.18 Wer eine
fremde Sprache spricht, dürfte demnach in gar keiner Verbindung
mit Anderen stehen, auch nicht in Anbetracht grausamer Gewalt,
die man ihm antut. Allerdings zitiert Montaigne in seiner Apologie
des Raimond Sebond Tasso mit den Worten: »Auch das Schweigen
kann sehr wohl noch bitten und sprechen.«19 Das könnte auch für
wort- und sprachlos fremder Gewalt Erliegende (wie die Opfer des

17 Vgl. H. Arendt, Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik [1965], Mün‐
chen, Zürich 42006; C. Schulte, Radikal böse. Die Karriere des Bösen von Kant
bis Nietzsche, München 1988.

18 Montaigne, Die Essais, 45.
19 Ebd., 206.

1. Ernüchterte Praktische Philosophie

501

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


europäischen Kolonialismus auf dem Boden der sogenannten Neuen
Welt) gelten, wenn ihr flehender Blick den Anderen, der sich an ih‐
nen vergeht, trifft, wie um zu sagen: ›Tu mir das nicht an, verschone
mich…‹

Darüber müsste sich der grausame Gewalttäter allemal erst hin‐
wegsetzen. Und insofern dürfte sein grausames Tun niemals ein
gänzlich indifferentes Geschäft sein, das einen ethisch weiter nichts
angeht. Insofern ist keineswegs ›klar‹, dass Fremden gegenüber, mit
denen man angeblich in keinerlei Verbindung steht, überhaupt abso‐
lute Indifferenz möglich ist. Viel mehr spricht dafür, dass man einen
noch aus dem Schweigen Anderer möglicherweise hervorgehenden
Appell, verschont zu werden, erst überhören und vergleichgültigen
muss, um sich grausam verhalten zu können.20 Würde völlige Ver‐
gleichgültigung gelingen, wäre der Andere allerdings auf ein ethi‐
sches Nichts zu reduzieren; und zugleich würde die Grausamkeit als
solche unmöglich. Denn Grausamkeit muss, um überhaupt grausam
sein zu können, Andere auf grausame Art und Weise verletzen. Von
ihnen, den Anderen, hängt insofern ab, ob Grausamkeit als solche
möglich ist. Können die Opfer grausamen Verhaltens in keiner Weise
mehr ›zu verstehen geben‹, dass ihnen Grausames widerfährt, sind
sie allerdings rückhaltlos darauf angewiesen, dass Dritte die grausam
verletzende Gewalt bezeugen.21 Nicht umsonst wird Grausamkeit
deshalb vielfach unter Bedingungen der Geheimhaltung verübt, da‐
mit die Grausamen unter allen Umständen souverän auch über die
grausame Bedeutung ihres grausamen Tuns verfügen können. Auf
diese Weise scheinen sie ihren Opfern zu bedeuten: ›Wir können
euch alles antun, ohne dass je jemand davon erfahren wird; so

20 Wenigstens das lässt sich Heinrich Himmlers Rede vor den hohen Führern der
SS in Posen vom 4. Oktober 1943 entnehmen; abgedruckt unter dem Titel
Mit Anstand morden in: K.-H. Göttert, Zeiten und Sitten. Eine Geschichte des
Anstands, Stuttgart 2009, 254–260.

21 Das gilt nicht zuletzt für die u.a. von Władysław Szpilman, den polnischen
Pianisten, der das Warschauer Getto überlebt hat, bezeugten Gewalttaten, de‐
nen Juden, darunter tausende von Kindern, vielfach unter Tränen, Flehen und
verzweifeltem Schreien, oft aber auch wortlos zum Opfer gefallen sind. Was
ihnen widerfahren ist, können nur wir Späteren, auf der Grundlage solcher
überlieferter Zeugnisse, weiter als Grausamkeit bezeugen. Vgl. W. Szpilman,
Das wunderbare Überleben. Warschauer Erinnerungen 1939–1945, Düsseldorf,
München 21998, 88, 90 f.

Kapitel XIV

502

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werdet ihr vollkommen eingeschlossen bleiben in die Welt unserer
Grausamkeit, in eine Welt, die alles negiert, was einmal so etwas
wie Welt für euch ausgemacht haben könnte.‹ Ist das nicht der letzte
innere Sinn aller Grausamkeit: das In- und Zur-Welt-sein völlig
zu zerstören; und zwar so, dass es die Betreffenden rückhaltlos zu
durchleiden haben, bevor ihnen gegebenenfalls erlaubt wird, sich
dem im Tod zu entziehen? Haben nicht deshalb so viele Opfer
grausamer Gewalt Nachrichten zu hinterlassen versucht, damit ihr
Schicksal wenigstens nachträglich durch Dritte zu bezeugen ist?22

Man sieht: der geradezu anti-platonische Rekurs auf die sublunare
Welt, in der Menschen einander rückhaltlos ›auf Gedeih und Ver‐
derb‹ von Geburt an ausgesetzt sind, führt zwar auf die Spur eines
minimalen, als unverzichtbar erscheinenden Anspruchs, wenigstens
nicht grausam behandelt zu werden (und sich seinerseits keiner
Grausamkeit schuldig zu machen), gilt doch dies zunehmend als
schlechterdings unerträglich, unzumutbar, intolerabel und nicht zu
rechtfertigen; doch so ›evident‹ sich dieser Anspruch prima facie in‐
zwischen auch ausnimmt (den Shklar für gar keiner Rechtfertigung
und Begründung bedürftig hielt, weil auch die Furcht vor Grausam‐
keit und die Furcht vor dieser Furcht im Grunde ihrer Ansicht nach
vollkommen ohne dergleichen auskommen23), er wirft auch für eine
negativistische »Phänomenologie von unten« eine Fülle von neuen
Fragen auf.

Nicht nur stellt sich die Frage, was – für wen – Grausamkeit
›ist‹24; wem sich unter welchen Umständen etwas oder jemand als
grausam darstellt; inwiefern dabei ein minimales, hermeneutisches
Auffassen-als im Spiel sein muss, das sich wie im Fall von in unseren
Augen grausam anmutenden Initiationsriten als zutiefst ethnisch
imprägniert und kulturrelativ erweisen kann. Darüber hinaus stellt
sich die Frage, inwiefern die jemandem angetane grausame Gewalt
Andere etwas angehen muss, besonders Dritte, die das grausame Tun
von Gewalttätern bezeugen können; und zwar auch dann, wenn es
sich um Fremde handelt, zu denen keine ohne Weiteres erkennbare
soziale, ethnische, politische oder rechtliche Verbindung besteht.

22 G. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, München 2007, 19, 156.
23 Shklar, Ordinary Vices, 237.
24 Vgl. D. Schotte, Grausamkeit. Philosophische Positionen von der Antike bis in die

Gegenwart. Mit einem einleitenden Essay und einem Überblick zur Diskussion im
20. Jahrhundert, Darmstadt 2023, 11 ff.

1. Ernüchterte Praktische Philosophie

503

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit allen diesen Fragen sahen sich bereits Kritiker des europä‐
ischen Kolonialismus wie Bartholomé de Las Casas konfrontiert,
für den es nicht mehr in Frage kam, die für ihn offenkundige und
unbestreitbare Grausamkeit der Europäer unter Hinweis auf die
Fremdheit ihrer Opfer in Abrede zu stellen.25 Ähnliches gilt für die
Kritik der überwiegend von Weißen zu verantwortenden Sklaverei:
Sie wurde auch dann als grausam gebrandmarkt, wenn sie ganz und
gar Unbekannte betraf.26

Seitdem hat sich eine bemerkenswerte Inversion abgezeichnet:
statt von einem ›Wir‹ auszugehen, in dessen Rahmen ›klar‹ zu sein
scheint, wer wen wie etwas angeht (etwa aufgrund einer angeblich
›von Natur aus‹ gegebenen Verbundenheit im Zeichen des Guten
oder des Gerechten27), und statt es für ›klar‹ zu halten, dass einen
mit Fremden nichts dergleichen verbindet, so dass ihnen gegenüber
geradezu ›alles erlaubt‹ zu sein scheint28, drängt sich nun ein genau
entgegengesetzter Ansatz auf: Auch Fremde, die nicht zu ›uns‹ zu
gehören scheinen, gehen ›uns‹ ethisch etwas an, um das Mindeste
zu sagen, wenn ihnen Grausames widerfährt. Dass ihnen Grausames
widerfährt, können und sollten wir wahrnehmen; und dies hängt
in keiner Weise von einer zuvor schon gegebenen sprachlichen Ge‐
meinschaft, von ethnischer Zugehörigkeit oder von geteilter politi‐
scher Mitgliedschaft ab. Zu Grausamkeit sollte es niemals kommen;
und niemand sollte der Grausamkeit Anderer zum Opfer fallen,
was auch immer im Einzelnen und unter speziellen Umständen als
grausam gelten mag. Letzteres mag vielfach höchst klärungsbedürf‐
tig sein; aber das ändert gemäß dieser neuen Auffassung nichts
daran, dass Menschen ›in menschlicher Hinsicht‹ geradezu dadurch
definiert werden könnten, dass sie Grausamkeit unbedingt für inak‐

25 B. de Las Casas, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindischen
Länder, Frankfurt/M. 1981.

26 Vgl. A. Schopenhauer, Parerga und Paralipomena II. Sämtliche Werke Bd. V,
Frankfurt/M. 1986, § 114, mit Bezug auf die Nordamerikanische Antisklavereige‐
sellschaft (1840).

27 J. Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt/M. 2002, 136 ff.
28 Vgl. T. Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frank‐

furt/M. 1985, 175 f.

Kapitel XIV

504

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeptabel und derart für nicht hinnehmbar halten, dass sie sich mit
ihr unter keinen Umständen ›arrangieren‹ können.29

So gesehen bedarf es gar keiner entsprechenden Begründung30

(die voraussetzt, die ›Unannehmbarkeit‹ grausamer Gewalt würde
sich nicht geradezu ›von selbst verstehen‹) – und zwar ganz unab‐
hängig davon, wen sie trifft.31 Nicht das gelegentliche Unterlassen
oder die Vermeidung von Grausamkeit bedarf nun der Begründung,
sondern allenfalls, warum es nicht sofort dazu kommt und warum
man sich mit an sich inakzeptabler Grausamkeit unter Umständen
doch arrangiert, sei es auch nur, weil man nicht erkennt, was man
gegen sie sollte ausrichten können. Wem erst durch die vermeintlich
unnachsichtige Kraft überzeugender Argumente demonstriert und
›bewiesen‹ werden muss, dass, warum und unter welchen Umstän‐
den Grausamkeit nicht zu akzeptieren, nicht hinzunehmen und kei‐
nesfalls zu billigen ist, dem ist dieser seit der Neuzeit sich immer
mehr durchsetzenden neuen Auffassung gemäß ethisch ›nicht zu
helfen‹.32 (Das Gleiche müsste im Übrigen für philosophische Dis‐
kurstheorien gelten, die im Ernst nur der Kraft von Argumenten,
nicht aber ihren Augen, Ohren und Sinnen ganz allgemein glauben
trauen zu sollen.)

Das bedeutet indessen keineswegs, dass diese Auffassung auf un‐
anfechtbarem Grund steht. Die weitläufigen und bis heute in der
Sache nicht entschiedenen Diskussionen um das Mitleid, um pitié
und compassion, um Phänomene wie Mitgefühl, Sympathie, Einfüh‐
lung und Empathie zeigen wie auch der erst im 20. Jahrhundert in

29 Was sie ›in menschlicher Hinsicht‹ ausmacht, steht eben deshalb auf dem Spiel,
wo es doch zu Grausamkeit kommt, sei es im vorübergehenden Exzess, sei
es systematisch und darüber hinaus in offenbar ›lustvollen‹ Formen, wie sie
vielfach bezeugt worden sind. Vgl. bspw. M. Mann, Über Kriege, Hamburg 2023.

30 Im Gegenteil bedarf Grausamkeit jetzt der Erklärung, sei es mit Bezug auf eine
(pathologische) Freude daran, Andere leiden zu sehen (so, als Selbstzweck, hat
Schopenhauer die Grausamkeit beschrieben in: Die Welt als Wille und Vorstel‐
lung. Sämtliche Werke Bd. I, Frankfurt/M. 1986, 496 f.), sei es mit Bezug auf
schiere Ignoranz; von Apologien lustvoller, festlicher, göttlicher oder sublimier‐
ter Grausamkeit, wie sie bei de Sade, Friedrich Nietzsche oder Georges Bataille
anzutreffen sind, einmal ganz abgesehen.

31 Von Grausamkeit im Verhältnis zu Tieren und von Problemen des »Speziesis‐
mus« sehe ich hier ab.

32 Genau davon scheint auch Donatella di Cesare in ihrem kürzlich erschienenen
Buch über die Folter auszugehen, auf das noch zurückzukommen sein wird.

1. Ernüchterte Praktische Philosophie

505

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gang gekommene Diskurs über menschliche Verantwortung für den
Anderen, der jede(r) andere sein kann, dass man nach wie vor nicht
sicher angeben kann, ob sich etwa Grausamkeit auf der Grundlage
dieser Phänomene ›wie von selbst verbietet‹ oder ob es sich darum
handelt, dass man sie in Bezug auf sich selbst für widerwärtig und
keinesfalls akzeptabel hält, oder weil es im Grunde niemand wollen
kann, dass sie Anderen als Anderen angetan wird – was man mittels
universalisierender Überlegungen, etwa mit Hilfe der Goldenen Re‐
gel, gegebenenfalls, im zweiten Schritt, dann auch für Andere gelten
lässt.

Möglicherweise wird man in diesen Fragen niemals zu abschlie‐
ßender Klarheit gelangen. Doch das ist von sekundärer Bedeutung
im Vergleich zu der grundlegenden Transformation, die mit jener
neuen Auffassung historisch einhergegangen ist. Seitdem kommt es
nicht mehr in Frage, sich ›rationalistisch‹ in einer möglichst unein‐
nehmbaren kognitiven Festung zu verschanzen, die sich allenfalls
durch rationalen Zwang dazu bewegen lässt, Anderen irgendwelche
Ansprüche einzuräumen, und die stets ›bewiesen‹ haben möchte,
was sie einen angehen sollen. Die besagte Transformation hat genau
umgekehrt dazu geführt, zuzugeben und anzuerkennen, dass diese
Fragen sich in immer schon eröffneten Beziehungsfeldern zu Ande‐
ren stellen, über die wir nicht von vornherein die Kontrolle haben.
Immer schon sind im Einzelnen unabsehbare Beziehungen zu Ande‐
ren im Spiel, bevor man, nachträglich, dazu kommen kann, sie zu
beschränken und in dieser oder jener Hinsicht besonders ernst und
wichtig zu nehmen oder auch ›außen vor‹ und außer Betracht zu
lassen. Was uns ›angeht‹ und dabei ›in Anspruch nimmt‹, geht uns
unvermeidlich voraus, bevor wir dazu so oder so Stellung nehmen
können. In dieser Einsicht konvergiert m. E. bis heute eine »Phäno‐
menologie von unten« mit einem philosophischen Negativismus,
der am schlechterdings Unerträglichen, Intolerablen und nicht zu
Rechtfertigenden Maß nimmt bzw. von all dem sich in Anspruch
nehmen lässt33, bevor er sich zutraut, Perspektiven in Richtung wenn
nicht auf ›das Gute‹ oder ›das Gerechte‹, so doch in Richtung auf
weniger Ungutes und weniger Ungerechtes zu eröffnen. Doch begeg‐

33 Wobei gerade in Frage steht, inwiefern dieses ›Lassen‹ noch eine zu ›aktivisti‐
sche‹ Interpretation nahelegt, geht es doch eher um ein In-Anspruch-genom‐
men-werden.

Kapitel XIV

506

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


net uns ›unten‹, in sublunarem, vielfacher Gewalt ausgesetztem Le‐
ben nicht einmal die unerträgliche Negativität von Grausamkeit in
jedem Fall mit ›schlagender Evidenz‹ derart, dass sich die Frage, was
sich wem wie und unter welchen Umständen als grausam darstellt,
einfach erübrigen würde. Auch die Grausamkeit (und das, was aus
ihr in praktischer Hinsicht folgen müsste) kann vielfach nur umstrit‐
ten sein.

Vor diesem Hintergrund wende ich mich im zweiten Teil dieses
Kapitels nun der Frage zu, wie sich Rorty vor allem im Anschluss
an Shklar in die skizzierte Geschichte der Ernüchterung Praktischer
Philosophie einschreibt, ohne noch an eine zwingend-rational be‐
gründbare Verpflichtung auf das Gute oder auf das Gerechte zu
glauben. An deren Stelle lässt Rorty in meinem Verständnis eine Phi‐
losophie der Sensibilisierung dafür treten, was Anderen widerfahren
ist und weiterhin widerfährt. Das, so meint er, kann vorzugsweise
allerdings nicht die Philosophie, jedenfalls nicht aus eigener Kraft,
vor Augen führen. Sie erweist sich deshalb als weitgehend angewie‐
sen auf Romane und Ethnografien, in denen sich, wie Rorty meint,
die genauesten Beschreibungen von Phänomenen wie Grausamkeit,
Schmerz und Demütigung finden.34 Gestützt auf literarische Phäno‐
menologien dieser Phänomene leitet Rorty Schlussfolgerungen hin‐
sichtlich der Frage ab, wie Grausamkeit heute als Herausforderung
Praktischer Philosophie zu verstehen wäre.35

2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer
Philosophie

In den spätestens seit den 1970er Jahren offenkundigen Sog der
Abwendung von theoretisch-epistemologischen Fragen und der Hin‐
wendung zu Fragen Praktischer Philosophie ist auch Rorty nach

34 R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. 1991, 310 [=KIS].
35 Daran, ob es sich in Rortys eigenem Selbstverständnis noch um philosophi‐

sche Schlussfolgerungen handelt, mag man zweifeln angesichts der geradezu
anti-philosophischen Stoßrichtung seines späteren Denkens, auf das ich an an‐
derer Stelle ausführlich eingegangen bin; Vf., Rez. v. R. Rorty, Pragmatismus als
Antiautoritarismus, Berlin 2023, in: Philosophischer Literaturanzeiger 76, Heft 2
(2023), 125−136.

2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie

507

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und nach geraten. So wandte er sich mehr und mehr ab von der
epistemologischen Problematik seines Buches Philosophy and the
Mirror of Nature (1979) und in den nachfolgenden Veröffentlich‐
ungen Konsequenzen des Pragmatismus (1982), Fragen der Solida‐
rität (1989) und der kulturellen Fundierung objektiver Erkenntnis
zu (1991). In diesem Bereich der Fundierung entdeckt er, offenbar
wesentlich angeregt von Judith N. Shklar, auf den Spuren Georges
Orwells Phänomene der Grausamkeit und der Sensibilität bzw. der
Sensibilisierung für Grausamkeit als philosophische Probleme für
sich und seine Leser:innen.36 Fragen der Sensibilität waren auch für
Rawls von grundlegender Bedeutung, wie seine Überlegungen zum
Sinn für Gerechtigkeit37 zeigen, die schon Kant und weit vor ihm
Platon für menschlich und politisch unverzichtbar gehalten haben.
Im Anschluss an Shklar und Rawls wurden Fragen der Sensibilisie‐
rung für Ungerechtigkeit und aus ihr überhaupt erst hervorgehender
Ansprüche auf Gerechtigkeit in ›globaler‹, ›weltweiter‹ Perspektive
bedacht38, wobei sich die thematischen, allerdings miteinander zu‐
sammenhängenden Diskussionsschwerpunkte verlagert haben: grob
gesagt vom Hunger zum Klima. So konnte zwischenzeitlich der
Eindruck entstehen, als müsse der Begriff der Gerechtigkeit immer
umfassender und anspruchsvoller gefasst werden – und man sei auf
dem besten Weg dazu.39 Dem steht allerdings eine seit einigen Jahren
immer weiter um sich greifende radikale Ernüchterung gegenüber.

Immer deutlicher hat sich das Versagen der internationalen Staa‐
tengemeinschaft (die, von vielfältigen Kriegen und Drohungen ge‐
geneinander zerrissen, kaum mehr ihren Namen verdient) in der
Aufgabe abgezeichnet, wenigstens für eine nachhaltige Reduktion,

36 KIS, Kap. 7 und 8.
37 J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit [1971], Frankfurt/M. 1979, Kap. 8; vgl.

auch M. Keller, Moralische Sensibilität: Entwicklung in Freundschaft und Fami‐
lie, Weinheim 1996.

38 I. Kaplow, C. Lienkamp (Hg.), Sinn für Ungerechtigkeit. Ethische Argumentati‐
onen im globalen Kontext. Interdisziplinäre Studien zu Recht und Staat, Bd. 38,
Baden-Baden 2005; S. Føllesdal, T. Pogge (eds.), Real World Justice, Dordrecht
2005; C. Kukathas, The Mirage of Global Justice, in: E. Frankel Paul, F. D. Miller,
J. Paul (eds.), Justice and Global Politics, Cambridge 2006, 1–28.

39 S. Benhabib, Reclaiming Universalism: Negotiating Republican Self-Determina‐
tion and Cosmopolitan Norms. Einsehbar auf der Webseite der Tanner Lectures
on Human Values Berkeley (15.-19. 5. 2004).

Kapitel XIV

508

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn schon nicht für die gänzliche Abschaffung von Hunger und
Armut, die man bereits für möglich gehalten hatte40, Sorge zu tra‐
gen. Statt einer umfassenden Gerechtigkeit näher zu kommen, sah
man sich mit einer regelrechten Zersplitterung der Gerechtigkeit
in eine irreduzible und inkompossible Vielzahl von Gerechtigkei‐
ten konfrontiert41, denen überdies Kehrseiten von Ungerechtigkeit
nachzuweisen waren. Ist es überhaupt denkbar und möglich, dem
Einzelnen unter zahllosen Anderen gerecht zu werden?42 Wirft nicht
jede Gerechtigkeit, um die man sich bemüht, einen Schatten von
Ungerechtigkeit? War nicht jeder Gerechtigkeit mit Jacques Derrida
eine innere und dialektisch unaufhebbare Ungerechtigkeit nachzu‐
weisen?43

So schien der Weg zu einer komprehensiven, weltweiten Gerech‐
tigkeit definitiv verbaut. Manche resignieren deshalb, wie es Jean-
Luc Nancy auf den ersten Blick nahelegt, wenn er schreibt: »If our
time tests us with an injustice deprived of any horizon, it is certain
that the spirit to come is that of a justice that no rearrangement
or reform of today’s conditions can point towards.«44 So bleibt die
Aussicht auf Gerechtigkeit bzw. auf das, was sie verspricht und was
man sich von ihr verspricht, rätselhaft: Kein klar erkennbarer Wege
jedenfalls scheint zu einer Gerechtigkeit zu führen, die, sollte es sie
überhaupt geben, möglicherweise jenseits alles derzeit Vorstellbaren
und insofern unseres Horizonts liegt.45

Gleichwohl dürfte es unmöglich sein, sich mit derart aussichtslo‐
ser, stets fehlender, versäumter, mangelhafter Gerechtigkeit zynisch,
defaitistisch oder negativistisch abzufinden und sich mit fortbeste‐

40 J. D. Sachs, The End of Poverty. Economic Possibilities for our Time, London
2006. Inzwischen hat der Hunger global verhältnismäßig zwar abgenommen
(wie es die sog. Milleniumsziele vorsahen); doch in absoluten Zahlen nimmt er
weiterhin zu.

41 G. Kruip, M. Fischer (Hg.), Gerechtigkeiten. Hannoversche Zwischenrufe, Mün‐
ster 2006.

42 A. Schäfer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pädagogische Gerechtigkeit, Pader‐
born, München, Wien, Zürich 2007.

43 A. Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida–Benjamin, Frank‐
furt/M. 1994; W. Hamacher, Sprachgerechtigkeit, Frankfurt/M. 2018.

44 J.-L. Nancy, The Fragile Skin of the World, Cambridge, Medford 2021, 14.
45 Vgl. bspw. G. Hartung, S. Schaede (Hg.), Internationale Gerechtigkeit: Theorie

und Praxis, Darmstadt 2009;  M. Heimbach-Steins (Hg.), Ressourcen – Lebens‐
qualität – Sinn. Gerechtigkeit für die Zukunft denken, Paderborn 2013.

2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie

509

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hender Ungerechtigkeit einfach zu arrangieren. Denn die Erfahrung
von Ungerechtigkeit bleibt im Spiel als dasjenige, was die Sorge um
Gerechtigkeit immer von neuem auf den Plan ruft, mehr noch: was
im Schrei »Das ist ungerecht«46 anscheinend unbedingt, kompro‐
misslos und ohne weiteren Aufschub nach Gerechtigkeit verlangen
lässt.

So ist seit den 1990er Jahren auch in den an Rawls und Shklar
anschließenden Diskussionen immer stärker die Negativität dieses
– allerdings so gut wie niemals sofort und umstandslos zu befrie‐
digenden – Verlangens beachtet worden.47 Und man hat sich von
der utopischen Aussicht auf globale und umfassende Gerechtigkeit
mehr und mehr abgewandt, um sich stattdessen mit Mindestan‐
forderungen an soziales bzw. politisch formiertes Zusammenleben
auseinanderzusetzen, die nach wie vor nicht als erfüllt gelten kön‐
nen oder sogar stärker noch unterlaufen werden als je zuvor. Wäh‐
rend manche (und mit ihnen Rorty) noch immer auf eine zuneh‐
mend gerechtere, immer inklusivere, solidarische und verantwort‐
liche Welt-Gemeinschaft setzten, mahnten andere eine Rückbesin‐
nung auf die ›elementarsten‹ Ansprüche auf ein menschliches Leben
an, das auch so genannt zu werden verdient – auf Ansprüche, die
man ungeachtet aller Beschwörung von zunehmender Gerechtigkeit
weiterhin massiv verletzt sieht, so dass es den Anschein hat, als
müsste all das, was unter dem Oberbegriff Praktischer Philosophie
verhandelt wurde, noch einmal ›ganz von vorn‹ zur Diskussion
gestellt werden.

3. Rückbesinnung auf Unverzichtbares
– nach ›westlichem‹ Vorbild?

Nicht nur der nach wie vor anhaltende Streit um die Menschenrech‐
te lässt sich in dieser Perspektive als Rückbesinnung darauf verste‐
hen, was jeder und jedem mindestens und unverzichtbar zusteht,
bevor überhaupt anspruchsvollere Normierungen sozialen und poli‐

46 Siehe dazu auch die Seite 617 in diesem Bd.
47 Speziell mit Blick auf Shklar vgl. Vf. (mit H. Bajohr), Geschichte, Negativismus

und Skepsis als Herausforderungen politischer Theorie: Judith N. Shklar, in:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 62, Nr. 4 (2014), 633‒659.

Kapitel XIV

510

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Lebens wie die Gerechtigkeit in Betracht zu ziehen sind.48 So
wies Avishai Margalit darauf hin, dass sich – abgesehen von berech‐
tigten Ansprüchen auf Gerechtigkeit – in sozialem und politischem
Leben niemand gedemütigt finden sollte; schon gar nicht systema‐
tisch49, wie es im Rahmen diskriminierender ethnischer Verhältnisse
etwa der Fall ist, die bis heute keineswegs als wenigstens im Westen
überwunden gelten können. Im Gegenteil: unter der Flagge arrogan‐
ter white supremacy bspw. lebt ein Rassismus wieder auf, der eine
aktive Politik der Demütigung und der Diskriminierung betreibt
und damit nahtlos an eine bis heute nicht zureichend aufgearbeitete
Vorgeschichte kolonialistischer Ausbeutung und grausamer Sklaverei
anknüpfen kann. Auf die offene Wunde des nach wie vor nicht
überwundenen Erbes von Kolonialismus, Ausbeutung, Sklaverei und
Grausamkeit lenkt in den letzten Jahren auch eine philosophische
Literatur die Aufmerksamkeit, die die Aufgaben Praktischer Philoso‐
phie neu zu bestimmen erfordert. Statt wie im Fall der Gerechtigkeit
von einer vermeintlich bereits gesicherten, gut begründeten Norma‐
tivität auszugehen, die man universalisiert und weltweit implemen‐
tiert sehen will, verlangt sie, sich erneut auf die Negativität des
nicht zu Ertragenden, des Verletzenden, des Grausamen zurückzu‐
besinnen, um zu prüfen, welche normativierbaren Ansprüche aus ihr
hervorgehen und ob man wenigstens diesen Ansprüchen bislang ›ge‐
recht geworden‹ ist. Dieses Vorgehen wird offenbar von der Über‐
zeugung getragen, dass die andauernde Verletzung dieser Ansprüche
jede anspruchsvollere Theorie ideologieverdächtig macht, die den
Anschein erweckt, als seien die ›elementarsten‹ und unverzichtbaren
Erfordernisse menschlichen Lebens bereits erfüllt und man könne es
ohne Weiteres weit höheren und höchsten normativen Ansprüchen
unterwerfen, vor allem dem Anspruch auf möglichst umfassende
Gerechtigkeit – aber auch Ansprüchen auf immer weiter gehende
Inklusion, Solidarität und Empathie.

Dabei gehen auch Theorien, die in diese Richtung zielen, häufig
davon aus, ›bei uns‹ im Westen sei all das schon auf bestem Wege
und es gelte nur noch, weltweit für mehr Desselben zu sorgen. So

48 F. G. Menga, P. Biasetti (eds.), Human Rights in a Plural Ethical Framework.
Themenheft von Metodo. International Studies in Phenomenology and Philoso‐
phy, Vol. 2, nr. 1 (2014).

49 A. Margalit, The Decent Society, Cambridge, London 1996.

3. Rückbesinnung auf Unverzichtbares – nach ›westlichem‹ Vorbild?

511

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beruft sich Jeremy Rifkin auf die »weltweite Werteumfrage World
Value Survey«, der zufolge »zumindest in den entwickelten Staaten
der Welt eine deutliche Tendenz der jüngeren Generationen zur
universellen Erweiterung der Empathie« festzustellen sein soll.50 Mit
diesen Staaten sind allerdings primär die des Westens gemeint, in
deren (also »unseren« [ebd., 21]) Vokabularen auch Begriffe wie
Empathie und verwandte Konzepte zuerst aufgekommen sind, so bei
Theodor Lipps (1907), bei Edward Titchener (1909) und vorher bei
Robert Vischer (1873). Demnach gilt es, empathisches bzw. einfüh‐
lendes Verhalten nur noch in Beziehungen zu immer mehr Anderen
zum Tragen kommen zu lassen. In diesem Sinne, stellt Rifkin fest,
sind wir bereits »drauf und dran, die Begriffe des ›Anderen‹, des
›Fremden‹, des ›Unbekannten‹ hinter uns zu lassen«.51

50 J. Rifkin, Die emphatische Zivilisation. Wege zu einem globalen Bewusstsein,
Frankfurt/M., New York 2010, 100. Vgl. demgegenüber die Beiträge in T. Breyer
(Hg.), Grenzen der Empathie. Philosophische, psychologische und anthropologi‐
sche Perspektiven, München 2013.

51 Rifkin, Die emphatische Zivilisation, 32. So liegen die Dinge, was ›die‹ Gewalt
betrifft, scheinbar ganz einfach: Alle lehnen Gewalt ab; niemand soll ihr unter‐
worfen sein oder zum Opfer fallen; und zwar nirgends und niemals. Dieser
universale, ausnahmslos jeder und jedem zustehende Anspruch ist bis jetzt nicht
realisiert; aber unsere Geschichte, die Geschichte aller, bewegt sich in diese
Richtung und wird sich einem extrapolierbaren Ziel weitestgehender Gewaltlo‐
sigkeit nach und nach annähern. Darin liegt vielleicht keine der Geschichte
immanente Vernunft, wie sie Hegel beschrieben hat, aber ein finalisierter Sinn
menschlicher, globaler Koexistenz, dem wir ausnahmslos verpflichtet zu sein
scheinen – wenn es denn stimmt, dass wir alle ›die‹ Gewalt ablehnen und nicht
wollen (können), dass Andere ihr unterworfen werden oder gar zum Opfer
fallen. Hat sich das, was man die ›Herausforderung der Gewalt‹ genannt hat,
insofern also schon längst im Wohlgefallen universaler Empathie aufgelöst –
zumal im Zeichen exzessiver Gefahren, wie sie die Nukleartechnologie oder
die ökologische Verwüstung der Erde heraufbeschwören? Bedrohen diese Ge‐
fahren jedermann – und gleichermaßen, so dass alle Menschen weltweit primär
mit einer »Gewalt der Gefahr[en]« konfrontiert sind, »die alle Schutzzonen
und Differenzierungen der Moderne aufhebt« und gar keine »Kategorie der
›anderen‹« mehr plausibel erscheinen lässt, mit denen man sich in praktischen,
gewaltträchtigen Gegensätzen befinden müsste, wie vor Jahren Ulrich Beck in
seinem Buch Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne (Frank‐
furt/M. 1986, 7) meinte? Unter dem Druck solcher Gefahren, die schließlich
auch einen Holozid denkbar werden lassen, den niemand überleben würde,
befänden sich demnach im Verhältnis zur Gewalt alle auf einer Seite, nämlich
als deren unversöhnliche Gegner; es sei denn, Einzelne ziehen ein Leben in
Feindschaften und Kriegen einer womöglich schal und langweilig werdenden

Kapitel XIV

512

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz ähnlich stellt sich Rorty – mit deutlicher Aversion gegen
eine hypostasierte Alterität des Anderen – die immer weiter ge‐
hende Erweiterung eines inklusiven ›Wir‹ nach unserem eigenen
Vorbild vor: Am bereits absehbaren Ende dieser vermeintlich sehr
erfreulichen Entwicklung würde demzufolge gelten, dass alle ›so
wie wir‹ denken und womöglich fühlen, jedenfalls in ethischer
und moralischer Hinsicht, wo es darum geht, wessen Ansprüche
zu berücksichtigen und zu befriedigen sind. Im Unterschied zu Rif‐
kin und anderen nimmt Rorty allerdings mit Shklar und Orwell
zunächst an der Negativität elementarster Verletzungen dessen Maß,
was ein ›menschliches‹ Leben genannt zu werden verdient. Und
als schlimmste, daher vorrangig zu berücksichtigende Verletzung
erscheint ihm das, was man im Allgemeinen Grausamkeit nennt.

So gesehen schreibt sich Rorty in eine Denkrichtung ein, die
man mit Theodor Lessing als negativistische »Philosophie der Not«
bezeichnen könnte52, insofern sie dort einsetzt, »wo das Leiden […]
beginnt«53; vor allem das Leiden Anderer. Dabei ist die Gefahr aller‐
dings nicht von der Hand zu weisen, es sich ohne Umschweife zu
eigen zu machen54, wenn man wie Rifkin glauben macht, im sei es
empathischen, sei es solidarischen oder anders inklusiven Verhältnis
zu ihnen müsse am Ende ein Begriff radikaler, unaufhebbarer Alteri‐
tät entbehrlich werden.55

Existenz jener »letzten Menschen« vor, die nach Nietzsches bekannter Diagnose
das Glück erfunden haben, in dem alle zu verkümmern drohen, wenn sie nicht
Zuflucht bei der Gewalt suchen. R. Rorty, Keine Zukunft ohne Träume, in: Die
Gegenwart der Zukunft, Berlin 2000, 182–190; I. Landa, Peace and its Enemies,
Modernity and its Critics, in: Vf. (Hg.), Radikalität und Zukunft des Krieges.
Bernhard H. F. Taurecks Theorie des Krieges in interdisziplinärer Diskussion,
Baden-Baden 2021, 71–82.

52 Zum philosophischen Negativismus vgl. u.a. E. Angehrn, H. Fink-Eitel, C. Iber,
G. Lohmann (Hg.), Dialektischer Negativismus, Frankfurt/M. 1992; E. Angehrn,
J. Küchenhoff (Hg.), Die Arbeit des Negativen. Negativität als philosophisch-psy‐
choanalytisches Problem, Weilerswist 2014.

53 Vgl. T. Lessing, Ich warf eine Flaschenpost ins Eismeer der Geschichte. Essays und
Feuilletons, Darmstadt, Neuwied 1986, 21.

54 »Die Welt ist meine Not«, liest man nicht zufällig bei Lessing in dessen Philoso‐
phie als Tat, Bd. 1, Göttingen 1914, 100.

55 Was nach der Überzeugung François Julliens unweigerlich dazu führen müsste,
dass man überhaupt keine »Begegnung« mit Anderen denken könne, die ihren
Namen verdient (Existierend leben. Eine neue Ethik, Berlin 2022, 52, 56, 187 mit
deutlicher Nähe zum Werk von Levinas).

3. Rückbesinnung auf Unverzichtbares – nach ›westlichem‹ Vorbild?

513

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genau darauf laufen auch Rortys Vorstellungen von nach und
nach zu erweiternder, ursprünglich vom Westen ausgehender Solida‐
rität hinaus, die idealiter weltweit alle Menschen sollte einschließen
können, und zwar unter Verzicht auf jegliche radikale Alterität, die
Rorty für ein schlechterdings nicht politisierbares, ja abwegiges und
sogar gefährliches Konzept gehalten zu haben scheint.56 Ungeachtet
dessen stimmt er aber mit Orwell, Shklar und anderen darin über‐
ein, Grausamkeit sei das unbedingt zu Verhindernde (KIS, 237),
gleich wem sie widerfährt. Demzufolge müsste man sich fragen, ob
je eine Gesellschaft, sei es auch eine Welt-Bürger-Gesellschaft, im
Geringsten Achtung verdient, wenn sie Grausamkeit nicht wirksam
zu bekämpfen und effektiv auszuschließen vermag, was auch immer
sie im Namen der Gerechtigkeit sonst leisten mag.

4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer
Wahrnehmung

In dieser Perspektive stellt sich als vorrangige Frage nicht das kan‐
tische Problem Was soll ich tun?, sondern »Welche Art von Men‐
schen muß ich wahrnehmen und was an diesen Menschen muß ich
bemerken?« (KIS, 232) Für einen im Sinne von Rorty (bzw. von
Shklar) »Liberalen« ist die Antwort klar: Wir müssen diejenigen
›sehen‹, die unter Grausamkeit zu leiden haben; und wir müssen in
Erfahrung bringen, was es bedeutet, dieser oder jener Grausamkeit
ausgesetzt zu sein – d.h., in Rortys Worten, »Grausamkeit von innen
zu sehen« (KIS, 237). Denn das definiere geradezu die Liberalen:
ihr Glaube, »Grausamkeit sei das Schlimmste, was wir tun können«
(ebd.), oder auch was wir zulassen und übersehen können, wäre
hinzuzufügen. Wenigstens in dieser Hinsicht sei ein gewisser Fort‐
schritt unbestreitbar bereits eingetreten, wie Rorty in Anlehnung an
Vladimir Nabokov schreibt: »Die Fähigkeit, vor Scham und Zorn
über den unnötigen Tod eines Kindes zu schaudern, mit dem uns

56 R. Rorty, Achieving Our Country. Leftist Thought in Twentieth-Century America,
London 1998. Rorty meint bei Levinas ein »spiritual pathos« unbegrenzter
Verantwortung zu erkennen, das auf jeden Fall dem privaten Leben vorbehalten
bleiben sollte (ebd., 96). Eine »passion of the infinite« (ebd., 114, 123) im
Zeichen radikaler Alterität des Anderen drohe politisch gefährlich zu werden.

Kapitel XIV

514

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nichts, weder Familie, Stamm noch Klasse verbindet, diese Fähigkeit
[ist] die höchste Form von innerer Bewegung, die die Menschheit
erreicht hat, als sie moderne soziale und politische Institutionen
entwickelte« (KIS, 239).

Hier gilt der ›unnötige‹ Tod eines Kindes als Inbegriff einer
Grausamkeit57, die uns – ›Liberalen‹ – nunmehr auch dann als
schlechterdings inakzeptabel erscheint, wenn sie jemanden trifft, mit
dem ›uns‹ anscheinend gar nichts verbindet, jedenfalls keine soziale,
ethnische oder politische Zugehörigkeit. Doch ein solcher Tod – und
erst recht das, was ihm ungerechter- und grausamerweise vorausging
– liegt als solcher vielfach nicht offen zu Tage. Er muss gerade des‐
halb überhaupt erst als solcher wahrgenommen werden. Und wenn
das nicht geschieht, fällt der Verdacht der Grausamkeit auf diejeni‐
gen zurück, die »einfach nicht wahrgenommen haben«, was doch
wahrzunehmen war (KIS, 246). Das ist keine Frage bloßen Hinse‐
hens, sondern eine Herausforderung für die Aufmerksamkeit – und
für die Philosophie, wenn wir sie geradezu als Aufmerksamkeit für
die Aufmerksamkeit selbst verstehen58 –, die das Wahrzunehmende
als solches überhaupt erst zum Vorschein und zur Geltung bringen
muss.59 Rorty spricht in diesem Zusammenhang auch von einer
»besondere[n] Form von Grausamkeit, die Nabokov am meisten
beunruhigte: Mangel an Neugier« (ebd.), den er gleich im nächsten
Satz auch als »grausame Gleichgültigkeit« charakterisiert.

Phänomenologisch werden auf diese Weise differenzielle Fragen
allzu schnell überspielt: Aus der Grausamkeit unnötigen und inso‐
fern gewaltsamen, von Anderen mit zu verantwortenden Todes führt
kein direkter Weg über einen entsprechenden Mangel an Aufmerk‐

57 Aber nur angesichts des Kindes selbst, oder seiner Angehörigen und in Anbe‐
tracht der Lebensform, der es zugehörte und die, wie in vielen Ländern dieser
Welt, mit einer enormen Kindersterblichkeit zu kämpfen haben, für die Andere
verantwortlich zu machen sind? So weit ich sehe, fächert Rorty das Phänomen
und den Begriff der Grausamkeit nicht in dieser Weise weiter auf, wie es gebo‐
ten scheint.

58 Vgl. Vf., Umsonst ›gegeben‹. Phänomenologie und Hermeneutik im sozialphiloso‐
phischen Rückblick, Baden-Baden 2024, Kap. VIII, X, XI.

59 Zum politisch-historischen Kontext dieser Problematik vgl. J. Fuchs, Die Ab‐
lehnung der Mutlosigkeit. Über Manès Sperber, in: U. Greiner (Hg.), Revision.
Denker des 20. Jahrhunderts auf dem Prüfstand, Hildesheim 1993, 19–25, hier:
20–22.

4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung

515

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samkeit zu einer Art und Weise der Gleichgültigkeit, die ihrerseits
als grausam erscheinen kann.60 Letzteres setzt mindestens voraus,
dass Dritte die Art und Weise, in der Andere sich zur Grausamkeit
gleichgültig verhalten, die ›unnötigerweise‹ einem Kind widerfahren
sein mag, ihrerseits als grausam einstufen. Das betreffende Opfer
von Grausamkeit weiß nichts mehr von ihr; und für die Gleichgülti‐
gen scheint diese Grausamkeit gar nicht zu existieren. Entweder sie
haben sie gar nicht erst wahrgenommen; oder aber sie haben sie
für sich vergleichgültigt, so dass sie als solche keinerlei ›Bedeutung‹
für sie zu haben scheint. Genau dieses Missverhältnis zwischen dem,
was Opfern von Grausamkeit widerfahren ist, und der ›Ignoranz‹
Anderer wird aus der Sicht Dritter als grausames eingestuft. So be‐
schreibt es (implizit) Rorty.

Damit will er darauf aufmerksam machen, dass auch Menschen,
die sich an gewissen Vorstellungen vom Guten, von Gerechtigkeit
oder von Glück orientieren, gewissermaßen die Kehrseite einer
uneingestandenen Grausamkeit aufweisen können (KIS, 254). Sie
mögen sich mit Platon an gewissen Ideen vom Guten etwa orientie‐
ren; aber das scheint mit einer erstaunlichen Unsensibilität durch‐
aus vereinbar zu sein, die Autoren wie Orwell und Nabokov durch‐
brechen wollen, indem sie von der fälligen Wahrnehmung dessen
ausgehen, was für Andere gut oder schlecht bzw. schlechterdings
›unannehmbar‹ ist. Genau dafür steht der Begriff der Grausamkeit:
Es handelt sich demnach offenbar um inakzeptable, aber dennoch
zugefügte Gewalt. Sie nicht zu ›sehen‹, keine Aufmerksamkeit für sie
aufzubringen oder sie zu ignorieren oder zu vergleichgültigen, kann
in dieser Perspektive selbst als ›grausam‹ erscheinen – auch wenn
diejenigen, die einen ›unnötigen‹ Tod gestorben sind, gar keine
Grausamkeit mehr erfahren können (und wenn sie während ihres
Lebens vielleicht nicht einmal ahnen konnten, dass sie mit ihrem
Tod für die Grausamkeit Anderer würden zahlen müssen).

60 Zumal unter hochkomplexen Bedingungen einer inzwischen globalisierten
»Ökonomie der Aufmerksamkeit« kann keine Aufmerksamkeit mehr verspre‐
chen, keine ›unaufmerksame‹ Kehrseite aufzuweisen, denn aufmerksame Zu‐
wendung zum Einen hat unvermeidlich eine gewisse Abwendung von Anderem
zur Bedingung. Niemals wird man auf alles und alle gleichzeitig und gleicher‐
maßen aufmerksam werden können.

Kapitel XIV

516

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So gesehen widerfährt die Grausamkeit, um die es Rorty zu tun
ist, wenn er sie als Folge von Gleichgültigkeit oder mangelnder
Aufmerksamkeit beschreibt, nicht direkt deren Opfern. Vielmehr
macht sie sich im Leben der Unaufmerksamen und Gleichgültigen
selbst breit: Sie leben ungeachtet ihrer Orientierung an Glück, am
Guten oder Gerechten ein grausames Leben, wenn sie nicht wahr‐
nehmen, was Anderen (vor allem Kindern, in der Regel völlig Wehr-
und Hilflosen) widerfahren ist und weiterhin widerfährt. Daraus
scheint Rorty eine Art Minimalethik ableiten zu wollen, die verlangt:
»Nimm wahr«, was Anderen widerfährt und wie sich das zeigt
(vgl. KIS, 266). Es handelt sich ansatzweise um eine Ethik der Sen‐
sibilität bzw. originärer Sensibilisierung »für alles, was wir mit uns
selbst oder für andere tun sollen« (KIS, 272). An erster Stelle dieser
Ethik steht gerade kein abstraktes Sollen oder eine andere universale
Norm, sondern eine ethische Ästhetik der Aufmerksamkeit, die über‐
all dort, wo sie das für Andere Unannehmbare aufschließt, die Form
einer Ethik der Wahrnehmung annimmt, welche sich im Grunde
nicht nicht-gleichgültig zu dem verhalten kann, was Anderen, gleich
wem, auf für sie unakzeptable Art und Weise widerfährt, sei es auch
›nur‹ die Gewalt pädophiler Verführung wie im Fall der bis heute
notorisch missverstandenen Lolita Nabokovs.61

In dieser Perspektive bleiben Aufmerksamkeit und Wahrnehmung
eine ständig zu realisierende Aufgabe der Sensibilisierung für das,
was Anderen widerfährt. Und die entsprechende Sensibilität ist kei‐
nesfalls als eine Art Besitz für sich selbst (oder für ›Leute wie wir‹)
in Anspruch zu nehmen. Wer das – wie Rorty selbst stellenweise –
tut, öffnet einer Selbstgerechtigkeit Tür und Tor, die sich die stets
von Anderen her fragliche Sensibilität selbst bescheinigt und dazu
übergehen kann, sie wie einen exportierbaren, Fremden zur Nachah‐
mung empfohlenen Wert zu offerieren.62 Genau dem widerspricht
Donatella di Cesare in ihrem Buch über die Folter, in dem sie
anhand dieses Phänomens dem Westen vorrechnet, wie wenig er
für sich selbst in Anspruch nehmen kann, dem strengen Maßstab
der Vermeidung und Verhinderung von Grausamkeit gerecht gewor‐
den zu sein. Um wieviel weniger dürfte er, wenn das zutrifft, dazu

61 Ich beziehe mich auf eine entsprechende, 2023 von ARTE gesendete Dokumen‐
tation.

62 Wie bereits in der Einleitung geltend gemacht wurde.

4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung

517

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übergehen, sich anderen als Vorbild zu darzustellen, dem es zu nach‐
zufolgen gälte?

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

Donatella Di Cesare ist weder eine Verächterin des Westens noch
auch von Demokratie und Menschenrechten. Im Gegenteil.63 Aber
sie glaubt offenbar, der demokratische, längst von außen und von
innen in die Defensive geratene demokratische Westen mit den von
ihm beanspruchten universalen Normen, angefangen bei den Men‐
schenrechten, lasse sich nur auf nicht selbstgerechte Art und Weise
verteidigen, d.h. nur so, dass man sich im Westen gerade nicht selbst
bescheinigt, etwa diesen Normen tatsächlich gerecht geworden zu
sein. Stattdessen muss sich der Westen zu seiner eigenen, radikalen
Anfechtbarkeit genau dieses Anspruchs bekennen.

Das gilt selbst für die Folter und den Willen, sie abzuschaffen,
wie er seit dem 18. Jahrhundert (weltweit verbindlich dann in den
bekannten 1975er und 1984er Deklarationen der UNO) erklärt wor‐
den ist.64 Nach wie vor besteht der Verdacht, es handle sich um
bloße Worte (»just words«; T, 14). Weiterhin wird in mindestens
122 Staaten weltweit gefoltert. Mit Franco Basaglia stellt Di Cesare
eine Wiederkehr der Folter »more or less everywhere« fest (T, 136).
Und daran trage die amerikanische CIA erhebliche Mitschuld, der
zur Last gelegt wird, einen »global Gulag« geschaffen zu haben (T,
122 ff.), nicht zuletzt mit der Beihilfe europäischer Staaten wie Polen,
wohin man entrechtete Gefangene nach Zwischenstopps auf deut‐
schen Flughäfen verschleppt hat, um irgendwelche ›Wahrheiten‹ aus
ihnen herauszupressen. Verbreitetes Schweigen darüber drohte sich
in eine Kollusion mit Praktiken des Verschwindenlassens zu verstri‐

63 Ich beziehe mich auf D. Di Cesare, Heidegger, die Juden, die Shoah, Frank‐
furt/M. 2016; dies., Philosophie der Migration, Berlin 2021; v. a. aber auf das kurz
zuvor in engl. Übersetzung erschienene Buch Torture, Cambridge 2018 [=T].

64 Vgl. die UN-Antifolterkonvention, d.h. das von den Vereinten Nationen am
10. Dezember 1984 beschlossene Übereinkommen gegen Folter und andere grau‐
same, unmenschliche oder erniedrigende Behandlung oder Strafe, sowie die vor‐
angegangene UN-Resolution 3452 der Erklärung über den Schutz aller Personen
vor Folter und anderer grausamer, unmenschlicher oder erniedrigender Behand‐
lung oder Strafe vom 9. Dezember 1975.

Kapitel XIV

518

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cken, die es zu einer Waffe staatlicherseits verübten Terrors werden
lassen konnten (T, 143). Und das ging so weit, dass sich Di Cesare
dazu veranlasst sah, ihrem Buch über die Folter ein Gedicht der
polnischen Nobelpreisträgerin Wisława Szymborska voranzustellen,
das unter diesem Titel besagt, es haben sich in der Hauptsache rein
gar nichts geändert:

Nothing has changed.
The body is painful,
it must eat, breathe air, and sleep,
it has thin skin, with blood right beneath
[…]
A stranger to itself, evasive,
at one moment sure, the next unsure of its own existence,
while the body is and is and is
and has no place to go.65

Ob der durch Folter »dehumanisierte Andere« wirklich auf nichts
als seine eigene passive Körperlichkeit und in diesem auf das »nack‐
te Leben« eines homo sacer (T, 6, 12) reduziert wird, bleibe an dieser
Stelle dahingestellt, da es mir hier weniger um eine Phänomenologie
dieser Form von Gewalt, sondern um den radikalen Angriff geht,
der in ihr gegen jede Form menschlicher Gemeinschaft liegt, wie Di
Cesare mit Recht betont (vgl. T, 144).66

Lassen demzufolge wie auch immer ›liberal‹, ›freiheitlich‹, ›de‐
mokratisch‹ oder ›republikanisch‹ sich verstehende Gesellschaften
Folter in irgendeiner Art und Weise zu, sei es auch nur, indem sie
fremden Regimes Zwischenlandeerlaubnisse erteilen, damit sie Ge‐
fangene in geheime Lager verschleppen können, kompromittieren
sie sich – bis zu einem Punkt, wo sich nach der Auffassung Di Cesa‐
res eine »undeniable convergence between democracy and totalitaria‐

65 Dt. in: W. Szymborska, Die Gedichte, Hamburg 1997, 147.
66 Zur Phänomenologie der Gewalt gehört für Di Cesare die Reduktion des Ande‐

ren auf seine bloße Fleischlichkeit (»mere flesh«), die den Körper des Opfers
geradezu zur Waffe gegen dieses selbst umfunktioniert, um es in seiner Fleisch‐
lichkeit einzuschließen, ohne sich noch äußern zu können (T, 77 f.). Ähnlich
findet man die Folter beschrieben bei E. Scarry, Der Körper im Schmerz. Die
Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung der Kultur, Frankfurt/M. 1992; K.
Millet, The Politics of Cruelty; dt.: Entmenschlicht. Versuch über die Folter, Ham‐
burg 1993; C. Grüny, Zerstörte Erfahrung. Eine Phänomenologie des Schmerzes,
Würzburg 2004.

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

519

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nism« abzeichnen muss (T, 11). Tatsächlich spricht sie geradezu von
einer »democratization of torture« nach 9/11 und fürchtet, seitdem
könnten die viel zitierten westlichen Werte um ihre Glaubwürdigkeit
bzw. Überzeugungskraft gebracht worden sein, vielleicht für immer
(T, 20, 22).

So wenig wie Rorty oder Orwell vor ihr beruft sich Di Cesare auf
irgendwelche Gründe (die vielfach verlangt werden, soll man sich
von etwas überzeugen lassen). Vielmehr wird der grausamen Gewalt
der Folter eine Art Evidenz zugetraut, die jeglichen Rekurs auf Gründe
überflüssig zu machen scheint. Wer eigens noch Gründe braucht, um
diese Gewalt unbedingt zurückzuweisen und sie für unakzeptabel zu
halten, dem ist demzufolge wie gesagt (in ethischer Hinsicht) ›kaum
zu helfen‹. Ihm gebricht es dann nämlich an elementarer Sensibili‐
tät angesichts dessen, was Anderen auf grausame Art und Weise
angetan wird. Und darauf muss nach Di Cesares Überzeugung ein
unbedingtes ›Nein‹ zur Folter direkt hervorgehen: »A firm ›no‹ to
torture must come before any other discussion can be had« (T,
viii). Und keine besonderen Umstände sollten daran etwas ändern
können. Genauso wie die Gründe, die man für Folter glaubt ins Feld
führen zu dürfen, sei sie schließlich »simply unacceptable« (T, 36).
»Only on the basis of what are often defined as ›non-negotiable‹
principles can we reject torture«; und zwar so, dass sie niemals
Verhandlungssache werden könne (T, 57, 59), wie es neue »Kronju‐
risten« glauben machen wollen, für die »condemnation of torture
[is] no longer self-evident or taken for granted« (T, 24 f.).

Ähnlich wie Margalit zeigt sich Di Cesare überzeugt davon, »[that]
democracy is not of itself humane, respectful or decent« (T, 56). Inso‐
fern scheint letztere einer zusätzlichen Fundierung in einer Sensibilität
zu bedürfen, die potenziell jede(n) dafür aufschließt, was Anderen auf
eine Weise widerfährt, die sie niemals auch nur im Geringsten für
hinnehmbar halten können. Schließlich weist der Leib der von grau‐
samer Gewalt Getroffenen sie ganz und gar zurück. Und dazu kann
sich niemand, der davon (auf welchen Wegen auch immer) erfährt,
einfach indifferent verhalten. Das unbedingte ›Nein‹, welches der
Körper der von grausamer Gewalt Getroffenen dieser Gewalt entge‐
genschleudert, müsste man vielmehr erst neutralisieren bzw. sogar
vergleichgültigen, um eine gewisse Rechtfertigung von Folter auch nur
in Betracht ziehen zu können.

Kapitel XIV

520

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genau das hält Di Cesare aber im Grunde für völlig ausgeschlos‐
sen. Kategorisch widersetzt sie sich jeglicher Rechtfertigung von
Folter (oder irgendeiner anderen Form von Grausamkeit) als eines
›legalen‹ Mittels staatlicher Gewalt, indem sie feststellt, die Legalisie‐
rung von Folter »contravenes the essential purpose« dieser Gewalt
(bzw. Macht [coercive power]). »The state that touches a citizen‘s
body is already illegitimate« und schafft sich im gleichen Moment
geradezu selbst ab (T, 54 f.). Im Gegensatz zu Rorty glaubt Di Cesare
keineswegs, der Westen habe sich bereits bedingungslos zur Delegi‐
timation jeglicher Grausamkeit durchgerungen. Im Gegenteil: eine
weitläufige Diskussion wurde nach 9/11 über die Rechtfertigung von
Grausamkeit (in der Form von Folter) als eines gegebenenfalls zu
legalisierenden Mittels staatlichen Handelns geführt. Und schon die
bloße Tatsache, dass man sich auf diese Diskussion eingelassen hat,
hat die Ausübung von Grausamkeit als ›diskutablen‹ Gegenstand
kollektiver Überlegungen gewissermaßen normalisiert. Warum sollte
man nicht foltern? Warum sollte man diese Frage nicht genauso auf‐
werfen wie irgendeine andere Frage Praktischer Philosophie, etwa
die nach dem Verhältnis von Mitteln und Zwecken? Dabei wird viel‐
fach die radikalere Frage unterschlagen, ob Folter oder Grausamkeit
überhaupt je als ein (bloßes) ›Mittel‹ gelten kann. Philosophinnen
und Philosophen, die dafür sensibilisiert haben, was Grausamkeit
ist, wie und wem sie widerfährt, lassen sich demgegenüber genau
so verstehen, dass sie die Einstufung von Grausamkeit im Allgemei‐
nen und von Folter im Besonderen als bloßes Mittel in Frage stel‐
len. Grausamkeit im Allgemeinen und Folter im Besonderen sind
ihnen zufolge niemals Mittel innerhalb irgendeiner sozialen oder
politischen Beziehung zu Anderen, sondern bedeuten von Anfang
an die Zerstörung dieser Beziehung selbst, so dass insofern eine
weitere Analyse von Zweck-Mittel-Relationen gar keinen Sinn mehr
ergeben kann. Statt deren Analyse voranzutreiben und die Frage
beantworten zu wollen, ob Grausamkeit nicht vielleicht doch unter
Umständen legalisiert werden kann, stellt sich für diese Philosophin‐
nen und Philosophen die Frage, ob die Grausamkeit, die im Fall
der Folter geradezu evident zu sein scheint, in vielen anderen Fällen
nicht überhaupt erst als solche erkennbar gemacht werden muss.
Sie betreiben so gesehen eine Politik der Sichtbarmachung von Grau‐
samkeit als Grausamkeit. Wenn Grausamkeit erkennbar vorliegt,
verbietet sie sich wie von selbst, nehmen sie an. Aber ob Anderen

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

521

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grausames widerfährt, ist keineswegs in jedem Fall und in jeder
Hinsicht ›klar‹.

Die Zeiten, in denen Machthaber ihr Gewaltpotenzial wie in der
römischen Antike durch öffentlich verübte Grausamkeit geradezu
in Szene setzten, sind keineswegs allgemein ›Vergangenheit‹.67 Mit
Basaglia beobachtet Di Cesare im Gegenteil, »[that] violence is no
longer afraid to show itself« und dass sie sogar vermehrt in den
sogenannten Sozialen Medien inszeniert wird, um zu terrorisieren
(T, 136). In diesem Fall zielt Grausamkeit u. U. auf Millionen Adres‐
saten, um sie einzuschüchtern. Die entsprechenden grausamen Aus‐
wirkungen der Darstellung und Verbreitung von grausamen Bildern
von Grausamkeiten verlieren sich dann weitgehend im Unsichtbaren
– und es bedarf einer sehr sensiblen Gegen-Politik der Sichtbarma‐
chung von Grausamkeit, ohne die es überhaupt keine ›produktive‹
Auseinandersetzung mit diesen Formen von Gewalt geben kann.

Sie müssen, heißt das, als solche vielfach überhaupt erst originär
sichtbar gemacht werden – durch Bilder und Erzählungen, die nicht
umhin können, als die erinnerte und dargestellte Gewalt in gewisser
Weise auf die jeweiligen Adressaten zu übertragen, um Dritte für das
extreme Leid der Opfer fremder Grausamkeit zu sensibilisieren. Das
gilt für die jüngsten Opfer des Hamas-Terrors und die Opfer israeli‐
scher Gegenmaßnahmen auf palästinensischer Seite ebenso wie für
die andauernde Terrorisierung der ukrainischen Bevölkerung durch
eine asymmetrische russische Kriegsführung, die offenbar gezielt die
zivile Infrastruktur der Ukraine zerstört, um Millionen ganz und gar
zu demoralisieren.68

Die öffentliche, publizistische Auseinandersetzung mit diesen Ge‐
waltwirkungen kann weder deren Ausmaße noch auch deren In‐
tensität vollumfänglich vor Augen führen. Sie droht jederzeit die
Sensibilität der Adressaten zu überfordern – durch deren Schonung
aber zugleich auch die grausame Gewalt, die sie in Erinnerung zu
rufen und darzustellen hätte, zu verkürzen und zu verharmlosen.
So verstrickt sich der öffentliche Umgang mit Grausamkeit selbst
in Grausamkeit: Er kann sie nur entschärft in Erinnerung rufen
und vor Augen führen, um zu zeigen, worum es sich handelt. Auf

67 P. Veyne, Der Eisberg der Geschichte, Berlin 1981, 8 f.
68 Vgl. zu diesem Fall M. Kapustka (ed.), Under Shelling: Art Historical Revisions in

the Light of the War in Ukraine, i. E.

Kapitel XIV

522

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Weise läuft er Gefahr, die fragliche Gewalt als hinnehmbar
erscheinen zu lassen und im Fall wiederholter Berichterstattung so‐
gar zur Gewöhnung an sie beizutragen. Was Hans Blumenberg in
seiner posthum veröffentlichten Anthropologie »Abschirmungen ge‐
genüber der Realität« nennt, erweist sich jedoch paradoxerweise als
notwendig, um Anderen die ›Realität‹ von Grausamkeit überhaupt
›nahebringen‹ zu können.69 Dabei geraten sie unvermeidlich in eine
Art »Übertragungssituation gegenüber dem Traumatismus«70, der
die Opfer fremder Grausamkeit heimgesucht hat. Ist man angesichts
dessen entsetzt, so »beweist« das jedoch noch nichts, folgen wir
Antoine de Saint-Exupéry. Zumindest glaube er nicht »an den Erfolg
solcher animalischer Reaktionen«, schrieb er in seinen Überlegun‐
gen zu Frieden und Krieg anlässlich des spanischen Bürgerkriegs.71

Zweifellos genügt es nicht, entsetzt zu sein, wo man allen Anlass
dazu hat, ob es sich nun um ›animalische‹ oder gerade um zutiefst
›menschliche‹ Antworten auf Entsetzliches wie die von Anderen
verübten Grausamkeiten handelt. »Das Entsetzen beweist nichts«72

– abgesehen vielleicht davon, dass es zumindest die unabweisbare
Frage aufwirft, ob nicht das (mehr oder weniger spezifische) Ent‐
setzliche, mit dem man jeweils konfrontiert ist, unter allen Umstän‐
den abzuwenden ist, sofern das überhaupt noch möglich erscheint.
Jede konkrete Artikulation dieser Frage aber setzt voraus, dass das
Entsetzliche erinnert, erzählt oder anders vor Augen geführt wird.
Auch »Schreckensschilderungen« aber werden, so de Saint-Exupéry,
das Entsetzliche künftig nicht verhindern. Seines Erachtens verfügen
wir über keine Sprache, die versprechen könnte, dazu wenigstens
beizutragen, angesichts nicht enden wollender Kriege das Entsetzli‐

69 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 638. Aus dieser
Schwierigkeit eröffnet eine ihrerseits zur Grausamkeit sich bekennende Philo‐
sophie keineswegs einen überzeugenden Ausweg. Vgl. C. Rosset, Das Prinzip
Grausamkeit, Berlin 1994, 7, 23, wo behauptet wird, »die Wirklichkeit« sei »von
Natur aus grausam«; und das könne auch nur von einer ihrerseits grausamen
Theorie unverkürzt zur Sprache gebracht werden.

70 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004, 399. Hier ist von
einer solchen Übertragungssituation mit Blick auf das working through die
Rede, auf das sich Historiker angesichts bezeugter traumatischer historischer
Erfahrungen einlassen müssen. Siehe dazu auch die Anm. 33 zu Kap. VII, 1 in
diesem Bd.

71 A. de Saint-Exupéry, Dem Leben einen Sinn geben, München 51965, 104.
72 Ebd.

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

523

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che grausamer Gewalt zu überwinden. Und deren Darstellung allein,
wäre mit Albert Camus hinzuzufügen, »verleiht keine Rechte«.73

Aber um Rechte kann bzw. sollte es erst in zweiter Linie gehen.
Bevor man über Rechte und Gründe, die man für oder gegen sie
ins Feld führen möchte, streiten kann, muss es etwas geben, was
sich als Materie des Streits allererst anbietet; und das ist in diesem
Zusammenhang eine Frage der Sensibilität bzw. der Sensibilisierung
für das, was (Anderen) geschehen ist und weiterhin geschieht,
nicht eine Frage des ›Beweisens‹, des Argumentierens mit strengen,
möglichst unanfechtbaren Gründen, sondern des Aufzeigens, des
Vor-Augen-führens und des Gehör-verschaffens, durch das Anderen
überhaupt erst ›anzusinnen‹ ist, worum es in einer dissensuellen
Auseinandersetzung mit Fragen der Grausamkeit gehen müsste. Auf
diesem Wege kann jedoch die fragliche Grausamkeit nicht ohne
Weiteres zum bloßen Gegenstand einer solchen Auseinandersetzung
werden, droht sie sich doch permanent a tergo erneut durchzuset‐
zen, sei es infolge der Selektivität unserer Wahrnehmung und Auf‐
merksamkeit, sei es infolge der Selbstgerechtigkeit einer politischen
Kultur des Westens, wie sie Rorty für sich und seine Leser in An‐
spruch nimmt, die sich Sensibilität zu eigen macht und wie eine
exportierbare Sache behandelt – weiterhin auf den Wegen einer an‐
gemaßten Vorbildlichkeit wandelnd, von der man andernorts längst
›genug‹ hat74, zumal wenn sie in ihrer praktischen Inanspruchnah‐
me als eine Art kulturelles Eigentum und als eine Auszeichnung
immerfort konterkariert, was Sensibilität im Grunde auszeichnen
müsste: dass sie von Anderen her auf den Plan gerufen wird und
sich allenfalls zwischen uns bewähren kann. Genau diese Wendung
werde ich im Folgenden dem aktuellen Diskurs über die Menschen‐
rechte geben.

73 A. Camus, Tagebücher 1935–1951, Reinbek 1972, 22.
74 Vgl. R. Elberfeld, Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer trans‐

formativen Phänomenologie, Freiburg, München 2017.

Kapitel XIV

524

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XV
Von der fehlenden Begründung zur prekären Bezeugung
der Menschenrechte

1. Anstelle eines begründungsfixierten Diskurses: die Suche nach einem lebbaren Leben
in einer menschlichen Welt  (525) | 2. Menschenrechte und menschliche Würde:
Anspruch und Würdigung (531) | 3. Zur historischen Genealogie der Menschenrech‐
te: Verletzungserfahrungen und deren Politisierung  (535) | 4. Das Versprechen der
Einlösung der Menschenrechte des Anderen − ein Glaubwürdigkeitsproblem  (542) |
5. Bilanz und Ausblick (552)

Ist es […] sicher,
daß der freie Wille voll und ganz der Kantschen Vorstellung

der praktischen Vernunft entspricht
– jener Höhe des universalen Denkens,

die auch guter Wille genannt wird?1

1. Anstelle eines begründungsfixierten Diskurses:
die Suche nach einem lebbaren Leben in einer
menschlichen Welt

Die im Exposé zu einer Ausgabe der Zeitschrift Metodo. Internatio‐
nal Studies in Phenomenology and Philosophy gestellte Diagnose
trifft gewiss nach wie vor zu: Ungeachtet einer bereits Jahrzehn‐
te währenden internationalen Diskussion um eine verallgemeiner‐
bare normative Grundlage der Menschenrechte »human rights no‐
toriously lack the grounds of a solid and shared justificatory frame‐
work«.2 Aber brauchen wir ein solches framework unbedingt? Wenn
ja, wofür genau?3 Und wer ist in diesem Falle ›wir‹? Diejenigen,

1 E. Levinas, Menschenrechte und guter Wille, in: Zwischen uns. Versuch über das
Denken an den Anderen, München, Wien 1995, 252–256, hier: 255.

2 P. Biasetti, F. G. Menga, Human rights in a plural ethical framework, in: Metodo
2, no. 1.

3 Der Kern der Menschenrechte (die sich gegen Verletzungen richten) stützt sich
m. E. auf starke affektive Antworten, die etwa Folgendes besagen: es sei uner‐
träglich, dass Andere so… behandelt werden; und das sei nicht hinzunehmen
− für Andere selbst, für uns, für Formen menschlichen Zusammenlebens – d.

525

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die ohnehin, auch ohne letzte, als nicht mehr anfechtbar geltende
Begründung, vom Sinn der Menschenrechte überzeugt sind, sei es,
weil sie schlicht ›guten Willens‹ sind, sei es, weil sie am »Faktum
der Vernunft« teilhaben?4 Oder diejenigen, für die womöglich nichts
dergleichen gilt? Oder diejenigen, die diese Rechte dezidiert ableh‐
nen − wenn nicht zur Gänze, dann doch so, wie sie von ›westlicher‹
Seite interpretiert werden?

Menschen, die akut unter einer mehr oder weniger systematischen
Verletzung ihrer oft als ›elementar‹ eingestuften Rechte leiden, man‐
gelt es zunächst gewiss nicht an deren zureichender oder gar ›letzter‹
Begründung, sondern schlicht an deren effektiver Achtung − sofern
diese Rechte als solche schon anerkannt sind. Wenn das hingegen
nicht der Fall ist, werden diejenigen, die ihre Menschenrechte ver‐
letzt sehen, kaum zu mehr oder weniger diffizilen Begründungen
dafür greifen, dass sie die Einhaltung ihrer Rechte einfordern; zu‐
mal nicht denjenigen gegenüber, die von diesen Rechten nichts
wissen wollen. Gegen die Gewalt, unter der die Opfer der fragli‐
chen Verletzungen in Folge dessen leiden, wird eine philosophische
Begründungsanstrengung sicher nichts ausrichten. Erweist sich die
Fragestellung des Exposés insofern als eigentümlich begründungsfi‐
xiert? Stößt die Praxis des Begründens selbst an ihre Grenzen, wenn
wir uns eingestehen müssen, dass sie die Menschenrechte normativ
gewissermaßen nicht sicherstellen kann − weder vor Ort, wo sie
verletzt werden, noch auch nachträglich durch eine normative Be‐
wertung der fraglichen Verletzungen oder präventiv?5

Möglicherweise liegt darin eine Demütigung der Philosophie,
wenn sie dem Anspruch auf ›letzte‹ und dadurch ›unanfechtbare‹
bzw. ›zweifelsfreie‹ Begründung nicht gerecht werden kann. Hat

h. für ein Leben, das nicht nur irgendwie zugebracht, sondern gelebt, geführt
wird und dem entsprechend gewissen Mindestanforderungen bzw. Ansprüchen
genügen soll. So gesehen setzt der Diskurs über die Menschenrechte nicht mit
Begründungen, sondern mit solchen Antworten ein, aus denen allerdings nicht
eindeutig und nicht auf unanfechtbare Art und Weise hervorgeht, was sie in
normativer Hinsicht besagen.

4 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg 1994, 10; Kritik der
praktischen Vernunft, Hamburg 1974, 36, 56.

5 Diese Fragen muss man in aller Schärfe aufwerfen. Jedoch möchte ich nicht von
vornherein suggerieren, eine Kultur der Menschenrechte, die sie effektiv zu achten
hätte, könne in diesen verschiedenen Hinsichten gar nichts ausrichten.

Kapitel XV

526

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie etwa überlegene Formen der Begründung gar nicht zur Hand?
Muss sie sich am Ende mit Richard Rorty auf den Sinn einer loka‐
len, situierten Erläuterung dessen beschränken, was ›wir‹ ohnehin
(intuitiv) für gut oder richtig halten – ohne dafür letzte Gründe
und Fundamente zu haben? Und kann sie darüber hinaus allenfalls
dafür werben, dass sich Andere, die zunächst zum Umkreis dieses
›Wir‹ nicht zählten, vom guten Beispiel (und nicht nur von den Ar‐
gumenten) derer beeindrucken und überzeugen lassen, die das Be‐
gründungsspiel spielen?6 Existiert ein solches ›Wir‹ aber überhaupt
so, wie es sich Rorty vorstellte? Und geben diejenigen, die sich zu
ihm rechnen, tatsächlich ein gutes und für Andere weltweit attrakti‐
ves Beispiel der Achtung der Menschenrechte?

Viel spricht in der Tat dafür, dass das Problem der Begründung
der Menschenrechte überschätzt wird − sowohl im Hinblick auf die
Aussicht, Andere, die von ihnen (oder von einer bestimmten Inter‐
pretation der Menschenrechte) nicht überzeugt waren oder sind,
durch eine unanfechtbare Begründung zu überzeugen; als auch im
Hinblick auf unseren eigenen Begründungsbedarf. Ist es überhaupt
vorstellbar, dass wir selbst, die wir vom Sinn der Menschenrechte
überzeugt sind und sie in einem starken Sinne für richtig halten, sie
aufgeben könnten, wenn wir einsehen müssten, keine ganz sichere
Begründung für sie zu haben? Sind wir nicht vielmehr sicher, sie
auch für den Fall aufrechterhalten zu wollen, dass gezeigt werden
könnte, dass sie überhaupt kein letztes und argumentativ nicht anzu‐
fechtendes Fundament haben oder haben können?

Wer nach dem Grund dafür befragt wird, die Menschenrechte
für unaufgebbar oder grundlegend zu halten, wird sich alsbald da‐
zu genötigt sehen, anstelle eines solchen Fundaments mit Formulie‐
rungen wie diesen aufzuwarten: ›mir/uns erscheinen die Menschen‐
rechte als unverzichtbar‹; ›es erscheint mir/uns als unannehmbar
und als undenkbar, sie aufzugeben‹; deshalb ›erscheint es mir/uns
als unbedingt geboten, sie zu achten‹. Etc. So werden die Men‐
schenrechte mit einem unbedingten Anspruch versehen, obwohl es
zunächst nur als ›unvorstellbar‹ oder ›undenkbar‹ erscheint, sie
nicht zu achten bzw. nicht achten zu wollen. D.h. nicht, dass dies
theoretisch nicht vorstellbar und denkbar wäre, sondern dass man
hier in praktischer Hinsicht an die Grenze jeglicher sozialen und

6 R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. 1991, Kap. 9.

1. Anstelle eines begründungsfixierten Diskurses

527

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Welt gerät, die ihren Namen verdient.7 Und zwar in dem
Sinne, dass die soziale, kulturelle und politische, rechtlich struktu‐
rierte Welt als solche geradezu aufhörte, zu existieren, wenn sich
das Leben der Menschen nicht nach einem unbedingten Anspruch
bzw. nach einer Reihe von prima facie bedingungslosen Ansprüchen
richten müsste, wie sie in den Menschenrechten positiv formuliert
werden.

Der Rekurs auf Unvorstellbarkeit oder Undenkbarkeit ist aller‐
dings kein philosophisches Argument. Er muss doch eingestehen,
dass man selbst an die Grenzen der eigenen Vorstellungskraft gera‐
ten ist8; und das soll nun genügen, um eine kategorische Forderung
zu untermauern, ›auf jeden Fall‹, ›unter allen Umständen‹, ›ohne
Einschränkung‹, ›ohne Vorbehalt‹ und ›voraussetzungslos‹ die Men‐
schenrechte zu achten, die so gesehen keine einzige Ausnahme, keine
Einschränkung und keine Vorbedingung zu gestatten scheinen. So
oder ähnlich argumentieren wir tatsächlich vielfach, wo die mensch‐
liche Lebbarkeit unseres Lebens oder des Lebens Anderer grundsätz‐
lich in Frage gestellt wird.

So schreibt Judith N. Shklar sinngemäß, ihr erscheine der Gedan‐
ke unerträglich, dass politische Lebensformen, die ihren Namen
verdienen (bzw. verdienen sollten), darauf verzichten könnten, grau‐
same Gewalt und Furcht zu verhindern.9 Avishai Margalit argumen‐
tierte ähnlich, politische Gesellschaften müssten unbedingt daran
interessiert sein, ihren Mitgliedern die Erfahrung eines »unanstän‐
digen« bzw. »unwürdigen« (indecent) Gedemütigtwerdens zu erspa‐
ren. Judith Butler schließlich wies auf die ihrer Meinung nach nicht
zu bezweifelnde Anerkennungsbedürftigkeit individuellen Lebens

7 Vgl. die ähnliche, aber in einer anderen Terminologie vorgetragene Argumentati‐
on bei M. Hauskeller, Biotechnologie und die Integrität des Lebens, Zug 2009,
Kap. 11 zu »moralischem Abscheu«.

8 Wie gesagt geht es hier nicht darum, sich eine menschliche Welt theoretisch
nicht auch anders vorstellen zu können, sondern darum, sich eine menschliche
Welt in praktischer Hinsicht nicht anders vorstellen zu wollen (oder nicht umhin
zu können, sie sich nur unter der Maßgabe der Beachtung minimaler Ansprüche
vorstellen zu wollen).

9 Shklar spricht genauer von der Furcht vor der Furcht als einer nicht hinzuneh‐
menden Lähmung politischen Lebens, die die Menschen, zumal in totalitären
Regimes, gefügig mache. Auf die Einzelheiten dieser politischen Theorie kommt
es an dieser Stelle jedoch nicht an.

Kapitel XV

528

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin.10 In allen diesen Fällen stoßen wir auf (methodisch ganz unter‐
schiedlich begründete) Minimalforderungen: nach Schutz vor Grau‐
samkeit, vor Demütigung und versagter Anerkennung bzw. vor Ver‐
achtung.11 Shklar, Margalit und Butler behaupten nicht, über zwin‐
gende Einsichten in letzte Gründe für entsprechende Ansprüche zu
verfügen. Und wir, als ihre Leser:innen, neigen in der Regel auch
nicht dazu, nach solchen Gründen zu verlangen. Vielmehr akzeptie‐
ren wir zunächst, dass die genannten Autoren die politische Welt so,
im Lichte solcher Ansprüche, auffassen und verstehen wollen. Wäre
es überhaupt anders denkbar?

Die genannten Minimalforderungen implizieren eine Art Perspek‐
tive, in der die Welt aufgefasst wird12 – wohlgemerkt nicht eine
objektive Welt von Sachverhalten, sondern die soziale und politische
Welt, die eben dadurch zu einer menschlichen Welt wird, dass die
sozialen und politischen Verhältnisse gleichsam im Lichte solcher
(zunächst minimaler13) Ansprüche wahrgenommen (und dann auch
entsprechend beurteilt) werden. Alle drei genannten Autor:innen
würden vermutlich genau dieser Deutung zustimmen: dass es sich
für sie nicht mehr um eine ›menschliche‹ Welt handeln könnte,
wenn man sich im Sozialen und Politischen vollkommen gleichgül‐
tig gegenüber dem Anspruch verhalten würde, wenigstens Grausam‐
keit, Demütigung und Verachtung zu vermeiden oder abzuwenden.
Mit diesen, in Ansprüchen an Andere und auf etwas, nämlich auf
Schonung, Würdigung und Anerkennung formulierten Begriffen ge‐
ben wir zu erkennen, wie sich uns soziale und politische Sachver‐
halte überhaupt als menschlich relevante darstellen und wie wir sie
erfahren. Daraus ergibt sich freilich keineswegs ohne Weiteres, wie

10 A. Margalit, Politik der Würde, Berlin 1997; J. Butler, Die Macht der Geschlechter‐
normen, Frankfurt/M. 2009, Kap. 10; J. N. Shklar, Der Liberalismus der Furcht,
Berlin 2013.

11 Ich sehe hier davon ab, dass die Verachtung nicht einfach als negatives Gegen‐
stück der Anerkennung gelten kann, obwohl sie häufig genau so eingestuft
wird; vgl. Vf., Anerkennung und Verachtung. Gegensatz, Komplementarität und
Verquickung, in: A. Schäfer, C. Thompson (Hg.), Anerkennung, Paderborn,
München, Wien, Zürich 2010, 141–168.

12 In diesem Sinne, scheint mir, hat auch Emmanuel Levinas von der Ethik als
einer Art »Optik« gesprochen. Vgl. E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit.
Versuch über die Exteriorität, Freiburg i. Br., München 1987, 108.

13 Von ›minimalen‹ Ansprüchen zu reden, heißt freilich nicht, dass es sich allemal
um relativ leicht erfüllbare Ansprüche handelte (s. u.).

1. Anstelle eines begründungsfixierten Diskurses

529

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir sie zu beurteilen haben. Wer etwa sagt, dass die Vermeidung von
willkürlicher Gewalt, von Demütigung oder Verachtung für ihn ›un‐
abdingbar‹ ist, wird soziale und politische Situationen entsprechend
auf diese Frage beziehen, woraus aber noch nicht folgt, wo all jeweils
vorliegt und wie (wie streng z. B.) man sich gegebenenfalls an den
genannten Maßstäben zu orientieren hätte.

Die genannten Autor:innen, die ich hier nur beispielhaft ins
Spiel gebracht habe, suchen uns in ihren Schriften nicht mit der
berüchtigten, vermeintlich unnachsichtig zwingenden Kraft des bes‐
seren Arguments von ihrer ›Sichtweise‹ zu überzeugen; sie führen
vielmehr vor Augen, was etwa daraus folgen muss, wenn man sich
politisch nicht nur mit Platon und Aristoteles am Guten und an der
Frage nach dem Glück orientiert, sondern zunächst (negativistisch)
an der Vermeidung von Grausamkeit (Shklar); wenn man nicht nur
mit John Rawls nach Gerechtigkeit verlangt, sondern bedenkt, dass
auch eine gerecht eingerichtete Gesellschaft noch Momente systema‐
tischer Demütigung beinhalten kann (Margalit); und schließlich
wenn man im Gegensatz zu gender-indifferenten Theorien in Be‐
tracht zieht, wie unverzichtbar der subjektive Anspruch darauf sein
kann, in geschlechtlicher Hinsicht Anerkennung zu erfahren (But‐
ler).

Die Genannten konfrontieren uns nicht mit letzten Begründungs‐
problemen. Und sie wecken erhebliche Zweifel daran, was überhaupt
gewonnen wäre, wenn ›wir‹ über einen solchen (›unverbrüchlichen‹,
›bewährten‹ und ›verbindlichen‹) Rahmen verfügen würden. Würde
das zur Bewältigung der praktischen Schwierigkeiten beitragen, die
wir mit den Menschenrechten tatsächlich haben? Das scheint schwer
vorstellbar. Dennoch sucht man weiter nach verlässlichen oder letzten
Begründungen − als ob nicht die Gefahr bestünde, dass das Begrün‐
dungsspiel zu einem philosophischen Selbstzweck ohne jede prakti‐
sche Bedeutung wird.14

14 Diese Gefahr zu sehen, bedeutet nicht, dem philosophischen Diskurs über die
Menschenrechte jegliche praktische Bedeutung abzusprechen.

Kapitel XV

530

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Menschenrechte und menschliche Würde:
Anspruch und Würdigung

Sind aber die Menschenrechte nicht längst in gewisser Weise un‐
bestreitbar? Hat sich ihre Anerkennung nicht längst derart durch‐
gesetzt, dass man sie gewissermaßen künstlich in Abrede stellen
müsste, um überhaupt Spielräume für einen intellektuellen Dissens
schaffen zu können? Doch wer sollte daran Interesse haben? Gewiss:
es gibt noch einige verstreute Gegner der Menschenrechte, die die
Gleichheit aller Menschen (im Sinne der Anerkennungswürdigkeit
ihrer elementarsten Rechte) explizit ablehnen − z. B. weil sie ein
ganz anderes Verständnis von menschlicher Würde, aber auch von
individueller Freiheit und vom ›öffentlichen Gebrauch‹ der Vernunft
haben. Aber besteht die geringste Aussicht darauf, diese Gegner mit
Gründen von der ›prinzipiellen Gleichberechtigung‹ aller Menschen
zu überzeugen? Wenig bis nichts spricht dafür.

Es mag sein, was Rolf Zimmermann von den Nationalsozialisten
behauptet, dass sie nämlich in Abrede gestellt hätten, dass es über‐
haupt eine menschliche Gattung gebe. Demzufolge hätte der NS
»gezeigt«, dass die Rechte des Menschen in der bloßen Gattungszu‐
gehörigkeit keinen festen Grund haben.15 Abgesehen von der Frage,
was die historische Erfahrung in dieser Hinsicht wirklich ›beweisen‹
kann, stellt sich das Problem, ob man so nicht den NS-Ideologen
und ihren Gefolgsleuten Recht gibt16, die man bis hin zu ihren
Nachfolgern kaum vom Begriff einer Gattung wird überzeugen kön‐
nen, welche angeblich niemanden vom Genuss der Menschenrechte
auszuschließen erlaubt.

Von solchen Gegnern der Menschenrechte abgesehen haben wir
es mit Relativisten zu tun, die bestreiten, man könne zu inhaltlich
überzeugenden Listen von Menschenrechten gelangen, die weltweit

15 R. Zimmermann, Gattungsbruch. Die Bedeutung des Holocaust für die Ethik, in:
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 42 (2004), 667–690.

16 Nur en passant möchte ich mit Blick auf Zimmermann zu bedenken geben,
dass auch Levinas die menschliche Gattungszugehörigkeit angefochten hat. Al‐
lerdings gerade nicht, um uns von jeglicher Verantwortung für den Anderen,
der jede(r) andere sein kann, zu entbinden. Es kommt also entscheidend da‐
rauf an, worin diese Zugehörigkeit oder Unzugehörigkeit ›gesehen‹ wird. Vgl.
Levinas, Totalität und Unendlichkeit, 277 f., 310.

2. Menschenrechte und menschliche Würde: Anspruch und Würdigung

531

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelten sollten.17 Wenn man in diesem Punkt miteinander streitet,
dann ist allenfalls umstritten, (a) um wie viele18 Menschenrechte es
sich handelt (wenn nicht nur um ein einziges Recht des Menschen

17 C. Menke, A. Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, Hamburg 2007, 43 ff.
Hier wird nicht von einer bereits fest stehenden Universalität der Menschen‐
rechte ausgegangen, sondern von deren Universalisierbarkeit (ebd., 81 f.). D. h.
am Anfang steht eine bloß exemplarische Deutung (die zu anderen Deutungen
einlädt). So geht etwa Martha Nussbaums zunächst bewusst »vage« Auslegung
dessen vor, »was zum Menschsein gehört« (ebd., 89). Die Logik ihrer Argumen‐
tation besagt: was zum Menschsein gehört, impliziert, was wir bereitstellen
sollten, um Andere (alle?) zu einem menschenwürdigen Leben auch effektiv
zu befähigen (A. Sen, The Standard of Living, in: The Tanner Lectures on
Human Values, Cambridge, March 11/2. [1985]; tannerlectures.utah.edu/_docu‐
ments/a-to-z/s/sen86.pdf ). Nun hat die behauptete, aber inhaltlich nach wie
vor fragliche Universalität der Menschenrechte ihren historischen Ursprung
primär im Westen. Deshalb wird noch heute − im Zuge einer höchst fragwür‐
digen Aneignung ihrer Geltung − oft der ›Vorsprung‹ des Westens in Sachen
Menschenrechte (und ihrer effektiven Achtung) behauptet und von der Heraus‐
forderung etwa islamischer Länder gesprochen, es ihm gleich zu tun (Menke,
Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, 94 ff.). (Als ob der Ursprung der
Menschenrechte unmittelbar mit deren effektiver Achtung in der Gegenwart zu‐
sammenhinge.) Aber im islamischen Kulturkreis wird der Primat des Einzelnen
bestritten. Sollen wir ihn aufgeben, wie es scheinbar Charles Taylor fordert? Das
hieße, den menschenrechtlichen Individualismus aufgeben, demzufolge jeder
Einzelne berechtigten Anspruch darauf hat, nach eigenem Urteil autonom zu
leben. Wir stoßen hier auf das Grundproblem, was überhaupt unter menschli‐
chem Leben verstanden wird und was als solches ›zählt‹, dem dann durch die
Gewährleistung gewisser Rechte Rechnung getragen werden soll. Damit hängt
engstens die Frage zusammen, wem konkret ein solches Leben zuzuschreiben
ist. Für die Sklaven haben die Väter der amerikanischen Verfassung diese Frage
nicht positiv entschieden. Und die Frage nach der Ausdehnung der Menschen‐
rechte auf die Frauen, wie sie seit Olympe de Gouges (1791) und Mary Woll-
stonecraft (1792) gefordert worden war, blieb noch weit bis ins 20. Jahrhundert
strittig. Das Gleiche gilt für Staatenlose.

18 Nur en passant sei an die klassischen Unterscheidungen erinnert: Abwehrrechte
(die mit dem Verbot der Folter und dem Schutz der Privatsphäre einherge‐
hen) vs. Leistungsrechte (Recht auf Bildung und Arbeit etc.); Freiheitsrechte,
politische und soziale Teilnahmerechte, die erst in der dritten Generation der
Menschenrechte diskutiert worden sind (nach liberalen Abwehrrechten und
politischen Partizipationsrechten). Von der Frage, ob es sich um unteilbare
Menschenrechte und um gleichgewichtige Rechte handelt, muss ich hier ebenso
absehen wie von der weiteren Differenzierung zwischen universeller Gültigkeit
und allgemeiner Geltung (für alle), identischer Bedeutung, egalitärer Interpreta‐
tion (für alle im gleichen Maße) und kategorischer Anwendung.

Kapitel XV

532

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Menschenrecht wie bei Kant und Arendt19); (b) wie sie genau
(und generell) auszulegen sind; und (c) wie ihre praktische Relevanz
zu beurteilen ist. (Unbedingte Ansprüche, die ohne Wenn und Aber
zu gewährleisten sind, könnten ohne Weiteres zur Rechtfertigung
sog. humanitärer Intervention hergenommen werden.)

Tiefer als diese Auseinandersetzungen reicht die Frage danach,
ob die Menschenrechte auf der Würde des Menschen beruhen, von
der manche behaupten, jeder ›besitze‹ sie, während andere dagegen
halten, man erwerbe sie sich (mehr oder weniger) oder sie werde
verliehen und gegebenenfalls auch wieder aberkannt. Auf die Frage
nach der Würde hin scheinen die Diskussionen um die Begründung
der Menschenrechte gleichsam zu konvergieren. Wenn wenigstens
die Würde des Menschen als ›gegeben‹ anzunehmen wäre, wenn wir
wüssten, dass es sie ›gibt‹ und worauf sie beruht, dann, so scheint
es, wären die Menschenrechte nicht mehr radikal strittig. Sie würden
nur die praktischen Implikationen des Würdebegriffs zum Ausdruck
bringen und den Streit um die Menschenrechte auf jene Fragen
nach der Zahl, nach der konkreten (generellen) Auslegung und nach
der unmittelbaren oder indirekten Handlungsrelevanz beschränken.
Doch um die Würde steht es hinsichtlich ihrer Begründbarkeit kaum
besser als um die Menschenrechte.

Während noch immer viele auf die Natur oder auf die Schöp‐
fung rekurrieren, um die Würde als unverfügbar ›gegeben‹ auszu‐
weisen, halten andere jegliche theologische und naturrechtliche Be‐
gründungsstrategie für überholt − so dass hier nicht einmal Einigkeit
darin besteht, was überhaupt als eine Begründung zählen darf. Für
die Kritiker dieser Strategien scheidet jeglicher Rekurs auf einen
unveräußerlichen Besitz der Würde aus, der nicht von einer sozialen,

19 Hannah Arendt hatte gesehen, von wie elementarer Bedeutung das Recht darauf
ist, überhaupt einem politischen Gemeinwesen zugehören zu dürfen, um auf der
Basis bürgerlicher Rechte die Menschenrechte in Anspruch nehmen zu können.
Darüber hinausgehend müssen wir ein Recht darauf einräumen, genau dem
Gemeinwesen zuzugehören, das man sich ausgesucht hat. Dieses Recht aber
gewährt kein Staat ohne Weiteres. So kommt es zur Aporie der Menschen- und
Bürgerrechte, die Arendt letztlich von einem einzigen Menschenrecht herleitet.
Bis heute ist die Abgrenzung von Bürgerrechten (wie Versammlungsfreiheit,
Freizügigkeit, Zugang zu öffentlichen Ämtern, Wahlrecht usw.) von den Men‐
schenrechten problematisch. So können letztere als mittelbare Menschenrechte
verstanden werden, die man genießt, wenn man Mitglied in einem politischen
Gemeinwesen ist.

2. Menschenrechte und menschliche Würde: Anspruch und Würdigung

533

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen und rechtlichen Praxis der Würdigung Anderer hergelei‐
tet ist. Den Kritikern dieser Kritiker wiederum erscheint es unan‐
nehmbar, die Würde davon abhängig zu machen, dass sie verliehen
wird, weil darin die Möglichkeit liegt, dass sie auch wieder entzogen
werden könnte. So wäre die menschliche Würde eben doch »antast‐
bar«; und genau das will man unter allen Umständen vermeiden.

So sind es die Menschen selbst, die Andere ihrer Verfügung entzie‐
hen wollen und daher – wie im Art. 1 des Deutschen Grundgesetzes
− deklarieren, die Würde sei unantastbar, d. h. sie solle es unbedingt
sein − ungeachtet bzw. trotz aller dem widersprechenden historisch‐
en Erfahrung. Zwischen beiden Positionen gibt es allerdings noch
einen dritten Weg.20

Unbestreitbar ist die Abhängigkeit der Würde von einer Praxis der
Würdigung, ohne die sie eine kraftlose Idee bleiben müsste.21 Man
kann sogar so weit gehen, zu sagen, die Würde gebe es überhaupt
nur – bzw. sie sei nur wirklich und wirksam – durch ein Verhalten,
das Andere würdigt. Aber das ist nicht so zu verstehen, als ›verleihe‹
man Anderen eine Würde, die ihnen ›an sich‹ gar nicht zukomme.
Vielmehr antwortet die Praxis der Würdigung auf einen Anspruch,
gewürdigt zu werden. Sie trägt diesem Anspruch Rechnung, ohne
ihn aber bloß nachzuvollziehen. Denn die Praxis der Würdigung
affirmiert, was zunächst als Anspruch an Andere auftritt, als einen
Anspruch auf etwas und schließlich als ein positivierbares Recht.
Nachträglich hat es dann den Anschein, als greife der Anspruch
an Andere, als Mensch22 gewürdigt zu werden, dem Anspruch da‐
rauf vor und als anerkenne das entsprechende Recht nur den An‐
spruch des Anderen, der ihm vorausging. Tatsächlich aber handelt
es sich um einen Prozess originärer Artikulation, in dem aus einem
Anspruch-an ein Anrecht-auf erst hervorgeht, das sich ex post so

20 Vgl. Vf., Anerkennung und Verachtung. Gegensatz, Komplementarität und
Verquickung, in: Schäfer, Thompson (Hg.), Anerkennung, 141–168.

21 So würdigen wir gerade diejenigen, die einer entwürdigenden Behandlung zum
Opfer gefallen sind! Und wir bewahren auch radikale Feinde vor einer Entwür‐
digung, die selbst Verteidiger der Würde des Menschen nicht selten als verdient
hinstellen.

22 Was aber heißt das, wenn ›der Mensch‹ tatsächlich ein Wesen sein sollte, dem
alles Wesentliche abgeht, wie oft festgestellt wurde? Auch der Anspruch darauf,
als Mensch gewürdigt zu werden, führt keineswegs direkt zu Klarheit in dieser
Frage.

Kapitel XV

534

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darstellt, als vollziehe es nur den Anspruch des Anderen nach, dem
es in Wirklichkeit indessen eine neue, nämlich rechtliche Gestalt
verleiht. Das aber geschieht keineswegs so, dass sich die Artikulation
eines Anspruchs auf Würdigung im Sinne eines Anrechts jedem
Anspruch einfach unterwirft, sondern so, dass der Prozess der Arti‐
kulation eine ›berechtigte‹ Politisierung einer Verletzungserfahrung
zum Vorschein bringt.23

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte:
Verletzungserfahrungen und deren Politisierung

Genau so ist auch die historische Genealogie der Menschenrechte zu
erklären. Die Menschenrechte stellen − historisch kontingente, aber
keineswegs arbiträre − Antworten auf Verletzungserfahrungen dar24,
die mit Blick auf die Opfer menschlicher Gewalt als absolut unver‐
dient, als unerträglich, als unannehmbar, als schlechterdings nicht
zu rechtfertigen etc. eingestuft werden.25 In der Vielzahl dieser kon‐

23 Wäre dieser kritische Filter, den die Artikulation von Ansprüchen in der Form
von Anrechten passieren muss, nicht im Spiel, so könnten sich auch irgendwel‐
che ›Würdenträger‹, die sich ihr Ansehen nur anmaßen, darauf berufen, in ihrer
Würde nicht verletzt, also geachtet werden zu wollen bzw. dies zu verdienen.

24 Schon Samuel v. Pufendorf mag diesen Zusammenhang vor dem Hintergrund
des 30-jährigen Krieges im Sinn gehabt haben. Jedoch rekurriert er auf eine
angebliche ›Überlegenheit‹ und ›Vortrefflichkeit‹ des Menschen anderen Lebe‐
wesen gegenüber sowie auf die außerordentliche Würde (dignatio) der Seele.
Ganz anders setzt nach ›1945‹ die Begründung der Menschenrechte als Antwort
auf die vorausgegangene Gewalt ein, so dass man nicht einfach sagen kann,
infolge der Aufnahme des Würdebegriffs in das Dt. Grundgesetz sei er auf
deutschem Boden »wieder nach Hause gekommen«, wie Uwe Wesel meint in
seinem Beitrag: Unantastbar. Samuel Pufendorfs großer Wurf: Wie die Würde
des Menschen 1948 in die UN-Erklärung der Menschenrechte kam, 1949 ins
deutsche Grundgesetz und später in die Verfassung vieler anderer Länder, in: Die
Zeit 49 (2008), 108.

25 Dass in diesem Prozess die Verbrechen der Nazis eine maßgebliche (!) Rolle
gespielt haben, ist kaum zu bestreiten. Jedoch sollte man nicht übersehen, dass
nach ›1945‹ auch andere Phänomene kollektiver Gewalt, allen voran der Völker‐
mord, aber auch der fortdauernde Rassismus in den Gesellschaften des sog.
Westens, entsprechend berücksichtigt worden sind. Auch in diesem Fall stellte
sich die Frage nach (weltweit) unannehmbaren Verletzungen − diesmal durch
genozidale Gewalt, deren Spuren man nachträglich weit über den Genozid der

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

535

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fligierenden Einstufungen zeigt sich, dass man in der Antwort auf
solche Verletzungserfahrungen nachträglich zu ermitteln versucht,
wie die für diese Erfahrungen verantwortliche Gewalt zurückzuwei‐
sen ist. Schießt sie im Einzelfall über ein zumutbares Maß hinaus?
Oder muss sie als grausam gelten, insofern sie die Grenzen jeglicher
Erträglichkeit überschreitet? Sollte davor nicht nur ein wehrloses
Opfer, sondern am Ende jede(r), auch pathologische Sadisten, coole
Vollstrecker eines exzessiven Genozids und Bürokraten eines groß
angelegten Verwaltungsmassenmordes bewahrt werden, wenn die
gerechte Strafe für ihre Verbrechen zur Diskussion steht? Ist schließ‐
lich selbst einem radikalen Feind, mit dem überhaupt keine mensch‐
liche Gemeinschaft mehr vorstellbar zu sein scheint, ein Anspruch
auf Nicht-Verletzung zuzuerkennen?26

Diese nicht zuletzt durch den Fortbestand des Lagers Guantána‐
mo hervorgerufenen Fragen machen deutlich, dass die Genealogie
der Menschenrechte den Opfern menschlicher Gewalt zu verdanken
ist. Von ihnen, den wehrlosen Opfern, geht selbst dann, wenn sie am
Ende wortlos umkommen, ein Anspruch aus, nicht brutal, grausam
oder menschenverachtend behandelt zu werden. Selbst ein wortloses
Sterben, in dem viele von ihnen umgekommen sind, vollzieht sich

Jungtürken an den Armeniern hinaus in der menschlichen Gattungsgeschichte
glaubte entziffern zu können. Im Übrigen hält die Auseinandersetzung bis heute
an, was denn in genozidaler Gewalt verletzt wird (wenn man sie nicht bloß
quantitativ, als eine Art Massenmord, einstuft). Vgl. das Kap. V in diesem Bd.

26 Ihren gewiss härtesten Test hat die Achtung der Menschenrechte dort zu beste‐
hen, wo man es mit Menschen oder politischen Systemen zu tun hat, die sie
ihrerseits vollkommen ignorieren oder sogar verwerfen, ob unverhüllt oder ka‐
schiert. Nicht die geringste Herausforderung liegt so gesehen in der Erfahrung
radikaler Feindschaft, die immer wieder dazu provoziert, ›rücksichtslos‹, ›ver‐
nichtend‹ oder ›radikal‹ gegen Andere vorzugehen. Dabei muss es sich nicht ex‐
plizit um eine sog. »Endlösung« handeln. Was man vorhat, kann man auch mit
einem geradezu philosophischen Titel wie infinite justice schmücken – ein Pro‐
jekt, das bekanntlich einen vernichtenden »Krieg gegen den Terror« versprach
und zur systematischen Verletzung der Menschenrechte geführt hat, die nicht
nur das Ansehen der USA, sondern jeglicher im Westen zu hörenden Berufung
auf die Menschenrechte bis heute nachhaltig beschädigt. Nachweislich haben
sich ja auch viele europäische Staaten an illegalen Praktiken der Verschleppung
von einschlägig Verdächtigen beteiligt. Vgl. W. S. Heinz, Terrorismusbekämpfung
und Menschenrechtsschutz in Europa. Exemplarische Fragestellungen 2005/2006,
Deutsches Institut für Menschenrechte, Berlin 2007.

Kapitel XV

536

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


demnach nicht in der Nacht einer absoluten ethischen Indifferenz.27

Vielmehr ist stets die Frage der Verantwortlichkeit für eine tödliche
Gewalt mit im Spiel, die vermeidbar wäre.

Dass es sich so verhält, dass es also keinen absolut indifferenten
Tod gibt (wie das »Durchhauen eines Kohlhaupts«, von dem Hegel
in der Phänomenologie des Geistes spricht28), wird jedenfalls bezeugt.
Auf dieser − vielfach stellvertretend, von Anderen bezeugten − Gabe
der Verantwortung, die sowohl den fraglichen Tätern als auch jedem
bystander und Dritten gegeben wird, beruht unsere Infragestellung
durch eine Gewalt, von der wir sagen, sie sei schlechterdings nicht
hinzunehmen. Die Bezeugung der Gewalt und der Verantwortung
für sie steht also am Anfang; erst wenn wir mit ihr konfrontiert sind,
tritt die Frage auf den Plan, warum die fragliche Gewalt als nicht
hinzunehmende und als unbedingt zu verurteilende, für die Zukunft
unter allen Umständen zu verhütende etc. einzustufen ist. Aus der
nicht-indifferenten Bezeugung der Gewalt als Verletzung geht hervor,
dass sie in unannehmbarer Art und Weise Andere verletzt, in deren
Existenz der Anspruch liegt, nicht (so) verletzt zu werden. Erst auf
der Basis einer Phänomenologie der Gewalterfahrung29 und auf der
Grundlage einer Hermeneutik der Bezeugung der in ihr liegenden
Verletzung sowie der Verantwortlichkeit für sie kann geklärt werden,
inwiefern in dieser Erfahrung ein Anspruch an Andere liegt, die ihn
in einen Anspruch auf etwas überführen sollten.

Erst am Ende eines derartigen Artikulationsprozesses, der die
fragliche Gewalt als in unannehmbarer Art und Weise verletzende
und zu verantwortende politisch zum Vorschein bringt, steht die
irritierend kurze Antwort: Die fragliche Gewalt ist unannehmbar
und unbedingt abzuwenden oder zu vermeiden, weil sie die mensch‐
liche Würde verletzt. Diese Antwort suggeriert, die menschliche
Würde sei allemal bereits ›gegeben‹ oder irgendwie ›vorhanden‹,
wenn es zu ihrer gewaltsamen Verletzung kommt. Tatsächlich aber
zeigt die historische Genealogie der Menschenrechte, dass es sich

27 Vgl. M. Blanchot, Das Unzerstörbare, München, Wien 1991, 98–109; Vf., Ge‐
schichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br., München 1999, Kap. V, VI.

28 Siehe Anm. 57 zu Kap. II in diesem Bd.
29 Diese ist unter den skizzierten Voraussetzungen also keine Angelegenheit einer

bloßen Beschreibung der fraglichen Gewalt, wenn es denn stimmt, dass uns
der deskriptive Zugang zur Gewalt immer schon in die Herausforderung zur
Nicht-Indifferenz verstrickt.

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

537

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genau umgekehrt verhält: Erst die gewaltsame Verletzung Anderer in
unerhörten, systematischen Verbrechen des 20. Jahrhunderts hat zur
Artikulation von rechtlichen Ansprüchen darauf geführt, unbedingt
vor einer derart verletzenden Gewalt bewahrt zu werden.30 So stellt
der Würdebegriff gewissermaßen die Antwort auf die extremste, ex‐
zessivste und radikalste Gewalt dar, die bislang in der Geschichte
zum Vorschein gekommen ist. Es kann also keine Rede davon sein,
Anderen würde der Anspruch auf Achtung ihrer Würde lediglich
dank der Generosität Dritter ›verliehen‹.

Es kann aber auch keine Rede davon sein, einem vorgängigen Ver‐
ständnis menschlicher Würde, wie es in der zweifellos weit zurück‐
reichenden Etymologie, der Ideen- und Begriffsgeschichte vorliegt31,
sei einfach zu entnehmen, wie genau jene Gewalt als Gewalt einzu‐
stufen ist. Weder aus Ciceros Begriff der dignitas, wie er ihn in De
officiis zur Sprache bringt, noch auch aus Pico della Mirandolas Ora‐
tio de hominis dignitate oder aus Kants Begriff des absoluten Wertes,
den sich ein intelligibles Wesen oder homo noumenon selbst beimes‐
sen soll, geht ohne Weiteres hervor, inwiefern, wodurch und auf
welche Art und Weise Anderen nicht Gewalt angetan werden soll.32

Das folgt weder aus einer ›dem Menschen‹ (oder jedem Einzelnen)
irgendwie anhaftenden realen Eigenschaft noch auch aus einer trans‐
zendentalen Auszeichnung einer intelligiblen Subjektivität, sondern
allenfalls aus einem Anspruch an Andere, die als verletzungsmäch‐
tige Subjekte diesen Anspruch würdigen und anerkennen, die ihn
aber auch leugnen, ignorieren oder mit Füßen treten können. Die
Würdigung und Anerkennung des Anspruchs des Anderen, die sich
dessen Vergleichgültigung widersetzt, stellt keineswegs nur fest, was
in diesem Anspruch liegt; vielmehr muss sie überhaupt erst artiku‐
lieren helfen, inwiefern der Anspruch des Anderen, so wie er aus

30 Weder bei Cicero noch auch bei Pico della Mirandola oder bei Kant findet
sich ein direkter Bezug dieser Art auf zu vermeidende Gewalt. Das liegt nicht
zuletzt daran, dass sie die Würde überhaupt nicht aus einem Verhältnis zum
Anderen, sondern daraus herleiten, was Menschen angeblich sind (vernünftige,
freie oder autonome Wesen etc.). Eine Praxis der Achtung der Menschenrechte
auf der Basis der Würdigung Anderer, wie sie mir im Sinne einer Kultur der
Menschenrechte vorschwebt, muss sich keineswegs auf ein derartiges ontologi‐
sches Fundament stützen.

31 Vgl. R. Gröschner, A. Kapust, O. W. Lembcke (Hg.), Wörterbuch der Würde,
München 2013.

32 Vgl. T. Fuchs, Leib und Lebenswelt, Zug 2008, 104–120.

Kapitel XV

538

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unannehmbarer Gewalt hervorgeht, in ein Anrecht gleichsam zu
übersetzen ist. Die Gewalt, die Andere erleiden, stellt uns (als Täter,
bystander oder nicht direkt involvierte Dritte) nicht nur vor die
Frage der Verantwortung für diese Gewalt; sie gibt uns auch die
Verantwortung für deren angemessenes Verständnis.

Auf diese Herausforderung ist im Rekurs auf den Begriff mensch‐
licher Würde allerdings nicht abschließend zu antworten. Wenn das
Deutsche Grundgesetz unumwunden erklärt, die menschliche Wür‐
de sei unantastbar, ohne im Geringsten zu sagen, worin sie liegt
und worauf sie beruht, so gibt es damit dem Recht gerade keine ein‐
deutige Orientierung vor, aus der etwa Menschenrechte abzuleiten
wären33; und es statuiert gerade keinen absolut unanfechtbaren Maß‐
stab, an dem einzelne Rechte zu messen wären. Im Gegenteil fordert
es zur unaufhörlichen Prüfung der Frage heraus, ob das soziale und
das politische Leben sowie die Rechte, die es normativ regeln sollen,
mit dem inhaltlich nicht konkretisierten Anspruch der Achtung der
menschlichen Würde vereinbar sind. Gerade weil der Artikel 1 derart
unbestimmt ist, wird die Arbeit dieser Prüfung niemals aufhören.
Und nur so wird verhindert, dass ein politisches System wie das des
derzeitigen deutschen Staates je in einer selbstgerechten Form erstar‐
ren kann, was unweigerlich die Folge wäre, wenn man aufbauend
auf einem unerschütterlichen Grund eindeutig positive Rechte ablei‐
ten könnte, die man ein für allemal als zureichende Positivierungen
in der Würde und in den Menschenrechten fundierter Ansprüche
betrachten könnte.

So zeichnet sich auf dem angedeuteten dritten Weg zwischen
einer einfach vorausgesetzten Würde einerseits und einer lediglich
aus freien Stücken verliehenen Würde andererseits eine komplexe,
niemals abzuschließende Praxis der Würdigung ab, die immer von
neuem an der Gewalterfahrung Anderer Maß nehmen muss, um von
ihr aus zu ermitteln, ob sie mit Ansprüchen an Dritte verknüpft ist,
die in Ansprüche auf etwas und schließlich in positive Rechte zu
übersetzen sind.

In diesem Prozess wird die Auseinandersetzung um die Men‐
schenrechte unvermeidlich und auf Dauer (glücklicherweise) einer
anhaltenden Instabilität ausgesetzt sein; nicht zuletzt dadurch, dass

33 Daran ändert sich auch dadurch nichts, dass in Art. 1, Abs. 2 GG vom »Bekennt‐
nis« zu »unverletzlichen und unveräußerlichen« Menschenrechten die Rede ist.

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

539

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Verletzung allzu vieles (allzu vieler und in allzu verschiedener
Art und Weise) in Betracht kommt. Als Rechte können die Men‐
schenrechte aber nicht umhin, sich auf diejenigen Verletzungen zu
beschränken, die mit unserem Angewiesensein auf und mit unse‐
rem Ausgeliefertsein an politische Lebensformen einhergehen. Als
politisch relevante Rechte müssen sie eine Vielzahl von Verletzungs‐
erfahrungen außer Betracht lassen, aus denen sich im Sinne der Ach‐
tung der menschlichen Würde keine Ansprüche an die institutionelle
Form des Lebens mit und unter Anderen ableiten lassen.34

Dabei ist nirgends eine eindeutige Grenze gezogen, die klar zwi‐
schen politischen und nicht-politischen Ansprüchen in diesem Sin‐

34 Vgl. T. Pogge, Kosmopolitismus und Souveränität, in: M. Lutz-Bachmann, J. Boh‐
man (Hg.), Weltstaat oder Staatenwelt. Für und wider die Idee einer Weltrepublik,
Frankfurt/M. 2002, 125–171, hier: 128, 130 ff. Ich schlage, wie gezeigt, vor, von
Verletzungserfahrungen auszugehen, insofern ein Zusammenhang mit struktu‐
rellen Defiziten einer öffentlichen Ordnung vorliegt. Demnach implizieren
Menschenrechte Forderungen an Politik und Staat (bzw. an institutionalisierte
politische Lebensformen) und deren wenigstens indirekte Mitverantwortung für
Verletzungen, die sich nicht bloß auf ein privates oder psychologisches Sichver‐
letztfühlen reduzieren. Eben weil sie mit Defiziten einer öffentlichen Ordnung
zusammenhängen, beziehen sie sich niemals nur auf unmittelbare Ansprüche
von Mensch zu Mensch, sondern immer auch auf mittelbare Ansprüche auf
eine alle Menschen als Gleiche berücksichtigende Ordnung, worauf Menke
und Pollmann mit Recht hinweisen. Im Gegensatz zu politischen Theorien,
die die Gleichheit als mit demokratischen Lebensformen gegeben annehmen,
würde ich aber mit Rancière darauf insistieren, dass auch die Gleichheit von
einer ständig neu zu gewährleistenden Praxis abhängt, die niemals wie von
allein garantieren kann, dass jede(r) wirklich als Gleiche(r) ›zählt‹. Mit Recht
insistiert Rancière darauf, wie prekär die Gleichheit schon im Ereignis der
Inanspruchnahme Anderer ist. Wenn sie weghören und diejenigen, die sie auf
Erwiderung hin ansprechen, nicht beachten, wird die Gleichheit schnell zu
einer leeren Formel; vgl. J. Rancière, Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?, in:
C. Menke, F. Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende
Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin 2011, 474–490. Unter diesem
Vorbehalt stimme ich mit Menke und Pollmann überein, die sich zunächst
gegen die aus der Erfahrung des Totalitarismus resultierte Tendenz wenden, die
Menschenrechte a-politisch, rein moralisch zu fassen und sie dem Politischen
schlechthin vorzuordnen. Diese Sicht würde dazu führen, die Demokratie als
einen Inhalt der Menschenrechte oder als Instrument ihrer Realisierung zu
begreifen (Menke, Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, 171, 179), statt De‐
mokratie und Menschenrechte als intrinsisch zusammenhörig zu verstehen. Von
der weiterführenden Frage, wie genau diese Zusammengehörigkeit zu denken
ist, muss ich hier absehen.

Kapitel XV

540

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne zu unterscheiden erlaubte. Ist bspw. der Anspruch auf ein psycho-
sexuell ›abweichendes‹, gleichwohl aber individuell lebbares, singu‐
läres Leben sinnvoll an die Adresse eines Staates zu richten?35 So
›unbedingt‹ sich dieser Anspruch subjektiv darstellen mag, da unter
keinen Umständen auf ihn zu verzichten ist, wenn anders das eigene
Leben nicht als ›unlebbar‹ erfahren werden soll, so schwer lässt es
sich vorstellen, wie ein Staat (in unvermeidlich allgemeiner Form)
einem solchen Anspruch sollte gerecht werden können. Verletzt
er dann aber bereits die menschliche Würde, die schließlich auch
nach einer »singularisierten Anerkennung« (Paul Ricœur) verlangen
kann?36 Ist eine solche Anerkennung jedoch überhaupt vom Staat
zu leisten, oder ist sie allein in einer sozialen Anerkennungspraxis
einzulösen, in der singuläres Leben auf singuläres Leben Anderer
trifft?

Will man ein abstraktes Staatsverständnis vermeiden, dem zufolge
das in der Form des Staates gegebene Recht gleichsam über dem
sozialen und politischen Leben installiert wäre, um es einseitig,
sozusagen ›von oben‹, zu steuern, wird man den Staat als eine
normativ-rechtliche Form des sozialen und politischen Lebens selbst
verstehen müssen − ohne aber so weit zu gehen, ihn mit einer
Form gesellschaftlicher Sittlichkeit schlicht zu identifizieren.37 Denn
nach allem, was uns die Kritik des Staates von Sophokles’ Antigone
über Diogenes v. Sinopes Weltfremdheit und Søren Kierkegaards
Begriff des Einzelnen bis hin zu Maurice Blanchots Kritik des Ge‐
meinschaftsbegriffs und Emmanuel Levinas‘ Sozialphilosophie des
Anderen gelehrt hat, kann es kein vollkommen durchstaatlichtes Le‐
ben geben, in dem die Verhältnisse zwischen uns bzw. das Zwischen
als solches, in dem wir uns begegnen, aufgehoben zu denken wäre.

35 Vgl. zu dieser Position J. Butlers Vf., Grenzen der Lebbarkeit eines sozialen
Lebens. Anerkennung und sozialer Tod in der Philosophie Judith Butlers, in:
ders., Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im
gegenwärtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas,
Ricœur und Butler, Zug 2014.

36 P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,
Frankfurt/M. 2006, 269.

37 Vgl. A. Honneth, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegel‐
schen Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, 60, 66 f.

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

541

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des
Anderen − ein Glaubwürdigkeitsproblem

So gesehen bleiben vermeintlich staatlich garantierte, politisch-
rechtlich positivierte Ansprüche zu ihrer Verwirklichung immer auf
das soziale Leben derer angewiesen, die sich in einer staatlich for‐
mierten (aber niemals restlos vom Staat durchdrungenen und von
ihm zu bevormundenden) Lebensform zusammenfinden. Im sozia‐
len Leben selbst aber können wir jederzeit an die Grenze einer allge‐
meinen Interpretierbarkeit und Anwendbarkeit solcher Ansprüche
geraten, wenn wir mit Anderen konfrontiert sind, deren singuläres
Leben im Allgemeinen niemals aufgeht.38 Letztlich sind es freilich
nur für sich selbst und andere ›Andere‹, die miteinander ein soziales
und politisches Leben führen − im Wissen darum, im Horizont
einer weitgehend anonymen Vergesellschaftung lediglich als Dritte
und insofern Gleiche gelten zu können, die nur als solche auch ihre
Rechte genießen können.

So weiß sich jedes Mitglied einer Gesellschaft gleicher Rechte
teilhaftig und muss doch wissen, dass sich die rechtlich etablierte
Gleichheit auf eine anonyme Pluralität von Anderen bezieht, die
als solche nicht einfach gleich sind, sondern im Hinblick auf ihre
Rechte vergleichbar gemacht werden. Das Recht und die nach ihm
praktisch sich richtende Rechtlichkeit des sozialen und politischen
Lebens kann im Allgemeinen allenfalls versprechen, dieser Gleichheit
gerecht zu werden. Tatsächlich aber kann jederzeit die Anderheit ei‐
nes Anderen mehr als das verlangen und auf diese Weise die bürger‐
lich-rechtliche Gleichheit durchbrechen. Wenn das geschieht, werden
wir daran erinnert, was der Begriff gleicher Rechte im Allgemeinen
vergessen lässt: dass wir als Andere, die anders sind als sie selbst,
anders als der Andere und als andere Andere (Dritte)39, als gleich
behandelt zu werden begehren.

Es handelt sich um die Gleichheit von Anderen, deren Anderheit
die völlige Vergleichbarkeit radikal unterminiert. Das wird spätes‐
tens dann deutlich, wenn sich im Sinne jener »singularisierenden«

38 Vgl. Vf., Fluchtlinien einer sensibilisierten Vernunft, in: B. Keintzel, B. Liebsch
(Hg.), Hegel und Levinas. Kreuzungen – Brüche – Überschreitungen, Freiburg i.
Br., München, 2010, 352–416.

39 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, Kap. 10.

Kapitel XV

542

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennung die Frage stellt, wie jemand dir, einem Anderen, einer
anderen Person über jeden gleich machenden und insofern nivellie‐
renden Maßstab hinaus gerecht werden soll. Genau diese Frage stellt
sich auch bei den Menschenrechten, denn es handelt sich um die
Menschenrechte von Anderen40, an deren singulärem Leben sich
jede Antwort auf die Frage bemisst, ob und wie man es vor einer
verletzenden Gewalt bewahren kann, die jedes soziale und politische
Leben, das seinen Namen verdient, abzuwenden, zu verhüten, zu
minimieren versprechen muss.

Tatsächlich haben die Menschenrechte den Sinn eines generali‐
sierten und dennoch jedem als Anderem geltenden advokatorischen
Versprechens, das implizit besagt: »Wir, die uns den Menschenrech‐
ten verpflichtet fühlen, die wir in einem Staat leben, der auf die
Achtung der Menschenrechte verpflichtet ist und zur Einlösung des
unbedingten Anspruchs, sie zu achten, auf das durch kein Recht di‐
rektiv zu regelnde soziale Leben der Bürger angewiesen ist, erklären
hiermit für alle jetzt und künftig Lebenden, unangesehen ihres Ge‐
schlechts, ihres Ansehens, ihrer Herkunft, Hautfarbe, ihres religiösen
Bekenntnisses und ihrer kulturellen oder geschichtlichen Identität
usw., dass ihnen keine Gewalt widerfahren soll bzw. darf, die mit der
Würde jedes Anderen und mit den Menschenrechten unvereinbar
ist. Und wir stehen dafür tatsächlich ein.«

Darauf, so besagt dieses Versprechen, erheben Andere nicht nur
Anspruch; es ist auch ihr gutes Recht. Und wir, die dies erklären,
erklären damit gleichzeitig, praktisch dazu verpflichtet zu sein, die
Verletzung der Menschenrechte zu verhüten, zu verhindern, so weit
wie möglich zu reduzieren oder für die Zukunft auszuschließen.
Das vermag das Recht aus eigener Kraft niemals; es geht also um
das soziale und politische Leben selbst, das allein die Einlösung des
Versprochenen so weit wie möglich verbürgen kann.

Zweifellos hat niemand (auch kein Kollektiv) je ein solches Ver‐
sprechen in dieser expliziten Form gegeben. Aber der Sinn der
Menschenrechte lässt sich dort, wo sie zur anerkannten Grundlage
heutiger Staaten, aber auch ihrer inter- und transnationalen Bezieh‐
ungen geworden sind, als ein solches Versprechen rekonstruieren.
Das Recht, das die Menschenrechte teilweise in der Form von Bür‐

40 Siehe dazu E. Levinas, Verletzlichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und
das Politische, Berlin 2007, 97–126.

4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des Anderen

543

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerrechten positiviert, ist nur dann kein ›bloßes‹, abstraktes Recht,
wenn es in der sozialen und politischen Lebenspraxis in der Form
eines gelebten Versprechens gegenwärtig ist, die Menschenrechte
angesichts jedes Anderen zu achten. So gesehen sind die Menschen‐
rechte nicht in erster Linie dazu da, gewisse Untäter, die sie syste‐
matisch verletzen, juristisch belangbar zu machen. Zwar hat die
nachträgliche Strafbarkeit für solche Verletzungen einen guten Sinn,
der sich inzwischen auch präventiv Geltung verschafft, insofern eine
effektive Strafverfolgung deutlich macht, dass kein Untäter mehr da‐
mit rechnen kann, ungestraft davonzukommen.41 Der viel wichtigere
konstruktive Sinn der Menschenrechte geht aber darüber hinaus. Er
liegt darin, sich in der Form eines kollektiv, von einer politischen
Lebensform im Ganzen praktisch ständig einzulösenden Verspre‐
chens gewissermaßen zu verkörpern. Der Sinn der Menschenrechte
ist ihre tatsächliche praktische, ständige und verlässliche Achtung in
der Normalität eines sozialen und politischen Lebens, das vom Recht
überschirmt wird, aber niemals zureichend von ihm zu regeln ist.
Genauso wenig genügt eine mehr oder weniger gedankenlose Ge‐
wohnheit und in diesem Sinne eine eingespielte Sittlichkeit bzw. ein
Ethos.

In ihrer Hyperbolik, die in Aussicht stellt, dass angesichts jedes
singulären Anderen die Menschenrechte zu achten sind, sind die
Menschenrechte vielmehr auf eine in jedem Fall neu zu justierende
Praxis angewiesen, die niemals einer einfachen, mehr oder weniger
routinierten Anwendung von Normen gehorchen kann. (Insofern ist
kein Anderer je ein bloßer ›Fall‹.) Mit dieser Praxis kann es nur
das gelebte, im sozialen und politischen Leben selbst sich ständig
bewährende und in Frage stellende Versprechen aufnehmen, die
Menschenrechte nicht nur im Allgemeinen, sondern angesichts jedes
Anderen in einer niemals zureichend vorwegzunehmenden Art und
Weise zu achten.

Ersichtlich handelt es sich um ein notorisch übermäßiges Verspre‐
chen, das zuviel des Guten verspricht und das wir nur als perma‐
nent gebrochenes und dennoch unaufgebbares begreifen können. In
seiner Hyperbolik stellt das Versprechen, die Menschenrechte ange‐

41 Vgl. zur Tätigkeit des Internationalen Strafgerichtshofs A. Boehm, Wo Assad
hingehört. Seit zehn Jahren besteht der Internationale Strafgerichtshof. Bislang hat
er nur einen Angeklagten aus Afrika verurteilt. Innenansichten eines Gerichts in
der Krise, in: Die Zeit 26 (2012), 3.

Kapitel XV

544

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichts jedes Anderen zu achten, nicht nur eine ständige Inspiration
des Sozialen und des Politischen, sondern auch eine derartige Über‐
forderung dar, dass wir niemals besten Gewissens sagen können, wir
seien ihm je wirklich und ohne Abstriche gerecht geworden. Für
politische Systeme, an die wir vorrangig die Erwartung herantragen,
in ihrer institutionellen Grundstruktur die Menschenrechte nicht zu
verletzen, gilt das erst recht.

Nirgends ist ein politisches System in Sicht, das für sich in
Anspruch nehmen könnte, dem unbedingten, unaufschiebbaren,
scheinbar absolut vorrangigen Anspruch, die Menschenrechte zu
achten, sofort, umfassend und ausnahmslos gerecht geworden zu
sein. Dennoch verwerfen wir die Menschenrechte nicht als schlechte
Utopie, als ohnehin niemals einlösbare und in diesem Sinne abstrak‐
te Idee. Vielmehr bejahen wir sie als anti-politische Herausforderung
im Politischen und umwillen des Politischen, das nur durch die
hyperbolische Überforderung, wie sie die Menschenrechte darstel‐
len, davor bewahrt werden kann, sich in einer Politik unter (gegebe‐
nenfalls ›falschen‹) »Brüdern und Schwestern« für Zugehörige und
Mitglieder selbst zu genügen, ohne im Geringsten einem unbeding‐
ten Anspruch gerecht werden zu müssen, den wir heute jedem Men‐
schen zuerkennen, um auf diese Weise den vorgängigen Anspruch
jeder/s anderen als einer/s Anderen zu würdigen.

Von dem gelebten Versprechen der Achtung der Menschenrechte
hängt nicht nur ab, ob Andere ein menschenwürdiges Dasein bzw.
ein wirklich lebbares Leben42 führen können; auch die Glaubwür‐

42 Es ist ein Desiderat, diesen Begriff genauer zu explizieren. Ein Leben nicht nur
zubringen oder verleben, sondern wirklich leben kann nur jemand, der ein Ver‐
hältnis zu sich selbst hat (Kierkegaard) und in der Weise der Selbstbestimmung
darauf Einfluss ausübt, wie das eigene Leben, aber auch das Leben Anderer und
Fremder als solches überhaupt zu verstehen ist. So gesehen geht die Frage der
Lebbarkeit des Lebens weit über das je-meinige Leben hinaus und erstreckt sich
bis in Vorstellungen von einem guten Zusammenleben in gerechten Institutio‐
nen hinein, worauf Ricœur (u.a. in: Le juste, Paris 1995) immer wieder insistiert.
Somit verlangt die Explikation der Frage der Lebbarkeit nach einer Hermeneu‐
tik des Lebens und der Freiheit, der die Ausgestaltung von Spielräumen der
Lebbarkeit zuzutrauen wäre. Die im Hinblick auf diese Frage anzuerkennende
Freiheit als Basis der Menschenrechte ist keine Eigenschaft, sondern eine Weise
des Sich-zu-sich-verhaltens unter Anderen (in diesem Sinne handelt es sich
um eine ›soziale‹ Freiheit). Die sich daran anschließende Frage, wie weit sie
gehen kann bzw. darf, um mit der Freiheit Anderer zusammenzustimmen, gerät

4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des Anderen

545

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digkeit unserer politischen Lebensformen steht mit diesem Verspre‐
chen auf dem Spiel. Sie entbehren heute, im Lichte einschlägiger
Erfahrungen mit totalitären Politiken und menschenverachtenden
Systemen unterschiedlichster Couleur, jeglicher Glaubwürdigkeit,
wenn sie nicht wenigstens minimale Ansprüche wirklich einlösen
und dauerhaft gewährleisten; und zwar denen gegenüber, die ihnen
zugehören, aber auch denjenigen gegenüber, die uns ›angehen‹ –
und das sind heute potenziell alle Menschen; und zwar nicht nur
als vernünftige Lebewesen oder als autonome Subjekte, sondern
wirklich alle, die auch nur im Entferntesten als Menschen ›zählen‹
können oder sollen. In Folge dessen steht jede restriktive Definition
dessen, was oder wer ein Mensch ›ist‹ oder inwiefern jemand als
solcher ›zählen‹ darf, bereits unter dem Verdacht einer exklusiven
Gewaltsamkeit und bedarf besonderer Rechtfertigung. Umgekehrt
sieht sich jedes besonders weit gefasste Verständnis davon, was oder
wer ein Mensch ist, mit dem Bedenken konfrontiert, die Hyperbolik
der Menschenrechte derart weit zu treiben, dass jegliche Aussicht
darauf schwindet, ihnen wirklich gerecht zu werden.43

So oder so aber soll das, was Anderen im Sinne der Menschen‐
rechte zusteht, nicht von irgendeiner sozialen oder politischen Vor‐
bedingung abhängen, d. h. das soll letztlich jeglicher Verfügung Drit‐
ter entzogen werden. Aber genau das muss zur politischen Angele‐
genheit wieder Anderer werden. Wir befinden uns deshalb in der
eigentümlichen Situation, dass politische Systeme selbst menschen‐
rechtliche Ansprüche einräumen und positivieren, die sich gegen sie,
insbesondere gegen ihre institutionelle Grundstruktur, richten kön‐
nen, wenn sie zu Klagen über systematische Verletzungen der Men‐
schenrechte Anlass geben. Zugleich entscheiden aber diese Systeme
selbst darüber, ob solche Klagen als berechtigt zu betrachten sind. Es
sei denn, sie überantworten sich einer trans-nationalen Gerichtsbar‐

unweigerlich in den Sog zutiefst kulturell imprägnierter Traditionen, so dass
nicht einfach davon auszugehen ist, mit Begriffen wie Würde, Freiheit, Leben
etc. Universelles als Kulturirrelatives getroffen zu haben.

43 Wenn bspw. Menschsein schon in den allerfrühesten Phasen der Embryogenese
gegeben sein soll und wenn daraus das unbedingte, keinerlei Einschränkung
zulassende Versprechen folgen soll, es am Leben zu erhalten, wie wäre dann
die Schlussfolgerung zu vermeiden, Andere müssten sich ohne die geringste
Einspruchsmöglichkeit zur Annahme ihrer Elternschaft bereitfinden, d. h. auch
ohne die geringste Rücksicht auf die Frage, ob sie diese Rolle überhaupt über‐
nehmen können?

Kapitel XV

546

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit, die darüber idealiter vollkommen unabhängig zu befinden hät‐
te. Auch in diesem Fall müsste aber das jeweilige politische System
seine Souveränität selbst einschränken und den Menschenrechten
eine positive Geltung einräumen, die gegen das System mobilisiert
werden könnte. Wir hätten es demnach mit dem Eingeständnis zu
tun, dass letztlich kein politisches System sich selbst genügen kann
bzw. darf und dass jedes politische System sich an Ansprüchen
messen lassen muss, die ihm nicht entstammen, die nicht in ihm
aufgehen und die von innen und außen gegen es gerichtet werden
können.

Eine politische Welt, die ihren Namen verdient, kann es demnach
heute nur noch geben, wo sich ein politisches System als für die‐
se Ansprüche aufgeschlossen erweist und sich an ihnen messen
lässt, ohne unbedingt auf seiner Souveränität zu bestehen. Letztlich
gehen diese Ansprüche auf individuelle und kollektive Verletzungs‐
erfahrungen zurück, die Andere beklagt haben und für die sie Gehör
gefunden haben. Am Anfang der konkreten historischen Genealogie
der Menschenrechte steht deshalb nicht ›der Mensch‹, der ›an sich‹
irgendwelche Rechte hätte, sondern eine Pluralität singulärer Ande‐
rer, die sich an Andere und Dritte wenden mussten, um überhaupt
Gehör zu finden. Erst danach konnte die ›Übersetzung‹ von Ansprü‐
chen in Anrechte und, damit einhergehend, die Politisierung44 von
Verletzungserfahrungen stattfinden, insoweit sie in der Form von
Ansprüchen an politische Lebensformen und Systeme zu adressie‐

44 Bis heute dauert die Auseinandersetzung um die Frage an, ob die Menschen‐
rechte als ›vor-politische‹ (rein moralische) zu verstehen sind, oder ob man
sie besser als von Anfang an ›politische‹ verstehen sollte. Die Antwort hängt
entscheidend davon ab, was man wiederum als ›politisch‹ begreift. Es kann
nicht gemeint sein: ›politisch‹ im Sinne der Zugehörigkeit zu einer Lebensform,
nach deren Maßgabe man die Menschenrechte genießen dürfte. Denn damit
ginge das außer-ordentliche, jede einzelne Lebensform übersteigende bzw. un‐
terlaufende Moment der Menschenrechte verloren. Wieder stellt sich hier die
entscheidende Frage, wie das Angewiesensein der Menschenrechte auf ihre
Realisierung in und durch Lebensformen mit diesem Moment zu verbinden
sein soll. Durch die jederzeit mögliche Berufung auf Menschenrechte werden
politische Lebensformen schließlich auch destabilisiert – und genau das will
man ja. Was auch immer im Einzelnen als Menschenrecht gilt, in jedem Fall
handelt es sich um eine unbedingte Einspruchsmöglichkeit gegen die politische
Selbstgenügsamkeit menschlicher Lebensformen und Systeme und in diesem
Sinne um ein Absolutes, das nun weltweit jeglicher politischen Verfügung entzo‐
gen werden soll.

4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des Anderen

547

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren sind, die Schutz vor unannehmbarer Verletzung versprechen
sollen − und zwar unbedingt, auf jeden Fall, uneingeschränkt, ohne
Vorbehalt, usw. So tragen politische Lebensformen und Systeme,
die sich diesem Schutz verpflichten, politisch einem ursprünglich
moralischen Anspruch Anderer Rechnung, der ohne eine politische
Adressierung und Positivierung nicht Bestand haben kann.

Ursprünglich keimt dieser Anspruch aus der Erfahrung, dass
durch die fragliche Verletzung die Lebbarkeit des Lebens (eines
Anderen, mehrerer, ganzer Gruppen und Völker) radikal in Frage
gestellt ist. Aber das kann in unzähligen Hinsichten der Fall sein.
Und subjektives Leiden an irgendwelchen Verletzungen begründet
keineswegs ohne Weiteres gewisse Rechte, wie schon Albert Camus
festgestellt hat.45 Deshalb muss der Weg von Ansprüchen an Andere,
der zur Artikulation von Ansprüchen (oder Anrechten) auf etwas
führt, immer wieder durchlaufen werden, um zu ermitteln, ob und
wenn ja wie gegebenenfalls diese Ansprüche in verallgemeinerbare,
konkretisierbare und an die politisch-institutionelle Grundstruktur
einer Gesellschaft, eines Staates oder eines transnationalen Machtge‐
füges adressierbare Forderungen zu übersetzen sind. Diese gehen
jedoch letztlich immer auf die − oft massenhafte − Verletzung singu‐
lärer Anderer zurück, die gehört zu werden verlangen im Kontext
politischer Lebensformen, in denen sie nur als Gleiche ›zählen‹ kön‐
nen und sollten, denen elementare und minimale Rechte zustehen,
welche gleichwohl durchgängig als Rechte von Anderen zu verstehen
sind, die weder immer schon gleich sind noch auch ganz gleich
gemacht oder gleich behandelt werden können.

An diese Anderen wendet sich letztlich das Versprechen der Ge‐
währleistung der Menschenrechte; ihnen soll es dienen, obzwar in
unvermeidlich allgemeiner Form. Dieses Versprechen ist aber, wenn
überhaupt, nur als wirklich gelebtes auch zu halten im Leben mit
und unter vielen Anderen, die es ausnahmslos verdienen (ohne
dass sie es je sich hätten verdienen müssen), dass ihre elementaren
Menschenrechte geachtet werden. Das kann, wenn überhaupt, nur
gelingen in fortgesetzten Praktiken der Würdigung, die kein letz‐
tes Fundament haben. Anstelle naturrechtlicher und theologischer
Fundierungen haben wir es mit einer besonders in der Neuzeit
zunehmend verlangten Würdigung einer/s jeden zu tun, die ihr bzw.

45 A. Camus, Tagebücher 1935‒1951, Reinbek 1972, 22.

Kapitel XV

548

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihm (als Antwort auf Verletzungserfahrungen) Ansprüche auf Schutz
zuerkennt und die Betreffenden in diesem Sinne würdigt. (Zuerst
als ›ansprechende‹ und Andere in Anspruch nehmende Subjekte46;
dann auch als Individuen, denen positive Rechte zustehen; und zwar
nicht nur Abwehrrechte, sondern auch Freiheits- und Leistungsrech‐
te, da es sich herausgestellt hat, dass menschliches Leben nicht leb‐
bar ist ohne eine geregelte Fürsorge Dritter, die in der Form des
Sozialstaats historisch Gestalt angenommen hat.)

Keinesfalls handelt es sich in der Zuerkennung von rechtlichen
Ansprüchen um ein bloßes ›Verleihen‹, sondern um eine Antwort
auf vor-juridische Ansprüche darauf, nicht − zumal nicht willkürlich
− verletzt zu werden. Was aber als Verletzung ›zählt‹ bzw. politisch
zählen kann und in diesem Sinne maßgeblich ist, unterliegt wiederum
einem historischen Prozess der ›Realisierung‹, der die nicht zu verlet‐
zenden Ansprüche als solche erst bewahrheiten muss. Wir werden in
diesem Sinne sensibler (z. B. auch dafür, wie viel Gewalt allein darin
liegen kann, dass Andere mit Schweigen übergangen werden und
geradezu aufhören, politisch zu existieren, ohne dass Praktiken des
blaming and shaming dagegen viel ausrichten könnten). So werden
aber auch neue Überforderungen heraufbeschworen, die uns heute
überdeutlich mit den Grenzen des Rechts und seiner angeblichen
Grundlagen konfrontieren.

Nicht nur verfügen wir über keine zureichende Begründung auch
nur der elementarsten, unverzichtbarsten, unabdingbarsten morali‐
schen Ansprüche. Wir können diese Ansprüche auch nicht eindeutig
(interpretationsfrei) in positive Anrechte übersetzen, die als solche
unbedingte Geltung und Gültigkeit haben sollten. Selbst wenn wir
uns hinsichtlich der allgemein bekannten Listen von Abwehr-, Frei‐
heits- und Leistungsrechten (global) einig werden sollten, ist nicht
erkennbar, wie politische Lebensformen und Systeme einzurichten
wären, die tatsächlich versprechen könnten, unbedingten Ansprü‐

46 Das buchstäblich elementarste Menschenrecht ist demnach das Recht, über‐
haupt als Subjekt von Ansprüchen an Andere wahrgenommen und beachtet
zu werden. Nur unter dieser Voraussetzung können ja überhaupt Ansprüche
an Andere ›geltend gemacht‹ und sodann ggf. in Anrechte übersetzt werden.
Aber kann es ein Recht auf wirkliche Beachtung unter den realen Bedingungen
einer »Ökonomie der Aufmerksamkeit« wirklich geben, die es niemals gestatten
kann, allen unter allen Umständen gleichermaßen Aufmerksamkeit zu schen‐
ken?

4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des Anderen

549

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen jederzeit, uneingeschränkt und angesichts von jedermann ge‐
recht zu werden. Wer das Gegenteil glauben macht unter Hinweis
auf die im Westen allgemein gegebene Anerkennung der Menschen‐
rechte, leistet nur einer fragwürdigen Selbstgerechtigkeit und Inbe‐
sitznahme der Menschenrechte Vorschub, deren Sinn doch darin
liegt, einen unverfügbaren Anspruch jedes Anderen als eines Anderen,
der gerade nicht einer politischen Lebensform zugehören und in
keinem gegebenen politischen System Mitglied sein muss, dem Poli‐
tischen einzuschreiben. Aus diesem Anspruch ist, wie das Asylrecht
paradigmatisch zeigt, niemals selbstgerechtes politisches Kapital zu
schlagen, denn in ihm ordnet sich die jeweilige politische Lebens‐
form samt dem System rechtlicher Ansprüche, die sie regeln, dem
fremden Anderen nach und unter. Vorrang, so besagt es − wenn man
es nicht pervertiert, wie es seit dem Abkommen von Dublin (»Dub‐
lin II«) und im Zeichen der sog. Drittstaatenregelung geschehen ist47

−, hat der fremde Andere, dann erst kommt die mehr oder weniger
gastliche Lebensform in Betracht, die sich seinem Anspruch stellen
muss. Und das Beste, was man von den europäischen Staaten sagen
kann, ist, dass sie sich wenigstens zeitweilig darauf eingelassen ha‐
ben, sich selbst durch den Anspruch des fremden Anderen destabili‐
sieren zu lassen, um so den Skrupel im Politischen wach zu halten,
ob sie je diesem Anspruch gerecht geworden sind. Das ist schließlich
das Erbe jener vor allem vom Nationalsozialismus ausgegangenen
Makroverbrechen, die diesen Anspruch im großen Stil hatten liqui‐
dieren sollen. Die Lehre der Menschenrechte daraus war, es keinem
Staat der Welt je mehr zu gestatten, über den Anspruch des Anderen
wenigstens auf Achtung seiner elementarsten Rechte (angefangen
bei der gastlichen Aufnahme in einer politischen Lebensform − wenn
möglich seiner Wahl) selbstherrlich zu verfügen. Seit Jahren sind
nun speziell die europäischen Staaten dabei, wieder hinter diesen
Stand zurückzufallen48 und zu vergessen, dass die Menschenrechte

47 Vgl. Vf., Für eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., München 2008;
wikipedia.org/wiki/Verordnung_(EG)_Nr._343/2003_(Dublin_II).

48 Wie es u. a. die Vorgänge um Lampedusa bewiesen haben. Damit meine ich
nicht nur die fragwürdige Praxis der Grenzschutzagentur FRONTEX, sondern
auch die italienische Rechtsprechung, die bereits das unbefugte Betreten italie‐
nischen Hoheitsgebiets als rechtswidrigen Akt eingestuft und auf diese Weise
das bloße Ansinnen, Asyl zu beantragen, kriminalisiert hat. Dass sich andere
europäische Staaten in diese Art der Liquidierung des Asylrechts verstricken,

Kapitel XV

550

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://wikipe
https://dia.org/wiki/Verordnung_(EG)_Nr._343/2003_(Dublin_II)
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wikipe
https://dia.org/wiki/Verordnung_(EG)_Nr._343/2003_(Dublin_II)


nicht ihnen gehören, dass sie niemandem gehören, und dass die
Staaten nach dem Zweiten Weltkrieg genau darin übereingekommen
zu sein schienen. Wenn sie darauf zurückfallen, die Menschenrechte
nach eigenem Gutdünken zu gewähren und auch zu entziehen (wie
es die Bush-Administration in Guantánamo vorgemacht hat), sie
aber im gleichen Zug ständig im Munde führen, um sie anderswohin
zu exportieren, erweisen sie dem Sinn der Menschenrechte den
schlechtesten Dienst.

Dagegen hilft es freilich wenig, Anstrengungen der Begründung
der Menschenrechte zu verschärfen. Denn es sind nicht letzte, ver‐
meintlich zwingende Gründe, die uns fehlen, um die Menschen‐
rechte zu achten; vielmehr mangelt es an einer glaubwürdigen und
insofern überzeugenden Bezeugung der Menschenrechte in der Praxis
des gelebten Versprechens, das allein sie in gewisser Weise einlösen
kann. Der größte Schaden, den man den Menschenrechten (abgese‐
hen von ihrer direkten, massiven Verletzung) zufügen kann, ist, sie
ständig im Munde zu führen und es gleichzeitig an der Bezeugung
dieser Praxis fehlen zu lassen. Denn nicht durch die Natur oder
kraft irgendeiner höheren Auszeichnung des Menschen, sondern
allein aufgrund dieser bezeugten Praxis ›gibt es‹ die Menschenrechte
wirklich und wirksam als Formen einer Würdigung, auf die jede(r)
(überall) Anspruch hat.49 Paradoxerweise befinden wir uns heute in
einer Situation, in der man sich vor allem im Westen die Menschen‐
rechte ohne Weiteres rhetorisch aneignet, als handelte es sich um
einen Besitz, aus dem man politisches Kapital schlagen kann, indem
man Andere mit menschenrechtlichen Forderungen in die Defensi‐
ve drängt, während man gleichzeitig aus dem Auge verliert, dass
den Menschenrechten nur in dem Maße praktische Wirklichkeit
zukommt, wie man das Versprechen, das in ihnen liegt, tatsächlich
selbst lebt.

indem sie auf der Drittstaatenregelung beharren, um nicht selbst zu einer derart
rigiden Abschiebungspraxis greifen zu müssen, gehört ebenfalls in diesen Kon‐
text. Vgl. www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_ve
rurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/.

49 Insofern wird die gewissermaßen konzentrische Zuordnung von Bürgerrechten
zu Gemeinwesen, von Grundrechten zu Territorien und von Menschenrechten
zur Oberfläche der Erde insgesamt durchkreuzt.

4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des Anderen

551

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/
https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/
https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/


5. Bilanz und Ausblick

So elementar und unverzichtbar uns die Menschenrechte heute er‐
scheinen, so kontingent ist ihr historischer Ursprung. Es handelt
sich um historisch späte Normativierungen von Ansprüchen, die
Antwort geben auf vorgängige Verletzungserfahrungen, die ihrerseits
wiederum als Erfahrungen unannehmbarer Verletzungen überhaupt
erst originär zum Vorschein gebracht worden sind. Die Menschen‐
rechte geben damit einer Sensibilisierung für Unrechtserfahrungen
Ausdruck, die ›uns‹ auch dann nicht gleichgültig bleiben kann,
wenn es sich um Fremde handelt. Diese Sensibilisierung geht der
Normierung der Menschenrechte voraus, wird aber ihrerseits auch
wieder von der Anerkennung der Menschenrechte auf den Plan
gerufen, denn deren Geltung bleibt eine leere Idee, wenn sie nicht
gestützt wird von der Bereitschaft und Fähigkeit, Verletzungen der
Menschenrechte auch wahrzunehmen. Sowohl die Bereitschaft als
auch die Fähigkeit, Verletzungen der Menschenrechte wahrzuneh‐
men, ist aber nur begrenzt zu moralisieren und zu fordern, zumal
wir in beiden Hinsichten zugleich mit einer in sich ambivalenten
Sensibilisierung und Überforderung in einem weltweiten Horizont
der Koexistenz mit Anderen konfrontiert sind, denen wir niemals
im Ganzen gerecht werden können. Auch Fremden steht ein men‐
schenwürdiges Leben zu, das in sich selbst darauf angelegt scheint,
selbst gelebt zu werden; und zwar nach eigenem Verständnis davon,
was Leben als Leben eigentlich ausmacht, dessen Lebbarkeit auf
dem Spiel steht. So wird der Diskurs der Menschenrechte zugleich
herausgefordert und überfordert von einer niemals ruhenden Aus‐
einandersetzung darum, worin (für wen) die Lebbarkeit des Lebens
eigentlich liegt und inwiefern sie Ansprüche impliziert, die unbe‐
dingt geachtet werden sollten. Die Menschenrechte benennen vor‐
dingliche Minima der Gewährleistung eines lebbaren Lebens und le‐
gitimieren ein welt-weites Beklagen von vollkommen unzumutbaren
Lebensbedingungen, die wir abzustellen versprechen müssen. In die‐
sem Sinne stellen Menschenrechte unverzichtbare Anforderungen
an die Adresse politischer Ordnungen dar, die nicht systematisch
die Menschenrechte verletzen sollten und die sich als politische
nicht länger selbst genügen können. Auf die Frage, warum eigent‐
lich nicht, haben wir keine absolut unanfechtbare Antwort. Die

Kapitel XV

552

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenrechte führen auf keinen letzten Grund. Auch die mensch‐
liche Würde stellt keinen solchen Grund dar. Dass jemand nach
Achtung seiner/ihrer Würde ›mit Recht‹ verlangen darf, ist nicht
zu beweisen, allenfalls zu bezeugen. Und welche Ansprüche konkret
daraus folgen, bedarf allemal einer strittigen politisch-rechtlichen
Explikation, die aus dem Begriff der Würde nicht einfach zu dedu‐
zieren ist. Alle, die andere von der Bedeutung und Geltung der
Menschenrechte überzeugen möchten, sehen sich jedoch zunächst
selbst mit der Herausforderung der Bezeugung der Menschenrechte
konfrontiert. Das ist eine zentrale Frage der Glaubwürdigkeit jener
Staaten und Kulturen, die, manchmal in penetranter Art und Weise,
die Menschenrechte im Munde führen und deren Achtung ande‐
ren abverlangen, statt durch ihr eigenes Beispiel zu überzeugen.50

Überzeugend ist in diesem Fall nicht das vermeintlich zwingende
Argument, dem Andere aus eigener Einsicht ihre Zustimmung geben
müssten, sondern das gelebte Versprechen der Achtung der Men‐
schenrechte selbst. Wenn überhaupt irgendetwas, dann trägt dieses
gelebte und so weit wie möglich gehaltene Versprechen zur weltwei‐
ten Anerkennung der Menschenrechte bei und gibt einen ›Grund‹,
die Menschenrechte weltweit zu achten und sie zu bewahrheiten −
einen Grund, den wir niemals einfach ›haben‹ oder rein rational
›begründen‹ können, der aber ›gegeben‹ werden kann in einem
ständig zu erneuernden Prozess der Bezeugung der Menschenrechte
als unabdingbarer Anforderungen, denen eine menschliche Welt, die
ihren Namen verdienen soll, politisch-rechtlich gerecht zu werden

50 Wie hohl speziell die europäische Rhetorik der Menschenrechte z. T. ist, hat
das Beispiel der demokratischen Aufbrüche in Tunesien und Ägypten gezeigt.
Scheinbar aus lauter Furcht vor einer immerfort heraufbeschworenen »islamis‐
tischen Gefahr« hat man in beiden Fällen autokratische, teils diktatorische
Regime jahrzehntelang unterstützt und hofiert und die vor Ort systematische
Missachtung von Menschenrechten geflissentlich ignoriert. − Im Übrigen wer‐
den inzwischen die große Arbeitslosigkeit in Europa, die Ausweisung von Mi‐
grant:innen, die Drohnenangriffe amerikanischen Militärs und die Entführun‐
gen und Folterungen von Terrorverdächtigen etc. erfolgreich gegen ein als ideo‐
logisch eingestuftes Reklamieren der Menschenrechte ins Feld geführt. Es gibt
jedoch Anzeichen dafür, dass man sich auf westlicher Seite damit arrangiert, so
dass die Praxis des blaming and shaming an dieser Stelle kaum mehr verfängt.
Vgl. A. Rhodes, Hört auf zu schweigen. Autoritäre Staaten schmieden ein Bündnis
gegen die Menschenrechte − und den Demokraten fehlt der Mut zur Kritik, in:
Die Zeit 45 (2013), 13.

5. Bilanz und Ausblick

553

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenigstens versprechen muss. So gesehen haben wir allen Grund
zur Zurückhaltung mit einer emphatischen Apologie der Menschen‐
rechte. Denn das Versprechen, das diejenigen an sie knüpfen müs‐
sen, deren elementarste Rechte weiterhin ständig verletzt werden,
ist nur um den Preis aufrecht zu erhalten, dass es zugleich eine
unabdingbare Inspiration und eine notorische Überforderung des
Politischen heraufbeschwört, die jederzeit in eine defaitistische Ver‐
achtung der Menschenrechte umschlagen kann.

Wie sehr man Grund zu solcher Verachtung hat, zeigt das Ausmaß
der erst in den letzten Jahren offenkundig gewordenen Verletzung
elementarster Rechte von Kindern. Diese Rechte stelle ich im Fol‐
genden zuerst in den historischen Kontext einer weit zurückreichen‐
den Politisierung menschlichen Lebens (Kap. XVI) und gehe dann
im Einzelnen auf Gewalt als Herausforderung des Politischen heute
speziell mit Blick auf die neueste Politisierung des kindlichen Kör‐
pers ein (Kap. XVII).

Kapitel XV

554

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XVI
Gewalt als Herausforderung des Politischen heute
Mit Blick auf die neueste Politisierung des Kindeswohls

1. Leib, Widerstand und Politik (555) | 2. Der menschliche Körper und Leib im
Kontext vielfältiger Politisierungen seit dem 18. Jahrhundert  (562) | 3. Zur globalen
Politisierung des menschlichen, schutzlosen Körpers: Kinder und Flüchtlinge  (571) |
4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen (574) | 5. Zur Rolle der
Dritten (580)

Die Geschichte der Kindheit ist ein Alptraum,
aus dem wir gerade erst erwachen.1

 
Allzu anfällige[] Kindheit,

[…] ständig von der Aussicht auf einen frühen Tod überschattet […].2

1. Leib, Widerstand und Politik

Wer heute nach dem Zusammenhang von Leib, Widerstand und
Politik fragt, sieht sich mit einer Fülle von ›leibhaftigen‹ politischen
Widerstandsformen konfrontiert. Darunter solche, in denen man
diesen Zusammenhang öffentlich auf geradezu evidente Art und
Weise inszeniert findet, wie es besonders der Fall ist, wenn der Leib
selbst als Subjekt (im doppelten Sinne des Wortes) öffentlich expo‐
niert wird – vielfach aus einer Position tatsächlicher oder vermeintli‐
cher Ohnmacht heraus, in der nichts anderes mehr übrig zu bleiben
scheint. Man denke nur an die ›spektakuläre‹ Selbstverbrennung des
buddhistischen Mönchs Thích Quand Dúc aus Protest gegen die re‐
pressive Übermacht des mit den USA verbündeten vietnamesischen
Diem-Regimes (1963), an den als Fanal gegen die sowjetische Ok‐

1 L. de Mause, History of Childhood (1974); zit. n. G. Zenz, Kindesmisshandlung
und Kindesrechte. Erfahrungswissenschaft, Normstruktur, Entscheidungsrationali‐
tät, Frankfurt/M. 1981, 19. Das Zitat ist nunmehr fünfzig Jahre alt, scheint aber
keineswegs überholt zu sein, zumal nicht in transnationalen und globalen Per‐
spektiven.

2 P. Ariès, Geschichte der Kindheit, München 1975, 98.

555

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kupation der ehemaligen Tschechoslowakei gemeinten Suizid des
tschechischen Studenten Jan Palach (1969) oder an die Verzweife‐
lungstat des tunesischen Gemüsehändlers Mohamed Bouazizi am
17. Dezember 2010 in Sidi Bouzid, der die sogenannte »Jasminre‐
volution« und indirekt anschließend den »Arabischen Frühling«
auslöste. In diesen Grenzfällen wurde öffentliche Selbstzerstörung
zum letzten Mittel des Widerstands gegen eine als vollkommen un‐
annehmbar erlebte Politik, gegen die gar nichts anderes mehr etwas
auszurichten schien, als den eigenen Leib in demonstrativem Protest
zu opfern und ihn als Quelle des Widerstands in einem letzten Akt
des Widerstands selbst zu zerstören. Solchen Protestformen haben
moderne mediale Rahmenbedingungen zu weltweiter Aufmerksam‐
keit verholfen. Aber ganz neu sind sie nicht. Vielmehr erinnern sie
an eine komplexe Vorgeschichte radikaler und suizidaler, darunter
auch terroristischer Protestformen, deren breit rezipierte Zwischen‐
bilanz Albert Camus in seinem Buch L’Homme révolté (1951) ge‐
zogen hat.3 Erscheinungsformen selbstdestruktiven und tödlichen
Widerstands gegen alle Formen politischer Herrschaft, welche die
Freiheit Anderer zu ersticken drohen, sind gewiss keine ganz neuen
Brennpunkte politischer Theorie und Praxis. Anders verhält es sich
jedoch mit dem Leib, der, im Unterschied zum Körper, überhaupt
erst in der Moderne und philosophisch erst im 20. Jahrhundert als
solcher und mit systematischer Absicht zur Sprache gekommen ist4;
und zwar anfangs noch in anthropologischen und phänomenologi‐
schen Perspektiven, die nicht ohne Weiteres haben erkennen lassen,
inwiefern sie mit Problemen politischen Widerstands zu verknüpfen
wären. Das gilt selbst für politisch so sensible Autoren wie Helmuth
Plessner und Maurice Merleau-Ponty, die bis heute vorrangig als
Vertreter einer Anthropologie und Phänomenologie der Leiblichkeit
gelten.5

3 Dt.: A. Camus, Der Mensch in der Revolte, Reinbek 1969.
4 Zur zweifellos weit zurückreichenden Vorgeschichte vgl. die Hinweise in E. Alloa

et al. (Hg.), Leiblichkeit. Geschichte und Aktualität eines Konzepts, Tübingen
22019.

5 Beide lebten zu einer Zeit, die allerdings auch eine massive Politisierung des
menschlichen Körpers und Leibes durch Faschisten und Nationalsozialisten er‐
lebt hat. Und zwar derart, dass es noch heute, besonders im deutschsprachigen
Kontext, nicht unverfänglich sein kann, sich in kryptonormativer Art und Weise
auf den Leib – etwa als Quelle politischen oder anti-politischen Widerstands

Kapitel XVI

556

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beide wussten, dass in der europäischen philosophischen Tradi‐
tion der Leib seit jeher generell und nur negativ als »Widerstand
schlechthin« galt, wie Emmanuel Levinas prägnant schrieb: »Er
hemmt den Flug des Geistes, zwingt ihn in seine irdischen Bedin‐
gungen zurück und ist gleichwohl etwas, das überwunden werden
muss, wie ein Hindernis eben.«6 Das legte jedenfalls eine plato‐
nisch-christlich inspirierte Überlieferung nahe, die noch bei Hegel
anklingt, wo er schreibt: »Das Subjekt ist […] endlich und unfrei
[…] durch den niemals ganz beseitigten Widerstand der Objekte«7 –
wozu er ohne Weiteres auch den je-meinigen Leib zählen konnte. Als
Widerstand par excellence widersteht er ›geistigem‹ Leben zwar an‐
ders als unbelebte Objekte; doch in beiden Fällen liegt die Deutung
des fraglichen Widerstands als eines zu überwindenden Hindernis‐
ses nahe. Erst in absoluter Widerstandslosigkeit seitens aller mögli‐
chen Objekte wären wir demnach als ›geistige Wesen‹ ganz und gar
frei – zumindest ihnen gegenüber. Für endliche, leiblich existierende
Subjekte aber gilt, was Friedrich Hölderlin im ersten Teil von Hype‐
rions Jugend schreibt: »Von keinem Widerstande beschränkt«, könn‐
ten sie »uns und andre« nicht fühlen. »Sich aber nicht zu fühlen, ist
der Tod.«8 Demzufolge fühlen solche Subjekte vor allem, was ihnen
widersteht und Widerstand leistet; und vorrangig dadurch ›leben‹
sie im Grunde – ein ›endliches‹ Leben, in dem allein auch unsere
Freiheit Gestalt annehmen kann. Dabei hat sie allerdings auch damit
zu rechnen, wie sich ihr der jeweils eigene, je-meinige Leib wider‐
strebt, den sie ihrerseits als einen widerständigen politisch aufs Spiel
setzen kann, sei es in Formen von passivem Widerstand oder aktiver
Blockade, sei es in Revolten und Revolutionen, in anarchistischem
Terror und im suizidalen Anschlag.

All das setzt voraus, dass wir zunächst im Verhältnis zu einer
›widerständigen‹ Wirklichkeit leben – sei es unserer eigenen ›physi‐
schen‹ Existenz, sei es der Dinge oder der Anderen. Über Maine

– berufen zu wollen und ihn für bestimmte bio-politische, feministische, radikal-
demokratische oder neo-materialistische Positionen in Anspruch zu nehmen.

6 E. Levinas, Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg i. Br., München
2006, 28.

7 Zit. n. M. Riedel, Theorie und Praxis im Denken Hegels. Interpretationen zu den
Grundstellungen der neuzeitlichen Subjektivität, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1976,
41.

8 F. Hölderlin, Werke, Tübingen, Reutlingen, Stuttgart o. J., 605.

1. Leib, Widerstand und Politik

557

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Biran und Wilhelm Dilthey hinausgehend, die bereits dem in‐
trinsischen, vor allem im Zusammenspiel von eigener Anstrengung
und dinglicher Realität erfahrbaren Zusammenhang von Widerstand
und Wirklichkeit auf der Spur waren, wird Maurice Merleau-Ponty
später von einer generellen adversité der Welt sprechen,9 in der es
darum geht, zu welcher Art des Widerstands es – um welchen Preis,
wie, gegen was und wen – kommt, kommen muss bzw. sollte oder
nicht kommen sollte. Dabei ist klar, dass nur leibhaftig existieren‐
de Subjekte Widerstand als ihre Wirklichkeit geradezu verbürgend
erfahren, ihn ausüben und ihrerseits erleiden; nicht selten als schier
unüberwindlichen wie unter Bedingungen der Versklavung, der Un‐
terdrückung und Ausbeutung, gegen die sich machtvoller oder hilf‐
loser Protest erhebt.10 Als Karl Marx in seiner Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie (1843/4) verlangte, alle Verhältnisse umzuwerfen,
in denen Menschen zu einem unterdrückten, verachteten, elenden
Leben verurteilt sind11, wofür er eine bestimmte Klasse glaubte di‐
rekt verantwortlich machen zu können, hatte er zwar eine Vision
der Befreiung im Sinn, wohl nicht aber die Utopie einer gänzlich wi‐
derstandslosen, jeglicher Endlichkeit entledigten Existenz. Vielmehr
lag ihm bereits zur Zeit seiner an Ludwig Feuerbach anschließenden
Deutschen Ideologie von 1845/6 zunächst an einer in der eigenen
Gegenwart rückhaltlos zu politisierenden Physis des Menschen, den
er als verkörpertes und infolgedessen von Geburt an verletzbares,
verwundbares und vernichtbares Gattungswesen auffasste.

Zweifellos wusste man längst, dass jede(r) »nackt [...] geboren«
wird »und schwach, affizierbar und zerstörbar« zur Welt kommt
(Marsilius von Padua12); und zwar zur Welt der Anderen, in der
niemand auch nur Stunden seines Lebens ohne die Hilfe der Nächs‐
ten überstehen könnte. Aber bis in das 18. Jahrhundert hinein hat

9 M. Merleau-Ponty, Signes, Paris 1960, ch. XI.
10 Vgl. I. Därmann, Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie,

Berlin 2020. Zu denken ist in diesem Zusammenhang allerdings auch an die
Folter, in der der eigene Leib, der sich rückhaltlos den ihm zugefügten Schmer‐
zen widersetzt, geradezu zum Feind dessen werden kann, der sich in einer
solchen, oft mutwillig verlängerten Extremsituation nicht der Leibhaftigkeit
seiner Existenz entziehen kann. Vgl. D. Di Cesare, Torture, Cambridge, Medford
2018, 78.

11 K. Marx, Die Frühschriften, Stuttgart 1971, 207–224, hier: 216.
12 Vgl. Seite 369 in diesem Bd.

Kapitel XVI

558

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man darin kein politisches Problem gesehen; vielmehr schien sich
diese Einsicht ohne Weiteres in den allgemeinen Lauf der Dinge zu
fügen, die noch Jean-Jacques Rousseaus Zeitgenosse Denis Diderot
sarkastisch so beschrieb: »Das Spielwerk der Unwissenheit, des Irr‐
tums, des Bedürfnisses, der Krankheit, der Schlechtigkeiten und der
Leidenschaften zu sein; [...] zwischen Schelmen und Scharlatanen
aller Art leben; auslöschen zwischen jemand, der uns den Puls fühlt,
und einem anderen, der uns bestürzt macht, nicht wissen, woher
man kommt, warum man gekommen ist, wohin man geht – das
nennt man das wichtigste Geschenk unserer Eltern und der Natur:
unser Leben.«13 Vor allem angeregt von Rousseau war speziell die
Schwäche, Hilfs- und Schutzbedürftigkeit des Kindes jedoch bereits
zu einem öffentlichen Politikum aufgerückt.14 Und damit setzte ein
Prozess der Politisierung des Kindeswohls ein, der bis heute, unge‐
achtet der im Jahre 1989 verabschiedeten UN-Kinderrechtskonventi‐
on, nicht als abgeschlossen betrachtet werden kann. Erst in jüngster
Zeit wurde denn auch behauptet, was Sigal Benporath 2003 in diese
Worte fasste: »The single most relevant trait of childhood [...] is vul‐
nerability during these years.«15 Erst in den letzten zwei Jahrzehnten
hat die politische Öffentlichkeit dieser Einsicht entsprechend die
Ausmaße und Formen dieser Verwundbarkeit zu realisieren und
Rücksicht auf sie als normativ unverzichtbar zu begreifen begon‐
nen.16

In der Pädagogik der Gegenwart zieht man daraus eine auf den
ersten Blick eindeutige normative Konsequenz. Sie lautet, uns Anver‐
traute dürfen nicht verletzt werden.17 Vor allem dann nicht, wenn sie
aus eigener Kraft gegen nichts und niemanden Widerstand leisten
können. Auf diese Weise wird suggeriert, gerade im ›wehrlosen‹

13 Zit. n. G. Benn, Pessimismus, in: Gesammelte Werke 3. Essays und Aufsätze,
Zürich 1968, 918–923, hier: 920.

14 Vgl. zu Rousseau C. Cave, Vulnérabilité de l’enfance chez Jean-Jacques Rousseau,
in: C. Lignereux et al. (Hg.), Vulnerabilität/La vulnérabilité. Diskurse und Vor‐
stellungen vom Frühmittelalter bis ins 18. Jahrhundert/Discours et représentations
du Moyen-Âge aux siècles classiques, Tübingen 2020, 377–387.

15 Siehe Seite 334 in diesem Bd.
16 Vgl. (nur als ein – im Buchtitel leider reißerisches – Beispiel): M. Tsokos, S.

Guddat, A. Gößling, Deutschland misshandelt seine Kinder, München 2014.
17 Vgl. U. Aktaş (Hg.), Vulnerabilität. Pädagogisch-ästhetische Beiträge zu Korpora‐

lität, Sozialität und Politik, Bielefeld 2020, 150.

1. Leib, Widerstand und Politik

559

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dasein Anderer, das von sich aus anfangs zu überhaupt keinem Wi‐
derstand in der Lage ist, liege eine eminente Herausforderung an die
Adresse Anderer, ihnen auf verantwortliche Art und Weise gerecht
zu werden. In genau diesem Sinne hat tatsächlich Hans Jonas seine
ganze Philosophie der Verantwortung explizit auf das Paradigma
elterlicher Verantwortung angesichts des Kindes gegründet.18

Ohne sich im Geringsten auf ein derartiges familiales Vorbild
stützen zu wollen, hat Levinas ähnlich argumentiert, indem er gera‐
de im ›nackten‹, wehr- und schutzlosen Dasein des Anderen als sol‐
chen einen absoluten, durch nichts zu überwindenden Widerstand
dagegen lokalisierte, mit womöglich tödlicher Gewalt traktiert zu
werden. Während Jonas behauptete, es genüge im Fall generativer
Verantwortung, buchstäblich ›hinzusehen‹, um zu wissen, was im
Sinne der Verantwortung für ein Kind zu tun ist, fasste Levinas
den von jedem Anderem ausgehenden Quasi-Imperativ zunächst
deutlich enger, nämlich im Sinne des bekannten Gebotes, keinen
Mord zu begehen.19 Auch er fragt sich jedoch später, ob dieses Gebot
nicht sehr weit auszulegen ist, nämlich so, dass es gebietet, dafür
zu sorgen, dass der Andere ›leben‹ kann – was auch immer das
konkret heißen mag, wer auch immer als dieser ›Andere‹ konkret
begegnet, der sowohl bei Levinas wie auch bei Jonas zunächst als
einer erscheint, der sich beliebiger Gewalt widersetzt, ohne dabei im
Geringsten aktiv Widerstand leisten zu müssen. Beide Philosophen
rekurrieren in diesem Zusammenhang auf unsere Verantwortung,
die uns vom Anderen her ›gegeben‹ sei wie eine Gabe, die wir, wie
Levinas glaubt, unsererseits widerstandslos, ›immer schon‹ in Emp‐
fang genommen haben oder die es uns auch gegen unseren Willen
verwehren muss, ganz nach eigenem Gutdünken mit Anderen zu
verfahren, wenn diese uns auch ohne unser Zutun in ein verantwort‐
liches Verhältnis zu ihnen versetzen, wie Jonas annimmt.20

18 Und Ricœur ist ihm darin später gefolgt; vgl. P. Ricœur, Responsabilité: limitée
ou illimitée?, in: Les Cahiers de l’Ecole Cathédrale 33 (1998), 23–30, hier: 25;
Responsabilité et fragilité, in: Autres Temps. Cahiers d'éthique sociale et politique,
no. 76–7 (2003), 127–141, hier: 128.

19 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/M. 31982, 234 f.; E. Levinas,
Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961], Freiburg i. Br.,
München 1987, 278, 284, 340.

20 In beiden Fällen haben wir es zunächst mit dem pathós eines Erfahrungsan‐
spruchs, nicht schon mit einem ggf. verallgemeinerbaren Geltungsanspruch zu

Kapitel XVI

560

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entscheidend ist an dieser Stelle zunächst, dass sich dies allemal
auf die leibliche Existenz Anderer beziehen muss, die in dieser Per‐
spektive nicht etwa primär als zu überwindende Hindernisse oder
als Subjekte von Widerstand gegen Repression oder gar jegliches
Regiertwerden,21 sondern als Quellen ethischer Subjektivität in Be‐
tracht kommen. Pointiert gesagt: Nur weil von Anderen jener eigen‐
tümlich passive Widerstand gegen indifferente Gewaltausübung aus‐
geht, leben wir überhaupt ein ethisches Leben, das wir uns niemals
aus eigener Kraft verschaffen könnten.

Auf Anhieb ist damit deutlich, dass der fragliche triadische Zu‐
sammenhang von Leib, Widerstand und Politik nicht mehr nur so
vorzustellen ist, dass ›Leiber‹ als Subjekte und Objekte politischen
Widerstands in Betracht kommen, den sie gegeneinander ausüben,
wenn sie sich gegen die symmetrische oder überlegene Macht und
Gewalt Anderer zur Wehr setzen, gegen sie aufbegehren, revoltieren
und schließlich Revolutionen anzetteln. Vielmehr wird von Philoso‐
phen wie Rousseau (implizit), Jonas und Levinas (explizit) die leibli‐
che Existenz eines jeden von Anfang an als ursprünglich soziale, für
Andere ethisch aufgeschlossene angesetzt. Nicht nur liegt demnach
im eigenen leiblichen Dasein einer/eines jeden eine elementare Wi‐
dersetzlichkeit gegen Schmerz und Leid, wie sie von Anthropologen
und von Historikern der Medizin mehrfach beschrieben wurde,22

sowie gegen Repression und Gewalt jeglicher Art. Die leibliche Exis‐
tenz Anderer ist vielmehr – folgen wir speziell Jonas und Levinas –
gar nicht zu denken, ohne den mit ihr einhergehenden ethischen
Widerstand gegen von Anderen ausgehende Gewalt in jedweder
Form.23

tun. Wir bewegen uns hier in diesem Sinne im Vorfeld normativer Fragen, die
eine gesonderte Diskussion erfordern würden.

21 Wie es bei Foucault gelegentlich den Anschein hat: M. Foucault, Geschichte der
Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, Frankfurt/M. 2004,
315, 532, 543.

22 Man denke nur an Frederik J. J. Buytendijk, Georges Canguilhem, Heinrich
Schipperges und David B. Morris.

23 Es ist wichtig zu sehen, dass dieser Widerstand ausdrücklich auch unserem
›Können‹ und ›Vermögen‹, Widerstand zu leisten, entgegengesetzt wird. Wir
leisten nicht nur Widerstand (vorausgesetzt, wir sind durch Andere überhaupt
dazu befähigt worden); und zwar gegen etwas oder jemanden, das bzw. der uns
Widerstand entgegensetzt. Dabei haben wir es auch mit einem unverfügbaren
Widerstand gegen unser Widerstehen-können selbst zu tun, wie v.a. Levinas

1. Leib, Widerstand und Politik

561

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob die vorliegende Philosophie der Leiblichkeit einerseits und
eine Ethik der Nicht-Gewalt andererseits auf diese Weise ohne
Weiteres zusammengehen und inwiefern sich der vom Anderen
ausgehende, angeblich sogar unüberwindliche ethische Widerstand
zugleich leibhaftig und so manifestieren kann, dass er auch politisch
bedeutsam wird, das sind noch weitgehend ungeklärte Fragen. Im
Folgenden beschränke ich mich deshalb auf eine Skizze möglicher
Zugänge zu diesem Fragehorizont; und zwar ausgehend von der seit
dem 18. Jahrhundert festzustellenden, aus unterschiedlichen Quellen
sich speisenden, aber immer weiter um sich greifenden Politisierung
des menschlichen Körpers (2). Anschließend versuche ich zu be‐
leuchten, was man sich genauer darunter vorstellen soll, dass der
menschliche Leib ›politisiert‹ wird; und zwar mit Rücksicht auf den
Anspruch auf Schutz vor Gewalt, wie man ihn dem Kind (aber auch
ähnlich Hilf- und Wehrlosen, vor allem Flüchtlingen) zuschreibt (3).
Allerdings muss das Versprechen, für diesen Schutz zu sorgen, als
vielfach gebrochenes gelten (4). Umso mehr muss die Rolle der Drit‐
ter bedacht werden (5), denen es obliegt, die darin liegende Gewalt
zu bezeugen.

2. Der menschliche Körper und Leib
im Kontext vielfältiger Politisierungen seit dem 18.
Jahrhundert

Auf mannigfaltige Arten und Weisen ist der menschliche Körper
spätestens seit dem 18. Jahrhundert zum Gegenstand politischer Aus‐
einandersetzungen geworden − nicht nur wie zuvor schon als Objekt
von Bestrafungspraktiken24, als zu zivilisierender und zu kultivie‐

behauptet, ohne diesen Widerstand aber als (zu überwindendes) Hindernis
(obstacle) deuten zu wollen; u.a. in: Totalität und Unendlichkeit, 116/Totalité et
infinie. Essai sur l’extériorité, Paris 1990, 82. Vgl. die in diese Richtungen zielen‐
den Vorüberlegungen in: Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale.
Bd. I: Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd.
II: Elemente einer Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., München
2018, Kap. X, wo auch diese Problemverschiebung kommentiert wird.

24 Vgl. M. Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frank‐
furt/M. 1977; Dispositive der Macht, Berlin 1978; T. Lindenberger, A. Lüdtke
(Hg.), Physische Gewalt. Studien zur Geschichte der Neuzeit, Frankfurt/M. 22016.

Kapitel XVI

562

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


render25, sondern auch das staatskonform zu disziplinierender und
militärisch zu mobilisierender26. Was die Philosophie angeht, so ist
er längst nicht mehr einfach als Gegenstand einer »physiologischen
Anthropologie« zu behandeln, in der Kant ihn seinerzeit unter dem
Aspekt zur Sprache brachte, »was die Natur aus dem Menschen
macht«; und zwar im Rahmen einer Welt, von der er annahm, dass
sie allemal »groß genug für uns alle« sei, wie er in seinem Essay
über Pädagogik schrieb.27 Um miteinander auszukommen, würde es
demzufolge genügen, sich mit hinreichendem Abstand nebeneinan‐
der zu dulden und sich dem bürgerlichen Recht zu unterwerfen, wo
Konflikte heraufbeschworen werden, denen man nicht durch Ab‐
standnehmen ausweichen kann. So gesehen bietet die Erdoberfläche
grundsätzlich genügenden Spielraum dafür, dass jede(r) für sich und
unter Anderen einen Ort finden, einnehmen und bewohnen kann
– idealiter weitestgehend geschützt durch eine rechtliche Pazifizie‐
rung der Lebensverhältnisse bzw. »äußerer Freiheit«, die Kant in
seinem philosophischen Entwurf Zum ewigen Frieden (1795) als auf
alle Menschen weltweit bezogene kosmopolitisch auslegt – wobei
er allerdings bereits davon ausgeht, dass man einander nicht länger
wird ausweichen können auf einer früher oder später weitestgehend
besiedelten Erde. Dabei tangiert er allenfalls die Frage, ob und wie
sich ein(e) Einzelne(r) in ihrem bzw. seinem Leben mit, neben und
unter Anderen vorfindet und ob er bzw. sie das eigene Leben auch
als ›lebbar‹ erfahren kann.28 Christa Wolf hat beschrieben, wie diese
›existenzielle‹, am ›eigenen‹ Leib erfahrene Frage zwischen Caroline
von Günderrode und Heinrich von Kleist wenig später dramatisch
zugespitzt erfahren werden konnte, bevor beide in den Jahren 1806
bzw. 1811 freiwillig aus dem Leben schieden – scheinbar bedrängt
von Bindungen, die sie zu ersticken drohten, wenn sie sie duldeten,
und sie zu zerreißen drohten, wenn sie sich von ihnen zu lösen
versuchten. Am Ende hatte sich ihnen ihr Leben, für das sie nirgends
einen ihm angemessenen Ort finden konnten, offenbar als unlebbar

25 N. Elias, Über den Prozeß der Zivilisation. 2 Bde., Frankfurt/M. 1976.
26 Vgl. J. Keegan, Die Kultur des Krieges, Reinbek 1997, Kap. V.
27 Vgl. I. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Werkausgabe Bd. XII

(Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, § 1; sowie ebd. die Schrift Über Päd‐
agogik, 691–761, hier: 728.

28 Vgl. M. Sommer, Identität im Übergang: Kant, Frankfurt/M. 1988.

2. Der menschliche Körper und Leib

563

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erwiesen. »Unlebbares Leben. Kein Ort, nirgends«, diagnostiziert
Christa Wolf dies kurz und bündig.29 Autoren wie Georges-Arthur
Goldschmidt bezeugen, dass uns diese ›existenzielle‹ Problematik
bis heute erhalten geblieben ist und erhalten bleiben wird.30

Im Rahmen einer physiologischen Anthropologie, die nur von der
Objektivität des menschlichen Körpers im Allgemeinen in der Per‐
spektive einer dritten Person handelt, lässt sich die am eigenen Leib
und individuell erfahrene Unmöglichkeit eines wirklich lebbaren
Lebens allerdings nicht angemessen zur Sprache bringen. Insbeson‐
dere kann allein unter dem Aspekt, »was die Natur aus uns macht«
bzw. bislang gemacht hat, nicht deutlich werden, wie gerade diese
erfahrene Unmöglichkeit ein Leben inspiriert und zu expressiver,
ästhetischer, literarischer Auseinandersetzung herausfordert, das für
sich oder in seiner Ko-Existenz mit Anderen um seine individuelle
Lebbarkeit ringt. Ist überhaupt menschliches Leben vorstellbar, dem
es an ihm selbst nicht immer schon auch darum geht, nicht bloß
›am Leben zu sein‹, sondern sich darüber hinaus für den Einzelnen
– im Verhältnis zu Anderen – auch als wirklich lebbar zu erweisen?

Von Karl Philipp Moritz über Georg Büchner und Franz Kafka bis
hin zu Gaston Bachelard und Georges-Arthur Goldschmidt beweist
eine reichhaltige Literatur dieses jeweils am eigenen Leib realisierte
Ringen, für das sich die Philosophie erst nach und nach als auf‐
geschlossen erweisen konnte, nachdem sie v. a. mit Ludwig Feuer‐
bach zwischen objektivem Körper und eigenem Leib zu unterschei‐
den begann, nachdem sie sich mit Søren Kierkegaard dem Einzelnen
als solchem zugewandt und mit Karl Jaspers und Martin Heidegger
dessen ›Existenz‹ als solche mittels besonderer Kategorien bzw. Exis‐
tenzialien zur Sprache gebracht hatte. Der Begriff corps propre bei
Merleau-Ponty schließlich zeigt verlässlich an, wie erst unter dieser
dreifachen Voraussetzung nicht bloß der Körper als objektives Vor‐
kommnis in Zeit und Raum (auf der Erdoberfläche), sondern der
von jeder/m selbst erfahrene Leib zum Thema werden konnte; und
zwar im Sinne einer Lokalisierung und Temporalisierung, die ihr
existenzielles Profil allein im Leben mit und unter Anderen gewin‐
nen kann: in Dimensionen einer von Anfang an sozialen Räumlich‐
keit und Zeitlichkeit, die Merleau-Ponty schließlich auf den neuen

29 C. Wolf, Kein Ort. Nirgends, Frankfurt/M. 1981, 41, 108.
30 Vgl. G.-A. Goldschmidt, Der Spiegeltag, Frankfurt/M. 1989, 104.

Kapitel XVI

564

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der inter-corporéité bringt31 und, in unverkennbarem Gegen‐
satz zu Heidegger, in eine generative Dimension rückt.32 Leibhaftiges
Leben ist demnach als naissance continuée aufzufassen. Es geht als
›neues‹ und seinerseits Neues zeitigendes aus dem leiblichen Leben
Anderer hervor und als sterbliches in das leibliche Leben Anderer
ein; bereits vor der Geburt, ›zwischenzeitlich‹, wenn es sich als
›immer schon‹ bereits und noch lebendes begreift, sowie darüber
hinaus nach dem Tod – und so, dass es sich keinesfalls um ein
bloßes Nacheinanderleben handeln kann, wie es eine demografische
Statistik mit ihren Geburten- und Sterblichkeitsraten bilanziert, die
zunächst kaum mehr voraussetzt als die Häufigkeit Verstorbener
einerseits und das schiere Vorhandensein Lebender einschließlich
ihrer Nachkommen andererseits, die sie voraussichtlich überleben
werden.33

Merleau-Ponty veröffentlicht seine zweite thèse, die Phénoménolo‐
gie de la perception, die von jenen Prämissen ausgeht, 1945, also im
Jahr des Endes des Zweiten Weltkrieges, entfaltet seine Grundgedan‐
ken dann weiter in seinen Sorbonne-Vorlesungen der Jahre 1949–
1952, die schließlich in das posthum 1964 veröffentlichte Spätwerk
Le visible et l’invisible münden. Zweifellos unter dem Eindruck der
Nachkriegsrezeption von Heideggers Philosophie in Frankreich34

schlägt es eine radikale ontologische Richtung ein, die nur noch
schwer mit einer politischen Dimension leiblicher Existenz zu ver‐
knüpfen war. Dazu hat nicht zuletzt extreme geschichtliche Gewalt
beigetragen, von der man sich noch kaum eine angemessene Vorstel‐
lung hatte machen können – wie im Rückblick auch einschlägige
philosophische Texte der 1940er und 1950er Jahre von Emmanuel

31 M. Merleau-Ponty, Le visible et l’invisible, Paris 1964, 185 ff.; dt.: Das Sichtbare
und das Unsichtbare, München 1984, 185 ff.

32 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 253,
296, 398, 486, 514; vgl. auch Maurice Merleau-Ponty a la Sorbonne, Résumée de
ses cours, in: Bulletin de Psychologie, no. 236, t. XVIII (1964); Teilübersetzung in:
M. Merleau-Ponty, Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949–1952,
München 1994.

33 Foucault, Geschichte der Gouvernementalität I, 104–120.
34 Vgl. P. Ricœur, L‘Humanité de l’homme, in: Studium Generale 15 (1962), 309–

323, hier: 320 ff.; Appendice [de Husserl à Heidegger], in: E. Bréhier (éd.),
Histoire de la philosophie allemande, Paris 1967, 183–258, hier: 239–258; D.
Janicaud, L’Ombre de cette pensée, Grenoble 1990; Heidegger en France. Vol. 1, 2,
Paris 2001.

2. Der menschliche Körper und Leib

565

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mounier, Eric Weil, Paul Ricœur, Jean-Paul Sartre u.a. zeigen, die die
fragliche Gewalt allenfalls benennen, ihr aber nicht genauer auf den
Grund gehen. Diese Gewalt drohte Hannah Arendt zufolge auch alle
Begriffe in Mitleidenschaft zu ziehen, deren sich die Philosophen
bis dahin bedient hatten.35 Und sie verlangte nach einer ganz neu
ansetzenden Auslotung dessen, wie leibhaftig Existierende als solche
Bedingungen geschichtlicher Ko-Existenz mit und unter Anderen
ausgesetzt sind; Bedingungen, die schließlich in millionenfache Aus‐
lieferung an äußerste Gewalt münden können.

Diese Auslieferung hatte offenbar unter den Regimen Adolf Hit‐
lers und Josef Stalins exzessive Ausmaße angenommen und schien
vor allem eines zu beweisen: jede(r) kann Anderen auf jede erdenkli‐
che und ›unvorstellbare‹ Art und Weise zum Opfer fallen und dabei
auf sein ›nacktes‹ Leben reduziert werden, das man unter passen‐
den Umständen ohne Weiteres – d.h. hier: scheinbar ohne dabei
den geringsten ethischen, moralischen, rechtlichen oder politischen
Widerstand überwinden zu müssen – ins ›Jenseits‹ radikaler Ver‐
nichtung befördern kann. Zwar lagen erste Beschreibungen solcher
Gewalt von David Rousset, Robert Antelme, Charlotte Delbo u.a.
bald vor, aber es kann keine Rede davon sein, deren philosophische
Tragweite sei umgehend deutlich geworden. Das betrifft nicht zuletzt
auch die Frage, ob sich in der fraglichen Gewalt wirklich nichts ihr
widersetzt, so dass man annehmen könnte, deren Opfer seien auf
ethisch indifferentes und insofern ›nacktes‹ Leben reduzierbar.

Auch Levinas, der sich wohl am eingehendsten mit dieser Frage
auseinandergesetzt hat, braucht zum Verständnis radikalen, durch
nichts (wie er meint) aus der Welt zu schaffenden ethischen Wi‐
derstands gegen jegliche Gewalt mehrere Anläufe. Erst in seinem
zweiten Hauptwerk, Autrement qu’être ou au-delà de l’essence (1974)
rückt der Begriff der Nicht-Indifferenz als Quelle dieses Widerstands
ganz ins Zentrum seines Denkens. Im Kern soll er besagen, dass es
keiner Macht oder Gewalt je gelingen kann, das, was sich ihr ethisch
widersetzt, spurlos zu beseitigen. Während Giorgio Agamben fest‐
stellte, in den Konzentrations- und Vernichtungslagern der Nazis sei
eine massenhafte Reduktion der Opfer auf »nacktes Leben« wirklich

35 Vgl. H. Arendt, Vom Leben des Geistes. Bd. 1. Das Denken, München, Zürich
21989, 207.

Kapitel XVI

566

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›gelungen‹, stellt Levinas‘ Werk einen energischen Einspruch gegen
die Unterstellung dar, dies sei wirklich möglich.36

Die Debatte um diese Frage ist bis heute nicht abgeschlossen; und
sie wird sich so schnell nicht (wenn überhaupt je) abschließen las‐
sen, da sie radikale Probleme wie diese aufwirft: Kann jene Gewalt
nicht bis zum »Äußersten« gehen37 und sich tatsächlich verletzend,
verwundend und vernichtend über jeglichen Widerstand hinwegset‐
zen? Hat das nicht die bekannte ›Vernichtungspolitik‹ bewiesen, die
die Nazis zu systematisieren versucht haben? Woher rührt sie –
wenn nicht bloß aus der Verantwortungslosigkeit der politisch-öko‐
nomischen Eliten, die die Weimarer Republik verraten haben, aus
»deutscher Schuld«, aus einem spezifisch deutschen, vorgängigen
»eliminatorischen Antisemitismus«, aus einer Pathologie chauvinis‐
tischer und rassistischer Nationalstaatlichkeit, aus einer verfehlten
Moderne oder letztlich sogar aus einer von Anfang an verdorbenen
Form von Vernunft ›instrumentellen‹ bzw. ›okzidentalen‹ Zuschnitts
etc.?38 Liegen ihre tieferen Gründe womöglich in den Ursprüngen
Europas und in der unter Berufung auf die alten Griechen für die
geschichtliche Identität dieses Kontinents in Anspruch genommenen
Vernunft selbst? Wo, im Rahmen welcher Diskurse (wenn nicht
bloß der Geschichtswissenschaft oder im Rahmen einer von vielen
nicht mehr für denkbar gehaltenen Geschichtsphilosophie etwa)
sind derartige Fragen überhaupt angemessen aufzuwerfen und zu
verhandeln? Was heißt hier ›angemessen‹? An welcher Empirie, an
welchen Quellen, Beweisen oder Zeugnissen hätte man hier Maß zu
nehmen?

36 Der Begriff der Nicht-Indifferenz ist nicht als Synonym von Gleichgültigkeit (als
einer Art Einstellung oder Haltung, die man einnehmen und ablegen kann) zu
verstehen, sondern in der strengen ethischen Bedeutung, wie sie bei Emmanuel
Levinas anzutreffen ist. Darauf ist hier nur en passant zu weisen. Vgl. Vgl. E. Le‐
vinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br., München
1992; G. Agamben, Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben,
Frankfurt/M. 2002.

37 Siehe dazu den Exkurs in Kap. II, in diesem Bd. zu Carl v. Clausewitz.
38 Vgl. K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Zürich 21946;

H. Arendt, In der Gegenwart. Übungen im politischen Denken II, München 2000,
9–37; D. J. Goldhagen, Hitler’s Willing Executioners, London 1996; P. Lacoue-La‐
barthe, Die Fiktion des Politischen, Stuttgart 1990; Z. Bauman, Modernity and
the Holocaust, Ithaka, New York 1991.

2. Der menschliche Körper und Leib

567

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Levinas gab diese Antwort: Wir haben es hier mit einem Zeugnis
für unsere ethische Bestimmung zur Nicht-Indifferenz zu tun, die
überhaupt keiner innerweltlichen Gewalt zur Disposition stehen
kann.39 Dieses Zeugnis bezeugt, was sich jeglicher Reduktion auf
bloße Körper, mit denen man vernichtend, brutal, achtlos oder
gleichgültig verfahren kann, widersetzt; auch und gerade dann,
wenn ein entsprechender Reduktionsversuch aus einer scheinbar
radikal konsequenten, politischen bzw. anti-politischen Programma‐
tik hervorgeht, wie wir sie in der Ideologie des Nationalsozialismus
historisch vor Augen haben.

Zu beweisen ist diese Widersetzlichkeit freilich nicht; und in der
Geschichte findet sich denn auch kein eindeutiger Hinweis darauf,
dass es sie ›tatsächlich‹ gibt und wozu sie uns ›positiv‹ bestimmt.
Insofern ist der ethische Diskurs, der sich um jene Fragen dreht, nur
schwer zu vermitteln mit einer komplexen historischen Befundlage,
aus der hervorgeht, wie der menschliche Körper (im Gegensatz zum
Leib als corps propre) zum Gegenstand diverser Politiken werden
konnte; sei es zum Zweck seiner rationalisierten Zurichtung zur ka‐
pitalgünstigen Arbeitskraft, sei es zur Disziplinierung, Zivilisierung,
Kultivierung und Normalisierung von künftigen Bürgern, zu deren
Mobilisierbarkeit im Zuge einer levée en masse im Krieg, sei es im
Namen bio-politisch sicherzustellender Vitalität eines Staates oder
eines rassistischen Regimes.

Was von Michel Foucault bis hin zu Michael Hardt, Antonio
Negri, Roberto Esposito und anderen als Bio-Politik beschrieben
wurde40, impliziert zwar vielfach, dass entsprechend politisierte Ein‐
zelne ihre Selbstverhältnisse zu ihrem eigenen Körper sowie zum
Körper ihrer Partner, Verwandten, Mitbürgerinnen, Konkurrenten
und anderer Zeitgenossen an den Maßgaben solcher Politik ausrich‐
ten. Das gilt noch für neoliberal inspirierte Programmatiken der
Selbstoptimierung und der Unterwerfung unter Dispositive quasi
unternehmerischen, auf einem globalen Markt der Lebenschancen
sich gegen Andere behauptenden Selbstseins, wie es etwa Ulrich

39 Levinas, Jenseits des Seins, 265, 304, 317; Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996,
207 f.

40 Vgl. u.a. M. Foucault, Sexualität und Wahrheit. Bd. 1. Der Wille zum Wissen,
Frankfurt/M. 1983,  Kap. V; M. Hardt, A. Negri, Empire, Cambridge, London
2002; R. Esposito, Immunitas. Schutz und Negation des Lebens, Berlin 2004.

Kapitel XVI

568

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bröckling beschrieben hat.41 Weitgehend lässt diese Literatur jedoch
eine Besinnung auf die Differenz von objektivem Körper, Eigen- und
Zwischenleiblichkeit vermissen, in der sich jede(r) als von Anderen
her und auf Andere hin so lebend erfährt, dass es darin zugleich um
die wirkliche, individuelle und mit Anderen doppelsinnig geteilte
Lebbarkeit eigenen und fremden Lebens geht.

Kann diese individuelle und zugleich zutiefst soziale Problematik
dessen, was man heute etwa livability nennt42, aber schon in der
Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts unverkennbare Spuren hinter‐
lassen hat, überhaupt einem Staat zur Disposition stehen? Hat die
v.a. an Foucault anschließende bio-politische Diskussion nicht infol‐
ge einer weitgehenden Vernachlässigung der Körper-Leib-Differenz
zu einer massiven Überpolitisierung verkörperter Existenz geführt43,
indem sie suggerierte, letztere gehorche weitgehend den Vorgaben
einer Politik, die aus dem massenhaften Leben und Sterben unge‐
zählter Einzelner Kapital zu ihrem eigenen Vorteil zu schlagen such‐
te?44 Zeigt sich das nicht an der Geschichte des Malthusianismus,
der Geburtenpolitik, der Eugenik, der Sozialfürsorge und -gesetzge‐
bung45, aber auch und gerade diverser Nationalismen und Rassis‐
men, deren programmatisch gewiss radikalste Erscheinungsform das
bekannte Programm der »Vernichtung durch Arbeit«46 (wenn nicht
gleich durch Vergasung…) darstellt?

Zur gleichen Zeit haben die dafür Verantwortlichen ein Loblied
auf die Mutterschaft angestimmt und sie rassistisch ausgezeichnet,
wenn sie nur dem diktatorischen Staat diente, der seinen Titel
längst nicht mehr verdiente, da er sich nicht etwa dem Schutz der
Schwächsten verpflichtet hatte, sondern gerade sie um ihr Leben

41 Vgl. U. Bröckling, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs‐
form, Frankfurt/M. 2007; A. Oberprantacher, A. Siclodi (eds.), Subjectivation in
Political Theory and Contemporary Practices, New York 2016.

42 Vgl. G. Bachelard, Lautréamont [1939], Paris 1965, 97; J. Butler, A. Athanasiou,
Die Macht der Enteigneten. Das Performative im Politischen, Zürich, Berlin 2014,
9.

43 Vgl. Foucault, Geschichte der Gouvernementalität I, 568.
44 Vgl. Vf., Lebensformen des Selbst unter dem Druck der Bio-Politik. Kritische

Überlegungen zu späten Denkwegen Michel Foucaults, in: Philosophischer Litera‐
turanzeiger 58, Nr. 3 (2005), 285‒307.

45 F. Ewald, Der Vorsorgestaat, Frankfurt/M. 1993.
46 G. Aly, S. Heim, Vordenker der Vernichtung. Auschwitz und die deutschen Pläne

für eine neue europäische Ordnung, Frankfurt/M. 1993.

2. Der menschliche Körper und Leib

569

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


brachte. Seitdem steht ›Bio-Politik‹, die scheinbar gar nichts kennt,
was sich ihr widersetzt, zumindest diesseits des Rheins in schlech‐
testem Ruf. (Die genauen Gründe dafür scheint Foucault, im Gegen‐
satz zu Agamben, nicht wirklich realisiert zu haben.47) Und dieser
Ruf färbt bis heute auf jede Diskussion ab, in der auf irgendeine
Weise unterstellt wird, menschliches Leben könne politisch ganz
und gar zur Disposition stehen, ob im Bereich sogenannter Repro‐
duktionsmedizin, im Streit um den § 218 StGB oder im Rahmen
des vom deutschen Bundesverfassungsgericht statuierten Rechtes auf
selbstbestimmtes Sterben (einschließlich assistierten Suizids).48

Dabei wird ›Bio-Politik‹ längst nicht mehr nur ›vertikal‹ und
›von oben‹ durch den Staat oktroyiert; vielmehr ist sie spätestens
seit der gegen Ende des 18. Jahrhunderts beginnenden Politisierung
der Geschlechterverhältnisse49 auch in die entsprechende zwischen‐
menschliche Realität eingedrungen. Am deutlichsten bis heute dort,
wo Frauen sich gegen staatliche Bevormundung in Fragen der
Schwangerschaft, der Geburt und der Erziehung gewandt haben.
Von der bekannten Parole »Mein Bauch gehört mir«, derzufolge
ungeborenes Leben exklusiv einem mütterlichen bzw. weiblichen
Besitzanspruch zu unterstehen scheint oder zunächst ganz der eige‐
nen Verantwortung der Frauen anvertraut ist, in die kein Anderer
und erst recht keine fremde Institution eingreifen darf, bis hin zur
Aufsprengung aller überkommenen familialen Lebensform-Vorbil‐
der und deren Öffnung für neue Formen von (u.a. gleichgeschlecht‐
licher) Elternschaft usw. wird mit Verve das Recht des Staates be‐
stritten, sich politisch in die generativen Verhältnisse der Einzelnen
einzumischen. Andere bringen dagegen, nicht zuletzt vor dem Hin‐
tergrund der »eugenischen« und rassistischen Erfahrungen des 20.
Jahrhunderts, ein unbedingtes, grundgesetzlich verbürgtes »Recht
auf Leben« in Stellung, das wiederum nicht unangefochten bleibt.
Weniger von jenen, die wieder eine souveräne staatliche Bio-Politik
installieren wollen, als vielmehr von jenen, die im fraglichen Begriff
des Lebens eine problematische Abstraktheit sehen, solange nicht

47 Vgl. Vf., Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europäischer Kultur,
Weilerswist 2005, Teil C.

48 Dies mag z. T. die Empfindlichkeit erklären, mit der vielfach auf Peter Sloterdi‐
jks ›Elmauer Rede‹ reagiert wurde.

49 Man denke nur an Mary Wollstonecraft und Olympe de Gouges.

Kapitel XVI

570

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch bedacht wird, wie für zur Welt gebrachtes Leben effektiv zu
sorgen ist. Kann es angehen, ein solches Recht zu statuieren (und es
womöglich sogar gegen den Willen betroffener Frauen durchsetzen
zu wollen), sich aber nicht oder nur höchst ungenügend darum
zu kümmern, wie bzw. unter welchen, sozial, kulturell und politisch-
rechtlich zu gewährleistenden Bedingungen wenigstens die Chance
besteht, dass sich das künftige Leben des Kindes später als individu‐
ell wirklich ›lebbar‹ erweisen kann?50

3. Zur globalen Politisierung des menschlichen,
schutzlosen Körpers: Kinder und Flüchtlinge

In die gleiche Richtung dieser Frage weist eine auf den ersten Blick
ganz woanders angesiedelte Debatte um menschliches, verkörpertes
bzw. leibliches Leben: um das der Flüchtlinge nämlich. Wenn auch
ihnen ein universales, niemandem zu versagendes Recht auf Leben
zusteht, wie kann man sie dann in jenen Limbos zwischen Staaten
sich selbst überlassen, wo sie Gefahr laufen, dass sich niemand auch
nur für ihr nacktes Überleben verantwortlich fühlt?51 Jeder Mensch
braucht und sucht einen Ort, an dem er leben kann – und über
den er keineswegs schon deshalb verfügt, weil er als verkörpertes
Lebewesen bzw. »raumverdrängendes Etwas«52 bloß in dem Sinne
einen Ort ›einnimmt‹, dass er ›an Ort und Stelle‹ irgendwie vorhan‐
den ist. Darauf lässt sich nicht einmal schieres Elend reduzieren, in
dem die Betreffenden die Suche nach einem für sie lebbaren Leben
längst aufgegeben zu haben scheinen, sofern sie nicht noch eine
minimale Hoffnung darauf hegen, in einem besseren Leben wirklich
›ankommen‹ und bleiben zu dürfen.53

50 Und wenn diese Chance gegen Null tendiert, kann Abtreibung dann nicht um‐
willen der Ungeborenen legitim sein? Die sich anschließenden Fragen können
hier nur gestreift werden.

51 Vgl. die Sondernummer der Zeitschrift Social Research 83, no. 2 (2016): Borders
and the Politics of Mourning.

52 Goldschmidt, Der Spiegeltag, 154.
53 Vgl. K. Brinkbäumer, Der Traum vom Leben. Eine afrikanische Odyssee, Frank‐

furt/M. 2006, 59, 171; K. Mann, Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht [1942],
Reinbek 192007, 523.

3. Zur globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Körpers

571

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heißt ›existieren‹ nicht heute, wo die Welt längst nicht mehr ohne
Weiteres »groß genug für uns alle« zu sein scheint, bleiben (demeu‐
rer) und dank Anderer, die schon da sind, bleiben dürfen? – wäre mit
Levinas im Rückblick auf Kant zu fragen.54

Wie im Fall der Neugeborenen, denen nicht nur ein ›abstraktes‹
Recht auf (Über-)Leben, sondern ein sozial fundiertes Leben zuste‐
hen soll, so wird nun auch für Flüchtlinge jeglicher Couleur –
zu denen virtuell jede[r] gehört, die bzw. der vertrieben werden
kann oder an Ort und Stelle keine Lebensmöglichkeit mehr für
sich und Andere sieht – gefordert, dass sie als anderswohin Geflo‐
hene einen minimalen Anspruch auf hospitable Aufnahme55 haben
müssen und dass sie nicht einfach als illegale Fremdkörper abgetan
und abgeschoben werden dürfen. Geht ein solcher Anspruch aber
bereits aus dem leiblichen, infolge von Flucht oder Vertreibung
förmlich de-platzierten Dasein Anderer hervor, selbst wenn sie sich
aufgrund ihrer fremden Sprache nicht einmal verständlich machen
können, dann kann es insofern keine Reduktion auf ›nacktes Leben‹
geben. (›Nackt‹ ist hier zu verstehen als: ›ethisch indifferent‹ bzw.
›belanglos, mit keinerlei Anspruch an Andere verbunden‹.) Weder
das Neugeborene noch der Flüchtling ist als nicht-sprechendes Sub‐
jekt (infans) bzw. als womöglich allein aus sprachlichen Gründen
nicht zu Verstehender je ein ethisch indifferenter bloßer Körper und
insofern je nur ›etwas‹, sondern stets ›jemand‹, auch als (noch) Na‐
menloser.56 Was man ›nacktes‹ Leben nennt, mit dem man vorläufig
›davonkommen‹ mag, bezeichnet in Wahrheit vorübergehend oder
endgültig schutzloses, preisgegebenes, sich hilflos selbst überlassenes
Leben, das des Schutzes Anderer entbehrt und das sich selbst als dieses
Schutzes beraubtes erfährt. Dem ist nicht angemessen Rechnung zu
tragen im Rahmen einer bloß bio-politischen Perspektive, die nur
von Körpern von Lebewesen, darunter Menschen, handelt, die mehr
oder weniger ›restlos‹ der Politik Anderer zu Gebote stehen.

54 Levinas, Totalität und Unendlichkeit, 223.
55 Zu dessen Einlösung es allerdings nicht genügt, »nicht feindselig« behandelt

zu werden, wie es Kant im Zeichen des von ihm postulierten »Rechts der
Hospitalität« verlangt hat.

56 An dieser Stelle liegen allerdings ethnografisch-kulturrelative Einschränkungen
nahe, auf die hier jedoch nicht weiter einzugehen ist; vgl. H.-J. Heinrichs,
Fremdheit. Geschichten und Geschichte der großen Aufgabe unserer Gegenwart,
München 2019, 22 f.

Kapitel XVI

572

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was aber kann uns überhaupt dessen versichern, dass jener An‐
spruch faktisch von menschlichem Leben ausgeht, auch und gerade
unter Bedingungen seines Preisgegebenseins? Wie sollte man das
zeigen, plausibel machen oder gar beweisen können? Ein ohne Wei‐
teres gangbarer, jeder und jedem offenstehender Weg der Beantwor‐
tung dieser Frage ist bis heute nicht in Sicht. Deshalb entzündet sich
an dieser Stelle ein radikaler, vorläufig nicht zu schlichtender Streit
um die Frage, was menschliches Leben als solches in unverfügbarer
Art und Weise ausmacht bzw. wohin es führt, wenn jegliche ›unver‐
fügbare‹ Bedeutung menschlichen Lebens in Abrede zu stellen ist
und nicht allgemein überzeugen kann. Die entsprechende Diskussi‐
on wird nur verständlich vor dem Hintergrund historisch-politischer
Erfahrungen der Vertreibung, der Flucht, der Schutzlosigkeit bis hin
zur völligen Entrechtung und Vernichtung, die nunmehr ihrerseits
an den Staat adressiert werden. Kein Staat, besagt die wohl wichtigs‐
te Konsequenz dieser Diskussion, hat noch im Geringsten Anspruch
auf Loyalität, der sich nicht strikt auf den Schutz des Lebens der
Schwächsten sowohl in seinem Innern als auch in seinen äußeren
Beziehungen verpflichtet. In dieser historischen Perspektive ist der
verletzbare, schutzlose Leib des von allen Anderen Verlassenen,
Im-Stich-Gelassenen, Verratenen und Sich-selbst-Überlassenen zum
Politikum und Topos in einem radikalen Streit um die Frage aufge‐
rückt, was uns selbst ›de-platzierte‹ Fremde ›angehen‹, die keinem
Dorf, keiner Gemeinde, keinem Staat mehr zugehören und insofern
jeglichen gesicherten Ortes entbehren, wo sie ›leben‹ könnten.57

57 Hier stellen sich zweifellos auch Fragen nach den konkreten, stets beschränkten
›Aufnahmemöglichkeiten‹ eines politischen Gemeinwesens, d.h. von Nachbar‐
schaften, Gemeinden, zivilgesellschaftlichen Organisationen, Ländern, Staaten
und transnationalen Strukturen, die den Aufzunehmenden gegenüber ein für sie
– nicht zuletzt in normativer Hinsicht – erkennbares Profil aufweisen müssen.
Andernfalls droht noch die vorbehaltloseste Aufnahme in eine gewaltträchtige
Anomie abzugleiten, die sich dann eine populistische Rhetorik zunutze machen
kann. Schon Derrida hat darauf hingewiesen, dass eine Pervertierbarkeit von
Hospitalität und Gastlichkeit in deren radikaler, jede Kultur als solche konstitu‐
ierenden Struktur selbst angesiedelt ist. Insofern sind diese Fragen keineswegs
neu und bislang völlig übersehen worden, wie es manche Kritiker einer an‐
geblich politisch naiven »Willkommenskultur« vorwerfen. Vgl. J. Derrida, Le
principe d’hospitalité, in: Papier Machine, Paris 2001, 273–277. Von der Gast‐
freundschaft, Wien 2007, 62; Vf., Die Grenzen der Einen sind nicht die Grenzen
der Anderen. Von kosmologischen Grenzüberschreitungen zu Grenzverletzungen

3. Zur globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Körpers

573

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltweite Proteste dagegen – an Grenzen wie derjenigen zwi‐
schen Mexiko und den USA, zwischen Marokko und Spanien, zwi‐
schen Syrien und der Türkei, in der griechisch-türkischen Ägäis
sowie an der östlichen Peripherie Europas – lassen sich als Versuche
einer globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Körpers
verstehen, der, so wird gefordert, unter keinen Umständen einfach
sich selbst überlassen werden soll. So nimmt der Körper als umstrit‐
tener Topos einen markanten Ort in einer komplexen Topografie des
Politischen ein. Streng genommen wird auf diese Weise aber der
menschliche Leib und gerade kein auf der Welt einfach ›vorhande‐
ner‹ Körper zur Sprache gebracht. Am eigenen Leib (corps propre)
erfahren ja auch die sich selbst Überlassenen, deren politische Be‐
achtung die für sie advokatorisch Protestierenden verlangen, was es
heißt, sich von allen Anderen verlassen zu wissen. So verweist der
Topos bzw. Ort des Leibes in politischen Auseinandersetzungen um
dessen elementare Schutzbedürftigkeit auf den Leib selbst, in dessen
Selbsterfahrung der Ursprung dieser Bedürftigkeit zu ›lokalisieren‹
ist.

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes
Versprechen

Ausgehend von dieser elementaren Schutzbedürftigkeit wird gegen‐
wärtig Gewalt gegen Minderjährige zur öffentlichen Angelegenheit
und skandalisiert – nicht zuletzt auch im Hinblick auf Familienange‐
hörige, Nachbarn, Kindergärtner:innen, ärztliches und polizeiliches
Personal, das es an konsequenter Aufmerksamkeit für diese Gewalt
vielfach selbst dann fehlen lässt, wenn sie angezeigt worden ist.
Die Skandalisierung bringt nicht nur Formen des Zusammenlebens
zum Vorschein, die offensichtlich nicht versprechen, wenigstens die
Schwächsten vor radikaler Gewalt in Schutz zu nehmen; sie legt da‐
rüber hinaus den Finger in die offene Wunde einer Gesellschaft, die
ihrerseits nicht einmal verspricht, umgehend für Abhilfe zu sorgen.
So haben wir es in diesem Fall mit einer Politisierung der leiblichen

in sozialphilosophischer Perspektive, in: ders. (Hg.), Die Grenzen der Einen sind
(nicht) die Grenzen der Anderen. Neuere Beobachtungen, Berlin 2020, 127–159,
hier: 157.

Kapitel XVI

574

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Existenz des Kindes zu tun, die auf jede Gesellschaft selbst zurück‐
schlägt, welche sie zum Gegenstand öffentlicher Aufmerksamkeit
macht.

In Folge dessen zeichnet sich eine enge Beziehung zwischen Be‐
griffen ab, die prima facie wenig miteinander zu tun haben: Politik
und Leib, Kind und Politisierung. Jede(r) ist leibhaftig durch Andere
zur Welt gekommen – zu ihrer Welt, in der jede(r) zunächst Aufnah‐
me finden muss, um überhaupt überleben und dann vielleicht auch
Wege eines für sich wirklich ›lebbaren‹ Lebens ausfindig machen
zu können. Erst auf der Grundlage eines Zusammenlebens, für das
Andere, durch dieses Zur-Welt-kommen zur Verantwortung für die
Neuankömmlinge Gerufene, gesorgt haben (wie unzulänglich auch
immer), wird sich die Frage stellen, wessen Leben für wen ›zählt‹,
d.h. Bedeutung und Gewicht hat. Und das wiederum hängt entschei‐
dend mit der Aufmerksamkeit zusammen, die jemand findet oder
auch nicht findet. Wo es an Aufmerksamkeit fehlt oder die nötige
Aufmerksamkeit verweigert wird, kann das aus Anderen hervorge‐
gangene Leben, für das sie Sorge zu tragen haben, in ein politisches
Gegeneinander umschlagen, das die Beziehungen der Beteiligten zu
ruinieren droht. So kann sich nachträglich zeigen, dass leibhaftiges
Dasein, das ›aus‹ Anderen hervorgegangen und seinerseits ›für‹ sie
›da‹ ist, keineswegs unverbrüchlich auch die mit ihnen auszutragen‐
den politischen Konflikte fundiert. Der politisch offen ausbrechende
Konflikt kann im Gegenteil nachträglich alles infragestellen, was
zuvor das Leben ›durch‹ und ›für‹ Andere ausgemacht zu haben
scheint. Spätestens auf dieser Ebene stellt sich schonungslos die Fra‐
ge nach der politischen Dimension leiblichen Daseins in einer mit
Anderen geteilten Welt; und zwar radikal, so dass zunächst ganz und
gar ›unklar‹ wird, wie und ob Dasein, Andere und eine solche Welt
überhaupt zusammengehören. Für wen aber stellt sich diese Frage?

Die verkörperte Existenz des Kindes ist von der Empfängnis
an, bereits während der Embryogenese und Schwangerschaft, erst
recht aber von Geburt an Gegenstand der Sorge Anderer, auch
politischer Sorge um angemessene Lebensbedingungen, deren effek‐
tive Gewährleistung sich allerdings einige Jahre primär (aber gewiss
nicht ausschließlich) im Schutz des Privaten abspielt, der sich uns
heute mehr denn je als ein zweifelhafter darstellt. Lange bevor die
Heranwachsenden ihrerseits dazu in der Lage sein werden, ihren ei‐
genen Körper (etwa als psychosexuell ›abweichenden‹ oder als unter

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen

575

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen eines kompetitiven und ›unternehmerischen‹ Lebens
erschöpften oder auch als ›depressiven‹) zum Thema zu machen,
existieren sie bereits im Horizont einer kollektiven politischen Sorge,
die nicht zuletzt auch rechtlich Gestalt annimmt. Erinnert sei in
diesem Zusammenhang nur an den Artikel 19 der UN-Kinderrechts‐
konvention, der den »Schutz vor Gewaltanwendung, Misshandlung
und Verwahrlosung« betrifft und nach entsprechender Vor-Sorge
verlangt. Dabei ist durchaus fraglich, inwiefern sich die Praxis dieser
Sorge überhaupt verrechtlichen lässt. Ist sie nicht ganz wesentlich
eine Angelegenheit der Aufmerksamkeit, die man pflegen, schulen,
sensibilisieren, aber nicht ohne Weiteres Normen unterwerfen kann?

Was Kinder betrifft, die »nackt [...] geboren« werden »und
schwach, affizierbar und zerstörbar« zur Welt der Anderen kom‐
men58, in der sie nicht einmal wenige Stunden ihres Lebens ohne die
Hilfe der Nächsten überstehen könnten, so liegt darin eine radikale
Asymmetrie, die erst viel später in soziale und politische Formen
von Gegenseitigkeit und Reziprozität übergehen kann, auf die man
bislang alles Reden von Gewalt, von ihren Manifestationen und
Folgen, Ursachen und Gründen, sowie von den Rechtfertigungen,
Legitimationen und Entschuldigungen, die sie erforderlich machen
kann, bezogen hat. Weitgehend übersehen bzw. vergessen hat man
die Gewalt, die bereits auf dem Weg in jene Formen ins Spiel
kommt, in denen man uns auf Gedeih und Verderb in Kämpfe (ums
nackte oder geistige Leben, um Prestige oder um Anerkennung)
verstrickt gesehen hat, bei denen es um Leben und Tod geht, wie
Hobbes und Hegel gelehrt haben. (Wenigstens in diesem Punkt z. T.
übereinstimmend.) Bis man aber den Kampf überhaupt aufnehmen
kann, muss man einigermaßen verschont worden sein, um das Min‐
deste zu sagen. Andernfalls entwickelt sich womöglich eine mehr
oder schwer verletzte, verwundete und sich geradezu vernichtet füh‐
lende Subjektivität, die sich u. U. in Ressentiments und Diskrimi‐
nierungen, in Verweigerungshaltungen oder voller Rachegelüste an
Anderen schadlos halten wird.

Gesellschaften, die dafür keinen Blick haben, werden es mit ge‐
waltsam formierten Subjekten zu tun bekommen, denen eine Phra‐
seologie weitgehenden Gewaltverzichts niemals plausibel erscheinen
wird, hat man ihnen gegenüber doch bereits das Schutz-Versprechen

58 S.o., die Seiten 369 und 558 in diesem Bd.

Kapitel XVI

576

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebrochen, ohne das sich zumindest nach unserem heutigen ›sozia‐
len‹ Verständnis überhaupt kein Staat und keine demokratische Le‐
bensform denken lässt, die im Geringsten Anspruch auf Loyalität
haben dürfte. Bevor man mit ›der‹ Gewalt durch Monopolisierung
glaubt fertig zu werden zu können, wie man seit Hobbes und Max
Weber gehofft hat, sollte man daher die Quellen der Gewalt erfor‐
schen, die bereits die Bedingungen betreffen, unter denen wir über‐
haupt ›da‹ sind – ohnehin ungefragt, aber vielfach auch so, dass
Vernachlässigten, Missbrauchten und Geschlagenen, die von ihren Fa‐
milien, ihrem sozialen Umfeld und Staat im Stich gelassen wurden,
nur noch Gegen-Gewalt als Ausweg erscheint. Am Ende erkennen
sie in anti-politischer Gegen-Gewalt eine äußerst attraktive Form
der Selbstbehauptung – nach der Devise: ›Ich verhalte mich rück‐
sichtslos, entziehe mich jeglicher Rechtfertigung und Begründung,
selbst wenn ich verletze, verwunde und Andere vernichte, also bin
ich.‹

Solche Gewalt sucht nicht mehr nach Anerkennung, die nicht we‐
nige Soziologen und Sozialphilosophinnen für einen Generalschlüs‐
sel zu allen Gewaltproblemen der Gegenwart zu halten scheinen;
vielmehr erfährt sie in der Verletzung, Verwundung und Vernich‐
tung Anderer eine unvergleichliche, sonst nirgends mehr mögliche
Souveränität selbstherrlichen Selbstseins, von der sich dieses durch
rationale Überzeugungsversuche am Ende nicht mehr abbringen
lassen wird. Wenn es erst einmal dahin gekommen ist, wird dagegen
keine Pädagogik, keine Psychologie und keine Sozialpolitik noch
viel ausrichten. Die Betreffenden ziehen eine eigene ›Welt der Ge‐
walt‹ vor, in der sie für Andere aber kaum noch erreichbar sind.
Derart souveräne Gewalt scheint ihrerseits jegliche Verbindung zum
Politischen aufzukündigen. Zu Anderen, gegen die sie sich richtet,
unterhält sie bestenfalls noch anti-politische Verhältnisse, die darauf
hinauslaufen, jegliches Zusammenleben unter allseits halbwegs ak‐
zeptablen Bedingungen zu ruinieren. Gewalt kann sich so über alles
Politische souverän hinwegzusetzen versuchen, dem sie dann allen‐
falls noch in radikal negativer Weise verpflichtet bleibt.

In solchem Hinwegsetzen kann man allerdings den Versuch einer
Entbindung vom Politischen sehen, das spätestens von der Geburt
jedes Einzelnen an ins Spiel tritt, der hilf- und wehrlos zur Welt
kommt – wie es insbesondere durch Rousseau allgemein bewusst
geworden ist –, rückhaltlos auf Andere angewiesen und ihnen aus‐

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen

577

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesetzt, ohne schon einen Kampf etwa um Anerkennung oder um
Gerechtigkeit mit ihnen führen zu können.59 Dass jedes Kind spä‐
testens von Geburt an angesichts dieser Asymmetrie unter dem
Schutz der Gesellschaft und des Staates stehen sollte, ist – weit über
Rousseau hinausgehend, vielfach im Widerspruch zu seinen pädago‐
gischen Vorstellungen und mit der Konsequenz einer fragwürdigen
kompensatorischen Ermächtigung staatlicher Instanzen – das Ergeb‐
nis einer besonders von der Pädagogik der Aufklärung herrühren‐
den Politisierung kindlichen Lebens angesichts einer Gewalt, der es
grundsätzlich jederzeit rückhaltlos ausgeliefert werden kann. Dieser
Befund lässt sich allerdings nicht ohne Weiteres politisch in ein
normatives Argument ummünzen, das besagen würde, man müsse
Kinder wie »jeden Menschen, den man uns anvertraut hat«, unter
allen Umständen, jederzeit und in jeder Hinsicht vor Verletzungen
bewahren.60 Bereits Hegel hat darauf hingewiesen, dass wir gar nicht
darum herumkommen, uns gegenseitig zu verletzen, wenn wir ein‐
ander »erkennen« wollen.61 Damit hat Hegel Verletzung nicht bloß
als bedauerliche Nebenfolge, sondern als wesentliche, nicht zu um‐
gehende Dimension sozialen und politischen Verhaltens eingestuft
– ohne allerdings zu klären, ob die Unvermeidlichkeit gegenseitiger
Verletzung sie auch rechtfertigen kann, und ohne deren von ihm
unterstellte Gegenseitigkeit in Frage zu stellen.62 Dabei können doch
zweifellos Kinder diejenigen, denen sie anvertraut sind, nicht glei‐
chermaßen verletzen.

Bereits vor der Geburt geht ihr Leben mit einer radikalen Asym‐
metrie einher: Sie sind Anderen und ihrer Gewalt von Anfang an
und jahrelang nach ihrer Geburt weiterhin grundsätzlich rückhaltlos
ausgesetzt, ohne es schon als Gleiche und gegenseitig mit ihnen

59 Vgl. A. Schäfer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pädagogische Gerechtigkeit, Pa‐
derborn 2007.

60 Wie es etwa Karl R. Popper suggeriert in: Die offene Gesellschaft und ihre
Feinde, Bd. 2, München 61980, 342.

61 Vgl. G. W. F. Hegel, Frühe politische Systeme, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1974,
291-336, hier: 322.

62 Vgl. dazu die inzwischen erschienene Bilanz des interdisziplinären Projekts des
Zentrums für Gesundheitsethik an der Ev. Akademie Loccum über »Die morali‐
sche Signifikanz der Verletzlichkeit des Menschen«: M. Coors (Hg.), Moralische
Dimensionen der Verletzlichkeit des Menschen. Interdisziplinäre Perspektiven auf
einen anthropologischen Grundbegriff und seine Relevanz für die Medizinethik,
Berlin, Boston 2022.

Kapitel XVI

578

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufnehmen zu können. Dem tragen eine Ethik verantwortlicher Für‐
sorge, eine Deontologie elterlicher Obliegenheiten und das Recht
»staatlicher Gemeinschaft« (Dt. Grundgesetz, Art. 6) zwar Rech‐
nung. Dessen ungeachtet beweist aber die gegenwärtige Bewusstwer‐
dung der Ausmaße sogenannten Kindes»missbrauchs«, dass wir die
Radikalität dieser Gewalt und deren Folgen erst kennenzulernen
und die zweifellos begrenzten Chancen auszuloten beginnen, die
sich einer Gesellschaft und einem Staat überhaupt bieten, jenes Ver‐
sprechen tatsächlich einzulösen, ohne das beide keine Achtung ver‐
dienen: das Versprechen weitestgehenden Schutzes der Schwächsten
vor der Gewalt der Anderen – ein Versprechen, das, wenn es gebro‐
chen wird, möglicherweise eine anti-politische Gewalt hervorbrin‐
gen wird, gegen deren Widerstand am Ende niemand mehr etwas
ausrichtet.

Das genannte aktuelle Beispiel beweist: Nicht einmal die
Schwächsten vermag unsere Gesellschaft effektiv zu schützen – was
nicht zuletzt auch daran liegt, dass die fragliche Gewalt ausgezeich‐
net im Schutz des Privatlebens gedeiht, das längst technisch mit
der Zeit geht und auch der Gewalt unvermutete neue Betätigungs‐
felder beschert hat. Gesellschaften, denen nunmehr das Ausmaß
zu dämmern scheint, in dem sie der Gewalt nicht Herr geworden
sind, wird nun auch bewusst, dass sie vorläufig nicht einmal dafür
bürgen können, der Verletzung, Verwundung und Vernichtung der
Schwächsten genug und effektiv Aufmerksamkeit zu schenken.63

Mehr noch: ihnen wird bewusst, wie wenig sie das Versprechen
tatsächlich einlösen, für das sie eigentlich stehen und das sie sich
vom Anderen her gewissermaßen zuziehen, wie es Levinas und
Jonas u.a. beschrieben haben: das Versprechen nämlich, jede(n) so
weit wie möglich vor lebensbedrohlicher Gewalt zu schützen, um
das Mindeste zu sagen, das schon Hobbes für unbestreitbar gehalten
hat, der wohl als erster die gewaltträchtige und tödliche Bedrohung,
die Menschen füreinander darstellen, zur primären Herausforderung
des Politischen erklärt hat, an der sich geradezu der Sinn des Staates
bemisst.

63 Wer allerdings ›die Schwächsten‹ sind, ist nicht ohne Weiteres evident. Diskri‐
minierung, Rassismen und Politiken der Ausgrenzung können Andere auch zu
politisch Wehrlosen und in diesem Sinne äußerst Schwachen erst machen. Dafür
kommen nach aller Erfahrung v.a. Minderheiten in Betracht.

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen

579

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Zur Rolle der Dritten

In der hier beschriebenen Perspektive wird der Sinn des Staates
sowie der ihn tragenden Gesellschaft unterminiert von der radika‐
len Befremdlichkeit einer Gewalt, die unsere Vorstellungen, unser
Verstehen und Begreifen dessen, was sie anrichtet, heimsucht und
sich uns dabei entzieht. Dabei steht infrage, ob die fragliche Gewalt
überhaupt auf dem Weg einer angemessenen Beschreibung ›sichtbar‹
gemacht werden kann und ob eine solche Beschreibung nicht unver‐
meidlich den Charakter eines Zeugnisses haben muss, mittels dessen
die beschriebene und zugleich bezeugte Gewalt an Dritte adressiert
werden kann bzw. muss, um in ihrer politischen Dimension öffent‐
lich erkannt werden zu können.

Gewalt eine politische Dimension abzugewinnen oder zuzuschrei‐
ben, die sie keineswegs ›immer schon‹ bzw. von sich aus hat, setzt
allemal voraus, dass sie überhaupt zum Vorschein gebracht, artiku‐
liert, Anderen zu verstehen gegeben und als Angelegenheit zur Gel‐
tung gebracht werden kann, die nicht nur die ›Opfer‹ etwas angeht.
In diesem Verständnis ist Gewalt politisch oder wird zum Politikum,
sobald mindestens klar wird, dass sie Dritte unvermeidlich im Kon‐
text der mit ihnen geteilten Lebensformen betrifft. Und zwar derart,
dass man sich nicht nicht verantwortlich zu ihr verhalten kann –
selbst in Anbetracht radikaler Befremdlichkeit, die sie womöglich in
sich birgt und vor der jede Wahrnehmung und Artikulation, jedes
Verstehen und Begreifen zu kapitulieren droht. Jegliche Gewalt, die
Dritten gegenüber zur gemeinsamen Angelegenheit (res publica) er‐
klärt worden ist, verlangt ihnen ab, sich nicht indifferent, sondern
verantwortlich zu ihr zu verhalten, um das Mindeste zu sagen. Eine
politische Lebensform, die sich indifferent dazu verhalten würde,
ob und wie verletzende, verwundende und vernichtende Gewalt ge‐
rade die Schwächsten trifft, die ihr angehören, würde ihren Namen
nicht verdienen. In diesem Sinne muss sie ihren eigenen Tendenzen
Widerstand leisten, die darauf hinauslaufen, jene Nicht-Indifferenz –
diese Quelle des Widerstands gegen all unser eigenmächtiges ›Kön‐
nen‹, in dem wir gleichsam nur auf eigene Rechnung gegen alles
Widerstand leisten, was uns im Wege steht oder was wir ablehnen
– zu überspielen, nicht besonders ernst zu nehmen und schließlich
politisch zu ignorieren.

Kapitel XVI

580

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im heute vorherrschenden Verständnis bezeichnet der Begriff der
Lebensform nicht nur deskriptiv unterschiedliche Arten des Zusam‐
menlebens, sondern ein doppelsinnig geteiltes Zusammenleben, in
dem es immer schon auch darum geht, ob sich das ›leibhaftige‹
Leben, das man ›lebt‹, ›führt‹ und einander zumutet, für jeden Ein‐
zelnen überhaupt als ›lebbar‹ (zuträglich, akzeptabel, bejahbar usw.)
darstellt. Zu welchen verallgemeinerbaren Ergebnissen man in die‐
ser Frage auch immer kommen mag – ein Minimum muss unter al‐
len Umständen gewährleistet werden: nämlich dass die Schwächsten,
aus deren sprichwörtlicher ›Ohnmacht‹, ›Wehr-‹ und ›Schutzlosig‐
keit‹ die Verantwortung der Anderen hervorgeht, nicht von Anfang
an in ihrer Existenz derart beschädigt werden, dass sie sogar an einer
angemessenen Artikulation dessen, was ihnen widerfahren ist, auf
unabsehbare Zeit gehindert werden.

Dritte sind es in der Regel, die diese Aufgabe stellvertretend
und mit advokatorischer Absicht übernehmen müssen; und zwar
gewandt an eine Gesellschaft, die infolge der bezeugten Gewalt zu
einer Politisierung leiblicher Existenz übergehen muss, wenn sie das
Schicksal der Schwächsten nicht mit Indifferenz quittieren kann
bzw. will. Diese Existenz ist (abgesehen von abstrakten Rechten, die
jeder/m von Geburt an ohnehin zustehen) demzufolge in familialen
u.a. Lebensformen nicht etwa ›Privatsache‹, sondern Gegenstand
öffentlicher Aufmerksamkeit, Für- und Vorsorge, wenn etwa verlangt
wird, dass bei ärztlichen Untersuchungen oder in Kindergärten und
Schulen von Anfang an auf Spuren von Gewalt geachtet werden
soll, die das Kindeswohl ernsthaft gefährdet. Wie die öffentliche
Diskussion nach dem Bekanntwerden digital offenbar höchst effi‐
zient und zigtausendfach organisierter, fälschlich als »Pädophilie«
eingestufter sexualisierter Gewalt zuletzt bewiesen hat, stehen wir
erst am Anfang einer unumgänglichen und möglichst umfassenden
Politisierung gesellschaftlicher Aufmerksamkeit und Wahrnehmung,
da man sich angesichts der neuesten Befunde eingestehen muss, die
eigene Gesellschaft im Grunde nicht wirklich zu kennen.

Spätestens seit Hobbes‘ Zeit ist es zwar ein allgemein bewusst
gewordenes Grundproblem auch politischer Theorie, wie die Gewalt
zu entschärfen ist, die zusammen Lebende in ihren gegenseitigen
Verhältnissen heraufbeschwören. Aber es kann offenbar keine Rede
davon sein, dass die fragliche Gewalt als derartige Maßgabe des Po‐
litischen bereits hinreichend bekannt und zum Vorschein gebracht

5. Zur Rolle der Dritten

581

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worden wäre. Zwar liegt längst eine regelrechte Scholastik der Ge‐
waltforschung vor, die mit einer Unzahl von Sammelbänden, Hand‐
büchern und Definitionen aufwartet. Doch diese Forschung beginnt
offenbar erst in jüngster Zeit überhaupt zu fragen, was wir unter ver‐
letzbarer und verwundbarer leiblicher Existenz zu verstehen haben,
die schließlich auch vernichtet werden kann, nicht zuletzt politisch.
In solcher Existenz wird Gewalt zuallererst als ›Übel‹ erfahren. Die
›erste Wirklichkeit‹ von Gewalt liegt in ihrer leibhaftigen Wirkung
auf diejenigen, die sie trifft, so unzureichend und klärungsbedürftig
auch immer (besonders im Fall von betroffenen Kindern) das damit
zunächst einhergehende Verständnis sein mag. Dabei geht es um
einen Prozess originärer Artikulation von widerfahrener Gewalt als
erfahrener Gewalt, die selbst in ›eklatanten‹, vermeintlich eindeuti‐
gen Fällen vielfach darauf angewiesen ist, in einem kommunikativen
Prozess mit Hilfe Anderer auf angemessene Art und Weise zum
Vorschein zu kommen und im Verhältnis zu ihnen und Dritten über‐
haupt erst sagbar, mitteilbar, schriftlich fixierbar und überlieferbar
zu werden.

Erst unter dieser Voraussetzung kann zunächst ›am eigenen Leib‹
widerfahrene Gewalt zum distanzierten ›Gegenstand‹ öffentlicher
Diskussion oder einer Wissenschaft werden. Gewalt anschließend
als solche verstehen, deuten und interpretieren zu wollen, erfordert
vielfach einen lebenslangen Prozess, in dem zwischenzeitlich offen
bleiben muss, inwiefern und mit welchen Wirkungen Gewalt erfah‐
ren wurde. Daraus, wie sie widerfährt, geht eben nicht eine ein‐
deutige Erfahrung hervor, die eines solchen Klärungsprozesses gar
nicht bedürfte, wenn sich das Widerfahrnis als evident darstellen
könnte. Widerfahrnis und Erfahrung sind zweierlei, so dass sich nur
im Durchgang durch zwischenzeitliche Unbestimmtheit herausstellen
kann, worum es sich jeweils gehandelt hat. Bestenfalls ›wird sich
das zeigen‹, d.h. nachträglich bewahrheiten. Unumgänglicher Aus‐
gangspunkt ist dabei, wie sich Gewalt denjenigen darstellt, denen sie
widerfahren ist. Aber das bedeutet wiederum nicht, dass sich einfach
im Rekurs auf Widerfahrnisse klären ließe, was Gewalt ist bzw. wie
sie zu ›definieren‹ ist.

Um ontologisch anmutende Was-ist-Fragen und Definitionspro‐
bleme drehen sich akademische Lieblingsspiele, in denen es vor
allem um deren ›Klarheit‹ geht. Selbst diejenigen, die dabei im
Anschluss an Walter B. Gallie zu dem Schluss kommen, es hand‐

Kapitel XVI

582

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le sich bei ›der‹ Gewalt unvermeidlich um ein essentially contes‐
ted concept64, übersehen dabei allerdings vielfach, wie alles Klären
und Definieren, mit dem man Anderen gewissermaßen begriffsthe‐
rapeutische Vorschläge macht (ohne sie zu einem präziseren Sprach‐
gebrauch je zwingen zu können), entfernt bleibt davon, wie sich
widerfahrene bzw. erfahrene Gewalt zunächst darstellt, falls sie sich
überhaupt in artikulierbarer Art und Weise subjektiv ›darstellt‹ –
was wir gerade im Fall der gegen die Schwächsten verübten Gewalt
nicht voraussetzen können. Wo sie von Anfang an die Schwächsten
betrifft, geht sie mit mehr oder weniger tiefgreifenden Beschädigun‐
gen ihrer Artikulierbarkeit und Mitteilbarkeit einher, zumal dann,
wenn diejenigen, die sich zunächst als Adressaten anbieten, selbst
die primären Subjekte der Gewaltausübung sind und nicht selten
alles daran setzen, dass sie Anderen gegenüber nicht zum Vorschein
kommt; es sei denn, diese spielen wie beim Kindes»missbrauch«
ihrerseits die Rolle von Komplizen und Mittätern, die man ins Ver‐
trauen ziehen kann.

Nach dem hier entfalteten Verständnis sind die daraus hervor‐
gehenden mannigfaltigen Widerstandsformen gegen widerfahrene
Gewalt nur vor dem Hintergrund eines ethischen Widerstands zu
verstehen, der darin liegt, wie gerade der ohnmächtige, wehr- und
hilflose Andere auf unhintergehbare Art und Weise unsere Verant‐
wortung stiftet. Im Fall des neugeborenen Kindes hielt Hans Jonas
das für geradezu evident.

Im Hinblick auf Flüchtlinge wäre ähnlich zu argumentieren. Alle
Formen des Widerstands, die diese auf der Suche nach einem lebba‐
ren Leben aufbieten mögen, und alle Formen von Widerstand, die
man politisch, polemisch, ängstlich, rassistisch oder xenophobisch
gegen sie in Stellung bringt, um sie sich vom Leib zu halten, setzen
eine vorgängige Sozialität bereits voraus, in der einer dem Anderen
auf Gedeih und Verderb nicht nur ausgeliefert oder ausgesetzt, son‐
dern auch ›leibhaftig‹ anvertraut ist. So steht der politische Wider‐
stand, den man in welcher Form auch immer gegeneinander ausübt,
unvermeidlich unter dem ethischen Vorzeichen eines befremdlichen
Widerstands, den wir uns vom Anderen her zuziehen, ohne dass ihn
je jemand eigens ausüben müsste. Doch dieser ethische Widerstand
lehrt uns nicht, wie wir einer als gewaltsam erfahrenen Wirklich‐

64 Vgl. Anm. 11 zu Kap. X, 1 in diesem Bd.

5. Zur Rolle der Dritten

583

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit im Konflikt mit Anderen so widerstehen können, dass wir sie
nicht in den Kämpfen, in die wir uns verstricken, am Ende ruinie‐
ren müssen. Der besagte ethische Widerstand, in dem wir uns als
leibhaftig für Andere Verantwortliche letztlich selbst widerstehen,
bleibt deshalb rückhaltlos darauf angewiesen, sich im Politischen
erst zu bewähren, wo wir Widerstand aufbieten, suchen und leisten
in einem schier endlosen Gegeneinander, das kein Ende aller Kämp‐
fe in Aussicht stellt. So gesehen haben wir reichlich Grund dazu,
uns auch vor gegenseitigen Verstrickungen in endlose Widerstände
gegen Widerstände in Acht zu nehmen. So sehr uns Widerstehendes
wie auch Widerstand unsererseits ›Wirklichkeit‹ verbürgen mag, oh‐
ne die kein menschliches Leben möglich wäre, wie Hölderlin zu
bedenken gab, so sehr muss beides uns doch auch bedrohen, wenn
es aus dem Zwang, Widerstand zu leisten und es mit Widerständi‐
gem aufzunehmen, niemals und nirgends ein Entkommen gibt. Wir
haben insofern Grund genug, alle Phänomene und Begriffe des Wi‐
derstands auf allen Ebenen erneut auf den Prüfstand zu stellen.

Kapitel XVI

584

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XVII
Differenzierung und Diskriminierung –
zwischen Verbot und Unvermeidlichkeit

1. In ›Differenzen‹, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt (586) | 2. Aufhebung
des unübersehbar Vielen und Verschiedenen? (589) | 3. Andere als Andere (593) |
4. Unterscheiden und sich orientieren (598) | 5. Zum Verhältnis von Differenzie‐
rung und Diskriminierung (601) | 6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu hal‐
ten? (608)

Die Sprache schüchterte mich ein.
Sie ging über Leichen.1

 
Unverhohlene oder subtile, eklatante oder latente, einmalige und
vorübergehende oder andauernde, schließlich nicht nur einen, son‐
dern viele und ganze Kollektive und Generationen betreffende Dis‐
kriminierung begegnet in mannigfaltigen Erscheinungsformen −
von spöttisch-herablassenden Blicken über handfeste praktische Be‐
nachteiligung bis hin zu tiefgreifender Entwertung, die das leibhaf‐
tige soziale Dasein Anderer derart radikal und nachhaltig verletzt,
dass jede Erinnerung an sie nur noch Schmerz ist, wie es Fred
D’Aguiar beschrieben hat. Diese »Erinnerung ist Schmerz, der auf‐
zuerstehen versucht«, heißt es in der deutschen Übersetzung eines
Romans dieses Autors, der in diesem abschließenden Satz ein letztes
Aufbegehren dagegen erkennen lässt, alles, was Versklavten wider‐
fahren ist, in Bitterkeit und Tod münden zu lassen.2 Dabei konnten
sich Sklavenhalter als Diskriminierer3 darauf berufen, das »Kaufen
von Verkaufen von Afrikanern« beruhe schlicht auf »ihrem Unter‐
schied zu uns selbst«.4 Letzterer wird so als einfach ›vorhanden‹
ausgegeben und direkt in eine quasi ›natürliche‹ Rechtfertigung der
Sklaverei und aller mit ihr einhergehenden Gewalt umgemünzt. Das

1 A. Stadler, Einmal auf der Welt, und dann so, Frankfurt/M. 2012, 341.
2 F. D’Aguiar, Die längste Erinnerung, Frankfurt/M. 1997, 160.
3 Weit überwiegend in den Fällen, die ich im Auge habe, weiße Männer, weshalb

auch im Folgenden am Maskulinum festgehalten wird − ohne das männliche
Geschlecht dadurch im Ganzen diskriminieren zu wollen.

4 Ebd., 126.

585

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führt zur zutiefst irritierenden Frage, der im Folgenden nachgegan‐
gen wird: Wie verhalten sich Diskriminierung und Differenzierung
zueinander? Der sozialphilosophische Diskussionsstand in dieser
Frage lehrt uns keineswegs eindeutig, dass und wie Differenzierung
auf nicht-diskriminierende Art und Weise geschehen kann oder soll‐
te. Im Gegenteil haben wir es auch mit Positionen zu tun, die diskri‐
minierende Differenzierung befürworten. Darauf gehe ich im zwei‐
ten Teil ein, nachdem ich auf den aktuellen Diskussionsstand in der
Frage Bezug genommen habe, wie sich unser Leben als in Differen‐
zen, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt erweist. Im zweiten
Schritt gehe ich auf dieser in vieler Hinsicht umstrittenen Basis zum
Begriff der Diskriminierung über, um demokratiekritische Schluss‐
folgerungen zu ziehen, die sich daraus ergeben, dass wir nicht ver‐
sprechen können, (unvermeidliche) Prozesse der Differenzierung
einerseits und (vermeidbare, zu verwerfende) Prozesse der Diskri‐
minierung andererseits eindeutig voneinander zu unterscheiden –
wobei in zweifellos anfechtbarer Art und Weise bereits vorausgesetzt
wird, es komme uns darauf an oder es müsse darauf ankommen,
im Gegensatz zu expliziten Befürwortern von Diskriminierungen,
mit denen ich nicht übereinstimmen kann. Die Tiefe dieses Dissen‐
ses auszuloten, bleibt ein Desiderat, das im Folgenden nur gestreift
wird, wo es darum geht, ob diskriminierende Unterscheidungen
von Anfang an in ein auf Differenzierung elementar angewiesenes
Leben eingreifen und ob sie einer souverän differenzierenden und
diskriminierenden Subjektivität zu Gebote stehen. Die Antwort auf
diese Frage fällt negativ aus, insofern wir uns von Anderen sagen
lassen müssen, ob und inwiefern Diskriminierungen vorliegen.

1. In ›Differenzen‹, Verschiedenheit und Ander(s)heit
verstrickt

Womit auch immer wir perzeptiv, affektiv oder kognitiv, in Modi
der Wahrnehmung, der Imagination oder der Urteilskraft praktisch
oder theoretisch zu tun haben, es setzt wenigstens voraus, dass man
sich zunächst auf Unterscheidbares beziehen kann − bezogen auf
ein Feld von Erfahrbarkeiten, in dem sich zumindest etwas von
anderem abhebt. In diesem Sinne liegt sich abzeichnende Alterität

Kapitel XVII

586

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeglicher Distinktion, jeglicher durch Vergleich deutlich zu machen‐
den Differenz und jeder Zuspitzung einer Differenz zu Opposition,
Widerstreit und Widerspruch voraus. Das gilt auch für jeden um-
und abwertenden, polemogenen oder diskriminierenden ›Umgang‹
mit Differenzen und mit deren Negation. Diese zum Zweck erster
Orientierung vorgenommene, tatsächlich höchst komplexe Zuord‐
nung der genannten Grundbegriffe ist keineswegs unumstritten.
Bis heute konfligieren v.a. dialektische, phänomenologisch-herme‐
neutische und systemtheoretische Beiträge zur Frage, wie diese Be‐
griffe angemessen zu konfigurieren sind. So konnte Ricœur Sartres
phänomenologischer Adaption des Negationsbegriffs, aber auch ge‐
neralisierter Rede von der »Arbeit des Negativen«5 bei Kojève mit
Jean Wahl eine regelrechte »inflation de négativité« vorwerfen, der
gegenüber er nicht nur auf »négativités disparates«, sondern auch
auf der »›naissance du négatif dans le distinct‹ et dans l’altérité«
bestand.6 Und in seinem Spätwerk liegt Alterität, die paradoxerweise
anders als sie selbst sein soll, nicht nur (wie in früheren Schriften)
allem Unterscheiden und Negieren voraus, sondern sie geht auch
über beides so hinaus, dass sie sich jeglicher ›Aufhebung‹ im Zu‐
ge einer umfassenden Dialektik widersetzen muss7, die zeitweise
wie auch spätere Autoren systemtheoretischer Provenienz8 den An‐
schein erweckte, es mit jeglicher Ander(s)heit aufnehmen zu kön‐
nen.9 Noch immer ist es jedoch eine offene Frage, wie sich etwa
Unterschied und Alterität zueinander verhalten.10 Die hier nur en
passant angeschnittenen, zuletzt im Dialog mit Werner Stegmaier
ausführlich entfalteten Probleme müsste man jedenfalls klären kön‐
nen, wenn man angeben will, wie und auf welcher (sinnlichen,

5 P. Ricœur, New Developments in Phenomenology in France: The Phenomenology
of Language, in: Social Research 34, Nr. 1 (1967), 1-30.

6 P. Ricœur, Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie. Die Philosophie des
Nichts und die Ur-Bejahung, in: R. Wisser (Hg.), Sinn und Sein, Tübingen 1960,
47–65, hier: 55; R. Picardi, Le lieu de la dialectique hégélienne dans la pensée
de Paul Ricœur, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 99, Nr. 4
(2015), 599−639, hier: 611.

7 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, Kap. 10.
8 Genannt seien nur Georges Spencer Brown und Niklas Luhmann.
9 W. Stegmaier, Orientierung im Nihilismus – Luhmann meets Nietzsche, Berlin,

Boston 2016.
10 Vgl. Vf., W. Stegmaier, Orientierung und Ander(s)heit. Spielräume und Grenzen

des Unterscheidens, Hamburg 2022.

1. In ›Differenzen‹, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt

587

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozialen, ideologischen...) Ebene Diskriminierungen wirksam wer‐
den können. In der weitläufigen Diskussion um diesen Begriff ist
indessen kein Konsens in dieser Frage festzustellen. Deshalb ist es
zunächst unvermeidlich, ihn jeweils so aufzugreifen, wie ihn die
beteiligten Autor:innen (unterschiedlich) verwenden. Dem entspre‐
chend verhalte ich mich im Folgenden zunächst als Beobachter zu
diesem Diskussionsfeld, ohne selbst sogleich eine normative Vorgabe
in der Frage ins Spiel zu bringen, wie sich Differenzierung und
Diskriminierung zueinander verhalten müssten. Und die bisherige
Diskussion um die richtige Konfiguration jener Grundbegriffe setze
ich nur insoweit voraus, dass ich den Deutungsvorschlag aufgreife,
es gehe in allem Unterscheiden letztlich darum, nicht einer um jeden
Preis abzuwehrenden Orientierungslosigkeit anheimzufallen.11

Sich nicht an wenigstens Unterscheidbarem orientieren zu können,
beschwört das nicht die Gefahr herauf, sich am Ende gar nicht
mehr zurechtzufinden? Aufgrund solcher Erfahrung komme es auch
zu genuin philosophischen Problemen, lehrte bekanntlich Wittgen‐
stein und vor ihm schon Kant.12 Im Gegensatz zu normalerweise vo‐
rübergehenden, nicht-psychotischen Orientierungsschwierigkeiten
zeichnen sich solche Probleme allerdings durch die Besonderheit
aus, dass sie Unterschiede, das Unterscheiden, das Unterscheiden‐
können, -müssen und auch Unterscheiden-sollen als solches proble‐
matisch, rätselhaft und geheimnisvoll erscheinen lassen. Wie ist all
das überhaupt möglich? Wodurch? Und in welchen Grenzen kann
all das menschliche Welterfahrung und Wirklichkeit verbürgen –
nicht zuletzt auch im Sinne der »Begreiflichkeit von intersubjektiven
Differenzen«13? Sind Unterscheidungen einerseits unumgänglich zu
treffen und andererseits beliebig weit zu treiben, wenn man mit
vorliegenden Unterschieden nicht auskommt oder sich mit ihnen
nicht zufriedengeben kann? Oder sind sie stets maßvoll so zu treffen,
dass sie beispielsweise als situationsbezogen ausreichend differen‐
ziert oder subtil genug erscheinen können? So unmittelbar praktisch,
nämlich orientierungsrelevant diese Fragen anmuten mögen – so
als könne es hier allemal nur um Unterschiede und Unterscheidun‐

11 W. Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin, New York 2008.
12 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1977, 82, Nr. 123;

I. Kant, Was heißt: Sich im Denken orientieren?, in: Werkausgabe Bd. V (Hg. W.
Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 265–283.

13 H. Blumenberg, Phänomenologische Schriften 1981–1988, Berlin 2018, 36.

Kapitel XVII

588

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen gehen, die in einem bestimmten Kontext und bis auf Weiteres
entsprechend zu bewerten wären –, so sehr fordern sie doch auch
ein theoretisches Verständnis dessen heraus, um was es sich bei
Unterschieden und Unterscheidungen überhaupt handelt und wie
sie auf Andere zu beziehen sind, die sie – anders – treffen. Das
aktuell besonders umstrittene Feld längst nicht mehr binär sche‐
matisierter, mannigfaltiger Geschlechterdifferenzen ist dafür gewiss
ein bezeichnendes Beispiel. Allerdings betrifft die Problematik des
Unterscheidens keineswegs nur diese inhaltliche Hinsicht, sondern
grundsätzlich die Frage, wie sich das, was wir Wirklichkeit nennen,
überhaupt darstellen kann, und welche praktischen, moralischen
und ethischen Konsequenzen sich daraus ergeben.

2. Aufhebung des unübersehbar Vielen und
Verschiedenen?

Von einzelnen und konkreten Unterschieden ganz bewusst abse‐
hend, hat bereits Platon deren abstrakteste Form anzugeben ver‐
sucht. So im Philebos (14c ff.), wo das Eine und Unbegrenzte als
dasjenige ausgemacht wird, in dem »das Viele« im Zuge von Ab‐
grenzungen unterschieden werden kann, die sich wiederum auf »ge‐
mischtes und gewordenes Sein« beziehen, das sich gleich bleiben,
aber auch verändern kann. Bereits hier war der zentrale Gedanke
leitend, alles Unterscheidbare und Verschiedene könne nur Teil eines
Ganzen bzw. Umfassenden sein, das in der philosophischen Überlie‐
ferung unter diversen Titeln immer wieder auftreten wird, ob als
Kosmos, als Eines, als Einheit, als Nicht-Anderes oder Identität,
die jegliche Differenz bzw. alles »Andere« in sich sollte aufheben
können, wie es Hegel beschrieben hat. Selbst in seiner Phänomeno‐
logie des Geistes steht allerdings nicht die Frage im Vordergrund,
wie sich Verschieden- bzw. Anderssein und Unterscheidbarkeit über‐
haupt zeigen.14 Vielmehr überspringt Hegel diese Frage weitgehend
und lässt im Vorhinein jegliches Verschiedensein und jegliches Un‐
terscheiden in die seither berühmte Formel münden, die eine finale

14 W. Beierwaltes, Identität und Differenz, Frankfurt/M. 1980; B. Rang, Identität
und Indifferenz, Frankfurt/M. 2000.

2. Aufhebung des unübersehbar Vielen und Verschiedenen?

589

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Identität von Identität und Nicht-Identität« bzw. Differenz statu‐
iert, in der ein »absoluter Geist« endlich zu sich selbst kommen
und »an und für sich« alles sollte aufheben können, was sich bis
dahin zugetragen hat und denken lässt.15 Zentrales dynamisches
Kernstück dieser Theorie ist der seine eigene Aufhebung erzwingen‐
de Widerspruch.16 Aber lässt sich alles, was ist oder uns widerfährt,
als zunächst Widersprüchliches fassen? Dessen sind wir uns heute
weit weniger sicher, als es offenbar Hegel war.17 Perzeptiv hebt sich
etwas von etwas anderem wie eine Gestalt vor einem Hintergrund
durch Salienz oder kontrastiv ab, fällt auf diese Weise auf oder
weicht von anderem ab.18 Abweichendes kann sodann kognitiv als
solches gewertet, be- und verurteilt werden, so dass unterschiedlich
›Gegebenes‹ keineswegs einfach hingenommen wird, wie es wiede‐
rum ein Diktum Ludwig Wittgensteins als unvermeidlich hinstellt
oder sogar empfiehlt.19 Epistemologen wie Gaston Bachelard sind
so weit gegangen zu behaupten, überhaupt nichts sei je schlicht
›gegeben‹,20 auch nicht als Unterschiedliches, Verschiedenes oder
Unterscheidbares. Wieder andere ergänzen: schlechthin alles sei
›konstruiert‹, wobei nicht selten ein ›bloß‹ herauszuhören ist.21 Was
bloß konstruiert ist, dem geht offenbar insofern Substanz ab, als
es möglicherweise jederzeit auch anders (um-)konstruiert werden
kann. Und das wiederum wird nicht selten so verstanden, als laufe
die Kontingenz des ›auch anders‹ Möglichen geradewegs auf schiere
Arbitrarität bzw. Willkürlichkeit hinaus.

Demzufolge hätten wir es niemals mit etwas zu tun, was einfach
– von sich aus – unterschiedlich ›ist‹ (und zwar so, dass wir uns
danach auch zu richten hätten), sondern mit Unterschieden, die ›ge‐
macht‹ worden sind und in vermeintlich eindeutig ›gegebenen‹ oder
gar ein für alle Mal festliegenden Unterschieden keinesfalls eine zu‐

15 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 41980, Kap. VIII.
16 T. Kesselring, Die Produktivität der Antinomie, Frankfurt/M. 1984.
17 Vgl. F. Jullien, Schattenseiten. Vom Bösen oder Negativen, Berlin, Zürich 2005,

bes. Kap. XI–XIII.
18 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, München 1986, 293, 324.
19 L. Wittgenstein, Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie, Werke Bd. 7,

Frankfurt/M. 1984, 122, Nr. 630.
20 G. Bachelard, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psycho‐

analyse der objektiven Erkenntnis [1938], Frankfurt/M. 1987, 47.
21 S. J. Schmidt (Hg.), Der Diskurs des radikalen Konstruktivismus, Frankfurt/M.

1987.

Kapitel XVII

590

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reichende Grundlage oder Rechtfertigung finden können. So geraten
wir unversehens von einer prima facie unverfänglichen Feststellung
über die Unterscheidbarkeit alles Wirklichen und von buchstäblich
›allem Möglichen‹ in einen uferlosen Streit darüber, wie es um das
›Gegebensein‹ von Unterschieden und Unterscheidbarkeit, um das
Unterscheiden selbst, um dessen begrenzte oder unbegrenzte Spiel‐
räume und um dessen ›Sinn‹ bestellt ist.

Unterschiede selbst machen nicht ohne Weiteres und von sich
aus einen Unterschied, wie es eine auf Gregory Bateson zurückge‐
hende,22 inzwischen vielfach, u.a. von Niklas Luhmann wieder auf‐
gegriffene Formel suggeriert, dem es allerdings gerade um die weit‐
gehende Umcodierbarkeit von Unterschieden ging23 – und zwar im
Sinne weiterer Informationsverarbeitung,24 so als käme es auf (von
Luhmann vernachlässigte) Unterschiede zu anderen ›Systemen‹, die
nicht bloß ›Informationen verarbeiten‹, gar nicht besonders an.
Abgesehen davon stellen sich über diesen praktischen Sinn des Un‐
terscheidens hinaus radikale, unser Verständnis von Wirklichkeit
grundsätzlich betreffende Fragen wie diese: Wie kommt es über‐
haupt zu Unterschieden? Worauf sind sie zurückzuführen? Was be‐
wirkt, wer ›trifft‹ sie? Und welche Folgen hat das, wenn man sich
darin nicht einig wird, auf welche Unterschiede es ankommt oder
welche ›zählen‹ sollten? Sind diese Fragen überhaupt im Rahmen
einer philosophischen Diskussion zu beantworten, die von der klas‐
sischen Identitätsphilosophie über Heideggers ontisch-ontologische
Differenz bis hin zur différance Derridas von ›inhaltlichen‹ Differen‐
zen abgesehen hat, nicht selten mit der fragwürdigen Konsequenz,
sie weitestgehend zu depolitisieren, so dass sie an die Wirklichkeit
diskriminierender Unterscheidungen kaum heranreichen kann?25

So konnte die Wahrnehmung, Vorstellung und Denkbarkeit von
Abweichendem, von Alterität, Unterschieden, Verschiedenheit, dis‐
tinctions aller Art (s.o.) unversehens in einen anhaltenden, radika‐
len Streit über Phänomene, Begriffe und Theorien der Differenz,

22 G. Bateson, Ökologie des Geistes, Frankfurt/M. 41983, 582.
23 Wie er am Beispiel von Ethik und Moral zeigte; u.a. in: Paradigm lost: Über die

ethische Reflexion der Moral, Frankfurt/M. 1990.
24 N. Luhmann, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie Frankfurt/M.

1985, 100.
25 M. Heidegger, Identität und Differenz, Pfullingen 91990; J. Derrida, Randgänge

der Philosophie, Wien 1988, 29–52.

2. Aufhebung des unübersehbar Vielen und Verschiedenen?

591

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Unterscheidung, des Unterscheidens und Unterschiedenwerdens
münden, in den Menschen sich verstrickt sehen, ohne in diesem
Streit je einen eindeutigen Anhalt oder eine klare Orientierung zu
finden. Vorläufig wissen wir nur, dass wir diejenigen sind, zwischen
denen dieser Streit allein ausbrechen kann. Wie und was auch im‐
mer ›andere‹ Lebewesen unterscheiden können (ihre Sinnesorgane
erweisen sich oft als um ein Vielfaches besser, schärfer, sensibler,
weitreichender, genauer... als unsere), für sie kann offenbar das
Unterscheiden nicht als solches zum ›Problem‹ werden. Für uns
dagegen nimmt dieses Problem inzwischen derart radikale Formen
an, dass auch Zerwürfnisse zwischen verschiedenen Theoretiker:in‐
nen des Unterscheidens nicht auszuschließen sind. So halten man‐
che maßgebliche und zu diskriminierende Unterschiede (sei es der
Hautfarbe, der kulturellen Herkunft oder politischer Identität) für
zweifelsfrei gegeben, während andere darauf bestehen, in der ›Rea‐
lität‹ sei gar nichts einfach ›gegeben‹, schon gar nicht in selbstver‐
ständlicher bzw. unmittelbar maßgeblicher Art und Weise. ›Real‹ sei
vielmehr gerade eine primäre Ununterschiedenheit, die nur durch
ein drawing of distinctions (G. Spencer Brown) Konturen gewinnen
könne.26 Letzteres wiederum kann so weit gehen, dass wir uns am
Ende als derart ›unterschiedlich‹ und sogar über alle Verschieden‐
heit hinaus als ›fremd‹ erweisen, dass die Unterschiede als gar nicht
mehr kommunizierbar oder überbrückbar erscheinen – von einer
finalen Versöhnung aller ›Differenzen‹ in geistiger, ›an und für sich‹
gegebener Identität ganz abgesehen, wie sie Hegel in Aussicht gestellt
hat. Nicht umsonst lautet eine oft zu hörende Phrase, man habe
mit Anderen »überhaupt nichts mehr gemeinsam«, man sei Anderen
bzw. einander derart »fremd«, dass einen überhaupt nichts verbin‐
de.27 Als bloße Übertreibung ist das nicht abzutun. Schließlich ist
auch die neuere Gewaltforschung zwischenzeitlich zu dem Ergebnis
gelangt, Menschen seien in Anbetracht dessen, was sie Anderen an‐
tun können, gerade als diejenigen zu verstehen, die mit ihnen ›nichts

26 G. Spencer-Brown, Laws of Form, London 1969.
27 So reflektiert Hermann Broch im Vorfeld des sog. Dritten Reiches eine Verkeh‐

rung des Volkes ins »Gegenmenschliche«, das gegenseitige Verachtung herauf‐
beschwört. Dieser sensible Autor weiß aber auch, dass in jeder Verachtung »ein
Stück Selbstverachtung steckt«, so dass die in der Verachtung Anderer liegende
Aufkündigung jeglicher Gemeinsamkeit nicht das letzte Wort haben kann. Vgl.
H. Broch, Der Tod des Vergil, München 31968, 21, 139.

Kapitel XVII

592

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinsam‹ zu haben scheinen, nichts jedenfalls in der Hinsicht, auf
die es möglicherweise ›entscheidend‹ ankommt, sei es die Empfäng‐
lichkeit für ein bestimmtes Gebot oder Verbot, sei es für die Stimme
des Gewissens oder einen unverfügbaren, selbst schlimmster Gewalt
widerstehenden Anspruch des Anderen.28

3. Andere als Andere

Wie kein anderer hat gerade dieser Begriff das seit Jahrtausenden
eingespielte Denken in Kategorien wie Unterschied, Verschiedenheit
und Unterscheidbarkeit infragegestellt, seitdem gefragt wurde, was
Andere als Andere überhaupt ausmacht.29 Dass man von Anderen
als solchen affizierbar ist, ohne sie zuvor wahrgenommen und einer
›Vorstellung‹ unterworfen haben zu müssen, wurde durch die seit
Wilhelm v. Humboldt und Ludwig Feuerbach mehr und mehr von
Hegel sich distanzierende Philosophie des Dialogs geltend gemacht,
der eingangs des 20. Jahrhunderts vor allem ›jüdisch inspirierte‹
Autoren wie Martin Buber, Franz Rosenzweig und Emmanuel Le‐
vinas entscheidende Impulse gegeben haben.30 Bei letzterem wird
die eigentliche Alterität Anderer explizit von jeglicher Vorstellbarkeit
abgesetzt31 und als pathisches Phänomen beschrieben – als Wider‐
fahrnis, zu dem man sich nur nachträglich verhalten kann, um dem
Anderen als solchem auf die Spur zu kommen. Von phänomenologi‐

28 Vgl. J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the Holocaust, Genocide &
Other Mass Atrocities, Oxford 2018, 139 ff.; N. Scheper-Hughes, P. Bourgois,
Introduction, in: dies. (eds.), Violence in Peace and War, Oxford 2004, 24f.; D.
J. Goldhagen, Worse than War, New York 2009, 215, 329, 353, 359; M. Lange,
Killing Others. A Natural History of Ethnic Violence, Ithaca, London 2017, 5;
Vf., Zu den dark sides ›ausgesetzten‹ kulturellen Lebens. Einspruch gegen den
neuerdings erhobenen optimistischen Ton in der Kulturtheorie, in: Filozfija i
Društvo/Philosophy and Society XXXI, Nr. 4 (2020), 515–568; https://doi.org/10.
2298/FID2004515L

29 Vgl. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 360 f., 403 f., 426 zum »Bruch« dieser
Art des Fragens mit der die »großen Gattungen« Platons beerbenden Ontologie.

30 Obgleich sich Levinas zweifellos nicht als ›Dialogist‹ verstanden wissen wollte.
Vf. (Hg.), Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar, Freiburg i.
Br., München 2020.

31 E. Levinas, Der Untergang der Vorstellung, in: Die Spur des Anderen, Freiburg i.
Br., München 21987, 120–139.

3. Andere als Andere

593

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2298/FID2004515L
https://doi.org/10.2298/FID2004515L
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2298/FID2004515L
https://doi.org/10.2298/FID2004515L


scher Seite wurde dieser pathische Ansatz zwar vielfach aufgegriffen,
aber zugleich darauf insistiert, dass sich das páthos dialektisch un‐
aufhebbarer Alterität, die gerade nicht als bloß ›widersprüchliche‹
auf ihre eigene Selbstaufhebung hintreibt, nur als Fremdheit und
nicht als Verschiedenheit denken lässt.32

Verschiedenes bzw. Unterscheidbares erfordert demnach ein Drit‐
tes, etwa ein unterscheiden-könnendes Subjekt, das von ihm selbst
Verschiedenes vor sich bringen, vergleichen, beurteilen und gege‐
benenfalls auch souverän darüber entscheiden kann,33 wie es sich
zu letzterem verhalten will. Dagegen widerfährt der Anspruch des
Anderen, wurde behauptet, auch einem derartigen, scheinbar souve‐
ränen Subjekt so, dass er ihm bereits ›unter die Haut geht‹, bevor es
sich unterscheidend und vergleichend von ihm Verschiedenem zu‐
wenden kann. Wurde von Autoren wie Marcel Hénaff der idealisti‐
schen, von Hegel bis auf Platon zurückweisenden Tradition pointiert
eine ›Alteritätsvergessenheit‹ zum Vorwurf gemacht, insofern sie
von der bei Levinas gemeinten unaufhebbaren Ander(s)heit nichts
wisse,34 so verschärft die jüngere Phänomenologie diese Kritik noch
zum Vorwurf einer ›Entzugsvergessenheit‹.35 Während Derrida He‐
gel frühzeitig gegen Levinas' Polemik in Schutz nahm,36 er kenne
den Anderen und die Andere als solche gar nicht (sondern nur
einen vorgestellten, gedachten und auf diese Weise ›angeeigneten‹
Anderen), insistiert diese Phänomenologie auf einer radikalen (nicht
etwa absoluten) Fremdheit, die sich gerade durch den Entzug dessen
bemerkbar machen soll, was uns als Alterität widerfährt. Auf diese
Weise wird unter Berufung auf die Cartesianischen Meditationen
Husserls auch gegen Levinas‘ Anknüpfung an letzteren Einspruch
eingelegt, so dass Levinas die kritische Nachfrage nicht erspart
bleibt, ob nicht auch er, der so sehr auf einer Alterität des Anderen
bestanden hat (in seinen frühen Schriften ausgehend von einer alté‐

32 B. Waldenfels, Topographie des Fremden, Frankfurt/M. 1997.
33 Vgl. Stegmaier, Orientierung im Nihilismus, 57, 133, 167, 270.
34 M. Hénaff, Die Gabe der Philosophen, Bielefeld 2014, 171–179; Vf., Einander

ausgesetzt. Der Andere und das Soziale, Bd. I. Umrisse einer historisierten Sozial‐
philosophie im Zeichen des Anderen, Freiburg i. Br., München 2018, 302 f.

35 Vf., ›Entzugsverlust‹. Zu einem kritischen Grundgedanken der Phänomenologie
des radikal Fremden, in: Umsonst ›gegeben‹? Phänomenologie und Hermeneutik
im sozialphilosophischen Rückblick, Baden-Baden 2024, Kap. VI.

36 J. Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976.

Kapitel XVII

594

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rité feminine), die uns weder praktisch noch theoretisch jemals zur
Disposition stehen könne, allzu sicher und bestimmt davon spricht,
was diese Alterität denn eigentlich ›bedeutet‹ – sei es nun eine
Verantwortung, die der Andere uns ›gibt‹, sei es darüber hinaus eine
Gerechtigkeit, nach der er als Anderer unter vielen Dritten verlangt,
oder letztlich Friede...

Wäre es so, dann könnte man sich davon allerdings praktische
Orientierung versprechen – obwohl die Alterität des Anderen derart
radikal angesetzt wird, dass es gar nicht mehr in Frage kommen
kann, letzteren von vornherein etwa als Mitglied einer pólis, als
civis, als Mitbürger:innen oder Zeitgenossen einzustufen, mit dem
man auf gewisse Weise bereits orientierungswirksam vorverständigt
wäre. Abgesehen von Kindern, Frauen und ortsansässigen Metöken
koexistieren Bürger gemäß aristotelischer Vorstellung politisch um‐
willen des Guten – im Gegensatz zu Fremden, mit denen man an‐
geblich weder ethisch noch auch politisch etwas gemeinsam hat.
Vor allem die spanische Spätscholastik hat den Gedanken einer
orientierungswirksamen Verbundenheit aller Menschen auf ein glo‐
bales bonum commune orbis ausgeweitet, aus dem manche glaubten
schließen zu können, alle Menschen gehörten im Grunde ›immer
schon‹ gemäß dieses Guten einander zu und zwischen ihnen bestehe
gar keine radikale Fremdheit (nur wüssten sie dies nicht oder ver‐
gäßen es wieder, wenn sie gewaltsam gegeneinander vorgehen). Der
moderne Universalismus suggeriert vielfach unter Berufung auf die
Ideale der Französischen Revolution und auf die Menschenrechte
das Gleiche.37

Doch hat man Anderen noch im kosmopolitischen Horizont der
Moderne derart Gewalt angetan, dass speziell Levinas dem glaubte
nur mit einer Hyperbolik der Alterität Rechnung tragen zu können,
so dass es den Anschein hat, als sei jede(r) Andere gerade kraft
einer weder wahrnehmbaren noch vorstellbaren oder denkbaren ra‐
dikalen Ander(s)heit ›ganz‹ bzw. ›absolut‹ anders und insofern auch
jeglicher Gewalt entzogen. Kritiker wie Dominique Janicaud haben
darin den Versuch einer gänzlich unzulässigen Theologisierung der

37 M. Lutz-Bachmann, A. Niederberger, P. Schink (Hg.), Kosmopolitanismus. Zur
Geschichte und Zukunft eines umstrittenen Ideals, Weilerswist 2010; E. Scho‐
ckenhoff, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik für eine globalisierte Welt, Frei‐
burg, Basel 2019.

3. Andere als Andere

595

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenologie gesehen, die sie um jegliche ›Ausweisbarkeit‹ der
Erfahrbarkeit einer solchen Alterität zu bringen droht.38 Dabei hatte
Levinas, der die Unterscheidung von radikaler und absoluter Alte‐
rität nicht durchgängig beachtet, immer darauf bestanden, keines‐
wegs Theologie betreiben zu wollen und sah sich einem gastlichen
Denken verpflichtet, das niemanden durch exklusive Prämissen aus‐
schließt, sondern, im Gegenteil, dazu einlädt, sich an einem wirklich
offenen Dialog zu beteiligen, in dem alles zur Diskussion gestellt
werden können muss. Alles, das heißt hier vor allem: auch einen
Glauben, den man nicht als Andere von vornherein ausschließende
Berufungsinstanz ins Spiel bringen darf. Wer das tut, wäre im An‐
schluss an Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Religion zu
fragen, schließt der sich nicht aus einer hospitablen Vernunft selbst
aus, die grundsätzlich jeder und jedem Zutritt gewähren müsste?39

Möglicherweise verfängt dieser Einwand zwar nicht, wenn die
radikale Alterität des Anderen noch anders als im Zuge einer ›gläu‐
bigen‹ Berufung auf sie ins Spiel kommen und maßgeblich werden
kann. Doch irritiert besonders in praktischer Hinsicht die auch
bei Levinas durchaus anzutreffende Verabsolutierung des Anderen.
Droht nicht alles, was man ihr zuschreibt, in einen sich unanfecht‐
bar gebenden Dogmatismus umzuschlagen, allen Dementis zum
Trotz? Kann man sich in praktischer Hinsicht überhaupt an einem
verabsolutierten Anderen anders als ›gläubig‹ und zugleich ›exklu‐
siv‹ orientieren?

Ist die gleiche Frage nicht auch an Verfechter nicht verabsolutier‐
ter, aber als radikal begriffener Alterität zu richten? Kann man sich
an radikaler Alterität oder durch sie orientieren?40 Bietet sie konkrete
Orientierung im Sinne der Verantwortung oder der Gerechtigkeit?
Oder verlangt sie danach? Und wie wäre dem Rechnung zu tragen,
ohne sie zu verfehlen? Verlangt nicht jede Praxis der Verantwortung
und der Gerechtigkeit (wie auch einer Ethik der Für- und Vorsorge,
einer Teleologie ›guten Lebens‹ und einer deontologischen Moral)
nach Hinsichten und Beschränkungen, die sie überhaupt erst ›leb‐
bar‹ machen? Uneingeschränkte Verantwortung für alles und unein‐

38 D. Janicaud, La phénoménologie dans tous ses états, Paris 2009; Die theologische
Wende der französischen Phänomenologie, Wien, Berlin 2014.

39 Vgl. G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion I, Werke 16
(Hg. E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 129.

40 Siehe oben, Anm. 10.

Kapitel XVII

596

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschränkte Gerechtigkeit für jede(n) sind schlechterdings unlebbar,
jedenfalls für leibhaftige, endliche ›Lebewesen‹, wie wir es sind.

Wenn das zutrifft, verlangen diese Begriffe, die in der vor allem an
Husserl anschließenden Philosophie der Alterität bis hin zu Ricœur
von der Anderheit des Anderen her gedacht wurden, gewissermaßen
nach einem ›Zuschnitt‹ oder nach einer Konturierung, ohne die sie
womöglich radikal desorientierende Konsequenzen haben müssten.
Ein vielfach statuiertes unbedingtes Verlangen nach Verantwortung
und Gerechtigkeit41 mag produktiv irritieren und eine bornierte Le‐
benspraxis aus einer ethisch und moralisch schläfrigen Normalität
reißen. (Nicht zuletzt darin kann man den praktischen Ertrag auch
der Dekonstruktion dieser Begriffe sehen, wie sie Derrida, u.a. inspi‐
riert von Levinas, versucht hat.) Aber wenn es dabei bleibt, drohen
dann nicht nicht-konkretisierte Forderungen nach Verantwortung
und Gerechtigkeit leer zu bleiben und den praktischen Sinn dieser
Begriffe geradezu zu konterkarieren? Mit anderen Worten: Muss
man nicht ›unterscheiden lernen‹, wem unter welchen Umständen
in welcher Hinsicht, im Rahmen welcher Möglichkeiten etc. Verant‐
wortung und Gerechtigkeit geschuldet sind?

So plausibel das auf den ersten Blick erscheinen mag, droht die al‐
teritätstheoretisch zur Geltung gebrachte Hyperbolik beider Begriffe
auf diese Weise nicht rasch ganz und gar verspielt zu werden? Tri‐
umphieren am Ende wieder diejenigen, die ganz ›aus eigener Macht‐
vollkommenheit‹ meinen zur ›diskriminierenden‹, Andere abwer‐
tenden und praktisch mehr oder tiefgreifend benachteiligenden Ent‐
scheidung darüber befugt zu sein, wer wem was schuldet und wer
wem was nicht? Wären wir dann über das klassische Identitäts- und
Differenzdenken, das von einer Selbigkeit oder Selbstheit ausgeht,
die sich selbst sekundär von Anderem und Anderen unterscheidet
und dabei über den Sinn des Unterscheidens selbst verfügt,42 über‐
haupt einen Schritt hinausgekommen? Oder fordert die Philosophie
der Alterität auch zu einem andersartigen, ganz neuen Verständnis
der Praxis des Unterscheidens heraus, die nicht mehr auf ein sub‐
jektives und souveränes, sei es kontradiktorisches, sei es konträres

41 Vf., M. Staudigl (Hg.), Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter An‐
sprüche im Kontext politischer Theorie, Baden-Baden 2014.

42 K. Gloy, Alterität. Das Verhältnis von Ich und dem Anderen, Leiden, Boston 2018,
15f., 19.

3. Andere als Andere

597

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestimmen des Verschiedenen durch Negation (Spinozas omnis de‐
terminatio est negatio), durch Herausgreifen von Differentem aus
einem angeblich »indifferenten Feld von Möglichkeiten«43 oder als
Abgrenzung von Anderem aufzufassen wäre, dem nach altbewährter
Methode kataphatisch oder apophatisch dieses oder jenes zu- oder
abzusprechen ist?

4. Unterscheiden und sich orientieren

Wie wäre das für die ›Lebbarkeit‹ eines leibhaftigen, endlichen
Lebens unabdingbare praktische Unterscheiden der erforderlichen
Orte, Hinsichten, Bedingungen und Möglichkeiten, an denen es sich
mit und unter Anderen orientieren könnte, zusammenzubringen
mit einer radikalen philosophischen Kritik an einer sich souverän
gebenden Subjektivität, die jegliches Unterscheiden und Sichorien‐
tieren allein für ihre eigene Angelegenheit hält und womöglich stets
im Sich-selbst-Unterscheiden von Anderem und Anderen befangen
bleibt, um womöglich ein diskriminierendes Spiel mit ihm zu trei‐
ben? Wie wäre andererseits zu vermeiden, dass man letzteres einer
verabsolutierten Alterität einfach unterwirft, die doch keineswegs
unsere praktischen ›Orientierungsprobleme‹ erübrigen kann und sie
sogar radikal zu verschärfen droht? Ist nicht allein von einer Philo‐
sophie der Orientierung, wie sie Werner Stegmaier entfaltet hat, ein
gewisses Gegengewicht gegen die geradezu desorientierende Über‐
macht einer radikalisierten oder verabsolutierten Alterität zu erwar‐
ten, aus der keineswegs direkt hervorgeht, wozu sie uns praktisch
herausfordert?44 Wie soll man sich Alterität und Differenz, Prakti‐
ken des Unterscheidens und zwischen Orientierungsbedürfnissen
und -zwängen changierende Probleme miteinander verbunden den‐
ken, so dass das radikalisierte Alteritäts- und Differenzdenken, wie
es etwa bei Levinas und Derrida anzutreffen ist, nicht einfach einem
Orientierungsverständnis zum Opfer fällt, das seinerseits darauf an‐
gewiesen sein könnte, sich von subjektiv nicht verfügbaren radikalen
Erscheinungsformen von Alterität und Differenz irritieren zu lassen?
Drohen uns diese Erscheinungsformen ihrerseits nicht weitgehend

43 Ebd., 110 f., 127.
44 Siehe oben, Anm. 11.

Kapitel XVII

598

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Stich zu lassen, wo es um die Wirklichkeit unserer Verhältnisse
zu Anderen geht? Hat die Philosophie der Alterität und der Diffe‐
renz nicht die Problematik geradezu wirklichkeits-konstitutiven Un‐
terscheidens außer Acht gelassen? Und verspricht nicht allein diese,
uns vor einer desorientierenden Übermacht radikaler Alterität und
Differenz zu bewahren, die uns im Stich zu lassen droht, wenn es
darum geht, wozu sie praktisch herausfordert?

Ironischerweise zeigt sich letzteres nicht selten gerade dort, wo
man unentwegt ein Loblied auf das Anderssein, auf die Verschieden‐
heit und Pluralität aller Menschen singt, sei es unter Berufung auf
Theodor W. Adorno, auf Hannah Arendt oder auf zahlreiche Vertre‐
ter:innen einer »Politik der Differenz«,45 die immer wieder Gefahr
läuft, alle Differenzen indifferent erscheinen zu lassen bzw. einzueb‐
nen.46 Diese Gefahr droht offensichtlich, wenn nur allgemein und
in diesem Sinne unterschiedslos von einer zu achtenden, ethnischen,
geschlechtlichen, geschichtlichen oder identitären Differenz so die
Rede ist, als würde aus dieser allein schon folgen, wonach sie ver‐
langt. Wenn das aber nicht überzeugt (worauf u.a. Verfechterinnen
einer Politik der Umverteilung wie Nancy Frazer insistieren, die
sich vehement gegen eine verbreitete, zumal politische Überwertig‐
keit von Identitäts- und Differenzfragen wenden47), müssen wir uns
dann nicht vor einer »Apologie der Differenz um der Differenz
willen« hüten, die »im Grenzfall sämtliche Differenzen indifferent
macht« (wie Ricœur befürchtete) und mit der auch ein ›Identitärer‹
wie Alain de Benoist – explizit unter der Devise vive la différence!
– sein populistisches Spiel treiben kann?48 Kann gerade eine Apo‐
logie der Differenz in Indifferenz und insofern ironischerweise in
Differenzvergessenheit umschlagen? Besteht dieser Verdacht zu Recht
auch gegenüber Positionen, die eine der Achtung der Verschieden‐

45 Zu denen man (ungeachtet vieler Unterschiede zwischen ihnen) Iris M. Young,
Martha Minow, Nancy Fraser, Seyla Benhabib, Judith Butler, Luce Irigaray und
viele andere zählen kann.

46 So ist von abstoßenden und widerwärtigen ›Differenzen‹ in diesem Zusammen‐
hang kaum je die Rede.

47 N. Fraser, Soziale Gerechtigkeit im Zeitalter der Identitätspolitik, in: dies., A.
Honneth, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-philosophische Kon‐
troverse, Frankfurt/M. 2003, 13–128.

48 Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 346. Ich komme weiter unten auf jene Parole
zurück.

4. Unterscheiden und sich orientieren

599

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit Anderer verpflichtete Differenzsensibilität zum Programm ge‐
macht haben? Sind nicht gerade diese Positionen in Wahrheit weit
entfernt davon, sich etwa zu ethnischen Differenzen indifferent
zu verhalten? Bezeugen sie nicht eine unbedingte Hospitalität im
Verhältnis zu mannigfaltigen Andersheiten, die sich nicht diskursiv
artikulieren oder diskriminierend an ihrer politischen Artikulation
gehindert werden? Demonstriert der Diskurs der Differenz nicht
sogar die Bereitschaft, unaufhebbarer Andersheit gerecht werden zu
wollen?49 Ist man nicht erklärtermaßen willens, selbst die radikale
Differenz Anderer zu achten, die uns als Fremdheit begegnet?50

Verspricht demgegenüber aus der Sackgasse, in die ein weitgehend
formalisiertes, auf ›inhaltliches‹ Anderssein wenig Rücksicht neh‐
mendes Differenzdenken zu geraten droht, eine Philosophie prakti‐
schen Unterscheidens und der Orientierung herauszuhelfen, die –
sei es von Nietzsche, sei es von Wittgenstein, Peter Winch oder
Clifford Geertz u.a. ausgehend – eher den kulturellen Lebensformen
verpflichtet ist, in denen sich menschliches Unterscheiden und Ori‐
entieren so oder so bewähren muss?

Diese Fragen zwingen dazu, bislang noch wenig miteinander ver‐
knüpfte Theoriefelder miteinander in Verbindung zu bringen: die
der ›post-idealistischen‹ Denker der Differenz (von Heidegger und
Derrida über Gilles Deleuze bis hin zu Luhmann u.v.a.) und der
Alterität (von Levinas über Ricœur und Bernhard Waldenfels bis hin
zu Gerhard Gamm u.v.a.) einerseits, die der Erforscher praktischen
Unterscheidens und (Sich-)Orientierens (von Michel de Certeau
und Pierre Bourdieu bis hin zu Judith Butler und François Jullien)
andererseits. Die einen tendieren dahin, alles Differente im Rekurs
auf eine chôra zu unterlaufen, die es überhaupt erst ermöglichen
können soll, dass uns Abweichendes, Anderes und Verschiedenes
begegnet und widerfährt,51 ohne uns als solches immer schon zur
Verfügung zu stehen, oder es in einer unheimlichen »unendlichen

49 J. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,
Frankfurt/M. 21997.

50 Welch schwierige Probleme das praktisch aufwirft, zeigt u.a. der Band von A.
Schäfer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pädagogische Gerechtigkeit, Paderborn
2007.

51 J. Derrida, Chōra, Wien 1990; E. S. Casey, Strangers at the edge of hospitality,
in: R. Kearney, K. Semonovitch (eds.), Phenomenologies of the Stranger. Between
Hostility and Hospitality, New York 2011, 39–48, hier: 44 f.

Kapitel XVII

600

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Passage«52 sich auflösen zu lassen, die nichts Gleiches bestehen lässt,
wie es schon Nietzsche behauptet hatte. Dagegen beharren die an‐
deren eher darauf, dass wir unumgänglich darauf angewiesen sind,
uns unterscheidend und diskriminierend in einer Welt orientieren
zu können, die uns andernfalls in eine psychotische Weltlosigkeit
zu stürzen droht. Zeichnet sich in der Überkreuzung beider Pro‐
blematiken eine Renaissance der Psyche ab, die man geradezu als den
Ort auffassen könnte, wo Differenz und Alterität zusammentreffen,
ohne je nach Maßgabe von Orientierungsbedürfnissen und -zwän‐
gen zur Deckung kommen zu können?

Kann und muss man sich durch Andere und an Anderen als sol‐
chen, deren Alterität unaufhebbar bleibt, orientieren? Verlangen und
bieten sie Orientierung? Und zwar durch wirklichkeitskonstitutive
Unterscheidungen, in denen ihre Alterität niemals aufgehen kann?
Versprechen uns andererseits solche Unterscheidungen von einer
Übermacht radikaler, nicht selten verabsolutierter Alterität zu befrei‐
en, die andernfalls auf neue Formen von Unterwerfung und Hete‐
ronomie hinauszulaufen drohen? Bedürfen wir im Gegensatz zur
›Differenz‹ Anderer, zu ihrer Verschiedenheit und Fremdheit, die
man vielfach summarisch unter dem Oberbegriff der Alterität oder
Ander(s)heit fasst, zusätzlicher, ›diskriminierender‹ Unterscheidun‐
gen, ohne die unser Leben gar nicht wirklich lebbar wäre, insofern es
Gefahr liefe, ohne sie einem ufer- und heillosen ›Anderssein‹ von al‐
lem und jedem ausgeliefert zu bleiben? – Vor dem Hintergrund die‐
ses im verfügbaren Rahmen nur kurz skizzierten Diskussionsstands
möchte ich wie eingangs angekündigt nun zu demokratiekritischen
Überlegungen zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminie‐
rung übergehen.

5. Zum Verhältnis von Differenzierung und
Diskriminierung

In den liberalen Demokratien des Westens gilt Diskriminierung ei‐
nerseits weithin als unakzeptabel, als illegitim und in bestimmten
Formen ausdrücklich als illegal. Das bedeutet jedoch keineswegs,

52 F. Ferrari, J.-L. Nancy, Die Haut der Bilder, Zürich, Berlin 2006, 103.

5. Zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminierung

601

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass sie auf ganzer Breite auf dem Rückzug wäre. Weiterhin wird
diskriminiert und Diskriminierung beklagt, wohin man auch schaut.
Sei es auf Seiten derer, die sich (mit Recht oder nicht53) diskriminiert
fühlen, sei es auf Seiten Dritter, die advokatorisch für sie eintreten,
um auf Formen der Abwertung, der Beleidigung oder Benachteili‐
gung Anderer aufmerksam zu machen, denen offenbar systematisch
und kollektiv ein Unrecht geschieht – oft angeblich ›nur‹, weil sie als
›anders‹ klassifiziert werden. »Anderssein genügt als Todesurteil«,
schrieb Erwin Chargaff in seiner Kritik der Zukunft – und setzte
noch eins drauf: »Da die Erde geradezu von Anderen bewohnt wird
[...], könnte [man] sagen, daß die Menschheit [...] auf die Ausrottung
der Andersartigen [lauert]«54, d.h. dass sie selbstdestruktiv verfasst
ist. Aber vom schieren ›Anderssein‹ über dessen Beurteilung bis
hin zur Genozidalität und Suizidalität der menschlichen Gattung ist
es doch ein weiter Weg. Dass jede(r) ›anders‹ ist, braucht solange
keine Gewalt heraufzubeschwören, wie das ›Anderssein‹, ›-denken‹,
›-leben‹ und ›-lieben‹ nicht so gewertet wird, als verlange es als
solches geradezu nach Gewalt. Und auch das genügt noch nicht,
solange sich die Wertung nicht systematisch gegen ein Kollektiv
Anderer richtet, von dem man sich unterscheidet, das man sodann
diskriminiert und womöglich tödlichen Folgen aussetzt – bis hin
zum sozialen Tod und zur bürgerlichen, rechtlichen und physischen
Vernichtung, gegen die sich die Diskriminierten von heute womög‐
lich als Diskriminierer von morgen zur Wehr setzen55 – wenn
sie dazu in der Lage sind. Zwingt Diskriminierung unweigerlich

53 Hier und im Folgenden bekommt man es durchgängig mit einer Ambiguität
dieser Frage nach dem ›Recht‹ zu tun, insofern die erste Artikulation einer
Verletzungserfahrung von der Frage zu unterscheiden ist, ob man den Betreffen‐
den hinsichtlich ihrer Deutung ›Recht geben‹ wird. Das von mir unterstellte
(weiter gefasste) Recht der Artikulation liegt dem unumgänglich voraus. Die
Betroffenen ›befragen‹ (und ihnen das ›Recht‹ einräumen, zunächst gehört zu
werden), bedeutet nicht, ihnen (in jeder Hinsicht...) ›Recht zu geben‹. Darauf
wird mehrfach zurückzukommen sein.

54 E. Chargaff, Kritik der Zukunft, Stuttgart 1983, 114.
55 Das liegt nahe, wenn man die hier außen vor gebliebenen leibhaftigen Fol‐

gen tiefgreifender und anhaltender Diskriminierungsprozesse bis hin zu Res‐
sentiments gegen jene bedenkt, die sich systematischer Herabwürdigung und
Benachteiligung Anderer schuldig gemacht haben. Wie sollte es unter einer
solchen Bedingung möglich sein, die Diskriminierer nicht ihrerseits zu diskri‐
minieren, sobald man effektiv dazu in der Lage ist? So aber drohte sich das
fortgesetzte Diskriminieren in eine Logik von Gewalt und Gegen-Gewalt zu

Kapitel XVII

602

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Symmetrie? Muss man Diskriminierer ebenfalls diskriminieren?
Und gerät man dadurch unvermeidlich auf die abschüssige Bahn
zunehmender gegenseitiger Gewalt gegen ›Andere‹, die letztlich alle
in ihren Sog ziehen muss? Kann man sich, um das zu vermeiden, auf
anscheinend ›unschuldiges‹ Differenzieren Anderer zurückziehen,
das ihrem ›Anderssein‹, ›‑denken‹, ›‑leben‹, ›‑lieben‹... Rechnung
trägt und womöglich Respekt zollt, ohne sich dabei im Geringsten
diskriminierend zu verhalten?

Vor diesem weiten und düsteren Hintergrund – zwischen unver‐
meidlicher Differenzierung, zu vermeidender Diskriminierung und
am Ende tödlicher Gewalt – bewegen sich die nachfolgenden Über‐
legungen. Sie beschränken sich aber auf die Frage, ob die angedeu‐
tete Nähe zwischen Differenzierung und Diskriminierung auf juridi‐
schem Wege zu bewältigen ist – etwa indem man letztere untersagt
und unter Strafe stellt. Ich werde zu zeigen versuchen, dass das
eine fatale Illusion ist. Zur Diskussion stellen möchte ich die Frage,
wohin das führt.

Friedliche Konfliktbeilegung, Toleranz, Respekt, Achtung und
Anerkennung Anderer stehen in den Demokratien des Westens in
hohem Kurs; zumindest ›verbal‹ und in intellektuellen Diskursen.
Darauf halten sich diese Demokratien anscheinend auch und gerade
dann viel zugute, wenn sie von Unfriedlichkeit, Intoleranz, fehlen‐
dem Respekt, Miss- und Verachtung zerrissen zu werden drohen.
Zweifellos: Nicht jede(r) bekennt sich demonstrativ zu jenen Begrif‐
fen als »Werten«, die als solche seit langem auch philosophischer
Anfechtung ausgesetzt sind. Man hat sogar von einer »Tyrannei
der Werte« gesprochen, durch die anscheinend alles Mögliche um‑
und abgewertet werden kann.56 Aber wer wagt es, offen für Krieg,
Intoleranz und Verachtung zu plädieren oder sich auch ›nur‹ für
die Diskriminierung Anderer auszusprechen, die im politischen Dis‐
kurs der Gegenwart eindeutig als zu Verurteilendes gilt? Allenfalls
hält man Intoleranz all jenen gegenüber für angebracht, die es an
Toleranz, Friedlichkeit, Achtung und Anerkennung Anderer fehlen

verstricken, die womöglich kein Ende kennt. Umso erstaunlicher sind die Fälle,
in denen es nicht dazu kommt.

56 M. Buber, Politische Schriften, Frankfurt/M. 2010, 644 f.; C. Schmitt, E. Jüngel,
S. Schelz, Die Tyrannei der Werte, Hamburg 1979.

5. Zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminierung

603

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lassen oder erklären, sich um all das nicht scheren zu wollen oder es
zu verweigern.57

Nur wenige berufen sich heute wie Botho Strauss auf eine angeb‐
lich »natürliche Anlage der Diskriminierung, die das Kind noch
besitzt«, die ihm aber durch eine Ideologie der politischen Korrekt‐
heit ausgetrieben werde, wie der Dramatiker mit dem Unterton des
Bedauerns behauptet. Diese Ideologie sei, so Strauss, einer Gesin‐
nungs-Minorität zu verdanken, die uns nichts anderes mehr zu den‐
ken und zu sagen erlauben wolle als genau das, »was nicht ebenso
alle sagen könnten«.58 Nicht etwa, weil es rationaler Prüfung stand‐
gehalten und sich insofern als konsensfähig erwiesen habe, sondern
schlicht aus einem triumphalen ›linken‹ Konformismus heraus, der
jeglichen Widerstand abweichenden Denkens ausmerzen und statt‐
dessen eine softe Ideologie der Toleranz und der Anerkennung jeg‐
licher Diversität installieren wolle – mit einer Ausnahme freilich:
mit der Ausnahme eines wirklich freien Denkens, das sich heraus‐
nehmen kann, ›dagegen‹ zu sein – wogegen auch immer. Das mag
als allzu wenig erscheinen, um politisch irgendetwas Besonderes zu
besagen, wird aber doch bemüht, um sich selbst einen Non-Konfor‐
mismus zu bescheinigen, mit dem der ›linke‹ Konformismus angeb‐
lich auf Kriegsfuß steht, obwohl oder gerade weil es sich um die
Ideologie einer Minderheit handelt (wie Strauss offenbar meint), der
es gelungen zu sein scheint, ihr affirmatives Denken des Demokrati‐
schen den entsprechenden politischen Lebensformen aufzuzwingen,
in denen faktisch so gut wie niemand mehr freien Geistes sein könne
– abgesehen von einer elitären Minderheit, die noch sage, was sie
›wirklich‹ denkt. In erster Linie beklagt sie, dass genau das weniger
denn je möglich sei. Und damit hat sie verblüffenden publizistischen
Erfolg, der mit dem beklagten Missstand, nicht mehr frei reden und
denken zu können, in krassem Widerspruch steht.

Hier fehlt nicht viel, und wir landen bei einer Apologie der Dis‐
kriminierung Anderer als einer Art Selbstverteidigung gegen das

57 Wird letzteres pauschal von Anderen behauptet, kann die im Namen der Tole‐
ranz geforderte Intoleranz allerdings sehr leicht in neue Diskriminierungen um‐
schlagen, wie es in aktuellen, vielfach von außerordentlicher Selbstgerechtigkeit
geprägten Debatten über »Freiheit oder Denkverbote?« überdeutlich wird. Vgl.
die Diskussion unter diesem Titel zwischen Sandra Kostner und Matin Lüthe in
Die Zeit (no. 45; 4. 11. 2021, S. 16).

58 B. Strauss, Der Leviathan unserer Tage, in: Die Zeit 37 (2020), 49.

Kapitel XVII

604

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgehen in einer alles und jeden nivellierenden Gleichheit, die
unter dem Anschein der Toleranz, Achtung und Anerkennung Ande‐
rer in Wahrheit das Gegenteil zu betreiben scheint: die politische
Liquidierung jeglichen wirklich abweichenden ›Andersseins‹ und
›Andersdenkens‹ nämlich. Diskriminiert – und ihr seid wieder wer,
scheint der Kulturkritiker seinen Lesern zuzurufen –, statt euch
selbst aufzugeben in einem anachronistischerweise immer noch als
›Gesellschaft‹ bezeichneten politischen System, das kein wahr- und
wehrhaftes Anderssein mehr zulassen wolle oder könne. Wehrt euch,
indem ihr unterscheidet und euch selbst unterscheidet – und zwar
von Anderen, könnte dagegen eine zeitgemäße Parole derer lauten,
die auch den Preis der Diskriminierung nicht scheuen; vorausge‐
setzt, es handelt sich um die Diskriminierung aus ihrer Sicht ›Ande‐
rer‹.

Hatte nicht auch einer der Chefideologen der französischen
Identitären, Alain de Benoist, vor Jahren schon im Fahrwasser
einer sogenannten »Konservativen Revolution«59 in diesem Sinne
die Kampfparole ausgegeben: vive la différence?60 Passte das nicht
ironischerweise ausgezeichnet in den Kontext einer »Politik der Dif‐
ferenz«, die ausdrücklich der Anerkennung des Verschieden- und
Fremdseins Anderer verpflichtet war – allen voran Frauen, people
of colour, Behinderte und Angehörige von Minderheiten? Sollte ih‐
nen allen nicht ein »Recht auf Anderssein« zugestanden werden
bzw. auch ohne solche ›Großzügigkeit‹ zustehen? Hatten die fran‐
zösischen Rechtsradikalen am Ende gar nichts anderes getan, als
sich diese Forderung zu eigen zu machen – allerdings mit dem
praktischen Effekt, pauschal diskriminierten Fremden keinerlei An‐
spruch zuzubilligen, die ihnen gezogenen Grenzen von sich aus
zu überschreiten, sei es als Arbeitsnomaden, sei es als Zuwanderer
oder Flüchtlinge? Vielmehr sollten sie dort bleiben, ›wo sie hinge‐
hören‹. Die eigenen Landsleute dagegen glaubte man eigens daran
erinnern zu müssen, dass es auch eine »Pflicht zur Differenz« gibt,
d.h. sich klar und eindeutig von Anderen bzw. Fremden abzugren‐
zen, ethnisch und historisch, national und territorial. Anscheinend
erwies sich die ›eigene‹, nationalistisch reduzierte Differenz nicht als

59 A. Mohler, K. Weissmann, Die Konservative Revolution in Deutschland 1918–
1932, Graz 62005.

60 R. Herzinger, H. Stein, Endzeitpropheten, Reinbek 1995; de.wikipedia.org/wiki/
Alain_de_Benoist.

5. Zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminierung

605

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eindeutig genug und musste politisch überhaupt erst als solche ein‐
geschärft, vereindeutigt, ethnisiert, naturalisiert, nationalisiert und
territorialisiert werden. Und das konnte (in der Perspektive der Ra‐
dikalen zumindest) nur gelingen, indem man diejenigen, die dazu
nicht bereit waren, unter Rückgriff auf eine einschlägige Semantik
als »Volksverräter« etc. diskriminierte und verächtlich machte.

Das geschah typischerweise ›im Namen des Volkes‹, das auf diese
Weise als Gemeinschaft von Diskriminierern und Verächtern der an
ihm selbst als abweichend und fremd wahrgenommenen ›Elemente‹
zum Vorschein kam bzw. so zum Vorschein kommen sollte. Dass
es den Diskriminierern und Verächtern zu keiner Zeit gelungen ist,
tatsächlich für die Mehrheit der jeweiligen Bevölkerung zu sprechen,
tat dem keinen Abbruch. Wie schon Carl Schmitt glauben machen
wollte, muss auch für sie gelten: distinguo ergo sum – was sich aus
dessen Sicht ohne Weiteres in das Diktum discrimino ergo sum um‐
münzen lässt.61 Indem ich mich diskriminierend von Anderen unter‐
scheide, existiere ich politisch; und wenn ich das in Verbindung
mit meinen Gesinnungsgenossen tue, gilt anscheinend unmittelbar:
Indem wir diejenigen diskriminieren, die nicht zu ›uns‹ gehören,
manifestieren wir ›das Volk‹ bzw. uns als ›Volk‹, mag der Rest der
Bevölkerung darüber denken, was er wolle. Das ›Volk‹ konstituiert
sich in dieser Sichtweise geradezu durch die Diskriminierung, Aus‐
grenzung und Verachtung Anderer, die sich durch die sogenannte
»Stimme des Volkes« Gehör verschafft, repräsentiert bzw. anschei‐
nend unmittelbar verlautbart durch einen autoritären Anführer. Da‐
bei wird geflissentlich vergessen, dass es »keine vox populi, sondern
nur voces populi« geben kann, woran uns Victor Klemperer nach
einschlägiger Erfahrung erinnerte.62

Wie es scheint, bildet das ›rechte Volk‹, das daran offenbar
nicht erinnert werden möchte, bislang nur eine Minderheit in den
Bevölkerungen der Demokratien des Westens, denen sie zumutet,
die Apologeten der Diskriminierung, Exklusion und Verachtung
als deren Teil zu akzeptieren, ohne es ihnen gleich zu tun. Man

61 Vgl. C. Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947–1951, Berlin 1991,
315, sowie zur politischen Brisanz dieser Formel im Kontext der Freund-Feind-
Lehre, in der das Differenzieren sogleich ins Diskriminieren umschlägt, ebd.,
115, 199, 202, 213.

62 V. Klemperer, LTI. Notizbuch eines Philologen, Stuttgart 262015, 250.

Kapitel XVII

606

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterscheidet sich von den Diskriminierern, diskriminiert sie aber
nicht, obgleich es Diskriminierungsverweigerern offenbar nicht sel‐
ten schwerfällt, Diskriminierer nicht für das zu verachten, was sie
tun (wenn schon nicht sie selbst).63 Ob diese nun genau wissen,
was sie tun oder nicht, ist am Ende nicht so entscheidend, denn
die Kritiker:innen der Diskriminierer wissen, wohin Diskriminie‐
rung früher oder später führt: sie gerät auf die abschüssige Bahn
einer fortgesetzten Abwertung, Benachteiligung und Ausgrenzung
Anderer, die, wenn sie sich nicht rechtzeitig zu wehren wissen, in
systematische Verfolgung und Vernichtung münden kann und viel‐
leicht muss, wie u.a. Imre Kertész meinte.64 Mit der Diskriminierung
beginnt, wenn sie sich politisch aus der Deckung wagt65, was mögli‐
cherweise als Zerstörung des Politischen in der Vernichtung Anderer
endet. Bereits in ihren Anfängen liegt die Gefahr der Steigerung
zum Äußersten, vor der es demokratische politische Lebensformen
auf jeden Fall zu bewahren gilt, bevor es definitiv ›zu spät‹ ist; d.h.

63 C. Strenger, Zivilisierte Verachtung. Eine Anleitung zur Verteidigung unserer Frei‐
heit, Berlin 32015.

64 I. Kertész, Die exilierte Sprache. Essays und Reden, Frankfurt/M. 2004, 113; vgl.
zum einschlägigen historischen Kontext R. Hilberg, Die Vernichtung der europä‐
ischen Juden. Bd. 3, Frankfurt/M. 1994, 1268 ff.; M. Broszat, Der Staat Hitlers.
Grundlegung und Entwicklung seiner inneren Verfassung, München 141995, 402,
437.

65 Das kann auch auf semantisch kaschierte Art und Weise geschehen. So hat man
den Genozid an den Tutsi im Radio Mille Collines als kommenden »Wind«
angekündigt. E. Mujawayo, S. Belhaddad, Ein Leben mehr, Zehn Jahre nach dem
Völkermord in Ruanda, Wuppertal 22005; D. Reybrouk, Kongo. Eine Geschichte,
Berlin 2012, 490 ff. Welche Sprachpolizei wäre nicht mit derartiger semantischer
Subtilität überfordert? Welches Gesetz könnte je genaue und eindeutige Gren‐
zen des sprachlich Erlaubten ziehen, um zuverlässig zu verhindern, dass Andere
derart diskriminiert werden, dass es denkbar wird, sie schließlich nicht nur
verbal ›zum Abschuss‹ und Schlimmerem ›freizugeben‹? Es gibt kein solches
Gesetz; und es kann kein derartiges Gesetz geben. Wo das Äußerste beginnt,
dessen Wiederholung man gemäß einer weitgehend abgenutzten Phrase (»Nie
wieder«...) unbedingt verhindern will, entzieht sich, so scheint es, unweigerlich
dem Auge des Gesetzes und der Aufmerksamkeit des Staates. Es hebt nach ein‐
schlägigen Befunden subtil ›zwischen uns‹ an, u.a. in Formen des Wegsehens,
der Vergleichgültigung, der stillen Ächtung und Verachtung, die geschickte
Wortführer nur noch in semantisch nicht ohne Weiteres erkennbarer Weise
auf ihre politischen Mühlen lenken müssen, um nicht nur verletzende und
verwundende, sondern schließlich auch sozial, politisch, rechtlich und physisch
vernichtende Gewalt ins Werk setzen zu können.

5. Zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminierung

607

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bevor die Minderheit der Diskriminierer die Mehrheit auf ihre Seite
ziehen, sie majorisieren oder unterdrücken kann, um schließlich die
ganze Bevölkerung in ein totalitäres ›Volk‹ zu transformieren, des‐
sen ›Gemeinschaft‹ schließlich auch keine innere Fremdheit, kein
Andersdenken, ‑leben und ‑lieben mehr zulassen soll.

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

Vor dem entsprechenden historischen Hintergrund einschlägiger
Erfahrungen mit der unter passenden politischen Umständen eska‐
lierenden Dynamik systematischer Diskriminierung ist es nur zu
verständlich, wie sensibel man reagiert, wo letztere sogar propagiert
und geradezu als vitalisierendes Prinzip politischer Selbstbehaup‐
tung gegen Andere empfohlen wird. »Nie wieder« – heißt es in
von Strauss verächtlich kommentierten »präsidialen Ermahnungen«
– soll systematische Diskriminierung Anderer auf diese Weise zum
Zuge kommen. Eine ganze Reihe von Vorfällen in Deutschland –
u.a. in Kassel (am 2. Juni 2019), Halle (am 9. Oktober 2019) und
Hanau (am 14. Februar 2020), um nur an einige der bekanntesten
aus jüngerer Zeit zu erinnern66 – hat jedoch den Verdacht bestärkt,
in unserer derart historisch sensibilisierten Demokratie sei systema‐
tische Diskriminierung bis hin zu alltäglichem Rassismus eine unbe‐
streitbare, wenn auch wohl nicht allgemein vorherrschende Realität
– und präsidiale Rede, wenn sie das kaschiert, am Ende pure Ideolo‐
gie. In dieser Hinsicht hätten wir, meinen manche, den USA, wo
man den residualen westlichen Rassismus vor allem zu vermuten
neigt, mit der dort im Alltag sich durch Diskriminierung Anderer
behauptenden white supremacy im Grunde nichts voraus und wir
seien keinen Deut besser67 als die weißen Erben der rassistischen

66 Vgl. die allein zwischen 1990 und 2022 nicht weniger als 311 Opfer rechts‐
extremer Gewalt umfassende Liste sowie die zusätzliche Liste von einschlä‐
gigen Verdachtsfällen: de.wikipedia.org/wiki/Todesopfer_rechtsextremer_Ge‐
walt_in_der_Bundesrepublik_Deutschland.

67 M.E. ist die Gefahr nicht völlig von der Hand zu weisen, dass emphatische
Diskriminierungskritiker bei einer Art Autodiskriminierung landen könnten,
wenn sie den generellen und pauschalen Vorwurf der rassistischen, kolonia‐
listischen, ›weißen‹ Diskriminierung bereitwillig gegen eine kollektiv beerbte
whiteness oder ›den Westen‹ erheben, dem sie selbst zugehören. So können

Kapitel XVII

608

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sklaverei, die partout nicht praktisch einlösen mögen, was ihnen
ihre eigene Verfassung u.a. in der Form expliziter Diskriminierungs‐
verbote vorgibt.68

Lässt sich aber Diskriminierung überhaupt verbieten? Und zwar
nicht nur systematische (wie bspw. diejenige, die als racial pro‐
filing kritisiert wird), sondern Diskriminierung jeglicher Art? Unter‐
steht Diskriminierung der sogenannten »Herrschaft des Rechts«69?
Oder beweist das Andauern diverser Formen von Diskriminierung
»unterhalb der Schwelle einer Ungleichbehandlung im Staatsbürger‐
recht« das genaue Gegenteil?70 Ist es womöglich weitgehend vergeb‐
lich, allein auf das Recht als Medium der Beherrschung inakzepta‐
bler Diskriminierung zu bauen? Wer an dieser Problematik interes‐
siert ist, wird der Frage auf den Grund gehen müssen, wie sich
Diskriminierung allererst zeigt (längst bevor sie in systematisierter
Form auffällig und rechtlich relevant wird), woher sie dann rührt,
welchen ›Sinn‹ sie in der Perspektive der Diskriminierenden hat und
was sie auf Seiten der Diskriminierten anrichtet, denen sie allemal
gewaltsam widerfährt.

Als Form von Gewalt hat sich das Verständnis von Diskriminie‐
rung, wie alle Gewalt zunächst, an denjenigen zu orientieren, die
sie verletzend trifft.71 Es liegt zunächst bei ihnen, festzustellen, was,
wie und inwiefern etwas als diskriminierend erfahren wird; und es
hilft nichts, letzteres damit wegzudiskutieren, man habe dies oder
jenes ›nicht so gemeint‹... Das gilt heute selbst für rassismuskritische
Texte, in denen wie etwa in Anmerkungen zu Eldridge Cleavers
Seele auf Eis zum besseren Verständnis der Black Panther ohne
Weiteres auf »Neger« verwiesen wird, die sich wie Rosa Parks 1955

zudem gleichsam durch die Hintertür rassistische Gedankenfiguren wieder ins
Spiel kommen, wenn auch als gegen sich selbst gerichtete.

68 Europäische Menschenrechtskonvention, Art. 14; Art. 18 des Vertrags über die
Arbeitsweise der EU; Europäische Grundrechtecharta, Art. 20–23; Art. 3 des
Deutschen Grundgesetzes etc.

69 Vgl. D. Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbürgerschaft in Europa im 20.
und 21. Jahrhundert, Berlin 2016, 384 f.

70 Ebd., 590.
71 Vf., Was (nicht) als Gewalt zählt. Zum Stand des philosophischen Gewaltdiskurses

heute, in: M. Staudigl (Hg.), Gesichter der Gewalt. Beiträge aus phänomenologi‐
scher Sicht, München 2014, 355‒381.

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

609

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Europ%C3%A4ische_Menschenrechtskonvention
https://dejure.org/gesetze/MRK/14.html
https://dejure.org/gesetze/AEUV/18.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Grundrechtecharta
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Europ%C3%A4ische_Menschenrechtskonvention
https://dejure.org/gesetze/MRK/14.html
https://dejure.org/gesetze/AEUV/18.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Grundrechtecharta


als »schwarze Frau« gegen den Rassismus der Weißen aufgelehnt
hätten.72

Wenn heute selbst in solchen Texten wie auch bei Philosophen
wie Kant und bei politischen Theoretikerinnen wie Arendt und vie‐
len anderen, die sich nirgends für die Diskriminierung, Geringschät‐
zung oder Verachtung Anderer aussprechen, ein diskriminierendes,
geringschätziges und verächtlichmachendes Vokabular oder entspre‐
chendes anthropologisches Kategorisieren entdeckt wird, so kann
man m.E. nicht umhin, als diesen Verdacht zunächst einmal ernst zu
nehmen, auch wenn man sich vor selbstgerechten Anachronismen
hüten muss. Heute ist es leicht, solches Vokabular und Kategorisie‐
ren zu brandmarken, nachdem man für dessen diskriminierende
Brisanz sensibilisiert wurde. Aber man kann keineswegs dessen
sicher sein, sich nicht selbst wiederum in Diskriminierungen zu
verstricken und sich nicht später entsprechende Vorwürfe zuzuzie‐
hen, wenn es sich herausstellt, dass das eigene Denken, Reden und
Schreiben längst nicht weit genug in Richtung auf antirassistischen
Vorurteilsabbau, Desoziozentrierung und Dekolonialisierung voran‐
gekommen ist.73

Mehr noch: Verrät am Ende selbst die scheinbar so überaus gene‐
rös gemeinte Programmatik der »Einbeziehung des Anderen«, die
jeder und jedem angesichts ihrer bzw. seiner unaufhebbaren Alterität
gelten soll, eine gewisse Zentrierung auf sich selbst, die »Anderen«
nur von sich aus einen Anspruch auf Einbeziehung, Integration oder
Inklusion zuerkennt, letzteren aber keineswegs in der Alterität Ande‐
rer selbst wahrnimmt?74 Geht selbst diese Programmatik nicht nach
wie vor von einer souveränen und autonomen Subjektivität aus, die
sich allenfalls großzügigerweise dazu herablässt, »Anderen« Ansprü‐
che auf Nichtdiskriminierung zuzuerkennen, und dabei jederzeit
Herr der Lage bleibt? Und gelangt eine solche Subjektivität nicht
bestenfalls in den bekannten Verfahren diskursiver politischer Wil‐
lensbildung dazu, durch die vermeintlich »unnachsichtig zwingende
Kraft des besseren Arguments« Anderen die Zustimmung zu einer
verallgemeinerbaren Norm abzuringen, der zufolge niemand diskri‐
miniert werden sollte? Hat man nicht behauptet, auch diese Sub‐

72 E. Cleaver, Seele auf Eis, München 51973, 226.
73 Vgl. A. Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin 2014; Postkolonie. Zur

politischen Vorstellungskraft im zeitgenössischen Afrika, Wien, Berlin 2016.
74 Vgl. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen, 58.

Kapitel XVII

610

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jektivität sei in rationaler Hinsicht allein dieser Kraft unterworfen,
im Übrigen aber uneingeschränkt autonom in dem, was sie selbst
einsieht und wovon sie sich überzeugen lässt? Allenfalls könnte man
einem derart souveränen und autonomen Subjekt nachweisen, dass
es in sich widersprüchlich sei, selbst nicht diskriminiert werden
zu wollen, Andere dagegen weiterhin zu diskriminieren – wobei
vorausgesetzt wird, dass der Nachweis der Selbstwidersprüchlichkeit
bereits genügen müsste, um jegliche Diskriminierung zu delegitimie‐
ren und letztlich unmöglich zu machen.

Die bekannten Diskriminierungsverbote scheinen dies nur noch
in positiviert-verrechtlichter Form zu affirmieren. In ihnen bekennt
sich ein politisches Gemeinwesen zu konkreten und vielfach diffe‐
renzierten Ansprüchen einer bzw. eines jeden, nicht aufgrund der
Hautfarbe, des Geschlechts, religiöser oder ethnischer Zugehörig‐
keit und Herkunft, irgendwelcher ›Handicaps‹ usw. diskriminiert,
systematisch benachteiligt, als ›minderwertig‹ behandelt und am
Ende um die Lebbarkeit des eigenen Lebens gebracht zu werden.
Nichts von alledem kann man, so wird dabei unterstellt, ›ernsthaft
wollen‹ – weder in Bezug auf sich selbst noch auch in Bezug auf
Andere, ganz gleich, um wen es sich im Einzelnen handelt. Nichts
von alledem hält dem zentralen Anspruch auf Verallgemeinerbarkeit
normativer Positionen stand. Wenn es dennoch zu Diskriminierun‐
gen kommt, so nur deshalb, weil man hinter diesen Anspruch zu‐
rückfällt, ihm nicht gerecht wird, ihn nicht wirklich beherzigt hat,
oder weil man nicht einmal erkennt, dass man ungeachtet ›bester
Absichten‹ weiterhin diskriminiert – etwa weil man sich eines Voka‐
bulars bedient, dessen diskriminierende Effekte auf Andere man als
solche gar nicht realisiert. So verhielt es sich offenbar vielfach bei der
Rede von »Negern«, »Gypsies« oder »Zigeunern« selbst in antiras‐
sistischen Schriften, die heute kaum mehr zitierfähig sind, weil sich
die Vorgeschichte der Diskriminierung, mit der sie sich auseinander‐
setzen, in ihrer eigenen Semantik unerkannt fortzusetzen droht.75

75 Ich wurde »ausdrücklich« davor »gewarnt«, »diese Begriffe – selbst vor dem
Hintergrund einer solchen Aussage – auszuschreiben«. Denn das könne »zu
Reaktionen führen, die Autor:in und Herausgeber:innen Schwierigkeiten berei‐
ten«. Es gehe »weniger darum, hier eine forcierte correctness einzumahnen
als einfach [!] um die Probleme, die [bspw.] ein ausgeschriebenes N-Wort
verursachen kann«. So »einfach« liegen die Dinge allerdings keineswegs. Es
hilft nämlich rein gar nichts, dieses Wort (oder die oben eingefügten) einfach

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

611

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und so verhält es sich noch heute womöglich sogar mit der verbal
ausdrücklich ehrenden Anrede von »Damen und Herren«, die keine
»Diversen« kennt, von deren Existenz viele bis vor Kurzem nicht die
geringste Ahnung gehabt zu haben scheinen...76

Die längst nicht abgeschlossene und vielleicht niemals abzuschlie‐
ßende Debatte um immer neue, bislang nicht einmal als solche öf‐
fentlich zum Vorschein gekommenen Anzeichen von Diskriminierun‐
gen, die die unerwartet unter Diskriminierungsverdacht Stehenden
wiederum ›so nicht gemeint‹ haben wollen, wie vielfach beteuert
wird, beweist eine bemerkenswerte Inversion der ganzen Ausein‐
andersetzung mit dem Problem der Diskriminierung als solchem.
Sie geht nämlich jetzt konsequent von denjenigen aus, die ihr ei‐
genes Diskriminiertwerden oder die Diskriminierung Anderer (ad‐
vokatorisch) beklagen und den Anspruch auf Nichtdiskrimierung
gegen Andere zur Geltung bringen. Bevor es infolgedessen zur kriti‐
schen Auseinandersetzung mit Geltungsansprüchen kommt, dreht
sich dieser Prozess zunächst um den Anspruch, überhaupt Gehör
zu finden und in diesem Sinne um einen Erfahrungsanspruch.
Demnach soll die soziale, politische, rechtliche Wirklichkeit von
Diskriminierungserfahrungen erst einmal kenntlich und öffentlich
sichtbar werden; dann erst ist zu beurteilen, von welchem Gewicht
sie sind, ob sie ›mit Recht‹ beklagt werden und was gegebenenfalls
gegen sie zu tun ist, etc.

Genealogisch liegt noch vor jedem Verbot jeglicher Diskriminie‐
rung das Erfordernis, Diskriminierungen überhaupt erst als solche

durchzustreichen oder nur andeutungsweise zu verwenden, um sich nicht ›an‐
greifbar‹ zu machen, so als ob es vor allem darum gehen müsste. Abgesehen
davon, dass jede indirekte Verwendung eines Wortes auch eine Verwendung
ist und das jeweils Durchgestrichene oder Angedeutete gerade durch eine ent‐
sprechende Praxis nur umso deutlicher zur Geltung kommen zu lassen droht
(nach der Devise: »Ihr wisst schon, was ich meine, wenn ich ›N.‹ schreibe…«)
− die unvermeidliche Folge wäre, dass man auch die historische Realität der
tatsächlichen Verwendung diskriminierender Rede in gewisser Weise tilgt, wenn
sie gar nicht mehr zitiert werden dürfte, wie es sonst bei Quellenbegriffen in der
Historiografie üblich ist. Das würde letztlich nur die Aufklärung der fraglichen
Diskriminierungsgeschichten sowie ihrer Folgen behindern. Was man nicht
beim Namen nennt und ggf. zitiert, bleibt doch im Spiel − aber gefährlich
unerkannt. Im Übrigen wäre auch sprachphilosophisch nur eine Position zu
rechtfertigen, die den Gebrauch eines Wortes nicht von seinem − hier: explizit
diskriminierungskritischen − Kontext einfach ablöst.

76 p.dw.com/p/3ow3j; sz-magazin.sueddeutsche.de/heft/2021/5.

Kapitel XVII

612

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erkennbar werden zu lassen; und zwar dadurch, dass sie Anderen
zu Gehör gebracht und zum Gegenstand einer normativen Ausein‐
andersetzung gemacht werden können. Selbst die strengsten Diskri‐
minierungsverbote richten nichts aus, wenn vorliegende Diskrimi‐
nierungen nicht als solche auch erkennbar werden. Noch vor dem
Verbot der Diskriminierung liegt so gesehen das Erfordernis, sie
zum Vorschein kommen zu lassen; wenn nicht durch die unmittel‐
bar Betroffenen selbst, dann gegebenenfalls durch advokatorische
Parteinahme an ihrer Stelle.

Allerdings verbürgt nichts, dass einer beklagten Diskriminierung
in jedem Falle auch Recht zu geben ist. Ob sie ›wirklich‹ vorliegt
und mit Recht beklagt wird, wie man sich dazu verhalten soll und
kann, bleibt allemal eine Frage öffentlicher Auseinandersetzung, die
auch dann, wenn sie dem Verbot der Diskriminierung Anderer ver‐
pflichtet ist, keineswegs jede(n) generell dazu autorisiert, sich als
Diskriminierte(n) zum Maßstab Anderer zu machen. Wer behaup‐
tet, diskriminiert zu werden, hat in dieser Perspektive Anspruch
darauf, damit Gehör zu finden, nicht aber unbedingt auf Anerken‐
nung seines vorgebrachten Erfahrungsanspruchs in der Form eines
Geltungsanspruchs. Nicht jeder, der behauptet, diskriminiert zu
werden, wird auch diskriminiert. Umgekehrt liegt auf der Hand: Wo
jegliche Diskriminierung untersagt ist, kann dennoch Diskriminie‐
rung vorliegen. Ein gänzlich diskriminierungsfreies Zusammenleben
lässt sich ohnehin kaum vorstellen. Auch diejenigen, die sich un‐
eingeschränkt für ein Diskriminierungsverbot aussprechen, können
nicht versprechen, sich jeglicher Diskriminierung zu enthalten. Denn
die Wirklichkeit von Diskriminierung hängt zunächst gar nicht von
ihnen, sondern von Anderen ab – wenn wir akzeptieren, dass es
sich bei Diskriminierungen stets um Formen einer Gewaltsamkeit
handelt, die sich zunächst an denjenigen bemisst, die sie trifft.

Auch erklärte Nichtdiskriminierer werden niemals ganz ausschlie‐
ßen können, dass ihr Reden und Denken, ihr Tun und Leben diskri‐
minierende Effekte hat. Deren Wirklichkeit tritt auf Seiten Anderer
ein und steht insofern weder Diskriminierern noch Nichtdiskrimie‐
rern allein zu Gebote. Es steht so gesehen grundsätzlich nicht allein
in unserer Macht, Andere nicht zu diskriminieren. Das bedeutet frei‐
lich nicht, dass nun umgekehrt Andere uneingeschränkt dazu zu er‐
mächtigen wären, wieder Andere mit Diskriminierungsvorwürfen zu
überziehen. Vielmehr bedarf die Wirklichkeit von Diskriminierung

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

613

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer grundsätzlich anfechtbaren Artikulation ›zwischen uns‹, durch
die allein ihr Gewicht und auch ihre Vermeidbarkeit zu bestimmen
sind. Auch wenn man nun aber darüber hinausgehend dieses ›Zwi‐
schen‹ als solches bejaht und insofern jede eigene Definitionsmacht
über potenziell diskriminierende Unterschiede aus der Hand gibt, ist
nicht ›klar‹, ob sich Diskriminierung überhaupt gänzlich vermeiden
lässt. Warum nicht?

Historisch-semantisch sind die Verben ›differenzieren‹ und ›dis‐
kriminieren‹ ursprünglich zwar eng miteinander verwandt, inzwi‐
schen aber deutlich voneinander zu unterscheiden: Es gibt keine
Diskriminierung ohne vermeintlich eindeutige Differenzierung und
Entdifferenzierung (wenn Andere pauschal ›klassifiziert‹ und ›iden‐
tifiziert‹ werden77); anscheinend sehr wohl aber Differenzierung
ohne soziale, politische, rechtliche Diskriminierung. Zumindest soll‐
te es so sein, wird seitens derer suggeriert, die einer Politik der
Differenz das Wort reden, ohne damit im Geringsten Diskriminie‐
rungseffekte zu verbinden. Tatsächlich würden wir gar nichts wahr‐
nehmen, erfahren und denken können, wenn wir uns nicht auf
irgendwie wenigstens Differenzierbares beziehen könnten. In der
Phänomenologie spricht man in diesem Zusammenhang von einem
primordialen »Feld« des Wahrnehmbaren, das sich bereits als mehr
oder weniger differenziertes darstellt, bevor überhaupt ein Subjekt
zum Zuge kommen kann, das es aus eigener Kraft zu differenzieren
vermöchte. In diesem Feld zeichnet sich Differenziertes allererst
durch Abweichung von Anderem, durch Salienz und Prägnanz ge‐
wissermaßen unschuldig ab, ohne unser eigenes Zutun, und lässt
dabei weitere Differenzierung zu, die niemals alles zugleich erfassen
kann, was sich jeweils als Differenzierbares darstellt. Infolgedessen
kommt es zu einer unvermeidlichen Selektivität und Exklusivität
in Prozessen der Differenzierung, die weitere Differenzierung stets
mit der Kehrseite einer gewissen Indifferenzierung erkaufen müssen;
zumal dann, wenn auf dem Spiel steht, auf welche Differenzen es
in einer gegebenen Lage ankommt bzw. welche Unterschiede jeweils
in welcher Hinsicht ›einen Unterschied machen‹. Dabei kommen
schließlich auch Wertungen ins Spiel, die die Frage betreffen, welche

77 Unter Hinweis auf Klemperers LTI macht Georges-Arthur Goldschmidt auf den
Zusammenhang von sprachlicher (Pseudo-)Eindeutigkeit und einem »Zwang
zur Ausstoßung« aufmerksam in: Freud wartet auf das Wort. Freud und die
deutsche Sprache II, Frankfurt/M. 2008, 193.

Kapitel XVII

614

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterschiede besonders bedeutsam, praktisch relevant oder folgen‐
reich sein sollten, welche in diesem Sinne ›zählen‹ und welche nicht
oder weniger. So orientiert man sich an Unterschieden und mit Hilfe
von Unterschieden, die einen Unterschied machen, während andere
vernachlässigt werden, aus dem Blick geraten und vorübergehend
oder dauerhaft vergessen werden – was nicht ausschließt, dass sie
später gewaltsam wieder zum Vorschein kommen.

All das wurde von phänomenologischer, aber auch von system-
und orientierungstheoretischer Seite bereits vielfach bedacht, inter‐
essiert hier aber vor allem im Hinblick auf die Frage, wie sich Diffe‐
renzierung und Diskriminierung zueinander verhalten und ob sich
die zuvor unterstellte ›Unschuld‹ von Differenzierungsvorgängen
tatsächlich rechtfertigen lässt. Auf perzeptiver Ebene, wie sie Aron
Gurwitsch, Maurice Merleau-Ponty und Jan Patočka im Auge hatten,
als sie die Selbstorganisation eines menschlichen Erfahrungsfeldes
beschrieben (worauf ich eingangs kurz Bezug genommen habe)78,
stellt sich zunächst alles so dar, als ergäbe sich letztere ohne unser
eigenes Zutun. Aber wenn eine gewisse Selektivität und Exklusivität
in der Bestimmung von Unterschieden ins Spiel kommt, die einen
Unterschied machen bzw. auf die es ankommen soll, wird dann
nicht unvermeidlich bereits die Problematik potenzieller Diskrimi‐
nierung virulent, sobald sich Differenzierungsprozesse auf Andere
beziehen? Wie sollten wir je aus eigener Kraft und im Vorhinein
wissen können, ob Unterschiede, die wir in Beziehungen zu ihnen
selektiv-exklusiv beachten, hervorheben oder vernachlässigen und
ignorieren, von Anderen nicht als gewaltsam-diskriminierend aufge‐
fasst werden? Mir scheint, dass wir das niemals im Vorhinein und
ganz und gar von uns aus entscheiden können, so dass wir unver‐
meidlich und immer darauf warten müssen, uns von Anderen sagen
lassen zu müssen, inwiefern gewisse Differenzierungen bereits mit
Diskriminierungen einhergehen, auch und gerade dann, wenn wir
selbst das nicht für möglich oder naheliegend halten.79

78 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966; A. Gur‐
witsch, Das Bewußtseinsfeld, Berlin 1975; J. Patočka, Die Bewegung der menschli‐
chen Existenz, Stuttgart 1991.

79 Insofern handelt es sich auch hier um eine Problematik jener Grenzen, von
denen man niemals im Vorhinein genau weiß, ob und inwiefern sie jeweils die
des Einen und/oder des Anderen sind oder nicht.

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

615

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unvermeidlich differenzieren wir uns und Andere aktiv und pas‐
siv in diversen Beziehungen mit und in Verhältnissen zu ihnen.
Unvermeidlich wissen wir dabei aber niemals im Vorhinein und allein
aus eigener Kraft, ob wir uns dabei nicht schon gewisser Diskriminie‐
rungen schuldig machen – solange wir nicht darauf aufmerksam ge‐
macht werden. Insofern können wir nicht versprechen, Andere nie‐
mals und unter keinen Umständen zu diskriminieren. Wir können
allenfalls versprechen, uns dem entsprechenden Vorwurf gegenüber
aufgeschlossen zu verhalten, auch und gerade dann, wenn er uns
prima facie gar nicht als einleuchtend erscheint, insofern wir uns oh‐
nehin zu rechtlich verbürgten Diskriminierungsverboten bekennen
und von deren Sinn und Geltung überzeugt sind. Diese Verbote
werden jedoch die mit sozialen Differenzierungsprozessen unver‐
meidlich einhergehenden Diskriminierungspotenziale niemals der
viel zitierten »Herrschaft des Rechts« völlig unterwerfen können.
So strikt und generell diese Verbote auch formuliert sein mögen,
sie können doch nicht ausschließen, dass ungeachtet aller gegentei‐
ligen Bemühungen Differenzierungsprozesse nahtlos und vielfach
unerkannt in Diskriminierungen übergehen. Das wird kein Recht
der Welt verhindern können; auch nicht dessen juridistische Ver‐
schärfung.80 An dieser Stelle kann allein eine soziale Sensibilisierung
dafür weiterhelfen, wie sich unsere wie auch immer differenzierte
soziale Wirklichkeit Anderen anders darstellt – gegebenenfalls eben
in diskriminierender Art und Weise.81 Die Kritik und künftige Ver‐
meidung von Diskriminierungen kann dann nicht allein auf dem

80 Wie sie etwa bei Hermann Broch festzustellen war, der unter dem Eindruck des
Nazismus im Rahmen seiner Konzeption einer »totalen«, Humanität geradezu
diktierenden Demokratie ein »Gesetz zum Schutze der Menschenwürde« vorge‐
schlagen hat, in dem es u.a. heißt: »Wer durch Worte oder Taten danach trach‐
tet«, Andere »derart zu diskriminieren, daß ihnen nicht der geringste Mitgenuß
an den bürgerlichen Rechten und Ehren, nicht die geringste Anwartschaft an
den öffentlichen Einrichtungen, nicht die gleiche Freiheit ihres persönlichen
Lebens, m.a.W. nicht die gleiche physische und psychische Integrität wie den
übrigen Bürgern zustehe [...], verstößt gegen die Grundlage des Staates und soll
straffällig gemacht werden.« H. Broch, Zur Diktatur der Humanität innerhalb
einer totalen Demokratie [1939], in: Politische Schriften, Frankfurt/M. 1978, 24–
71, hier: 27.

81 Im Kontext der Innsbrucker, von Michaela Bstieler, Andreas Oberprantacher
und Sergej Seitz organisierten Konferenz Confronting Discrimination (Oktober
2021), zu der der zweite Teil dieses Aufsatzes beigetragen hat, habe ich die
eingangs angesprochene Beschränkung auf das hier gestellte Thema beibehalten.

Kapitel XVII

616

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Verboten vorgezeichneten Weg erfolgen, sondern nur so, dass
man sich zunächst von Anderen sagen lässt, wie sie Differenzierun‐
gen als Diskriminierungen erleben – ohne sich dem widerspruchslos
unterwerfen zu müssen. Diese Schlussfolgerung ist ohne Weiteres
auch auf die vorangegangenen Ausführungen selbst anzuwenden.

Eine darüber hinausgehende Konfiguration der Phänomenologie der leibhafti‐
gen Wirklichkeit konkreter (anhaltender, systematischer...) Diskriminierungen
(a) und ihrer normativen Kritik (b) im Hinblick auf deren spezifisch ›westliche‹
Genealogie (c) bleibt ein Desiderat.

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

617

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XVIII
Antisemitismus und Anti-Antisemitismus in der
politischen Kultur der Gegenwart

1. Antisemitismen inflationär (621) | 2. Auflösung jeglicher Antisemitismus-Kritik in
kritisiertem ›Antisemitismus‹? (626) | 3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkun‐
gen (630) | 4. »Juden« erfinden müssen? (638) | 5. Jüdische Alterität versus Antisemi‐
tismus als Definitionsmacht? (643) | 6. Radikale Alterität als unanfechtbares Refugi‐
um? (645)

Die Wunde soll nicht heilen im Vergessen [...].
Das könnt ihr eben nicht: Nicht morden.1

 
Im Grunde ist immer noch nicht erhellt, ob wir existieren [...].2

 
Das sogenannte Dritte Reich war zweifellos verantwortlich für
die bislang programmatisch radikalste und exzessivste Form anti‐
semitischer Diskriminierung überhaupt. Dabei lag der jüdische Be‐
völkerungsanteil 1933  bei gerade einmal 0,77 %. Viele Juden begrif‐
fen sich als ›assimiliert‹ und waren von anderen in keiner Weise
als Juden zu erkennen. Sie wurden wie Jakob Wassermann, Theodor
Lessing, Karl Löwith und viele andere überhaupt erst durch Diskri‐
minierung ›zu Juden gemacht‹3 – zu Juden im Sinne ihrer Verfolger,
die gar kein Interesse daran hatten, zu erfahren, ob und inwiefern
sich die Diskriminierten überhaupt als Juden verstanden. Von den
Millionen, überwiegend im Osten Europas lebenden und dann ver‐
nichteten Juden erst kannten die Täter so gut wie gar niemanden,
der ihnen irgendeinen Anlass hätte geben können. So bleibt bis
heute die im Grunde anlasslose Verfolgung derer, die man zu ›Juden‹
erklärt hat, ein zutiefst irritierendes Rätsel. Kann nicht auch heute

1 J. Katzenelson, Dos lied vunem oisgehargetn jidischen volk, Köln 1994, 117, 147.
2 I. Kertész, Dossier K. Eine Ermittlung, Reinbek 2006, 232.
3 Vgl. J. Wassermann, Mein Weg als Deutscher und Jude [1921], Frankfurt/M. 2005,

50 f.; T. Lessing, Einmal und nie wieder [1935], Gütersloh 1969, 112 f., 203; K.
Löwith, Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933 [1940], Frankfurt/M. 1989,
54 f.

619

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und in Zukunft jede(r) diskriminierend zum ›Juden gemacht‹ wer‐
den, mit vernichtender Konsequenz?

Der in dieser Frage liegende historische Zusammenhang zwischen
den extremen Ausprägungen der von den Nazis zu verantworten‐
den Gewalt einerseits mit der politischen Gegenwart des deutschen
Nachfolgestaates andererseits ist vor allem die Angelegenheit von
denjenigen, die diesem Staat derzeit angehören. Hier v.a. haben Fra‐
gen nach der Genealogie, den Erscheinungsformen, der Gegenwart
und Zukunft von Antisemitismus auch für mich ihren Ort, nicht
sonstwo auf der Welt; ungeachtet der Tatsache, dass die weitaus
meisten Opfer des rassistischen nationalsozialistischen Antisemitis‐
mus in jenen von Timothy Snyder beschriebenen osteuropäischen
bloodlands zu verzeichnen waren – viele schon vor der Wannseekon‐
ferenz vom 20. 1. 1942 und vor Auschwitz. Millionen von Juden sind
anderswo und auf andere Art umgebracht worden.4 Aber: ›es‹ hat
hier, in Deutschland, angefangen; zwar gewiss nicht der Antisemitis‐
mus als solcher, aber doch dessen radikalste Zuspitzung. Nach wie
vor entscheidend auch zum Verständnis der eigenen Gegenwart ist
die Frage: wie hat ›es‹ angefangen, wie konnte es – und kann es
womöglich wieder – zu solchen Formen vernichtender Gewalt kom‐
men? Etwa: durch systematische und fortschreitende, schließlich
lebensgefährliche Diskriminierung. Für den deutschen Staat heißt
das ebenso wie für die ihn tragende politische Kultur, sich solcher
Diskriminierung, die erfahrungsgemäß die Schwächsten trifft, zu
widersetzen. Entweder der Staat verspricht dies, oder er verdient
seinen Titel nicht. Diskriminierung erleben wir allerdings überall
und in vielfältigen Formen, darunter antisemitische. In deren Kritik
erfährt nun die Zuschreibung von Antisemitismus fatalerweise eine
derartige Ausweitung, dass alle als potenzielle Antisemiten verdäch‐
tig werden – auch und gerade Anti-Antisemiten. Und das spielt
Antisemiten direkt in die Hände, wenn man ihren Gegnern glaubt
nachweisen zu können, dass auch sie ›in Wirklichkeit‹ Antisemiten
seien. Insofern empfiehlt sich ein sehr sparsamer Umgang mit die‐
sem Begriff, um ihn nicht zunehmend politisch unbrauchbar zu
machen.

Vor diesem Hintergrund werfen Antisemitismus-Kritiker nun die
Frage auf, ob man sich von jüdischer Seite auf eine radikale Alterität

4 T. Snyder, Bloodlands. Europe between Hitler and Stalin, London 2010.

Kapitel XVIII

620

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berufen kann oder sollte, um das zur Geltung zu bringen, was sich
der Gewalt schließlich vernichtender Diskriminierungen entzieht.
Muss der Staat, der sich diesen Diskriminierungen zu widersetzen
verspricht, im Zeichen dieser Alterität begriffen werden? Kann er es
nur so auch verdienen, ›Staat‹ genannt zu werden? Ist es das, was
›jüdischer Kritik‹ von Antisemitismus vor allem zu entnehmen ist?

1. Antisemitismen inflationär

Wer die längst umfangreich vorliegende historische, sozialwissen‐
schaftliche und kulturkritische Forschungsliteratur zur Geschichte
des Antisemitismus konsultiert, wird alsbald daran zweifeln, ob in
jedem Fall ein eindeutiges Phänomen dieser Art untersucht wurde
oder ob man es mit einer irreduziblen Vielfalt diverser Antisemitis‐
men zu tun hat. Mehr noch: in Bewertungen der Geschichte und
Gegenwart dieses vielfältigen Phänomens machen sich nach wie
vor tiefgreifende Ambivalenzen bemerkbar. Die einen halten es für
unbestreitbar, dass es seit jeher »ein ›ewiges Ressentiment‹ gegen die
Daseinsweise der Juden«5 gegeben hat, das man ‒ abgesehen von
typologischen Differenzierungen verschiedener Antisemitismen6 ‒
womöglich auf einen ebenfalls uralten »Bodensatz der Verachtung
und der Feindschaft« bzw. »destruktiven Hasses« zurückführen
könnte, der »überall gleich« zu sein scheint, wie vor Jahren Max
Horkheimer vermutete.7 Womöglich handelt es sich um eine »un‐
ausrottbare Erbkrankheit« ‒ sei es »der Deutschen, der Europäer

5 G. Koenen, Mythen des 19., 20. und 21. Jahrhunderts, in: C. Heilbronn, D. Rabi‐
novici, N. Sznaider (Hg.), Neuer Antisemitismus? [=NA], Frankfurt/M. 22019,
92‒127, hier: 116.

6 M. Horkheimer, Der soziologische Hintergrund des psychoanalytischen For‐
schungsansatzes, in: E. Simmel (Hg.), Antisemitismus, Frankfurt/M. 1993, 23‒34,
hier: 27 f. Der Begriff wurde erst 1879 geprägt; vgl. J. Edmond, Antisemitismus,
in: J. Klatzkin, I. Elbogen (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 1, Berlin 1928, Sp.
957; T. Nipperdey, R. Rürup, Antisemitismus, in: O. Brunner, W. Conze, R.
Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 1, Stuttgart 1972, 130–132; E. Lapidot, Anti-
Anti-Semitismus. Eine philosophische Kritik, Berlin 2021, Kap. 6.

7 Horkheimer, Der soziologische Hintergrund, 29; E. Simmel, Antisemitismus und
Massen-Psychopathologie, in: ders. (Hg.), Antisemitismus, 58‒100.

1. Antisemitismen inflationär

621

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopaedia_Judaica
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopaedia_Judaica


oder gar der Welt«8 ‒, die die von ihr Infizierten sattsam bekannter,
geradezu »klassischer« Muster sich bedienen lässt.9 Andere betonen
die quasi chamäleonhafte Wandlungsfähigkeit diverser, ganz und
gar kontingenter Antisemitismen und können Amos Funkenstein
zuzustimmen, wenn er sagt, wir hätten es keineswegs mit einem »an‐
tiken Antisemitismus« (Isaak Heinemann), sondern mit einem »in
seiner Substanz« immer wieder veränderten Antisemitismus zu tun.
Immerhin hätte der organisierte endgültige »Übergang von verbaler
Feindschaft zur systematischen Vernichtung [...] weder vorhergesagt
noch ‒ nicht einmal im Entferntesten ‒ vorhergeahnt werden kön‐
nen«, ungeachtet aller bis dahin bereits bekannten Pogrome und
Massaker.10 Demzufolge hätte sich zumindest in dieser (radikalsten)
Form von Antisemitismus keineswegs ›nur‹ ein uraltes Phänomen
offenbart, auf das ohne Weiteres der gleiche Name zu münzen wäre.

Inzwischen haben auch sogenannte Neue Antisemitismen das
Licht der Welt erblickt, die sich wie der islamistische gewiss nur zum
Teil auf ein nationalsozialistisches Vorbild zurückführen lassen11,
und wieder andere, die sich keineswegs immer ohne Weiteres als
solche zu erkennen geben. Zugleich erfahren latente oder kaschierte
Antisemitismen ebenso wie explizite antisemitische Hetze eine infla‐
tionäre Verbreitung und Potenzierung durch die digitalen Medien.
Nicht selten handele es sich »um judeophobe Fantasieprodukte bar
jeder Realität«, schreibt Monika Schwarz-Friesel.12

So scheint Antisemitismus zugleich eine uralte und in seinen neu‐
artigen Formen unvorhergesehene Angelegenheit zu sein, sowohl auf
wirkliches Dasein von Juden bezogen, als auch ohne jeglichen ›rea‐
len‹ Bezug auf sie auszukommen. Manche gehen so weit, festzustel‐
len, »antisemitism has been eradicated«13; andere weisen darauf hin,

8 M. Zimmermann, Im Arsenal des Antisemitismus, in: NA, 431‒458, hier: 432.
9 M. Schwarz-Friesel, Judenhass 2.0. Das Chamäleon Antisemitismus im digitalen

Zeitalter, in: NA, 385‒417, hier: 385 f, 400 f., 410.
10 A. Funkenstein, Jüdische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt/M. 1995, 133.

Funkenstein selbst geht hier nahtlos vom Antisemitismus zum Antijudaismus
über.

11 Vgl. B. Tibi, Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und panarabischer Natio‐
nalismus, Frankfurt/M. 1987.

12 Schwarz-Friesel, Judenhass 2.0., 387, 454.
13 B. Chaouat, Is Theory Good for the Jews? French Thought and the Challenge of

the New Antisemitism, Liverpool 2017, 18 f., 170 [=TG]; N. Berg, Der Holocaust

Kapitel XVIII

622

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er sei geradezu allgegenwärtig und zeige »täglich sein hässliches Ge‐
sicht« (Natan Sznaider) ‒ es fragt sich nur, welches: das eines neuen
oder uralten Hasses nur gegen Juden oder eines Hasses, der jedem
Anderen gelten könnte und insofern in keiner Weise als spezifisch
antisemitisch gelten müsste? Oder ist der Hass, der dem Anderen
als solchem gilt, genau das, was vor allem Emmanuel Levinas als
allgemeinen Ausdruck des Antisemitismus charakterisiert hat?14

Gibt es diesen Hass seit jeher? Und wird man ihn niemals los‐
werden? Sind die entsprechenden Ängste ›übertrieben‹? Soll man
Statistiken trauen, die für ein mehr oder weniger konstantes Vorhan‐
densein antisemitischer Einstellungen oder sogar für deren relative
Abnahme sprechen?15 Und könnte diese schließlich dazu führen,
dass Antisemitismus endgültig abstirbt? Oder ist er gerade dort be‐
sonders effektiv wirksam, »where one would expect it to have the
least traction«?16

Ob Umfragen oder Interviews überhaupt die jeweiligen Zustände
aufdecken können, mag man bezweifeln.17 Nicht zu ignorieren sind
allerdings polizeiliche Bilanzen, so lückenhaft sie sein mögen, aus
denen bspw. hervorgeht, dass es im Jahr 2017 in Deutschland zu 1504
antisemitischen Straftaten gekommen ist, 94 % davon ›von rechts

und die westdeutschen Historiker. Erforschung und Erinnerung, Göttingen 22003,
177 f. Vom Antisemitismus habe nichts überlebt, heißt es hier in einem Zitat
von Hans Rothfels. Dem Autor, Nicolas Berg, verdanke ich diesen Hinweis:
»Rothfels war aus seiner Stellung in Königsberg vertrieben worden, weil er
von den Nazis als Jude betrachtet wurde, als der er sich aber nie gesehen hat
(er war protestantisch getauft); aus dem Exil in Chicago kam er zurück mit
dem Buch The German Opposition to Hitler, das der größte Bucherfolg der
Nachkriegsjahre war; er ›schenkte‹ den Deutschen sozusagen das Bewusstsein,
ein Volk von ›Widerständlern‹ gewesen zu sein; das machte ihn zur großen
Ausnahme im Kreise von Emigranten und Remigranten, die anderen Themen
eine größere Relevanz zuschrieben.« Berg rückt das oben Zitierte insofern »in
ein besonders kritisches Licht« und übernimmt es nicht etwa wie eine Tatsache.

14 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
München 1992, 7. Siehe die Widmung.

15 N. Sznaider, Das Paradox des Antisemitismus, in: tacheles. Das jüdische Wochen‐
magazin vom 14. 2. 2020; online: Antisemitismus/Das Paradox des Antisemitis‐
mus%20%20 Tachles.htm.

16 D. Hirsh, Contemporary Left Antisemitism, London, New York 2018, 254.
17 Vgl. J. H. Schoeps, Leiden an Deutschland. Vom antisemitischen Wahn und der

Last der Erinnerung, München, Zürich 1990, 111; I. Mangold, Wir Juden fühlen
uns unsicher, in: Die Zeit 47 (2019), 56.

1. Antisemitismen inflationär

623

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


motiviert‹.18 Inzwischen ist diese Zahl nochmals deutlich gestiegen.19
Das zieht alarmierte Reaktionen und Verharmlosungen nach sich,
die beide unvermeidlich vor dem historischen Hintergrund der nor‐
mativen Erfahrung zu sehen sind, dass ein Staat, der die Schwächs‐
ten nicht schützt, seinen Namen nicht verdient.20 Daraus folgt, dass
heute jeder Staat, wenn er auf diesen Abweg nicht geraten will,
im Vorhinein besonders sensibel sein muss für alle Einstellungen
und Vorgänge, die von systematischer Diskriminierung über Verach‐
tung und Hass schließlich bis zur massenhaften Vernichtung der so‐
zialen, politischen, bürgerlich-rechtlichen und physischen Existenz
in seriellem Mord und Totschlag führen können, wenn nicht gar
müssen21 – wie es dann in der Shoah tatsächlich geschehen ist.22

Angesichts der historisch festgestellten, Vernichtung heraufbeschwö‐
renden Implikationen antisemitischer Einstellungen und Verhaltens‐
weisen kann es sich beim Begriff Antisemitismus nicht um eine
bloß deskriptive Vokabel handeln. Vielmehr bezeichnet er etwas
vollkommen Delegitimiertes, woraus heute Mindestanforderungen
an jeden Staat abzuleiten sind, der noch Anspruch darauf haben
kann, akzeptiert zu werden und für legitim gehalten zu werden.

18 NA, 137, Fußnote 25. Das Jahr 2017 lag zur Zeit der Abfassung dieses Beitrags
gerade eineinhalb Jahre zurück. Er wurde nachträglich aktualisiert.

19 Im Jahr 2022 wurden insgesamt 2.480 Vorfälle registriert, darunter Angrif‐
fe, Sachbeschädigungen, Bedrohungen und Beschimpfungen usw. Vgl. wei‐
tere, fortlaufend bis zum Jahr 2024 aktualisierte Daten unter diesen Inter‐
netadressen: /re-port-antisemitism.de/annuals; de.statista.com/infografik/2
2240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland/.

20 H. Arendt schreibt gleichsinnig: »Die Gemeinschaft der europäischen Völker
zerbrach, als ‒ und weil ‒ sie den Ausschluß und die Verfolgung seines
schwächsten Mitgliedes zuließ«; Wir Flüchtlinge [1943], in: dies., Zur Zeit. Po‐
litische Essays, München 1989, 21. Wer auch immer die ›Schwächsten‹ waren
bzw. welche Menschen auch immer zu den ›Schwächsten‹ gemacht wurden,
wäre hinzuzufügen ‒ etwa durch systematische Diskriminierung, Ächtung und
Entrechtung. Vgl. Vf., In gewisser Weise ist es falsch zu sagen, der Antisemit hasse
die Juden. Denn in aller Regel kennt er sie nicht einmal; www.nzz.ch/feuilleton/d
er-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-ld.1539597 (Neue Züricher Zeitung,
12. Februar 2020, Printausgabe: Feuilleton, S. 37).

21 Wie es Imre Kertész nahelegt in: Die exilierte Sprache. Essays und Reden, Frank‐
furt/M. 2004, 113.

22 Insofern ergibt sich speziell aus der Erinnerung an die deutsche und europäi‐
sche Gewaltgeschichte in der Tat die »clearest lesson about where racism can
lead«, schreibt Hirsh, der hier en passant Antisemitismus als Rassismus einstuft,
als dessen Sonderfall er somit erscheint (Contemporary Left Antisemitism, 145).

Kapitel XVIII

624

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https:///⁠re-port-antisemitism.de/annuals
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland
http://www.nzz.ch/feuilleton/der-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-ld.1539597%20(Neue%20Züricher%20Zeitung,%2012
http://www.nzz.ch/feuilleton/der-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-ld.1539597%20(Neue%20Züricher%20Zeitung,%2012
http://www.nzz.ch/feuilleton/der-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-ld.1539597%20(Neue%20Züricher%20Zeitung,%2012
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland


Weithin gilt die Shoah anerkanntermaßen als Resultat eines zuvor
in Deutschland (aber keineswegs nur dort) herrschenden Antisemi‐
tismus. Wo dessen Wurzeln liegen, wie weit sie zurückreichen und
wie es möglich war, dass Antisemitismus schließlich zu einem derart
radikalen Vernichtungsgeschehen eskalieren konnte, ist allerdings
nach wie vor umstritten, wie u.a. die heftige Debatte um Daniel
J. Goldhagens Buch Hitler’s Willing Executioners gezeigt hat. Wie
auch immer aber jene Fragen im Einzelnen beantwortet werden,
Antisemitismus gilt als wichtigster Nährboden einer sogenannten
Vernichtungspolitik, die nicht nur, aber vor allem Juden getroffen
hat. Und daraus sind wie in Theodor W. Adornos Rundfunkvorträ‐
gen zum Thema »Erziehung nach Auschwitz«23 allgemeine prakti‐
sche Schlussfolgerungen abgeleitet worden, die inzwischen zu einer
deutlich abgesenkten Schwelle der Toleranz für alles geführt haben,
was sich auch nur den Verdacht des Antisemitismus zuzieht. Das
führt zu verstärkter Beobachtung der politischen Verhältnisse und
kann gerade deshalb dem Eindruck erwecken, dass die Probleme
sich zunehmend verschärft stellen, die man mit dem Begriff des
Antisemitismus belegt. Ob zu recht oder nicht, ob übertrieben alar‐
miert oder zeitdiagnostisch treffend mit ihm bezeichnet wird, was
politisch aktuell der Fall ist, hängt offenbar damit engstens zusam‐
men, wie wir wahrnehmen und bewerten, was genau vor sich geht.
Die gesellschaftliche Bedeutung dieser Problematik ist kaum zu be‐
streiten angesichts der einschlägigen historischen Erfahrung, dass
Antisemitismus eine umfassende Selbstdestruktion vergesellschafte‐
ten Zusammenlebens zur Folge haben kann – und dass er von
Anfang an diese Gefahr heraufbeschwört. Das beweist schließlich
das (befreiende) Schicksal dessen, wofür der Euphemismus »Drittes
Reich« bis heute steht, dessen Terrorherrschaft 1945 beendet worden
ist, ohne dass allerdings die antisemitische Mentalität, die sie getra‐
gen hat, durch angebliche Entnazifizierung oder durch sogenannte
Vergangenheitsbewältigung ganz und gar auszutreiben war. Im Ge‐
genteil: sie hat sich als außerordentlich resistent erwiesen und lebt
immer wieder auf. Der entsprechende Verdacht wird nicht zuletzt
auch durch eine geradezu inflationäre Verbreitung von Antisemitis‐

23 Vgl. T. W. Adorno, Erziehung zur Mündigkeit. Vorträge und Gespräche mit
Hellmut Becker 1959–1969, Frankfurt/M. 41975.

1. Antisemitismen inflationär

625

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


musvorwürfen genährt, die selbst vor politischen Gegnern nicht halt
macht, welche sich ihrerseits als Anti-Antisemiten verstehen.

2. Auflösung jeglicher Antisemitismus-Kritik in
kritisiertem ›Antisemitismus‹?

Weder ist Antisemitismus einfach vorhanden und präsentiert sich
stets gewissermaßen wie von selbst auch als solcher, noch handelt
es sich um einen »Selbstbedienungsladen« (Natan Sznaider), in dem
sich jeder den Antisemitismus aussuchen dürfte, der ihm »politisch
am besten passt« ‒ so als hätten sich diejenigen, denen Antisemitis‐
mus widerfährt, damit einfach abzufinden, wie ihn andere ›definie‐
ren‹ und als könne letzteren eine unanfechtbare Definitionshoheit
zukommen. Man hat behauptet, Definitionen stünden denen zu,
»die definieren, nicht denen, die definiert werden«24. Heißt das,
dass sich jeder seine eigene Definition von Antisemitismus zurecht‐
legen kann und dabei auf die ›Definierten‹ gar nicht Rücksicht
nehmen müsste? Dieser Eindruck entsteht nicht zuletzt angesichts
der gegenwärtigen Konjunktur von Antisemitismus-Vorwürfen, die
vielfach auch (pro- oder anti-zionistisch eingestellte) Autor:innen
jüdischer Provenienz gegeneinander erheben, wie etwa die Bilanz
der Diskussionslage in Bruno Chaouats Monografie Is Theory Good
for the Jews? deutlich gemacht hat.25 Gerade im Hinblick auf diese
Autor:innen erscheint es allerdings als geradezu abwegig, ihnen zu
unterstellen, es auf eine systematische Diskriminierung anzulegen,
die auf Wegen der Verachtung und des Hasses schließlich bis zur
massenhaften Vernichtung der Existenz Anderer führen kann. So
läuft der von jüdischer Seite gegen diese Autor:innen erhobene Anti‐

24 J. Butler, Antisemitismus und Rassismus. Für eine Allianz der sozialen Gerechtig‐
keit, in: NA, 73‒91, hier: 88.

25 Diese Bilanz erfasst zwar noch nicht die aktuellsten Entwicklungen der Diskus‐
sion um den BDS, der zum Boykott Israels v.a. in ökonomischer Hinsicht aufruft
– was manche an die alte Nazi-Parole erinnert »Kauft nicht bei Juden!« –,
sowie um die Initiative »GG 5.3 Weltoffenheit«, die sich gegen dessen pauschale
Aburteilung als antisemitisch wendet, doch spiegelt sie gut die in diesen Kon‐
troversen liegenden Grundprobleme wieder. Zu jener Diskussion vgl. nur den
Einspruch von Stefanie Schüler-Springorum unter dem Titel Mehr als Jammer‐
lappen, in der Nr. 53 der ZEIT vom 17. 12. 2020, S. 58.

Kapitel XVIII

626

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


semitismus-Vorwurf denn auch meist ›nur‹ darauf hinaus, dass sie
indirekt zu Einstellungen Anderer beitragen, die diese Konsequen‐
zenverkettung heraufbeschwören können.

Dieser polemische Vorwurf trägt nicht wenig zur Vergiftung des
politischen ›Klimas‹ bei, indem er gerade diejenigen trifft, die gewiss
in keiner (beabsichtigten) Weise Antisemiten sein wollen, sich aber
entsprechender Vorwürfe erwehren müssen. Eine unübersehbare
Nebenfolge dieser Vergiftung ist die implizite Gleichsetzung von
›wirklichen‹ Antisemiten mit Anderen, die als Antisemiten kritisiert
werden, ohne im Geringsten Antisemiten sein zu wollen.26 Für die
›wirklichen‹ Antisemiten leitet sich daraus womöglich eine heimli‐
che Befriedigung ab, sehen sie doch, wie gerade durch Anti-Antise‐
miten ihr Lager immer größer zu werden scheint, wenn sich in
ihm zunehmend auch explizite Anti-Antisemiten wiederfinden, die
von anderen Anti-Antisemiten mehr oder weniger erfolgreich als
Antisemiten gebrandmarkt werden.27 Dabei zeigen sich diejenigen,
die Antisemitismus-Vorwürfe gegen Anti-Antisemiten erheben, nicht
selten erstaunlich unbesorgt hinsichtlich der Frage, ob sich der an‐
gesichts der angesprochenen Konsequenzen zweifellos höchst pole‐
mische Antisemitismus-Vorwurf nicht sehr bald abzunutzen droht,
so dass am Ende kaum noch jemand von ihm ausgenommen bleibt
(wie es aktuelle Kritik an der Kritik derjenigen israelischen Regie‐
rungen zeigt, die seit der Ermordung Yizhak Rabins bis hin zu
Benjamin Netanjahu amtierten).

In der Sache erweisen sich mit dieser Tendenz geführte Diskussio‐
nen als wenig fruchtbar. Vorerst lassen sie nur die Zahl der als Anti‐
semiten Gebrandmarkten anwachsen, unter denen sich immer mehr
›wirkliche‹ Antisemiten und deren Kritiker wiederfinden, so dass
ironischerweise die Unterschiede zwischen ihnen zu verschwimmen

26 Bei David Hirsh figurieren diese Anderen als »good people [...] in democratic
states still largely confined to the sphere of discourse«. Dem tatsächlichen,
auch in Israel selbst zu findenden Antisemitismus dieser guten Menschen wird
dann aber bescheinigt, »[that] it does not openly proclaim its hatred or fear
of Jews«. Hirsh, Contemporary Left Antisemitism, 1, 5. Die Hermeneutik des
Verdachts dieses Autors führt ihn dazu, nach Spuren dieses Hasses gerade dort
zu suchen, wo man es scheinbar mit Juden ›gut meint‹ und sich sogar dezidiert
anti-antisemitisch gibt.

27 Vgl. jetzt dazu Lapidot, Anti-Anti-Semitismus, sowie die Rez. d. Vf. im Philoso‐
phischen Jahrbuch 129, Heft 2 (2022), 192−195. Zur Zeit der Abfassung dieses
Textes im Jahre 2019 lag mir diese Schrift noch nicht vor.

2. Auflösung jeglicher Antisemitismus-Kritik in kritisiertem ›Antisemitismus‹?

627

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


drohen. Daraus ergibt sich eine zunehmende Unbrauchbarkeit des
Antisemitismusbegriffs und dessen Verharmlosung, wenn er weitge‐
hend unterschiedslos sowohl auf geradezu programmatische Antise‐
miten als auch auf manche ihrer politischen Gegner Anwendung
finden kann, die etwa eine fortgesetzte Politik der Okkupation
und Annexion als »neo-kolonialistischen« und »rassistischen« Zio‐
nismus kritisieren, ohne dabei mit vernichtenden Konsequenzen
zu antisemitischer Verachtung und Hass beitragen zu wollen. So
droht inflationäres Erheben von Antisemitismusvorwürfen zu einer
Entleerung des fraglichen Begriffs zu führen, wenn er schließlich
auf radikale Antisemiten, auf deren Kritiker, auf Zionismuskritiker
und auch auf Philosemiten gleichermaßen Anwendung finden kann.
Die absehbare letzte Konsequenz davon wäre, dass sich jede(r)
Antisemitismus-Vorwürfe zuziehen kann und niemand mehr auf
anti-antisemitischer Seite davor sicher wäre. Am Ende wären alle
zumindest potenzielle Antisemiten, auch deren Kritiker, und die
›wirklichen‹ Antisemiten würden triumphieren. Am Ende könnten
sie sich einbilden, ›nur zu sagen‹, was im Grunde alle denken, und
sogar behaupten, letztlich seien alle Antisemiten; gerade das beweise
die immer weiter fortschreitende ›Entlarvung‹ von Anti-Antisemiten
als Antisemiten.

Angesichts der drohenden Auflösung jeglicher Antisemitismus-Kri‐
tik in kritisiertem ›Antisemitismus‹, sehe ich im Folgenden von der
rhetorischen Praxis des Erhebens von Antisemitismus-Vorwürfen
weitgehend ab, um mich statt dessen noch einmal der Frage zuzu‐
wenden, was unter ›wirklichem‹ Antisemitismus zu verstehen ist,
den ich im Gegensatz zu einer uferlosen Ausweitung der Wortbedeu‐
tung von den radikalsten Konsequenzen antisemitischer Rede, anti‐
semitischen Verhaltens und Denkens her verstehe. Antisemitismus
lässt sich nämlich nicht von seinen angedeuteten ›vernichtenden‹
Implikationen trennen, die im Grunde jede(n) zur Distanzierung
von ihm veranlassen müssen. Dass diese Implikationen eine tödliche
Bedrohung heraufbeschwören, macht eine möglichst sparsame Ver‐
wendung des Begriffs Antisemitismus erforderlich ‒ zumal vor dem
historischen Hintergrund der Erfahrung, dass Antisemitismus die
radikalste und extremste Selbstdestruktion vergesellschafteten Zu‐
sammenlebens zur Folge haben kann. Angesichts dieser historischen
Erfahrung kann es allerdings keinen ›harmlosen‹ Antisemitismus
geben: Jeder Antisemitismus beschwört diese Folge herauf. Jedenfalls

Kapitel XVIII

628

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Perspektive historischer Erinnerung daran, wohin Antisemi‐
tismus geführt hat und weiterhin führen kann. Diese historische
Erinnerung läuft einerseits Gefahr, zu einem inflationär verwende‐
ten und verwässerten Begriff von Antisemitismus beizutragen, den
man eingedenk schlimmster denkbarer Folgen bereits in seinen viel
zitierten »Anfängen« erkennen und öffentlich als solchen benennen
will. Andererseits ist sie den fatalen Wirkungen antisemitischen Ver‐
haltens auf diejenigen verpflichtet, die sich antisemitisch diskrimi‐
niert, abgewertet, verächtlich gemacht und noch weit Schlimmerem
ausgesetzt sehen, das sich in den »Anfängen« bereits anzukündigen
scheint. Im Folgenden werde ich die Auffassung vertreten, dass wir
im Verständnis von Antisemitismus tatsächlich zunächst von diesen
Wirkungen ausgehen müssen, handelt es sich doch um ein Phäno‐
men der Gewalt, das – wie jede andere Gewalt auch – in erster
Linie von denjenigen her zu verstehen ist, die sie trifft. Das ist ein
m. E. klares Ergebnis bisheriger Gewaltforschung, wo sie weithin
von einer ›Täterorientierung‹ abgerückt ist, die allein von Gewalt
Ausübenden abhängig macht, was sie tun bzw. getan haben. Dagegen
soll letzteres nunmehr von ihren ›Adressaten‹ bzw. Opfern abhän‐
gen. Die zuerst zu bedenkende Wirklichkeit von Antisemitismus
ist dessen Wirkung auf diejenigen, die sich antisemitisch behandelt
und bedroht erfahren. Doch daraus ergibt sich keineswegs, dass
diese Wirkung und ihre Bedeutung ohne Weiteres unstrittig sein
könnte. Man muss beklagten Antisemitismus zunächst als solchen
realisieren und anerkennen, dann aber auch der Frage sich stellen,
wohin womöglich ausufernde, mehr oder weniger berechtigte Anti‐
semitismusvorwürfe führen. Ein Ergebnis kann wie gesagt sein, dass
ausgerechnet eingedenk schlimmster erinnerter Folgen erhobene
Antisemitismusvorwürfe zu einer weitgehenden Aufweichung des
Begriffs beitragen und ihn zu konkreter politischer oder diagnosti‐
scher Verwendung gänzlich untauglich zu machen drohen. Eine be‐
sondere Schwierigkeit liegt hier darin, dass die beklagte Wirklichkeit
dessen, was als Antisemitismus vorliegt und wahrgenommen wird,
einerseits und die Arten und Weisen andererseits, wie man sie an
Andere gewandt beklagt, miteinander zusammenhängen. Wie im
Einzelnen, zeigt sich gegenwärtig besonders an der Kritik, die sich
Anti-Antisemiten zuziehen.

2. Auflösung jeglicher Antisemitismus-Kritik in kritisiertem ›Antisemitismus‹?

629

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

Der Wirklichkeit von Antisemitismen und ihren Wirkungen werden
wir kaum gerecht werden können, wenn wir uns allein auf antise‐
mitisches Reden und Tun kaprizieren, komme es auch noch so
spektakulär, provozierend und radikal daher. Vielmehr ist davon
auszugehen, dass es sich bei dem, was wir summarisch mit einem
eliptischen Ausdruck wie Antisemitismus bezeichnen, wie gesagt
um eine Form von Gewalt handelt, die, wie jede Art der Gewalt,
zuerst von denjenigen her verstanden werden muss, die sie trifft.
Gewalt verletzt, verwundet und vernichtet stets (oder bedroht mit
all dem) Andere, die sich als ihre ›Adressaten‹ begreifen müssen
(falls sie überleben). So haben sie zunächst Vorrang im Prozess,
Gewalt als Gewalt zu verstehen, wie auch immer man deren Deu‐
tung und Interpretation dann beurteilen mag. Dem ›Opfer‹ der
fraglichen, zumindest angedrohten Gewalt muss man hinsichtlich
ihrer Deutung und Interpretation nicht unbedingt beipflichten, es ist
aber der nicht zu überspringende Ausgangspunkt jedes Gewalt-Ver‐
stehens. So gilt auch für antisemitische Gewalt ‒ sei es verletzende
Rede, Verleumdung, Denunziation, Diskriminierung und Ausgren‐
zung oder Vernichtung ‒, dass es zunächst Sache der durch all das
Getroffenen ist, darüber zu befinden, was als antisemitische Gewalt
›zählt‹. Unvermeidlich stehen sie in dieser Frage allerdings auch in
der Verantwortung für eine ›pragmatische‹ Verwendung des Begriffs
Antisemitismus, die ihn nicht durch leichtfertigen und inflationären
Gebrauch geradezu aufzulösen droht und auf diese Weise selbst zur
Unklarheit darüber beitragen könnte, welche Gewalt in antisemiti‐
schem Denken und Verhalten liegt.

Und nach einschlägiger historischer Erfahrung, die zeigt, wohin
Antisemitismus letztlich führt, handelt es sich dabei nie um eine
bloße Kategorie der Beschreibung, sondern immer um eine Katego‐
rie der Illegitimität, die bezeichnet, wie sich antisemitische Gewalt
gegen als ›Juden‹ Eingestufte, Diskriminierte und Traktierte richtet,
die sich ihrerseits niemals so als Juden verstehen. Niemals deckt
sich der antisemitisch ›definierte‹ Jude mit dem Selbstverständnis
von denjenigen, die sich antisemitisch verletzt erfahren, angefangen
bei der Geringschätzung, Herabwürdigung, Ausgrenzung oder Be‐

Kapitel XVIII

630

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schimpfung als ›Jude‹.28 Insofern ist antisemitischer Gewalt auch
niemals zu entnehmen, wer ›wirklich‹ Jude ›ist‹ oder wer sich in‐
wiefern als Jude begreift (in religiöser, kultureller, musikalischer,
politischer Hinsicht usw.29) ‒ mögen Antisemiten auch noch so oft
behaupten, wer Jude ist, hätten allein sie zu bestimmen.30 Zwar
spricht man (nicht erst seit Jean-Paul Sartre) mit Recht von einem
»Antisemitismus ohne Juden«, der sich gerade in dezisionistischer
Selbstherrlichkeit der Bestimmung Anderer zu »Juden« gefällt und
dem es vollkommen gleichgültig ist, wer sich selbst ›wirklich‹, ›au‐
thentisch‹ als Jude versteht. Und es ist kaum zu bestreiten, dass auch
derart willkürlich zu »Juden« Erklärte nicht darum herumkommen,
sich genau dazu zu verhalten, dass sie gewissermaßen durch Fremd‐
definition zu »Juden« gemacht werden sollten. Wer als »Jude« ange‐
griffen wird, muss sich als Jude verteidigen, schrieb nicht umsonst
Hannah Arendt deshalb.31 Denn der Antisemitismus sei »genau das,
was er zu sein vorgibt: eine tödliche Gefahr für Juden und nichts
sonst«.32

Doch die Juden mussten nicht erst auf Antisemiten warten, um
existieren zu können, wie Claude Lanzmann mit Recht feststellte
(vgl. TG, 201). Im gleichen Verständnis schreibt Arendt: »Seit dem
babylonischen Exil ist das Zentralthema der jüdischen Geschichte
immer das Überleben des Volkes in der Zerstreuung gewesen, die
Selbstbehauptung gegen den überwältigenden Druck von außen,
und schon ein flüchtiger Blick auf die Geschichte sollte genügen, um
jenen neuesten Mythos auf diesem Gebiet zu entkräften, der unter
Intellektuellen einigermaßen in Mode kam, seit Sartre den Juden
›existentialistisch‹ als jemanden bestimmte, der von anderen als Jude

28 Hier und im Folgenden stehen stets doppelte Anführungszeichen, um die Diffe‐
renz zwischen denen, die sich als Juden verstehen, und dem ›Definiertwerden‹
als »Jude« durch Andere zu markieren.

29 Bezeichnenderweise wies Lew Kopelew, selbst ein Jude (so wie er sich selbst
verstand), »entschieden alle Deklarationen aller Muster-Juden zurück«, ganz
gleich, von welcher Seite sie erfolgen (L. Kopelew, Und schuf mir einen Götzen.
Lehrjahre eines Kommunisten, München 1981, 164).

30 J.-P. Sartre, Überlegungen zur Judenfrage [1944], Reinbek 1994; vgl. E. Levinas,
Existenzialismus und Antisemitismus [1947], in: Die Unvorhersehbarkeiten der
Geschichte, Freiburg i. Br., München 2006, 101 ff.

31 H. Arendt, Wir Juden. Schriften 1932 bis 1966, München 2019.
32 H. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München, Zürich 31993,

32.

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

631

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.perlentaucher.de/buch/hannah-arendt/wir-juden.html
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.perlentaucher.de/buch/hannah-arendt/wir-juden.html


angesehen und definiert wird.«33 Noch lange nach Sartres Schrift
Überlegungen zur Judenfrage aus dem Jahre 1944 blieb dies jedoch
auch unter Juden umstritten. Man vergleiche nur, wie sich Hilde
Domin und Imre Kertész zu dieser Deutung verhalten.34

Der dezisionistischen Definitionsgewalt von Antisemiten ist ent‐
gegenzuhalten, dass sie stets Andere trifft, die sich gar nicht oder
doch nicht so, wie sie als »Juden« fremdbestimmt‹ werden, als Juden
verstehen. Anti-Antisemitismus widersetzt sich gleich welchem Antise‐
mitismus deshalb, indem er auf dem Vorrang der Frage besteht, als
wer sich diejenigen selbst verstehen, die man als ›Juden‹ beleidigen,
diskriminieren, ausgrenzen und schließlich womöglich vernichten
will. In diesem Sinne verweist man auf die »Jewish factualness«,
die »factual existence of Jews qua Jews« (TG, 123), die allerdings
höchst unterschiedliche Deutungen zulässt. Ist sie quasi-natürlich
(physei), ›gegeben‹, niemals aber ›gewählt‹, wie Arendt meinte (TG,
209)? Kann sie nicht in Teilen oder ganz zurückgewiesen und verän‐
dert werden? Erweist sie sich dabei als ›konstruiert‹? ›Jude‹ ist für
Zygmunt Bauman jedenfalls eine »prismatic category«: »Depending
on the side from which the Jews were looked at, they ‒ like all
prisms ‒ unwittingly refracted altogether different sights.«35 Es gibt
demnach nur »›Judéités‹ in the plural«, darunter politisch-zionistis‐
che verschiedener Art und heterogene diasporische, die darauf hin‐
auslaufen, »that belonging is always unsettled by the experience of
exile, an experience that opens the self/home to the other« (TG, 58).

Sollte das aber mit der Etablierung einer politischen Lebensform
im Rahmen eines Staates unvereinbar sein? Hat sich diese Offen‐
heit nicht ebenso wie unaufhebbares Exil längst als ›existenzielle‹
Voraussetzung allen menschlichen Zusammenlebens herausgestellt ‒
sei es aufgrund ›biblischer Inspiration‹, sei es ohne? Kommen wir
nicht alle als ursprünglich Welt-Fremde zur Welt der Anderen, in der
niemand je ›restlos‹ aufgehen kann? Ist das eine spezifisch jüdische

33 Ebd., 23.
34 Hilde Domin wendet sich gegen die »harte Definition«, der zufolge Jude sei,

»wen Hitler dazu erklärt hat«; während Imre Kertész, der für sich jegliches Defi‐
niertwerden zurückweist, ohne Umschweife feststellt: »Mich hat der Holocaust
zum Juden gemacht [...].« Vgl. H. Domin in: J. Schultz (Hg.), Mein Judentum,
München 1986, 88–100, hier: 88; Kertész, Dossier K., 132.

35 Z. Bauman, Modernity and the Holocaust, New York, Ithaka 1989, 43; TG, 185.

Kapitel XVIII

632

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung oder eine lateral universalisierbare Erfahrung36, über die
man sich über religiöse, ethnische, politische und kulturelle Grenzen
hinweg verständigen könnte?37 Liegt in solcher Verständigung die
Gefahr einer Enteignung spezifisch jüdischer Erfahrung oder ist die‐
se gerade das Beste, was Juden Fremden anzubieten haben? Laufen
sie dabei Gefahr, am Ende selbst nicht mehr recht zu wissen, was sie
als ›Exilierte‹ von Anderen überhaupt noch unterscheidet?

Wohl auch deshalb schreibt Bruno Chaouat: »All ask endlessly
what an authentic Jew is« (TG, 164). Handelt es um einen »diaspo‐
rist«, einen »wandering Jew«, der sich von jeglicher Bindung an
einen Ort bzw. Raum gelöst hat38, oder, im Gegenteil, um einen
Zionisten, der einen politisch-rechtlich gesicherten Lebensraum als
für die Juden unverzichtbar begreift? Macht sich Zionismus gleich
welcher Art etwa unvermeidlich eines »commitment to state vio‐
lence against minorities« schuldig, wie Judith Butler behauptet hat
(TG, 207)? Sollte deshalb »authenticity only be vouchsafed in the
diaspora«, in der der ›wirkliche‹ Jude niemals vergisst, in der Welt
und in der Zeit keine verlässliche Bleibe zu haben – in diesem »Exil,
das die Welt ist«39 und das insofern nicht als diasporische Erfahrung
einfach der Vergangenheit überantwortet werden kann?40 Entspricht

36 Vgl. C. Wolf, Voraussetzungen einer Erzählung: Kassandra, Darmstadt, Neuwied
81984, 105.

37 Mit Hilfe des Maurice Merleau-Ponty entlehnten Begriffs der lateralen Univer‐
salisierung könnte man es zu vermeiden versuchen, immer wieder und auf
unfruchtbare Weise in vielerorts aufgestellte begriffliche Fallen wie die (schlech‐
te) Alternative von Partikularismus und Universalismus zu tappen. So wenig
es einen ganz und gar in sich verschlossenen ›jüdischen Partikularismus‹ gibt,
so wenig kann es einen von letzterem gar nicht betroffenen, insofern ›reinen‹
(kosmopolitischen) Universalismus geben. Auch Weltbürger müssen, selbst als
Neo-Nomaden, ein hier oder dort situiertes Leben führen und sich dabei zwi‐
schen Partikularität und Universalität gleichsam hindurchbewegen. Es fragt sich
nur, wie das möglich ist, was hier nicht vertieft werden kann.

38 E. Levinas, Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt/M. 1992,
175 f.; Vf., Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen. Fremdheit,
Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg
2019.

39 G. Mattenklott, Jettchen Gebert und das Schtetl. Jüdische Lebenswelten in der
deutschen Literatur, in: A. Nachama, J. H. Schoeps, E. v. Voolen (Hg.), Jüdische
Lebenswelten, Frankfurt/M., Berlin 1991, 221–238, hier: 236.

40 Vgl. J. E. Young, Erinnern und Gedenken. Die Schoa und die jüdische Identität,
in: Nachama, Schoeps, Voolen (Hg.), Jüdische Lebenswelten, 149–164, hier: 157 f.

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

633

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»seine Existenz in der Diaspora, in der Zerstreuung [...] vollkommen
seiner Natur« ‒ ohne einen Staat nötig zu haben, der sie »zwangs‐
läufig wieder [...] in den Aufruhr der Welt« zu verwickeln droht,
wie wir in Amos Funkensteins Anmerkungen zu Franz Rosenzweig
lesen?41 Muss jede Form von Zionismus darauf hinauslaufen, die‐
se elementare, möglicherweise nicht den ›authentischen‹ Juden ex‐
klusiv vorbehaltene Einsicht zu vergessen und zu verraten? Lässt sich
religiöses bzw. metaphysisches Diaspora-Bewusstsein nicht mit einer
politisch-rechtlich gesicherten Existenz im Rahmen eines liberalen
Staates vereinbaren, der Minderheiten vor eben jenen Erfahrungen
zu schützen verspricht, unter denen Juden am meisten zu leiden
hatten?

Wie dem auch sei: mit Recht besteht man jedenfalls auf der
faktischen »diversity of the Jewish World today« und verwahrt
sich gegen deren polemische Reduktion auf eine ›essentialisierte‹
Einheitlichkeit, die es faktisch nicht gebe (TG, 184), die aber selbst
jüdischen Kritikern als Unterstellung zum Vorwurf gemacht wird,
die auf diese Weise selbst in den Verdacht eines ideologischen An‐
tisemitismus geraten. Chaouat beispielsweise spricht unter Verweis
auf Pierre-André Taguieff geradezu von einem paradigm shift hin zu
einem primär anti-zionistischen Neuen Antisemitismus ‒ »dresse[d]
up as anti-racism [that] singles out the Jews as the eternal opponents
of ethnic and religious impurity, as the enemies of ethnic and cul‐
tural blending and of all forms of métissage« (TG, 5, 122). Dieser
Antisemitismus »wrappes itself in the garment of anti-fashism, anti-
antisemitism«. In Wahrheit seien aber gerade »those who denounce
the new antisemitism […] the true heirs of antisemitism« (TG, 15,
22, 175 f.).42

Offenbar kann sich der Antisemitismusverdacht auf diese Weise
sehr leicht auch auf Juden selbst beziehen, deren politische Kritik
an gewissen – als kolonialistisch, imperialistisch oder rassistisch
eingestuften – Spielarten des Zionismus insofern als ideologisch zu‐

41 Funkenstein, Jüdische Geschichte, 212 f.
42 Dieser Vorwurf trifft auch Alain Badious Universalismus und Jean-François

Lyotards angeblichen »Philosemitismus« (TG, 49). Da es mir hier v.a. um eine
Beschreibung der Diskussionslage geht, wie sie sich im Anschluss an Chaouat
darstellt, verzichte ich weitgehend auf Gegenüberstellungen mit den referierten
Positionen selbst, was den zur Verfügung stehenden Raum sprengen würde.

Kapitel XVIII

634

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rückgewiesen wird, als sie ›in Wahrheit‹ antisemitisch gemeint sei.
Bedenkt man, dass dieses Attribut vor dem besagten Hintergrund
auf eine Finalität der Vernichtung verweist, so wird klar, dass es ge‐
genwärtig kaum einen härteren und polemischeren Vorwurf geben
kann. Diejenigen, die ihn erheben, fragen sich fassungslos, wie man
vor diesem Hintergrund im Ernst gerade denjenigen antisemitisch
zusetzen kann, die Opfer schlimmster Gewalt geworden sind und
nun in einem souveränen Staat die einzige Garantie dagegen sehen,
dass ihnen oder ihren Nachkommen das Gleiche noch einmal wi‐
derfährt. Offenbar nicht weniger fassungslos fragen sich allerdings
die so Kritisierten vor dem gleichen Hintergrund, wie man einem
Staatsverständnis anhängen kann, das seinerseits die Wiederholung
diskriminierender, ausgrenzender und schließlich sozial und kultu‐
rell, politisch und rechtlich vernichtender Gewalt heraufzubeschwö‐
ren droht, wie sie meinen.43 (Aber ist nicht jeder Staat dessen
verdächtig, sich so oder so als rogue state zu erweisen? Lässt sich
überhaupt ein Staat vorstellen, der über diesen Verdacht erhaben
sein dürfte?44 Gilt das nicht auch im Hinblick auf die vielen Formen
von Diskriminierung, die sich in auch in einem demokratischen,
rechtsstaatlich verfassten Gemeinwesen nicht aufheben lassen?45)

Zugespitzt gesagt laufen beide Formen der Kritik auf die Frage
hinaus, ob nicht Juden selbst praktisch zu Antisemiten werden kön‐
nen ‒ sowohl die Verteidiger als auch die Kritiker einer jüdischen
Staatlichkeit bzw. jüdischer Nationalstaatlichkeit. Letztere gehen of‐
fenbar davon voraus, das Attribut ›antisemitisch‹ sei funktional so
zu deuten, dass es überall Anwendung finden kann, wo Andere
mit womöglich vernichtenden Implikationen diskriminiert werden.
Als ›Juden‹ könnten demnach alle aufgefasst werden, denen dies
widerfährt. Selbst Palästinenser, Schwarze oder Frauen könnten
demzufolge als Opfer des »gleichen Antisemitismus« klassifiziert
werden, wie es in einer bestimmten Lesart in der Tat die vieldeutige
Widmung von Emmanuel Levinas‘ zweitem Hauptwerk (Jenseits des

43 Vgl. S. Stein, M. Zimmermann, Die israelische Demokratie wird verdrängt. Das
neue Grundgesetz diskriminiert die arabischen Israelis und ist auch der Abschied
von der Zwei-Staaten-Lösung, Gastbeitrag in: Der Tagesspiegel, 22. 7. (2018);
www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-552849
4.html.

44 J. Derrida, Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, Frankfurt/M. 2003.
45 Siehe dazu das Kap. XVII in diesem Bd.

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

635

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.
https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.
https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.


Seins oder anders als Sein geschieht) suggeriert. Doch wenn auf diese
Weise jede(r) zum ›Juden‹ werden kann, besteht dann nicht die
Gefahr, »[to] empty the word ›Jew‹ of its empirical substance« (TG,
80)? Aber worin besteht diese? Gäbe es überhaupt nichts, was Juden
als solche ›empirisch‹, ›substanziell‹ oder ›wesentlich‹ ausmacht, so
könnte man ja mit Taguieff auch zu dem Schluss gelangen, »antise‐
mitism does not exist because [the] Jew does not exist« (TG, 233).

So scheint sich das Thema Antisemitismus geradezu in Luft auf‐
zulösen, nachdem man ihn gerade erst überall vermutet hatte. Es
gibt einerseits weder Semitismus46 noch Juden, also auch keinen
Antisemitismus. Andererseits könnte geradezu jede(r) sich als Jude
begreifen, vorausgesetzt, eine schließlich lebensgefährliche Praxis
der Diskriminierung liegt vor. Zwar ist derartige Diskriminierung
zweifellos ganz besonders Juden widerfahren, wie die Geschichte be‐
weist. Aber sie darauf zu reduzieren, hieße das nicht, sie um jegliche
Eigenart zu bringen, die sie in ihrem eigenen Verständnis als Juden
ausmachen könnte?

Antisemiten kann das allerdings ganz gleichgültig sein, wenn es
ihnen gar nicht darauf ankommt, wer sich selbst wie als Jude ver‐
steht. Gerade deshalb können sie sich in ihrer dezisionistischen
Definitionsmacht gefallen, der es vollkommen gleichgültig ist, ob es
Semitismus, ›den‹ oder ›die‹ Juden gibt, genügt es ihm anscheinend
doch, souverän darüber zu befinden, wer »Jude« ist und wer nicht
– wie im Fall des ehemaligen Wiener Bürgermeisters Karl Lueger,
dem die Nazis in diesem Punkt nur nachzureden brauchten.47 Dann
wären »Juden« einfach diejenigen, die, mangels eines identifizierba‐
ren Wesens, von Anderen zu »Juden« erklärt werden. Würde man
das im Sinne der These vom »Antisemitismus ohne Juden« einfach
hinnehmen, würde man allerdings der Anmaßung einer offen antise‐
mitischen Definitionsmacht förmlich in die Hände spielen. Dagegen
muss man festhalten: Juden, die sich selbst als solche verstehen,
sind niemals (so) »Juden«, wie sie von Antisemiten ›definiert‹ wer‐
den. Juden sind keine »Juden«, niemals. Wenn sie etwas nicht sind,
dann genau »Juden«. Das ist beileibe keine bloße Wortspielerei.

46 »There is no ›Semitism‹ which antisemites oppose«; Hirsh, Contemporary Left
Antisemitism, 10. Es gebe nur semitische Sprachen. Vgl. TG, 181 f., wo Muslime,
Araber und Juden wechselweise als Semiten ihren Auftritt haben.

47 L. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus. VII. Zwischen Assimilation und »Jüdi‐
scher Weltverschwörung«, Frankfurt/M. 1989, 37.

Kapitel XVIII

636

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man muss sich dieser hier nur durch Anführungszeichen zu markie‐
renden Differenz bewusst bleiben. Zum giftigen Erbe der NS-Zeit
gehört bis heute, dass sie im normalen Sprachgebrauch wie selbst‐
verständlich getilgt wird, so dass dem Anschein nach wieder ohne
Weiteres Juden zu »Juden« werden können.

Warum aber sind »wir« immer wieder derart willkürlichem Anti‐
semitismus zum Opfer gefallen? Warum ausgerechnet und immer
wieder »wir«? fragte zuletzt auch Elad Lapidot. Und Imre Kertész
vermutete, aufgrund einschlägiger historischer Erfahrung hätten
»zwei Juden [...] nur ihre Ängste gemeinsam« – genau die Ängste,
die in dieser Frage liegen.48 Tatsächlich ist nicht zu bestreiten, dass
gerade Juden willkürlich von Anderen zu »Juden« erklärt werden
konnten, ganz gleich, ob sie sich als solche begreifen wollten oder
nicht. In der Tat müssen wir darauf bestehen, dass es wirklich sich
als Juden verstehende Juden waren und sind, die wiederholt die
Erfahrung machen mussten und weiterhin machen müssen, von
Anderen auf höchst willkürliche Art und Weise zu »Juden« erklärt,
als solche gebrandmarkt, diskriminiert und verachtet zu werden,
vielfach mit bedrohlich vernichtenden Implikationen. So können jü‐
disches Selbstverständnis und vollkommen willkürliche, darauf kei‐
nerlei Rücksicht nehmende, gewaltsame Fremdzuschreibung in ein
und demselben Wort – (»)Jude(«) – bis zur Ununterscheidbarkeit
zusammenfließen.

Nach dem eingangs Gesagten ist das als ein Phänomen der Gewalt
aber nur von denjenigen her zu verstehen, denen dies widerfährt
und die sich wie gesagt niemals so als Juden verstehen werden, wie
es Antisemiten tun. Diese Diskrepanz programmiert Antisemitismus
gleich welcher Provenienz unvermeidlich vor; und zwar so, dass
er keinerlei Rücksicht auf sie nimmt. Antisemitismus genügt sich
mit seiner ›Definition‹ von »Juden« vollkommen selbst – ohne das
das geringste Interesse daran, in Erfahrung zu bringen, wer Juden
wirklich sind. Genau deshalb kann es mit Léon Poliakov denn auch
als selbstverständlich gelten, dass aus antisemitischen Reden und
Schriften rein gar nichts über diejenigen selbst zu erfahren ist, die
sich als Juden begreifen, wie auch immer konkret.49

48 Kertész, Dossier K., 130.
49 Auch und gerade dann nicht, wenn sich es sich um scheinbar kenntnisreiche

und raffinierte antisemitische ›Auslegungen‹ irgendwelcher Traditionsbestände

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

637

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Juden, wurde dagegen behauptet, seien allemal ›anders‹, ja sogar
›die Anderen‹ par excellence. So glauben manche offenbar, sie jeg‐
licher Definitionsmacht entziehen zu können. Ganz oder »reine«
Andere sind indessen schwer oder nirgends zu finden.50 Und wer
sich in eine absolute Alterität glaubt zurückziehen zu können, läuft
paradoxerweise gerade deshalb Gefahr, sich vom Gegensatz zu einer
ihm immer wieder übergestülpten Identität abhängig zu machen. So
könnte es sich herausstellen, dass auch und gerade ein von jüdischer
Seite radikalisiertes, teilweise auch verabsolutiertes Alteritätsdenken
immer noch als anti-antisemitisches eben dem Antisemitismus aus‐
geliefert bleibt, gegen den es sich eigentlich wenden will.

4. »Juden« erfinden müssen?

Die tiefste Illegitimität antisemitischen Verhaltens rührt zweifellos
von der radikalsten und in gewisser Weise konsequentesten seiner
historischen Erscheinungsformen her, die wir heute mit dem emble‐
matischen Begriff Auschwitz und anderen Vernichtungslagern wie
Treblinka, Chełmno, Sobibór und Belzec verbinden ‒ mit der poli‐
tisch-rechtlichen Konsequenz, dass eine Gesellschaft ihren Namen
nicht verdient, die den Anfängen dessen nicht wehrt, was schließlich
in die Vernichtung Anderer als solcher mündet.51 Nach allem, was

handelt. Beispiel: das durch den Protestanten Max Bruch bekannt gewordene
Kol Nidrei, welches auf das jüdische Kol Nidre-Gebet verweist, das ein »beliebtes
Ziel für antisemitische Interpretationen« geboten hat, u.a. mit der Folge, dass
Bruchs Stück in der NS-Zeit nicht aufgeführt werden durfte. »Die Ansicht, der
jüdische Glaube erlaube mit dem Kol Nidre zum Beispiel einen Meineid vor
Gericht oder durch dieses Gebet würden alle Verträge zwischen Juden und
Nichtjuden für ungültig erklärt, ist falsch.« de.wikipedia.org/wiki/Kol_Nidre;
Ben Rabbi Nathan: Das Kol Nidre-Gebet und die Antisemitismusbegründung;
www.hagalil.com/judentum/rabbi/fh-0806-3.htm. Zu Poliakov vgl. dessen
Geschichte des Antisemitismus. VII, 41.

50 Vgl. unter Verweis auf J. Ortega y Gasset: Vf., W. Stegmaier, Orientierung und
Ander(s)heit. Spielräume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg 2022, Kap.
II.

51 Die längst abgenutzte Parole never again! besagt keineswegs nur: »we will never
be bullied« oder einem neuen Holocaust ausgeliefert werden (TG, 29, 165 f.); P.
Farmer, Never Again? Reflections on Human Values and Human Rights, in: The
Tanner Lectures on Human Values (2005), 137‒188.

Kapitel XVIII

638

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hagalil.com/judentum/rabbi/fh-0806-3.htm
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.hagalil.com/judentum/rabbi/fh-0806-3.htm


wir über diese Anfänge bisher wissen, liegen sie allerdings keines‐
wegs nur im Nazismus, dieses »phoenix of European passions«, den
man direkt »out of the ashes of Auschwitz« meint wiederauferstehen
zu sehen (TG, 18). Sie lassen sich auch nicht durch eine beliebte re‐
ductio ad Hitlerum52 oder auf spezielle historische Voraussetzungen
erklären, wie sie zur Zeit der Weimarer Republik gegeben waren.
Vielmehr liegen sie nicht zuletzt in einer Normalität vergesellschaf‐
teten Lebens, in der Diskriminierungen immer wieder politisiert
und zur Antriebsquelle von Bewegungen werden, die ihre wahren
Beweggründe sehr erfolgreich kaschieren und auf diese Weise alle
gesetzlichen Verbote der Verleumdung, der Aufhetzung gegen Ande‐
re... unterlaufen können. In diesem Sinne handelt es sich bei der
Bereitschaft, Andere mit vernichtenden Implikationen zu diskrimi‐
nieren, um einen »highly adaptable social virus« (TG, 19), der sich
keineswegs immer als Antisemitismus zu erkennen gibt.

Was Deutschland anbetrifft, so stehen Antisemiten ohnehin vor
der Schwierigkeit, dass die Vernichtung der Juden bis 1945 in einem
derartigen Ausmaß ›gelungen‹ ist, dass (gemessen an ihrer früheren
Zahl) fast keine mehr da sind. So wird er notorisch Mühe haben,
sich gegen ›reale‹ Juden zu wenden. Wenn kaum mehr welchen zu
begegnen ist53, woher will man dann ›Argumente‹ gegen sie bezie‐
hen? Man kann kaum beides haben, sollte man meinen: Juden dis‐
kriminieren und schließlich vernichten und sie weiterhin als Quel‐
le aller möglichen Vorurteile wegen angeblicher Verschwörungen,
»dämonischer« Intriganz, hinterhältiger Macht etc. etc. gegen sie
ausschlachten.54 »Der offene Antisemitismus« nehme »mangels exis‐

52 Hier buchstäblich als Rückführung auf die Person Hitlers zu verstehen; anders
dagegen Leo Strauss, auf den man diesen Ausdruck zurückführt, in: Naturrecht
und Geschichte, Frankfurt/M. 21989, 45; TG, 14, 89.

53 Gegen Ende der 1980er Jahre lebten nur noch annährend 10 % der Population
von vor 1933 in Deutschland. Siehe die Zahlen bei Schoeps, Leiden an Deutsch‐
land, 97. Inzwischen ist die statistische Lage wieder eine andere. Abgesehen von
Immigraten aus dem Bereich der ehemaligen Sowjetunion (GUS), die die Zahl
der in Deutschland lebenden Juden auf etwa 100.000 erhöht haben, wäre die
Mitgliederzahl jüdischer Gemeinden bereits bis zum Jahr 2000 auf 17.902 gesun‐
ken. Von der Frage, wieviele sich überhaupt als religiöse Juden verstehen, ganz
abgesehen. de.wikipedia.org/wiki/Geschichte_der_Juden_in_Deutschland. Of‐
fenbar handelt es sich bei 20–50-Jährigen um eine relativ kleine Minderheit von
ca. 13 %.

54 Funkenstein, Jüdische Geschichte, 242 f.

4. »Juden« erfinden müssen?

639

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tierender Juden allmählich ab«, meinte denn auch Julius H. Schoeps,
um gleich darauf hinzuzufügen: »Aber man darf sich nichts vorma‐
chen, latent ist er vorhanden und bedarf nur eines Anlasses, um
aktiviert zu werden.«55 Dabei lässt sich der latente, hier wie ein ge‐
fährlicher, nur vorübergehend inaktiver Krankheitskeim aufgefasste
Antisemitismus offenbar nicht davon irritieren, dass Juden für ihn
kaum mehr auszumachen sind, nachdem man mit exzessiver und
radikaler Gewalt gegen sie vorgegangen ist. Für den ohnehin ›über‐
zeugten‹ Antisemiten scheint allemal festzustehen, dass es sie geben
muss. So kann gerade ihre ›Unsichtbarkeit‹ das Vorurteil bestätigen,
dass sie als sich Verbergende ›da‹ sein müssen.

Wie aber kann ein Antisemitismus ›überleben‹, der derart bruta‐
len ›Erfolg‹ gehabt hat wie der der Nazis? Ist er in Deutschland
nicht selbst dazu gezwungen, sich zu maskieren, da er in der Öffent‐
lichkeit als vollkommen delegitimiert gilt? Shulamit Volkov schreibt,
er sei längst vor der Nazizeit »tief verwurzelt« gewesen.56 Konnte
angesichts dessen eine an Verfahren der Desinfektion erinnernde
Entnazifizierung nach 1945 überhaupt erfolgreich sein? Wenn nicht,
wie man annehmen muss, kann Antisemitismus dann immer wieder
neu aus einem fatalerweise nach wie vor fruchtbaren Boden keimen?

Im Gegensatz zu Volkov scheint Poliakov weitgehend ohne die
Annahme einer ›Tiefe‹ mehr oder weniger unveränderter und resis‐
tenter Präsenz von Antisemitismus auszukommen, wenn er schreibt,
»wenn Juden nicht mehr vorhanden sind, erfindet man sie« ‒ und
»wenn es den Juden nicht gegeben hätte, hätte man ihn erfinden
müssen«.57 Den Juden aber gibt es nicht, wie aus fast allen Schrif‐
ten von Juden, die mir bekannt sind, hervorgeht.58 Was ungeachtet
dessen oder vielmehr gerade deshalb womöglich ›tief verwurzelt‹
ist und bleibt (wenn auch ganz und gar kontingent in Erscheinung
tretend), wäre demnach allenfalls das ›Juden‹-erfinden-müssen ‒ und
zwar auf eine Weise, die niemals dem eigenen Selbstverständnis von

55 Schoeps, Leiden an Deutschland, 206.
56 S. Volkov, Das jüdische Projekt der Moderne, München 2001, 69.
57 L. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus II. Das Zeitalter der Verteufelung und

des Ghettos. Mit einem Anhang zur Anthropologie der Juden, Frankfurt/M. 1989,
27, 54.

58 Vgl. aber Schalom Ben-Chorins Beschreibung der jüdischen »Hüter der Wur‐
zeln« in: J. Schultz (Hg.), Mein Judentum, 165 ff.

Kapitel XVIII

640

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Juden wirklich entspricht, auf das es so gut wie gar keine Rücksicht
nimmt.59

Die bloße Erfindung, die buchstäblich nichts ›findet‹, hätte aller‐
dings überhaupt keinen ›realen‹ Anhalt, auf dem die Antisemiten
ständig bestehen, behaupten sie doch immerfort, Juden gerade auch
dort ausfindig zu machen, wo sie sich nicht als solche zu erkennen
geben, listig, hinterhältig, verschwörerisch, dämonisch eben.60 Ge‐
nau das hat die Vermutung veranlasst, Antisemitismus sei die Obsessi‐
on, notfalls Andere zu erfinden, die man unbedingt meint ›finden‹,
identifizieren und ding fest machen zu müssen, um sie womöglich end‐
gültig loszuwerden.61 Ursprünglich würde es sich demnach darum
handeln, die Existenz dieser ›Anderen‹ auf jeden Fall zu vermuten,
bevor man sie überhaupt zu identifizieren versuchen kann ‒ ohne sie
allerdings je loszuwerden. »Ihr werdet uns nie los«, denn wir sind
»der tiefere Teil eurer selbst«, schleuderte der vermutlich von An‐
hängern der Nazis ermordete jüdische Historiker Theodor Lessing
seinen Feinden denn auch entgegen, als wäre er sich ganz dessen
sicher, dass sie die aus Kränkung und Beleidigung, Demütigung und
Entwürdigung geborene »Not« jüdischen Lebens keinesfalls gleich‐
gültig lassen könne.62 Appellierte er auf diese Weise nicht an das

59 So gesehen müsste die erste Konsequenz aller Auseinandersetzungen mit
Antisemitismus die Rücksicht darauf sein, wie Juden sich als Juden verstehen.
Daran hätte auch jeder Anti-Antisemitismus Maß zu nehmen, statt sich primär
an Antisemiten zu orientieren. Daraus folgt allerdings nicht, dass als Antisemi‐
tismus schlicht all das einzustufen ist, was Juden als solchen identifizieren.
Antisemitismus auszumachen und zu beklagen, bedeutet nicht, in der Sache
in jedem Falle ›Recht zu haben‹, sondern bleibt auf eine öffentliche Deutung,
Diskussion und Bestätigung angewiesen.

60 Deswegen genügen ihnen eben Fahrradfahrer zur Diskriminierung nicht (TG,
223).

61 An dieser Stelle kann man nicht umhin, sich daran zu erinnern, wie Carl
Schmitt zwischen Finden und Erfinden ins Schleudern kam, als es darum ging,
Feindschaft und Judentum ins Verhältnis zu setzen; vgl. Vf., Zum politischen
Potenzial gegenwärtiger Furcht. Auf Hobbes’, Nietzsches und Freuds Spuren, in:
Psyche. Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre Anwendungen 70 (2016), Nr. 7,
618‒643; O. Bartov, Defining enemies, making victims, in: The American Histori‐
cal Review 103, Nr. 3 (1998), 771‒816.

62 Zit. n. Schoeps, Leiden an Deutschland, 27.

4. »Juden« erfinden müssen?

641

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewissen, diese einer von Hitlers »Tischreden« zufolge »jüdische
Erfindung«?63

Tatsächlich scheint bis heute niemand genau zu wissen, ob es
dergleichen wie das Gewissen in uns allen ›gibt‹ – als etwas, woran
Opfer antisemitischen Tuns sogar wortlos, stumm und im Augen‐
blick ihrer Vernichtung noch ›appellieren‹ können. Levinas und
andere sahen gerade darin jedoch den Kern des Judentums: in der
Bestimmung eines jeden zur niemals indifferenten Verantwortung
für jeden Anderen als solchen. Dass uns diese Verantwortung ›gege‐
ben‹ bzw. aufgetragen ist, kann man gewiss leugnen, verdrängen
oder vergleichgültigen. Aber bestätigen diese ›Abwehrmaßnahmen‹
als solche nicht genau das, wogegen sie sich richten? Handelt es sich
beim Antisemitismus so gesehen nicht um eine pervertierte Bestäti‐
gung des Jüdischen par excellence? Und ist letzteres auf einen bibli‐
schen, vor-europäischen Ursprung zurückzuführen, der von Anfang
an auch das europäisch-politische Denken zur Alterität des Anderen
ins Verhältnis gesetzt hat, von der es bis heute nur mit äußerster
Mühe Rechenschaft ablegt?64

Dass es dazu im Grunde nicht in der Lage war, wurde von
Emmanuel Levinas über Philippe Lacoue-Labarthe bis hin zu Jean-
François Lyotard immer wieder behauptet. Mehr noch: man hat es
dessen verdächtigt, das Jüdische »that was at once at odds with the
West and internal to it, and of which the West always wished to
rid itself«, vernichten zu wollen (TG, xii) ‒ letztlich zum eigenen,
katastrophalen Schaden aber, wie es Poliakov mit seinem Buchtitel
L’Europe suicidaire andeutete.65

63 Vgl. dagegen G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Göttingen 2020, 15. Hier wird
jede(r) implizit zum Juden, insofern sie oder er unter dem der Stimme des
Gewissens sich mitteilenden Gebot steht, nicht töten zu sollen. Umgekehrt
könnte sich aber diese Stimme auch unabhängig von einem dank eines »Ganz
Anderen« erlassenen Gebot Gehör verschaffen, selbst als ›überhörte‹. So gese‐
hen wären Juden in Goldschmidts Sinne ethisch affizierbar wie alle Anderen
auch; und nicht nur im Sinne eines Tötungsverbots, sondern im Sinne radikaler
Widersetzlichkeit gegen Gewalt auch in anders verübten Formen.

64 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996; Anders. Eine Lektüre von
›Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht‹ von Emmanuel Levinas, Wien,
Berlin 2015. Mit Marcel Hénaff könnte man in diesem Zusammenhang von
einer regelrechten ›Alteritätsvergessenheit‹ sprechen.

65 Poliakov, Geschichte des Antisemitismus VII, 9.

Kapitel XVIII

642

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Jüdische Alterität versus Antisemitismus als
Definitionsmacht?

So wird, quasi nebenbei, Europa bzw. der Westen zu einer metaphy‐
sisch-antisemitischen Entität hochstilisiert, das Jüdische aber zum
Inbegriff des ›Anderen‹ ‒ und nicht etwa eine besondere Gestalt
der Alterität unter vielen anderen. Bei Enzo Traverso repräsentierten
die Juden zeitweise geradezu die »figure of otherness« (TG, 180).
Und Dan Diner nennt »den« Juden den »eigentliche Andere[n]«.66

So erlangt dieser nicht nur einen paradigmatischen, sondern auch
einen für den Westen, Europa und Deutschland vorrangig maßgebli‐
chen Status und kann für alle anderen Anderen lehrreich werden,
denen es ebenfalls darum geht, als ›Andere‹ wahrgenommen und
anerkannt oder wenigstens am Leben gelassen zu werden. Darauf
besteht die Antisemitismus-Kritik. Darauf könnten jedoch auch an‐
dere Verteidiger ›Anderer‹ insistieren, die etwa durch gewaltsames
›othering‹ überhaupt erst zu Diskriminierten, Ausgeschlossenen und
›zu Vernichtenden‹ gemacht worden sind.

Doch soll vor allem für die Juden gelten, dass ihre Andersheit
als »threatening otherness« oder als »threatening intrusion« erfah‐
ren werden musste (TG, 52). Sie seien die »eigentlich Fremden«.
Andererseits soll es paradoxerweise gerade ihre eigentümliche, eben
darin liegende »Vertrautheit« sein, »die sie zu Fremden macht«.67

Doch Vertrautheit und Fremdheit sind keine Eigenschaften, die je‐
mandem oder gar einer ganzen Gruppe, Ethnie, einem Volk, einer
Nation, Religion oder Kultur gleichsam anhaften könnten; und das
womöglich noch auf unverlierbare, geschichtlich konstante Art und
Weise. Als relationale Begriffe verweisen uns Ander(s)heit, Vertraut‐
heit und Fremdheit auf Erfahrungen der Nähe und Distanz zu Ande‐
ren außerhalb und innerhalb menschlicher Lebensformen mit ihren
Bedingungen der Zugehörigkeit.

Da es sich nicht um ›ontische‹ Momente oder Eigenschaften von
Individuen oder Kollektiven handeln kann, werden wir Probleme
des Antisemitismus nur besser verstehen, wenn wir danach fragen,

66 D. Diner, Der Sarkophag zeigt Risse: Über Israel, Palästina und die Frage eines
›neuen Antisemitismus‹, in: NA, 459‒488, hier: 478.

67 D. Rabinovici, N. Sznaider, Neuer Antisemitismus: Die Verschärfung einer Debat‐
te, in: NA, 9‒27, hier: 14.

5. Jüdische Alterität versus Antisemitismus als Definitionsmacht?

643

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie mit dieser Nähe und Distanz unter dem Aspekt der (Nicht‑)Zu‐
gehörigkeit zu Anderen jeweils unter spezifischen Bedingungen um‐
gegangen wird. Weder Ander(s)heit noch Vertrautheit oder Fremd‐
heit ›erklärt‹ ohne Weiteres, worauf es dabei ankommt: wie nämlich
die Verhältnisse zu Anderen kollektiv politisiert werden in einer
aktiven Praxis, die geringschätzige, diskriminierende, verächtliche
Rede bereits zum Vorschein möglicher Vernichtung werden lässt,
welche grundsätzlich allen ›Anderen‹ widerfahren kann. Insofern
folgen schließlich Untaten nicht nur vorausgegangenen Worten, wie
es sprichwörtlich heißt. Vielmehr liegt in solcher Rede selbst schon,
was aus ihr hervorgehen kann ‒ bis hin zu radikaler Verfeindung
im Zuge einer sog. Vernichtungspolitik, die das Politische gleich mit
zerstört.

Das ist die antipolitische Gefahr, die mit dem Politischen selbst
einhergeht. Wo immer Menschen politisch koexistieren, treten un‐
vermeidlich Möglichkeiten solcher Rede zutage. Die Frage ist dann,
wie man sich dazu verhält. Heute verstehen wir unter akzeptabler
Staatlichkeit allein noch diejenige, die sich, auf zivilgesellschaftlicher
Basis, dieser Gefahr ständig bewusst zu bleiben versucht und gegen
sie auch vorzugehen bereit ist, indem sie sich der politischen Ermäch‐
tigung diskriminierender Rede effektiv widersetzt. Dies lehrt histo‐
rische Erfahrung als grundsätzliche Lektion über den Staat, in dem
jeder zum diskriminierten Außenseiter und jede zur Geächteten und
Verachteten werden kann. In diese Sinne sind wir alle, nicht nur die
vergleichsweise wenigen jüdischen Rückkehrer nach Deutschland,
nach 1945 ›heimgekehrt‹ in die Fremde unseres Landes bzw. als
Fremde in unseren Staat, in dem wir niemals mehr als »Staatswesen«
werden einfach aufgehen können, wie man es sich noch im 19. Jahr‐
hundert, nach Hegel, vorgestellt hat.68

Das bedeutet nicht, den Staat in Anbetracht seines erinnerten Ver‐
sagens und seiner rassistisch-antisemitischen Pervertierung fortan
gering zu schätzen oder anarchistisch ganz zu verwerfen, sondern
ihn nur noch als nicht-identitären Staat zu achten, der die Fremden

68 Vgl. Schoeps, Leiden an Deutschland, 49, 105; F. C. Dahlmann, Die Politik,
auf den Grund und das Maß der gegebenen Umstände zurückgeführt. Bd. 1,
Leipzig 1835; L. Gumplowicz, Sozialphilosophie im Umriss [1910], Aalen 1969,
27, 29 f.; M. Riedel, Der Staatsbegriff der deutschen Geschichtsschreibung des 19.
Jahrhunderts in seinem Verhältnis zur klassisch-politischen Philosophie, in: Der
Staat 2 (1963), 41‒63, hier: 49.

Kapitel XVIII

644

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als solche zu schützen verspricht, sei es als Schutzflehende, die an‐
derswoher kommen, sei es als im Innern sich unzugehörig Fühlende,
denen keine restlose Assimilation, Integration oder Inklusion abzu‐
verlangen ist.

So lässt sich möglicherweise doch eine Lehre aus der radikalsten
Erfahrung mit Antisemitismus bzw. mit Antisemitismen ziehen, auf
die wir zurückblicken ‒ handle es sich nun um uralte oder neue,
um seit jeher bekannte und substanziell vorhandene oder um rest‐
los kontingente in höchst wandlungsfähigen Erscheinungsformen,
um latente und kaschierte oder um offen zur Schau gestellte, um
›real‹ begründete oder um rein fiktive bzw. phantasmatische, denen
jeder zum Opfer fallen kann, der von anderen als »Jude« definiert
wird, ohne sich je so, wie es Antisemiten gerade gefällt, als Jude
zu verstehen. Sowohl die Differenz zwischen Juden einerseits, die
sich wirklich als solche verstehen, und »Juden« andererseits, die von
anderen ohne Rücksicht darauf einfach ›definiert‹ werden, als auch
die Tilgung dieser Differenz in unterschiedsloser Rede von (»)Ju‐
den(«) ist zweifellos eine paradigmatische historische Erfahrung der
Juden, mit all jenen furchtbaren Konsequenzen, die die nicht-enden‐
wollende Geschichte der Antisemitismen aufzuweisen hat. Aber die‐
se Geschichte lehrt auch, was im Grunde jedem Anderen als solchem
widerfahren kann. Jede(r), heißt das, kann der Definitionsmacht
Anderer zum Opfer fallen, die selbstherrlich zu bestimmen sich
anmaßen, wer (in ihrem Sinne) »Jude« ist und wer nicht, mit
vernichtenden Konsequenzen, die in der allerersten Diskriminierung
bereits anklingen.

6. Radikale Alterität als unanfechtbares Refugium?

Zur Kritik jeglicher Diskriminierung hat jüdisch inspiriertes Den‐
ken erheblich beizutragen, nicht zuletzt vor dem Hintergrund einer
Jahrhunderte währenden Ausgrenzungs-, Verfolgungs- und Vernich‐
tungsgeschichte. Man muss sich allerdings fragen, ob man radikaler
Widersetzlichkeit gegen jegliche Diskriminierung, der überhaupt
niemand zum Opfer fallen sollte, einen guten Dienst erweist, wenn
man eine Ander(s)heit für sich, für das eigene Volk, die eigene
Religionsgemeinschaft oder wie auch immer begründete historische

6. Radikale Alterität als unanfechtbares Refugium?

645

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identität in Anspruch nimmt. Radikale Ander(s)heit ist nicht als
Privileg von irgendjemandem zu begreifen. Deshalb konnte man
auch Juden und Arabern attestieren, »[to] partake of the same [!]
otherness« (TG, 13). Als radikale entzieht sie – die sogar anders als
sie selbst ist und in keiner Selbigkeit oder Selbstheit jemals wird
aufgehen können – sich uns allerdings, ohne sich vereinnahmen
zu lassen. Insofern ist »niemand der Andere« und zugleich jede
eine Andere, jeder ein Anderer, aber anders und sogar anders (als)
anders, letztlich Anderen und sich selbst fremd. So gesehen ist eine
»Zirkularität« von Alterität festzustellen, wie Sartre das nannte. Sie
sei letztlich »immer woanders«, schrieb er in seinen Entwürfen für
eine Moralphilosophie.69 Vermutlich wollte er damit sagen, sie entzie‐
he sich uns jedes Mal.

Obgleich der Begriff der Alterität bzw. der otherness insofern
gleichsam frei zu flottieren scheint, konnte man die oder den Juden
zum Inbegriff des Anderen hochstilisieren – so als wären alle ande‐
ren keine ›Anderen‹ oder allenfalls noch in zweiter Linie – und
nach jüdischem Vorbild, wie es bei Levinas den Anschein hat – ›An‐
dere‹. Wer das, was für ihn selbst Jude-sein, jüdische Identität oder
judétité ausmacht, in einer radikalen Alterität sucht, die jeglicher
Definitionsmacht entzogen wäre, läuft schließlich jedoch Gefahr, al‐
les Jüdische darin geradezu aufzulösen. Und das könnte sich auf eine
subtile Art und Weise ebenfalls als eine Form von Antisemitismus
herauszustellen, wie zuletzt Elad Lapidot argumentiert hat.

Schon oft ist verlangt und versucht worden, das, was für wen auch
immer, vor allem aber für Juden selbst, in ihrem eigenen Selbstver‐
ständnis ›das Jüdische‹ jeweils ausmacht, endlich loszulösen von
der einschlägigen Gewaltgeschichte. Doch holt deren Fortsetzung
in immer neuen Formen von Antisemitismus diese Diskussion fata‐
lerweise immer wieder ein. Infolgedessen bleibt sie bis heute über‐
schattet von der Furcht, das Schlimmste drohe sich durch diese
Formen zu wiederholen. Genau das soll vermutlich die inzwischen
reichlich abgegriffene Formel Wehret den Anfängen! besagen. Man
entschärft, ja trivialisiert deren Bedeutung jedoch, wenn man sie
auf die ebenfalls abgegriffene Forderung münzt, ›Auschwitz‹ dür‐
fe sich nie wiederholen. Als konkreter Komplex einer Reihe von
historischen Ereignissen, die man sehr verkürzt auf diesen Begriff

69 J.-P. Sartre, Entwürfe für eine Moralphilosophie, Reinbek 2005, 669, 634.

Kapitel XVIII

646

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bringt, wird sich ›Auschwitz‹ gewiss niemals wiederholen. Insofern
bräuchte man sich gar keine Sorgen zu machen. Nichts historisch
Einmaliges kann sich je wiederholen. Und ist nicht alles, was sich
geschichtlich zuträgt, einmalig? Gemeint sein kann nur: ›etwas
dieser Art‹ solle sich nicht wiederholen. Wenn es zur ausschlagge‐
benden antezedenten Ursachenkonstellation kommt, wird es aller‐
dings bereits zu spät dafür sein, die Folgen noch abzuwenden. Also
muss man so weit wie möglich zurückgehen auf ›Anfänge‹, denen
vermeintlich alles Weitere entspringt, wenn nicht mit einer fatalen
Zwangsläufigkeit, so doch mit einer gewissen Konsequenz kumulati‐
ver Verknüpfungen von Bedingungen und Wirkungen...70 Wie weit
man indessen in regressiver Hinsicht gehen kann, um womöglich
auf letzte Ursprünge des ›Schlimmsten‹ zu stoßen, dessen Wiederho‐
lung es unbedingt zu verhindern gilt, ist nach wie vor höchst unklar
und genauso umstritten wie vorliegende Antworten auf die Frage, ob
die Geschichte bzw. die Geschichtswissenschaft in dieser Hinsicht
allein und zureichend Auskunft geben kann.

Viel zu einfach macht man es sich gewiss, wenn man davon
ausgeht, es handele sich ohnehin nur oder im Wesentlichen um
ein »deutsches Problem«. Obgleich bereits Hannah Arendt und
Karl Jaspers diesem Standpunkt klar widersprochen hatten71, konnte
noch Daniel J. Goldhagen mit seiner Rede von einem angeblich in
der deutschen Geschichte angelegten »eliminatorischen Antisemitis‐
mus«72 dieses Vorurteil bestätigen. Andere sind wie etwa Zygmunt

70 H. Mommsen, Der Weg zur Vernichtung der europäischen Juden, in: M. Dabag,
K. Platt (Hg.), Genozid und Moderne. Bd. 1. Strukturen kollektiver Gewalt im
20. Jahrhundert, Opladen 1998, 241‒253; R. J. van Pelt, Ex Malo Bono: Does
This Latin Proverb Apply to Holocaust Denial? The Cunning of Reason, in: A.
McElligott, J. Herf (eds.), Antisemitism Before and Since the Holocaust. Altered
Contexts and Recent Perspectives, Cham 2017, 353–390, hier: 359.

71 K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Zürich 1946; H.
Arendt, In der Gegenwart. Übungen im politischen Denken II, München 2000,
9‒25; Vf., Verfehlte Ethik und politische Schuld. Zur systematischen Aktualität
von Karl Jaspers’ Abhandlung ›Die Schuldfrage‹ (1946) ‒ mit Blick auf John
K. Roths ›The Failures of Ethics‹ (2015/8), in: R. Langthaler, M. Hofer (Hg.),
Existenzerhellung – Grenzbewusstsein – Sinn der Geschichte. Dem Andenken an
Karl Jaspers (1883–1969). Wiener Jahrbuch für Philosophie 51 (2020), 125–164.

72 Zu verschiedenen Varianten dieses Begriffs vgl. C. Wiese, The Political Dimen‐
sions of Theology: Christianity and Antisemitism, in: McElligott, Herf (eds.),
Antisemitism Before and Since the Holocaust, 53–82.

6. Radikale Alterität als unanfechtbares Refugium?

647

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bauman weiter zurückgegangen und wurden prompt in den Anfän‐
gen der westlichen Moderne fündig. Wieder andere landeten mit
Philippe Lacoue-Labarthe schließlich bei den Ursprüngen Europas
‒ so als sei ›der‹ Antisemitismus nicht allein in der Geschichte
Deutschlands oder des ›modernen‹ Westens, sondern in der Ge‐
nealogie des Okzidents von Anfang an ›angelegt‹ gewesen und als
würde es genügen, die Tür, durch die die Menschen ihn gleichsam
betreten haben, rückwärts wieder zu verlassen ‒ in Richtung Altes
Testament, wie es tatsächlich Levinas suggeriert hat.73

Ob dort wirklich die Spur eines ganz Anderen zu finden ist, dem
das Judentum – und womöglich nur das Judentum – ursprünglich
und letztlich verpflichtet ist, mag hier dahingestellt bleiben. Beden‐
kenswert ist allerdings, was geschieht, wenn man eine radikalisierte,
letztlich jeder und jedem entzogene Alterität für sich, für das eige‐
ne Volk, für die eigene Religion oder Nationalität und Identität in
Anspruch nimmt – mit womöglich identitären Konsequenzen, die
zu konterkarieren drohen, was man Antisemitismen in allen ihren
Spielarten mit Recht entgegengehalten hat: wir sind alle auf unauf‐
hebbare und dabei zugleich verschiedene Art und Weise ›anders‹,
ohne dass sich über dieser Alterität jemals wieder eine Identität
schließen könnte. Paradoxerweise konnte man gerade darauf eine
angeblich spezifisch jüdische Identität gründen – mit der Folge, dass
sich auch Juden dagegen wehren, ausgerechnet im Zeichen unauf‐
hebbarer Alterität in eine sie gewissermaßen einschließende Identi‐
tät ›eingemeindet‹ werden zu sollen. Es konnte nicht ausbleiben,
dass dabei das, was Identität im Allgemeinen ausmacht, zum Ge‐
genstand radikaler Auseinandersetzungen um die Frage führte, wer
wie wem und aufgrund wovon überhaupt zugehört, sei es aufgrund
gemeinsamer, matrilinearer Abstammung, sei es aufgrund religiöser,
geschichtlicher oder kultureller Ursprünge, sei es allein aufgrund
der Tatsache, diskriminiert und verfolgt worden zu sein; und zwar
immer wieder und ohne dass ein Ende absehbar wäre. Dass gerade
darin eine eminente Gewalterfahrung liegt, ist nicht zu bestreiten.
Inwiefern aber, darüber zu befinden ist zunächst die Angelegenheit
derer, die die fragliche diskriminierende, verletzende und am Ende

73 Levinas, Schwierige Freiheit, 181; vgl. R. Bernasconi, ›Totalität und Unendlich‐
keit‹ in Hegels ›Glauben und Wissen‹, in: B. Keintzel, Vf. (Hg.), Hegel und
Levinas, Freiburg i. Br., München 2010, 299‒313, hier: 302, 314.

Kapitel XVIII

648

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vernichtende Gewalt trifft, nicht das Vorrecht derer, die sie nicht
selten mit anmaßender ›Definitionsmacht‹ ausüben.

Die Problematik dieser Macht zeigt sich allerdings auch auf Seiten
derer, die als ›Betroffene‹ bestimmen wollen, wer Antisemit ist und
wer nicht. Wenn sie es nun sein sollen, die allein bestimmen, wer
Antisemit ist (sei es auch ein Anti-Antisemit), droht eine inflationä‐
re Ausweitung entsprechender Vorwürfe mit der Ironie der Konse‐
quenz, dass alle des Antisemitismus verdächtig werden. Wenn aber
alle potenzielle Antisemiten sind, ist es niemand, so dass Antisemi‐
tismuskritik ins Leere laufen muss. Beides – dass alle potenzielle An‐
tisemiten sein könnten und dass die entsprechende Kritik jeglichen
konkreten Anhalt verliert – würde, wie gesagt ›wirklichen‹ Antise‐
miten direkt in die Hände spielen. Gemeinsam mit ihnen fänden
wir uns schließlich in einer Welt wieder, in der man Andere willkür‐
lich nach eigenem Gutdünken ›definieren‹ könnte, mit tödlichen
Konsequenzen. So zeichnet sich am Schluss der vorangegangenen
Überlegungen die Frage ab, ob nicht gerade in der Widersetzlichkeit
genau dagegen das liegt, was diejenigen miteinander verbindet, die
jede Form der Diskriminierung wie auch die der Antisemiten nach
einschlägiger historischer Erfahrung ein für allemal für vollkommen
delegitimiert halten.

Resümee: Ich bin ausgegangen von einer in der Nachfolge des
programmatisch radikalsten Antisemitismus sich ergebenden Frage
nach dessen aktueller Virulenz. Diesen Antisemitismus begreife ich
als Manifestation einer willkürlichen Definitionsmacht, die infolge
einer langen, zunehmend radikalisierten Diskriminierungsgeschich‐
te zu massenhaft vernichtenden Konsequenzen geführt hat. Daraus
ergibt sich für den nachfolgenden Staat und für die ihn tragende
politische Kultur die zentrale Herausforderung, die Schwächsten
konsequent gegen derartige Gewalt in Schutz zu nehmen.74 Insofern
muss er ein für allemal unter anti-antisemitischen Vorzeichen exis‐
tieren – und das heißt: mit Rücksicht darauf, als wer sich Juden
und als »Juden« bloß Titulierte anders verstehen. Als Form von
diskriminierender Gewalt hat deren Verständnis sich nach denen
vorrangig zu richten, die sie diskriminierend trifft und die auf dieser

74 Vgl. die aktuelle Bestandsaufnahme d. Vf., Anti-antisemitische ›Staatsraison‹?
Eine Antwort auf Igor Levits Beschwerde über fatales Schweigen angesichts der
jüngsten islamistischen Demonstrationen in Deutschland, in: praefaktisch (2023);
www.praefaktisch.de/002e/anti-antisemitische-staatsraison/.

6. Radikale Alterität als unanfechtbares Refugium?

649

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.praefaktisch.de/002e/anti-antisemitische-staatsraison/
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.praefaktisch.de/002e/anti-antisemitische-staatsraison/


Andersheit bestehen. Doch Juden sind nicht ›die Anderen‹, sondern
Andere unter anderen Anderen, denen unter anderen Umständen
das Gleiche widerfahren kann: die Reduktion ihrer Alterität auf
eine verachtete Identität, die man der Vernichtung preisgibt. Dass
dies möglich ist, verbindet uns unumgänglich; mehr noch aber, und
willentlich, wenn wir uns dieser abgründigen Möglichkeit gemein‐
sam widersetzen, wer auch immer die ›Anderen‹ im Einzelfall sind,
wen auch immer man zu ›Anderen‹ erklärt hat, mit denen man
als Diskriminierten keinerlei Gemeinsamkeit mehr einräumen will.
Abschließend muss offen bleiben, ob nicht gerade darin ein laterales
Solidarisierungspotenzial zwischen allen liegen könnte, die im Zei‐
chen unaufhebbarer Alterität zusammenleben müssen.

Kapitel XVIII

650

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XIX
Das Politische, das Volk und der Krieg
Eine ›friedenspolitische‹ Perspektive

1. Zur politischen Lage des Politischen (653) | 2. Das ›Volk‹ in seiner irreduziblen Viel‐
deutigkeit (660) | 3. Öffentliche Umgänglichkeit, Ansprechbarkeit und das In-Erschei‐
nung-treten des Anderen  (664) | 4. Vom Anderen zurück zur Frage nach dem Politi‐
schen (668) | 5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen? (673)

verfluchtes volk! kaum bist du frei,
so brichst du dich in dir selbst entzwei.1

 
Brutally altered by […] Otherness.2

 
Purification is unending.3

 
Zahllose politische Probleme sind inhaltlich permanent Gegenstand
politischer Auseinandersetzungen; aber auch das, was sie und den
Umgang mit ihnen in politischer Hinsicht überhaupt ausmacht und
was dabei unter Politik zu verstehen ist, ist nicht selten umstritten
– nicht zuletzt in der Politischen Philosophie, die zwischen Politik
und diversen Politiken einerseits und dem Politischen als solchem
andererseits unterscheidet und dem Verdacht nachgeht, bei diversen
Politiken habe man es im Grunde nur noch mit einer paradoxerwei‐
se geradezu depolitisierten Politik zu tun, die keine Spur vom Politi‐
schen (griech. ta politiká; frz. le politique) mehr verrät. So sieht sich
die Politische Philosophie ihrerseits dazu gezwungen, anzugeben,
was das Politische im Gegensatz zu irgendwelcher Politik eigentlich
ausmacht bzw. ausmachen müsste und was davon abhängt, dass es
nicht zu einer Depolitisierung politischer Verhältnisse kommt. Die
anhaltende Diskussion um den Begriff des Politischen führt dabei
vor Augen, wie umstritten das Politische (und nicht nur die eine

1 J. W. Goethe, Zahme Xenien IX; odysseetheater.org/goethe/texte/gedichte_zah‐
me_xenien9.htm.

2 M. Lange, Killing Others. A Natural History of Ethnic Violence, Ithaca, London
2017, 2.

3 R. Sennett, The Fall of Public Man, New York, London 1976, 223.

651

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder andere Art von ›Politik‹) ist, zumal es sich keineswegs von sich
aus als solches ›zeigt‹, wie manche Phänomenologen anzunehmen
scheinen.4

So gesehen befindet sich auch das Politische selbst in einer strit‐
tigen politischen Lage und wird zum Gegenstand von diskursiven
Auseinandersetzungen, in denen es kaum überzeugen wird, das
Politische eindeutig als ontologisches Fundament allen politischen
Verhaltens zu begreifen. Stattdessen zeigt sich in politischen Ausein‐
andersetzungen ein re-entry des Politischen, das dazu veranlasst,
letzteres hermeneutisch neu zu bestimmen. Und zwar negativistisch;
nicht etwa unter Berufung auf eine Phänomenologie des Politischen,
die glauben macht, letzteres könne sich ohne Weiteres von sich
aus und interpretationsfrei zeigen als das, was es ist. Vielmehr wer‐
den wir durch Politisierungen, die wir für inakzeptabel halten, zu
Einsprüchen nicht nur gegen bestimmte Politiken, sondern gegen
ein in diesen sich abzeichnendes Verständnis des Politischen selbst
herausgefordert, das wir aber wiederum zur politischen Diskussion
stellen müssen.

Wie, das wird im Folgenden im Ausgang von der aktuellen politi‐
schen Lage des Politischen (1) speziell mit Blick auf das ›Volk‹ und
die ihm eigene untilgbare Vieldeutigkeit diskutiert (2). Dabei werden
›identitäre‹ Vorstellungen, die mit dieser Vieldeutigkeit unvereinbar
sind, zurückgewiesen und mit einer anti-identitären Konzeption öf‐
fentlicher Umgänglichkeit und Ansprechbarkeit im Hinblick auf das
lebensweltliche In-Erscheinung-treten des Anderen konfrontiert (3).
Wie der Andere in diesem Sinne das Politische herausfordert, wird
anschließend zur Sprache gebracht (4). Daraus ergibt sich in einem
Ausblick die Frage, ob der skizzierte Ansatz zu einem ›friedenspoli‐
tischen‹ Begriff des Politischen zurückzuführen verspricht (5). Im
verfügbaren Rahmen kann es nicht etwa darum gehen, eine umfas‐
sende Antwort auf die aufgeworfenen Fragen zu liefern. Vielmehr
beschränke ich mich darauf, eine Neukonfiguration des durch die
Leitbegriffe des Politischen, des Volkes und des Krieges markierten
thematischen Feldes vorzuschlagen.

4 Vgl. K. Held, Phänomenologie der politischen Welt, Frankfurt/M. 2010, 34 f. Hier
wird das behauptete Sich-Zeigen des Politischen auf die politische Welt als sol‐
che bezogen, von der man sich allerdings auch einen deutlich anderen Begriff
machen kann. Schwierigkeiten umstrittener Interpretation lassen sich so einfach
nicht umgehen.

Kapitel XIX

652

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Zur politischen Lage des Politischen

Vielerorts hat man sich in den letzten Jahren auf das Politische
zurückbesonnen, nachdem es sich aus der Politik im gleichen Maße
zurückgezogen zu haben schien, wie sogenannte Realisten erfolg‐
reich glauben machen konnten, zum ökonomischen Realitätsprinzip
eines real existierenden Funktionalismus oder zum entfesselten, oft
verharmlosend als ›neo-liberal‹ titulierten Finanzkapitalismus gebe
es keine Alternative. Zuletzt durch die weltweite Finanzkrise des
Jahres 2008 ist aber die Gefährlichkeit dieses Systems offen zu Ta‐
ge getreten, in dem bereits die Zahlungsunfähigkeit einer großen
Bank einen weltweiten Kollaps auslösen kann, der nicht etwa durch
gewaltsame »Systemveränderer« auf den Straßen oder durch deren
vor Jahren angekündigten Marsch durch die Institutionen bewirkt
würde, sondern der eigenen exzessiven Logik des Systems selbst
geschuldet wäre. Weit entfernt, ein auf Dauer verlässliches, ökono‐
misch alternativloses Funktionieren kapitalistischen Wirtschaftens
zu verbürgen, hat sich dieses System inzwischen als gefährlich
selbstdestruktives herausgestellt. In nicht allzu ferner Zukunft droht
es auf den katastrophalen Ruin einer deregulierten Ökonomie hin‐
auszulaufen, vor der jede Politik kapitulieren wird, die sich selbst
abschafft, wenn sie glauben macht, es könne im Grunde gar keine
Alternative zur Anpassung an eine weitgehend globalisierte und da‐
bei desozialisierte Art der Ökonomie geben, die sowohl jeglichem
oîkos als auch jeglichem nómos spottet.5 Unter diesen Bedingungen
ist es zu einer Diskussion um das Politische gekommen, in der der
Eindruck erweckt wurde, eine in diverse Politiken zerstreute Politik
habe seit langem das Politische aus dem Auge verloren, man habe
es demzufolge seit geraumer Zeit nur mehr mit im Grunde unpoliti‐
scher Politik zu tun und aus dieser verfahrenen Lage werde nur eine
Rückbesinnung auf das Politische heraushelfen, die auch wieder ech‐
te, jenem System nicht unterworfene Alternativen aufzeigen müsse,

5 Wie es bereits aus der einschlägigen Kritik Karl Polanyis hervorging: Ökono‐
mie und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979; The Great Transformation. Politische
und ökonomische Ursprünge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen [1944],
Berlin 122015. Dagegen wollte Martin Albrow in der Globalisierung eine »Wie‐
derentdeckung des Sozialen« erkannt haben (Das globale Zeitalter. Erweiterte
Neuausgabe, Frankfurt/M. 2007, Kap. 8.1).

1. Zur politischen Lage des Politischen

653

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die zumal in einer weitgehend normalisierten Politik saturierter
Gesellschaften jedes Verständnis abhanden zu kommen drohe.

Dabei war es – noch ohne Bezug auf die erst gegen Ende des letz‐
ten Jahrhunderts allgemein auf den Begriff gebrachte Globalisierung
und deren finanzkapitalistische Zuspitzung – bereits seit den 1980er
Jahren zunächst angeregt von einer Reihe französischer Theoretiker
wie Miguel Abensour, Jean-Luc Nancy, Philippe Lacoue-Labarthe
und Jacques Rancière6, dann aber auch im englisch- und deutsch‐
sprachigen Raum, zu einer regelrechten Renaissance des Politischen
‒ bzw. der Rede davon ‒ gekommen, sei es unter Rückgriff auf Anto‐
nio Gramscis Gefängnishefte, sei es auf Hannah Arendts politische
Theorie, sei es mit Bezug auf Carl Schmitt. Vor allem Apologeten des
Antagonistischen und des Agonalen haben Schmitt wieder für sich
entdeckt; und zwar als Theoretiker des in mehr oder weniger nor‐
malisierter Politik niemals aufgehenden Politischen, das sie gerade in
einer unaufhebbaren, zu Gegnerschaft oder Feindschaft herausfor‐
dernden Konflikthaftigkeit sehen. Dabei hatte schon die politische
Theorie der Antike die Aufmerksamkeit auf unaufhebbaren Wider‐
streit gelenkt, der nur agonal oder antagonistisch auszutragen ist,
wie besonders Nicole Loraux gezeigt hat.7 Und in Kants geschichts‐
philosophischen Schriften kommt bekanntlich eine zentrale Bedeu‐
tung antagonistischer Ungeselligkeit zu, die innerhalb von Staaten
von deren rechtlicher Verfassung mehr in Schach zu halten als wirk‐
lich zu versöhnen ist und zwischen Staaten unmittelbar polemogen
virulent werden kann. Deshalb war die ganze Generation der deut‐
schen Idealisten, allen voran Kant, Fichte und Hegel, mehr oder we‐
niger von der Unvermeidlichkeit von Krieg zwischen den Nationen
überzeugt und hat ihn sogar geschichtsphilosophisch affirmiert.8

6 Vgl. G. Raulet, Gehemmte Zukunft. Zur gegenwärtigen Krise der Emanzipation,
Darmstadt, Neuwied 1986,  88 ff.; L. Ferry et al., Rejouer le politique, Paris 1981;
J. Rogozinski et al., Le rétrait du politique, Paris 1983; P. Lacoue-Labarthe, Die
Fiktion des Politischen, Stuttgart 1990; M. Abensour, Demokratie gegen den Staat,
Berlin 2012.

7 N. Loraux, L’invention d’athènes, Paris 1993; Das Band der Teilung, in: J. Vogl
(Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, Frank‐
furt/M. 1994, 31‒64.

8 M. Mori, Krieg und Frieden in der klassischen deutschen Philosophie, in: H. Joas,
H. Steiner (Hg.), Machtpolitischer Realismus und pazifistische Utopie, Frank‐
furt/M. 1989, 49‒91.

Kapitel XIX

654

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hat Chantal Mouffe nicht daran gehindert, den politischen
Theoretikern der Gegenwart, die auf den Spuren Kants und Hegels
unterwegs sind, eine fatale, das Bewusstsein für unaufhebbaren Wi‐
derstreit und Antagonismen vernebelnde Konsensorientierung zu
unterstellen ‒ wobei nicht ganz klar wird, ob sich diese Unterstel‐
lung nur auf binnenstaatliche oder auch auf transnationale Politik
bezieht.9 Mit ihrer programmatischen Agonistik hat sich besonders
Mouffe polemisch gegen eine angeblich allgemein vorherrschende,
aber besonders der Politischen Theorie der Gegenwart zur Last
gelegte Konfliktvergessenheit gewandt, die eminent gewaltträchtige
Folgen haben müsse, wo man buchstäblich keinen Sinn mehr für
unaufhebbare praktische Gegensätze in Gesellschaften hat, in denen
Klassengegensätze weitgehend verwischt zu sein scheinen10, so dass
sich mit ihnen einhergehende Konflikte nicht mehr unverkennbar
dramatisch zuspitzen.11

Ironischerweise ist diese Polemik nun aber ihrerseits wiederum
u.a. von einer populistischen Rhetorik eingeholt worden, die auf
jeglichen Konsens pfeift, ihre Gegner denunziert und mit fake news
zu verwirren versucht, ohne sich dabei von sich abzeichnenden
tiefgreifenden und möglicherweise irreparablen Spaltungen der be‐
treffenden Gesellschaften irritieren zu lassen. Ob von ›rechts‹ oder
von ›links‹, wo man nun ebenfalls mit Populismen liebäugelt (wo‐
für Mouffe selbst ein markantes Beispiel ist12): an agonalen und
antagonistischen Zuspitzungen mangelt es weithin nicht. Und doch
drängt sich der Eindruck auf, so komme man der lange vermissten

9 C. Mouffe, Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt/M.
2007.

10 Zuletzt wurde das deutlich in Didier Eribons viel beachteter Diagnose der fran‐
zösischen Gesellschaft (Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identitäten, Wege, Berlin
2017).

11 C. Mouffe, Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin 2014.
12 Ungeachtet des intellektuellen Anspruchs der Autorin scheint mir ihr Vorschlag

kein sehr geeigneter zu sein, weil er immer wieder auf dualistische Konfronta‐
tionen und auf ein weder ethisch noch im Hinblick auf Zivilität kritisch bedach‐
tes Gegeneinander von Mächtigen und underdogs hinausläuft; vgl. C. Mouffe,
The populist moment, in: Democracia Abierta (2016); www.opendemocracy.net/
democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment. Zu Populismusvarianten
von links und rechts vgl. P. Anderson, The H-Word. The Peripeteia of Hegemony,
London, New York 2017; D. v. Reybrouck, Für einen anderen Populismus, Göt‐
tingen 2017.

1. Zur politischen Lage des Politischen

655

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment
http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment
http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment


Wahrheit des Politischen keineswegs näher.13 Im Gegenteil: es gerate
in dem Maße aus dem Blick, wie den jeweiligen politischen Gegnern

13 Wie es zwischenzeitlich den Anschein hatte, v.a. nach dem Amtsantritt Barack
Obamas, der gleich am Tag seiner Inauguration im Januar des Jahres 2009
mit der Ankündigung, sich für eine Reform des transnationalen Finanzsystems
einsetzen und das Gefangenen- und Folterlager Guantánamo binnen Jahresfrist
schließen zu wollen, ›Politik‹ zu machen begann. Wie unverhofftes Erwachen
aus einem langen, tiefen Schlaf depolitisierter Politik nahm sich aus, dass er
den längst angemahnten Primat wirkliche Alternativen aufzeigender Politik hin‐
sichtlich der nicht bloß Amerikaner, sondern Menschen weltweit betreffenden
gemeinsamen Angelegenheiten einforderte, ohne damit etwa revolutionäre Aus‐
sichten verknüpfen zu wollen. Im Gegenteil berief er sich in konservativster
Form auf die »Väter« der amerikanischen Verfassung und mahnte die Erinne‐
rung an deren kollektiv verpflichtendes Erbe an (Full Transcript: President
Barack Obama’s Inaugural Adress; abcnews.go.com/ print?id=6689022). Der
schlichte Befund, dass Obama in diesem Sinne politisch zu handeln beabsichtig‐
te (wie auch immer die Historiker schließlich sein weitgehendes Scheitern,
angefangen bei Guantánamo, beurteilen werden), erweckte den nachträglichen
Eindruck, als hätte man im Westen nach langer Durststrecke eine Wüste nicht
bloß falscher, sondern geradezu unpolitischer Politik durchquert, als ob sich nun
endlich wieder das Politische vor aller Augen ereignen würde. Dieser Eindruck
fügte sich nahtlos in Diskussionen um den Begriff des Politischen, die glauben
machten, die in zahlreiche Politiken zerstreute Politik habe seit langem das
Politische aus dem Auge verloren, wir hätten es demzufolge seit geraumer Zeit
nur mehr mit geradezu unpolitischer Politik zu tun und aus dieser verfahrenen
Lage werde nur eine Rückbesinnung auf das Politische heraushelfen, die ›die
Politik‹ wieder an ihren eigentlichen Sinn erinnern sollte. Dass dieser ›Sinn‹
einfach aus gewissen Ankündigungen, Versprechen (bzw. in politischer Hinsicht
notorisch als ›leer‹ bezeichneten Versprechungen) oder mehr oder weniger
spektakulären Ereignissen als solchen hervorgehen könnte, ist allerdings nicht
anzunehmen. Zuletzt hat der vom Wahlverlierer Donald Trump, der seine Nie‐
derlage von vornherein nicht akzeptieren wollte, angefeuerte Sturm auf das Ka‐
pitol in Washington im Januar des Jahres 2021 die tiefgreifende Ambivalenz der
Interpretation der fraglichen Ereignisse deutlich gemacht. Für die Anhänger des
führenden Populisten verhießen sie die Rückkehr zu wirklicher Politik in ihrem
Sinne, für die demokratischen Gegner nichts anderes als die Zerstörung des
politischen Systems selbst. So sollten die Ereignisse vom Januar 2001 mitsamt
ihren Folgen für die amerikanische Demokratie den Verfechtern ›agonistischer‹
oder ›antagonistischer‹ Politik eine Warnung sein, kommt es für eine nicht bloß
destruktive ›Vitalisierung‹ der jeweiligen politischen Kultur doch offenbar auch
darauf an, wie Konflikte ausgetragen werden. Es genügt auch nicht, Andere statt
als ›Feinde‹ nur als ›Gegner‹ zu behandeln (wie es auch Mouffe vorschlägt).
Respekt vor dem ›gegnerischen‹ Anderen und echtes Interesse an dessen ab‐
weichender Erwiderung von eigenen Positionen ist für eine demokratische
Kultur schlechterdings unersetzbar. Beides haben die Republikaner der USA

Kapitel XIX

656

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weder wirklich Gehör geschenkt noch auch im Zeichen gegenseiti‐
ger Achtung füreinander eine echte Auseinandersetzung umwillen
der sogenannten gemeinsamen Angelegenheiten angesonnen wird.

Populisten genügt es offenbar vollkommen, die Angelegenheiten
ihrer eigenen jeweiligen Anhänger verbal zu befeuern und zugleich
zu behaupten, sie repräsentierten nicht nur, sondern seien geradezu
›das Volk‹ ‒ im Gegensatz zu Anderen, die man als dessen Verräter
und Feinde denunziert. So verliert der Begriff des Volkes seinen Sta‐
tus als Legitimationsgrundlage allgemein zu akzeptierenden Regie‐
rungshandelns und politischer Herrschaft (Volkssouveränität) und
schrumpft zu einem identitären Schlagwort, das den Ausschluss al‐
ler ankündigt, die sich nicht von denjenigen vereinnahmen lassen,
welche erklärtermaßen ›unter sich‹ bleiben wollen. Darin liegt nach‐
weislich sowohl eine kulturelle Absurdität, als auch eine höchst
gewaltträchtige Vorstellung.14 Auf homogene Art und Weise ganz
›unter sich‹ wäre man erst, wenn man sich jegliche Alterität und
Fremdheit durch Ausschluss vom Leib halten könnte – was in
Wahrheit unmöglich ist, wenn es stimmt, dass jede(r) selbst ein(e)
Andere(r) und sich selbst Fremde(r) ist.15 Alles, was als befremdlich
›heterogen‹ erscheint, drohte dann der Exklusion zu verfallen. Wer
dessen ungeachtet identitäre Propaganda betreibt, belebt vielleicht
vorübergehend die Politik, die durch immer neue Provokationen
mit gewissem Unterhaltungswert zu energischem Widerspruch her‐
ausgefordert wird. Doch dabei steht keineswegs nur eine andere
Politik zur Diskussion, sondern das Politische selbst mit auf dem
Spiel.

Löst endlich ‒ ausgerechnet ‒ diese Propaganda die von Mouffe
und ihren Anhängern so lange vermisste Vitalisierung des Politi‐
schen durch populistische Polarisierung ein, ohne im Geringsten auf
Verständigung oder gar auf Versöhnung mit den jeweiligen Gegnern
abzuzielen? Wäre die von ›links‹ lancierte Aufforderung zu einer
auf jeglichen Konsens verzichtenden Vitalisierung des Politischen
nun endlich, wiederum ironischerweise, von ›rechts‹ eingelöst? Wä‐

unter Trumps Einfluss mit Füßen getreten, mit unabsehbaren Folgen für die
politische Kultur ihres Landes.

14 M. Howard, The Lessons of History, Oxford 1991, 32‒39.
15 J. Kristeva, Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt/M. 1990; P. Ricœur, Das Selbst

als ein Anderer [1990], München 1996.

1. Zur politischen Lage des Politischen

657

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re die Politische Theorie so gesehen also am Ziel ihrer Wünsche?
Oder verspricht identitäres Denken im Gegenteil mit jeglicher Po‐
litik Schluss zu machen, die sich zu einem von unaufhebbarem
Widerstreit, agonalen und antagonistischen Konflikten geprägten
Zusammenleben bekennt und es nicht etwa gewaltsam homogeni‐
sieren, sondern als solches bewähren will16 ‒ und zwar durch eine
responsive, wirklich ›zuhörende‹ und dialogische Art und Weise
der Auseinandersetzung, wie sie u.a. bei Benjamin Barber, Nick
Couldry, Susan Bickford und Leah Bassel konzipiert wird?17 Läuft
identitäres Denken demgegenüber darauf hinaus, Andere nicht län‐
ger als anerkannte politische Gegner, die es anzuhören gilt, sondern
als Feinde des Volkes18 einzustufen – von welcher politischen Seite
auch immer? Ist das noch als politisches Verhalten zu begreifen, oder
impliziert identitäres Denken mit solchen Konsequenzen im Grunde
anti-politisches Verhalten? Wollen ›Identitäre‹ nicht letztlich die un‐
abdingbare Heterogenität jedes Volkes beseitigen bzw. ihrer eigenen
Vorstellung davon unterwerfen, was und wer das Volk ›ist‹?19 Haben
sie ihren politischen Gegnern, die sich mit einem nur gewaltsam
(wenn überhaupt) zu homogenisierenden Volk niemals werden ab‐
finden können, noch etwas anderes in Aussicht zu stellen als unver‐
söhnliche Exklusion und Feindschaft? Ist die von anderen kopierte
Parole »Wir sind das Volk!« nicht tatsächlich eine manifeste, letztlich
tödliche Drohung an die Adresse all derer, die nicht (zumindest

16 Man vergleiche nur die klassische Darstellung von D. Sternberger, Drei Wurzeln
der Politik, Frankfurt/M. 1984,  mit aktuellen Revisionen der praktischen Rele‐
vanz von Widerstreit, agonalen und antagonistischen Konflikten, bspw. Vf., J.
Straub (Hg.), Lebensformen im Widerstreit. Integrations- und Identitätskonflikte
in pluralen Gesellschaften, Frankfurt/M. 2003.

17 Benjamin Barber spricht in diesem Zusammenhang von einer »listening citizen‐
ry« in: Strong Democracy – Participatory Politics for a New Age, Berkeley 22004,
207; vgl. C. Grüny, Der Sensibelste aller Sinne. Das Hören als Hoffnungsträger, in:
B. Liebsch (Hg.), Sensibilität der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische
Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17 der
Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018, 253‒
280.

18 Fortan in Kapitälchen geschrieben, da sich herausstellen wird, dass der so mar‐
kierte identitäre Begriff des Volkes genau das negiert, was man sich politisch
angemessen unter dem ›Volk‹ vorstellen muss.

19 Vgl. D. Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbürgerschaft in Europa im 20.
und 21. Jahrhundert, Berlin 2016.

Kapitel XIX

658

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht ›restlos‹, zumal nicht zu den gewaltträchtigen Bedingungen
Anderer) dazugehören können, wollen oder sollen?

Von unabdingbarer Heterogenität ist hier nicht zuletzt deshalb zu
sprechen, weil die Rede, die den Begriff des Volkes im Munde führt,
eine komplexe Etymologie und Semantik nicht loswird, die nicht
etwa eine zu überwindende Misslichkeit darstellt, sondern zum
Phänomen dessen selbst gehört, was wir gemeinhin ›Volk‹ nennen.
Dabei setze ich gerade nicht voraus, dieses ›Phänomen‹ könne quasi
von sich aus eindeutig erweisen, um was es sich dabei handelt. Im
Gegenteil: gerade Vieldeutigkeit des ›Volkes‹ macht aus, wie es in
Erscheinung tritt. Die Rede vom ›Volk‹ kann gar nicht anders, als
sich an eine weit zurückreichende Etymologie und Semantik anzu‐
lehnen, die die irreduzible Vieldeutigkeit des ›Volkes‹ ins Spiel bringt
‒ auch und gerade dann, wenn man sich der daraus erwachsenden
politischen Gefahren bewusst ist und den Begriff des Volkes nur
kritisch und ‒ als angeblich leeren Signifikanten etwa ‒ mit Bedacht
verwendet. Erinnerung an diese Vieldeutigkeit ist angebracht, denn
identitäres Reden vom Volk zeichnet sich gerade dadurch aus, dass
es Altbekanntes in Vergessenheit fallen lässt, um polemisch zu ver‐
eindeutigen, was vieldeutig ist und bleiben wird, solange es identitä‐
rem Denken nicht gelingt, alle glauben zu machen, es könne nur das
eine, exklusiv in Anspruch genommene Volk geben, alle Anderen
seien dagegen von ihm ausgeschlossen und damit potenzielle Feinde
oder Verräter.20

20 Einen ›starken‹ Begriff des Anderen vermisst man bezeichnenderweise auch bei
Autoren wie dem eingangs zitierten M. Lange, der ein ›ethnisiertes‹ und natio‐
nal politisiertes Denken (pseudo-)gemeinschaftlicher Zugehörigkeit, wie es sich
auch im Volksbegriff ausprägt, als Gewalt gegen Andere als solche zu begreifen
nahelegt. Opfer solcher Gewalt »suffered at the hands of others because they
were ›Others‹«, schreibt er (Killing Others, 3), ohne aber zu fragen, was denn
dazu veranlasst, diese Gewalt als gegen die Ander(s)heit Anderer gerichtete
zu verstehen (und zu kritisieren). Hier öffnet sich ein weites Forschungsfeld
zwischen Ethnografie, Politik und Ethik, in dem binäre Kategorisierungen, auf
ihnen aufbauende reifizierte Ethnisierungen und Diskriminierungen Anderer
bis hin zu rassistischen und genozidalen Konsequenzen deutlich zu unterschei‐
den wären ‒ um nicht etwa zu suggerieren, aus ersteren gingen letztere mehr
oder weniger zwangsläufig hervor. Dies gilt auch nicht für jede populistische
Berufung auf ›das Volk‹, um deren identitäre Variante es im Folgenden allein
geht. Vgl. andere Varianten bei P. Manow, Die Politische Ökonomie des Populis‐
mus, Berlin 2018, 35.

1. Zur politischen Lage des Politischen

659

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das ›Volk‹ in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit

Abgesehen von historischer Semantik begegnet ›Volk‹ zunächst so,
wie es bereits die Gebrüder Grimm in ihrem Deutschen Wörterbuch
beschrieben haben, demzufolge »eine jede an einem orte beysam‐
men befindliche menge […]« als ›Volk‹ erscheint. Diese »sinnliche
vorstellung« könne allerdings »im gebrauch zurücktreten, das wort
braucht sich nicht auf eine wirklich an einem orte versammelte
menge zu beziehen, sondern bezeichnet einfach eine unbestimmte
mehrheit von personen, so dasz es den sinn von ›leute‹ annimmt«.21

Warum man überhaupt von ›Volk‹ bzw. ›Völkern‹ spricht und nicht
einfach von »Leuten«, fragte noch vor wenigen Jahren Hans Magnus
Enzensberger.22 Betritt man beispielsweise einen öffentlichen Platz,
so stellt man tatsächlich zunächst ja nur fest, dass sich u. U. eine
›Menge Leute‹ und in diesem Sinne ›Volk‹ auf ihm befindet. Die
Freizügigkeit speziell städtischen Lebens steht und fällt damit, dass
man normalerweise jederzeit damit rechnen kann, sich ungehindert
durch eine solche Menge bewegen zu können. Das ist ein wesentli‐
ches Moment moderner Zivilität, wie sie von Helmuth Plessner bis
hin zu Richard Sennett und vielen anderen herausgearbeitet worden
ist.23 Bei diesem Volk als einer bloßen Menge (multitudo, wie sie
bei Spinoza und noch bei den an ihn anknüpfenden Neo-Marxisten
genannt wird24) setzt niemand voraus, dass man gleicher Herkunft
ist, die gleiche Sprache spricht und irgendwie miteinander bekannt
ist. Im Gegenteil. Die Stadt erlaubt es idealiter jeder und jedem, sich
ohne jegliche Rücksicht auf solche Fragen frei in ihr zu bewegen.25

21 Deutsches Wörterbuch, Bd. 26, Sp. 453‒505; Woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WB‐
Netz/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GV09940#XGV09940.

22 H. M. Enzensberger, Rede zur Verleihung des Büchner-Preises 1963, in: Büch‐
ner-Preis-Reden, Stuttgart 1987, 123‒134, hier: 125.

23 H. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus,
Bonn 1924; Sennett, The Fall of Public Man.

24 M. Hardt, A. Negri, Multitude. War and Democracy in the Age of Empire, New
York 2004; P. Virno, Grammatik der Multitude. Die Engel und der General
Intellect, Wien 2014.

25 Zur hier nicht weiter zu verfolgenden Frage, wie weit Städte der Gegenwart
tatsächlich von solcher Freizügigkeit entfernt sind, vgl. die Bestandsaufnahme
bei E. Boehmer, D. Davies (eds.), Planned Violence. Post/Colonial Urban Infra‐
structure, Literature, and Culture, Cham 2018.

Kapitel XIX

660

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Sinne handelt es sich um eine an Ort und Stelle kultivierte
Form ziviler Anonymität.

Hat diese einen territorialen Aspekt, spricht man von ansässiger
Bevölkerung. Was sie über ihr räumliches Vorkommen hinaus und
abgesehen von dieser mehr oder weniger stabilen Form eint, steht
dahin. Geben sich diejenigen, die der Bevölkerung zugehören, einen
Namen, identifizieren sie sich als die ihr Zugehörenden, als Assyrer,
Zimbern, Karaime26 oder wie auch immer, so geschieht das durch
Zuschreibung, die Teile der Bevölkerung mit Rücksicht auf sie als
Ganzes vornehmen, mit dem sie niemals zusammenfallen können.
Deshalb steht von Anfang an in Frage, wer, wie, bei welcher Gele‐
genheit und mit welchem Recht aus dem Volk für das Volk bzw.
in dessen Namen spricht; denn ein Volk, das sich gleichsam selbst
ausspricht, gibt es nicht und kann es nicht geben. Der jüdische
Philologe Victor Klemperer drückte das kurz und knapp so aus: »Es
gibt keine vox populi, sondern nur voces populi […].«27

Infolgedessen zerteilt sich das Volk unvermeidlich bei jeder Gele‐
genheit in die Menge derer, von denen in Anbetracht der unaufheb‐
baren Polysemie des Volksbegriffs die Rede ist, einerseits und dieje‐
nigen, die den Begriff im Munde führen, andererseits. Vielfach so,
dass sie im gleichen Zug zu erkennen geben, dem gemeinen Volk nur
als nicht mit ihm Gleiche zuzugehören. Nicht umsonst wimmelt es
in der Volks-Rhetorik seit jeher von pejorativen, diskriminierenden
und verächtlich machenden Begriffen.28 Der altgriechische demos
konnte wie auch das römische populus von Anfang an auch das

26 K.-M. Gauß, Die fröhlichen Untergeher von Roana. Unterwegs zu den Assyrern,
Zimbern und Karaimen, Wien 2009. Diesen Hinweis verdanke ich Donald
Goodwin.

27 V. Klemperer, LTI. Notizbuch eines Philologen, Stuttgart 262015, 250.
28 Dazu die Gebrüder Grimm: »besonders häufig werden leute gleicher art mit

volk bezeichnet, entweder durch den zusammenhang characterisiert oder in
zahlreichen zusammensetzungen und verbindungen anderer art (z. b. bettel-,
lumpen-, diebs-, komödianten-, fabriksvolk u. ä., liederliches, fahrendes, jun‐
ges volk, das volk der weiber, der kenner, der dichter u. ä.); es kann die
gesammte art oder auch eine besondere schar von vertretern der art gemeint
sein. sehr leicht nimmt volk in dieser verwendung einen absprechenden oder
verächtlichen sinn an« (Bd. 26, Sp. 459). Dabei ist es bis heute geblieben:
»Desavouierung des eigenen Menschenschlags, sobald man als Volk zum Vor‐
schein kommt…«; M. Frisch, Rede zur Verleihung des Büchner-Preises 1958, in:
Büchner-Preis-Reden, 57‒72, hier: 67 f.

2. Das ›Volk‹ in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit

661

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeine Volk der Vielen (hoi polloi), der Geringen (cheirones), der
Schurken (poneroi) oder des Pöbels (ochlos) sein, zu dem man nicht
gezählt werden möchte. Genauso verhält es sich im Lateinischen
mit der plebs, der multitudo und den improbi ‒ im Gegensatz zu
den boni und optimi, die bei den Griechen Nützliche oder Ehrenwer‐
te (chreistoi), Mächtige (dynatoi), Vornehme (gnorimoi) oder Wohl‐
geborene (gennatoi) genannt wurden.29 Alle gehören zum Volk ‒
oder müssen, wenn nicht zweifelsfrei feststeht, wie das eigentlich zu
verstehen ist, jederzeit damit rechnen, zu ihm gezählt zu werden,
auch wenn sie nicht akzeptieren können, dass sie auf gleiche Weise
dazugehören sollen. Vulgus, plebs, das ist die allgemeine Gemeinheit,
von der sich die Anständigen, die Aristokraten und die vermeintlich
Edlen oder ganz einfach »die Besserverdienenden« (wie sie sich
lt. ehemaligem Programm einer deutschen, ›liberalen‹ Partei selbst
nennen) ausgenommen wissen wollen ‒ wobei sie nicht immer wis‐
sen, wie ›gemein‹ das Volk sein kann und ob sich die Gemeinheit
nicht gerade bei jenen findet, die sich über sie erhaben wähnen.30

Dabei bleibt es im Wesentlichen, bis in der Moderne der Plebejer
als Proletarier wie der tiers état, der Dritte Stand (Emmanuel J. Graf
Sieyès), zu einem Ehrentitel wird31 ‒ im Gegensatz zum wiederum
abgewerteten »Lumpenproletariat«, was nur beweist, dass unbeding‐
te Gleichheit für viele noch immer eine Provokation darstellt, ob‐
gleich der mittelalterliche Ständestaat mit seiner vertikalen Ordnung
spätestens seit Hegel in eine komplexe soziale Struktur, Gesellschaft
genannt, transformiert worden ist, aus der sich nicht mehr ohne
Weiteres Privilegien ableiten lassen.32

29 M. I. Finley, Das politische Leben in der antiken Welt, München 1991.
30 Vgl. É. Balibar, Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt und Grenzen

der Zivilität, Hamburg 2006,  58. In einschlägigen Verbrechen, an die wir uns
zu erinnern haben, war die ausgesuchteste Gemeinheit vielfach eine Angelegen‐
heit der Gewalteliten; man denke nur an Reinhard Heydrich, den ehemaligen
»Reichsprotektor von Böhmen und Mähren«, wegen seiner brutalen Verfolgung
des lokalen Widerstands auch »Schlächter von Prag« genannt. Eine der ganz
wenigen, die die Gemeinheit als solche würdigen, ist K. Berner, Theorie des
Bösen. Zur Hermeneutik destruktiver Verknüpfungen, Neukirchen-Vluyn 2004.

31 R. Saage, Demokratietheorien, Wiesbaden 2005, Kap. IV, §2.
32 Vgl. die Bestandsaufnahmen bei S. Ellmers, S. Herrmann (Hg.), Korporation

und Sittlichkeit. Zur Aktualität von Hegels Theorie der bürgerlichen Gesellschaft,
Paderborn 2017.

Kapitel XIX

662

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So verstehen wir noch heute das Volk der Bürger, deren legalisier‐
ter Status es ihnen als Gleichen gestattet, sich als Momente der
Volkssouveränität zu begreifen, die im Rechtsstaat institutionelle
Gestalt annimmt.33 Jetzt erst formiert sich das Volk im Zuge einer
öffentlichen Rhetorik, die es für sich in Anspruch nimmt und dabei
keineswegs nur auf ein vorhandenes verweist. Zwar konnte nach
Montesquieus Esprit de lois (1748) und Johann G. Herder, Ernst M.
Arndt, Johann G. Fichte, Wilhelm H. Riehls »Anthropogeografie«
und Wilhelm Wundts »Völkerpsychologie« der Eindruck entstehen,
ein esprit général, ein esprit de la société, ein Volksgeist, eine Volks‐
seele oder ‑Gemeinschaft sei wie eine Sache gegeben.34 (All das
quasi als ein gegebenes bzw. vorhandenes ›Ding‹ einzustufen, legten
Émile Durkheims Regeln der soziologischen Methode tatsächlich na‐
he.35) Aber spätestens die »völkisch«-identitäre Inanspruchnahme
des Volkes für tödliche Zwecke hat unmissverständlich deutlich
gemacht, wie es durch diejenigen neu hervorgebracht, formiert und
deformiert werden kann, die es am Ende niemandem mehr gestatten
wollen, sich als nicht oder nicht ganz zugehörig zu erklären ‒ abge‐
sehen von ohnehin Ausgeschlossenen, versteht sich.36 Dem entspre‐
chend tritt das Regime des Nationalsozialismus, der eine identitäre
Pseudo-Biologie der Volksgemeinschaft propagiert37, im Jahre 1933
aus dem Völkerbund aus und verabschiedet sich vom Völkerrecht,
vom droit des gens oder law of nations, das nach weit bis ins 16.
Jahrhundert und in die spanische Scholastik zurückreichenden Vor‐
läufern im jus gentium bzw. jus inter gentes im 20. Jahrhundert be‐
reits auf dem Weg zu seiner Konstitutionalisierung als eines gemein‐

33 M. Riedel, Bürger, Staatsbürger, Bürgertum, in: O. Brunner, W. Conze, R. Kosel‐
leck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart 1979, 672‒725.

34 E. Beuchelt, Ideengeschichte der Völkerpsychologie, Meisenheim a. Glan 1974.
35 R. König, Einleitung, in: E. Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode,

Frankfurt/M. 1984, 21‒84.
36 Vgl. W. Oberkrome, Volksgeschichte. Methodische Innovation und völkische

Ideologisierung in der deutschen Geschichtswissenschaft 1918‒1945, Göttingen
1993; I. Kershaw, ›Volksgemeinschaft‹. Potenzial und Grenzen eines neuen For‐
schungskonzepts, in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte 59, Nr. 1 (2011), 1‒17. Mit
Recht warnt Ian Kershaw davor, den ideologischen Begriff der Volksgemein‐
schaft heute ohne Weiteres für explanative Zwecke in Anspruch zu nehmen.

37 Was keineswegs bedeutete, dass diese Propaganda wirklich Erfolg gehabt hat,
um aus dem Volk letztlich auch eine identitäre »Tätergemeinschaft« zu fabrizie‐
ren.

2. Das ›Volk‹ in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit

663

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samen Rechts der Völker war, die eine weltweite Gemeinschaft nur
bilden können, insofern sie gerade nicht gegeneinander scharf ab‐
gegrenzte Volksgemeinschaften darstellen. Die heterogene Gemein‐
schaft der heterogenen Völker bildet sich, wenn überhaupt, niemals
aus Volksgemeinschaften.

3. Öffentliche Umgänglichkeit, Ansprechbarkeit
und das In-Erscheinung-treten des Anderen

Keineswegs hat sich nun aber ein verrechtlichter Begriff des Vol‐
kes allein durchgesetzt.38 Nach wie vor konfligieren ethnische und
»völkische« Begriffe, die auf eine identitäre Substanz eines Volkes
abstellen, nicht nur mit rechtsstaatlichen, sondern auch mit einem
›zivilen‹ Begriff des Volkes, der lebensweltlicher Erfahrung am ehes‐
ten entspricht: überall dort nämlich, wo man private Räume ver‐
lässt und sich ungefährdet unter Fremde begibt, wie es die Anony‐
mität öffentlicher Sphären und von Städten par excellence möglich
macht, in der man anscheinend ›gleichgültig‹ aneinander vorbeige‐
hen kann, ohne behelligt zu werden, aber auch Andere ‒ bei Bedarf
auch auf dem Weg der ›Demonstration‹ ‒ ansprechen kann, ohne
anderes dabei in Anspruch zu nehmen als die Ansprechbarkeit durch
und für Fremde selbst.

Auf dieser Ebene sind wir nicht mit dem Volk als Souverän und
ebensowenig mit dessen »Geist«, »Seele« oder »Gemeinschaft«,
vielmehr mit der Umgänglichkeit und Aufgeschlossenheit einer
Menge von Leuten konfrontiert, die, ganz gleich, wer sie sind, woher
sie kommen, wohin sie gehen und was sie vorhaben, freien Um‐
gang miteinander möglich machen; nur dem ersten Anschein nach
aber in vollkommener Gleichgültigkeit, denn es kann sich jederzeit
herausstellen, dass es notwendig wird, eine(n) Fremde(n) anzuspre‐
chen; sei es, um sich nach dem Weg zu erkundigen, sei es, weil man

38 Dem ich auch nicht ohne Vorbehalte das Wort reden möchte. Allzu sehr neigt
eine am Recht orientierte Vorstellung vom ›Volk‹ dazu, die nicht zu verrecht‐
lichenden Bedingungen kollektiver Umgangsformen geringzuschätzen. Früher
stand dafür der Begriff der Sitte bzw. der Sittlichkeit; heute neigt man eher
zu einer zivilisatorischen Begrifflichkeit mit praktisch-kultureller Fundierung in
Lebensformen als mehr oder weniger ›eingespielten‹, aber nie ganz normalisier‐
baren und juridisch regelbaren Arten und Weisen des Umgangs mit Anderen.

Kapitel XIX

664

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um Hilfe und Schutz bitten muss, ob vor Unbilden des Wetters oder
vor der Zudringlichkeit oder Gewalttätigkeit Anderer. Wer sich in
diesem Sinne als ansprechbar erweist, ist keineswegs in vollkomme‐
ner Gleichgültigkeit unterwegs, wie es dem ersten Anschein nach bei
Passanten der Fall sein mag; vielmehr wird er bzw. sie sich im Fall
der Inanspruchnahme nicht indifferent zum Begehren des Anderen
verhalten. Nur dort, wo man das erwarten kann, wird die Stadt
nicht zu einer finsteren no-go-area; und nur eine Bevölkerung, die
mindestens diese Erwartung praktisch nach wiederholter Erfahrung
rechtfertigt, wird man als ›Volk‹ in einem engeren Sinne des Wortes
einstufen.

Dazu ist gerade keine identitäre Zugehörigkeit, eine neurotische
Fixierung auf die Frage, als wer man sich in ›nationaler‹ Hinsicht
verstehen soll, oder eine integrale, niemanden ›draußen‹ lassende
Gemeinschaftlichkeit erforderlich, sondern, im Gegenteil, bewährte
Umgänglichkeit und Aufgeschlossenheit für jede(n), die bzw. der
sich, ob fremd oder nicht, an Andere wendet und sie in Anspruch
nimmt. Um mehr als nur eine Menge Leute (vulgus), von der man
befürchten müsste, dass sie gefährlich wird, wenn sie sich vor nichts
und niemandem fürchtet (wie Spinoza meinte39), handelt es sich,
wenn man von anonymen Zeitgenossen verlässlich erwarten kann,
sich in diesem Sinne als ansprechbar und umgänglich zu erweisen.
Von dieser Verlässlichkeit erwarten wir, dass sie sich mehr oder
weniger deutlich ›an Ort und Stelle‹, vorzugsweise in der modernen
Stadt, verbürgt durch deren lokale Bevölkerung, ausprägt, ohne da‐
bei aber die Form eines ›gemeinschaftlichen‹ Ethos im tradierten
Sinne des Wortes annehmen zu müssen, das mehr oder weniger eng
umschriebene Grenzen aufweisen müsste.

Gewiss: Umgänglichkeit und Aufgeschlossenheit sind in diesem
Sinne auch privatem Leben nicht unbekannt; und man muss das
Private nicht (wie Hannah Arendt) für einen ganz und gar unpoli‐
tischen (im altgriechischen Sinne des Wortes ›idiotischen‹) Raum
halten.40 Beginnt das Politische nicht schon, wo man zu dritt ist,

39 B. de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode dargestellt [1677], Ham‐
burg 1976, 235, Lehrsatz 53, Anm.

40 H. Arendt, Was ist Politik?, Fragmente aus dem Nachlaß, München 2003, 67.

3. Öffentliche Umgänglichkeit, Ansprechbarkeit

665

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie man im Anschluss an Emmanuel Levinas argumentiert hat?41

Aber klar ist doch, dass man in dem Moment, wo man sich in
der Öffentlichkeit bewegt, mit besonderen politischen Herausforde‐
rungen konfrontiert ist. Allen voran diejenige, die durch normales
Leben weitgehend unkenntlich gemacht wird, weil man sie für
selbstverständlich hält: Dass man sich überhaupt frei bewegen kann.
Nicht zufällig hat der durch NS-Gesetze und mehr als 250 spezielle
›Maßnahmen‹42 inszenierte Verrat an den jüdischen Mitbürgerinnen
und Mitbürgern nach und nach zuerst deren Freizügigkeit massiv
beschränkt, bevor er ihnen direkt ans Leben ging. Die Verantwortli‐
chen wussten seinerzeit sehr genau, wie die von den antijüdischen
Gesetzen und Verordnungen Getroffenen in ihrer bürgerlichen Exis‐
tenz verkümmern mussten und schließlich in dem Maße einen so‐
zialen Tod zu erleiden drohten, wie es ihnen verwehrt wurde, über‐
haupt jemand anderen anzusprechen und in Anspruch zu nehmen.

Diejenigen politischen Theoretiker:innen, die von Hannah
Arendt bis hin zu Jacques Rancière bis heute an die elementare
Bedeutung des In-Erscheinung-treten-könnens erinnern, haben in
Anbetracht nicht nur dieses einschlägigen historischen Hintergrun‐
des gewiss Recht: Wer daran gehindert ist oder wird, Andere über‐
haupt anzusprechen und in Anspruch zu nehmen, hört am Ende
auf, überhaupt (sozial und politisch) zu existieren.43 Die erste Sor‐
ge politischer Theorie müsste so gesehen der Phänomenologie des
In-Erscheinung-tretens und den ›zivilen‹ Bedingungen gelten, die
es sicherstellen oder gefährden. Es kann ja keine Rede davon sein,
hierbei handle es sich lediglich um ein ›zwischenmenschliches‹ Phä‐
nomen, wie es bei manchen Dialogisten gelegentlich den Anschein
hat, denen es genügt, dass eine face-to-face-Situation eintritt, um das
Soziale und das Politische sich ereignen zu sehen. Unter bestimmten

41 E. Levinas, Verletzlichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politi‐
sche, Zürich, Berlin 2007; P. Delhom, A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht der Anderen.
Emmanuel Levinas’ Philosophie des Politischen, Berlin, Zürich 2005.

42 W. Hofer (Hg.), Der Nationalsozialismus. Dokumente 1933‒1945, Frankfurt/M.
1957, 271; D. Majer, »Fremdvölkische« im Dritten Reich ‒ Ein Beitrag zur na‐
tionalsozialistischen Rechtssetzung und Rechtspraxis. Unter Berücksichtigung der
eingegliederten Ostgebiete und des Generalgouvernements, Boppard/Rhein 1981;
M. Bazyler, Holocaust, Genocide, and the Law, Oxford 2016, 7 ff.

43 Vf., Perspektivität, Pluralität, geteilte Welt: Ästhetik, Politik und menschliche Sen‐
sibilisierbarkeit in der Philosophie Jacques Rancières, in: Zeitschrift für Ästhetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 61, Nr. 1 (2016), 11‒38.

Kapitel XIX

666

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Bedingungen kann offenbar sehr wirksam, wenn auch
vielleicht nicht absolut, verhindert werden, dass das Gesicht oder die
Stimme des Anderen einen Adressaten findet und gesehen wird bzw.
Gehör findet. Politische Gewalt reicht, wenn das zutrifft, demnach bis
in die Bedingungen der Möglichkeit des In-Erscheinung-tretens selbst
hinein. Und keine noch so imperativisch gedachte und scheinbar
von »jenseits des Seins« her kommende ethische Autorität, wie sie
bei Levinas dem ›sprechenden‹ Gesicht des Anderen zugeschrieben
wird, kann verhindern, dass es unter Umständen nichts mehr ›zu
sagen‹ hat und nicht mehr ›zählt‹.

Wenn das aber der Fall ist, fällt der bzw. die Betreffende dann
nicht aus jeglicher politischen Zugehörigkeit zum Leben mit und
unter Anderen heraus? Ist insofern nicht Arendts Rede von einer
»Weltlosigkeit«44, der man nicht nur unter totalitären Bedingungen
anheimfallen kann, gerechtfertigt? Es mag sein, wie Levinas argu‐
mentiert, dass das Gesicht des Anderen innerweltlich gar nicht
fassbar ist (um es mit Paul Klees Epitaph auszudrücken) und dass
es gerade als solches in die politische Welt hineinwirkt. Aber das
kann Dritte nicht daran hindern, es zum Schweigen zu bringen
und wenigstens so zu tun, als existiere es als ethisch Maßgebliches
überhaupt nicht. Zur Nicht-Indifferenz mögen wir ›immer schon‹
bestimmt sein, wie wiederum Levinas behauptet45; aber eine nach‐
trägliche Vergleichgültigung dieser Nicht-Indifferenz bleibt dennoch
möglich, könnten diejenigen behaupten, denen alles daran liegt, be‐
stimmte ›Andere‹ vom Volk bzw. davon, was sie darunter verstehen,
ganz und gar auszuschließen, so dass letztere in keiner Weise mehr
›zählen‹.

Levinas würde dem entgegnen, dass überhaupt nur in letzter In‐
stanz nicht Zählbare ›zählen‹ können und dass diejenigen, die das
vergessen, die radikale Alterität jeder/s Anderen auf die bloß kompa‐
rative Verschiedenheit reduzieren, wie sie Anderen in der Perspekti‐
ve Dritter zukommen mag. Schon darin läge eminente, im Grunde
anti-ethische Gewalt; eine Gewalt, die dem ethischen, in Wahrheit
singulären und unvergleichlichen, aber typischerweise zur bloßen

44 H. Arendt, Die Gefahr der Weltlosigkeit, in: Vf., M. Staudigl, P. Stoellger (Hg.),
Perspektiven europäischer Gastlichkeit. Geschichte ‒ Kulturelle Praktiken ‒ Kritik,
Weilerswist 2016, 69‒114.

45 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
München 1992.

3. Öffentliche Umgänglichkeit, Ansprechbarkeit

667

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verschiedenheit nivellierten Anspruch des Anderen widerfährt, der
allerdings seinerseits eine Gewalt des Ethischen heraufbeschwört,
wenn sich ein singulärer Anspruch eines einzigen Anderen ohne
Weiteres gegen alle Anderen durchsetzt.

Mit Levinas wäre darauf zu insistieren, dass es im In-Erschei‐
nung-treten nicht allein darum gehen kann, ob jemand überhaupt
für Andere ›sichtbar‹ und ›hörbar‹ wird (sei es auch im Zuge
einer rigorosen Unterwerfung unter partikulare Bedingungen einer
bestimmten Lebensform, Öffentlichkeit und Politik). Vielmehr geht
es in ethischer Perspektive darum, ob jemand dabei zugleich als
seiner Sichtbarkeit und Hörbarkeit entzogen ›zum Vorschein kommt‹.
Wo Andere solchen Bedingungen bedingungslos unterworfen wer‐
den, muss schließlich jegliche Spur einer unaufhebbaren Alterität
getilgt werden. Auch im Politischen und in jeder konkreten Politik
muss, wenn das als unannehmbar erscheint, die Spur Anderer als
unaufhebbar Anderer im Spiel bleiben.

4. Vom Anderen zurück zur Frage nach dem Politischen

Die Frage der ›richtigen‹ Zuordnung von Ethik und Politik bzw. des
derart radikal aufgefassten Ethischen einerseits und des Politischen
andererseits ist in der einschlägigen Literatur bereits vielfach zur
Diskussion gestellt worden. Nach wie vor wirft sie aber die ungelöste
Schwierigkeit auf, wie das Politische als solches zu begreifen ist. Setzt
es bereits mit dem Dritten ein, wie Levinas suggeriert? Oder erst mit
dem Überschreiten der Schwelle der Öffentlichkeit, wo man einer
Vielzahl von ›Dritten‹, auch Namenlosen begegnet, die miteinander
höchst strittige ›gemeinsame Angelegenheiten‹ zu verhandeln haben,
wie es Arendt und viele andere annehmen?

In dieser Frage müssten eigentlich diejenigen, die seit Jahren das
Verkümmern oder Verschwinden des Politischen diagnostizieren,
Auskunft geben können. Denn wie sollte man behaupten dürfen,
das Politische verkümmere, verschwinde und drohe geradezu post-
politischen Zeiten zu weichen, in denen sich seine Spur gänzlich
verlieren könnte, wenn man gar nicht angeben kann, worum es sich

Kapitel XIX

668

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Politischen handelt? Manche machen wie Colin Crouch46 ihre
Leser glauben, solche Zeiten seien im Grunde längst angebrochen
und verweisen auf die Propheten des posthistoire oder der Regressi‐
on zu einer untätigen, sei es animalischen (Alexandre Kojève), sei
es sabbatischen (Giorgio Agamben) Existenz; andere sehen sie erst
heraufziehen in einer bereits von Friedrich Nietzsche antizipierten
Zukunft »blinzelnder« letzter Menschen, die sich einem gleichgül‐
tigen Glück ohne Geschichte überlassen (Peter Sloterdijk)47; und
wieder andere sehen das Politische »wiederkehren«, als ob nichts ge‐
wesen wäre, oder wie auch immer reformiert48; und schließlich gibt
es diejenigen, die förmlich für eine Rehabilitierung des Politischen
oder für dessen »revolutionäre« Erneuerung49 plädieren. All das
kann kaum gleichzeitig auf die Gegenwart des Politischen zutreffen.
So liegt der Schluss nahe, was als ›das Politische‹ jeweils ausgegeben
wird, stelle gar keinen gemeinsamen Nenner in diesen weitläufigen
Diskussionen dar; es sei vielmehr nur ein weitgehend seines Inhalts
entleertes Wort, das mit der Absicht spezifischer Politisierungen der
menschlichen Verhältnisse zum Einsatz kommt; das Politische sei
also jedes Mal die abhängige Variable einer bestimmten Politik, die
mit anderen Politiken gegebenenfalls nur den Namen gemeinsam
hat.50

In dieser Kakophonie miteinander kaum zu vereinbarender Stim‐
men sind nun auch einige wenige Phänomenologen zu vernehmen,
die unverdrossen behaupten, das Politische ›zeige‹ sich ‒ und zwar

46 C. Crouch, Post-Democracy, Cambridge 2004; Die bezifferte Welt. Wie die Logik
der Finanzmärkte das Wissen bedroht. Postdemokratie III, Berlin 2015.

47 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra I, in: Sämtliche Werke. Kritische Studien‐
ausgabe. Bd. 4 (Hg. G. Colli, M. Montinari), München 1980, 9‒102, hier: 19;
A. Kojève, Hegel. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M.
1975; G. Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie
von Ökonomie und Regierung (Homo sacer II.2), Berlin 2010; P. Sloterdijk, Was
geschah im 20. Jahrhundert?, Berlin 2016.

48 O. Flügel, R. Heil, A. Hetzel (Hg.), Die Rückkehr des Politischen. Demo‐
kratietheorien heute, Darmstadt 2004.

49 C. Menke, F. Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende
Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Frankfurt/M. 2011.

50 Dieser Eindruck bestätigt sich nach der Lektüre sehr verschiedener Antworten
auf die Frage nach dem Demokratischen als solchen in dem von Giorgio
Agamben, Alain Badiou, David Bensaïd, Wendy Brown u.a. gestalteten Band
Demokratie? Eine Debatte, Frankfurt/M. 2012.

4. Vom Anderen zurück zur Frage nach dem Politischen

669

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Grunde wie seit jeher. Insofern bedürfte es, könnte man daraus
folgern, keiner neuartigen Definition, keiner Wiederherstellung und
erst recht keiner revolutionären Neubestimmung. Kann sich aber
das Politische quasi von sich aus ›zeigen‹, und zwar ohne eigens
aufzuwendende hermeneutische Anstrengung, welche immerhin die
signifikative Differenz herausarbeiten könnte, die darin liegt, etwas
als politisch zu verstehen? Diesen Eindruck erwecken tatsächlich
speziell Phänomenologen des Politischen, wobei allerdings vielfach
unklar bleibt, was es in diesem Zusammenhang überhaupt heißen
kann, etwas ›zeige sich‹, und zwar von sich aus (wie es Edmund
Husserl ›Phänomenen‹ grundsätzlich abverlangt hatte). Wenn damit
gemeint sein soll, das Politische zeige sich derart, dass es im Grunde
politisch-hermeneutischen Auseinandersetzungen um jene Differenz
entzogen zu denken ist, insofern jede politische Auseinandersetzung
als solche bereits das ›Phänomen‹ des Politischen voraussetzt und
ins Spiel bringt, so kann das kaum überzeugen. Denn gerade die
in den letzten Jahrzehnten verschärfte Auseinandersetzung um den
Begriff des Politischen führt unverkennbar vor Augen, dass dieser
Begriff seinerseits politisch verhandelt wird – und so verhandelt
werden muss, unvermeidlich. Auch mit ihm ›wird Politik gemacht‹;
und die Auseinandersetzung selbst macht deutlich, was man unter
dem verhandelten Politischen versteht. Sie inszeniert es dabei prak‐
tisch und stellt es im gleichen Zug in Frage, setzt es also dem politi‐
schen Dissens aus, dem das Politische so gesehen nicht einfach als
Bedingung seiner Möglichkeit vorausliegen kann.51

Doch inwiefern ist Dissens dabei überhaupt als ›politischer‹ zu
verstehen? Macht etwa die Möglichkeit des Dissenses und dessen
konkrete Austragung das Politische ›formell‹ aus, d.h. so, dass es in
jedem Streit um das Politische und um konkrete Politik(en) unver‐
meidlich vorauszusetzen ist? Ist wenigstens dies nicht zu bestreiten:
dass man sich in einen auszutragenden Dissens verstrickt, wo immer
man sich miteinander auseinandersetzt und sich insofern politisch

51 Das hätte zweifellos auch ein Carl Schmitt so gesehen: jeder Begriff des Politi‐
schen hat seinerseits einen politischen Sinn. Jedoch muss es nicht notwendiger‐
weise um einen polemogenen Sinn gehen, wie Schmitt glauben machte, um
genau dies im Grunde der politischen Diskussion zu entziehen. Aus jedem
Begriff des Politischen musste sich aus seiner Sicht eine spezifische politische
Gegnerschaft ergeben; und genau darin sah er sich in seiner metapolitischen
Auffassung des Politischen bestätigt.

Kapitel XIX

670

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhält? Für klassische Theoretiker:innen des Politischen wie Ernst
Vollrath, Dolf Sternberger oder Hannah Arendt konnte das niemals
genügen. In ihren Augen kommt kein Begriff des Politischen ohne
das teleonome Worumwillen aus, das angibt, wozu und in welchem
Rahmen man sich überhaupt mit Anderen auseinandersetzt.52 Muss
nicht jede politische Auseinandersetzung, an deren vorläufigem En‐
de nicht die Erfahrung stehen soll, scheinbar überhaupt nichts mit
Anderen gemeinsam zu haben, wenigstens ein Miteinander selbst
im Gegeneinander realisieren? Muss dieses insofern nicht unver‐
meidlich auch die Frage nach dem Wie der Auseinandersetzung
aufwerfen? Und muss sich dieses Miteinander ‒ statt sich in einem
Heidegger’schen formalen Existenzial zu erschöpfen ‒ nicht darin
bewähren, wie es davor bewahrt wird, in schiere Feindschaft umzu‐

52 Als teleologisch in ›menschlicher Natur‹ angelegt wird man dieses Worumwil‐
len allerdings nicht mehr verstehen können, zumal es durch ein mehr oder
weniger normalisiertes Zusammenleben selbst regelmäßig ›vergessen‹ wird.
Selbst der Wille, zusammenzuleben (worumwillen auch immer), gerät so in Ver‐
gessenheit und wird erst wieder zum Problem, wenn die convivialité culturelle
bedroht erscheint. Auch für den »wish to live together« gilt lt. P. Ricœur: »one
does not remark its existence until it falls apart«. Vgl. seinen Aufsatz Tolérance,
intolérance, intolérable, in: Bulletin de la Société de l’Histoire du Protestantisme
Français (1903–2015). Actes des Journées d’étude sur l’Édit de 1787, 134 (1988),
435–452, hier: 443; repr. in: Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999,
295–312 [dort mit der Jahreszahl 1990]; sowie Critique & Conviction. Conversa‐
tions with F. Azouvi, M. de Launay, New York 1998, 99. In weitgehend saturier‐
ten Gesellschaften kann sogar jede schmerzhafte Negativität, die Anderen unter
die Haut geht, aus dem Blick geraten, obwohl man seit jeher ‒ von Platon über
Kant bis hin zu John Rawls ‒ davon überzeugt war, nichts zersetze derart den
inneren Zusammenhalt politischer Lebensformen wie anhaltende Ungerechtig‐
keit. (Vgl. J. N. Shklar, Über Ungerechtigkeit, Frankfurt/M. 1997, 130, sowie Vf.,
Sinn für Ungerechtigkeit und das (gebrochene) Versprechen der Gerechtigkeit in
der globalen Krise der Ökonomie. Kritisches zum Vertrauen in transnationale
Gerechtigkeit im Anschluss an J. D. Sachs und M. U. Walker, in: G. Hartung,
S. Schaede [Hg.], Internationale Gerechtigkeit: Theorie und Praxis, Darmstadt
2009, 47‒72.) In saturierten Gesellschaften kann dennoch der Wille, wenigstens
nicht systematische Ungerechtigkeit hinzunehmen und sich in diesem – unver‐
zichtbaren – Sinne politisch zu verhalten, weitgehend schwinden. So kann auch
generell das Verständnis dafür abhandenkommen, dass das Politische Antwort
auf die Negativität vor allem des nicht zu Ertragenden, nicht zu Duldenden,
Intolerablen geben müsste, insofern es ›alle‹ angeht. Vgl. in diesem, ebenfalls
umstrittenen, Sinne auch P. Ricœur, L’usure de la tolérance et la résistance de
l’intolérable, in: Diogène, no. 176, oct.-déc. (1996), 166–176; repr. in: Politique,
Économie et Société. Écrits et conférences 4, Paris 2019, 219−235.

4. Vom Anderen zurück zur Frage nach dem Politischen

671

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlagen, die die Feinde am Ende von jeglichem ›verbindlichen‹
Bezug zueinander zu entbinden scheint? Oder sollte der Begriff
des Politischen so weit gefasst werden, dass er auch die radikalste
Feindschaft noch umfasst, um jegliche (den Begriff des Politischen
pervertierende) ›Vernichtungspolitik‹ auszuschließen, die den jewei‐
ligen Feinden überhaupt kein Recht auf Existenz und politisches
Dasein mehr zubilligt? Müsste ein derart weit gespannter Begriff des
Politischen insofern diejenigen mit einbeziehen, die sich ihm radikal
widersetzen? Zwischen diesen Extremen bewegt sich die Diskussion
des Politischen gegenwärtig; und zwar so, dass es aussichtslos zu
sein scheint, das Politische je wieder dem Dissens in diesem ›Zwi‐
schen‹ entziehen zu können.

Das aber bedeutet bis auf Weiteres, dass kein Begriff des Politi‐
schen in Aussicht ist, der sich nicht als strittig erweisen würde.
Zwar kann man argumentieren, dass jede Auseinandersetzung, die
mit Anderen öffentlich geführt wird, als solche schon ›politischer
Natur‹ ist, aber in ihr steht eben auch zur Disposition, was man dar‐
unter verstehen will. Mit Niklas Luhmann wäre von einem immer
neuen re-entry53 des Politischen in politische Auseinandersetzungen
zu sprechen, die ihrerseits die Frage aufwerfen, inwiefern es sich
überhaupt um politische Auseinandersetzungen handelt. Oft genug
führen sie die Beteiligten an Grenzen des Erträglichen in der Art,
wie sie geführt werden, mit oder ohne Respekt für den politischen
Gegner, der nicht zum Feind werden soll, der aber bereits durch
seinen polemischen Sprachgebrauch genau das nicht selten herauf‐
beschwört, so dass man jede weitere Auseinandersetzung mit ihm
meidet oder ihm jegliche Artikulationsmöglichkeit nehmen will.

Das aktuell brisanteste Beispiel dafür sind diverse Populismen im
Zeichen eines identitären Denkens, das von Anfang an mit Feind‐
schaften heraufbeschwörenden Exklusionen arbeitet. Ihnen lässt sich
entnehmen, dass es die politische Hauptsache par excellence sein
soll, als eindeutig (nicht zuletzt territorial) abgegrenztes ›Wir‹ zu
existieren ‒ heiße es nun Volk, Nation oder anders ‒, aus dessen
Existenz man auch schon das Recht ableitet, sie als solche mit allen
Mitteln zu behaupten; zuerst durch innere und äußere Exklusion,
dann mit manifester, am Ende auch kriegerischer oder genozidaler

53 N. Luhmann, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frank‐
furt/M. 1985.

Kapitel XIX

672

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewalt. Gewaltsame Selbstbehauptung ist insofern von Anfang an
in der Struktur identitären Denkens vorgezeichnet, das sich insofern
grundsätzlich polemogen zu allen verhalten muss, die es nicht teilen.

Deshalb stellt sich dessen Gegnern die Frage, ob sich Anhänger
identitärer Parteien noch politisch verhalten oder ob sie bereits
auf dem besten Wege sind, das Politische als solches zu verraten.
Bis zu welchem Punkt sollte man ihnen Artikulationsspielräume
einräumen, sie lediglich unter Beobachtung stellen, im Übrigen aber
gewähren lassen? Wann spätestens sollte man schließlich ihre Orga‐
nisationen verbieten, wie es eine »wehrhafte Demokratie« angeblich
verlangt, die auf der Hut sein muss vor denjenigen, die ihre Spielräu‐
me nur parasitär nutzen wollen, um sie zu zerstören? Wie sollen sich
die Verteidiger der Demokratie zu den Feinden der Demokratie ver‐
halten, ohne ihrerseits zu Feinden der Demokratie zu werden, indem
sie politische Artikulation, Versammlungsfreiheit und Organisation
unterbinden oder ganz verbieten? Offensichtlich stellt sich somit die
Frage, ob der Begriff des Politischen auch die Feinde des eigenen
Verständnisses dieses Begriffs einbeziehen soll.

5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des
Politischen?

Folgt man Carl Schmitt, so wäre das Kriterium des Politischen im‐
merhin solange erfüllt, wie es eine politische Einheit gibt, die ihre
Feinde zu »bestimmen« und entsprechend praktisch gegen sie vor‐
zugehen weiß, notfalls auch durch Krieg.54 Eine politische Einheit,
die darauf verzichtete, hörte demnach auf, politisch zu existieren
und lieferte sich von vornherein ihren Feinden aus. Schmitt hat die‐
ses Feinddenken selbst der »völkischen« Ideologie der NS-Zeit an‐
zudienen versucht, letztlich erfolglos. Doch hätte er es nicht auch auf
die viel beschworene ›Einheit der Demokraten‹ anwenden können,
die sich ihrer Feinde ‒ etwa unter Berufung auf Karl R. Popper55 ‒
meinen erwehren zu müssen?

54 C. Schmitt, Der Begriff des Politischen, Berlin 1963/61996.
55 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. 1, 2 [1944], München

61980.

5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen?

673

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit Dolf Sternberger wäre dagegen einzuwenden, dass eine Poli‐
tik, die im Verhältnis zu Feinden (gleich welcher Art) zu kriegeri‐
schen Mitteln greift, ihren Namen im Grunde nicht mehr verdient,
wenn es denn stimmt, dass ihr eigentlicher Sinn kein anderer als
Friedenspolitik sein kann ‒ wobei Sternberger nicht an eine »dämo‐
nologisch« vorgestellte Unterdrückung von Dissens, Streit und Kon‐
flikt oder an deren »eschatologische« Aufhebung, sondern an deren
maßvolle Austragung denkt, die es möglich machen soll, »im Wi‐
derstreit des Unvereinbaren fortzudenken und fortzuexistieren«.56

Wer zu Mitteln des Krieges greift und den derart charakterisierten,
paradox anmutenden modus vivendi eines von unaufhebbaren Kon‐
flikten geprägten Zusammenlebens verlässt, müsste in den Augen
dieses politischen Theoretikers das Politische verraten; und zwar
auch dann, wenn es sich um Feinde handelt, die ihrerseits an einem
›friedenspolitischen‹ Verständnis des Politischen überhaupt kein In‐
teresse zeigen oder es negieren.57

So weit mochte Schmitt nicht gehen, für den es durchaus in
Betracht kam, wenigstens im Rahmen des alten Jus Publicum Euro‐
paeum zu Mitteln des Krieges zu greifen ‒ das in seinen Augen ver‐
lässlich zu verhindern wusste, dass es zum Äußersten der Dehumani‐
sierung des Feindes kommt.58 So gesehen entfernte sich Schmitt
nicht allzu weit von der klassischen Kriegstheorie Carl v. Clausewitz’,
die zwar weder zu diesem Recht noch auch zur Frage der Dehuma‐
nisierung des Feindes Stellung nahm, aber angab, wie Politik und
Krieg einander begrifflich zuzuordnen sind; nämlich so, dass ‒ ganz

56 Womit wir nicht weit von Mouffes Position entfernt wären; vgl. Sternberger,
Drei Wurzeln, 445.

57 Genau damit aber haben wir es im Grunde seit der Annexion der Krim seitens
Putins Russland und erst recht infolge des Angriffskrieges gegen die Ukraine
seit 2022 zu tun. Ein bedingungsloser Pazifismus würde von den Ukrainern
erwarten müssen, dass sie sich einseitig, ohne Gegenwehr, zusammenschießen
lassen, bis sie sich ergeben und ihr ganzes Land der Annexion ausliefern müssen
– mit allen absehbaren Folgen brutalster Repression und erneuter Aggression
gegen andere Nachbarstaaten Russlands, von Moldawien bis zum Baltikum. Die
Frage ist, ob sich eine grundsätzlich zwar ›friedenspolitische‹, aber zur notfall‐
mäßigen Gegenwehr berechtigte Alternative dazu denken lässt, die gleichwohl
nicht darauf hinausläuft, die ›Feinde‹, in diesem Fall: die russischen Angreifer,
aus dem Politischen gleichsam zu exkommunizieren.

58 C. Schmitt, Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum
[1950], Berlin 31988.

Kapitel XIX

674

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Gegensatz zu Sternberger ‒ eine »Fortsetzung« von Politik mit
anderen Mitteln durchaus in Betracht kommt.

Aus Clausewitz’ Theorie des Krieges ergibt sich jedoch die
Schlussfolgerung, dass Politik so praktiziert werden muss, dass sie
die Absicht ausschließt, zu kriegerischen Mitteln zu greifen, die das
Äußerste mit der Konsequenz radikaler Vernichtung Anderer und
der Zerstörung des Politischen selbst heraufbeschwören. Würde Po‐
litik nicht dafür bürgen und würde sie weiterhin mit einer uneinge‐
schränkt instrumentellen Kriegsauffassung à la Clausewitz liebäugeln,
riskierte sie schließlich ihren eigenen Ruin. Mehr noch: ihr absehba‐
rer Ruin würde ihr von vornherein innewohnen. Eine Politik, die
sich vor dieser Gefahr in Acht nimmt, müsste größtes Interesse da‐
ran haben, dass ihr keine radikal zu vernichtenden Feinde zum Op‐
fer fallen; sie müsste sich als Politik nicht nur gegen diese, sondern
so bewähren, dass sie mit deren Überleben rechnet und es letztlich
bejaht. Wo Politik in radikale Vernichtung umschlägt, zerstört sie
als sogenannte ›Vernichtungspolitik‹, die dem hier verteidigten Be‐
griff des Politischen ganz und gar zuwiderläuft, sich selbst und lässt
keinerlei Gedanken an eine wie auch immer geartete Koexistenz mit
Feinden mehr zu.

Wollen wir indessen einen solchen Politikbegriff angesichts der in
ihm angelegten Konsequenzen zurückweisen ‒ was wiederum nur
im öffentlich ausgetragenen Dissens möglich sein wird, der sich vor
allem mit der Zumutung auseinanderzusetzen hätte, es mit radikalen
Feinden in einer geteilten politischen Welt aushalten zu sollen59 ‒,
dann, so scheint es, kommen wir wieder einer ›friedenspolitischen‹
Auffassung vom Politischen nahe, die keineswegs Politik ohne Wei‐
teres »mit anderen Mitteln« fortsetzen und dabei die bei Clause‐
witz herausgearbeiteten Gefahren in Kauf nehmen dürfte. Allerdings
würde es sich hierbei um einen so weit wie nur möglich deflationier‐
ten Begriff von Frieden handeln, der keinen positiv auszumalenden
arkadischen oder gar paradiesischen Zustand, sondern zunächst we‐
nig mehr als die Suche nach Koexistenzmöglichkeiten mit radikalen
Feinden meint.60 Wem das auf den ersten Blick als zu wenig oder als

59 Vgl. J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the Holocaust, Genocide &
Other Mass Atrocities, Oxford 2018, 139, 142, zu Sarah Kofman und Raul Hilberg.

60 ›Koexistenz‹ kann unter Bedingungen der Gewalt, wie wir sie aktuell im Osten
Europas vor Augen haben, gewiss kein indifferentes Nebeneinanderherleben

5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen?

675

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abwegig erscheint, sei an das Diktum des französischen Philosophen
Alain Finkielkraut erinnert, das den Nagel der Herausforderung, vor
der wir hier stehen, auf den Kopf getroffen hat. Es besagt, »daß die
Menschheit aufhört, menschlich zu sein, sobald es für die Vorstel‐
lung des Feindes in dem Bild, das sie sich von sich selbst und ihrer
Bestimmung macht, keinen Platz mehr gibt«.61

Eine Politik, die sich in einem fahrlässigen Liebäugeln mit einer
instrumentellen Kriegstheorie glaubt auf das Äußerste einlassen zu
dürfen, in dem sie am Ende selbst untergehen müsste, sollte statt
dessen eine Vorstellung davon entwickeln, was es bedeutet, selbst
radikale Feinde zu schonen und ihnen keine Vernichtung ›für im‐
mer‹ anzudrohen. Vor dieser Schwierigkeit steht mitnichten nur die
internationale Politik bzw. die sogenannte Außenpolitik, auf die das
Kriegsdenken des 19. und 20. Jahrhunderts weitgehend zugeschnitten
war. Bereits Clausewitz wusste, dass der Krieg seinen wichtigsten
Nährboden in kollektiver Feindschaft hat, die man erst propagan‐
distisch anfeuern und organisieren muss, damit sie als nachhaltige
Quelle kriegerischer Handlungen in Betracht kommen kann. Den‐
noch spricht er von der Feindschaft wie auch vom Hass als einem
»blinden Naturtrieb«.62 Weder Feindschaft noch auch Hass aber
sind je einfach vorhanden; schon gar nicht als zielsicher orientierte
Dynamiken, die man umstandslos für den Krieg in Dienst nehmen
könnte. Man muss Andere erst ›verhasst‹ machen und kontingent
aufkommende Feindseligkeit durch nachhaltige Verfeindung auf
Dauer stellen63 ‒ wie es nur die politische Propaganda und nach
einschlägiger Erfahrung gerade die identitäre Propaganda im Namen
des Volkes vermag, die bereits in Clausewitz‘ ›existenzieller‹ Kriegs‐
auffassung anklingt.

Gewiss würde es zu weit führen, die Entstehung von Kriegen ge‐
nerell auf kollektiven Hass und auf gegenseitige Verfeindung zurück‐

meinen. Wer etwa wie Vladimir Putin für einen völkerrechtswidrigen, verbre‐
cherischen Angriffskrieg verantwortlich ist, kann am Ende allenfalls noch damit
rechnen, nur inhaftiert, darüber hinaus aber verschont zu werden.

61 A. Finkielkraut, Die vergebliche Erinnerung. Vom Verbrechen gegen die Mensch‐
heit, Berlin 1989, 84 f.

62 C. v. Clausewitz, Vom Kriege [1832], Frankfurt/M., Berlin 41994, 36.
63 Vgl. M. Jeismann, Das Vaterland der Feinde: Studien zum nationalen Feindbe‐

griff und Selbstverständnis in Deutschland und Frankreich 1792–1918, Stuttgart
1992.

Kapitel XIX

676

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führen zu wollen. Damit es zu manifesten Kriegen über den von
Hobbes und Kant so genannten »Kriegszustand« hinaus kommen
kann, müssen schließlich mindestens effektive Organisation der Ge‐
waltmittel, entsprechende Technologien und eine gewisse strategi‐
sche Intelligenz zusammenkommen, ohne die Hass und Feindschaft
auf Dauer nichts ausrichten. Ebenso gewiss ist aber, dass Hass und
Feindschaft wichtige Katalysatoren auf dem Weg in den Krieg dar‐
stellen und dass polemisch politisierte Gefühle eine zu gewaltsamer
Selbstbehauptung und letztlich zum Krieg bereite Pseudo-Homo‐
genität überhaupt erst erzeugen können, die von Anfang an auch
›innenpolitisch‹ gefährlich ist. Denn ›restlos‹ zu homogenisieren
sind die Binnenverhältnisse zwischen denjenigen, an deren gefühls‐
mäßige Zugehörigkeit zu einem Volk appelliert wird, gar nicht.
Deshalb machen sie in der Perspektive identitären Denkens endlose
und gewaltträchtige Anstrengungen innerer Homogenisierung und
›Reinigung‹ von allem Fremden nötig, durch die überhaupt erst ein
notorisch vieldeutiges ›Volk‹ zum Volk wird bzw. glauben gemacht
wird, sei es kein ›Volk‹ von umgänglichen und für anonyme und
fremde Andere aufgeschlossenen ›Leuten‹, sondern ein identitäres
Volk.64

»Communal purification is unending«, schreibt mit Recht Ri‐
chard Sennett in seiner Kritik »destruktiver Gemeinschaft«, wie
eingangs zitiert.65 Schon bevor eine identitäre Vergemeinschaftung
nach außen zur Gefahr für Andere wird, ist sie auf eine innere, nur
mit Gewalt zu bewerkstelligende, aber nie zum Ende kommende
›Verbrüderung‹ angelegt. Je näher sich die Pseudo-Verbrüderten auf
diese Weise kommen, »the less sociable they are, the more painful,
the more fratricidal their relations«.66 Die Rede ist von einem »emo‐
tional housekeeping, purifying the community of those who really
don’t belong because they don’t feel as the others do«.67 Dabei ›fühlt‹
unvermeidlich jede(r) anders. Insofern kann überhaupt niemand

64 Wie tief die Versuchung des Identitären reicht, ist zu erkennen, wo selbst Auto‐
ren, die wie Karl Jaspers eindeutig behaupten, ein Volk als Ganzes könne es gar
nicht geben, immer wieder auf ein kollektives Wesen oder auf eine kollektive
Seele rekurrieren, die genau das eben doch nahe legt (K. Jaspers, Die Schuldfra‐
ge. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Zürich 21946, 8, 19).

65 Sennett, The Fall of Public Man, 223.
66 Ebd., 338.
67 Ebd., 311.

5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen?

677

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne Wenn und Aber bzw. ›restlos‹, d.h. unter Preisgabe seiner
Ander(s)heit, dazugehören.

Innere Homogenisierung einer Gemeinschaft, einer Ethnie, eines
Volkes oder einer Nation ist nur insoweit möglich, als man ständig
vor inneren Abweichungen auf der Hut ist und sie zu sanktionieren,
am Ende auch zu liquidieren bereit ist. Nach einschlägiger histo‐
rischer Erfahrung mündet identitäre Vergemeinschaftung stets in die
kollektive Einbildung, man sei ein ›ursprüngliches‹ und ›einiges‹
Volk, eine ›essentielle‹ Ethnie, eine ›authochthone‹ Nation, und
von diesem Sein hänge politisch alles ab. Wenn es Wortführern
gelingt, ihre Landsleute das glauben zu machen und so das Wasser
derart gespeister Identifikationen auf ihre Mühlen zu leiten, dann
scharen sie Gefolgschaft hinter sich, von der sie kaum noch Kritik zu
erwarten haben, denn diese lässt sich unter solchen Voraussetzungen
ausgezeichnet auf Feinde ablenken, denen man schließlich ihre Ver‐
treibung, Eliminierung, Liquidierung und Vernichtung androht, so
als könnte man unter keinen Umständen koexistieren. Nur Feinde
können ja jenes Sein bedrohen; und dieses gibt es überhaupt nur
als derart bedrohtes. Das macht es für identitäres Denken so unwi‐
derstehlich attraktiv, Feinde zu haben, sind sie doch das probateste
Mittel, sich eines homogenen Bei-sich-Seins wenigstens imaginativ
bzw. phantasmatisch zu versichern.

Völker treffen insofern nicht bloß zufällig und so auf ›fremde‹
Nationen, dass erst aus der Existenz einfach ›vorhandener‹ und
identifizierbarer Feinde ein kriegerisches Potenzial entstehen müss‐
te. Eine politisch gewollte und für die jeweiligen Machthaber oppor‐
tune identitäre Vergemeinschaftung birgt von Anfang an solches Po‐
tenzial in sich. Sie braucht förmlich Feinde und wird notfalls welche
»erzeugen« (wie schon Carl Schmitt schrieb68), wenn sich gerade
keine passenden finden lassen. Diese Gefahr lässt sich nicht ein für
alle Mal aus der Welt schaffen. Wir können nur versuchen, andere,
nicht-identitäre Formen der Vergemeinschaftung denkbar werden
zu lassen und für sie zu werben ‒ ohne allerdings darauf bauen zu

68 C. Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947–1951, Berlin 1991, 115.
Zuletzt hat auch Wendy Brown in diesem Sinne auf Schmitt verwiesen, ohne
dass dabei ganz deutlich würde, inwiefern sie seinen Ansatz für falsch hält, was
eher suggeriert als begründet wird; vgl. W. Brown, Mauern. Die neue Abschot‐
tung und der Niedergang der Souveränität, Berlin 2018.

Kapitel XIX

678

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, es werde sich ohne Weiteres, d.h. ohne fällige politisch-her‐
meneutische Auseinandersetzung ›zeigen‹, wir seien allenfalls ein
heterogenes Volk, aber kein identitärer kollektiver Zustand namens
Volk.69

Für eine Rhetorik der Vergemeinschaftung wird man immer emp‐
fänglich bleiben; und zwar umso mehr, wie man sich als existenzi‐
ell, wirtschaftlich und politisch gefährdet erlebt und infolge dessen
für Populismen anfällig wird.70 Deshalb müssen diejenigen, für die

69 Wie es offensichtlich Adolf Hitler meinte, als er mit Blick auf die Amerikaner
erklärte: »Das ist kein Volk, das ist nur eine Mischung«, ohne zu begreifen, dass
sie ihre kulturelle Stärke gerade ihrem Eklektizismus und ihrer hospitality ver‐
dankten. So sieht es jedenfalls der Historiker Michael Howard in: The Lessons of
History, 38.

70 Auf diesen Zusammenhang hat neben vielen anderen Judith Butler die Auf‐
merksamkeit gelenkt. Zwar weist sie dabei darauf hin, das jeweils in Erschei‐
nung tretende Volk könne niemals mit ›dem‹ Volk zusammenfallen (so dass
man daraus folgern muss, im Grunde könne ›das Volk‹ überhaupt nicht erschei‐
nen). Indessen traut sie bestimmten kollektiven Manifestationen dann doch
zu, den Volkswillen zu offenbaren, so dass sich zu zeigen scheint, »wer […]
denn nun wirklich das Volk« ist (J. Butler, Anmerkungen zu einer performativen
Theorie der Versammlung, Berlin 2016, 204). Zumal wenn das stets auf einen
»Griff nach der Hegemonie« hinausläuft (10), hat eine solche Manifestation
immer eine ›exklusive‹ Kehrseite (12 f., 21); und zwar umso mehr, wie sie
nicht an diejenigen appelliert, die jeweils nicht mit in Erscheinung treten, sich
aber mit gemeint wissen sollten, wenn etwa ›allgemeine‹ Missstände öffentlich
beklagt werden. Dieser Aspekt der wie auch immer performativ intendierten
Adressierung, ohne die das anwesende Volk sich nur selbst manifestieren würde,
fehlt in Butlers Analyse fast vollständig. Dadurch mutet sie über weite Strecken
geradezu sentimental an. Erst spät kommt der Gedanke ins Spiel, dass das
Inerscheinungtreten als verkörpertes, verletzbares Wesen auch von ›rechts‹,
bedrohlich, gewaltsam (112) und vom »Pöbel« (208) in Anspruch genommen
werden kann. Infolgedessen sieht sich Butler letztlich dazu gezwungen, das
Inerscheinungtreten als »weder gut noch schlecht« (164) einzustufen. Hinzu‐
kommen muss, soll es nicht in anti-politisch-identitäres Verhalten umschlagen,
nicht nur, wofür man sich versammelt (164) ‒ nämlich für allen mehr oder
weniger gemeinsame Angelegenheiten ‒, sondern auch eine offene Adressierung
an Andere, nicht zum jeweils anwesenden Volk Zählende, auch wenn man es
u. U. in »unfreiwilliger Nähe« mit ihnen nur gerade so »aushalten« kann (40,
199, 279). Zu letzteren zählen auch Andere, die die Räume des Erscheinens
okkupieren oder für Andere nahezu unbetretbar machen, ebenso wie wieder
Andere, von denen man hofft, dass sie weniger oder besser gar nicht erscheinen
sollten (vgl. 51). Sentimental wäre es, zu erwarten, jedermann bräuchte nur
das (m. E. juridisch gar nicht fassbare) ›Recht‹ auf Erscheinen in Anspruch zu
nehmen und sich dadurch Gehör zu verschaffen, um zu verhindern, dass die Be‐

5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen?

679

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Populisten zu sprechen behaupten, über die fatale Attraktivität
einer Pseudo-Vergemeinschaftung immer wieder aufgeklärt werden,
die mit einer identitären und zugleich exklusiven Inanspruchnah‐
me des Volkes für eigene Interessen steht und fällt. Wer jedoch
frühzeitig – d.h. von Kindheit an – gelernt hat, nicht unbedingt
›dazugehören‹ zu müssen und die Kraft hat, Distanz zu wahren,
ohne sich durch fragwürdiges Wir-Sagen vereinnahmen zu lassen,
wird jeglicher identitären Rede gegenüber misstrauisch sein, ohne
die keine Kriegspropaganda auskommt.

Wird das Volk zum identitären Volk, wie es die gegenwärtige
politische Lage des Politischen deutlich macht, so beginnt es sich
bereits dem Krieg auszuliefern. Wenn wir das nicht wollen können
(und davon bin ich überzeugt), ist es angesichts dieser Lage geboten,
das Politische entsprechend zu revidieren. So steht ein erneutes her‐
meneutisches re-entry des Politischen in die politische Diskussion
an ‒ diesmal mit Blick auf die Frage, wie es sich zur polemogenen
Formation eines jeden Volkes kritisch verhält bzw. verhalten muss,
ohne dabei das Problem aus dem Auge zu verlieren, ob möglicher‐

treffenden zu einem weiterhin ›unlebbaren‹ Leben verurteilt bleiben. Letzteres
behaupten (implizit) auch bedrohliche Rhetoriker und lautstarke Gewalttäter,
die schreien, sie seien das Volk, ohne dabei im Geringsten noch Offenheit
denjenigen gegenüber beweisen zu wollen, für die sie nicht sprechen (können,
sollten usw.). Butler hat in diesem Punkt gewiss recht: Bereits »im Moment des
Erscheinens« ist jedes ›Volk‹ anfechtbar (213, 223), zumal wenn es nicht zugleich
deutlich macht, nicht das Volk zu sein, das sich durch sie allein aussprechen
müsste, wenn es nach Identitären geht. Geht es zu weit, zu behaupten, dass jede
nicht-identitäre performative Manifestation einer gewissen Menge von Leuten
auch eine offene Einladung zur immerhin vorstellbaren Zustimmung Anderer
beinhalten muss ‒ also eine Selbstzurücknahme des Anspruchs, mit dem Volk
identifiziert zu werden? Wenn dies aber zutrifft, dann gibt es keine performative
Macht, das Volk dadurch ins Leben zu rufen, dass man es in Erscheinung treten
lässt (220). Man stellt es auch so nicht her. Denn das wäre eine Selbstermäch‐
tigung, die vergäße, dass sie auf Andere angewiesen ist, deren Zuhören und
Beipflichten ›technisch‹ überhaupt nicht zu bewerkstelligen ist (226). All das
muss man m. E. in Rechnung stellen, um zu verhindern, dass das »Wir«, das
Butler durchgängig in Anspruch nimmt, letztlich doch wieder auf identitäre
Rhetorik oder auf eine »selbstgefällige humanistische Redeweise« hinausläuft
(177). Es sollte jedenfalls zu denken geben, dass die emphatische Rede vom
Inerscheinungtreten verletzter Wesen, die ihr Recht auf politische Existenz in
Anspruch nehmen, gewissermaßen nicht mehr recht funktioniert, sobald es
andere von der ›falschen politischen Sorte‹ praktizieren.

Kapitel XIX

680

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weise nicht-identitäre Formen der Vergemeinschaftung denkbar und
lebbar sind71, ohne die gerade der Widerstand gegen Populismus
und identitäres Denken nicht auskommt.

71 Für die nicht gelten müsste, dass »der Zusammenstoß, der Krieg aller gegen
alle […] in der […] Sinnbildungsoperation der Identitätsbildung logisch angelegt
ist«, wie Jörn Rüsen schreibt in: Einleitung. Für eine interkulturelle Kommuni‐
kation in der Geschichte. Die Herausforderungen des Ethnozentrismus in der
Moderne und die Antwort der Kulturwissenschaften, in: ders., M. Gottlob, A.
Mittag (Hg.), Die Vielfalt der Kulturen. Erinnerung, Geschichte, Identität 4,
Frankfurt/M. 1998, 12‒36, hier: 17.

5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen?

681

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XX
Gewalt und Legitimation
Grundzüge unaufhebbarer Missverhältnisse

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart (683) | 2. Ordnung, Legiti‐
mation, Gewalt (693) | 3. Legitimität und (De-)Legitimierung – im Ausgang von der
Negativität des Legitimierungsbedürftigen  (698) | 4. In vielfältige Gewalt verstrickt –
trotz und durch Legitimation (713) | 5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation
von Gewalt (721) | 6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem? (726)

Gewalt kennt, so scheint es fast, keine Parteien mehr,
nur noch Gegner.1

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

Legitimation gilt heute primär als politischer Begriff2 und bezieht
sich auf das nach vorherrschender Überzeugung vorrangig Legitima‐
tionsbedürftige: auf die Ordnung politisch strukturierten und staat‐
lich verfassten Zusammenlebens, soweit sie von denjenigen abhängt,
die ihr zugehören. Diese Abhängigkeit soll sich vor allem darin ma‐
nifestieren, ob und wie diejenigen, die einer politischen Lebensform
zugehören, ihre Zustimmung dazu erteilen (oder erteilen könnten),
wie die zur Gestaltung dieser Lebensform erforderliche Macht Ge‐
stalt annimmt.3 Sofern die entsprechende − möglicherweise nicht
ganz freiwillige bzw. ungezwungene − Zustimmung (wenn auch un‐
ter Vorbehalten und befristet) vorliegt, vorausgesetzt werden oder

1 W.-D. Narr, Gewalt und Legitimität, in: K. Horn et al., Gewaltverhältnisse und die
Ohnmacht der Kritik, Frankfurt/M. 1974, 9−58, hier: 46.

2 Wie wenig selbstverständlich das ist, macht rückblickend Moses I. Finley deut‐
lich in: Das politische Leben in der antiken Welt, München 1991, Kap. VI. Das
Gleiche gilt für die Frage, was überhaupt als ›politisch‹ einzustufen ist oder als
›politisch‹ gilt − was gegenwärtig selbst intimste Verhältnisse betreffen kann,
wenn es so etwas wie »sexuelle Legitimität« gibt (J. Butler, Die Macht der Ge‐
schlechternormen, Frankfurt/M. 2009, 47 ff., 317).

3 Vgl. P. Imbusch, Macht und Herrschaft in der wissenschaftlichen Kontroverse, in:
ders. (Hg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Theorien und Konzep‐
tionen, Wiesbaden 22012, 9−36.

683

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzlich eingeholt und erneuert werden kann, gilt diese Macht
als zumindest bis auf Weiteres legitimiert. Das bedeutet allerdings,
dass der Fall, dass sie erneut legitimationsbedürftig erscheint, im
Prinzip jederzeit eintreten kann, unter Umständen auch mit der
Konsequenz, dass ihr jegliche Legitimation endgültig entzogen wird.
Bis es dazu kommt, herrscht eine mehr oder weniger offensichtliche
und erkennbare Legitimationskrise mit vorläufig offenem Ausgang.
Als die einzige Grundlage, die ungeachtet einer solchen Krise Be‐
stand haben und gewährleisten sollte, dass es zu einer wie auch
immer erneuerten Legitimation kommen kann, gilt von Jean-Jacques
Rousseau bis hin zu Jürgen Habermas die »republikanische« Selbst‐
regierung bzw. die mit ihr schlicht identifizierte »Idee der Demo‐
kratie«4. Diese Idee fällt nicht mit der wie auch immer empirisch
vorliegenden Gestalt einer republikanischen oder demokratischen
Lebensform zusammen, sondern gibt an, woran diese sinngemäß
bzw. normativ zu messen ist, daran nämlich, ob die politisch, recht‐
lich und staatlich verfasste Ordnung einer solchen Lebensform −
insbesondere aber die sogenannte »Staatsgewalt« − »vom freien und
ausdrücklichen Consensus aller Bürger getragen ist«.

So steht es in einem Text (Zum Begriff der politischen Beteiligung)
aus dem Jahre 1958 zu lesen5; also wenige Jahre, nachdem das soge‐

4 J.-J. Rousseau, Politische Schriften. Bd. 1, Paderborn 1977, 98; J. Habermas, Kul‐
tur und Kritik, Frankfurt/M. 1977, 13. Dolf Sternberger übersetzt Rousseaus Be‐
hauptung, »[que] tout Gouvernement légitime est républicain«, direkt mit dem
Begriff der »demokratischen Selbstregierung« (D. Sternberger, »Ich wünschte ein
Bürger zu sein.« Neun Versuche über den Staat, Frankfurt/M. 1967, 52). Gemeint
ist damit eine »bürgerliche Legitimität«, von der auch dieser Autor sagt, eine
(demokratisch verfasste) politische Lebensform sei »auf keine andere« Art der
Legitimität zu gründen − im Gegensatz zu Max Webers Herausarbeitung mehre‐
rer Quellen von Legitimität, die gleichwohl das Entscheidende verfehlen: die
Erkenntnis und Würdigung nicht in ›vertikalen‹ Herrschaftsbeziehungen sich
manifestierender Legitimität, wie sie zwischen einander vertrauenden singuli
subjecti allein möglich wird (ebd., 61 f.). Für Sternberger hängt politische Legiti‐
mität letztlich überhaupt nicht an Herrschaftsbeziehungen (vgl. ebd., 67).

5 Habermas, Kultur und Kritik, 13. Aus dem Fehlen eines solchen Konsenses
(im Sinne »innerer Anerkennung der Verfassungsordnung«) wurde auch das
Scheitern der Weimarer Republik erklärt (W. Frotscher, B. Pieroth, Verfassungs‐
geschichte, München 62007, 286). Damit es überhaupt zu einem Konsens kom‐
men kann, müssen diejenigen, die es jeweils angeht, einander bereits wahrneh‐
men, in Betracht ziehen und politisch ernst nehmen. Andernfalls hat eine pro‐
duktive Auseinandersetzung um Dissens und möglichen Konsens gar keinen

Kapitel XX

684

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nannte Dritte Reich mit der Folge zusammengebrochen war, dass
alle Grundbegriffe des Politischen zu radikaler Revision anstehen
mussten.6 Weder das, was unter dem Politischen überhaupt zu ver‐
stehen ist, noch Begriffe wie der Staat, das Recht oder die jeweils
in Anspruch genommene Legalität und Legitimität konnte fortan
noch im Rückgriff auf vorherige Begriffsbestimmungen unbefragt
durchgehen. Das gilt insbesondere für die einschlägigen Anregungen
Carl Schmitts, der sich dazu verstiegen hatte, in der Deutschen Juris‐
ten-Zeitung vom 1. August 1934 zu erklären: »Der Führer schützt das
Recht.«7 Wenn dessen dezisionistische Willkür definieren konnte,

Ansatzpunkt. Dabei ergeben sich vordiskursive Probleme der Legitimität, die
allzu leicht übersehen werden, wenn man, wie heute weit überwiegend üblich,
allein auf diskursiv strittige oder etablierte Legitimität abstellt. Darauf hat insbe‐
sondere Jacques Rancière des öfteren hingewiesen; v.a. unter Hinweis auf das
politisch ›irreguläre‹ In-Erscheinung-treten jener Plebejer, die von Rechts wegen
eigentlich nichts ›zu sagen hatten‹, aber dennoch Gehör fanden, um auf diese
Weise ihre doppelsinnige politische Subjektivierung zu erleben. Rancière geht
es darum, wie auch der »Erstbeste in der Position des legitimen Urhebers oder
Adressaten einer Rede«, die politisch ernst zu nehmen ist, originär in Betracht
kommen kann, so dass eine Auseinandersetzung über das, was er jeweils vorzu‐
bringen hat, überhaupt erst eine Chance bekommt (J. Rancière, Die Namen
der Geschichte. Versuch einer Poetik des Wissens, Frankfurt/M. 1994, 35). In
dieser, Fragen der Geltung unterlaufenden Perspektive diskutiert er auch das
Verhältnis zwischen Plebejern, ihren Fürsprechern wie Menenius und Patriziern
(J. Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002). Auf
die komplexe, sich an diese Perspektive anschließende Debatte, die radikal die
Frage betrifft, wer überhaupt politisch existiert und Gehör findet, um auf diese
Weise an diskursiv zu verhandelnden Legitimitätsfragen wenigstens Anteil haben
zu können, kann hier nur en passant hingewiesen werden. Siehe bspw. A. Ober‐
prantacher, A. Siclodi (eds.), Subjectivation in Political Theory and Contemporary
Practices, London 2016.

6 Vgl. Max Horkheimer, der 1951 in seinem programmatischen Aufsatz Zum Begriff
der Vernunft von dem Befund ausgeht, dass nunmehr »alle Grundbegriffe ihrer
Substanzialität beraubt« seien (vgl. Sozialphilosophische Studien, Frankfurt/M.
1972, 47–58, hier: 52). Gleich darauf ist von »zertrümmerten Begriffsgötzen« die
Rede. Ähnlich kritisch hat sich auch Hannah Arendt nach 1945 auf die philoso‐
phische Begriffs- und Ideengeschichte bezogen. Vgl. im Gegensatz dazu Gerhard
Ritter (Vom sittlichen Problem der Macht, Bern, München 21961) und Hermann
Lübbe (Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Mün‐
chen 1974), beides Autoren, die sich weitgehend ohne derart radikale Beunruhi‐
gung an die tradierte Geistesgeschichte anlehnen.

7 C. Schmitt, Der Führer schützt das Recht, in: Deutsche Juristen-Zeitung 39, Nr. 15
(1934), 945–950.

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

685

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was als Recht oder Unrecht, als legal oder legitim zu gelten hatte,
war all das von totalitärer Gewalt nicht mehr zu unterscheiden.
Infolgedessen war der Zusammenbruch dieses Legitimitätsdenkens
unvermeidbar. Es bedurfte allerdings eines tatsächlich befreienden
Zusammenbruchs der politischen Ordnung, der es sich opportunis‐
tisch angedient hatte, um einen Neuanfang möglich zu machen, in
dem sich auch die politische Theorie selbst vor das Problem der
Rechtfertigung ihres Legitimationsverständnisses gestellt sah, das
später auf den Begriff der Legitimationswürdigkeit gebracht werden
sollte. Nach 1945 konnte es keinesfalls mehr genügen, etwa faktisch
in Anspruch genommene Legitimität, deren Grundlagen, Rahmen-
und Geltungsbedingungen zu untersuchen8, wie es paradigmatisch
Max Weber als Soziologe getan hatte. Vielmehr musste die normative
Frage aufgeworfen werden, was überhaupt legitimiert zu werden
verdient und dem entsprechend auch anzuerkennen ist. Habermas
wird in diesem Sinne von Anerkennungswürdigkeit sprechen9 und
damit eine meta-normative Problematik aufwerfen: was auch immer
man sich normativ als legitim vorstellt oder als illegitim kritisiert,
muss demnach selbst noch einmal daraufhin beurteilt werden, ob es
der jeweilige Anspruch auf Legitimität seinerseits verdient, respek‐
tiert zu werden.10 Letztlich dreht sich jene normative »Idee der
Demokratie« im Kern genau darum − und nur darum11; allerdings

8 Das »ganze sehr schwierige Problem der Legitimität« wird auch für Michel
Foucault hier erkennbar (wenn man einmal von seinen Äußerungen zum Markt
absieht, der Erfolg an die Stelle von Legitimität gesetzt haben soll). M. Foucault,
Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am
Collège de France 1978−1979, Frankfurt/M. 2004, 121, 138, 34.

9 J. Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt/M.
1976, 271−303.

10 Ulrich K. Preuß spricht in diesem Zusammenhang und in diesem Verständnis
von der »Superlegalität oder Legitimität« der Verfassung. Zum auf Carl Schmitt
zurückgeführten Gegensatz von Legalität und Legitimität, die von Preuß von
der Gleichheit aller Menschen hergeleitet wird, sowie kritisch zum Verdacht,
Berufung auf letztere öffne einer am Ende terroristischen, für den Staat ruinö‐
sen Willkürlichkeit eigenen Ermessens Tür und Tor, vgl. U. K. Preuß, Legalität
und Pluralismus. Beiträge zum Verfassungsrecht der Bundesrepublik Deutschland,
Frankfurt/M. 1973, 9, 16 ff., 84 ff.

11 Unanfechtbar ist es gewiss nicht, Legitimität in der skizzierten Art und Wei‐
se nur politisch aufzufassen, sie auf ›Zugehörige‹ zu beziehen (oder gar zu
beschränken) und Zustimmung im Sinne ganz und gar rationaler Akzeptanz für
möglich zu halten. Dennoch gehe ich im Folgenden von dieser Leitvorstellung

Kapitel XX

686

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter kontingenten Umständen einer Faktizität, in die eine Fülle von
Legitimationsbedingungen wie etwa partikulare Lebenslagen mit der
ihnen eigenen kulturellen Historizität eingehen, die sich nicht im
Ganzen transparent machen und rational durchdringen lassen.12

aus, da sie den philosophischen Legitimitätsdiskurs weitgehend bestimmt. Auf
mögliche Einwände wird allerdings mehrfach hinzuweisen sein.

12 Heute dreht sich ein Gutteil des Streits um den Begriff der Legitimität darum,
ob sich jene Lebenslagen überhaupt dafür eignen, sich etwa für eine Legitimati‐
on transnationaler Machtstrukturen und Institutionen aufgeschlossen zu erwei‐
sen. Unter Hinweis auf den »Partikularismus der kleinen Leute«, die in neolibe‐
ralen, zu globaler Entdemokratisierung neigenden Zeiten ein »tiefes Misstrauen
gegen ›Öffnungen‹ jeder Art« entwickelt hätten, bestreitet Wolfgang Streeck das
grundsätzlich (in: Zwischen Globalismus und Demokratie. Politische Ökonomie
im ausgehenden Neoliberalismus, Berlin 22021, 314, 123). Er spricht von einem
endgültigen Verfall der politischen Legitimität eines neoliberalen Wirtschaftsre‐
gimes (ebd., 23, 79, 100, 328), der nach einer Wiederherstellung demokratischer
Selbstregierung auf nationaler Grundlage verlange (ebd., 30). Nur so könne
sie auch in die Lage versetzt werden, ihre Autonomie durch ökonomischen
Protektionismus auf mehr oder weniger kommunitaristischer Grundlage nach
außen zu verteidigen (ebd., 58, 165). Diese Diagnose konfundiert allerdings
ständig eine »kosmopolitische Linke« (ebd., 53, 236), die nicht dazu bereit ist,
politischen Institutionen jenseits des Staates Legitimitätsansprüche (v.a. men‐
schenrechtlicher, von Streeck als rein »rhetorisch« abgetaner Art) zu ersparen,
mit einer liberalistischen Ideologie auf den Spuren Adam Smiths, der keine Na‐
tionen mehr, sondern nur noch wirtschaftende Individuen kenne (ebd., 130). So
wird diese fiktive Linke mit der den USA bescheinigten Scheinlegitimität einer
regelgebundenen Ordnung auf den gleichen Nenner gebracht, die in Wahrheit
nur »Wirtschaft ohne Gesellschaft« zulasse (ebd., 28. 34, 54). Das sich auf
Karl Polanyi berufende Plädoyer für einen »demokratischen Nationalismus«
und Pluralismus partikularer Ordnungen im Sinne eines »repatriierten Kapita‐
lismus« unterschätzt allerdings entschieden dessen radikal grenzüberschreiten‐
de Potenz, der mit protektionistischen Maßnahmen allein gewiss nicht mehr
zu begegnen sein wird, so berechtigt auch immer das Ansinnen ist, lokale »Glo‐
balisierungsverlierer« vor einem desozialisierten Weltmarkt schützen u wollen
(vgl. ebd., 222, 233). Sollten davon nicht auch grenzüberschreitend Fremde
anderswo profitieren? Und wenn ja, auf welcher legitimatorischen Grundlage
dann, wenn nicht auf der Basis von Ansprüchen, die man ihnen als im Grunde
unverzichtbare zuerkennt − sei es von ›links‹, sei es von ›rechts‹?

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

687

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf der Basis jener − in der Zwischenzeit vielfach angefochtenen13,
aber auch weiterentwickelten und bis heute revisionsbedürftigen14

13 Zuletzt u.a. von Chantal Mouffe (Über das Politische. Wider die kosmopoliti‐
sche Illusion, Frankfurt/M. 2007), deren Kritik ›konsensorientierter‹ politischer
Theorien allerdings primär polemisch ausfällt und den Kontrahenten kaum
gerecht wird. Das betrifft auch die Unterstellung eines Versöhnungsdenkens,
das die Autorin generell verwirft (vgl. Vf., Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer
Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie
und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015, Kap. XII).

14 Abgesehen von der bereits angeschnittenen Beschränkung des Legitimitätsbe‐
griffs auf die mit guten Gründen zu verteidigende Anerkennungswürdigkeit
einer politischen Ordnung wird letztere auch auf die (staatlicher »Definitions‐
gewalt« [!] nicht zu unterwerfende) Identität eines Gemeinwesens bezogen,
dessen Sozialintegration sich in politischer »Massenloyalität« bewähren soll
(Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, 273). Diese aber
gerät an Grenzen, wenn die auch systemintegrativ zu gewährleistende Stabilität
des jeweiligen Gemeinwesens prekär erscheint (ebd., 291). Dann, so Habermas
Mitte der 1970er Jahre, kommt es zu folgenreichen Delegitimationen. So wird
der Anschein erweckt, als sei dafür nur der mangelhaft befriedigende Zustand
eines ›spätkapitalistischen‹ Systems verantwortlich, das als solches aber nicht
radikaler Kritik ausgesetzt und primär nur von innen beleuchtet wird. (Wie es
auch der Buchtitel Legitimationsprobleme im [nicht: des] Spätkapitalismus an‐
deutet.) Wie sehr solche Systeme heute, in Zeiten der Globalisierung, weltweiter
Finanzkrisen und der sich ankündigenden, auf exzessiven Energieverbrauch
nicht zuletzt des Westens zurückzuführenden Klimakatastrophe, ihrerseits der
Kritik ausgesetzt sind, braucht kaum eigens betont zu werden. (Zur Aktualisie‐
rung dieser Überlegungen im Rückgriff auf das Theorem der Legitimationskrise
vgl. W. Streeck, Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalis‐
mus. Erweiterte Ausgabe, Berlin 2015, 78−88; Zwischen Globalismus und Demo‐
kratie, 23.) Antworten auf diese überdeterminierte Krisenlage erfordern gewiss
weit mehr als nur eine formal-prozedural gefasste, noch dazu vor allem durch
Wahlen gegründete Legitimität (Zur Rekonstruktion des Historischen Materialis‐
mus, 287), von der allein Habermas auch die Kraft von Legitimationen ableiten
wollte (ebd., 276). Seine Kernfrage: »Wer bürgt dafür, daß die Grammatik«
spätkapitalistischer »Lebensformen nicht nur Gewohnheiten regelt, sondern
Vernunft zum Ausdruck bringt?« (297) wäre neu aufzuwerfen. Nicht zuletzt
auch deshalb, weil das, was hier Lebensform genannt wird, als eine Form
menschlichen Zusammenlebens im ›weltweiten‹ Horizont vielfach grenzüber‐
schreitender Problemlagen ganz neu zu bestimmen ist. (Man denke nur an
Fragen der Hospitalität bzw. der Gastlichkeit im Kontext einer »Menschheitsge‐
schichte der Flucht« [A. Kossert, Flucht. Eine Menschheitsgeschichte, München
2020].) Rekurse auf die einschlägige Begriffsgeschichte reichen dafür nicht aus,
zumal wenn sie an Vorstellungen einer lokalen bzw. partikularen Sittlichkeit
im Sinne Hegels oder an die in der Antike geläufigen Begriffe ethos und bios
anknüpfen. In diesen Fällen spielt der fragliche Horizont gar keine Rolle.

Kapitel XX

688

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


− Idee glaubte man an die weitgehende Beständigkeit von (demokra‐
tischen und rechtsstaatlich verfassten) Gemeinwesen, deren Legiti‐
mität engstens mit ihrer rationalen Akzeptanz in den Augen derer
zusammenhängen sollte, die ihnen zugehören. Auf diese Akzeptanz,
so nimmt man unter Berufung auf Kant an, haben die Betreffenden
einen elementaren Anspruch, der auf dem (seinerseits nicht weiter
begründungsfähigen) Faktum der Vernunft ihres praktischen Da‐
seins beruhen soll.15 Darin liegt demnach letztlich, dass sie Anspruch
darauf haben, nur dasjenige als für sich und andere verbindlich zu
betrachten, was sie selbst auch einsehen können. Diese Akzeptanz
stellte man sich so vor, dass sie jegliche (inakzeptable) Gewalt in
legitimierter Macht sollte aufheben können. Man sprach von staat‐
lich monopolisierter Gewalt und meinte damit offenbar zweierlei:
erstens dass sie idealiter vollständig legitimierter Macht unterworfen
werden kann; und zweitens, dass sie im Übrigen als nicht legitimier‐
te so gut wie ganz verschwinden muss.16 Das mag erklären, warum
Fragen nach der Legitimation von Gewalt im Grunde − zumindest
›innenpolitisch‹, im Hinblick auf das Innere einer demokratischen
Lebensform und eines rechtsstaatlich verfassten Gemeinwesens −
lange Zeit kein Thema mehr sein konnten. Stattdessen wurden
diese Fragen ganz überwiegend in ›außenpolitischer‹ Hinsicht auf‐
geworfen, im Verhältnis zu fremden Staaten, die ihrerseits weder
in ihrem Innern noch in ihren äußeren Beziehungen ein derart
›abgeklärtes‹ Gewaltverständnis aufwiesen. Genau das schien unter
Umständen Gewalt gegen sie aufs Neue zu rechtfertigen; auch das
freilich wiederum nur umwillen einer früher oder später anzustre‐
benden Überführung von Gewalt in legitimierte Macht, sei es im
Rahmen eines Welt-Staates, sei es einer globalen Föderation von
Staaten, die endlich ihr eigenes Gewaltmonopol wenn nicht ganz
und gar aufgeben, so doch einer unparteilich über ihnen stehenden
Instanz unterordnen sollten. In dieser vorläufig utopisch bleibenden
Perspektive bleibt es dabei, dass Gewalt, sofern sie überhaupt noch
zu legitimieren ist, nur umwillen einer finalen Delegitimierung jegli‐

15 Wie das aus ihm sich ergebende moralische Gesetz ist dieses Faktum auch
»keiner rechtfertigenden Gründe« bedürftig (I. Kant, Kritik der praktischen
Vernunft, Hamburg 1974, 56).

16 T. K. Beck, (Staats-)Gewalt und moderne Gesellschaft. Der Mythos vom Ver‐
schwinden der Gewalt, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 67, Nr. 4 (2017), 16−21.

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

689

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher Gewalt zu rechtfertigen wäre.17 Insofern könnte man meinen,
die Gewalt sei in legitimatorischer Hinsicht geradezu ›am Ende‹,
d.h. sie habe keine Zukunft mehr, bis auf Restbestände, die quasi
darauf warten, entweder in legitimierte Macht überführt oder aber
liquidiert zu werden. Beides liefe darauf hinaus, die Gewalt als Ge‐
walt abzuschaffen, und Gewalt-Legitimation wäre überhaupt kein
ernsthaft diskutables Thema mehr − auf die Gefahr hin, dass Gewalt
»den Schein der Gewaltlosigkeit erhält«.18

Tatsächlich drängt sich jedoch der Eindruck auf, von der Ab‐
schaffung jeglicher Gewalt seien wir weiter entfernt denn je. Wir
haben es sogar mit einer weitgehenden Erosion dieses Gegensatzes
von Gewalt und Legitimation selbst zu tun. Unter dem Druck neo-
imperialer Projekte rückt die Realisierbarkeit einer globalen Gewalt‐
monopolisierung (durch einen Welt-Staat, durch eine Föderation
oder Konföderation) scheinbar in immer weitere Ferne. Russland
hat eben erst gegen das seit dem Briand-Kellogg-Pakt von 1928
geltende und durch die Charta der Vereinten Nationen bekräftig‐
te Verbot eines Angriffskrieges eklatant verstoßen. China, derzeit
allein vertreten durch den Autokraten Xi Jinping, hat mehrfach
ausdrücklich erklärt, im Verhältnis zu Taiwan keinesfalls auf seine
Gewaltoptionen verzichten zu wollen. Und selbst innerhalb bislang
am Gewaltmonopol des Staates orientierter Gemeinwesen wie der
USA wird unverholen die Legitimität selbst verfassungsgemäß abge‐
wickelter Prozesse kollektiver Willensbildung in Frage gestellt, das

17 Vgl. Narr, Gewalt und Legitimität, in: K. Horn et al., Gewaltverhältnisse, 22.
Narr scheint von einer weitgehenden Depolitisierung der Gewalt auszugehen,
wohingegen diese für einen Autor wie Georges Bataille auf eine völlige Verken‐
nung ihrer anthropologischen Tiefendimensionen hinauslaufen müsste (vgl. M.
Riekenberg [Hg.], Zur Gewaltsoziologie von Georges Bataille, Leipzig 2012).
Aus deren seines Erachtens unaufhebbaren und unabdingbar existenziellen
Bedeutung hat jedoch auch Bataille keineswegs umstandslos eine pauschale
Gewaltrechtfertigung oder ‑legitimation ableiten wollen. Was die Gewalt unver‐
gleichlich attraktiv macht, ist in den Augen Batailles ihre Art der Grenzüber‐
schreitung, der, wie er meint, im Grunde nur die menschliche Feigheit im Wege
stehe, die davor zurückschrecke, bis zur letzten Konsequenz zu wissen, wie
es um uns Menschen bestellt ist. Doch vor der nur mehr arbeitenden Gewalt
seriellen Mordens scheute auch dieser Autor zurück. Vgl. G. Bataille, Henker
und Opfer, Berlin 2008, 11−20.

18 Vgl. Preuß, Legalität und Pluralismus, der in der Folge auch auf Spuren untilg‐
barer Gewalt im vorherrschenden Gewaltmonopolisierungsdiskurs hinweist (33,
40).

Kapitel XX

690

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akzeptieren von Wahlniederlagen von willkürlichen privaten Vorbe‐
halten abhängig gemacht und auf diese Weise angesichts aufgewie‐
gelter Anhänger die Möglichkeit eines neuen Bürgerkrieges offenbar
billigend in Kauf genommen (den gewisse rechte Gruppierungen
bereits zu führen behaupten). In anderen Ländern beginnt dieses fa‐
tale Vorbild bereits so weitgehend Schule zu machen, dass man sich
fragen muss, ob nicht die enge Koppelung politischer Legitimität an
faire, auch im Fall eigener Niederlagen zu akzeptierende Prozesse
allgemeiner Willensbildung selbst erodiert und in naher Zukunft
womöglich nur noch von Minderheiten aufrechterhalten wird, die
auch in dem Fall, dass sie ›an die Macht kommen‹, diese niemals
bloß um ihrer Macht und um deren unaufhörlicher Steigerung wil‐
len ausüben wollen. Der Kern dieses Machtverständnisses ist die
Bereitschaft zur geregelten und ›anständigen‹ Abgabe von Macht. In
ihr erst bewährt sich praktisch, wie man die Entschärfung von Ge‐
walt zu legitimierter Macht institutionalisiert hat. Was auch immer
verschriftlichte oder wie in Großbritannien mündlich überlieferte
Verfassungen über die entsprechenden institutionellen Prozesse leh‐
ren mögen, sie müssen scheitern, wenn sich die Bürger im Ernstfall,
d.h. im Fall ihrer eigenen Niederlagen, nicht ohne Wenn und Aber
auch im Geist dieser Verfassungen verhalten − und das heißt vor
allem: wenn sie ihnen zunächst zugestandene Macht nicht wieder
abzugeben und Anderen anzuvertrauen bereit sind.

So stehen wir im Hinblick auf den fraglichen Zusammenhang von
Gewalt und Legitimation gegenwärtig vor einer zutiefst zwiespälti‐
gen Situation: während politische Theorien (auch solche, die sich
als Apologien der Agonalität und des Antagonistischen auffassen las‐
sen) weitestgehend ›innenpolitisch‹ und auch im globalen Horizont
einer Weltgesellschaft in statu nascendi zur generellen Delegitimati‐
on von Gewalt tendieren, kommt es im Innern vieler, gerade auch
bislang weitgehend demokratisch verfasster Gesellschaften zu einer
massiven Renaissance von Gewaltlegitimationen ausgerechnet gegen
politische Systeme, die für sich in Anspruch nehmen, praktisch allen
bislang bewusst gewordenen Erscheinungsformen von Gewalt jegli‐
che Legitimation entzogen zu haben.19

19 Gerade dieser Anspruch nährt freilich den ›ideologiekritischen‹ Verdacht, da‐
ran, dass bestimmte Formen von Gewalt unbewusst, latent und hintergründig
bleiben, bestehe im Rahmen solcher Systeme ein uneingestandenes Interesse.

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

691

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anstelle entsprechender Gegenwartsdiagnosen, die an dieser Stel‐
le nicht ausführlich darzulegen sind, nehme ich diese einleitende
allgemeine Beleuchtung des Verhältnisses von Gewalt und Legitima‐
tion zum Anlass, zunächst phänomenologisch nach der Genealogie
des Zusammenhangs von Gewalt und Legitimation selbst zu fragen,
sofern er politische Ordnungen menschlichen Zusammenlebens be‐
trifft. In dieser Perspektive wird es darum gehen, wie sich Legitima‐
tionsfragen ausgehend von der Negativität des zuvor als legitimations‐
bedürftig Erfahrenen stellen, wie sie sich speziell auf Gewaltprobleme
beziehen und ob sie sich dabei ihrerseits in Formen von Gewalt ver‐
stricken, die gewissermaßen hinterrücks in Legitimationsversuchen
wieder auftauchen, nachdem man versucht hat, sie gegenständlich
handhabbar zu machen.

Im Lichte der entsprechenden Vorklärungen zu diesen genealogi‐
schen, das Auftauchen von Legitimationsfragen selbst betreffenden
Zusammenhängen gehe ich erst im zweiten Schritt auf einschlägige
Theorien der Legitimation ein, um sie schließlich daraufhin zu be‐
fragen, ob und wie sie sich ihrerseits in eine Gewalt zu verstricken
drohen, mit der sie nicht nur gegenständlich (als zu Legitimieren‐
dem oder auch zu Delegitimierendem) zu tun haben. Dabei wird
sich zeigen, dass Gewalt zwar gegebenenfalls als legitimationsbedürf‐
tig und ‑fähig erscheinen, aber niemals einfach in ihrer Legitimation
aufgehen kann; vielmehr beschwört die Legitimation von Gewalt
ihrerseits Gewalt herauf, so dass diese gewissermaßen im Rücken
ihrer Legitimation wieder festzustellen ist.

So gesehen ist nicht zu erwarten, dass Gewalt in einer »synthèse
de la légitimité et de la violence«20 ihren Gewaltcharakter jemals
einfach einbüßen wird. Auch legitimierte Gewalt ist Gewalt. Das
ist auch durch das in jüngster Zeit meistdiskutierte Paradigma der
Gewalt-Legitimation (die Legitimation ›gerechter‹ und wie im Fall
einer responsibility to protect anscheinend gebotener bewaffneter
Konflikte) und zuvor auch schon in der Diskussion um »humani‐
täre Interventionen« deutlich geworden.21 Tatsächlich wird durch

20 P. Ricœur, Histoire et vérité [1955], Paris 31967, 279; dt.: Geschichte und Wahrheit,
München 1974, 233.

21 Vgl. R. Merkel (Hg.), Der Kosovo-Krieg und das Völkerrecht, Frankfurt/M. 2000;
D. Fassin, Das Leben. Eine kritische Gebrauchsanweisung, Berlin 2017, 117.

Kapitel XX

692

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewalt-Legitimation stets Gewalt legitimiert22, die sich auf diese
Weise nicht einfach in etwas anderem, etwa in anerkannter Macht,
zur Zufriedenheit aller auflöst.23 Indem ich dagegen auf unaufheb‐
barer Gewalt insistiere, rede ich allerdings keinem leichtfertigen
Defaitismus das Wort, sondern trage im Gegenteil einer radikalen
Widersetzlichkeit gegen jegliche Gewalt Rechnung, die unter dem
Anschein ihrer – nicht rundweg abzustreitenden – Legitimierbarkeit
nicht kaschiert werden sollte.

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

Legitimität zeichnet nach dem eingangs Gesagten politische Ord‐
nungen aus, in denen sich Menschen aneinander orientieren und

22 So befindet denn auch Volker Sellin: »Die Gewalt wird hingenommen, wenn
sie legitimiert ist«; und zwar im Rahmen einer Herrschaft, die »ein Gewaltver‐
hältnis [ist]« und bleibt, selbst wenn sie durch die »Legitimität der Verfassung«
(von der man erst im Kontext der Französischen Revolution spricht) gedeckt
erscheint. Allerdings kann die durch sie legitimierte Gewalt infolge tyranni‐
schen, despotischen oder oligarchischen Missbrauchs delegitimiert werden. Aus
Arendts Sicht würde es sich erst dann um eine Regression von (legitimierter)
Macht zu (nicht zu legitimierender) Gewalt handeln. Vgl. V. Sellin, Gewalt und
Legitimität. Die europäische Monarchie im Zeitalter der Revolutionen, München
2011, 3 f., 15. Hier werden Legitimierungsstrategien grundsätzlich als »Strategi‐
en des Machterhalts« (»eine unabschließbare Aufgabe«) aufgefasst. Es fragt
sich aber, mit welchem anerkennenswerten Recht (wenn nicht durch ›nackte
Gewalt‹); zumal seitdem Legalität und Legitimität nicht mehr zusammenfallen
können (ebd., 8 f.). Eine besondere Schwierigkeit liegt hier darin, dass weder
Gewalt noch Macht, weder Herrschaft noch Recht, weder Legalität noch Legi‐
timität ganz unabhängig voneinander, ›substanziell‹ zu verwendende Begriffe
sind. Selbst wenn im Zeichen anerkannter Herrschaft Gewalt im Spiel bleibt
und nicht einfach in etwas anderes (wie Macht) verwandelt wird, wie es bei
Arendt den Anschein hat, muss sie doch in gewisser Weise ihren Charakter
ändern, kann sie doch nicht mehr ›bloße‹, sich um ihre legalen oder legitimen
Gründe gar nicht scherende Gewalt bleiben; vgl. J. Habermas, Auch eine Ge‐
schichte der Philosophie. Bd. 1/2, Berlin 2019, 881.

23 »Le problème crucial […] est celui de la légitimité du pouvoir exercé par
l’homme sur l’homme«, behauptet Emmanuel Mounier (Le Personnalisme, in:
Œuvres de Mounier, T. III, 1944–1950, Paris 1962, 427–530, hier: 519), auf den
Ricœur aufbaut, wenn er feststellt, »l’adjectif ›légitime‹ empêche de confondre
la force détenue par l’État avec la violence« (P. Ricœur, Politique, Économie et
Société. Écrits et conférences 4, Paris 2019, 109).

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

693

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in denen sie ihr Verhalten auf Erwiderung hin miteinander abstim‐
men.24 Das gelingt u.a. dadurch, dass sie beachten, was in der jewei‐
ligen Ordnung gilt. Auf diese Geltung bezieht sich in der Regel die
Rede von Legitimität, die sich auf Unterschiedliches stützen und
berufen kann: auf das, was man so oder so seit je her, üblicherwei‐
se oder normalerweise tut, aber auch auf das, was man so oder
so tun oder unterlassen sollte. So kann es sich bei der Basis der
fraglichen Legitimität um eine bloße Regelmäßigkeit, aber auch um
eine Normativität handeln, deren Spektrum von Empfehlungen bis
hin zu strikt Verpflichtendem reicht. Entsprechend unterschiedlich
kann es zugehen, wenn diese Basis zweifelhaft erscheint und es zu
Korrekturen, Missbilligungen oder harten Sanktionen kommt, durch
die man die jeweilige Ordnung zu restabilisieren sucht.

So lehrt es die klassische, vor allem auf Max Weber zurückgehen‐
de Analytik der Legitimität, auf die weiter unten noch im Einzelnen
zurückzukommen sein wird.25 An dieser Stelle geht es zunächst um
die weitgehend unbefragte Voraussetzung dieser Analytik, dass Ord‐
nungen in irgendeiner Art und Weise zunächst ›tatsächlich‹ vorhan‐
den sind. Dieses mehr oder weniger institutionalisierte Vorhanden‐
sein manifestiert sich im Modus der Geltung. Was jeweils ›gilt‹, ist im
Rahmen von sozialen Ordnungen, in denen oder kraft derer etwas
legitim ist oder als legitim erscheint, als tatsächliche Gegebenheit
aufzufassen, die ihrerseits unter dem Aspekt der Legitimität zu befra‐
gen ist. Zwar kann die fragliche Geltung zunächst als Tatsache fest‐
gestellt werden, doch als solche ist sie nicht ohne Weiteres auch als
legitim zu affirmieren. Geltende Legitimität festzustellen ist eines, ihr
beizupflichten etwas anderes. Selbst bei einem auf den ersten Blick
unüberbietbar ›realistischen‹ Befund wie dem, dass all das wirklich
ist26, was der Fall und als Tatsache aufzufassen ist, handelt es sich
noch um eine Feststellung, die fest-stellt, was keineswegs einfach von
sich aus feststehen kann. Bei fraglicher Geltung erst handelt es sich
immer um ein Gelten für jemanden, in den Augen von jemandem
oder vieler, die etwas als so oder so ›geltend‹ wahrnehmen, erfahren,
werten usw. So reicht der Phänomenbereich der Legitimität von

24 Zum Zusammenhang von Legitimität und Orientierung vgl. W. Stegmaier, Phi‐
losophie der Orientierung, Berlin, Boston 2008, 124 f., 370 f.

25 Vgl. M. Weber, Soziologische Grundbegriffe, Tübingen 1981, §§5−7.
26 J. Benoist, Von der Phänomenologie zum Realismus. Die Grenzen des Sinns.

Reality and Hermeneutics, Tübingen 2022, 36.

Kapitel XX

694

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem, was jemandem als legitim erscheint, bis hin zu allem, was als
legitim beurteilt wird.

Sowohl auf der Ebene des Erscheinens als auch auf der Ebene dis‐
kursiver Artikulation legitimer Geltung kommt unvermeidlich eine
signifikative Differenz ins Spiel, die durch jenes ›als‹ angezeigt wird.
Was als etwas wahrgenommen oder als ›geltend‹ erfahren, begriffen
und beurteilt wird, kann grundsätzlich auch anders wahrgenom‐
men, erfahren, begriffen und beurteilt werden. In einer bestimm‐
ten Ordnung mag etwas als wie selbstverständlich geltend erfahren
werden27, dadurch wird es für Andere jedoch keineswegs zu einer
bloßen, interpretationsfreien Tatsache, aus der gewisse ›Realisten‹
glauben jegliches Auffassen-als tilgen zu können. Das gelingt umso
weniger, wie sich signifikative Differenzen in der Frage, was als was
›gilt‹ oder ›gelten‹ soll, in der jeweiligen Ordnung selbst bemerkbar
machen, nicht zuletzt auch dadurch, dass sich unterschiedliche,
widersprüchliche oder einander widerstreitende Ordnungen in der
gleichen sozialen Wirklichkeit überlagern, so dass von einem ein-
ein-deutigen Passungsverhältnis von Geltung und Ordnung kaum
auszugehen ist. Auf diese Weise ist eine interne Anfechtbarkeit dieses
Verhältnisses bereits in jeder Ordnung und in jedem Verhältnis einer
Ordnung zu anderen Ordnungen angelegt.

Dass völlig ›klar‹ ist, in welchen Hinsichten was für wen, wann,
unter welchen Umständen, für welche Zeit und unter welchen Rah‐
menbedingungen als legitim erscheint oder gilt bzw. gelten muss,
kann nur als Grenzfall angenommen werden, in dem jene Differenz
scheinbar zum Verschwinden gebracht wird. Dann hat es den An‐
schein, als sei etwas legitim, ohne dass es überhaupt einer ›Auffas‐
sung‹ als legitim bedürfte. Alle jene Hinsichten können grundsätz‐
lich jederzeit zu Legitimitätsstrittigkeiten Anlass geben; sei es inner‐
halb einer bislang unstrittigen Ordnung, sei es gleichsam an deren
Rand, wo die Kraft ihrer Geltung schwach ist, sei es im Konflikt
mit einer anderen Ordnung, wo unverkennbar wird, dass in keiner
Weise mehr ›klar‹ ist, was, wie etwas für jemanden und in welcher
Hinsicht gelten soll. Mit Phrasen wie diesen: »Alles ist erlaubt« oder

27 Man denke nur an Formen der Rücksichtnahme oder auch der Höflichkeit, aber
auch der Vermeidung beschämenden Verhaltens.

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

695

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Nichts ist verboten«28 hat man ›nihilistisch‹29 anmutende Schluss‐
folgerungen daraus gezogen, die es nahelegen, aus der grundsätzli‐
chen Anfechtbarkeit legitimer Geltung zu schließen, Legitimität sei
niemals auf zureichende Gründe zurückzuführen bzw. auf der Basis
einer ›letztlich‹ garantierten Ordnung zu begründen.

Schon Robert Musil hielt überhaupt nur noch unzureichende
Gründe für glaubhaft und zeitgemäß.30 Sein Zeitgenosse Max Weber
war in dieser Frage ebenfalls sehr zurückhaltend, ging es ihm doch
zunächst vor allem um die soziologische Beobachtung, wie mit
Chancen der Orientierung an jeweils geltenden Ordnungen bzw. an
in einer Ordnung Geltendem umgegangen wird.31 Für ihn war das
in erster Linie eine Frage der tatsächlichen Orientierung aus der
Perspektive derer, die eine gewisse Vorstellung vom Bestehen einer le‐
gitimen Ordnung haben. Darüber, wie diese Vorstellung ihrerseits zu
bewerten ist, lässt sich Weber zunächst gar nicht aus.32 Infolgedessen
erscheint der Zusammenhang zwischen Legitimität und Ordnung
selbst verlässlicher bzw. weniger fraglich, als er es wirklich sein kann,
wenn in die soziale Orientierung an diesem Zusammenhang auch
einfließt, was man von ihm selbst hält.

In diesem Punkt sind extrem gegensätzliche Positionen vertre‐
ten worden. Während für einen konsequenten Anarchisten jegliche
(politische bzw. staatliche) Ordnung bereits Gewalt bedeutet und

28 Vgl. T. Martin (Hg.), Alles ist erlaubt. Das Karamasow-Gesetz, Berlin 2015; Vf.,
Freiheit im Widerstand gegen sich selbst ‒ zwischen Enttabuisierung und Re-Sa‐
kralisierung, in: Philosophische Rundschau 64, Heft 3 (2017), 203‒219.

29 Vgl. zur Verteidigung dieses hier nicht sogleich pejorativ aufzufassenden Attri‐
buts W. Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpreta‐
tion des V. Buchs der ›Fröhlichen Wissenschaft‹, Berlin, Boston 2012.

30 Siehe dazu die daraus gezogenen philosophischen Konsequenzen bei Bernhard
Waldenfels (Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M. 1987, 108), der einen »Satz
vom unzureichenden Grunde« statuiert; und zwar im Kontext einer phänome‐
nologischen Revision des Ordnungsbegriffs, der auf die Spur von unvermeid‐
lichen »Legitimationslücken« führt (vgl. B. Waldenfels, Sozialität und Alteri‐
tät. Modi sozialer Erfahrung, Berlin 2015, 309; Schattenrisse der Moral, Frank‐
furt/M. 2006, 116).

31 Weber, Soziologische Grundbegriffe, §5.
32 Vgl. D. Beetham, Max Weber and the Theory of Modern Politics, London 1974,

115, 265 f., sowie J. Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaates, Frankfurt/M. 1998, 98, 552.

Kapitel XX

696

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


insofern als illegitim zurückzuweisen ist33, insistieren bestimmte
›konservative‹ Positionen34 im Gegenteil darauf, dass jede Ordnung
besser sei als gar keine. Ihnen erscheint nicht die jeweilige politi‐
sche Ordnung oder gar Ordnung als solche, sondern gerade deren
grundsätzliche Zurückweisung als Inbegriff der Gewalt und aller
politischen und antipolitischen Schrecken, die sie heraufbeschwören
kann. Insofern kann keine Rede davon sein, der Zusammenhang der
drei Grundbegriffe Legitimität, Gewalt und Ordnung könne neutral
rekonstruiert werden, ohne sich von Anfang an in einen politisch
folgenreichen Streit darüber verstricken zu müssen, wie sie zu kon‐
figurieren sind. Dieser Streit betrifft bereits die Frage, ob sich Legiti‐
mität und Ordnung zunächst ›gewaltneutral‹ zueinander verhalten
oder ob dieser Zusammenhang von Anfang an als gewaltträchtiger
zu begreifen ist. In der Perspektive eines radikalen Anarchismus
steht jede (politische, speziell staatlich verfasste) Ordnung unter
Gewaltverdacht. Letztlich dürfte demzufolge überhaupt keine derar‐
tige Ordnung als uneingeschränkt legitim gelten. Die ›konservative‹
Gegenposition legt dagegen nahe, jede derartige Ordnung zunächst
als legitime gelten zu lassen. Die vor allem von Max Weber angesto‐
ßene Erforschung faktischer Zusammenhänge zwischen Ordnung,
Legitimation und Gewalt hat es allerdings mit höchst unterschiedli‐
chen sozialen Realitäten zu tun, sowohl mit solchen, in denen die
jeweilige Konfiguration dieser Begriffe weitgehend unproblematisch
zu sein scheint, als auch mit solchen, in denen sie nach heftigen
Disputen, Revolten, Bürgerkriegen oder Revolutionen geradezu aus‐
einanderbricht, bis es zu einer Neujustierung kommt, die nicht um‐
hin kann, Fragen nach dem Zusammenhang von Gewalt, Legitimität
und Ordnung erneut aufzuwerfen.35

33 Vgl. M. Bakunin, An Alexander Herzen [1896], in: Gott und der Staat und andere
Schriften, Reinbek 1969, 28 ff., hier: 29.

34 Damit ist hier lediglich ein Strukturkonservativismus gemeint, keine bestimmte,
etwa eher ›rechts‹ zu verortende politische Richtung. Dieser Konservativismus
liegt auch einem Machiavellismus zugrunde, der erklärt, umwillen der Aufrecht‐
erhaltung einer politischen Ordnung sei nahezu jedes Mittel erlaubt. Vgl. H.
Münkler, Im Namen des Staates. Die Begründung der Staatsraison in der Frühen
Neuzeit, Frankfurt/M. 1987, Kap. IV.

35 B. Moore, Zur Geschichte der politischen Gewalt, Frankfurt/M. 21968.

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

697

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Legitimität und (De-)Legitimierung
– im Ausgang von der Negativität des
Legitimierungsbedürftigen

So wird deutlich, dass dieser Zusammenhang nicht einfach ›gege‐
ben‹ ist bzw. besteht. Eine Gesellschaftsanalyse, die das auf den
Spuren der frühen Soziologen bis heute gleichwohl unterstellt, muss
an einem konservativen Bias leiden, auf dessen Grundlage man
der Dynamik von Legitimierungen und Entlegitimierungen nicht an‐
gemessen Rechnung tragen kann. So, wie Weber bereits transitiv
von Prozessen der Vergemeinschaftung und der Vergesellschaftung
handelt36, so wäre auch von Legitimität stets als Resultante von
Legitimierungen zu sprechen, die originär legitimieren, was nicht
von ohne Weiteres von sich aus, seit je her, aufgrund von Herkom‐
men und Tradition oder aufgrund bloßer Üblichkeiten legitim sein
kann. Das bedeutet, dass uns der Begriff der Legitimität auf eine
vorgängige Legitimierung zurückverweist, zu der es überhaupt nur
kommt, weil etwas als legitimierungsbedürftig und legitimierungsfä‐
hig wahrgenommen wurde; und zwar zwischen mehreren, zwischen
Angehörigen von Gemeinschaften, Gruppen, Gesellschaften oder
auch transnationalen Systemen, denen man auf irgendeine Weise so
zugehört, dass im Verhältnis zu Anderen ein Legitimationsbedarf
entstehen kann, den man durch einen Prozess der Legitimation in
akzeptierte Legitimität hofft überführen zu können.

Von Legitimation zu sprechen bedeutet also, es zunächst mit Le‐
gitimationsbedürftigem zu tun zu haben, auf das man mit Legitima‐
tionsversuchen Antwort gibt, die misslingen können. Als legitimati‐
onsbedürftig gilt normalerweise etwas, was Anderen in prima facie
für sie unzumutbarer Art und Weise seitens praktischer Subjekte
zugemutet wird, die sich grundsätzlich anders verhalten könnten.
Infolgedessen stellt sich die Frage, warum letztere dies nicht tun;
und die Antwort schuldet man im Fall eines Legitimationsbedarfs
denjenigen, die die fragliche Zumutung hinnehmen, akzeptieren
und sogar bejahen sollen. Von einer solchen ›Zumutung‹ kann an
dieser Stelle vorerst nur in einem sehr weiten Sinne die Rede sein.
Was als derartige ›Zumutung‹ erfahren wird, steht zumindest gewis‐
sermaßen unter dem Anfangsverdacht, Gewalt heraufzubeschwören.

36 Weber, Soziologische Grundbegriffe, § 9.

Kapitel XX

698

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob es sich aber ›wirklich‹ so verhält, bedarf vielfach der Klärung.
Keineswegs kann bzw. sollte man für alles, was sich zunächst als
gewaltsame ›Zumutung‹ darstellt, eine Art Evidenz in Anspruch
nehmen und entsprechend der Auseinandersetzung mit Anderen
entziehen wollen.

Auch für das Verlangen nach Legitimation trifft zu, dass es keines‐
wegs sicher ist, dass die Legitimation in den Augen von denjenigen
auch verfängt, denen sie zugedacht wird. Denn was überhaupt Ge‐
walt ›ist‹ bzw. als solche zählt, zählen muss oder sollte, ist nach aller
Erfahrung derart strittig, dass sich niemand ernsthaft auf ein ganz
eindeutiges Vorverständnis davon berufen kann, was der Legitimati‐
on bedarf und fähig ist, insoweit es sich um Gewalt handelt. Nicht
nur die Frage, ob und inwieweit Gewalt überhaupt legitimierbar ist,
ist umstritten. Auch in der Frage, ob und inwiefern jeweils Gewalt
als Legitimierungsbedürftiges vorliegt, besteht keine ohne Weiteres
vorauszusetzende Einigkeit. So wird Gewalt erfahren, wo erst gar
keine Legitimation seitens derer versucht wird, denen sie zuzurech‐
nen ist; und umgekehrt wird Gewalt legitimiert, wo Andere das von
vornherein für unzumutbar halten, so dass sich ihnen gegenüber die
Gewaltlegitimation ihrerseits gewaltsam manifestiert.37

Als legitimationsbedürftig kommt auch ein Zustand, eine institu‐
tionelle Struktur oder eine Verfassung in Betracht, solange die Zure‐
chenbarkeit Anderer dabei im Spiel ist, die dafür, was im Einzelnen
als ›Zumutung‹ empfunden wird (aber nach dem Gesagten hinsicht‐
lich seiner Gewaltsamkeit zunächst problematisch sein muss), min‐
destens mitverantwortlich erscheinen. Dem daraus entspringenden
Legitimationsbedarf kann ganz unterschiedlich Rechnung getragen
werden: vor allem indem man das jeweils Legitimationsbedürftige
als vertretbar, begründet, berechtigt, rechtmäßig, allgemein aner‐
kannt oder verdient etc. einstuft. So gesehen entsteht der fragliche
Legitimationsbedarf stets von denjenigen her, die das Verhalten
Anderer in der einen oder anderen Weise gewaltsam betrifft; und
die daran sich anschließende Legitimation ist stets die Antwort auf

37 Als hervorstechendes Beispiel sei nur die Verkehrung »legitimen Revolutions‐
geistes zur revolutionären Legalität« erwähnt, wie sie Vladimir I. Lenin für
seine Partei in Anspruch nahm, die schließlich in die von Alexander Solscheni‐
zyn beschriebenen totalitären, scheinbar vor jeglicher Legitimationszumutung
absolvierten Verhältnisse mündete; vgl. A. Solschenizyn, Der Archipel GULAG,
Bern 1974, 309.

3. Legitimität und (De-)Legitimierung

699

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen artikulierten Legitimationsbedarf (der befriedigt, aber auch
verfehlt werden kann). Wenn jemand einem anderem gegenüber
etwas legitimiert, so kann es sich um eine einzelne (etwa erzieheri‐
sche oder polizeiliche) Verhaltensweise, aber auch um eine Art des
Tuns (etwa um pädagogische oder polizeiliche Maßnahmen als sol‐
che) und schließlich um eine Institution (wie eine Ausbildungsstätte
oder um ein Organ der Exekutive) handeln, die solches Tun und
spezifische Verhaltensweisen regelmäßig vorsieht und dabei auf ent‐
sprechende, nicht zuletzt symbolische Ressourcen zurückgreift.

Als vorrangig legitimationsbedürftige Aspekte von Verhaltenswei‐
sen, Maßnahmen und Institutionen wurden seit jeher besonders
solche aufgefasst, in denen sich asymmetrische Formen der Macht
und der Herrschaft über Andere manifestieren, ohne deren Glau‐
ben an die Legitimität oder Überzeugtsein von der fraglichen Le‐
gitimität weder Macht noch Herrschaft ›wirklich‹ vorliegen kann.
Das jedenfalls lehrt die klassische Theorie der Legitimität, wie sie
Weber in der empirischen Einstellung eines Soziologen formuliert
hat, den primär das faktische Vorliegen eines sog. Legitimitätsglau‐
bens interessierte, weniger dagegen die normative Verbindlichkeit
bzw. die intersubjektiver Kritik mehr oder weniger standhaltenden
Gründe, die gegebenenfalls für das als legitim Geltende angeführt
werden könnten.38 Legitimierung kann auch unter Berufung auf das
erfolgen, was ›man‹ angeblich ›immer schon‹ so oder so getan hat
oder ›sich gehört‹ und ›sich von selbst verstehen‹ müsste39, ohne

38 Noch bei Niklas Luhmann (Legitimation durch Verfahren, Neuwied 1969, 27)
liest man (wenn auch kritisch), man verstehe heute unter Legitimität »die
rein faktisch verbreitete Überzeugung von der Gültigkeit des Rechts« − so als
ob es, zumal nach ›1945‹, nicht seinerseits Legitimationsfragen unterworfen
werden könnte. Worauf aber rekurriert man dabei, sei es im Einzelfall, sei es
im Zuge einer Infragestellung des Rechts als solchen? Wer an dieser Stelle auf
die Gerechtigkeit als eigentliche Quelle der Legitimation des Rechts verweist (R.
Forst, Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen,
Berlin 22018, 194 f.), zieht neue Fragen auf sich. Denn es ist in keiner Weise klar,
was für eine Gerechtigkeit hier gemeint sein kann. Längst zerstreut sie sich in
eine Pluralität von Gerechtigkeiten, die sämtlich ihre fragwürdigen Kehrseiten
aufweisen, so dass sich der Schluss aufdrängt: ›die‹ Gerechtigkeit, welche alle
Ungerechtigkeit aufheben würde, gebe es nicht und könne es nicht geben.

39 Man denke wiederum an Formen der Höflichkeit, der Rücksichtnahme, der
Umgänglichkeit usw. – lauter Begriffe, die neu zu bedenken wären angesichts
der rezenten populistischen Missachtung so gut wie aller Fragen ›zivilen‹

Kapitel XX

700

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass dabei klar werden müsste, ob dafür auch nachvollziehbare und
triftige Gründe anzugeben sind. So kann auch der Glaube an die
Legalität einer gesatzten Ordnung Legitimität erzeugen, ohne dass
überhaupt gefragt würde, was denn diese Ordnung selbst zu einer
legitimen macht. Eine darüber hinaus kritische Legitimitätsfrage
kommt dagegen zum Vorschein, wo sie nicht im Bezug auf eine
Ordnung aufgeht, sondern diesen Bezug selbst infrage stellt40 – sei es
mit Blick auf deren gewaltsame Ursprünge41, sei es unter Berufung
auf sie transzendierende Maßstäbe wie für universal gehaltene Werte
und Normen, sei es im Rekurs auf diskursive, öffentliche Verfahren
der Auseinandersetzung selbst, aus denen normativ-kritische Orien‐
tierungen erst zu gewinnen wären. Als legitim sollen sich solche
Verfahren gerade insofern erweisen, als sie es im Prinzip jedem
ermöglichen, die Frage der Legitimationsbedürftigkeit allererst auf‐
zuwerfen und möglichst herrschafts- und gewaltfrei zu behandeln.42

Erst so wäre demnach dem kritischen Anspruch auf vernünftige
Legitimation Rechnung zu tragen, der bereits im Widerfahrnis des
Legitimationsbedürftigen selbst schon keimt.

Das ist jedenfalls zu unterstellen, wenn sich diejenigen, die das
Verhalten Anderer so erfahren, dass es hinsichtlich seiner Berechti‐
gung, Begründung, Vertretbarkeit, Rechtmäßigkeit, Anerkennbarkeit
etc. zumindest als fraglich und anfechtbar erscheint, nicht mit jeder
Art der Begründung, Rechtfertigung usw. zufrieden geben werden.
Damit die Legitimation, nach der verlangt wird, ›Erfolg‹ hat und
nicht nur zum Schein besteht, muss sie offenbar von ihren Adressa‐

Umgangs mit Anderen. Ob man diese Begriffe im Sinne eines traditionellen
Tugenddiskurses reaktualisieren könnte, wie es von Alasdair MacIntyre (After
Virtue, Notre Dame 21984) und Gertrude Himmelfarb (The Demoralization of
Society, New York 1995) her naheliegen würde, steht allerdings dahin. Vgl. R.
Crisp, M. Slote (eds.), Virtue Ethics, Oxford, New York 1997.

40 Vgl. paradigmatisch L.-A. Blanqui, Schriften zur Revolution, Nationalökonomie
und Sozialkritik, Reinbek 1971, 51, 53.

41 Die wesentlich von Walter Benjamin (Zur Kritik der Gewalt, Frankfurt/M.
41981) angeregte und von Jacques Derrida (Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund
der Autorität‹, Frankfurt/M. 1991) reaktualisierte Diskussion muss im verfügba‐
ren Rahmen außer Betracht bleiben.

42 Vgl. J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt/M.
51979, Kap. III, 1–3.

3. Legitimität und (De-)Legitimierung

701

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten43 auch nachvollzogen und am Ende darüber hinaus akzeptiert
werden können.44 Andernfalls kommt es ausgehend vom artikulier‐
ten Legitimationsbedarf durch den darauf antwortenden Versuch
der Legitimierung nicht zur effektiven Legitimität des fraglichen
Verhaltens, des Handlungstyps oder der entsprechenden Institution.
Das hatte auch Weber im Sinn, als er von einem »Legitimitäts-Ein‐
verständnis« sprach, »wo nicht nackte Furcht vor direkt drohender
Gewalt [...] Fügsamkeit bedingt«.45 Dieses Einverständnis bezieht
sich zunächst nur auf die Tatsache, dass eine bestimmte Form der
Herrschaft vorliegt, dann aber auch auf deren Ausübung in der Form
eines Gehorsam – heute würden wir sagen: compliance – verlangen‐
den Befehls, dessen Befolgung »durch Rechtsgründe [...] innerlich
gestützt« wird. Letztere sind bekanntlich Weber zufolge von dreierlei
Art: »legale« Gründe stützen sich auf geltende Regeln; »traditionel‐
le« Gründe beziehen sich auf »von jeher vorhandene Ordnungen
und Herrengewalten«; »charismatische« Gründe stützen sich auf
Weisen »affektueller Hingabe« an eine Person und auf das Vertrauen
einer Art Gemeinde zu ihr.46

Bis heute knüpfen Analysen des Begriffs der Legitimität meist an
eine vorgängige Ordnung an, typischerweise an das Recht, woran
sich alles Legale gesetzmäßig ausrichtet47; und zwar auf der Basis
einer vorgängigen Legalisierung, die die Legalität bzw. die dem
Legalen entsprechende Rechtmäßigkeit stiftet. In diesen Analysen

43 Und, in universalistischer Perspektive, potenziell von jedermann. Andernfalls
würde man in einer solchen Perspektive von Scheinlegitimität sprechen (Haber‐
mas, Kultur und Kritik, 391). Demnach ist Legitimation allgemeine und insofern
auch anerkennenswerte Legitimation oder besteht nur zum Schein (und muss
das kaschieren). Die Frage ist allerdings, wer die entsprechende Legitimität be‐
hauptet und ggf. für sich in Anspruch nimmt. Durch niemandes Stimme kann
sich ja das Allgemeine unmittelbar aussprechen. Wer das Gegenteil behauptet,
leistet womöglich einer »Monopolisierung des Universellen« mit der Kehrseite
einer regelrechten Enteignung Anderer Vorschub (P. Bourdieu, Über den Staat,
Berlin 2014, 285, 404), die ihrerseits nicht legitim sein kann.

44 Die entscheidende weitergehende Frage ist allerdings, wie und auf welcher
Grundlage.

45 M. Weber, Soziologie, Stuttgart 1968, 146.
46 Ebd., 151–159.
47 So auch bei Weber: »Die ›rationale‹ Legitimität ist nach Weber durch das

allgemeine ›rule of law‹ gekennzeichnet, das heißt [!] − mit seinen Begriffen zu
reden − durch die Legalität gesatzter Ordnungen« (Sternberger, »Ich wünschte
ein Bürger zu sein«,95).

Kapitel XX

702

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht das Legale der Legitimation voraus, die das Recht und das
als legal Geltende nachträglich rechtfertigen und begründen kann.
So kommt es leicht zu einer legalistischen oder juridistischen Veren‐
gung48 der Diskussion um die Problematik der Legitimation, die die
entscheidende Prämisse verdeckt: dass ein vorgängiger, als solcher
aber unbefragter Ordnungsbezug bereits vorausgesetzt wird − als
ob sich Legitimitätsfragen stets an einer irgendwie gegebenen bzw.
vorhandenen Ordnung auszurichten hätten, die es (wenn auch bei
Bedarf modifiziert) aufrechtzuerhalten gelte.49

Anders stellt sich die Problematik der Legitimation dar, wenn
man letztere in genealogischer Perspektive als Antwort auf das be‐
greift, was nach Rechtfertigung oder Begründung allererst verlangt.
So öffnet sich ein außerordentlich weites Feld des Legitimationsbe‐
dürftigen, als das prima facie alles in Betracht kommt, was zunächst
subjektiv nicht ohne Rechtfertigung oder Begründung hinzunehmen
ist (wenn überhaupt): von Übeln und Schmerzen aller Art und
Leid(en) über Ungerechtigkeit und Repression bis hin zur Furcht
vor sozialer, kultureller, politischer und physischer Vernichtung.50

Ohne dialektisches Vorurteil kann man all dies unter den Oberbe‐
griff einer Negativität fassen51, die sich in der Wirkung negativer Wi‐
derfahrnisse auf leiblich Existierende so abzeichnet, dass sie Grund
zu der Frage haben, warum ihnen dieses oder jenes widerfährt, ob
es zumutbar, erträglich und hinzunehmen ist oder ob dies zurück‐
zuweisen ist. Dass Grund zu einer solchen Frage besteht, bedeutet
weder, dass man bereits ein Recht darauf hätte, auch eine Antwort
zu erhalten, noch auch, dass man stets Adressaten finden wird,
die sie geben und zureichend begründen könnten. Zunächst muss

48 J. N. Shklar, Legalism. Law, Morals, and Political Trials, Cambridge, London
1986; D. Loick, Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts, Berlin
2017; L. de Sutter, Nach dem Gesetz, Berlin 2020.

49 Genau darauf zielt denn auch Sternbergers (»Ich wünschte ein Bürger zu sein«,
96 f.) Kritik ab: Was stiftet denn überhaupt die Legitimität des Legalen? Wenn
diese Frage nicht gestellt wird, wird auch außer Acht gelassen, was denn das
»Ziel und der Sinn« der Legalität als solcher darstellt. Wer so fragt, kehrt das
Verhältnis von Legalität und Legitimität (im Vergleich zu Weber) geradezu um
und weigert sich, die Theorie beider Begriffe »gewaltsam [zu] beschneide[n]«
(ebd., 99).

50 R.-M. E. Jacobi, B. Marx (Hg.), Schmerz als Grenzerfahrung, Leipzig 2011.
51 Vgl. E. Angehrn, J. Küchenhoff (Hg.), Die Arbeit des Negativen. Negativität als

philosophisch-psychoanalytisches Problem, Weilerswist 2014.

3. Legitimität und (De-)Legitimierung

703

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man sich an Andere wenden und zusehen, ob sie als (die passen‐
den bzw. ›richtigen‹) Adressaten überhaupt in Betracht kommen.
Und man muss bei ihnen Gehör finden − worauf es genau genom‐
men kein verbrieftes Recht geben kann52 −, damit es überhaupt
zu einer Auseinandersetzung in diesen Fragen mit ihnen kommen
kann. Dann erst wird sich zeigen, ob negative Widerfahrnisse als
Legitimationsfragen aufzuwerfen sind, die Legitimationsbedürftiges
zumindest teilweise in Legitimationsfähiges transformieren.

Erst wenn die Negativität dessen, was einem widerfahren ist, im
Einzelfall artikuliert und an Andere adressiert wird, kann es zu
Formen der Auseinandersetzung kommen, bei denen Legitimität auf
dem Spiel steht; und zwar spezifisch politisch in erster Linie dann,
wenn sie institutionelle Strukturen des Zusammenlebens betrifft, von
denen zumindest zu vermuten ist, dass sie mit der Negativität des
als legitimierungsbedürftig Erfahrenen in Verbindung stehen. Diese
Vermutung nimmt immer dann konkrete Gestalt an, wenn der Ver‐
dacht im Spiel ist, diese Negativität hänge entscheidend mit der
Macht und mit der Gewalt Anderer zusammen, ihrer Dominanz,

52 Auch wenn man in den Genuss eines Rechtes kommt, angehört zu werden, ist
allein damit niemals zu erreichen, worauf es eigentlich ankommt: dass wirklich
›zugehört‹ wird. Ein Recht auf Zuhören kann es m. E. nicht geben, allenfalls
einen Anspruch darauf, mit dem man sich an jemanden wenden kann. Diesen
Anspruch wie bei Rainer Forst (Zwei Bilder der Gerechtigkeit, in: ders. et al.
[Hg.], Sozialphilosophie und Kritik, Berlin, 205−228, hier: 209) als ein Recht auf
Erwiderung oder Rechtfertigung zu fassen, läuft auf einen Regress des Rechtes
hinaus, das dieses Recht wiederum soll begründen können. Auf den festen
Boden eines ›letztbegründeten‹ Rechts stößt man auf diese Weise freilich nicht.
An anderer Stelle geht Forst allerdings auf den vor-diskursiven »Entstehungs‐
kontext« von Rechtfertigungsfragen ein − und zwar im Rekurs auf verletzende
Erfahrungen von Ungerechtigkeit, die nicht ›immer schon‹ in Schemata mora‐
lischer oder menschenrechtlicher Ansprüche passen. Vgl. R. Forst, Das grund‐
legende Recht auf Rechtfertigung. Zu einer konstruktivistischen Konzeption von
Menschenrechten, in: H. Brunkhorst, W. R. Köhler, M. Lutz-Bachmann (Hg.),
Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und internationale Poli‐
tik, Frankfurt/M. 1999, 66−105, hier: 69, 76, 83. Häufig wird (wie u.a. Judith N.
Shklar deutlich gemacht hat) Ungerechtigkeit beklagt, ohne dass klar wäre, was,
im Gegensatz zu ihr, gerecht wäre (vgl. J. N. Shklar, Über Ungerechtigkeit, Frank‐
furt/M. 1997). Die systematische Frage, wie der ›genealogische‹ Rückgang auf
die Phänomenologie und Hermeneutik derartiger Erfahrungen und auf die aus
ihnen hervorgehende Negativität mit der diskursiven Ebene der Rechtfertigung
und Legitimation von positivierbaren Ansprüchen zu verknüpfen wäre, kann an
dieser Stelle nicht weiter vertieft werden.

Kapitel XX

704

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft, Regierungsweise, Strafpraxis, Ausbeutung, Rücksichtslo‐
sigkeit oder Repression (mit ihren verletzenden und vernichtenden
Auswirkungen) usw. sei sie also zu verdanken.

In der Tat kann es sich hierbei zunächst nur um eine Vermutung,
für die es gewisse Anhaltspunkte geben mag, oder um einen mehr
oder weniger erhärteten Verdacht handeln. Weder lässt sich die
Deutung verteidigen, bestimmte Erscheinungsweisen jener Negati‐
vität entbehrten von vornherein jeglicher politisch-institutionellen
Dimension. (Das gilt nicht einmal generell für ›existenzielle‹ Erfah‐
rungen von Krankheit, Einsamkeit und Sterblichkeit.) Noch auch ist
die gegenteilige Position plausibel, jegliche Negativität, die wir am
eigenen Leib erfahren, sei im Grunde auf politische, macht- und ge‐
waltimprägnierte Strukturen, Verhaltensweisen und Entscheidungen
zurückzuführen und müsse insofern unvermeidlich Legitimitätsfra‐
gen aufwerfen.

Unübersehbar vieles kann uns widerfahren, unter die Haut ge‐
hen, krank machen, isolieren, einschränken, behindern, unterdrü‐
cken und schließlich dem Tod ausliefern − unter spezifischen Be‐
dingungen, die nach Maßgabe konkreter politischer Ordnungen
höchst unterschiedlich ausfallen. Ob es eine leidlich zureichende
Gesundheits- und Altersversorgung nur für Reiche, für sogenannte
Besserverdienende oder für alle gleichermaßen gibt, macht für die
Erfahrung von Krankheit und Sterblichkeit in politischer Hinsicht
einen erheblichen Unterschied. Auch die beste Gesundheitsversor‐
gung wird aber nicht völlig verhindern können, dass Kranke sich im
Stich gelassen, verlassen oder bis in ihr Sterben hinein vereinsamt
fühlen.53 So sehr daraus, wie uns all das leibhaftig widerfahren
kann, Legitimitätsfragen hervorgehen mögen, wenn zumindest die
Vermutung im Spiel ist, zwischen der Negativität leibhaftiger Er‐
fahrung und politisch-institutionellen Strukturen bestehe ein mehr
oder weniger enger Zusammenhang, so wenig ist von vornherein
anzunehmen, der jeweilige Legitimitätsbedarf lasse sich auch poli‐
tisch abgelten. Selbst das beste vorstellbare Gesundheitssystem wird
Kranke wie auch vorläufig Gesunde, allesamt Sterbliche, früher oder
später mit der Frage konfrontieren, was sie von sozialen, politischen
und rechtlichen Strukturen nicht erwarten können und womit sie

53 N. Elias, Über die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen, Frankfurt/M.
1986.

3. Legitimität und (De-)Legitimierung

705

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anscheinend ›leben müssen‹54, ohne dass diese Strukturen deshalb
als delegitimiert gelten müssten.

In der skizzierten genealogischen Perspektive ist nicht einfach
von einer empirisch vorzufindenden Legitimität dessen, was im
Rahmen einer bestimmten politischen Ordnung jeweils gilt, auszu‐
gehen, um dann zu untersuchen, wie letztere durch Legitimierungs‐
anstrengungen möglichst gestützt wird. Unter den Vorzeichen jenes
konservativen Bias kommt Legitimität als fragliche nur nachträglich
und als möglichst bald wieder zu gewährleistende in Betracht. In
genealogischer Perspektiv dagegen steht die Negativität dessen, was
uns als legitimierungsbedürftig erscheint, am Anfang, so aber, dass
rückhaltlos fraglich erscheint, was denn wie (und wem gegenüber)
legitimationsfähig ist. Legitimation ist in dieser Sicht die Antwort
auf ein Verlangen danach. Und durch entsprechende Versuche der
Legitimierung dessen, was niemals von sich aus ohne Weiteres legi‐
tim sein kann, wird eine Legitimität etabliert, die weiterhin proble‐
matisch bleiben muss. Denn jede einmal gesicherte Legitimität ist
unter unvorhergesehenen Umständen wieder in Frage zu stellen;
und das muss auch geschehen können, wenn sie nicht zu etwas quasi
Vorhandenem gleichsam gerinnen soll, dessen empirische Gegeben‐
heit weitgehend vergessen lassen kann, in welchem Verhältnis sie
zur Frage des jeweils als legitimierungsbedürftig und ‑fähig Wahrge‐
nommenen steht.

Bei Weber erscheint dieses ›Vergessen‹ geradezu in die soziolo‐
gische Methodologie eingebaut, sofern sie gleich mit dem jeweils
als legitim Geltenden anfängt und dann erst einer Legitimierungsbe‐
dürftigkeit auf die Spur kommt, ohne die der Begriff der Legitimität
nicht im Sinne einer Resultante von Legitimierungsbemühungen
verständlich wird. Tatsächlich können diese allerdings weitgehend
in Vergessenheit fallen, wenn das jeweils als legitim Aufgefasste im
Modus einer eingespielten lebensweltlichen Normalität als geradezu

54 Ob ›trostlos‹ oder nicht, bleibe dahingestellt. Bei Jürgen Habermas bspw. figu‐
riert all das, womit man mehr oder weniger trostlos ›leben muss‹, unter dem
Oberbegriff Kontingenz. Die jüngere Diskussion um den Begriff des Trostes
von Hans Blumenberg bis hin zu Michael Ignatieff beweist indessen, wie unklar
und durchlässig Grenzen zwischen politisch bedeutsamen und unpolitischen
Widerfahrnissen verlaufen.

Kapitel XX

706

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbstverständlich erscheint.55 Das rechtfertigt es jedoch nicht, die
genealogische Dimension der Legitimitätsproblematik als solche zu
unterschlagen. Ohnehin muss sie immer dann wieder unverkennbar
ins Spiel kommen, wenn Vorwürfe der Illegitimität erhoben werden,
wie sie sich im Politischen typischerweise auf Fragen der Machtaus‐
übung und der mit ihr einhergehenden Gewalt beziehen.

Dass sich solche Vorwürfe seit jeher nicht auf einzelne Akte der
Machtausübung beschränken, sondern sich auf die Positionen der
jeweils Mächtigen selbst und schließlich auf das ganze System der
Macht, der Regierung und der Herrschaft erstrecken können, auf

55 Mit Blick auf das lebensweltlich Selbstverständliche, das u. U. nicht ›immer
schon‹ selbstverständlich gewesen sein muss, sich vielmehr Sedimentierungs‐
prozessen verdanken kann, durch die es überhaupt erst selbstverständlich ge‐
worden ist, spricht Hans Blumenberg von »Begründungsunbedürftigkeit«, die
nicht als bloße »Begründungsunfähigkeit« missverstanden werden solle. (Vgl.
seine Theorie der Lebenswelt, Frankfurt/M. 2010, 83.) Dabei schreibt er der »Be‐
gründungslosigkeit« einer (Lebens‑)Welt, die als solche gar keiner Begründun‐
gen bedürfe, eine eigene »Rationalität« insofern zu (ebd., 235; Hervorhbg. BL),
als es nur auf der Basis einer Welt, in der und zu der man sich verhalten kann,
überhaupt Begründungsversuche geben kann. Parallel wäre von Legitimations‐
unfähigkeit und ‑unbedürftigkeit auszugehen, wo jeder Legitimationsversuch
bereits unvermeidlich an Voraussetzungen anknüpfen muss, die ihm selbst nicht
unterworfen werden können. Davon ausgehend kann man in der Tat dagegen
argumentieren, Legitimität sei allein im Modus argumentativ gewonnener Ver‐
bindlichkeit zu etablieren. Aber daraus folgt in keiner Weise, diskursive Legi‐
timationsbemühungen welcher konkreten Art auch immer müssten ihrerseits
»autorisierte Personen und Institutionen« sowie »überlieferte Grundsätze tradi‐
tional geltender Sittlichkeit« fraglos in Anspruch nehmen. Lübbe beruft sich
hierbei auf die »Evidenz der Unmöglichkeit, ohne sie auszukommen«. Diese
Unmöglichkeit bedeutet jedoch nur Unumgänglichkeit irgendeines Anknüp‐
fens, sei es auch im Modus der Verwerfung (H. Lübbe, Dezisionismus − eine
kompromittierte politische Theorie, in: ders., Praxis der Philosophie. Praktische
Philosophie. Geschichtstheorie, Stuttgart 1978, 61−77, hier: 67, 69). Auch einer
lebensweltlich ›sedimentierten‹ Überlieferung, von der man sich mehr oder we‐
niger radikal distanziert, wie es nach ›1945‹ geschehen ist, gehört man an bzw.
zu. Daraus ergibt sich für kritische Legitimationsfragen die Herausforderung,
wie sie im Zuge der Distanzierung in und von dieser Zugehörigkeit Gestalt an‐
nehmen können. Auf dieses begriffliche Gegensatzpaar hat bspw. Ricœur seinen
Vermittlungsversuch zwischen einer Hermeneutik der Zugehörigkeit (wie sie
Hans-Georg Gadamer zuzuschreiben ist) und kritischer Distanzierung (wie sie
Jürgen Habermas legitimationstheoretisch eingefordert hat) gemünzt. Vgl. H.-G.
Gadamer, P. Ricœur, The Conflict of Interpretations, in: R. Bruzina, B. Wilshire
(eds.), Phenomenology. Dialogues and Bridges, New York 1982, 299‒320.

3. Legitimität und (De-)Legitimierung

707

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem sie beruhen und das sie für sich in Anspruch nehmen, ist be‐
kannt genug. Einschlägige Beispiele wie der Aufstand der römischen
Plebejer, die reformatorische Gewalt der Protestanten des 16. Jahr‐
hunderts und die von 1791 bis 1804 erfolgte Revolution der Sklaven
von Santo Domingo (heute Haiti) sind Legion. Weniger bekannt ist,
wie sehr sich bis heute auch die Interpreten solcher Prozesse darin
uneinig sind, wie die Grundbegriffe Gewalt, Macht und Legitimati‐
on überhaupt zu konfigurieren sind. Ist grundsätzlich nur Macht
legitimierbar, nicht aber Gewalt? Muss dann nicht jegliche Form von
Gewalt eo ipso als illegitim und verwerflich gelten? Müsste unter
dieser Voraussetzung dann nicht jede politische oder sozialphiloso‐
phische Theorie der Legitimität parteiisch werden; und zwar von
vornherein zu Ungunsten aller, die gegen ihnen als unzumutbar und
unerträglich erscheinende Negativität aufbegehren, sei es vorerst
stumm, sei es verbal in lautstarkem Widerstand, sei es mit Waffen,
wenn gar nichts anderes mehr zu helfen scheint?

Oder kann gewaltsames Tun Legitimität für sich in Anspruch
nehmen − wenn nicht vollkommen selbstgerecht, indem es ganz al‐
lein darüber befindet, was (inwiefern und bis wohin, möglicherweise
bis hin zum Terror) als legitim gelten darf, dann doch mit Blick
auf eine wenigstens denkbare Zustimmung Anderer, selbst der Opfer
aufständischer oder revolutionärer Gewalt, zu den jeweiligen Beweg‐
gründen? Hat man in diesem Sinne nicht vielfach eine geradezu
»fortschrittliche« und sogar »gute« Gewalt gerechtfertigt, die auf
lange Sicht angeblich auch im wohlverstandenen Interesse derer aus‐
geübt werden sollte, die zunächst unter ihr zu leiden haben würden?
Sind derartige, vielfach ›geschichtsphilosophisch‹ untermauerte Ge‐
waltrechtfertigungsstrategien aber nicht auf die brutalste Art und
Weise missbraucht worden? Werden nicht deshalb heute die Opfer
solcher Gewalt als die Zeugen par excellence56 gegen jeden Versuch
in Anspruch genommen, auf der Basis vermeintlich unanfechtbarer
Einsicht in den Verlauf künftiger Geschichte angeblich »progressive«
Gewalt in die eigenen Hände zu nehmen und souverän über sie
verfügen zu wollen?57

56 Vgl. P. Ricœur, Zeit und Erzählung. Bd. III: Die erzählte Zeit [1985], München
1991, 350.

57 Vor allem in Frankreich sind die entsprechenden Diskussionen nach dem Zwei‐
ten Weltkrieg besonders von Maurice Merleau-Ponty (in Humanismus und

Kapitel XX

708

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Folgenden kann es im verfügbaren Rahmen nicht um die
Geschichte dieser Auseinandersetzungen gehen. Vielmehr wird im
Fokus stehen, wie umstritten die grundbegriffliche Konfiguration
von Macht, Gewalt und Legitimation ihrerseits nach wie vor ist −
selbst bei jenen, die nicht mit anarchistischen Ambitionen jegliche
Macht über Andere für illegitim, Gewalt gegen herrschende und
repressive Macht dagegen für grundsätzlich legitim halten. Dabei
wird sich zeigen, wie weitgehend jener konservative Bias bis heute
in die Diskussion um Macht, Gewalt und Legitimität hineinwirkt;
und zwar umso mehr, wie man politische Macht, die sich vorrangig
(aber gewiss nicht ausschließlich) in Formen von Regierung und
Herrschaft manifestiert, für grundsätzlich derart legitimierbar hält,
dass Macht ganz ohne Gewalt auskommen können sollte.

Während gewisse anarchistische Positionen Gewalt und Legiti‐
mität derart miteinander verknüpfen, dass jede Macht, die über
Andere ausgeübt wird, als völlig delegitimiert erscheinen und infol‐
gedessen selbst zum Objekt von Gewalt werden kann, gehen in
der strukturkonservativen Gegenposition Macht und Legitimität auf
Kosten vollständig delegitimierter Gewalt die engste Verbindung ein.
Obgleich im Lichte der neueren Gewaltforschung kaum mehr plau‐
sibel zu machen ist, dass Macht völlig gewaltlos auszuüben wäre,
hat zumindest im westeuropäischen kulturellen Umfeld diese Posi‐
tion bis auf Weiteres eindeutig den Sieg davongetragen. Abgesehen
von staatlicherseits monopolisierter und legalisierter Gewalt soll jeg‐
liche Gewalt als illegitim gelten. Man hält allen Ernstes gänzlich
»gewaltfreie« Erziehung im Privaten ebenso wie in pädagogischen
Institutionen für möglich und verlangt im öffentlichen Auftreten
einer/s jeden weitestgehenden Gewaltverzicht. (Ein Begriff, der be‐
zeichnenderweise die Deutung nahelegt, man ›verzichte‹ auf eine
Option, die einem weiter zur Verfügung steht. Insofern kann es nicht
weit her sein mit dem angestrebten Verschwinden von Gewalt. Wo

Terror [1947] sowie in Die Abenteuer der Dialektik [1955]), von Albert Camus
(in Der Mensch in der Revolte [1951]), von Paul Ricœur (in Geschichte und
Wahrheit [1955]) und Jean-Paul Sartre (in der Kritik der dialektischen Vernunft
[1960]) geführt worden. Diese Diskussionen sind hier ebensowenig en détail
nachzuvollziehen wie die für jede zeitgemäße Geschichtsphilosophie kritischen
Konsequenzen, die man aus ihnen gezogen hat. Vgl. dazu die aktuelle Bestands‐
aufnahme d. Vf. (Hg.), Geschichtskritik nach ›1945‹. Aktualität und Stimmenviel‐
falt, Hamburg 2023.

3. Legitimität und (De-)Legitimierung

709

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie weniger sichtbar und nicht ohne Weiteres etwa als direkt auf
Unterwerfung abzielende »nackte Gewalt« erkennbar wird58, kann
sie umso subtiler wirken.)

In jenem Geiste gelten überdies Diskriminierungsverbote und
Gleichstellungsgebote sowie Inklusionsforderungen, deren konse‐
quente Beherzigung niemanden mehr ›draußen‹ und ›zurücklassen‹
soll. Je genauer man indessen der fraglichen Gewalt auf die Spur
kommt, desto abwegiger muss es erscheinen, strikte Gewaltlosigkeit
sei je erreichbar. Eine politische Programmatik, die das genaue Ge‐
genteil zumindest suggeriert, entbehrt jeglicher Glaubwürdigkeit. Sie
droht zur Ideologie zu verkommen, die ein besseres Verständnis aus‐
gerechnet ihres Hauptanliegens, der Reduktion und Aufhebung von
Gewalt, erschwert wenn nicht unmöglich macht. Umgekehrt erfährt
nun aber Gewalt nicht allein dadurch, dass sie als ›unaufhebbar‹
gelten muss, auch schon Legitimation. Das zu unterstellen, würde
ihr am Ende gewissermaßen einen Freibrief ausstellen − was nicht
einmal dann überzeugen kann, wenn sie sich gegen brutal repressive
Herrschaft und extrem ungerechtes Regieren wendet. Nur selbstge‐
rechte Gewalt, die sich dagegen zu militanter, ›rücksichtsloser‹ Ge‐
gengewalt berechtigt glaubt, kann die Legitimitätsfrage ignorieren,
die sie sich jedoch so oder so zuzieht. Diese liegt in der − stets offe‐
nen, in der Auseinandersetzung mit Anderen klärungsbedürftigen −
Frage, was wem wie und in welcher Hinsicht als bis auf Weiteres
oder langfristig hinnehmbar, erträglich, zumutbar usw. erscheint.59

Wer sich dem entsprechenden Klärungsprozess gar nicht aussetzen
will, handelt nicht politisch, sondern auf der Basis seiner eigenen
Selbstgerechtigkeit im Grunde anti-politisch, indem er sich auch

58 Vgl. G. Frankenberg, Die Verfassung der Republik. Autorität und Solidarität in
der Zivilgesellschaft, Frankfurt/M. 1997, 36. Im Gegensatz zu auf Gleichberech‐
tigung und gegenseitige Anerkennung angelegter Macht wird Gewalt hier als
»besonders intensive Form der Mißachtung der physischen und geistigen Inte‐
grität anderer« begriffen. Doch Missachtung kann sich auch als »stille Ächtung«
(Theodor Geiger) in der Form des Übersehens und der Vergleichgültigung
manifestieren, ohne überhaupt aufzufallen.

59 Wie im Fall der gewaltsamen Missverhältnisse zwischen Israelis und Palästinen‐
sern schließt diese Frage auch künftige Generationen mit ein; sie läuft nicht
zuletzt darauf hinaus, ob es beide Seiten überhaupt wollen können, dass auch
ihre Kinder und Kindeskinder an schier endloser Gewalt gegeneinander zu
leiden haben werden. (Längst gibt es offenbar auf beiden Seiten viele, die das im
Blick haben und auf gegenseitige Befriedung hinwirken.)

Kapitel XX

710

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann noch selbst genug zu sein scheint, wenn das eigene Tun ver‐
letzende, verwundende und vernichtende Implikationen für Andere
hat.60

Ausgehend von diesen phänomenologisch-analytischen Vorklä‐
rungen des problematischen Zusammenhangs von Ordnung und
Legitimation sowie zwischen der Negativität des Legitimationsbe‐
dürftigen einerseits und Legitimationsfähigem andererseits gehen
die nachfolgenden Überlegungen nun darauf ein, was gegenwärtig,
zumindest im Rahmen der sich als liberal verstehenden demokra‐
tisch und rechtsstaatlich verfassten Gesellschaften des Westens, ge‐
nerell als am allerwenigsten legitimationsfähig gilt: die Gewalt. Wo‐
hin man auch sieht: Gewalt wird öffentlich abgelehnt, allenfalls
entschuldigt. Von als ›primitiv‹, ›rücksichtslos‹, ›brutal‹ oder ›infam‹
titulierten Subjekten abgesehen möchte scheinbar niemand mehr
weiterhin ernsthaft Gewalt noch für gutheißten und billigen – bis
auf die Gegen-Gewalt, zu der man sich gegebenenfalls berechtigt
glaubt, sei es auch nur zum Zweck der Notwehr. In dieser Perspekti‐
ve, könnte man meinen, stellt die Gewalt überhaupt keine wirkliche
Herausforderung mehr dar, wenn es denn stimmt, dass sie, mit den
genannten Einschränkungen, allseits abgelehnt wird. Demnach wäre
sie nur noch praktisch zu bewältigen. Ohne recht zu wissen, womit
wir man unter dem Sammelbegriff Gewalt wirklich zu tun hat, ergibt
man sich einer Selbstgerechtigkeit, welche ›die‹ im Allgemeinen ab‐
gelehnte Gewalt stets der Gewalt der Anderen zuschreibt und über‐
dies das Vorurteil nährt, ›bei uns‹ sei sie bis auf kümmerliche Reste,
die allenfalls zu entschuldigen sind, wenn nicht tatsächlich bereits
weitgehend obsolet, so doch letztlich dazu verdammt, zu verschwin‐
den. Als gerechtfertigt oder gar legitimierbar erscheint sie höchstens
noch unter ganz speziellen Voraussetzungen. So dispensiert man
sich selbst von aller Gewalt, hält sich aber Optionen selbstgerechter
Gegengewalt offen. Alle ›sind gegen Gewalt‹, vor allem natürlich
gegen die Gewalt der Anderen, die allein es erforderlich zu machen
scheint, dass man sich mit Gegen-Gewalt gegen sie zur Wehr setzt
– ohne freilich genau zu wissen (oder auch nur wissen zu wollen),
was sich unter diesem Sammelbegriff im Einzelnen verbirgt. Das

60 Vgl. M. Coors (Hg.), Moralische Dimensionen der Verletzlichkeit des Menschen.
Interdisziplinäre Perspektiven auf einen anthropologischen Grundbegriff und sei‐
ne Relevanz für die Medizinethik, Berlin, Boston 2022.

3. Legitimität und (De-)Legitimierung

711

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


braucht man scheinbar auch gar nicht im Einzelnen zu wissen,
wenn ohnehin feststeht, dass die eigene Gewalt stets nur als Gegen-
Gewalt gegen die Gewalt Anderer in Betracht kommt, um die es
›eigentlich‹ gehen müsste. Wirklich abzulehnende Gewalt ist aus
dieser selbstgerechten Sicht grundsätzlich diejenige, die zur Gegen-
Gewalt überhaupt erst Anlass gibt; und das ist stets die Gewalt der
Anderen. Was sie sich zuschulden kommen lassen, davon glaubt man
angesichts gewisser ›skandalöser‹ Bilder und aufgrund scheinbar
eindeutiger Worte oder Berichte (über Körperverletzung und Belei‐
digung, Totschlag und Mord, Genozid und Krieg) eine hinreichen‐
de Vorstellung zu haben. Im Übrigen weist man regelmäßig eigene
Schuld an fortgesetzter Gewalt weit von sich – ungeachtet längst vor‐
liegender Hinweise auf subtil und strukturell weitgehend unerkannt
a tergo in unserem Zusammenleben sich reproduzierende Gewalt,
die man keineswegs selbst ›ausüben‹ muss, um an ihr mitschuldig zu
werden oder anders in ihren Bann zu geraten. Etwa dadurch, dass
sie Anderen auf schwer zu lokalisierende Art und Weise ›droht‹ –
unter Umständen allein schon aufgrund der normalen Reproduktion
unseres Lebens.

Apologien der Gewalt sind allerdings kaum noch anzutreffen;
umso mehr dagegen generelle Forderungen, auf jegliche Gewalt zu
verzichten, sich (bei Demonstrationen etwa) tatsächlich auch »ge‐
waltfrei« zu verhalten, und schon gar nicht zu Gewalt aufzurufen.
›Die‹ Gewalt gibt es jedoch gar nicht; vielmehr haben wir es mit
höchst unterschiedlichen, nicht nur ›eklatanten‹, sondern auch sub‐
tilen und subkutanen Formen von Gewalt zu tun, die sich strukturell
und hinterrücks in unserem Leben durchsetzen, so dass es geradezu
aussichtslos erscheint, sie alle bewusst zu machen61, als Formen von
Gewalt hermeneutisch auf einen Nenner zu bringen und ihnen auf
dieser Basis dann auch praktisch entgegenzutreten.

61 »Nebenbei« legt Pierre Bourdieu (Sozialer Sinn, Frankfurt/M. 1993, 244) des‐
halb nahe, dass jeder Legitimationsdiskurs in dieser Perspektive ideologiever‐
dächtig erscheinen muss. Und Niklas Luhmann (Macht, Stuttgart 21988, 68)
betont mit Recht, dass es mit einer »eindimensionalen Polarität« von Gewalt
und Legitimation nicht weit her sein kann, wenn sich schwerlich Legitimations‐
prozesse vorstellen lassen, die sicherstellen könnten, dass ihnen selbst keinerlei
Gewalt innewohnt.

Kapitel XX

712

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. In vielfältige Gewalt verstrickt
– trotz und durch Legitimation

Die Forschung hat in den letzten Jahrzehnten ganz unterschiedliche
Formen von Gewalt zur Sprache gebracht: nicht nur bewaffnete
Konflikte, Aufstände und Kriege in seit alters bekannten und neuen
Formen, sondern auch schwer zu erkennende Erscheinungsweisen
wie die stille Ächtung, das Verschweigen und Übersehen Anderer,
die dadurch, dass sie nicht einmal mehr ›gesehen‹ und insofern aus‐
geschlossen werden, geradezu aufhören, sozial oder politisch zu exis‐
tieren. Nicht umsonst spricht man in Anlehnung an Orlando Patter‐
son denn auch vielfach von »sozialem Tod«. Wird man auf derartige
Erscheinungsweisen ungeachtet ihrer eventuell für die Betroffenen
existenziell einschneidenden Folgen nicht aufmerksam, kann es den
Anschein haben, als herrsche nur weitestgehend gewaltfreie Macht,
die als solche auch schon Legitimität für sich in Anspruch nehmen
dürfte − wenn wir etwa Hannah Arendt folgen. Statt wie sie allge‐
mein Gewalt und Macht unterscheiden und voneinander trennen
zu wollen, empfiehlt es sich, darauf zu achten, wie diese Differenz
überhaupt ins Spiel kommt oder auch nicht erkennbar wird − wie
im Fall einer nur dem ersten Anschein nach gewaltlosen Macht, die
bei genauerem Hinsehen sehr wohl mit existenziell einschneidender
Gewalt einhergehen kann. Das aber wird gegebenenfalls nicht ohne
Weiteres auch politisch und als Legitimierungsbedürftiges sichtbar.
Dazu bedarf es eines originären Artikulationsprozesses, in dem
Macht sich dann doch als gewaltsam und umgekehrt beklagte Ge‐
walt sich dann doch als legitime Machtausübung herausstellen kann,
vorausgesetzt, man nimmt das, was jeweils als Macht oder Gewalt
›zählt‹, nicht einfach für bare Münze, sondern setzt diese Frage
selbst der politischen Auseinandersetzung aus.

Was Gewalt in jeder Hinsicht negativ auszuzeichnen scheint, ist
indessen zumindest der erste Eindruck, gewissermaßen ein Anfangs‐
verdacht oder sogar, im Extremfall, eine Art Evidenz, die sich kaum
bestreiten lässt: Wenigstens dies scheint alle jene Erscheinungswei‐
sen prima facie miteinander zu verbinden, dass sie Andere verletzen,
verwunden oder vernichten oder damit wenigstens drohen.62 Dabei

62 Zur vorangegangenen, hier nicht zu rekapitulierenden Diskussion, die zu die‐
sem Ergebnis geführt hat, vgl. u.a. M. Staudigl (Hg.), Gesichter der Gewalt.

4. In vielfältige Gewalt verstrickt – trotz und durch Legitimation

713

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, von pathologischen Ausnahmen abgesehen, vorauszusetzen, dass
sich niemand, der Gewalt erleidet oder sich entsprechend bedroht
erfährt, dazu je gänzlich indifferent verhalten kann. Wer von Gewalt
getroffen wird, muss sich im Gegenteil nicht-indifferent dazu verhal‐
ten – sei es durch Rückzug (wozu jeder verletzte Körperteil im Zu‐
rückzucken und ein verletzter Leib als Ganzer instantan neigt; s.u.),
sei es durch Gegenwehr oder im Verlangen nach einer Erklärung
der fraglichen Gewalt, nach deren Entschuldigung, Rechtfertigung
oder Legitimation.63 Letztere nimmt typischerweise ›gute Gründe‹
für sich in Anspruch, die die fragliche Gewalt als für Andere zu‐
mutbar, als angemessen, verdient, berechtigt usw. affirmieren, also
gerade nicht ›zurücknehmen‹. Dabei geht die Legitimation über eine
bloß nachträgliche, einzelne Rechtfertigung noch hinaus, insofern
sie auch für die Zukunft im Rekurs auf ein Recht oder eine Befugnis
Geltung beansprucht, die zugleich für die institutionelle Position des
Gewalt ausübenden Subjekts selbst in Anspruch genommen wird.
Am deutlichsten wird dies dort, wo Gewalt kraft Amtes ausgeübt
wird, so dass sie als legitimierte das sie ausübende Subjekt und ihr
Verhalten zugleich betrifft. Infolgedessen kann das im Namen einer
Institution handelnde Subjekt dabei auf eine Gewalt-Legitimation
zurückgreifen, die es nicht erst nachträglich zu erfinden braucht,
wenn sie mit der Existenz der jeweiligen Institution selbst schon
einhergeht.

Tatsächlich ist aber nach wie vor umstritten, ob Gewalt und Le‐
gitimation je so nahtlos zusammengehen können. Während Max
Weber ohne Umschweife von institutionell »legitimierter Gewalt«
sprach, stellten Ernst Bloch und Hannah Arendt die Legitimierbar‐
keit von Gewalt als solche in Abrede. Nichts sei derart »des Men‐
schen [...] unwürdig, als Gewalt zu erleiden, denn Gewalt hebt ihn
auf. Wer sie uns antut, macht uns nichts Geringeres als die Mensch‐
heit streitig; wer sie feigerweise erleidet, wirft seine Menschheit
weg«, so Bloch.64 Beides ist so gesehen schlechterdings nicht legi‐

Beiträge aus phänomenologischer Sicht, München 2014; C. Ciocan, P. Marinescu
(eds.), Conflict and Violence. Studia Phænomenologica XIX (2019).

63 A. Hirsch, Recht auf Gewalt? Spuren philosophischer Gewaltrechtfertigung nach
Hobbes, München 2004, 17.

64 Ernst Bloch (Naturrecht und menschliche Würde, Frankfurt/M. 1985, 14) sah
sich freilich frühzeitig dazu gezwungen, existenzieller und politischer, berech‐
tigter Empörung Rechnung zu tragen, die seines Erachtens eine »gute«, fort‐

Kapitel XX

714

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


timierbar. Gewalt könne allenfalls gerechtfertigt, aber niemals legiti‐
miert werden, schrieb Arendt.65 Wo man von Gewalt-Legitimation
redet, müsste demnach eigentlich die Legitimation von Macht ge‐
meint sein, durch deren Anerkennung Gewalt gerade beendet wird,
wenn es nach Arendt geht. Haben wir es hier nur mit einem Streit
um Worte zu tun, der von einer verwirrenden etymologischen Vor‐
geschichte herrühren könnte? Das deutsche Wort Gewalt geht aus
den Begriffen vis/violentia ebenso hervor wie aus potentia/potestas,
ohne dass sich aber diese Begriffe eindeutig mit ›Legitimität‹ korre‐
lieren ließen. Es verhält sich also nicht so, dass nur Gewalt im Sinne
von Macht als potentia oder potestas legitim sein könnte, Gewalt als
vis oder violentia dagegen grundsätzlich illegitim sein müsste. Auch
Macht kann delegitimiert werden und als ihrerseits gewaltsame
Übermacht eine Gegen-Gewalt auf sich ziehen, die eigens legitimiert

schrittliche Gewalt sollte rechtfertigen können. So wird im Namen eines »neuen
Seins« doch wieder Gewalt legitimiert – aber auch eine weniger auffällige
Gewalt übersehen, die keineswegs immer gleich die Axt an die Wurzel der
Menschheit legen muss; vgl. E. Bloch Atheismus im Christentum. Zur Religion
des Exodus und des Reiches, Frankfurt/M. 1977, 133; Widerstand und Friede,
Frankfurt/M. 1968, 85 f.

65 H. Arendt, Macht und Gewalt, München 101995, 53. Arendt arbeitet so mit einem
unüblichen und nur schwer nachvollziehbaren terminologischen Gegensatz
zwischen Rechtfertigung und Legitimation, der sich m. E. nicht durchgesetzt
hat. Ohnehin ist es um die Aussicht, mittels terminologischer Klärungen und
Unterscheidungen (auch von Macht und Gewalt) gewissermaßen auch den nor‐
malen Sprachgebrauch ›verbessern‹ zu können, nicht zum Besten bestellt. Für
Arendt wäre bspw. die sogenannte Staatsgewalt gar keine Erscheinungsform von
Gewalt, sondern von Macht. Ob sie (von wem und unter welchen Umständen)
gleichwohl als Form von Gewalt erfahren wird, bleibt davon allerdings unbe‐
nommen. In ihrer Antwort auf diese Frage können sich auch direkt Betroffene
nicht überzeugend auf eine Art Evidenz stützen. Allemal bedarf das Anderen na‐
hezubringende Verständnis von Gewalt als Macht wie auch das Verständnis von
Macht als Gewalt einer sozialen und politischen Artikulation, in der allein sich
die Tragweite der hier einfließenden signifikativen Differenzen wird erweisen
können. Das aber bedeutet, dass die vielfach beklagte ›Unschärfe‹ im Gebrauch
von Begriffen wie Macht und Gewalt konstitutiv zum hier diskutierten Phäno‐
menbereich gehört. Das realisiert zunehmend auch die sich auf Walter B. Gallies
Rede von essentially contested concepts (in: Proceedings of the Aristotelian Society
56 [1956], 167–220) berufende aktuelle Debatte.

4. In vielfältige Gewalt verstrickt – trotz und durch Legitimation

715

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, sei es auch nur umwillen einer ›besseren‹, anerkennenswerten
Ausübung von Macht, die wiederum als legitimiert gelten dürfte.66

Wie auch immer nun im Einzelfall Legitimität begründet und
auf welcher Basis auch immer an sie geglaubt wird, sie beschwört
als Legitimierung von Macht und Herrschaft unvermeidlich Gewalt
herauf. Letztere ist zwar in Webers Sicht »weder das einzige noch
auch nur das normale« Mittel politischer Instanzen, die den »Be‐
stand und die Geltung« ihrer Ordnungen innerhalb eines bestimm‐
ten Gebietes durch »Androhung physischen Zwangs« garantieren.
Aber sie kommt stets als ultima ratio in Betracht, »wenn andere
Mittel versagen«.67 Dann gilt sie als legitimes Mittel (wie schon
früher in Lebensformen wie der Sippe, im Ganzen Haus, vor allem
aber im Kontext monarchischer, bis ins 19. Jahrhundert hinein legi‐
timistisch unter Berufung auf angeblich Gottgewolltes begründeter
Herrschaftsverhältnisse) zur Aufrechterhaltung dieser Ordnungen.
So fundiert der Glaube an die Legitimität dieser Ordnungen indirekt
auch die Legitimität der Mittel, mit deren Hilfe sie gegebenenfalls ge‐
waltsam vor Anomie, interner Unordnung, vor Anarchie oder Zerfall
bewahrt werden soll. Auf diese Weise geht der Begriff der Gewalt
nahezu vollständig in dem der Legitimität auf bzw. wird von diesem
gleichsam gedeckt. Gewalt kommt laut Weber nur noch insoweit
als legitime in Betracht, »als die staatliche Ordnung sie zuläßt oder
vorschreibt«. Wo dies geschieht, handelt es sich um »›legitime‹ Ge‐
waltsamkeit«68, auf die der Staat das Monopol haben soll – kaum an‐
ders als auf Salz und Tabak, wie Freud ironisch meinte. Ist ein Staat
vorhanden, so ist auch diese Gewalt(samkeit) gegeben – und das
Problem ihrer ursprünglichen Legitimationsbedürftigkeit, von der
her der Begriff der Legitimation überhaupt erst verständlich wird,
wird quasi restlos von der Legitimität des Staates absorbiert. Erst
wenn dieser ›zu weit geht‹, indem er den Untertanen oder Bürgern
gegenüber – oder auch zwischen ihnen – Gewalt von einer Art und
in einem Ausmaß zulässt, vorschreibt oder auch ignoriert und über‐

66 In phänomenologisch-negativistischer Perspektive würde es sich anbieten, ein
delegitimierendes Bestreiten der Anerkennungswürdigkeit als den eigentlichen
Einsatzpunkt der Frage nach einer Gewalt aufzufassen, die man nicht hinzuneh‐
men bereit ist; vgl. Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialis‐
mus, 271, 291, 298, 317, 329.

67 Weber, Soziologische Grundbegriffe, § 17.
68 Ebd., 93.

Kapitel XX

716

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sieht, das ihnen nicht zumutbar, nicht begründbar, inakzeptabel usw.
erscheint, bricht die Legitimitätsfrage wieder auf, die sich schließlich
auch auf die Existenz des Staates selbst wie auch aller Staatlichkeit
als solcher ausweiten kann. So hat Franz Rosenzweig den Staat,
der Hegel als »die Wirklichkeit der konkreten Freiheit« schlechthin
galt69, als vermeintlich obersten weltlichen Garanten politischer Legi‐
timität in Zweifel gezogen – und wandte sich im Zuge einer radika‐
len ethischen Kritik im Namen des Einzelnen dabei keineswegs nur
gegen den deutschen Staat seiner Zeit, sondern gegen jegliche Staat‐
lichkeit und deren Gewaltpotenziale als solche.70 Spätestens seitdem
kann die Frage nach der Legitimation von Gewalt nicht mehr in
der staatlicherseits legitimierten Gewalt aufgehen. Indem der Staat
Gewalt zulässt und vorschreibt, kann er nicht mehr für sich in An‐
spruch nehmen, die Frage nach der Legitimität von Gewalt im Zuge
ihrer Monopolisierung zu absorbieren. Weit entfernt, jegliche Legiti‐
mationsbedürftigkeit in sich aufzuheben, hat sich staatliche Gewalt
ihrerseits, als solche, als legitimationsbedürftig erwiesen. Das gilt
erst recht, seit im Innern wie auch in ihren äußeren Verhältnissen
verbrecherische Gewaltstaaten wie etwa (u.a.) das sogenannte Dritte
Reich Hitlers und die Sowjetunion Stalins aufgetreten sind, die es er‐
forderlich gemacht haben, jegliche Staatlichkeit an Bedingungen ihrer
– ethischen bzw. menschenrechtlichen – Legitimität zu knüpfen, ohne
deren Erfüllung sie keinen Anspruch auf Achtung und Anerkennung

69 G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke 7 (Hg. E. Molden‐
hauer K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, § 260.

70 Jene Kritik klingt bereits bei Franz Rosenzweig (Hegel und der Staat [1920],
Frankfurt/M. 2010, 47 f., 111, 177) an, wo der »Einzelmensch« als »Maß des
Staates« gegen dessen »antwortlose Gewalt« in Stellung gebracht wird. Macht
und Gewalt unterscheidet der Autor hier noch nicht (vgl. 344); und die Ge‐
walt des Staates, dieser »Löwenhöhle, in die Spuren hinein, aus der aber für
das Individuum keine herausführen«, wird erst im Stern der Erlösung (1921)
radikal gegen den singulären, »abgeschiedenen« Einzelnen ausgespielt, der in
keiner staatlichen oder sittlichen Totalität aufgehen kann; F. Rosenzweig, Der
Stern der Erlösung, Frankfurt/M. 51996, 59, 6, 10, 49, 76. Daran hat Levinas,
mehrfach unter Berufung auf Rosenzweig, seine ethische Kritik des Politischen
angeschlossen. Dabei konnte er allerdings nicht so weit gehen, diese ethische
Kritik jeglicher staatlichen Legalität und Legitimität vorzuordnen, so als ob sie
völlig über letztere erhaben wäre.

4. In vielfältige Gewalt verstrickt – trotz und durch Legitimation

717

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat.71 Das bedeutet: ein Staat verdient seinen Titel nicht, wenn er die
elementarsten, menschenrechtlich positivierten Ansprüche vor allem
der Schwächsten nicht effektiv schützt. Das ist die entscheidende
Lehre, die man aus der Erfahrung totalitärer Gewalt gezogen hat, die
jede(n) Missliebige(n) zum ›Schwächsten‹ machen und anscheinend
beliebig mit ihm bzw. ihr verfahren konnte.72

Seitdem legitime Ansprüche zur Geltung gekommen und aner‐
kannt worden sind, die von innen und außen an jeden Staat,
der seinen Namen verdienen soll, gestellt werden müssen, ist die
Weber’sche Synthese von Gewalt und Legitimität genauso endgültig
zerbrochen wie Carl Schmitts Auflösung jeglicher politischen Legiti‐
mität in der Legalität eines letztlich dezisionistisch ›begründeten‹
Staates (der letztlich auch die Legalität in Brutalität münden lässt
und so ad absurdum führt).73 Statt Gewalt in Legitimität aufgehen
zu lassen oder Legitimität auf Legalität zu reduzieren, sehen wir nun,
(a) wie der Staat selbst Gewalt heraufbeschwört, für die er keinen

71 I. L. Horowitz, Taking Lives, New Brunswick 1976; E. Krippendorff, Staat und
Krieg. Die historische Logik politischer Unvernunft, Frankfurt/M. 1985; C. Tilly,
Coercion, Capital and European States, A . D. 990 – 1992, Cambridge 1995;
The Politics of Collective Violence, Cambridge 2003; W. Knöbl, State Building
in Western Europe and the Americas in the Long Nineteenth Century, in: M.
A. Centeno, A. E. Ferraro (eds.), State and Nation Making in Latin America
and Spain, Cambridge 2013, 56‒75. Mindestens implizit wird die angesprochene
Konsequenz überall dort sichtbar, wo eine Scheinlegalität und ‑legitimität ent‐
larvt wird, wie sie im sog. Dritten Reich gleich zu Anfang mit der »Schutzhaft«
einherging, die die Betreffenden tatsächlich einem radikalen Ausnahmezustand
aussetzte, in dem schließlich ihre bloße Existenz schon ›illegal‹ zu sein schien.
Vgl. M. Broszat, Der Staat Hitlers. Grundlegung und Entwicklung seiner inneren
Verfassung, München 141995, 402 ff., 407–422.

72 Deshalb (wie etwa Wolfgang Sofsky, Die Ordnung des Terrors: Das Konzentra‐
tionslager, Frankfurt/M. 1997, Kap. I/2) von »absoluter«, ohne jeglichen Legiti‐
mationsbedarf auskommender Gewalt oder Macht zu sprechen, scheint jedoch
verfehlt. Keineswegs trifft bspw. zu, dass totalitäre Macht und Gewalt jeglichen
Widerstand, auf den sie trifft, zu ›liquidieren‹ vermag. Das gilt im Besonderen
nicht für den ethischen Widerstand, den man wie Levinas mit dem ›Gesicht‹
(visage) des Anderen verknüpft gesehen hat. Dieser Widerstand widerspricht
auch der Gewalt einer Reduktion auf ›bloßes‹ bzw. ›nacktes‹ Leben, wie sie
Giorgio Agamben (Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben,
Frankfurt/M. 2002) beschrieben hat. Kritisch dazu: Vf., Gastlichkeit und Frei‐
heit. Polemische Konturen europäischer Kultur, Weilerswist 2005, 359, 367.

73 Wie noch in der Theorie des Partisanen erkennbar ist (C. Schmitt, Theorie des
Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, Berlin 1963, 83 ff.).

Kapitel XX

718

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Legitimitätsglauben in Anspruch nehmen kann (den er vielmehr im
Grenzfall ganz zerstört), (b) wie er nicht einmal die Gewalt, die
er zu monopolisieren trachtet, im Griff hat, so dass er mehr und
andere Gewalt hervorbringt und in sich birgt, als ihm legitimerweise
zugestanden wurde, und (c) wie er zudem Gewalt übersieht, die
staatlicher Aufmerksamkeit entgeht.

Das vor allem seit Hobbes mit der Existenz neuzeitlicher Staaten
einhergehende Versprechen interner Pazifizierung der politischen
Verhältnisse setzte allemal voraus, dass der Staat auch die Gewalt
feststellen kann, die er durch Monopolisierung aufheben sollte, um
sie sodann zu begrenzen, zu untersagen, unter Strafe zu stellen,
usw. Heute sehen wir deutlicher, dass der Staat und die Vielzahl
staatlicher Instanzen, mit denen wir es mittlerweile zu tun haben,
ständiger, aufmerksamer Kontrolle bedürfen, die uns insbesondere
vor der Illusion bewahren muss, er hebe alle Gewalt, als legitimierte,
in sich auf und delegitimiere im gleichen Zug jegliche andere Gewalt,
um sie zu untersagen, zu sanktionieren und strafrechtlich zu verfol‐
gen. Nicht nur ist der Staat selbst als Urheber illegitim erscheinender
Gewalt in Verdacht geraten und permanent Gegenstand entsprech‐
ender Kritik in seinen äußeren und inneren Verhältnissen.74 Ihm
wird auch vorgehalten, jene ›andere Gewalt‹ nicht einmal adäquat
als solche zu erkennen und deshalb auch nicht für Abhilfe sorgen
zu können. Von Rechts wegen mag er offenkundige Verleumdung,
üble Nachrede, Rufmord usw. unter Strafe stellen. Sowohl strukturel‐
le, den gesellschaftlichen Verhältnissen vielfach innewohnende Ge‐
walt, als auch subtil ausgeübte Gewalt entgeht jedoch weitgehend
seiner Aufmerksamkeit – nicht aber, oder doch weit weniger, der

74 Wobei sich diese Kritik vielfach gegen jegliches ›ideologische‹ Verkennen staat‐
lich bedingter Gewalt wendet und dabei ins Utopische ausgreift. Auch wo sie
das nicht tut, arbeitet sie aber mit imaginären Entwürfen von anders Möglichem
bzw. mit einem »Möglichkeitssinn« (R. Musil), der sich jeglicher Reduktion auf
das politisch Wirkliche widersetzt. Wo es zu einer solchen Reduktion kommt,
spricht Ricœur in seinen Vorlesungen über das ideologiekritische und utopische
Denken von Ludwig Feuerbach und Karl Marx über Karl Mannheim bis hin
zu Jürgen Habermas von einer politischen Pathologie, die geradezu auf den
Tod einer Gesellschaft hinauslaufen kann; P. Ricœur, Lectures on Ideology and
Utopia, New York 1986, 179 f.

4. In vielfältige Gewalt verstrickt – trotz und durch Legitimation

719

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufmerksamkeit kritischer Bürger, die in sie verstrickt sind.75 Wo
etwa Diskriminierung in geschlechtlicher, ethnischer oder konfes‐
sioneller Hinsicht geschieht, wie sie sich, nicht selten ›verklausuliert‹
und sprachlich kaschiert, zeigt, wo schlichte Nichteinbeziehung
und stille Ächtung zu radikaler Exklusion führen, gegen die keine
Menschen- und Bürgerrechte etwas ausrichten, wenn sie nicht zivil‐
gesellschaftlich zum Vorschein gebracht wird, all das muss der Auf‐
merksamkeit jedes Staates entgehen, der Gewalt nach dem Schema
Webers allein als von ihm einerseits zu monopolisierende, anderer‐
seits unter Strafe zu stellende kennt.

Inzwischen hat die erst seit einigen Jahren differenziert entfaltete
Gewaltforschung eine Vielzahl von Gewaltphänomenen zur Spra‐
che gebracht und näher untersucht, die es erforderlich machen,
den Zusammenhang von Gewalt und Legitimität nicht mehr von
vornherein nach Maßgabe letzterer, sondern umgekehrt die Frage
der Legitimierbarkeit von Gewalt ausgehend von der Erfahrung
aufzuwerfen, Gewalt in unterschiedlichster Weise ausgesetzt und
womöglich ausgeliefert zu sein.76 Während die von Weber her entfal‐
tete Perspektive mit dem soziologischen Befund doxisch gegebener
Legitimität einsetzt und die Gewalt quasi zu deren abhängiger Va‐
riablen macht, ohne sie überhaupt eigens zu untersuchen, geht die
neuere Gewaltforschung genau umgekehrt vor, indem sie aufweist,
wie diverse, höchst unterschiedliche Formen von Gewalt allererst
die Frage nach deren Legitimierbarkeit aufwerfen.77 Dabei kommt
Gewalt wie auch Schmerz prima facie immer schon als subjektiv

75 Allerdings sind diese Bürger ihrerseits in Gewaltverhältnisse verstrickt, die sie
sich nicht im Ganzen transparent machen können. Wohl auch deshalb spricht
Bourdieu von einer unbewussten Ratifizierung inkorporierter Zwänge, die zu
»doxischer Unterwerfung« auch unter diese Verhältnisse beiträgt und jeder
schlichten Gleichsetzung von Legitimität und »Unterwerfung ohne Zwang«
widerspricht (Bourdieu, Über den Staat, 263, 308). Weitgehende Verstrickung in
diese vielfach normalisierten Verhältnisse hat im Übrigen zur Folge, dass man
sie kaum je im Ganzen delegitimieren kann; vgl. P. Bourdieu, Langage et pouvoir
symbolique, Paris 2001, 311.

76 Entsprechende theoretische Weichenstellungen wurden allerdings bereits früher
verlangt; vgl. K. Horn et al., Gewaltverhältnisse und die Ohnmacht der Kritik,
Frankfurt/M. 1974.

77 Noch für Hegel war dies offenbar keineswegs ›klar‹ bzw. selbstverständlich,
wenn man bedenkt, wie er im Anhang zur Jenaer Realphilosophie (1803/4) zu
der Einsicht gelangte, Individuen müssten unvermeidlich einander verletzen,

Kapitel XX

720

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übles, als malum, und insofern als wenn nicht schlechterdings ›bö‐
ses‹, so doch Widriges und vielfach Widerwärtiges in den Blick.78

Schließlich widerfährt sie pathisch bzw. pathologisch Subjekten, die,
so scheint es, nicht wollen können, von ihr getroffen zu werden, und
sie eben deshalb immer schon als mindestens verletzende oder als
verwundende, wenn nicht gar als vernichtende erfahren, wenn auch
vorerst nur als entsprechend bedrohliche.79 Wäre Gewalt als solche
allerdings unvermeidlich als subjektiv ›böse‹ einzustufen, wäre sie
überhaupt nicht zu rechtfertigen, wenn es denn stimmt, dass das
Böse das Nichtzurechtfertigende par excellence darstellt, wie Jean
Nabert und Paul Ricœur übereinstimmend angenommen haben80

– und erst recht nicht zu legitimieren. So einfach verhält es sich
allerdings keineswegs.

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

Unbestreitbar vorliegende Formen von Gewalt-Legitimation – vom
Recht auf Widerstand gegen ungerechte, despotische oder totalitäre
Herrschaft und anarchistische Kritik am Staat als solchem über Apo‐
logien revolutionärer Gewalt bis hin zu anti-imperialistischen, anti-
kolonialistischen und anti-rassistischen Behauptungen eines Rechts
zu gewaltsamer Befreiung aller Menschen von jeglicher Gewalt –
zeigen hinlänglich, dass Gewalt (in höchst unterschiedlichen Er‐
scheinungsformen) mitnichten längst allgemein als ›böse‹ bzw. als
unbedingt zu Vermeidendes, zu Unterdrückendes oder zu Überwin‐
dendes gilt.81

Ohne jene Formen von den Bürgerkriegen der Antike und den
Aufständen der frühen Neuzeit über die beiden großen Revolutio‐
nen des 18. Jahrhunderts, Karl Marx‘ und Friedrich Engels‘ Apologie

ohne dass er daran sogleich ein Legitimationsproblem knüpfte (G. W. F. Hegel,
Frühe politische Systeme, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1974, 322).

78 G. Canghuilhem, Das Normale und das Pathologische, München 1974.
79 B. Marx (Hg.), Widerfahrnis und Erkenntnis. Zur Wahrheit menschlicher Erfah‐

rung, Leipzig 2010.
80 Ricœur, Histoire et vérité, 292; Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München

2004, 707 f., 718.
81 Einschlägig dazu immer noch: F. Fanon, Die Verdammten dieser Erde, Frank‐

furt/M. 1968, sowie J.-P. Sartre, Brüderlichkeit und Gewalt, Berlin 1993.

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

721

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


proletarischer Gewalt als Movens fortschrittlicher Geschichte bis hin
zu Georges Sorels Ruf nach dem Generalstreik und Frantz Fanons
Appell an die Adresse der »Verdammten dieser Erde«, sich endlich
zu erheben, hier im Einzelnen diskutieren zu können, ist jedoch
festzuhalten, dass die jeweils legitimierte Gewalt ihren zwischen
Widrigem, Üblem, Widerwärtigem und Bösem changierenden Cha‐
rakter stets behalten hat und nicht etwa einfach ablegen konnte. Wo
Gewalt legitimiert wird, wird stets und unvermeidlich Verletzendes,
Verwundendes und möglicherweise Vernichtendes gebilligt; und zwar
nicht nur nachträglich, sondern auch für eine mehr oder weniger un‐
gewisse Zukunft. Damit verdoppelt sich gewissermaßen die Schwie‐
rigkeit: wird es schon für höchst problematisch (wenn nicht gar,
wie im Fall Arendts, für gänzlich ausgeschlossen) gehalten, bereits
vorgefallene Gewalt zu legitimieren, so muss es erst recht bedenklich
erscheinen, künftige Gewalt im gleichen Zug mit zu legitimieren.
Wenn die gegenwärtig legitimierte Gewalt legitim sein soll, wird es
künftig wiederholte Gewalt von der gleichen Art auch sein. Weitere
Verletzung, Verwundung, ja sogar Vernichtung wird also im Vor‐
hinein gleich mit legitimiert. Und das, obgleich die unvermeidliche
Nicht-Indifferenz, mit der wir widerfahrener bzw. erlittener Gewalt
immer schon leibhaftig abwehrend begegnen, sie prima facie als
nicht zuzumutende (weil verletzende...) einzustufen zwingt. Das auf
den ersten Blick nicht Zuzumutende wird also legitimiert; und zwar
als erneut Zuzumutendes.

Dass Gewalt, als Verletzendes, Verwundendes oder Vernichten‐
des, zunächst als Nichtzuzumutendes par excellence erfahren wird,
legt wie gesagt bereits die physische Reaktion auf sie nahe: Der
von ihr getroffene Körperteil sucht sich ihr augenblicklich zu ent‐
ziehen, wie auch der ganze Leib eines Menschen, der sich ihr
(normalerweise) keinen Moment länger ausgesetzt sehen will, als
es unvermeidlich erscheint. Insofern liegt im Gewalterleiden selbst
ein spontanes ›Nein‹ dazu, ihr überhaupt oder gar länger und wie‐
derholt ausgesetzt zu sein oder ausgeliefert zu werden.82 Warum
sonst sollte überhaupt nach Erklärungen, nach Entschuldigungen,
nach Rechtfertigungen oder Legitimationen der fraglichen Gewalt
verlangt werden? Letztere antworten nicht nur auf einen zuvor gege‐
benen Legitimationsbedarf; sie haben auch Adressaten: diejenigen

82 Vgl. dazu das Kap. IX in diesem Bd.

Kapitel XX

722

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich, die als ›Objekte‹ wiederholter Gewalt in Betracht kommen;
und zwar im Rahmen einer gewissen institutionellen Ordnung, für
die die fragliche Legitimation gilt. Nach diesem Verständnis erfolgt
überhaupt keine Legitimation je ohne einen gewissen Ordnungsbe‐
zug. Und keine Gewalt-Legitimation lässt sich ohne Weiteres auf
eine andere Ordnung übertragen.83 Jede Art der Legitimation muss
bestimmte Verhaltensweisen, Zuständigkeiten, Befugnisse usw. in ge‐
wissen Grenzen, für relevante Fälle, mit Bezug auf Berechtigte usw.
auszeichnen und kann dann nur denjenigen gegenüber gelten, die
an der jeweiligen Ordnung partizipieren, sei es als Schüler:innen, sei
es als Beamte, Soldat:innen etc., die unter bestimmten Umständen
bspw. mit Sanktionen zu rechnen haben. Das berechtigt diejenigen,
die sie zur Anwendung bringen, dazu aber nur innerhalb der jewei‐
ligen Ordnung – wobei die fragliche Legitimation niemals exakt
vorzugeben vermag, wie ihr praktisch Rechnung zu tragen ist.

So, wie kein Gesetz der Welt seine eigene Anwendung regelt, so
lässt sich überhaupt keine Legitimation denken, die erschöpfend das
Verhalten zu lizensieren vermöchte, zu dem sie berechtigt. Infolge‐
dessen erweist sich jedes legitimierte Verhalten unter dem Aspekt
als anfechtbar, ob es sich überhaupt (noch) im Rahmen einer ge‐
gebenen Legitimation bewegt oder bereits illegitim ist. Das gilt −
beispielsweise − für die ›Strenge‹ des Lehrers, der seine Schüler:in‐
nen zur Ordnung ruft und dabei seine ihm im Rahmen der Schu‐
le legitimerweise zustehende Rolle womöglich bereits missversteht,
ebenso wie für die Sach- und Amtsautorität einer weisungsbefugten,

83 Das hier nur zu streifende Problem der Pluralität sozialer, unterschiedlich zu
›rahmender‹ Ordnungen wird regelmäßig unterbelichtet, wo von einer »Legi‐
timation der sozialen Ordnung« im Ganzen die Rede ist, die man vielfach
allein durch den Staat verbürgt sieht (Bourdieu, Über den Staat, 285, 325).
So nahtlos können Ordnung, Herrschaft und Legitimation keinesfalls mehr zu‐
sammengehen. Schließlich gibt es viele soziale Ordnungen, deren Struktur gar
nicht durch ›vertikalen‹, in der Form von geltenden und anerkannten Gesetzen
legitimierten Zwang, durch vertragliche Übereinkunft sowie durch darauf sich
gründende Herrschaft zu bewerkstelligen ist. Infolgedessen werfen sie auch
andere Legitimationsfragen auf, die sich nicht im »law-bound character of poli‐
tical obligation« erschöpfen, der sich auf »legitimate government« bezieht, das
herrschen bzw. regieren sollte, wie es in der überwiegend vertragstheoretischen
Literatur von Epikur über Rousseau bis hin zu Rawls gedacht wurde. Vgl. J.
N. Shklar, Political Thought and Political Thinkers, Chicago 1998, 58 f., 219;
Bloch, Naturrecht und menschliche Würde, 23; J. Rawls, Politischer Liberalismus,
Frankfurt/M. 2003, 317, 327.

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

723

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


insofern legitimierten Vorgesetzten, die ihre ›Untergebenen‹ anlei‐
tet, und die Befehlsmacht eines Offiziers, der seine Mannschaft
diszipliniert und dabei seine innerhalb des Militärs legitimierten
Befugnisse überschreitet. In jedem Fall liegt normalerweise eine
Legitimation zur Ausübung von Befugnissen, Zuständigkeiten, Be‐
vollmächtigungen usw. vor; und in jedem Fall hat diese Legitimation
gewisse Grenzen. Andernfalls hätte man es mit einer Art Freibrief
zu tun, d.h. mit gar keiner Legitimation. Wo diese Grenzen aber
genau und im Einzelfall liegen bzw. zu ziehen sind, wo sie bereits auf
eine Weise übertreten werden, die für die davon Betroffenen Gewalt
heraufbeschwört, wird sich in praktischer Hinsicht stets und unver‐
meidlich als anfechtbar erweisen können. Streng genommen kann es
so gesehen überhaupt keine praktisch zureichende Legitimation geben.
Keine Gewaltlizenz kann bzw. darf eine Art Persilschein oder Blan‐
kovollmacht ausstellen oder, alternativ, ihre jeweiligen Grenzen in
unanfechtbarer Art und Weise bestimmen. Das Ansehen derjenigen,
deren Stellung sich auf legitimierte Befugnisse etwa stützt, beginnt
bereits in dem Moment zu zerfallen, wo sie diese ausüben, ohne ihre
unvermeidlich problematischen Grenzen im Blick zu haben.

Zugespitzt gesagt: Legitime Legitimität weiß um ihre Grenzen
und deren Unbestimmtheit; d.h. sie realisiert, dass sie diese niemals
durch Legitimierung im Vorhinein exakt zu bestimmenden Grenzen
der Legitimität in der Auseinandersetzung mit Anderen ausloten
muss; und das wiederum bedeutet, dass auch jede ›selbstkritisch‹
in Anspruch genommene Legitimität darum wissen muss, gegebe‐
nenfalls ihre Grenzen zu verletzen. Nicht derart ›selbstkritisch‹
aufgefasste und insofern als illegitim erscheinende, gleichwohl bean‐
spruchte Legitimität – dieses Oxymoron ist an dieser Stelle nicht
zu umgehen84 – steht von vornherein im Verdacht, zum Problem
ihrer Delegitimation kein rechtes Verhältnis zu haben, über die sie
sich nur mit Bezug auf Andere Klarheit wird verschaffen können.
Mit anderen Worten: ›Wirklich‹ legitime Legitimität nimmt diese

84 Vgl. Wilfried Hinsch, der feststellt, dass bspw. eine Regel »im normativen Sinne
legitim sein« kann, »obwohl sie mehrheitlich für illegitim gehalten wird und
umgekehrt«. So kommt es zu illegitimer (bzw. als illegitim erscheinender oder
geltender) Legitimität und zu legitimer (bzw. als legitim erscheinender oder
geltender) Illegitimität. Vgl. W. Hinsch, Legitimität, in: S. Gosepath, W. Hinsch,
B. Rössler (Hg.), Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphilosophie.
Bd. 2, Berlin 2008, 704−711, hier: 708.

Kapitel XX

724

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerade nicht einfach für sich in Anspruch, sondern öffnet sich für
ihre Anfechtbarkeit durch diejenigen, denen gegenüber sie legitimer‐
weise beansprucht werden soll. Legitimität ist unabdingbar Anderen
gegenüber in Anspruch genommene und durch sie auch anfechtbare
Legitimität, die realisiert, sich als solche niemals selbst genügen zu
können.85 Das gilt grundsätzlich; allerdings erst recht, wenn das
zu Legitimierende die ›Adressaten‹ der Legitimität derart radikal be‐
trifft wie eine Gewalt, die sie verletzen, verwunden und vernichten
kann.

Sollte das aber überhaupt (nachträglich) zu rechtfertigen und da‐
rüber hinaus (für die Zukunft) zu legitimieren sein? Oder ist Gewalt
allenfalls zu entschuldigen, zu erklären86, aber niemals wirklich zu
legitimieren? Ist womöglich jeder Versuch, besonders staatliche Ge‐
walt zu rechtfertigen oder zu legitimieren, der Anfang aller Unmoral,
wie Levinas argwöhnte?87 Sollte man, wenn es sich so verhält, jeden
Versuch unterlassen, besonders staatliche Gewalt – von polizeilicher
Repression über die Inhaftierung bis hin zur Todesstrafe – zu recht‐
fertigen und zu legitimieren? Ist das aber überhaupt aussichtsreich?

Die weit zurückreichende Geschichte der Auseinandersetzung mit
Gewalt legt auf diese Frage eine entwaffnende negative Antwort
nahe; und das sogar für die extremsten bzw. zum Äußersten ten‐
dierenden Formen der Gewalt, die wir unter den Oberbegriff des
Krieges fassen. Bis heute ist nicht einmal diese Form der Gewalt
vollständig delegitimiert worden. Im Gegenteil: just war theories
und new theories of just war feiern fröhliche Urständ.88 Dennoch
hat die Geschichte der Auseinandersetzung mit moralischen, politi‐

85 So wird der Begriff der Legitimität ethisch vor einer juridistischen Verengung
bewahrt, die darauf hinauslaufen würde, die diskutierte Legitimitätsfrage im
System des Rechts zu absorbieren. Es würde den verfügbaren Rahmen aller‐
dings bei weitem sprengen, zu untersuchen, wo eine ethisch-selbstkritische
Legitimitätsfrage, die um ihre Anfechtbarkeit seitens Anderer weiß, ihren Ort
hat und wie sie konkret im Sinne einer Ethik der Demokratie auszutragen wäre
(vgl. Ricœur, Politique, Économie et Société. Écrits et conférences 4, 25).

86 S. Cotta, Why Violence?, Gainesville 1985.
87 E. Levinas, Zwischen uns, München 1995, 126.
88 B. Paskins, M. Dockrill, The Ethics of War, London 1979; M. Walzer, Just

and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical Illustrations [1977], New
York 42006; W. Hinsch, Die Moral des Krieges, München 2017; C. T. Schnei‐
der, »Krieg?«, Münster 2017; L. May (ed.), The Cambridge Handbook of The Just
War, Cambridge 2018.

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

725

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen und rechtlichen Ansprüchen, die an ›legitime‹ kriegerische
Gewalt zu stellen sind, inzwischen bis zu einem Punkt geführt, wo
deren so außerordentlich hartnäckig verfolgte und immer wieder be‐
gründete Legitimierbarkeit vollständig zusammenzubrechen scheint.
Abschließend möchte ich anzugeben versuchen, wohin uns dieser
Zusammenbruch nunmehr führt, um dann auf die Legitimierbarkeit
anderer (nicht-kriegerischer) Gewalt zurückzukommen.

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

Rückblickend auf die Geschichte der Gewalt muss man feststellen,
dass es nicht immer schon ›klar‹ war, dass Gewalt überhaupt der
Rechtfertigung oder der Legitimation bedarf. Archaische Formen
der Menschenjagd, der Verteidigung gegen feindliche Nachbarn und
des Angriffs bis hin zur Ausrottung haben sich vermutlich lange
Zeit außerhalb eines ›moralischen‹ Horizonts abgespielt, in dem
wir heute jegliche Form der Gewalt ansiedeln – sogar dann, wenn
sie als virtuelle niemandem direkt Schaden zuzufügen scheint. In
diesem Fall fürchtet man mediale Rückwirkungen von weitgehender
Desensibilisierung bis hin zur Verrohung und Nachahmung offenbar
höchst attraktiver Gewalt, der man sich auf digitalen Wegen hingibt
– um sich wenigstens so noch jeglicher Rechtfertigungszumutung zu
entziehen. In den digitalen Medien lyncht, ›killt‹ und liquidiert man
offenbar nach Herzenslust. Man kann das Blut Anderer möglichst
›realitätsnah‹ vergießen, wie es heißt, und sie Bestien zum Fraß
vorwerfen. Allerdings nicht mehr so, wie man es im alten Rom
getan hat, wo man grausame Gewalt auf spektakuläre Art zur Schau
gestellt und gefeiert hat.89 Derartige Untaten können heute selbst
Diktatoren nicht mehr ohne Weiteres zur öffentlichen Demonstrati‐
on ihrer Macht dienen. Sobald sie bekannt werden – wie im patholo‐
gischen Fall Saddam Husseins –, rufen sie weltweit Abscheu hervor.
Dabei hat die Zeit, der er noch angehörte, die Moderne, ihrerseits
unerhörte Gewaltpotenziale hervorgebracht und dann entfesselt –
von massenhaftem willkürlichem ›Verschwindenlassen‹ bis hin zum
genozidalen Vernichtungskrieg.

89 P. Veyne, Der Eisberg der Geschichte, Berlin 1981, 8 f.

Kapitel XX

726

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was immer man jeweils vor dem ›Ausbruch‹ kriegerischer Gewalt
zu ihrer Legitimation gesagt haben mag90, sie entglitt regelmäßig
denjenigen, die Krieg ›führen‹ wollten und gestattete allenfalls noch
eine nachträgliche Rechtfertigung, dann aber vielfach derart wohl‐
feil, dass das nicht gerade zum Ansehen von Gewaltrechtfertigungen
beitragen konnte. Darüber konnten auch aufwändige Versuche der
Legitimation von Gewalt nicht hinwegtäuschen, in denen die Recht‐
fertigung nicht mehr ad hoc und nachträglich, sondern systematisch
und für die Zukunft erfolgte. Während die Rechtfertigung von Ge‐
walt ihr überwiegend hinterherhinkt, eilt ihr die Legitimation teils
weit voraus – und steht eben deshalb ihrerseits im Verdacht, nicht
etwa nur eine bereits vorliegende Gewalt mit allerlei ›guten Grün‐
den‹ zu versehen, sondern in Zukunft neue Gewalt freizusetzen. So
weist möglicherweise jede Legitimation von Gewalt eine Gewalt der
Legitimation selbst als Kehrseite auf. Problematisch erscheint das
aber nur deswegen, weil inzwischen jede Form von Gewalt als recht‐
fertigungs- und legitimationsbedürftig gilt.91 Und das gilt weithin als
ein Fortschritt von gattungsgeschichtlicher Signifikanz. Befinden wir
uns etwa nicht auf dem Weg der Überwindung einer hunderttausen‐
de von Jahren währenden Naturgeschichte der Gewalt, in der sie
die längste Zeit überhaupt keiner Rechtfertigung und Legitimation
zu bedürfen schien, zumal Fremden gegenüber nicht, denen man
gar nichts schuldig zu sein glaubte?92 Stehen uns nicht goldene
Zeiten weitgehender Gewaltlosigkeit bevor, zu der man Kinder und

90 Siehe dazu den Exkurs in Kap. IV, 5 in diesem Bd.
91 Auch dann, wenn sie vermeintlich bloß privat und ohne direkte Gewalteinwir‐

kung auf Andere virtuell ›genossen‹ wird wie im Fall jener Terrabyte von Bil‐
dern, die man auf Computern von ›Pädophilen‹ gefunden hat. (Von der Frage
einmal ganz abgesehen, wie es zur Proliferation solchen Materials kommen
konnte.)

92 Wie im Krieg (pólemos) gegen Barbaren in der Antike – woran sich erst im Lau‐
fe von Jahrhunderten etwas zu ändern begann, wie es die Geschichte kosmopo‐
litischen Denkens beweist, das sich noch zur Zeit der spanischen Spätscholastik
schwer damit tut, auch der indigenen Bevölkerung Südamerikas und Afrikas
Rechte zuzuerkennen, die es erforderlich machen, alles eigens zu legitimieren,
was letztere zu verletzen droht. Dass bspw. auch Indianer davon überzeugt sein
konnten, Fremden und vor allem ihren Feinden seien sie nichts schuldig, was
auch immer ihre eigene Kriegerehre sie gelehrt haben mag, zeigt eindrücklich
Jonathan Lear, Radikale Hoffnung. Ethik im Angesicht kultureller Zerstörung,
Berlin 32021, 32−48.

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

727

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jugendliche in den Schulen ja tatsächlich bereits erzieht? Wenn aber
Gewaltlosigkeit tatsächlich praktizierbar sein sollte (was als höchst
umstritten gelten muss93), wie sollte dann überhaupt noch weiterhin
irgendeine Form der Gewalt zu rechtfertigen oder zu legitimieren
sein? Kämen dann nicht allenfalls noch Entschuldigungen für be‐
reits begangene Gewalt in Betracht94, niemals mehr aber Formen
ihrer Begründung, die sie im Vorhinein für die Zukunft legitimieren
könnten?

Wäre Gewaltlosigkeit möglich, könnte prima facie überhaupt kei‐
ne Legitimation von Gewalt gelingen95; Gewalt wäre niemals zu legi‐
timieren – wie das Böse, gegen das Nabert und Ricœur argumentiert
haben (s.o.). Ist die Frage nach Gewalt-Legitimation am Ende nichts
als Ideologie, die, weit entfernt, sich nur auf Gewalt als ihr Objekt
zu beziehen, ihrerseits neue Formen der Gewalt zeitigt, gerade weil
sie den irreführenden Eindruck erweckt, im Grunde nicht zu Legi‐
tierendes doch einer Legitimation zuführen zu können?

Wenn Gewalt für diejenigen, die sie trifft, allemal ein Übel dar‐
stellt, verlangt bereits eingetretene Gewalt nach Rechtfertigung; und
zwar vonseiten derjenigen, denen sie widerfahren ist. In der Erfah‐
rung von Gewalt und im Begriff ›Gewalt‹ selbst liegt schon deren
Rechtfertigungsbedürftigkeit96; insofern ist anzunehmen, dass es gar

93 Erinnert sei nur en passant an die weitläufige Diskussion um Arthur Koestlers
Gegenüberstellung des »Yogis« und des »Kommissars«.

94 Wenigstens versucht die Praxis der Entschuldigung die fragliche Gewalt mora‐
lisch zu limitieren und ihr nicht noch weitere Gewalt hinzuzufügen. Abgesehen
davon, ob man ›sich entschuldigt‹ (so als ob damit die eigentlich erst vom
Anderen her mögliche Entbindung von der fraglichen Schuld dem ›Schuldigen‹
selbst zur Disposition stehen könnte) oder ob man um Entschuldigung bittet:
nur in relativ harmlosen Fällen erscheint das jedoch als unverfänglich. Sehr
schnell nimmt Gewalt Formen an, die bereits beim ersten Vorfall als geradezu
›unentschuldbar‹ erscheinen und im Wiederholungsfall praktisch jede einfach
entschuldende Weise der Entschuldigung unmöglich zu machen drohen.

95 Es sei denn man unterstellt mit Nietzsche, wir hätten zwischen einem Le‐
ben ohne Gewalt und einem gerade durch Gewalt sich intensivierenden und
steigernden Leben zu wählen. Wer sich für die zweite ›Option‹ entscheiden
würde, könnte sich auf diese Weise allerdings nicht einfach der Legitimations‐
bedürftigkeit ausgeübter Gewalt in den Augen Anderer entziehen.

96 An dieser Stelle berufe ich mich gerade nicht sogleich auf das Kantische Fak‐
tum der Vernunft, sondern zunächst auf die leibhaftige Verfassung derer, die
der Gewalt ausgesetzt sind und sie unmöglich indifferent einfach hinnehmen
können. Daraus entspringt der Rechtfertigungsbedarf, auf dem man dann auch

Kapitel XX

728

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keine Gewalt gibt, jedenfalls keine, die sich zwischen Menschen
abspielt, welche nicht der Rechtfertigung bedürfte – vorausgesetzt,
sie ist dessen überhaupt fähig bzw. würdig. Es ist keineswegs klar,
dass das, was als Gewalt nach Rechtfertigung verlangt, auch gerecht‐
fertigt werden kann. Jedoch müssen diejenigen, die für Gewalt ver‐
antwortlich gemacht werden, deren Rechtfertigung versuchen – es
sei denn, sie entziehen sich der Rechtfertigungszumutung selbst, ver‐
gleichgültigen, überhören oder negieren sie auf andere Weise (was
wiederum auf Gewalt hinauslaufen würde). Nicht nur nicht gerecht‐
fertigte Gewalt ist, als solche, d.h. gerade insofern sie nicht gerecht‐
fertigt wird oder erscheint, Gewalt; auch die Verweigerung jeglicher
Rechtfertigung ist als solche Gewalt (insofern sie Andere verletzt).97

Wer die ihm zugeschriebene Gewalt überhaupt zu rechtfertigen ver‐
sucht, macht sich immerhin nicht weiterer Gewalt dadurch schuldig,
dass er sich dem Rechtfertigungsanspruch entzieht, ihn ignoriert
oder mit Füßen tritt. Er scheint zu akzeptieren, dass er Anderen eine
Rechtfertigung schuldet; und zwar auch dann, wenn nicht von einem
Recht auf Rechtfertigung im engeren, juridischen Sinn, sondern nur
von einem Anspruch auf Rechtfertigung auszugehen ist.98

Ob die Rechtfertigung gelingt und von denjenigen, an die sie
adressiert wird, akzeptiert wird, ist wie gesagt eine andere Frage.
Und wieder eine andere Frage ist, was dann erreicht wäre. Die
Dramatik von Gewalt-Legitimationen liegt darin, dass sie es nicht
mit einer nachträglichen Rechtfertigung bewenden lassen, sondern
die fragliche Gewalt für die Zukunft affirmieren. So soll die legi‐
timierte, in womöglich ›exemplarischer‹ Form vollstreckte Strafe,
die vielleicht ›übertrieben‹ erscheinen mag, ihren abschreckenden
Zweck nicht zuletzt in der Zukunft erfüllen können. Insofern hat sie
einen zweischneidigen Sinn: Als ›berechtigterweise‹ verhängte lässt
sie bereits an ihre gegebenenfalls sogar verschärfte Wiederholung
für den Fall denken, dass der entsprechende Anlass erneut vorliegt.

›vernünftigerweise‹ bestehen kann. Insofern gehören Leibhaftigkeit und Ratio‐
nalität zusammen. Doch wir sind weit davon entfernt, diesen Zusammenhang
bereits genau genug zu verstehen.

97 Das Gleiche gilt prima facie für verweigerte Legitimationsversuche.
98 Worauf sich ein solches Recht im engeren Sinne gründen soll, bleibt in einer

juridistischen Interpretation des Arendt’schen Ausdrucks »Recht auf Rechte«
rätselhaft, die entweder auf eine Art Naturrecht setzen muss oder in einen
Regress zu geraten droht.

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

729

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem doppelten Sinne befinden sich die Adressaten der Gewalt-
Rechtfertigung in der Rolle, nicht nur hinnehmen zu müssen, dass
ihnen Gewalt widerfahren ist und dass diese gerechtfertigt wird (ob
auf für sie akzeptable oder nicht hinnehmbare Art und Weise); sie
wird ihnen allein durch Legitimation darüber hinaus als künftig
wiederholbare vorgezeichnet. Dabei stützt sich die Gewalt-Legitima‐
tion typischerweise auf institutionelle Formen, mit denen unvermeid‐
liche Asymmetrien zwischen Subjekten und Adressaten der Recht‐
fertigung einhergehen. Wer Gewalt als wiederholbare rechtfertigt und
legitimiert, hat eine dazu ermächtigte Position (oder maßt sie sich
an). Ob Eltern, Pädagog:innen in öffentlichen Einrichtungen oder
Amtsträger wie Polizist:innen und Richter:innen: Ihnen steht, wenn
sie Gewalt rechtfertigen, die mit ihrer Position einhergeht und sich
wiederholen kann, eine institutionalisierte Macht zu, die als solche
ihrerseits gerechtfertigt werden kann; sei es in der Form bloßer Le‐
galität, wenn sie bereits etablierten Normen entspricht, sei es in der
Form einer Legitimierung, die auch dort noch Bestand haben kann,
wo man an Grenzen der Legalität gerät. Idealerweise gilt legale
Machtausübung als grundsätzlich auch legitime (wenn sie Teil eines
allseits akzeptierten Gemeinwesens ist) – was allerdings nicht besagt,
Legalität stelle eine Art Freibrief zu jeglicher, auch gewaltsamer Aus‐
übung entsprechender Befugnisse dar. Im Gegenteil steht in einem
idealiter allseits als legitim erachteten Gemeinwesen auch jede lega‐
le Machtausübung, die mit Gewalt einhergeht, grundsätzlich unter
dem kritischen Anspruch, als legitime erscheinen zu sollen. Warum
ist das so? Weil ein solches Gemeinwesen jeden Einzelnen als jeman‐
den achtet, dessen gewaltsame Verletzung, Verwundung (von der
Vernichtung nicht zu reden) niemals ›selbstverständlich‹ (im Sinne
von: nicht der Rechtfertigung und Legitimation bedürftig) sein kann
bzw. darf – um das Mindeste zu sagen. Das gilt auch dann, wenn es
zutreffen sollte, dass überhaupt keine Aussicht auf wirklich ›gewalt‐
freies‹ Zusammenleben besteht, wie wir heute annehmen müssen
– nach allem, was wir inzwischen über strukturelle, subtile und
kaschierte Formen der Gewalt wissen, deren Allgegenwärtigkeit die
Forschung zu belegen scheint, so dass sich nur schwer ausmachen
lässt, wo Gewalt wenigstens nicht ›herrscht‹.

Ob und inwiefern Gewalt vorliegt, darüber befinden zunächst
allerdings stets diejenigen, die sie trifft, ob man ihrem Verständnis
von Gewalt, ihren Gewalt-Deutungen und ‑Interpretationen nun zu‐

Kapitel XX

730

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmen mag oder nicht.99 Auseinandersetzungen um diese Fragen
müssen stets an diejenigen anknüpfen, denen Gewalt widerfährt,
ob auf subtile oder eklatante, strukturelle und kaschierte oder un‐
verhüllt brutale Art und Weise. Doch Gewalt kann nicht in jedem
Fall als ›evidente‹ Gegebenheit aufgefasst werden und verlangt des‐
halb vielfach nach einer dissensuellen Austragung miteinander konf‐
ligierender Deutungen und Interpretationen.100 Das gilt sowohl für
unangemessen erscheinende Klagen über Gewalt seitens derer, die
im Wohlstand leben, wo sie ihrem Misantropismus, ihrem Negativis‐
mus, Narzissmus oder selbstgerechten Populismus frönen, als auch
für die radikale Gewalt, welche gerade den Wehrlosesten widerfährt,
die sie aus eigener Kraft nicht einmal artikulieren können, wie die
aktuelle Diskussion um Fragen sogenannten Kindes»missbrauchs«
beweist, der in ungezählten Fällen nichts anderes als Folter bedeu‐
tet, die als solche überhaupt nur durch Dritte zum Vorschein zu
bringen ist. Auch in diesen Fällen ist die Frage, ob und inwiefern
Gewalt vorliegt, zunächst stets von denjenigen her (gegebenenfalls
stellvertretend in deren Namen) aufzuwerfen, denen sie widerfährt.
Denn Gewalt verletzt, verwundet und vernichtet Andere. In deren
leibhaftiger Existenz liegt allererst die Wirklichkeit dessen vor, was
wir mit dem Hyperonym ›Gewalt‹ bezeichnen.

Darin liegt eine für jede Rechtfertigung und Legitimation von
Gewalt unüberwindliche Asymmetrie. Denn Rechtfertigung und Le‐

99 Dem geht allemal ein vom durch Gewalt affizierten Subjekt zu beklagendes
Geschehen voraus, das als zu rechtfertigendes überhaupt erst einmal ›gelten
gelassen‹ werden muss, damit es zu einer wie auch immer gearteten Rechtfer‐
tigung kommen kann. Worum es sich dabei genau handelt, kann sich schon
auf der Ebene eines einfachen Beschreibungsversuchs, der vorläufig jegliches
Beklagen und Rechtfertigen suspendiert, als strittig erweisen. Der ›einfache‹
Schlag ins Gesicht verletzt nicht nur physisch und demütigt; ihm kann zusätz‐
lich besondere symbolische Gewalt zukommen, wenn er in der Öffentlichkeit
unter den Augen Dritter erfolgt, um den Getroffenen ggf. moralisch zu ver‐
nichten, ohne dass das aber offen zutage treten müsste. Der zu rechtfertigende
Sachverhalt stellt sich keineswegs wie von selbst als solcher eindeutig und
so dar, dass die erfahrene Gewalt und der Gegenstand der nachfolgenden
Rechtfertigung ohne Weiteres zusammenfallen könnten. Offensichtlich kommt
es entscheidend auf die spezifische Form und den Kontext der Gewalt an,
wenn es um darum geht, was jeweils überhaupt das zu Rechtfertigende ist, dem
die Rechtfertigung Genüge tun soll.

100 Vgl. die Kap. IX und X in diesem Bd.

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

731

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gitimation können sich zunächst nur nachträglich zu dieser oder
jener Form von Gewalt verhalten, die Andere bereits getroffen hat;
sei es auch nur im Modus der Drohung.101 Typischerweise verhält
es sich so, dass die Zumutung, Gewalt zu rechtfertigen und zu legiti‐
mieren, von jenen ausgeht, denen die fragliche Gewalt widerfahren
ist und sie Anderen zurechnen müssen. Dabei geht es jedoch niemals
um Gewalt im Allgemeinen. Es kann keine pauschale Gewalt-Legiti‐
mation geben. Denn der Begriff der Legitimation verlangt nach der
Angabe von etwas zu Legitimierendem, in bestimmter Hinsicht, un‐
ter gewissen Bedingungen, und mit Rücksicht auf bestimmte Adres‐
saten. Jemandem gegenüber kann man oder muss man versuchen,
etwas Bestimmtes zu rechtfertigen; und zwar in mehrfach spezifizier‐
ter Form; sei es in Bezug auf bereits Geschehenes, sei es mit Blick
auf vorläufig Zukünftiges, wie es bei Legitimationen geschieht.

Statt zu versprechen, uns ganz und gar vor der Wiederholung
von Gewalt zu bewahren, bestätigt deren Legitimation sie noch –
ohne aber im Vorhinein Kontrolle über die zu legitimierende Gewalt
haben zu können. Selbst wenn die legitimierte Gewalt von denjeni‐
gen, die sie akzeptieren sollen, hingenommen wird, ist niemals im
Vorhinein klar, ob sich die legitimierte Gewalt an die Grenzen ihrer
Legitimation halten wird. Darüber entscheiden zudem niemals die
Gewalt Ausübenden allein, sondern wesentlich die Adressaten ihres
Tuns102 mit – und zwar sogar primär, wenn wir daran festhalten,
dass sich das Vorliegen von Gewalt zunächst immer an denjenigen
bemessen muss, die sie trifft.

So gesehen liegt im Zukunftsbezug jeder Gewalt-Legitimation un‐
vermeidlich der Verdacht begründet, sie legitimiere zuviel, insofern
sie die Grenzen ihrer Legitimation nicht kennt, die stets auch von
denjenigen abhängen, welche als erste deren Überschreitung erfah‐

101 Ich gehe nicht so weit, zu behaupten, dass Gewalt gar keiner Rechtfertigung
bedürfte, wenn Andere nicht nach ihr verlangen würden. (Es kann sehr wohl
sein, dass wir, als Gewalttäter, auch uns selbst mit einer Rechtfertigungszumu‐
tung konfrontiert sehen, ohne dass es dazu Anderer bedürfte. Dass hier das
Gewissen als Stimme des Anderen bzw. stellvertretend für diese ins Spiel
kommen kann und vielleicht muss, sei nur en passant vermerkt.).

102 Von Dritten wie Mittätern, Mitläufern, Augen- und Ohrenzeugen sowie von
der (grenzüberschreitenden) Öffentlichkeit einmal ganz abgesehen.

Kapitel XX

732

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren werden.103 Abgesehen davon, ob nicht jede Form der Gewalt
›zuviel‹ ist, wenn es zutrifft, dass jegliche Gewalt von vornherein
subjektiv als rechtfertigungsbedürftiges ›Übel‹ erfahren wird, muss
man sich fragen, ob nicht jede Legitimation von Gewalt ein ›Zuviel‹
an Gewalt legitimiert und so ihrerseits unter Gewaltverdacht geraten
muss.

Es mag ein gewisser Fortschritt darin liegen, dass wir das kritisch
sehen, weil Gewalt in keiner Hinsicht mehr als etwas schlicht Hin‐
zunehmendes gelten kann. Doch der Fortschritt wird nicht darauf
hinauslaufen können, Gewaltfreiheit in Aussicht zu stellen. Vorläufig
liegt er vielleicht nur darin, der Gewalt in ihren vielfältigen Erschei‐
nungsformen, darunter nicht zuletzt strukturelle, subtile und selbst
im Recht, das sie befrieden sollte, kaschierte104, auch dort auf die

103 In diese Richtung zielt auch ein jüngerer Versuch, die »Legitimationsschwelle
für ›gerechte‹ Gewalt« in Anlehnung an das Modell des gerechten Krieges
definitorisch durch eine Reihe konkreter Kriterien festzulegen. Dieser Versuch
muss am Ende eingestehen, dass man so über eine Prima-facie-Rechtfertigung
(die von Legitimation hier nicht unterschieden wird) nicht hinauskommt, die
sich im Konkreten in jeder Hinsicht jederzeit als anfechtbar erweisen kann.
Zu diesen Kriterien zählt, dass eine Verletzung eines grundlegenden Rechtes
vorliegen muss, gegen die man sich nur verteidigt; und zwar mit Hilfe einer
öffentlichen Erklärung, die Gewalt nur als letztes, angemessenes Mittel in
Betracht zieht, aber niemals zu mala in se greift, usw. All das läuft auf eine Art
Notwehr-Paradigma hinaus, das man auch im Fall ›interpersonaler‹ (öffentlich
vielfach gar nicht sichtbarer) Gewalt in Formen nachträglicher Rechtfertigung
anerkennen wird. Legitimationen von Gewalt gehen im Hinblick auf die Zu‐
kunft darüber allerdings weit hinaus. Vgl. D. Meßelken, Gerechte Gewalt?,
Paderborn 2012, 233 f.

104 Spätestens seit Rousseau wissen wir, dass die rechtsstaatliche Legitimation
von Gewalt nicht zu einer für alle Betroffenen gleichen Rechtlichkeit geführt
hat. Der sogenannte (fiktive) Gesellschaftsvertrag muss seitdem im Zeichen
des Verdachts verstanden werden, die Reichen gelangten durch ihn auf betrü‐
gerische Weise in den Besitz der Macht des Eigentums und des Rechts, wohin‐
gegen den Armen nur die Ohnmacht ihres Rechts bleibt. Habermas spricht
zuletzt ziemlich unbestimmt von einem bleibenden »Gewaltkern« keineswegs
immer bewusster »nackter Abhängigkeit«, der vergesellschaftetes Leben selbst
unter Bedingungen seiner weitgehenden Verrechtlichung bis heute präge; Ha‐
bermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1, 580. Es ist ein Desiderat,
angesichts solcher Einsichten die von Habermas immer wieder favorisierte
Perspektive »postkonventioneller« Verrechtlichung darauf hin prüfen, inwie‐
weit sie tatsächlich dem Anspruch der Minimierung von Gewalt gerecht wer‐
den kann. (Vgl. Habermas, Faktizität und Geltung, 98, 552.) Immerhin ist sich
Habermas in diesem Anspruch mit einem Kontrahenten wie Derrida offenbar

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

733

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spur zu kommen, wo sie durch Rechtfertigungen und Legitimatio‐
nen, die in großer Zahl vorliegen, geradezu unsichtbar und am Ende
renaturalisiert zu werden droht. So münden die hier angestellten
Überlegungen in die abschließende Frage, ob wir dies vermeiden
und mit einer offenbar unaufhebbaren Gewalt leben können, der
keine Legitimation je gänzlich Herr zu werden verspricht.105 Das
Gegenteil glauben zu machen, hieße, jegliche Gewalt-Legitimation
mit der unerkannten Hypothek einer Schein-Legitimation zu belas‐
ten. Eine sozialphilosophische Diskussion, die sich – für manche
(wie etwa Ernst Bloch und Hannah Arendt) skandalöserweise –
überhaupt darauf einlässt, Praktiken der Gewalt-Legitimation in Be‐
tracht zu ziehen, sollte jedoch keinesfalls dazu führen, tatsächlich
fortbestehende Gewalt unkenntlich zu machen. Nur unter dieser
Voraussetzung kann Gewalt weiterhin als das gelten, als was sie auch
erfahren wird: als Zumutung des im Grunde Unzumutbaren, als
Stachel im Fleisch des Sozialen.

einig, der freilich von einem viel weiteren, letztlich jegliches Erscheinen und
Verhalten betreffenden Gewaltverständnis ausgeht, wie der in dieser Hinsicht
höchst folgenreiche Levinas-Aufsatz (J. Derrida, Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt/M. 1976, 121–235) beweist.

105 Vgl. P. Ricœur, Pouvoir et violence, in: M. Abensour (éd.), Ontologie et politi‐
que, Paris 1989, 141–153, zum im ›normalen‹ Leben weitgehend vergessenen
Grundmotiv, trotz aller Widrigkeiten und Gewaltsamkeiten, die keine Lösung
(dialysis) zulassen, zusammen leben zu wollen. Dieses Motiv klingt auch bei
Loraux (L’invention d’athènes, Paris 1993; Das Band der Teilung, in: J. Vogl
[Hg.], Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, Frank‐
furt/M. 1994, 31–64) und bei Arendt an, an die Ricœur anknüpft.

Kapitel XX

734

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493 - am 21.01.2026, 02:37:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel XIV Sensibilisierung für Gewalt Orientiert an Grausamkeit als dem Schlimmsten, schlechterdings Intolerablen Judith N. Shklar, Richard Rorty, Donatella Di Cesare
	1. Ernüchterte Praktische Philosophie – im Rekurs auf eine »Phänomenologie von unten«
	2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie
	3. Rückbesinnung auf Unverzichtbares – nach ›westlichem‹ Vorbild?
	4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung
	5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

	Kapitel XV Von der fehlenden Begründung zur prekären Bezeugung der Menschenrechte
	1. Anstelle eines begründungsfixierten Diskurses: die Suche nach einem lebbaren Leben in einer menschlichen Welt
	2. Menschenrechte und menschliche Würde: Anspruch und Würdigung
	3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte: Verletzungserfahrungen und deren Politisierung
	4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des Anderen − ein Glaubwürdigkeitsproblem
	5. Bilanz und Ausblick

	Kapitel XVI Gewalt als Herausforderung des Politischen heute Mit Blick auf die neueste Politisierung des Kindeswohls
	1. Leib, Widerstand und Politik
	2. Der menschliche Körper und Leib im Kontext vielfältiger Politisierungen seit dem 18. Jahrhundert
	3. Zur globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Körpers: Kinder und Flüchtlinge
	4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen
	5. Zur Rolle der Dritten

	Kapitel XVII Differenzierung und Diskriminierung – zwischen Verbot und Unvermeidlichkeit
	1. In ›Differenzen‹, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt
	2. Aufhebung des unübersehbar Vielen und Verschiedenen?
	3. Andere als Andere
	4. Unterscheiden und sich orientieren
	5. Zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminierung
	6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

	Kapitel XVIII Antisemitismus und Anti-Antisemitismus in der politischen Kultur der Gegenwart
	1. Antisemitismen inflationär
	2. Auflösung jeglicher Antisemitismus- Kritik in kritisiertem ›Antisemitismus‹?
	3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen
	4. »Juden« erfinden müssen?
	5. Jüdische Alterität versus Antisemitismus als Definitionsmacht?
	6. Radikale Alterität als unanfechtbares Refugium?

	Kapitel XIX Das Politische, das Volk und der Krieg Eine ›friedenspolitische‹ Perspektive
	1. Zur politischen Lage des Politischen
	2. Das ›Volk‹ in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit
	3. Öffentliche Umgänglichkeit, Ansprechbarkeit und das In-Erscheinung-treten des Anderen
	4. Vom Anderen zurück zur Frage nach dem Politischen
	5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen?

	Kapitel XX Gewalt und Legitimation Grundzüge unaufhebbarer Missverhältnisse
	1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart
	2. Ordnung, Legitimation, Gewalt
	3. Legitimität und (De-)Legitimierung – im Ausgang von der Negativität des Legitimierungsbedürftigen
	4. In vielfältige Gewalt verstrickt – trotz und durch Legitimation
	5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt
	6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?


