Teil C
Im Kontext einer sensibilisierten Kultur

Aktuelle Brennpunkte



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Sensibilisierung fiir Gewalt

Orientiert an Grausamkeit als dem Schlimmsten,
schlechterdings Intolerablen

Judith N. Shklar, Richard Rorty, Donatella Di Cesare

1. Erniichterte Praktische Philosophie - im Rekurs auf eine »Phanomenologie von
unten« (496) | 2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie (507) |
3. Riickbesinnung auf Unverzichtbares — nach >westlichem« Vorbild? (510) | 4. Auf
den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung (514) | 5. Gegen demokratische
Selbstgerechtigkeit (518)

Les souffrances daujourd’hui wen paraissent que plus intolérables |...].!

Urspriinglich und fiir lange Zeit hatte sich die Philosophie mit
Platon und Aristoteles in praktischer Hinsicht auf das Gute und Ge-
rechte konzentriert. Beides ist jedoch zwischenzeitlich derart wieder
in Vergessenheit geraten, dass man in den 1970er Jahren eine formli-
che »Rehabilitierung der Praktischen Philosophie« fiir nétig hielt,
die sich im Kern wieder um diese beiden Grundbegriffe drehen
sollte. Aus der Phalanx von denjenigen, die diesen Weg verfolgten,
scherte speziell Richard Rorty allerdings aus; u.a. unter Berufung
auf die Bostoner politische Theoretikerin Judith N. Shklar, die davon
tiberzeugt war, dass man philosophisch bislang nicht einmal dem
Mindesten ausreichend Aufmerksamkeit geschenkt hat, um das es
auch Praktischer Philosophie vor allem gehen miisste: Verhinderung
oder Vermeidung von grausamer Gewalt. Wenn beides nicht beach-
tet und philosophisch in erster Linie ernst genommen wird, wie
sollte man dann eine Philosophie wertschatzen, die den Eindruck er-
weckt, weit iiber das Mindeste hinausgehenden Anspriichen gerecht
zu werden und selbst fiir Ideale und Utopien des Guten und des Ge-
rechten glaubwiirdig biirgen zu kénnen? Muss sie nicht auf tonernen
Fiflen stehen und prompt zu Fall kommen, wenn sie doch einmal
mit einer grausamen Wirklichkeit in Beriihrung kommt, die zum
Guten, Gerechten, Idealen und Utopischen prima facie tiberhaupt

1 A.LaCoque, P. Ricceur, Penser la Bible, Paris 1998, 296.

495

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

kein erkennbares Verhiltnis hat; und zwar umso weniger, als sich
das Grausame anscheinend nicht abschaffen bzw. tiberwinden ldsst?

Mit Shklar begreift Rorty diesen ganzen Problemkomplex als eine
Frage der Sensibilitdt bzw. der Sensibilisierung fiir Grausambkeit, so
wie sie tatsdchlich vorliegt und vor allen Anderen widerfahrt. Und
das, so meint er offenbar, gebe Grund genug, Grausamkeit als wich-
tigste Herausforderung auch Praktischer Philosophie zu begreifen.
Doch dieses >Grund-gebenc« ist noch lange keine Begriindung, wie
man sie einem uralten Verstindnis von Philosophie als Praxis der
Rechenschaftsgabe (I6gon didénai) zufolge immer dann fiir unab-
dingbar hilt, wenn es darum geht, zu bestimmen, wonach wir uns
richten missten, was verbindlich und sogar verpflichtend sein sollte,
usw. Was einen (auch in den Augen Anderer anerkennenswerten)
»Grund« abgeben konnte, muss allemal in dissensueller Auseinander-
setzung ermittelt werden und stellt sich auch im Fall eklatanter Grau-
samkeit nicht ohne Weiteres als evident dar. Wenn eine solche Aus-
einandersetzung unterbleibt, verstricken wir uns allerdings selbst in
die Grausamkeit, der man nicht gerecht wird. In diesem Punkt folge
ich Donatella Di Cesare, deren aktuelle Kritik der Folter weiter zu
fragen veranlasst, ob wir so weit gehen diirfen, uns eine keineswegs
einfach >gegebene, sondern zu kultivierende und zu verlangende
Sensibilitét selbst zuzuschreiben (wie es Rorty tut) - méglicherweise
in der Meinung, dem anscheinend minimalen und unverzichtbaren
Anspruch, der Erfahrung von Grausamkeit auf diese Weise gerecht
zu werden.

1. Erniichterte Praktische Philosophie
— im Rekurs auf eine »Phanomenologie von unten«

Auch als eminent >theoretische« Angelegenheit ist und bleibt die
Philosophie eine Lebensform, ein bios theoretikés und insofern eine
durch und durch praktische Sache. Das sahen in der Antike auch
diejenigen so, die mit Aristoteles der Uberzeugung waren, alle Men-
schen strebten von Natur aus nach Wissen, wie es gleich zu Beginn
seiner Metaphysik heifSt. Eine solche Lebensform sollte allerdings
idealerweise in der Weise der Mufle (scholé) realisierbar sein; und
gerade nicht derart >praktisch¢, wie man dieses Attribut heute zu

496

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Erniichterte Praktische Philosophie

verstehen neigt: arbeitsam, womaglich unter alltaglichem Druck der
Erwirtschaftung des Lebensnotwendigen und stindig im Zeichen
der Angst, >Zeit zu verlieren<, ohne je wirklich >freie Zeit< zu haben.
Auch ein >miifliges<, Zeit gebendes und verschwendendes Leben
erforderte noch eine Art praktisches Wissen?; jedoch nicht in techni-
scher, erlernbarer, ohne Weiteres verallgemeinerbarer und systema-
tisch zu implementierender Form, sondern allenfalls im Sinne einer
Haltung (hexis), die sich mehr oder weniger gewohnheitsmifig in
einem habitus manifestiert, ohne dabei je direkt willentlicher Verfii-
gung zu unterstehen.?

Moglicherweise hat gerade diese Einsicht dazu gefiihrt, dass der
Begriff der Praxis Jahrhunderte lang marginalisiert und geradezu
vergessen werden konnte. Daran begann sich in der Philosophie erst
nach und durch Heideggers phianomenologische Aristoteles-Inter-
pretation zu Anfang der 1920er Jahre grundlegend etwas zu dndern;
nach der Unterbrechung der NS-Zeit dann wesentlich angeregt von
seiner Schiilerin Hannah Arendt* und schliefilich infolge einer dezi-
diert praxisphilosophischen Auseinandersetzung mit Karl Marx und
seinen Anhingern (von Georg Lukdcs tiber Agnes Heller bis hin
zu Karel Kosik und vielen anderen®). Weitgehend unabhéngig von
dieser Entwicklung gab dann 1971 John Rawls® Theory of Justice und
die Herausgabe von zwei umfangreichen, der férmlichen »Rehabili-
tierung« Praktischer Philosophie gewidmeten Binden durch Man-
fred Riedel im folgenden Jahr das entscheidende Signal einer pro-
grammatischen Riickbesinnung auf menschliche Praxis - diesmal
allerdings im Sinne einer »von unten anfangenden Phianomenologie
am Leitfaden des Logos der Praxis«S.

2 H.-G. Gadamer, Praktisches Wissen [1930], in: Griechische Philosophie. Bd. I,
Tiibingen 1985, 230-248.

3 Vgl. ebd., 240-243; P. Hadot, Philosophie als Lebensform. Antike und moderne
Exerzitien der Weisheit, Frankfurt/M. 1991.

4 Siehe dazu die historische Vergegenwirtigung dieser Entwicklung bei M. Riedel,
Fiir eine zweite Philosophie. Vortrdge und Abhandlungen, Frankfurt/M. 1988, 171-
198.

5 G. Lukdcs et al., Individuum und Praxis. Positionen der >Budapester Schules,
Frankfurt/M. 1975; K. Kosik, Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Pro-
blematik des Menschen und der Welt, Frankfurt/M. 1986.

6 Riedel, Fiir eine zweite Philosophie, 171.

497

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Diese Formulierung gibt allerdings Ritsel auf. Was heifSt - einmal
abgesehen von den alten, ehrwiirdigen Begriffen Logos und Praxis
- »von unten«? Ist im Sinne des antiken Kosmos-Begriffs, der eine
alles und jede(n) einbegreifende Seinsordnung meinte, die sublunare
Welt gemeint, also das, was sich im Gegensatz zur idealisierten Spha-
re der Fixsterne tatsichlich unten auf der Erdoberfliche zwischen
den Sterblichen abspielt’, mithin dort, wo am allerwenigsten Verlass-
lichkeit, Bestandigkeit und Substanzialitit zu vermuten sind, so dass
man annehmen konnte, zumindest eine metaphysische (Erste) Phi-
losophie, die mit diesen Begriffen steht und fallt, habe in dieser Welt
gar nichts zu suchen? Ist gemeint, dass sich die Praktische Philoso-
phie ungeachtet dessen dem riickhaltlos Kontingenten zuwendet, in
dem anscheinend jederzeit alles anders werden und anders kommen
kann? Oder ist gemeint, dass sie sich zundchst mit dem Einfachsten
oder Elementarsten zu befassen hatte, das sich uns zundchst und
zumeist in praktischer Hinsicht zeigt, wovon insofern auszugehen
wire, bevor man sich voraussetzungsvolleren Fragen menschlicher
Praxis und Theorie zuwendet? Oder ist jenes »von unten« wertend
gemeint? Sollte Praktische Philosophie sich also zunédchst damit be-
fassen, wie sich menschliches Leben zundchst in seinem ganzen Elend,
in seiner Hdsslichkeit, Widerwidirtigkeit, Niedertracht und Gewaltsam-
keit zeigt — bevor sie etwa daran geht, diesem Leben Besseres oder
sogar das Beste, das Gute oder eine idealisierte bzw. utopische Ge-
rechtigkeit in Aussicht zu stellen und Wege dorthin vorzuzeichnen?

Genau so konnte — im Zeichen des neuzeitlichen, weitgehenden
Ansehensverlustes teleologischen Denkens, das menschliches Leben
als immanent auf das Gute und Gerechte ausgerichtet aufgefasst
hatte — vor allem Thomas Hobbes verstanden werden, wo er dieses
Leben als nasty, brutish and short beschrieb, um es als solches zum
mafigeblichen Ausgangspunkt seines politischen Fragens nach einer
halbwegs befriedeten Ordnung des Zusammenlebens zu machen.?
Folgt man der einschldgigen Interpretation Shklars, so kam auch
Michel de Montaigne in einer solchen Perspektive >von untenc

7 Vgl. E. P. Fischer, Verbotenes Wissen. Geschichte einer Unterdriickung, Berlin 2019,
70.

8 T. Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biirgerli-
chen Staates [1651], Frankfurt/M. 1984, 96.

498

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Erniichterte Praktische Philosophie

auf menschliche Grausamkeit zu sprechen®, wo er ihres Erachtens
verlangte, »to put cruelty first«!%, d.h. die Vermeidung und Verhin-
derung von Grausamkeit zur wichtigsten Maf3gabe politischen Han-
delns zu erheben. Und zwar aus der Furcht vor eben der repressiven
Furcht heraus, die jeden angesichts des Schlimmsten bestimmen
miisse, was Menschen einander antun. Was Shklar spater liberalism
of fear (1989) genannt hat, orientiert sich ganz und gar an dieser
primaren Maf3gabe: diese Furcht wenn nicht ganz abzuwenden (was
unmoglich zu sein scheint), so doch so weitgehend wie nur moglich
in Schach zu halten und politisch zu entscharfen.!!

In der Tat muss man sich fragen, was alles auf Platon, Aristoteles,
Thomas von Aquin oder auch auf Rawls sich berufendes Reden
vom Guten oder Gerechten wert ist, wenn es nicht zundchst das
Ungute, die Ungerechtigkeit und generell die Gewaltsamkeit der
menschlichen Verhiltnisse zur Kenntnis nimmt, um zu tberlegen,
ob sie weiterhin und womdglich unvermeidlich in derart >iibler«
Verfassung bleiben miissen, wie sie sich aktuell darstellen. Miisste
die Orientierung am Guten nicht der >nachhaltigen< Uberwindung
des Unguten und die Orientierung am Gerechten nicht die Uber-
windung des Ungerechten zum Ziel haben? Miisste dann aber nicht
jede Praktische Philosophie, die ihren Namen verdient, mit einer Be-
standsaufnahme des Unguten und Ungerechten einsetzen, um dann
zu fragen, ob und inwiefern beides {iberhaupt eine gewisse Aussicht
auf (nicht nur voriibergehende) >Uberwindung« eroffnet?

Tatsdchlich ldsst sich das Verlangen nach einer »Phianomenologie
von unten« auch genau so auffassen: als methodische Forderung,
sich zundchst mit der Realitdt der menschlichen Verhéltnisse dort

9 M. de Montaigne, Uber die Grausamkeit, in: Die Essais, Stuttgart 1969, 199-205.
Gewiss: Montaigne zeigt sich in seinen noch im 16. Jahrhundert verfassten Es-
says nicht als politischer Denker, wie dann wenig spiter Hobbes (in Anbetracht
des englischen Biirgerkrieges seiner Zeit). Aber Montaigne fragt doch nach einer
»allgemeinen Verpflichtung zu menschlichem Verhalten« angesichts einer Grau-
samkeit, die ihm »am meisten zuwider« war, wie er schrieb (ebd., 203, 205).
Man wird einwenden, das sei >kein Argument«. Und tatsdchlich argumentiert
Montaigne an dieser Stelle nicht, sondern gibt zu bedenken, ob Grausamkeit
tiberhaupt mit dem elementaren Befund »gegenseitigen Aufeinander-angewie-
sen-Sein[s]« vereinbar sein kann.

10 J. N. ShKlar, Ordinary Vices, Cambridge, London 1984, ch. 1, 237.
11 J.N. Shklar, Der Liberalismus der Furcht, Berlin 2013.

499

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

auseinanderzusetzen, wo sie am tiefsten zu fallen scheinen und
destruktive Formen anzunehmen drohen, bis hin zur Zerstérung
dieser Verhaltnisse selbst. Genau in diesem Sinne, allerdings ohne
sich schon auf eine Phdnomenologie menschlicher Praxis zu bezie-
hen, verlangte Paul Ricceur nach dem Zweiten Weltkrieg nach einer
umfassenden »Physiologie der Gewalt«!?, einschliellich ihrer an-
scheinend unmenschlichsten, vielfach als »bdse« titulierten Erschei-
nungsformen. Dabei war Ricceur im Gegensatz zu Hermeneutikern
wie Eugen Fink offenbar nicht der Ansicht, dass man sich einfach
damit abfinden konnte, dass es in der Geschichte seit jeher mensch-
lich-unmenschlich zugegangen ist und dass es dabei auch bleiben
wird.® Am allerwenigsten erscheint das indifferent hinnehmbar in
Anbetracht eklatanter, aber vermeidbarer Grausamkeit.! Ist sie nicht
schlechterdings intolerabel, inakzeptabel und auf keine Weise zu
rechtfertigen?, fragt noch der spite Ricceur.® Ob man sie deshalb
mit Jean Nabert, auf den sich Ricceur in diesem Zusammenhang
wiederholt beruft, als »bése« einstufen sollte und was auf diese
Weise gewonnen wiirde, bleibe dahingestellt. So uralt gerade die
von Ricceur rekonstruierte Symbolik des Bosen ist!®, so wenig kann
man doch davon ausgehen, auf ihrer Grundlage werde man auch
relativ neuen Formen menschlicher Gewalt (von der willkiirlichen
Verhaftung im Rahmen totalitirer Systeme {iber massenhafte Ent-

12 P. Ricceur, Histoire et vérité [1955], Paris 2001, 266, 269; dt.: Geschichte und
Wahrheit, Miinchen 1974, 220, 222.

13 E. Fink, Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg
i. Br., Miinchen 1977, 123; ders., Traktat tiber die Gewalt des Menschen, Frank-
furt/M. 1974, 195.

14 Die Shklar als »willful infliction of physical pain« definiert (Ordinary Vices, 8).
Ob mit einer derart engen Definition auszukommen ist, ist allerdings fraglich;
besonders da sie die Grausamkeit ganz von grausamen Absichten abhingig
macht, ohne von Anfang an deren Opfer in Betracht zu ziehen. Vgl. M. Wievior-
ka, Die Gewalt, Hamburg 2006, Kap. 4.

15 P. Ricceur, Meurt le personnalisme, revient la personne [1983], in: Lectures 2.
La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 195-202, hier: 200; Tolérance,
intolérance, intolérable (1988) [oder 1990], in: Bulletin de la Société de I'Histoire
du Protestantisme Frangais (1903-2015) Avril Mai-Juin, 134 (1988); Actes des
Journées d'étude sur I'Edit de 1787 (Paris 9 et 10 octobre 1987) (Avril-Mai-Juin
1988), 435-452 (auch in: Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999,
295-312).

16 P. Ricceur, Symbolik des Bosen. Phianomenologie der Schuld II [1960], Freiburg i.
Br.,, Miinchen 21988.

500

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Erniichterte Praktische Philosophie

rechtung und Internierung bis hin zur seriellen Liquidierung durch
Zwangsarbeit, zur genozidalen Vernichtung durch Gas und zum
Holozid in atomarem Feuer) angemessen Rechnung tragen konnen,
die sich keineswegs durch die traditionell bedachte >Versuchung« des
Bésen oder durch dessen im Sinne Kants >radikale< Einwurzelung in
menschlichen Neigungen erkldren lassen.!”

Wie dem auch sei: im Rekurs auf das schlechterdings Intolerable,
durch nichts zu Rechtfertigende - als dessen Inbegriff die Grausam-
keit gelten kann -, scheint die Praktische Philosophie im doppelten
Sinne >unten< angekommen zu sein: methodisch-phdnomenologisch
und negativistisch, indem sie sich vor allem der Erfahrung dessen
annimmt, was wir auf keinen Fall wollen, hinnehmen, dulden kén-
nen, was wir also unbedingt >negieren< miissen, mit der praktischen
Konsequenz, ihm iiberall und jederzeit entgegenzutreten, wo es
moglich erscheint.

So elementar sich diese Problemstellung auf den ersten Blick aus-
nimmt, so problematisch erweist sie sich allerdings bei naherem
Hinsehen. Wer ist iiberhaupt >wir? Montaigne sprach in der Zu-
riickgezogenheit seiner Eremitage wohlweislich nur fiir sich selbst
und gab lediglich zu bedenken, ob gegenseitiges Aufeinander-ange-
wiesen-Sein und Grausamkeit >miteinander vereinbar« sein kdnnen.
Dabei wusste er, wie radikal seit jeher in Frage stand, wer tiberhaupt
fiir wen zum Umbkreis eines >Wir«, einer Zugehdrigkeit, Mitglied-
schaft oder Gemeinschaft >zahlte, zitiert er doch in seinem Essay
tiber die Liigner Plinius mit den Worten: »Ein Fremder ist ja eigent-
lich fiir den Menschen kein Mensch«, zumal wenn er eine andere,
nicht verstdndliche Sprache spricht und wenn gilt, dass wir »nur
durch das Wort [...] miteinander in Verbindung« stehen.!® Wer eine
fremde Sprache spricht, diirfte demnach in gar keiner Verbindung
mit Anderen stehen, auch nicht in Anbetracht grausamer Gewalt,
die man ihm antut. Allerdings zitiert Montaigne in seiner Apologie
des Raimond Sebond Tasso mit den Worten: »Auch das Schweigen
kann sehr wohl noch bitten und sprechen.«' Das kénnte auch fiir
wort- und sprachlos fremder Gewalt Erliegende (wie die Opfer des

17 Vgl. H. Arendt, Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik [1965], Miin-
chen, Ziirich 42006; C. Schulte, Radikal bése. Die Karriere des Bosen von Kant
bis Nietzsche, Miinchen 1988.

18 Montaigne, Die Essais, 45.

19 Ebd., 206.

501

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

européischen Kolonialismus auf dem Boden der sogenannten Neuen
Welt) gelten, wenn ihr flehender Blick den Anderen, der sich an ih-
nen vergeht, trifft, wie um zu sagen: >Tu mir das nicht an, verschone
mich...<

Dariiber miisste sich der grausame Gewalttdter allemal erst hin-
wegsetzen. Und insofern diirfte sein grausames Tun niemals ein
ganzlich indifferentes Geschift sein, das einen ethisch weiter nichts
angeht. Insofern ist keineswegs >klar<, dass Fremden gegeniiber, mit
denen man angeblich in keinerlei Verbindung steht, tiberhaupt abso-
lute Indifferenz maoglich ist. Viel mehr spricht dafiir, dass man einen
noch aus dem Schweigen Anderer moglicherweise hervorgehenden
Appell, verschont zu werden, erst tiberhoren und vergleichgiiltigen
muss, um sich grausam verhalten zu konnen.?® Wiirde voéllige Ver-
gleichgiiltigung gelingen, wire der Andere allerdings auf ein ethi-
sches Nichts zu reduzieren; und zugleich wiirde die Grausamkeit als
solche unmdglich. Denn Grausamkeit muss, um {iberhaupt grausam
sein zu kénnen, Andere auf grausame Art und Weise verletzen. Von
ihnen, den Anderen, hingt insofern ab, ob Grausamkeit als solche
méglich ist. Konnen die Opfer grausamen Verhaltens in keiner Weise
mehr >zu verstehen geben¢, dass ihnen Grausames widerfahrt, sind
sie allerdings riickhaltlos darauf angewiesen, dass Dritte die grausam
verletzende Gewalt bezeugen.?! Nicht umsonst wird Grausamkeit
deshalb vielfach unter Bedingungen der Geheimhaltung veriibt, da-
mit die Grausamen unter allen Umstdnden souverdn auch {iber die
grausame Bedeutung ihres grausamen Tuns verfiigen kénnen. Auf
diese Weise scheinen sie ihren Opfern zu bedeuten: >Wir kdnnen
euch alles antun, ohne dass je jemand davon erfahren wird; so

20 Wenigstens das ldsst sich Heinrich Himmlers Rede vor den hohen Fiihrern der
SS in Posen vom 4. Oktober 1943 entnehmen; abgedruckt unter dem Titel
Mit Anstand morden in: K.-H. Gottert, Zeiten und Sitten. Eine Geschichte des
Anstands, Stuttgart 2009, 254-260.

21 Das gilt nicht zuletzt fiir die u.a. von Wiadystaw Szpilman, den polnischen
Pianisten, der das Warschauer Getto iiberlebt hat, bezeugten Gewalttaten, de-
nen Juden, darunter tausende von Kindern, vielfach unter Tranen, Flehen und
verzweifeltem Schreien, oft aber auch wortlos zum Opfer gefallen sind. Was
ihnen widerfahren ist, kénnen nur wir Spéteren, auf der Grundlage solcher
tberlieferter Zeugnisse, weiter als Grausamkeit bezeugen. Vgl. W. Szpilman,
Das wunderbare Uberleben. Warschauer Erinnerungen 1939-1945, Diisseldorf,
Miinchen 21998, 88, 90 f.

502

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Erniichterte Praktische Philosophie

werdet ihr vollkommen eingeschlossen bleiben in die Welt unserer
Grausambkeit, in eine Welt, die alles negiert, was einmal so etwas
wie Welt fiir euch ausgemacht haben kénnte.« Ist das nicht der letzte
innere Sinn aller Grausamkeit: das In- und Zur-Welt-sein vollig
zu zerstoren; und zwar so, dass es die Betreffenden riickhaltlos zu
durchleiden haben, bevor ihnen gegebenenfalls erlaubt wird, sich
dem im Tod zu entziehen? Haben nicht deshalb so viele Opfer
grausamer Gewalt Nachrichten zu hinterlassen versucht, damit ihr
Schicksal wenigstens nachtraglich durch Dritte zu bezeugen ist???

Man sieht: der geradezu anti-platonische Rekurs auf die sublunare
Welt, in der Menschen einander ruckhaltlos >auf Gedeih und Ver-
derb« von Geburt an ausgesetzt sind, fithrt zwar auf die Spur eines
minimalen, als unverzichtbar erscheinenden Anspruchs, wenigstens
nicht grausam behandelt zu werden (und sich seinerseits keiner
Grausambkeit schuldig zu machen), gilt doch dies zunehmend als
schlechterdings unertréglich, unzumutbar, intolerabel und nicht zu
rechtfertigen; doch so »evident« sich dieser Anspruch prima facie in-
zwischen auch ausnimmt (den Shklar fiir gar keiner Rechtfertigung
und Begriindung bediirftig hielt, weil auch die Furcht vor Grausam-
keit und die Furcht vor dieser Furcht im Grunde ihrer Ansicht nach
vollkommen ohne dergleichen auskommen??), er wirft auch fiir eine
negativistische »Phdnomenologie von unten« eine Fiille von neuen
Fragen auf.

Nicht nur stellt sich die Frage, was - fiir wen - Grausamkeit
»ist<*; wem sich unter welchen Umstinden etwas oder jemand als
grausam darstellt; inwiefern dabei ein minimales, hermeneutisches
Auffassen-als im Spiel sein muss, das sich wie im Fall von in unseren
Augen grausam anmutenden Initiationsriten als zutiefst ethnisch
impragniert und kulturrelativ erweisen kann. Dariiber hinaus stellt
sich die Frage, inwiefern die jemandem angetane grausame Gewalt
Andere etwas angehen muss, besonders Dritte, die das grausame Tun
von Gewalttatern bezeugen konnen; und zwar auch dann, wenn es
sich um Fremde handelt, zu denen keine ohne Weiteres erkennbare
soziale, ethnische, politische oder rechtliche Verbindung besteht.

22 G. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, Miinchen 2007, 19, 156.

23 ShKlar, Ordinary Vices, 237.

24 Vgl. D. Schotte, Grausamkeit. Philosophische Positionen von der Antike bis in die
Gegenwart. Mit einem einleitenden Essay und einem Uberblick zur Diskussion im
20. Jahrhundert, Darmstadt 2023, 11 ff.

503

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Mit allen diesen Fragen sahen sich bereits Kritiker des europa-
ischen Kolonialismus wie Bartholomé de Las Casas konfrontiert,
fiir den es nicht mehr in Frage kam, die fiir ihn offenkundige und
unbestreitbare Grausamkeit der Européder unter Hinweis auf die
Fremdheit ihrer Opfer in Abrede zu stellen.?> Ahnliches gilt fiir die
Kritik der iiberwiegend von WeifSen zu verantwortenden Sklaverei:
Sie wurde auch dann als grausam gebrandmarkt, wenn sie ganz und
gar Unbekannte betraf.?6

Seitdem hat sich eine bemerkenswerte Inversion abgezeichnet:
statt von einem >Wir« auszugehen, in dessen Rahmen >klar«< zu sein
scheint, wer wen wie etwas angeht (etwa aufgrund einer angeblich
»von Natur aus< gegebenen Verbundenheit im Zeichen des Guten
oder des Gerechten?’), und statt es fiir >klar< zu halten, dass einen
mit Fremden nichts dergleichen verbindet, so dass ihnen gegeniiber
geradezu »alles erlaubt< zu sein scheint?®, drangt sich nun ein genau
entgegengesetzter Ansatz auf: Auch Fremde, die nicht zu >uns< zu
gehoren scheinen, gehen >uns«< ethisch etwas an, um das Mindeste
zu sagen, wenn ihnen Grausames widerfahrt. Dass ihnen Grausames
widerfahrt, konnen und sollten wir wahrnehmen; und dies hingt
in keiner Weise von einer zuvor schon gegebenen sprachlichen Ge-
meinschaft, von ethnischer Zugehorigkeit oder von geteilter politi-
scher Mitgliedschaft ab. Zu Grausamkeit sollte es niemals kommen;
und niemand sollte der Grausamkeit Anderer zum Opfer fallen,
was auch immer im Einzelnen und unter speziellen Umstanden als
grausam gelten mag. Letzteres mag vielfach hochst klarungsbediirf-
tig sein; aber das dndert gemif3 dieser neuen Auffassung nichts
daran, dass Menschen »in menschlicher Hinsicht« geradezu dadurch
definiert werden kénnten, dass sie Grausamkeit unbedingt fiir inak-

25 B. de Las Casas, Kurzgefafster Bericht von der Verwiistung der Westindischen
Ldander, Frankfurt/M. 1981.

26 Vgl. A. Schopenhauer, Parerga und Paralipomena II. Simtliche Werke Bd. V,
Frankfurt/M. 1986, § 114, mit Bezug auf die Nordamerikanische Antisklavereige-
sellschaft (1840).

27 J. Derrida, Politik der Freundschaft, Frankfurt/M. 2002, 136 ff.

28 Vgl. T. Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen, Frank-
furt/M. 1985, 175 f.

504

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Erniichterte Praktische Philosophie

zeptabel und derart fiir nicht hinnehmbar halten, dass sie sich mit
ihr unter keinen Umsténden >arrangieren< kénnen.?

So gesehen bedarf es gar keiner entsprechenden Begriindung?
(die voraussetzt, die >Unannehmbarkeit< grausamer Gewalt wiirde
sich nicht geradezu >von selbst verstehen<) — und zwar ganz unab-
hiangig davon, wen sie trifft.3 Nicht das gelegentliche Unterlassen
oder die Vermeidung von Grausamkeit bedarf nun der Begriindung,
sondern allenfalls, warum es nicht sofort dazu kommt und warum
man sich mit an sich inakzeptabler Grausamkeit unter Umstinden
doch arrangiert, sei es auch nur, weil man nicht erkennt, was man
gegen sie sollte ausrichten konnen. Wem erst durch die vermeintlich
unnachsichtige Kraft iiberzeugender Argumente demonstriert und
>bewiesen< werden muss, dass, warum und unter welchen Umstén-
den Grausamkeit nicht zu akzeptieren, nicht hinzunehmen und kei-
nesfalls zu billigen ist, dem ist dieser seit der Neuzeit sich immer
mehr durchsetzenden neuen Auffassung gemaf3 ethisch >nicht zu
helfen<.32 (Das Gleiche miisste im Ubrigen fiir philosophische Dis-
kurstheorien gelten, die im Ernst nur der Kraft von Argumenten,
nicht aber ihren Augen, Ohren und Sinnen ganz allgemein glauben
trauen zu sollen.)

Das bedeutet indessen keineswegs, dass diese Auffassung auf un-
anfechtbarem Grund steht. Die weitliufigen und bis heute in der
Sache nicht entschiedenen Diskussionen um das Mitleid, um pitié
und compassion, um Phanomene wie Mitgefiihl, Sympathie, Einfiih-
lung und Empathie zeigen wie auch der erst im 20. Jahrhundert in

29 Was sie »in menschlicher Hinsicht< ausmacht, steht eben deshalb auf dem Spiel,
wo es doch zu Grausamkeit kommt, sei es im voriibergehenden Exzess, sei
es systematisch und dariiber hinaus in offenbar >lustvollen< Formen, wie sie
vielfach bezeugt worden sind. Vgl. bspw. M. Mann, Uber Kriege, Hamburg 2023.

30 Im Gegenteil bedarf Grausambkeit jetzt der Erklarung, sei es mit Bezug auf eine
(pathologische) Freude daran, Andere leiden zu sehen (so, als Selbstzweck, hat
Schopenhauer die Grausamkeit beschrieben in: Die Welt als Wille und Vorstel-
lung. Sdamtliche Werke Bd. I, Frankfurt/M. 1986, 496f.), sei es mit Bezug auf
schiere Ignoranz; von Apologien lustvoller, festlicher, gottlicher oder sublimier-
ter Grausamkeit, wie sie bei de Sade, Friedrich Nietzsche oder Georges Bataille
anzutreffen sind, einmal ganz abgesehen.

31 Von Grausamkeit im Verhiltnis zu Tieren und von Problemen des »Speziesis-
mus« sehe ich hier ab.

32 Genau davon scheint auch Donatella di Cesare in ihrem kiirzlich erschienenen
Buch iiber die Folter auszugehen, auf das noch zuriickzukommen sein wird.

505

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Gang gekommene Diskurs iiber menschliche Verantwortung fiir den
Anderen, der jede(r) andere sein kann, dass man nach wie vor nicht
sicher angeben kann, ob sich etwa Grausamkeit auf der Grundlage
dieser Phanomene »>wie von selbst verbietet< oder ob es sich darum
handelt, dass man sie in Bezug auf sich selbst fiir widerwartig und
keinesfalls akzeptabel hilt, oder weil es im Grunde niemand wollen
kann, dass sie Anderen als Anderen angetan wird - was man mittels
universalisierender Uberlegungen, etwa mit Hilfe der Goldenen Re-
gel, gegebenentfalls, im zweiten Schritt, dann auch fiir Andere gelten
lasst.

Moglicherweise wird man in diesen Fragen niemals zu abschlie-
lender Klarheit gelangen. Doch das ist von sekunddrer Bedeutung
im Vergleich zu der grundlegenden Transformation, die mit jener
neuen Auffassung historisch einhergegangen ist. Seitdem kommt es
nicht mehr in Frage, sich >rationalistisch< in einer mdoglichst unein-
nehmbaren kognitiven Festung zu verschanzen, die sich allenfalls
durch rationalen Zwang dazu bewegen ldsst, Anderen irgendwelche
Anspriiche einzurdumen, und die stets >bewiesen< haben mochte,
was sie einen angehen sollen. Die besagte Transformation hat genau
umgekehrt dazu gefithrt, zuzugeben und anzuerkennen, dass diese
Fragen sich in immer schon erdffneten Beziehungsfeldern zu Ande-
ren stellen, uiber die wir nicht von vornherein die Kontrolle haben.
Immer schon sind im Einzelnen unabsehbare Beziehungen zu Ande-
ren im Spiel, bevor man, nachtriglich, dazu kommen kann, sie zu
beschrianken und in dieser oder jener Hinsicht besonders ernst und
wichtig zu nehmen oder auch »auflen vor< und aufler Betracht zu
lassen. Was uns >angeht< und dabei >in Anspruch nimmt., geht uns
unvermeidlich voraus, bevor wir dazu so oder so Stellung nehmen
konnen. In dieser Einsicht konvergiert m. E. bis heute eine »Phdno-
menologie von unten« mit einem philosophischen Negativismus,
der am schlechterdings Unertréglichen, Intolerablen und nicht zu
Rechtfertigenden Maf} nimmt bzw. von all dem sich in Anspruch
nehmen ldsst®, bevor er sich zutraut, Perspektiven in Richtung wenn
nicht auf >das Gute< oder »das Gerechtes, so doch in Richtung auf
weniger Ungutes und weniger Ungerechtes zu er6ffnen. Doch begeg-

33 Wobei gerade in Frage steht, inwiefern dieses >Lassen< noch eine zu >aktivisti-
sche« Interpretation nahelegt, geht es doch eher um ein In-Anspruch-genom-
men-werden.

506

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Grausambkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie

net uns >untens, in sublunarem, vielfacher Gewalt ausgesetztem Le-
ben nicht einmal die unertragliche Negativitdt von Grausamkeit in
jedem Fall mit >schlagender Evidenz« derart, dass sich die Frage, was
sich wem wie und unter welchen Umsténden als grausam darstellt,
einfach eriibrigen wiirde. Auch die Grausamkeit (und das, was aus
ihr in praktischer Hinsicht folgen miisste) kann vielfach nur umstrit-
ten sein.

Vor diesem Hintergrund wende ich mich im zweiten Teil dieses
Kapitels nun der Frage zu, wie sich Rorty vor allem im Anschluss
an Shklar in die skizzierte Geschichte der Erniichterung Praktischer
Philosophie einschreibt, ohne noch an eine zwingend-rational be-
griilndbare Verpflichtung auf das Gute oder auf das Gerechte zu
glauben. An deren Stelle ldsst Rorty in meinem Verstdndnis eine Phi-
losophie der Sensibilisierung dafiir treten, was Anderen widerfahren
ist und weiterhin widerfdhrt. Das, so meint er, kann vorzugsweise
allerdings nicht die Philosophie, jedenfalls nicht aus eigener Kraft,
vor Augen fiihren. Sie erweist sich deshalb als weitgehend angewie-
sen auf Romane und Ethnografien, in denen sich, wie Rorty meint,
die genauesten Beschreibungen von Phianomenen wie Grausamkeit,
Schmerz und Demiitigung finden.>* Gestiitzt auf literarische Phéno-
menologien dieser Phdnomene leitet Rorty Schlussfolgerungen hin-
sichtlich der Frage ab, wie Grausambkeit heute als Herausforderung
Praktischer Philosophie zu verstehen wire.?

2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer
Philosophie

In den spitestens seit den 1970er Jahren offenkundigen Sog der
Abwendung von theoretisch-epistemologischen Fragen und der Hin-
wendung zu Fragen Praktischer Philosophie ist auch Rorty nach

34 R.Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/M. 1991, 310 [=KIS].

35 Daran, ob es sich in Rortys eigenem Selbstverstindnis noch um philosophi-
sche Schlussfolgerungen handelt, mag man zweifeln angesichts der geradezu
anti-philosophischen Stofirichtung seines spéteren Denkens, auf das ich an an-
derer Stelle ausfiihrlich eingegangen bin; Vf.,, Rez. v. R. Rorty, Pragmatismus als
Antiautoritarismus, Berlin 2023, in: Philosophischer Literaturanzeiger 76, Heft 2
(2023), 125-136.

507

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

und nach geraten. So wandte er sich mehr und mehr ab von der
epistemologischen Problematik seines Buches Philosophy and the
Mirror of Nature (1979) und in den nachfolgenden Verdoffentlich-
ungen Konsequenzen des Pragmatismus (1982), Fragen der Solida-
ritat (1989) und der kulturellen Fundierung objektiver Erkenntnis
zu (1991). In diesem Bereich der Fundierung entdeckt er, offenbar
wesentlich angeregt von Judith N. Shklar, auf den Spuren Georges
Orwells Phianomene der Grausamkeit und der Sensibilitit bzw. der
Sensibilisierung fiir Grausamkeit als philosophische Probleme fiir
sich und seine Leser:innen.3® Fragen der Sensibilitit waren auch fir
Rawls von grundlegender Bedeutung, wie seine Uberlegungen zum
Sinn fiir Gerechtigkeit®” zeigen, die schon Kant und weit vor ihm
Platon fiir menschlich und politisch unverzichtbar gehalten haben.
Im Anschluss an Shklar und Rawls wurden Fragen der Sensibilisie-
rung fiir Ungerechtigkeit und aus ihr tiberhaupt erst hervorgehender
Anspriiche auf Gerechtigkeit in >globaler<, >weltweiter< Perspektive
bedacht®8, wobei sich die thematischen, allerdings miteinander zu-
sammenhingenden Diskussionsschwerpunkte verlagert haben: grob
gesagt vom Hunger zum Klima. So konnte zwischenzeitlich der
Eindruck entstehen, als miisse der Begriff der Gerechtigkeit immer
umfassender und anspruchsvoller gefasst werden — und man sei auf
dem besten Weg dazu.*® Dem steht allerdings eine seit einigen Jahren
immer weiter um sich greifende radikale Erniichterung gegeniiber.
Immer deutlicher hat sich das Versagen der internationalen Staa-
tengemeinschaft (die, von vielfaltigen Kriegen und Drohungen ge-
geneinander zerrissen, kaum mehr ihren Namen verdient) in der
Aufgabe abgezeichnet, wenigstens fiir eine nachhaltige Reduktion,

36 KIS, Kap. 7 und 8.

37 J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit [1971], Frankfurt/M. 1979, Kap. 8; vgl.
auch M. Keller, Moralische Sensibilitit: Entwicklung in Freundschaft und Fami-
lie, Weinheim 1996.

38 . Kaplow, C. Lienkamp (Hg.), Sinn fiir Ungerechtigkeit. Ethische Argumentati-
onen im globalen Kontext. Interdisziplindre Studien zu Recht und Staat, Bd. 38,
Baden-Baden 2005; S. Follesdal, T. Pogge (eds.), Real World Justice, Dordrecht
2005; C. Kukathas, The Mirage of Global Justice, in: E. Frankel Paul, F. D. Miller,
J. Paul (eds.), Justice and Global Politics, Cambridge 2006, 1-28.

39 S. Benhabib, Reclaiming Universalism: Negotiating Republican Self-Determina-
tion and Cosmopolitan Norms. Einsehbar auf der Webseite der Tanner Lectures
on Human Values Berkeley (15.-19. 5. 2004).

508

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Grausambkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie

wenn schon nicht fiir die ganzliche Abschaffung von Hunger und
Armut, die man bereits fiir moglich gehalten hatte*?, Sorge zu tra-
gen. Statt einer umfassenden Gerechtigkeit ndher zu kommen, sah
man sich mit einer regelrechten Zersplitterung der Gerechtigkeit
in eine irreduzible und inkompossible Vielzahl von Gerechtigkei-
ten konfrontiert*, denen iiberdies Kehrseiten von Ungerechtigkeit
nachzuweisen waren. Ist es tiberhaupt denkbar und moglich, dem
Einzelnen unter zahllosen Anderen gerecht zu werden?*? Wirft nicht
jede Gerechtigkeit, um die man sich bemiiht, einen Schatten von
Ungerechtigkeit? War nicht jeder Gerechtigkeit mit Jacques Derrida
eine innere und dialektisch unaufhebbare Ungerechtigkeit nachzu-
weisen?43

So schien der Weg zu einer komprehensiven, weltweiten Gerech-
tigkeit definitiv verbaut. Manche resignieren deshalb, wie es Jean-
Luc Nancy auf den ersten Blick nahelegt, wenn er schreibt: »If our
time tests us with an injustice deprived of any horizon, it is certain
that the spirit to come is that of a justice that no rearrangement
or reform of today’s conditions can point towards.«** So bleibt die
Aussicht auf Gerechtigkeit bzw. auf das, was sie verspricht und was
man sich von ihr verspricht, rétselhaft: Kein klar erkennbarer Wege
jedenfalls scheint zu einer Gerechtigkeit zu fithren, die, sollte es sie
iiberhaupt geben, méglicherweise jenseits alles derzeit Vorstellbaren
und insofern unseres Horizonts liegt.*>

Gleichwohl diirfte es unmdoglich sein, sich mit derart aussichtslo-
ser, stets fehlender, versdumter, mangelhafter Gerechtigkeit zynisch,
defaitistisch oder negativistisch abzufinden und sich mit fortbeste-

40 J. D. Sachs, The End of Poverty. Economic Possibilities for our Time, London
2006. Inzwischen hat der Hunger global verhiltnismaflig zwar abgenommen
(wie es die sog. Milleniumsziele vorsahen); doch in absoluten Zahlen nimmt er
weiterhin zu.

41 G. Kruip, M. Fischer (Hg.), Gerechtigkeiten. Hannoversche Zwischenrufe, Miin-
ster 2006.

42 A. Schifer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pidagogische Gerechtigkeit, Pader-
born, Miinchen, Wien, Ziirich 2007.

43 A. Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit: Derrida-Benjamin, Frank-
furt/M. 1994; W. Hamacher, Sprachgerechtigkeit, Frankfurt/M. 2018.

44 J.-L.Nancy, The Fragile Skin of the World, Cambridge, Medford 2021, 14.

45 Vgl. bspw. G. Hartung, S. Schaede (Hg.), Internationale Gerechtigkeit: Theorie
und Praxis, Darmstadt 2009; M. Heimbach-Steins (Hg.), Ressourcen — Lebens-
qualitit - Sinn. Gerechtigkeit fiir die Zukunft denken, Paderborn 2013.

509

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

hender Ungerechtigkeit einfach zu arrangieren. Denn die Erfahrung
von Ungerechtigkeit bleibt im Spiel als dasjenige, was die Sorge um
Gerechtigkeit immer von neuem auf den Plan ruft, mehr noch: was
im Schrei »Das ist ungerecht«*¢ anscheinend unbedingt, kompro-
misslos und ohne weiteren Aufschub nach Gerechtigkeit verlangen
lasst.

So ist seit den 1990er Jahren auch in den an Rawls und Shklar
anschlieflenden Diskussionen immer stirker die Negativitdt dieses
— allerdings so gut wie niemals sofort und umstandslos zu befrie-
digenden - Verlangens beachtet worden.”’” Und man hat sich von
der utopischen Aussicht auf globale und umfassende Gerechtigkeit
mehr und mehr abgewandt, um sich stattdessen mit Mindestan-
forderungen an soziales bzw. politisch formiertes Zusammenleben
auseinanderzusetzen, die nach wie vor nicht als erfiillt gelten kon-
nen oder sogar starker noch unterlaufen werden als je zuvor. Wah-
rend manche (und mit ihnen Rorty) noch immer auf eine zuneh-
mend gerechtere, immer inklusivere, solidarische und verantwort-
liche Welt-Gemeinschaft setzten, mahnten andere eine Riickbesin-
nung auf die >elementarsten< Anspriiche auf ein menschliches Leben
an, das auch so genannt zu werden verdient - auf Anspriiche, die
man ungeachtet aller Beschwoérung von zunehmender Gerechtigkeit
weiterhin massiv verletzt sieht, so dass es den Anschein hat, als
miisste all das, was unter dem Oberbegriff Praktischer Philosophie
verhandelt wurde, noch einmal >ganz von vorn< zur Diskussion
gestellt werden.

3. Riickbesinnung auf Unverzichtbares
—nach »westlichem« Vorbild?

Nicht nur der nach wie vor anhaltende Streit um die Menschenrech-
te ldsst sich in dieser Perspektive als Riickbesinnung darauf verste-
hen, was jeder und jedem mindestens und unverzichtbar zusteht,
bevor tiberhaupt anspruchsvollere Normierungen sozialen und poli-

46 Siehe dazu auch die Seite 617 in diesem Bd.

47 Speziell mit Blick auf Shklar vgl. Vf. (mit H. Bajohr), Geschichte, Negativismus
und Skepsis als Herausforderungen politischer Theorie: Judith N. Shklar, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 62, Nr. 4 (2014), 633-659.

510

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Riickbesinnung auf Unverzichtbares — nach »westlichem« Vorbild?

tischen Lebens wie die Gerechtigkeit in Betracht zu ziehen sind.*® So
wies Avishai Margalit darauf hin, dass sich — abgesehen von berech-
tigten Anspriichen auf Gerechtigkeit - in sozialem und politischem
Leben niemand gedemiitigt finden sollte; schon gar nicht systema-
tisch*’, wie es im Rahmen diskriminierender ethnischer Verhaltnisse
etwa der Fall ist, die bis heute keineswegs als wenigstens im Westen
tiberwunden gelten kénnen. Im Gegenteil: unter der Flagge arrogan-
ter white supremacy bspw. lebt ein Rassismus wieder auf, der eine
aktive Politik der Demiitigung und der Diskriminierung betreibt
und damit nahtlos an eine bis heute nicht zureichend aufgearbeitete
Vorgeschichte kolonialistischer Ausbeutung und grausamer Sklaverei
anknilipfen kann. Auf die offene Wunde des nach wie vor nicht
tiberwundenen Erbes von Kolonialismus, Ausbeutung, Sklaverei und
Grausambkeit lenkt in den letzten Jahren auch eine philosophische
Literatur die Aufmerksamkeit, die die Aufgaben Praktischer Philoso-
phie neu zu bestimmen erfordert. Statt wie im Fall der Gerechtigkeit
von einer vermeintlich bereits gesicherten, gut begriindeten Norma-
tivitdt auszugehen, die man universalisiert und weltweit implemen-
tiert sehen will, verlangt sie, sich erneut auf die Negativitit des
nicht zu Ertragenden, des Verletzenden, des Grausamen zuriickzu-
besinnen, um zu priifen, welche normativierbaren Anspriiche aus ihr
hervorgehen und ob man wenigstens diesen Anspriichen bislang »>ge-
recht gewordenc« ist. Dieses Vorgehen wird offenbar von der Uber-
zeugung getragen, dass die andauernde Verletzung dieser Anspriiche
jede anspruchsvollere Theorie ideologieverdachtig macht, die den
Anschein erweckt, als seien die >elementarsten< und unverzichtbaren
Erfordernisse menschlichen Lebens bereits erfiillt und man kdnne es
ohne Weiteres weit héheren und hochsten normativen Anspriichen
unterwerfen, vor allem dem Anspruch auf méglichst umfassende
Gerechtigkeit — aber auch Anspriichen auf immer weiter gehende
Inklusion, Solidaritat und Empathie.

Dabei gehen auch Theorien, die in diese Richtung zielen, haufig
davon aus, >bei uns< im Westen sei all das schon auf bestem Wege
und es gelte nur noch, weltweit fiir mehr Desselben zu sorgen. So

48 F. G. Menga, P. Biasetti (eds.), Human Rights in a Plural Ethical Framework.
Themenheft von Metodo. International Studies in Phenomenology and Philoso-
phy, Vol. 2, nr. 1 (2014).

49 A. Margalit, The Decent Society, Cambridge, London 1996.

511

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

beruft sich Jeremy Rifkin auf die »weltweite Werteumfrage World
Value Survey«, der zufolge »zumindest in den entwickelten Staaten
der Welt eine deutliche Tendenz der jiingeren Generationen zur
universellen Erweiterung der Empathie« festzustellen sein soll.>® Mit
diesen Staaten sind allerdings primar die des Westens gemeint, in
deren (also »unseren« [ebd., 21]) Vokabularen auch Begriffe wie
Empathie und verwandte Konzepte zuerst aufgekommen sind, so bei
Theodor Lipps (1907), bei Edward Titchener (1909) und vorher bei
Robert Vischer (1873). Demnach gilt es, empathisches bzw. einfiih-
lendes Verhalten nur noch in Beziehungen zu immer mehr Anderen
zum Tragen kommen zu lassen. In diesem Sinne, stellt Rifkin fest,
sind wir bereits »drauf und dran, die Begriffe des >Anderens, des
>Fremdens, des >Unbekanntenc< hinter uns zu lassen«.>!

50 J. Rifkin, Die emphatische Zivilisation. Wege zu einem globalen Bewusstsein,
Frankfurt/M., New York 2010, 100. Vgl. demgegeniiber die Beitrage in T. Breyer
(Hg.), Grenzen der Empathie. Philosophische, psychologische und anthropologi-
sche Perspektiven, Miinchen 2013.

51 Rifkin, Die emphatische Zivilisation, 32. So liegen die Dinge, was >die« Gewalt
betrifft, scheinbar ganz einfach: Alle lehnen Gewalt ab; niemand soll ihr unter-
worfen sein oder zum Opfer fallen; und zwar nirgends und niemals. Dieser
universale, ausnahmslos jeder und jedem zustehende Anspruch ist bis jetzt nicht
realisiert; aber unsere Geschichte, die Geschichte aller, bewegt sich in diese
Richtung und wird sich einem extrapolierbaren Ziel weitestgehender Gewaltlo-
sigkeit nach und nach anndhern. Darin liegt vielleicht keine der Geschichte
immanente Vernunft, wie sie Hegel beschrieben hat, aber ein finalisierter Sinn
menschlicher, globaler Koexistenz, dem wir ausnahmslos verpflichtet zu sein
scheinen - wenn es denn stimmt, dass wir alle >die< Gewalt ablehnen und nicht
wollen (kénnen), dass Andere ihr unterworfen werden oder gar zum Opfer
fallen. Hat sich das, was man die >Herausforderung der Gewalt< genannt hat,
insofern also schon ldngst im Wohlgefallen universaler Empathie aufgelost —
zumal im Zeichen exzessiver Gefahren, wie sie die Nukleartechnologie oder
die 6kologische Verwiistung der Erde heraufbeschworen? Bedrohen diese Ge-
fahren jedermann - und gleichermafen, so dass alle Menschen weltweit primar
mit einer »Gewalt der Gefahr[en]« konfrontiert sind, »die alle Schutzzonen
und Differenzierungen der Moderne aufhebt« und gar keine »Kategorie der
»anderen«<« mehr plausibel erscheinen ldsst, mit denen man sich in praktischen,
gewalttrachtigen Gegensitzen befinden miisste, wie vor Jahren Ulrich Beck in
seinem Buch Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne (Frank-
furt/M. 1986, 7) meinte? Unter dem Druck solcher Gefahren, die schliellich
auch einen Holozid denkbar werden lassen, den niemand tiberleben wiirde,
befanden sich demnach im Verhéltnis zur Gewalt alle auf einer Seite, ndmlich
als deren unversohnliche Gegner; es sei denn, Einzelne ziehen ein Leben in
Feindschaften und Kriegen einer womdglich schal und langweilig werdenden

512

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Riickbesinnung auf Unverzichtbares — nach »westlichem« Vorbild?

Ganz dhnlich stellt sich Rorty — mit deutlicher Aversion gegen
eine hypostasierte Alteritdt des Anderen - die immer weiter ge-
hende Erweiterung eines inklusiven >Wir< nach unserem eigenen
Vorbild vor: Am bereits absehbaren Ende dieser vermeintlich sehr
erfreulichen Entwicklung wiirde demzufolge gelten, dass alle >so
wie wir< denken und womdglich fiihlen, jedenfalls in ethischer
und moralischer Hinsicht, wo es darum geht, wessen Anspriiche
zu beriicksichtigen und zu befriedigen sind. Im Unterschied zu Rif-
kin und anderen nimmt Rorty allerdings mit Shklar und Orwell
zundchst an der Negativitit elementarster Verletzungen dessen Maf3,
was ein >menschliches< Leben genannt zu werden verdient. Und
als schlimmste, daher vorrangig zu beriicksichtigende Verletzung
erscheint ihm das, was man im Allgemeinen Grausamkeit nennt.

So gesehen schreibt sich Rorty in eine Denkrichtung ein, die
man mit Theodor Lessing als negativistische »Philosophie der Not«
bezeichnen konnte®?, insofern sie dort einsetzt, »wo das Leiden [...]
beginnt«®3; vor allem das Leiden Anderer. Dabei ist die Gefahr aller-
dings nicht von der Hand zu weisen, es sich ohne Umschweife zu
eigen zu machen®, wenn man wie Rifkin glauben macht, im sei es
empathischen, sei es solidarischen oder anders inklusiven Verhiltnis
zu ihnen miisse am Ende ein Begriff radikaler, unauthebbarer Alteri-
tit entbehrlich werden.>

Existenz jener »letzten Menschen« vor, die nach Nietzsches bekannter Diagnose
das Gliick erfunden haben, in dem alle zu verkiimmern drohen, wenn sie nicht
Zuflucht bei der Gewalt suchen. R. Rorty, Keine Zukunft ohne Trdume, in: Die
Gegenwart der Zukunft, Berlin 2000, 182-190; 1. Landa, Peace and its Enemies,
Modernity and its Critics, in: VI. (Hg.), Radikalitit und Zukunft des Krieges.
Bernhard H. F. Taurecks Theorie des Krieges in interdisziplindrer Diskussion,
Baden-Baden 2021, 71-82.

52 Zum philosophischen Negativismus vgl. u.a. E. Angehrn, H. Fink-Eitel, C. Iber,
G. Lohmann (Hg.), Dialektischer Negativismus, Frankfurt/M. 1992; E. Angehrn,
J. Kiichenhoff (Hg.), Die Arbeit des Negativen. Negativitit als philosophisch-psy-
choanalytisches Problem, Weilerswist 2014.

53 Vgl. T. Lessing, Ich warf eine Flaschenpost ins Eismeer der Geschichte. Essays und
Feuilletons, Darmstadt, Neuwied 1986, 21.

54 »Die Welt ist meine Not, liest man nicht zuféllig bei Lessing in dessen Philoso-
phie als Tat, Bd. I, Gottingen 1914, 100.

55 Was nach der Uberzeugung Francois Julliens unweigerlich dazu fithren miisste,
dass man iiberhaupt keine »Begegnung« mit Anderen denken konne, die ihren
Namen verdient (Existierend leben. Eine neue Ethik, Berlin 2022, 52, 56, 187 mit
deutlicher Nahe zum Werk von Levinas).

513

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Genau darauf laufen auch Rortys Vorstellungen von nach und
nach zu erweiternder, urspriinglich vom Westen ausgehender Solida-
ritat hinaus, die idealiter weltweit alle Menschen sollte einschliefien
konnen, und zwar unter Verzicht auf jegliche radikale Alteritat, die
Rorty fiir ein schlechterdings nicht politisierbares, ja abwegiges und
sogar gefihrliches Konzept gehalten zu haben scheint.>® Ungeachtet
dessen stimmt er aber mit Orwell, Shklar und anderen darin iiber-
ein, Grausambkeit sei das unbedingt zu Verhindernde (KIS, 237),
gleich wem sie widerfahrt. Demzufolge miisste man sich fragen, ob
je eine Gesellschaft, sei es auch eine Welt-Biirger-Gesellschaft, im
Geringsten Achtung verdient, wenn sie Grausamkeit nicht wirksam
zu bekdampfen und effektiv auszuschliefien vermag, was auch immer
sie im Namen der Gerechtigkeit sonst leisten mag.

4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer
Wahrnehmung

In dieser Perspektive stellt sich als vorrangige Frage nicht das kan-
tische Problem Was soll ich tun?, sondern »Welche Art von Men-
schen muf$ ich wahrnehmen und was an diesen Menschen muf3 ich
bemerken?« (KIS, 232) Fiir einen im Sinne von Rorty (bzw. von
Shklar) »Liberalen« ist die Antwort klar: Wir miissen diejenigen
>sehen, die unter Grausamkeit zu leiden haben; und wir miissen in
Erfahrung bringen, was es bedeutet, dieser oder jener Grausamkeit
ausgesetzt zu sein — d.h,, in Rortys Worten, »Grausambkeit von innen
zu sehen« (KIS, 237). Denn das definiere geradezu die Liberalen:
ihr Glaube, »Grausamkeit sei das Schlimmste, was wir tun kdnnen«
(ebd.), oder auch was wir zulassen und iibersehen konnen, ware
hinzuzufiigen. Wenigstens in dieser Hinsicht sei ein gewisser Fort-
schritt unbestreitbar bereits eingetreten, wie Rorty in Anlehnung an
Vladimir Nabokov schreibt: »Die Féhigkeit, vor Scham und Zorn
tiber den unnétigen Tod eines Kindes zu schaudern, mit dem uns

56 R. Rorty, Achieving Our Country. Leftist Thought in Twentieth-Century America,
London 1998. Rorty meint bei Levinas ein »spiritual pathos« unbegrenzter
Verantwortung zu erkennen, das auf jeden Fall dem privaten Leben vorbehalten
bleiben sollte (ebd., 96). Eine »passion of the infinite« (ebd., 114, 123) im
Zeichen radikaler Alteritit des Anderen drohe politisch gefdhrlich zu werden.

514

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung

nichts, weder Familie, Stamm noch Klasse verbindet, diese Fahigkeit
[ist] die hochste Form von innerer Bewegung, die die Menschheit
erreicht hat, als sie moderne soziale und politische Institutionen
entwickelte« (KIS, 239).

Hier gilt der >unnotige< Tod eines Kindes als Inbegriff einer
Grausamkeit”, die uns - >Liberalen< — nunmehr auch dann als
schlechterdings inakzeptabel erscheint, wenn sie jemanden trifft, mit
dem >uns< anscheinend gar nichts verbindet, jedenfalls keine soziale,
ethnische oder politische Zugehorigkeit. Doch ein solcher Tod — und
erst recht das, was ihm ungerechter- und grausamerweise vorausging
- liegt als solcher vielfach nicht offen zu Tage. Er muss gerade des-
halb tiberhaupt erst als solcher wahrgenommen werden. Und wenn
das nicht geschieht, fallt der Verdacht der Grausamkeit auf diejeni-
gen zurlick, die »einfach nicht wahrgenommen haben«, was doch
wahrzunehmen war (KIS, 246). Das ist keine Frage bloflen Hinse-
hens, sondern eine Herausforderung fiir die Aufmerksamkeit — und
tiir die Philosophie, wenn wir sie geradezu als Aufmerksamkeit fiir
die Aufmerksamkeit selbst verstehen>® —, die das Wahrzunehmende
als solches iiberhaupt erst zum Vorschein und zur Geltung bringen
muss.”® Rorty spricht in diesem Zusammenhang auch von einer
»besondere[n] Form von Grausamkeit, die Nabokov am meisten
beunruhigte: Mangel an Neugier« (ebd.), den er gleich im néchsten
Satz auch als »grausame Gleichgiiltigkeit« charakterisiert.

Phanomenologisch werden auf diese Weise differenzielle Fragen
allzu schnell iiberspielt: Aus der Grausamkeit unnétigen und inso-
fern gewaltsamen, von Anderen mit zu verantwortenden Todes fiihrt
kein direkter Weg iiber einen entsprechenden Mangel an Aufmerk-

57 Aber nur angesichts des Kindes selbst, oder seiner Angehérigen und in Anbe-
tracht der Lebensform, der es zugehorte und die, wie in vielen Landern dieser
Welt, mit einer enormen Kindersterblichkeit zu kimpfen haben, fiir die Andere
verantwortlich zu machen sind? So weit ich sehe, fachert Rorty das Phanomen
und den Begriff der Grausamkeit nicht in dieser Weise weiter auf, wie es gebo-
ten scheint.

58 Vgl. VL., Umsonst >gegeben<. Phdnomenologie und Hermeneutik im sozialphiloso-
phischen Riickblick, Baden-Baden 2024, Kap. VIIL X, XI.

59 Zum politisch-historischen Kontext dieser Problematik vgl. J. Fuchs, Die Ab-
lehnung der Mutlosigkeit. Uber Manés Sperber, in: U. Greiner (Hg.), Revision.
Denker des 20. Jahrhunderts auf dem Priifstand, Hildesheim 1993, 19-25, hier:
20-22.

515

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

samkeit zu einer Art und Weise der Gleichgiiltigkeit, die ihrerseits
als grausam erscheinen kann.®® Letzteres setzt mindestens voraus,
dass Dritte die Art und Weise, in der Andere sich zur Grausamkeit
gleichgiiltig verhalten, die >unndtigerweise« einem Kind widerfahren
sein mag, ihrerseits als grausam einstufen. Das betreffende Opfer
von Grausamkeit weif$ nichts mehr von ihr; und fiir die Gleichgiilti-
gen scheint diese Grausambkeit gar nicht zu existieren. Entweder sie
haben sie gar nicht erst wahrgenommen; oder aber sie haben sie
fiir sich vergleichgiiltigt, so dass sie als solche keinerlei »Bedeutung«
fiir sie zu haben scheint. Genau dieses Missverhiltnis zwischen dem,
was Opfern von Grausamkeit widerfahren ist, und der »>Ignoranz«
Anderer wird aus der Sicht Dritter als grausames eingestuft. So be-
schreibt es (implizit) Rorty.

Damit will er darauf aufmerksam machen, dass auch Menschen,
die sich an gewissen Vorstellungen vom Guten, von Gerechtigkeit
oder von Gliick orientieren, gewissermaflen die Kehrseite einer
uneingestandenen Grausambkeit aufweisen konnen (KIS, 254). Sie
mogen sich mit Platon an gewissen Ideen vom Guten etwa orientie-
ren; aber das scheint mit einer erstaunlichen Unsensibilitdt durch-
aus vereinbar zu sein, die Autoren wie Orwell und Nabokov durch-
brechen wollen, indem sie von der félligen Wahrnehmung dessen
ausgehen, was fiir Andere gut oder schlecht bzw. schlechterdings
>unannehmbar« ist. Genau dafiir steht der Begriff der Grausamkeit:
Es handelt sich demnach offenbar um inakzeptable, aber dennoch
zugefiigte Gewalt. Sie nicht zu >sehens, keine Aufmerksambkeit fiir sie
aufzubringen oder sie zu ignorieren oder zu vergleichgiiltigen, kann
in dieser Perspektive selbst als »grausam« erscheinen - auch wenn
diejenigen, die einen >unndtigen< Tod gestorben sind, gar keine
Grausamkeit mehr erfahren konnen (und wenn sie wahrend ihres
Lebens vielleicht nicht einmal ahnen konnten, dass sie mit ihrem
Tod fiir die Grausamkeit Anderer wiirden zahlen miissen).

60 Zumal unter hochkomplexen Bedingungen einer inzwischen globalisierten
»Okonomie der Aufmerksamkeit« kann keine Aufmerksamkeit mehr verspre-
chen, keine >unaufmerksame« Kehrseite aufzuweisen, denn aufmerksame Zu-
wendung zum Einen hat unvermeidlich eine gewisse Abwendung von Anderem
zur Bedingung. Niemals wird man auf alles und alle gleichzeitig und gleicher-
mafen aufmerksam werden konnen.

516

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung

So gesehen widerfihrt die Grausamkeit, um die es Rorty zu tun
ist, wenn er sie als Folge von Gleichgiiltigkeit oder mangelnder
Aufmerksamkeit beschreibt, nicht direkt deren Opfern. Vielmehr
macht sie sich im Leben der Unaufmerksamen und Gleichgiiltigen
selbst breit: Sie leben ungeachtet ihrer Orientierung an Gliick, am
Guten oder Gerechten ein grausames Leben, wenn sie nicht wahr-
nehmen, was Anderen (vor allem Kindern, in der Regel vollig Wehr-
und Hilflosen) widerfahren ist und weiterhin widerfahrt. Daraus
scheint Rorty eine Art Minimalethik ableiten zu wollen, die verlangt:
»Nimm wahr«, was Anderen widerfahrt und wie sich das zeigt
(vgl. KIS, 266). Es handelt sich ansatzweise um eine Ethik der Sen-
sibilitit bzw. origindrer Sensibilisierung »fir alles, was wir mit uns
selbst oder fiir andere tun sollen« (KIS, 272). An erster Stelle dieser
Ethik steht gerade kein abstraktes Sollen oder eine andere universale
Norm, sondern eine ethische Asthetik der Aufmerksamkeit, die iiber-
all dort, wo sie das fiir Andere Unannehmbare aufschliefSt, die Form
einer Ethik der Wahrnehmung annimmt, welche sich im Grunde
nicht nicht-gleichgiiltig zu dem verhalten kann, was Anderen, gleich
wem, auf fiir sie unakzeptable Art und Weise widerfahrt, sei es auch
>»nur< die Gewalt padophiler Verfithrung wie im Fall der bis heute
notorisch missverstandenen Lolita Nabokovs.*!

In dieser Perspektive bleiben Aufmerksamkeit und Wahrnehmung
eine stindig zu realisierende Aufgabe der Sensibilisierung fiir das,
was Anderen widerfahrt. Und die entsprechende Sensibilitit ist kei-
nesfalls als eine Art Besitz fiir sich selbst (oder fiir >Leute wie wir<)
in Anspruch zu nehmen. Wer das — wie Rorty selbst stellenweise —
tut, offnet einer Selbstgerechtigkeit Tiir und Tor, die sich die stets
von Anderen her fragliche Sensibilitat selbst bescheinigt und dazu
ibergehen kann, sie wie einen exportierbaren, Fremden zur Nachah-
mung empfohlenen Wert zu offerieren.®? Genau dem widerspricht
Donatella di Cesare in ihrem Buch tuber die Folter, in dem sie
anhand dieses Phinomens dem Westen vorrechnet, wie wenig er
fiir sich selbst in Anspruch nehmen kann, dem strengen Maf3stab
der Vermeidung und Verhinderung von Grausambkeit gerecht gewor-
den zu sein. Um wieviel weniger diirfte er, wenn das zutriftt, dazu

61 Ich beziehe mich auf eine entsprechende, 2023 von ARTE gesendete Dokumen-
tation.
62 Wie bereits in der Einleitung geltend gemacht wurde.

517

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

iibergehen, sich anderen als Vorbild zu darzustellen, dem es zu nach-
zufolgen gilte?

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

Donatella Di Cesare ist weder eine Verichterin des Westens noch
auch von Demokratie und Menschenrechten. Im Gegenteil.®> Aber
sie glaubt offenbar, der demokratische, ldngst von auflen und von
innen in die Defensive geratene demokratische Westen mit den von
ihm beanspruchten universalen Normen, angefangen bei den Men-
schenrechten, lasse sich nur auf nicht selbstgerechte Art und Weise
verteidigen, d.h. nur so, dass man sich im Westen gerade nicht selbst
bescheinigt, etwa diesen Normen tatsdchlich gerecht geworden zu
sein. Stattdessen muss sich der Westen zu seiner eigenen, radikalen
Anfechtbarkeit genau dieses Anspruchs bekennen.

Das gilt selbst fiir die Folter und den Willen, sie abzuschaffen,
wie er seit dem 18. Jahrhundert (weltweit verbindlich dann in den
bekannten 1975er und 1984er Deklarationen der UNO) erklirt wor-
den ist.* Nach wie vor besteht der Verdacht, es handle sich um
blofle Worte (»just words«; T, 14). Weiterhin wird in mindestens
122 Staaten weltweit gefoltert. Mit Franco Basaglia stellt Di Cesare
eine Wiederkehr der Folter »more or less everywhere« fest (T, 136).
Und daran trage die amerikanische CIA erhebliche Mitschuld, der
zur Last gelegt wird, einen »global Gulag« geschaffen zu haben (T,
122 ff.), nicht zuletzt mit der Beihilfe européischer Staaten wie Polen,
wohin man entrechtete Gefangene nach Zwischenstopps auf deut-
schen Flughifen verschleppt hat, um irgendwelche >Wahrheiten« aus
ihnen herauszupressen. Verbreitetes Schweigen dariiber drohte sich
in eine Kollusion mit Praktiken des Verschwindenlassens zu verstri-

63 Ich beziehe mich auf D. Di Cesare, Heidegger, die Juden, die Shoah, Frank-
furt/M. 2016; dies., Philosophie der Migration, Berlin 2021; v. a. aber auf das kurz
zuvor in engl. Ubersetzung erschienene Buch Torture, Cambridge 2018 [=T].

64 Vgl. die UN-Antifolterkonvention, d.h. das von den Vereinten Nationen am
10. Dezember 1984 beschlossene Ubereinkommen gegen Folter und andere grau-
same, unmenschliche oder erniedrigende Behandlung oder Strafe, sowie die vor-
angegangene UN-Resolution 3452 der Erkldrung iiber den Schutz aller Personen
vor Folter und anderer grausamer, unmenschlicher oder erniedrigender Behand-
lung oder Strafe vom 9. Dezember 1975.

518

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

cken, die es zu einer Waffe staatlicherseits veriibten Terrors werden
lassen konnten (T, 143). Und das ging so weit, dass sich Di Cesare
dazu veranlasst sah, ihrem Buch tuber die Folter ein Gedicht der
polnischen Nobelpreistriagerin Wistawa Szymborska voranzustellen,
das unter diesem Titel besagt, es haben sich in der Hauptsache rein
gar nichts gedndert:

Nothing has changed.

The body is painful,

it must eat, breathe air, and sleep,

it has thin skin, with blood right beneath

[..]

A stranger to itself, evasive,

at one moment sure, the next unsure of its own existence,
while the body is and is and is

and has no place to go.®®

Ob der durch Folter »dehumanisierte Andere« wirklich auf nichts
als seine eigene passive Korperlichkeit und in diesem auf das »nack-
te Leben« eines homo sacer (T, 6, 12) reduziert wird, bleibe an dieser
Stelle dahingestellt, da es mir hier weniger um eine Phdnomenologie
dieser Form von Gewalt, sondern um den radikalen Angriff geht,
der in ihr gegen jede Form menschlicher Gemeinschaft liegt, wie Di
Cesare mit Recht betont (vgl. T, 144).%¢

Lassen demzufolge wie auch immer >liberal, >freiheitlich<, >de-
mokratisch« oder >republikanisch« sich verstehende Gesellschaften
Folter in irgendeiner Art und Weise zu, sei es auch nur, indem sie
fremden Regimes Zwischenlandeerlaubnisse erteilen, damit sie Ge-
fangene in geheime Lager verschleppen konnen, kompromittieren
sie sich - bis zu einem Punkt, wo sich nach der Auffassung Di Cesa-
res eine »undeniable convergence between democracy and totalitaria-

65 Dt.in: W. Szymborska, Die Gedichte, Hamburg 1997, 147.

66 Zur Phinomenologie der Gewalt gehért fiir Di Cesare die Reduktion des Ande-
ren auf seine blofle Fleischlichkeit (»mere flesh«), die den Korper des Opfers
geradezu zur Waffe gegen dieses selbst umfunktioniert, um es in seiner Fleisch-
lichkeit einzuschlieflen, ohne sich noch duflern zu kénnen (T, 77f.). Ahnlich
findet man die Folter beschrieben bei E. Scarry, Der Korper im Schmerz. Die
Chiffren der Verletzlichkeit und die Erfindung der Kultur, Frankfurt/M. 1992; K.
Millet, The Politics of Cruelty; dt.: Entmenschlicht. Versuch tiber die Folter, Ham-
burg 1993; C. Griiny, Zerstorte Erfahrung. Eine Phinomenologie des Schmerzes,
Wiirzburg 2004.

519

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

nism« abzeichnen muss (T, 11). Tatsachlich spricht sie geradezu von
einer »democratization of torture« nach 9/11 und fiirchtet, seitdem
konnten die viel zitierten westlichen Werte um ihre Glaubwiirdigkeit
bzw. Uberzeugungskraft gebracht worden sein, vielleicht fiir immer
(T, 20, 22).

So wenig wie Rorty oder Orwell vor ihr beruft sich Di Cesare auf
irgendwelche Griinde (die vielfach verlangt werden, soll man sich
von etwas liberzeugen lassen). Vielmehr wird der grausamen Gewalt
der Folter eine Art Evidenz zugetraut, die jeglichen Rekurs auf Griinde
iiberfliissig zu machen scheint. Wer eigens noch Griinde braucht, um
diese Gewalt unbedingt zuriickzuweisen und sie fiir unakzeptabel zu
halten, dem ist demzufolge wie gesagt (in ethischer Hinsicht) >kaum
zu helfen<«. Thm gebricht es dann nédmlich an elementarer Sensibili-
tat angesichts dessen, was Anderen auf grausame Art und Weise
angetan wird. Und darauf muss nach Di Cesares Uberzeugung ein
unbedingtes >Nein« zur Folter direkt hervorgehen: »A firm >no«< to
torture must come before any other discussion can be had« (T,
viii). Und keine besonderen Umstinde sollten daran etwas andern
kénnen. Genauso wie die Griinde, die man fiir Folter glaubt ins Feld
fiuhren zu dirfen, sei sie schliefSlich »simply unacceptable« (T, 36).
»Only on the basis of what are often defined as >non-negotiable«
principles can we reject torture«; und zwar so, dass sie niemals
Verhandlungssache werden kénne (T, 57, 59), wie es neue »Kronju-
risten« glauben machen wollen, fiir die »condemnation of torture
[is] no longer self-evident or taken for granted« (T, 24 f.).

Ahnlich wie Margalit zeigt sich Di Cesare iiberzeugt davon, »[that]
democracy is not of itself humane, respectful or decent« (T, 56). Inso-
fern scheint letztere einer zusatzlichen Fundierungin einer Sensibilitat
zu bediirfen, die potenziell jede(n) dafiir aufschlief3t, was Anderen auf
eine Weise widerfahrt, die sie niemals auch nur im Geringsten fiir
hinnehmbar halten konnen. Schliefllich weist der Leib der von grau-
samer Gewalt Getroffenen sie ganz und gar zuriick. Und dazu kann
sich niemand, der davon (auf welchen Wegen auch immer) erfihrt,
einfach indifferent verhalten. Das unbedingte >Nein¢, welches der
Korper der von grausamer Gewalt Getroffenen dieser Gewalt entge-
genschleudert, miisste man vielmehr erst neutralisieren bzw. sogar
vergleichgiiltigen, um eine gewisse Rechtfertigung von Folter auch nur
in Betracht ziehen zu konnen.

520

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

Genau das halt Di Cesare aber im Grunde fiir vollig ausgeschlos-
sen. Kategorisch widersetzt sie sich jeglicher Rechtfertigung von
Folter (oder irgendeiner anderen Form von Grausamkeit) als eines
»legalen< Mittels staatlicher Gewalt, indem sie feststellt, die Legalisie-
rung von Folter »contravenes the essential purpose« dieser Gewalt
(bzw. Macht [coercive power]). »The state that touches a citizen's
body is already illegitimate« und schafft sich im gleichen Moment
geradezu selbst ab (T, 54 f.). Im Gegensatz zu Rorty glaubt Di Cesare
keineswegs, der Westen habe sich bereits bedingungslos zur Delegi-
timation jeglicher Grausamkeit durchgerungen. Im Gegenteil: eine
weitldufige Diskussion wurde nach 9/11 Giber die Rechtfertigung von
Grausamkeit (in der Form von Folter) als eines gegebenenfalls zu
legalisierenden Mittels staatlichen Handelns gefiihrt. Und schon die
blofle Tatsache, dass man sich auf diese Diskussion eingelassen hat,
hat die Ausiibung von Grausamkeit als >diskutablen< Gegenstand
kollektiver Uberlegungen gewissermafien normalisiert. Warum sollte
man nicht foltern? Warum sollte man diese Frage nicht genauso auf-
werfen wie irgendeine andere Frage Praktischer Philosophie, etwa
die nach dem Verhiltnis von Mitteln und Zwecken? Dabei wird viel-
fach die radikalere Frage unterschlagen, ob Folter oder Grausamkeit
tiberhaupt je als ein (blofles) >Mittel« gelten kann. Philosophinnen
und Philosophen, die dafiir sensibilisiert haben, was Grausamkeit
ist, wie und wem sie widerfahrt, lassen sich demgegeniiber genau
so verstehen, dass sie die Einstufung von Grausambkeit im Allgemei-
nen und von Folter im Besonderen als blofles Mittel in Frage stel-
len. Grausamkeit im Allgemeinen und Folter im Besonderen sind
ihnen zufolge niemals Mittel innerhalb irgendeiner sozialen oder
politischen Beziehung zu Anderen, sondern bedeuten von Anfang
an die Zerstorung dieser Beziehung selbst, so dass insofern eine
weitere Analyse von Zweck-Mittel-Relationen gar keinen Sinn mehr
ergeben kann. Statt deren Analyse voranzutreiben und die Frage
beantworten zu wollen, ob Grausamkeit nicht vielleicht doch unter
Umstidnden legalisiert werden kann, stellt sich fiir diese Philosophin-
nen und Philosophen die Frage, ob die Grausambkeit, die im Fall
der Folter geradezu evident zu sein scheint, in vielen anderen Fallen
nicht tiberhaupt erst als solche erkennbar gemacht werden muss.
Sie betreiben so gesehen eine Politik der Sichtbarmachung von Grau-
samkeit als Grausamkeit. Wenn Grausamkeit erkennbar vorliegt,
verbietet sie sich wie von selbst, nehmen sie an. Aber ob Anderen

521



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Grausames widerfahrt, ist keineswegs in jedem Fall und in jeder
Hinsicht >klar«.

Die Zeiten, in denen Machthaber ihr Gewaltpotenzial wie in der
romischen Antike durch offentlich veriibte Grausamkeit geradezu
in Szene setzten, sind keineswegs allgemein >Vergangenheit<.5” Mit
Basaglia beobachtet Di Cesare im Gegenteil, »[that] violence is no
longer afraid to show itself« und dass sie sogar vermehrt in den
sogenannten Sozialen Medien inszeniert wird, um zu terrorisieren
(T, 136). In diesem Fall zielt Grausamkeit u. U. auf Millionen Adres-
saten, um sie einzuschiichtern. Die entsprechenden grausamen Aus-
wirkungen der Darstellung und Verbreitung von grausamen Bildern
von Grausamkeiten verlieren sich dann weitgehend im Unsichtbaren
- und es bedarf einer sehr sensiblen Gegen-Politik der Sichtbarma-
chung von Grausamkeit, ohne die es tiberhaupt keine >produktive«
Auseinandersetzung mit diesen Formen von Gewalt geben kann.

Sie miissen, heifSt das, als solche vielfach iiberhaupt erst originar
sichtbar gemacht werden - durch Bilder und Erzdhlungen, die nicht
umhin kénnen, als die erinnerte und dargestellte Gewalt in gewisser
Weise auf die jeweiligen Adressaten zu {ibertragen, um Dritte fiir das
extreme Leid der Opfer fremder Grausamkeit zu sensibilisieren. Das
gilt fiir die jiingsten Opfer des Hamas-Terrors und die Opfer israeli-
scher Gegenmafinahmen auf paléstinensischer Seite ebenso wie fiir
die andauernde Terrorisierung der ukrainischen Bevolkerung durch
eine asymmetrische russische Kriegsfithrung, die offenbar gezielt die
zivile Infrastruktur der Ukraine zerstort, um Millionen ganz und gar
zu demoralisieren.%8

Die offentliche, publizistische Auseinandersetzung mit diesen Ge-
waltwirkungen kann weder deren Ausmafle noch auch deren In-
tensitdt vollumfinglich vor Augen fithren. Sie droht jederzeit die
Sensibilitdt der Adressaten zu tiberfordern — durch deren Schonung
aber zugleich auch die grausame Gewalt, die sie in Erinnerung zu
rufen und darzustellen hitte, zu verkiirzen und zu verharmlosen.
So verstrickt sich der &ffentliche Umgang mit Grausamkeit selbst
in Grausamkeit: Er kann sie nur entschérft in Erinnerung rufen
und vor Augen fithren, um zu zeigen, worum es sich handelt. Auf

67 P.Veyne, Der Eisberg der Geschichte, Berlin 1981, 8 f.
68 Vgl. zu diesem Fall M. Kapustka (ed.), Under Shelling: Art Historical Revisions in
the Light of the War in Ukraine, i. E.

522

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

diese Weise lauft er Gefahr, die fragliche Gewalt als hinnehmbar
erscheinen zu lassen und im Fall wiederholter Berichterstattung so-
gar zur Gewohnung an sie beizutragen. Was Hans Blumenberg in
seiner posthum verdffentlichten Anthropologie »Abschirmungen ge-
geniiber der Realitit« nennt, erweist sich jedoch paradoxerweise als
notwendig, um Anderen die >Realitdt« von Grausamkeit iiberhaupt
»nahebringen«< zu konnen.® Dabei geraten sie unvermeidlich in eine
Art »Ubertragungssituation gegeniiber dem Traumatismus«’, der
die Opfer fremder Grausamkeit heimgesucht hat. Ist man angesichts
dessen entsetzt, so »beweist« das jedoch noch nichts, folgen wir
Antoine de Saint-Exupéry. Zumindest glaube er nicht »an den Erfolg
solcher animalischer Reaktionen, schrieb er in seinen Uberlegun-
gen zu Frieden und Krieg anlasslich des spanischen Biirgerkriegs.”!
Zweifellos geniigt es nicht, entsetzt zu sein, wo man allen Anlass
dazu hat, ob es sich nun um >animalische< oder gerade um zutiefst
>menschliche« Antworten auf Entsetzliches wie die von Anderen
veriibten Grausamkeiten handelt. »Das Entsetzen beweist nichts«”?
- abgesehen vielleicht davon, dass es zumindest die unabweisbare
Frage aufwirft, ob nicht das (mehr oder weniger spezifische) Ent-
setzliche, mit dem man jeweils konfrontiert ist, unter allen Umstén-
den abzuwenden ist, sofern das tiberhaupt noch moglich erscheint.
Jede konkrete Artikulation dieser Frage aber setzt voraus, dass das
Entsetzliche erinnert, erzdhlt oder anders vor Augen gefithrt wird.
Auch »Schreckensschilderungen« aber werden, so de Saint-Exupéry,
das Entsetzliche kiinftig nicht verhindern. Seines Erachtens verfiigen
wir iiber keine Sprache, die versprechen konnte, dazu wenigstens
beizutragen, angesichts nicht enden wollender Kriege das Entsetzli-

69 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 638. Aus dieser
Schwierigkeit erffnet eine ihrerseits zur Grausamkeit sich bekennende Philo-
sophie keineswegs einen iiberzeugenden Ausweg. Vgl. C. Rosset, Das Prinzip
Grausamkeit, Berlin 1994, 7, 23, wo behauptet wird, »die Wirklichkeit« sei »von
Natur aus grausame; und das kénne auch nur von einer ihrerseits grausamen
Theorie unverkiirzt zur Sprache gebracht werden.

70 P. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, 399. Hier ist von
einer solchen Ubertragungssituation mit Blick auf das working through die
Rede, auf das sich Historiker angesichts bezeugter traumatischer historischer
Erfahrungen einlassen miissen. Siehe dazu auch die Anm. 33 zu Kap. VII, 1 in
diesem Bd.

71 A. de Saint-Exupéry, Dem Leben einen Sinn geben, Miinchen *1965, 104.

72 Ebd.

523

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

che grausamer Gewalt zu iiberwinden. Und deren Darstellung allein,
wire mit Albert Camus hinzuzufiigen, »verleiht keine Rechte«.”?

Aber um Rechte kann bzw. sollte es erst in zweiter Linie gehen.
Bevor man iiber Rechte und Griinde, die man fiir oder gegen sie
ins Feld fithren mochte, streiten kann, muss es etwas geben, was
sich als Materie des Streits allererst anbietet; und das ist in diesem
Zusammenhang eine Frage der Sensibilitdt bzw. der Sensibilisierung
fir das, was (Anderen) geschehen ist und weiterhin geschieht,
nicht eine Frage des >Beweisens<, des Argumentierens mit strengen,
moglichst unanfechtbaren Griinden, sondern des Aufzeigens, des
Vor-Augen-fiithrens und des Gehor-verschaffens, durch das Anderen
iiberhaupt erst »anzusinnenc< ist, worum es in einer dissensuellen
Auseinandersetzung mit Fragen der Grausamkeit gehen miisste. Auf
diesem Wege kann jedoch die fragliche Grausamkeit nicht ohne
Weiteres zum bloflen Gegenstand einer solchen Auseinandersetzung
werden, droht sie sich doch permanent a tergo erneut durchzuset-
zen, sei es infolge der Selektivitdt unserer Wahrnehmung und Auf-
merksambkeit, sei es infolge der Selbstgerechtigkeit einer politischen
Kultur des Westens, wie sie Rorty fiir sich und seine Leser in An-
spruch nimmt, die sich Sensibilitit zu eigen macht und wie eine
exportierbare Sache behandelt — weiterhin auf den Wegen einer an-
gemafSten Vorbildlichkeit wandelnd, von der man andernorts langst
»genug« hat”, zumal wenn sie in ihrer praktischen Inanspruchnah-
me als eine Art kulturelles Eigentum und als eine Auszeichnung
immerfort konterkariert, was Sensibilitdit im Grunde auszeichnen
misste: dass sie von Anderen her auf den Plan gerufen wird und
sich allenfalls zwischen uns bewédhren kann. Genau diese Wendung
werde ich im Folgenden dem aktuellen Diskurs tiber die Menschen-
rechte geben.

73 A. Camus, Tagebiicher 1935-1951, Reinbek 1972, 22.
74 Vgl. R. Elberfeld, Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer trans-
formativen Phianomenologie, Freiburg, Miinchen 2017.

524

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

Von der fehlenden Begriindung zur prekaren Bezeugung
der Menschenrechte

1. Anstelle eines begriindungsfixierten Diskurses: die Suche nach einem lebbaren Leben
in einer menschlichen Welt (525) | 2. Menschenrechte und menschliche Wiirde:
Anspruch und Wiirdigung (531) | 3. Zur historischen Genealogie der Menschenrech-
te: Verletzungserfahrungen und deren Politisierung (535) | 4. Das Versprechen der
Einlosung der Menschenrechte des Anderen — ein Glaubwiirdigkeitsproblem (542) |
5. Bilanz und Ausblick (552)

Ist es [...] sicher,

daf8 der freie Wille voll und ganz der Kantschen Vorstellung
der praktischen Vernunft entspricht

— jener Hohe des universalen Denkens,

die auch guter Wille genannt wird

1. Anstelle eines begriindungsfixierten Diskurses:
die Suche nach einem lebbaren Leben in einer
menschlichen Welt

Die im Exposé zu einer Ausgabe der Zeitschrift Metodo. Internatio-
nal Studies in Phenomenology and Philosophy gestellte Diagnose
trifft gewiss nach wie vor zu: Ungeachtet einer bereits Jahrzehn-
te wihrenden internationalen Diskussion um eine verallgemeiner-
bare normative Grundlage der Menschenrechte »human rights no-
toriously lack the grounds of a solid and shared justificatory frame-
work«.2 Aber brauchen wir ein solches framework unbedingt? Wenn
ja, wofiir genau?® Und wer ist in diesem Falle >wir<? Diejenigen,

1 E. Levinas, Menschenrechte und guter Wille, in: Zwischen uns. Versuch iiber das
Denken an den Anderen, Miinchen, Wien 1995, 252-256, hier: 255.

2 P Biasetti, F. G. Menga, Human rights in a plural ethical framework, in: Metodo
2,no. L.

3 Der Kern der Menschenrechte (die sich gegen Verletzungen richten) stiitzt sich
m. E. auf starke affektive Antworten, die etwa Folgendes besagen: es sei uner-
traglich, dass Andere so... behandelt werden; und das sei nicht hinzunehmen
— fiir Andere selbst, fiir uns, fiir Formen menschlichen Zusammenlebens - d.

525

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

die ohnehin, auch ohne letzte, als nicht mehr anfechtbar geltende
Begriindung, vom Sinn der Menschenrechte iiberzeugt sind, sei es,
weil sie schlicht >guten Willens« sind, sei es, weil sie am »Faktum
der Vernunft« teilhaben?* Oder diejenigen, fiir die womdglich nichts
dergleichen gilt? Oder diejenigen, die diese Rechte dezidiert ableh-
nen — wenn nicht zur Ganze, dann doch so, wie sie von >westlicher«
Seite interpretiert werden?

Menschen, die akut unter einer mehr oder weniger systematischen
Verletzung ihrer oft als >elementar« eingestuften Rechte leiden, man-
gelt es zunéchst gewiss nicht an deren zureichender oder gar >letzter«
Begriindung, sondern schlicht an deren effektiver Achtung — sofern
diese Rechte als solche schon anerkannt sind. Wenn das hingegen
nicht der Fall ist, werden diejenigen, die ihre Menschenrechte ver-
letzt sehen, kaum zu mehr oder weniger diffizilen Begriindungen
dafiir greifen, dass sie die Einhaltung ihrer Rechte einfordern; zu-
mal nicht denjenigen gegeniiber, die von diesen Rechten nichts
wissen wollen. Gegen die Gewalt, unter der die Opfer der fragli-
chen Verletzungen in Folge dessen leiden, wird eine philosophische
Begriindungsanstrengung sicher nichts ausrichten. Erweist sich die
Fragestellung des Exposés insofern als eigentiimlich begriindungsfi-
xiert? Stofit die Praxis des Begriindens selbst an ihre Grenzen, wenn
wir uns eingestehen miissen, dass sie die Menschenrechte normativ
gewissermaflen nicht sicherstellen kann — weder vor Ort, wo sie
verletzt werden, noch auch nachtriglich durch eine normative Be-
wertung der fraglichen Verletzungen oder praventiv?®

Moglicherweise liegt darin eine Demiitigung der Philosophie,
wenn sie dem Anspruch auf »letzte< und dadurch >unanfechtbare«
bzw. >zweifelsfreie< Begriindung nicht gerecht werden kann. Hat

h. fiir ein Leben, das nicht nur irgendwie zugebracht, sondern gelebt, gefiihrt
wird und dem entsprechend gewissen Mindestanforderungen bzw. Anspriichen
geniigen soll. So gesehen setzt der Diskurs iiber die Menschenrechte nicht mit
Begriindungen, sondern mit solchen Antworten ein, aus denen allerdings nicht
eindeutig und nicht auf unanfechtbare Art und Weise hervorgeht, was sie in
normativer Hinsicht besagen.

4 1. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg 1994, 10; Kritik der
praktischen Vernunft, Hamburg 1974, 36, 56.

5 Diese Fragen muss man in aller Schérfe aufwerfen. Jedoch mdéchte ich nicht von
vornherein suggerieren, eine Kultur der Menschenrechte, die sie effektiv zu achten
hitte, konne in diesen verschiedenen Hinsichten gar nichts ausrichten.

526

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anstelle eines begriindungsfixierten Diskurses

sie etwa iiberlegene Formen der Begriindung gar nicht zur Hand?
Muss sie sich am Ende mit Richard Rorty auf den Sinn einer loka-
len, situierten Erlduterung dessen beschrinken, was >wir< ohnehin
(intuitiv) fiir gut oder richtig halten - ohne dafiir letzte Griinde
und Fundamente zu haben? Und kann sie dariiber hinaus allenfalls
dafiir werben, dass sich Andere, die zunachst zum Umbkreis dieses
>Wir< nicht zahlten, vom guten Beispiel (und nicht nur von den Ar-
gumenten) derer beeindrucken und tiberzeugen lassen, die das Be-
gritndungsspiel spielen?® Existiert ein solches >Wir< aber tiberhaupt
so, wie es sich Rorty vorstellte? Und geben diejenigen, die sich zu
ihm rechnen, tatsachlich ein gutes und fiir Andere weltweit attrakti-
ves Beispiel der Achtung der Menschenrechte?

Viel spricht in der Tat dafiir, dass das Problem der Begriindung
der Menschenrechte {iberschitzt wird — sowohl im Hinblick auf die
Aussicht, Andere, die von ihnen (oder von einer bestimmten Inter-
pretation der Menschenrechte) nicht iiberzeugt waren oder sind,
durch eine unanfechtbare Begriindung zu iiberzeugen; als auch im
Hinblick auf unseren eigenen Begriindungsbedarf. Ist es tiberhaupt
vorstellbar, dass wir selbst, die wir vom Sinn der Menschenrechte
tiberzeugt sind und sie in einem starken Sinne fiir richtig halten, sie
aufgeben konnten, wenn wir einsehen miissten, keine ganz sichere
Begriindung fiir sie zu haben? Sind wir nicht vielmehr sicher, sie
auch fiir den Fall aufrechterhalten zu wollen, dass gezeigt werden
konnte, dass sie iberhaupt kein letztes und argumentativ nicht anzu-
fechtendes Fundament haben oder haben kdnnen?

Wer nach dem Grund dafiir befragt wird, die Menschenrechte
fiir unaufgebbar oder grundlegend zu halten, wird sich alsbald da-
zu gendtigt sehen, anstelle eines solchen Fundaments mit Formulie-
rungen wie diesen aufzuwarten: >mir/uns erscheinen die Menschen-
rechte als unverzichtbar<; >es erscheint mir/uns als unannehmbar
und als undenkbar, sie aufzugeben<; deshalb >erscheint es mir/uns
als unbedingt geboten, sie zu achten<. Etc. So werden die Men-
schenrechte mit einem unbedingten Anspruch versehen, obwohl es
zunachst nur als >unvorstellbar< oder >undenkbar< erscheint, sie
nicht zu achten bzw. nicht achten zu wollen. D.h. nicht, dass dies
theoretisch nicht vorstellbar und denkbar wire, sondern dass man
hier in praktischer Hinsicht an die Grenze jeglicher sozialen und

6 R.Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/M. 1991, Kap. 9.

527

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

politischen Welt gerit, die ihren Namen verdient.” Und zwar in dem
Sinne, dass die soziale, kulturelle und politische, rechtlich struktu-
rierte Welt als solche geradezu aufhdrte, zu existieren, wenn sich
das Leben der Menschen nicht nach einem unbedingten Anspruch
bzw. nach einer Reihe von prima facie bedingungslosen Anspriichen
richten miisste, wie sie in den Menschenrechten positiv formuliert
werden.

Der Rekurs auf Unvorstellbarkeit oder Undenkbarkeit ist aller-
dings kein philosophisches Argument. Er muss doch eingestehen,
dass man selbst an die Grenzen der eigenen Vorstellungskraft gera-
ten ist3; und das soll nun geniigen, um eine kategorische Forderung
zu untermauern, >auf jeden Fall¢, unter allen Umstdndens, >ohne
Einschrankungs, >ohne Vorbehalt< und >voraussetzungslos< die Men-
schenrechte zu achten, die so gesehen keine einzige Ausnahme, keine
Einschriankung und keine Vorbedingung zu gestatten scheinen. So
oder dhnlich argumentieren wir tatsichlich vielfach, wo die mensch-
liche Lebbarkeit unseres Lebens oder des Lebens Anderer grundsitz-
lich in Frage gestellt wird.

So schreibt Judith N. Shklar sinngemaf3, ihr erscheine der Gedan-
ke unertrdglich, dass politische Lebensformen, die ihren Namen
verdienen (bzw. verdienen sollten), darauf verzichten konnten, grau-
same Gewalt und Furcht zu verhindern.’ Avishai Margalit argumen-
tierte dhnlich, politische Gesellschaften miissten unbedingt daran
interessiert sein, ihren Mitgliedern die Erfahrung eines »unanstin-
digen« bzw. »unwiirdigen« (indecent) Gedemiitigtwerdens zu erspa-
ren. Judith Butler schliefllich wies auf die ihrer Meinung nach nicht
zu bezweifelnde Anerkennungsbediirftigkeit individuellen Lebens

7 Vgl. die dhnliche, aber in einer anderen Terminologie vorgetragene Argumentati-
on bei M. Hauskeller, Biotechnologie und die Integritit des Lebens, Zug 2009,
Kap. 11 zu »moralischem Abscheu«.

8 Wie gesagt geht es hier nicht darum, sich eine menschliche Welt theoretisch
nicht auch anders vorstellen zu konnen, sondern darum, sich eine menschliche
Welt in praktischer Hinsicht nicht anders vorstellen zu wollen (oder nicht umhin
zu konnen, sie sich nur unter der Mafigabe der Beachtung minimaler Anspriiche
vorstellen zu wollen).

9 Shklar spricht genauer von der Furcht vor der Furcht als einer nicht hinzuneh-
menden Liahmung politischen Lebens, die die Menschen, zumal in totalitdren
Regimes, gefiigig mache. Auf die Einzelheiten dieser politischen Theorie kommt
es an dieser Stelle jedoch nicht an.

528

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anstelle eines begriindungsfixierten Diskurses

hin.!% In allen diesen Fillen stoflen wir auf (methodisch ganz unter-
schiedlich begriindete) Minimalforderungen: nach Schutz vor Grau-
sambkeit, vor Demiitigung und versagter Anerkennung bzw. vor Ver-
achtung.! Shklar, Margalit und Butler behaupten nicht, iber zwin-
gende Einsichten in letzte Griinde fiir entsprechende Anspriiche zu
verfiigen. Und wir, als ihre Leser:innen, neigen in der Regel auch
nicht dazu, nach solchen Griinden zu verlangen. Vielmehr akzeptie-
ren wir zunéchst, dass die genannten Autoren die politische Welt so,
im Lichte solcher Anspriiche, auffassen und verstehen wollen. Wire
es iberhaupt anders denkbar?

Die genannten Minimalforderungen implizieren eine Art Perspek-
tive, in der die Welt aufgefasst wird!? — wohlgemerkt nicht eine
objektive Welt von Sachverhalten, sondern die soziale und politische
Welt, die eben dadurch zu einer menschlichen Welt wird, dass die
sozialen und politischen Verhéltnisse gleichsam im Lichte solcher
(zundchst minimaler’®) Anspriiche wahrgenommen (und dann auch
entsprechend beurteilt) werden. Alle drei genannten Autor:innen
wiirden vermutlich genau dieser Deutung zustimmen: dass es sich
fiir sie nicht mehr um eine >menschliche« Welt handeln konnte,
wenn man sich im Sozialen und Politischen vollkommen gleichgiil-
tig gegeniiber dem Anspruch verhalten wiirde, wenigstens Grausam-
keit, Demiitigung und Verachtung zu vermeiden oder abzuwenden.
Mit diesen, in Anspriichen an Andere und auf etwas, namlich auf
Schonung, Wiirdigung und Anerkennung formulierten Begriffen ge-
ben wir zu erkennen, wie sich uns soziale und politische Sachver-
halte tiberhaupt als menschlich relevante darstellen und wie wir sie
erfahren. Daraus ergibt sich freilich keineswegs ohne Weiteres, wie

10 A. Margalit, Politik der Wiirde, Berlin 1997; J. Butler, Die Macht der Geschlechter-
normen, Frankfurt/M. 2009, Kap. 10; J. N. Shklar, Der Liberalismus der Furcht,
Berlin 2013.

11 Ich sehe hier davon ab, dass die Verachtung nicht einfach als negatives Gegen-
stiick der Anerkennung gelten kann, obwohl sie hiufig genau so eingestuft
wird; vgl. VL., Anerkennung und Verachtung. Gegensatz, Komplementaritit und
Verquickung, in: A. Schifer, C. Thompson (Hg.), Anerkennung, Paderborn,
Miinchen, Wien, Ziirich 2010, 141-168.

12 In diesem Sinne, scheint mir, hat auch Emmanuel Levinas von der Ethik als
einer Art »Optik« gesprochen. Vgl. E. Levinas, Totalitit und Unendlichkeit.
Versuch tiber die Exterioritit, Freiburg i. Br., Miinchen 1987, 108.

13 Von >minimalen< Anspriichen zu reden, heifit freilich nicht, dass es sich allemal
um relativ leicht erfiillbare Anspriiche handelte (s. u.).

529

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

wir sie zu beurteilen haben. Wer etwa sagt, dass die Vermeidung von
willkiirlicher Gewalt, von Demiitigung oder Verachtung fiir ihn >un-
abdingbar« ist, wird soziale und politische Situationen entsprechend
auf diese Frage beziehen, woraus aber noch nicht folgt, wo all jeweils
vorliegt und wie (wie streng z. B.) man sich gegebenenfalls an den
genannten Maf3stiben zu orientieren hitte.

Die genannten Autor:innen, die ich hier nur beispielhaft ins
Spiel gebracht habe, suchen uns in ihren Schriften nicht mit der
beriichtigten, vermeintlich unnachsichtig zwingenden Kraft des bes-
seren Arguments von ihrer >Sichtweise< zu {iberzeugen; sie fithren
vielmehr vor Augen, was etwa daraus folgen muss, wenn man sich
politisch nicht nur mit Platon und Aristoteles am Guten und an der
Frage nach dem Gliick orientiert, sondern zunichst (negativistisch)
an der Vermeidung von Grausamkeit (Shklar); wenn man nicht nur
mit John Rawls nach Gerechtigkeit verlangt, sondern bedenkt, dass
auch eine gerecht eingerichtete Gesellschaft noch Momente systema-
tischer Demiitigung beinhalten kann (Margalit); und schliefilich
wenn man im Gegensatz zu gender-indifferenten Theorien in Be-
tracht zieht, wie unverzichtbar der subjektive Anspruch darauf sein
kann, in geschlechtlicher Hinsicht Anerkennung zu erfahren (But-
ler).

Die Genannten konfrontieren uns nicht mit letzten Begriindungs-
problemen. Und sie wecken erhebliche Zweifel daran, was tiberhaupt
gewonnen wire, wenn >wir« tiber einen solchen (>unverbriichlichens,
»bewdhrten< und >verbindlichen<) Rahmen verfiigen wiirden. Wiirde
das zur Bewiltigung der praktischen Schwierigkeiten beitragen, die
wir mit den Menschenrechten tatsdchlich haben? Das scheint schwer
vorstellbar. Dennoch sucht man weiter nach verldsslichen oder letzten
Begriindungen — als ob nicht die Gefahr bestiinde, dass das Begriin-
dungsspiel zu einem philosophischen Selbstzweck ohne jede prakti-
sche Bedeutung wird."

14 Diese Gefahr zu sehen, bedeutet nicht, dem philosophischen Diskurs iiber die
Menschenrechte jegliche praktische Bedeutung abzusprechen.

530

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Menschenrechte und menschliche Wiirde: Anspruch und Wiirdigung

2. Menschenrechte und menschliche Wiirde:
Anspruch und Wiirdigung

Sind aber die Menschenrechte nicht lingst in gewisser Weise un-
bestreitbar? Hat sich ihre Anerkennung nicht langst derart durch-
gesetzt, dass man sie gewissermaflen kiinstlich in Abrede stellen
miisste, um tiberhaupt Spielrdume fiir einen intellektuellen Dissens
schaffen zu kénnen? Doch wer sollte daran Interesse haben? Gewiss:
es gibt noch einige verstreute Gegner der Menschenrechte, die die
Gleichheit aller Menschen (im Sinne der Anerkennungswiirdigkeit
ihrer elementarsten Rechte) explizit ablehnen — z. B. weil sie ein
ganz anderes Verstandnis von menschlicher Wiirde, aber auch von
individueller Freiheit und vom >6ffentlichen Gebrauch« der Vernunft
haben. Aber besteht die geringste Aussicht darauf, diese Gegner mit
Griinden von der >prinzipiellen Gleichberechtigung« aller Menschen
zu liberzeugen? Wenig bis nichts spricht dafiir.

Es mag sein, was Rolf Zimmermann von den Nationalsozialisten
behauptet, dass sie ndmlich in Abrede gestellt hitten, dass es iiber-
haupt eine menschliche Gattung gebe. Demzufolge hitte der NS
»gezeigt«, dass die Rechte des Menschen in der blofien Gattungszu-
gehorigkeit keinen festen Grund haben.!> Abgesehen von der Frage,
was die historische Erfahrung in dieser Hinsicht wirklich »beweisenc
kann, stellt sich das Problem, ob man so nicht den NS-Ideologen
und ihren Gefolgsleuten Recht gibt'®, die man bis hin zu ihren
Nachfolgern kaum vom Begriff einer Gattung wird iiberzeugen kon-
nen, welche angeblich niemanden vom Genuss der Menschenrechte
auszuschlieflen erlaubt.

Von solchen Gegnern der Menschenrechte abgesehen haben wir
es mit Relativisten zu tun, die bestreiten, man kénne zu inhaltlich
iberzeugenden Listen von Menschenrechten gelangen, die weltweit

15 R. Zimmermann, Gattungsbruch. Die Bedeutung des Holocaust fiir die Ethik, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 42 (2004), 667-690.

16 Nur en passant mochte ich mit Blick auf Zimmermann zu bedenken geben,
dass auch Levinas die menschliche Gattungszugehorigkeit angefochten hat. Al-
lerdings gerade nicht, um uns von jeglicher Verantwortung fiir den Anderen,
der jede(r) andere sein kann, zu entbinden. Es kommt also entscheidend da-
rauf an, worin diese Zugehérigkeit oder Unzugehorigkeit >gesehen«< wird. Vgl.
Levinas, Totalitit und Unendlichkeit, 277 £., 310.

531

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

gelten sollten.” Wenn man in diesem Punkt miteinander streitet,
dann ist allenfalls umstritten, (a) um wie viele!’® Menschenrechte es
sich handelt (wenn nicht nur um ein einziges Recht des Menschen

17

18

C. Menke, A. Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, Hamburg 2007, 43 ff.
Hier wird nicht von einer bereits fest stehenden Universalitit der Menschen-
rechte ausgegangen, sondern von deren Universalisierbarkeit (ebd., 81f.). D. h.
am Anfang steht eine blofl exemplarische Deutung (die zu anderen Deutungen
einlddt). So geht etwa Martha Nussbaums zunéchst bewusst »vage« Auslegung
dessen vor, »was zum Menschsein gehort« (ebd., 89). Die Logik ihrer Argumen-
tation besagt: was zum Menschsein gehort, impliziert, was wir bereitstellen
sollten, um Andere (alle?) zu einem menschenwiirdigen Leben auch effektiv
zu befahigen (A. Sen, The Standard of Living, in: The Tanner Lectures on
Human Values, Cambridge, March 11/2. [1985]; tannerlectures.utah.edu/_docu-
ments/a-to-z/s/sen86.pdf). Nun hat die behauptete, aber inhaltlich nach wie
vor fragliche Universalitit der Menschenrechte ihren historischen Ursprung
primér im Westen. Deshalb wird noch heute — im Zuge einer hochst fragwiir-
digen Aneignung ihrer Geltung — oft der >Vorsprung« des Westens in Sachen
Menschenrechte (und ihrer effektiven Achtung) behauptet und von der Heraus-
forderung etwa islamischer Lander gesprochen, es ihm gleich zu tun (Menke,
Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, 941t.). (Als ob der Ursprung der
Menschenrechte unmittelbar mit deren effektiver Achtung in der Gegenwart zu-
sammenhinge.) Aber im islamischen Kulturkreis wird der Primat des Einzelnen
bestritten. Sollen wir ihn aufgeben, wie es scheinbar Charles Taylor fordert? Das
hiele, den menschenrechtlichen Individualismus aufgeben, demzufolge jeder
Einzelne berechtigten Anspruch darauf hat, nach eigenem Urteil autonom zu
leben. Wir stoflen hier auf das Grundproblem, was tiberhaupt unter menschli-
chem Leben verstanden wird und was als solches >zahlt, dem dann durch die
Gewihrleistung gewisser Rechte Rechnung getragen werden soll. Damit hangt
engstens die Frage zusammen, wem konkret ein solches Leben zuzuschreiben
ist. Fur die Sklaven haben die Viter der amerikanischen Verfassung diese Frage
nicht positiv entschieden. Und die Frage nach der Ausdehnung der Menschen-
rechte auf die Frauen, wie sie seit Olympe de Gouges (1791) und Mary Woll-
stonecraft (1792) gefordert worden war, blieb noch weit bis ins 20. Jahrhundert
strittig. Das Gleiche gilt fiir Staatenlose.

Nur en passant sei an die klassischen Unterscheidungen erinnert: Abwehrrechte
(die mit dem Verbot der Folter und dem Schutz der Privatsphire einherge-
hen) vs. Leistungsrechte (Recht auf Bildung und Arbeit etc.); Freiheitsrechte,
politische und soziale Teilnahmerechte, die erst in der dritten Generation der
Menschenrechte diskutiert worden sind (nach liberalen Abwehrrechten und
politischen Partizipationsrechten). Von der Frage, ob es sich um unteilbare
Menschenrechte und um gleichgewichtige Rechte handelt, muss ich hier ebenso
absehen wie von der weiteren Differenzierung zwischen universeller Giiltigkeit
und allgemeiner Geltung (fiir alle), identischer Bedeutung, egalitdrer Interpreta-
tion (fiir alle im gleichen Maf3e) und kategorischer Anwendung.

532

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Menschenrechte und menschliche Wiirde: Anspruch und Wiirdigung

oder Menschenrecht wie bei Kant und Arendt?); (b) wie sie genau
(und generell) auszulegen sind; und (c) wie ihre praktische Relevanz
zu beurteilen ist. (Unbedingte Anspriiche, die ohne Wenn und Aber
zu gewihrleisten sind, kénnten ohne Weiteres zur Rechtfertigung
sog. humanitarer Intervention hergenommen werden.)

Tiefer als diese Auseinandersetzungen reicht die Frage danach,
ob die Menschenrechte auf der Wiirde des Menschen beruhen, von
der manche behaupten, jeder >besitze« sie, wihrend andere dagegen
halten, man erwerbe sie sich (mehr oder weniger) oder sie werde
verliehen und gegebenenfalls auch wieder aberkannt. Auf die Frage
nach der Wiirde hin scheinen die Diskussionen um die Begriindung
der Menschenrechte gleichsam zu konvergieren. Wenn wenigstens
die Wiirde des Menschen als >gegeben< anzunehmen wire, wenn wir
wiissten, dass es sie >gibt« und worauf sie beruht, dann, so scheint
es, waren die Menschenrechte nicht mehr radikal strittig. Sie wiirden
nur die praktischen Implikationen des Wiirdebegriffs zum Ausdruck
bringen und den Streit um die Menschenrechte auf jene Fragen
nach der Zahl, nach der konkreten (generellen) Auslegung und nach
der unmittelbaren oder indirekten Handlungsrelevanz beschrinken.
Doch um die Wiirde steht es hinsichtlich ihrer Begriindbarkeit kaum
besser als um die Menschenrechte.

Wihrend noch immer viele auf die Natur oder auf die Schop-
fung rekurrieren, um die Wiirde als unverfiigbar >gegeben« auszu-
weisen, halten andere jegliche theologische und naturrechtliche Be-
griilndungsstrategie fiir iiberholt — so dass hier nicht einmal Einigkeit
darin besteht, was tiberhaupt als eine Begriindung zdihlen darf. Fir
die Kritiker dieser Strategien scheidet jeglicher Rekurs auf einen
unverduflerlichen Besitz der Wiirde aus, der nicht von einer sozialen,

19 Hannah Arendt hatte gesehen, von wie elementarer Bedeutung das Recht darauf
ist, iberhaupt einem politischen Gemeinwesen zugehéren zu diirfen, um auf der
Basis biirgerlicher Rechte die Menschenrechte in Anspruch nehmen zu kénnen.
Dariiber hinausgehend miissen wir ein Recht darauf einrdumen, genau dem
Gemeinwesen zuzugehdren, das man sich ausgesucht hat. Dieses Recht aber
gewihrt kein Staat ohne Weiteres. So kommt es zur Aporie der Menschen- und
Biirgerrechte, die Arendt letztlich von einem einzigen Menschenrecht herleitet.
Bis heute ist die Abgrenzung von Biirgerrechten (wie Versammlungsfreiheit,
Freiziigigkeit, Zugang zu dffentlichen Amtern, Wahlrecht usw.) von den Men-
schenrechten problematisch. So konnen letztere als mittelbare Menschenrechte
verstanden werden, die man genief3t, wenn man Mitglied in einem politischen
Gemeinwesen ist.

533

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

politischen und rechtlichen Praxis der Wiirdigung Anderer hergelei-
tet ist. Den Kritikern dieser Kritiker wiederum erscheint es unan-
nehmbar, die Wiirde davon abhingig zu machen, dass sie verlichen
wird, weil darin die Mdglichkeit liegt, dass sie auch wieder entzogen
werden konnte. So wire die menschliche Wiirde eben doch »antast-
bar«; und genau das will man unter allen Umstdnden vermeiden.

So sind es die Menschen selbst, die Andere ihrer Verfiigung entzie-
hen wollen und daher - wie im Art. 1 des Deutschen Grundgesetzes
— deklarieren, die Wiirde sei unantastbar, d. h. sie solle es unbedingt
sein — ungeachtet bzw. trotz aller dem widersprechenden historisch-
en Erfahrung. Zwischen beiden Positionen gibt es allerdings noch
einen dritten Weg.?

Unbestreitbar ist die Abhidngigkeit der Wiirde von einer Praxis der
Wiirdigung, ohne die sie eine kraftlose Idee bleiben miisste.! Man
kann sogar so weit gehen, zu sagen, die Wiirde gebe es iiberhaupt
nur - bzw. sie sei nur wirklich und wirksam - durch ein Verhalten,
das Andere wiirdigt. Aber das ist nicht so zu verstehen, als >verleihe«
man Anderen eine Wiirde, die ihnen >an sich< gar nicht zukomme.
Vielmehr antwortet die Praxis der Wiirdigung auf einen Anspruch,
gewiirdigt zu werden. Sie trdgt diesem Anspruch Rechnung, ohne
ihn aber blof§ nachzuvollziehen. Denn die Praxis der Wiirdigung
affirmiert, was zunichst als Anspruch an Andere auftritt, als einen
Anspruch auf etwas und schliefflich als ein positivierbares Recht.
Nachtréglich hat es dann den Anschein, als greife der Anspruch
an Andere, als Mensch?? gewiirdigt zu werden, dem Anspruch da-
rauf vor und als anerkenne das entsprechende Recht nur den An-
spruch des Anderen, der ihm vorausging. Tatsachlich aber handelt
es sich um einen Prozess origindrer Artikulation, in dem aus einem
Anspruch-an ein Anrecht-auf erst hervorgeht, das sich ex post so

20 Vgl. V., Anerkennung und Verachtung. Gegensatz, Komplementaritit und
Verquickung, in: Schifer, Thompson (Hg.), Anerkennung, 141-168.

21 So wiirdigen wir gerade diejenigen, die einer entwiirdigenden Behandlung zum
Opfer gefallen sind! Und wir bewahren auch radikale Feinde vor einer Entwiir-
digung, die selbst Verteidiger der Wiirde des Menschen nicht selten als verdient
hinstellen.

22 Was aber heifdt das, wenn >der Mensch« tatsachlich ein Wesen sein sollte, dem
alles Wesentliche abgeht, wie oft festgestellt wurde? Auch der Anspruch darauf,
als Mensch gewiirdigt zu werden, fithrt keineswegs direkt zu Klarheit in dieser
Frage.

534

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

darstellt, als vollziehe es nur den Anspruch des Anderen nach, dem
es in Wirklichkeit indessen eine neue, namlich rechtliche Gestalt
verleiht. Das aber geschieht keineswegs so, dass sich die Artikulation
eines Anspruchs auf Wiirdigung im Sinne eines Anrechts jedem
Anspruch einfach unterwirft, sondern so, dass der Prozess der Arti-
kulation eine >berechtigte« Politisierung einer Verletzungserfahrung
zum Vorschein bringt.??

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte:
Verletzungserfahrungen und deren Politisierung

Genau so ist auch die historische Genealogie der Menschenrechte zu
erkldren. Die Menschenrechte stellen — historisch kontingente, aber
keineswegs arbitrdre — Antworten auf Verletzungserfahrungen dar?,
die mit Blick auf die Opfer menschlicher Gewalt als absolut unver-
dient, als unertréglich, als unannehmbar, als schlechterdings nicht
zu rechtfertigen etc. eingestuft werden.?> In der Vielzahl dieser kon-

23 Wire dieser kritische Filter, den die Artikulation von Anspriichen in der Form
von Anrechten passieren muss, nicht im Spiel, so konnten sich auch irgendwel-
che >Wiirdentrégers, die sich ihr Ansehen nur anmaflen, darauf berufen, in jhrer
Wiirde nicht verletzt, also geachtet werden zu wollen bzw. dies zu verdienen.

24 Schon Samuel v. Pufendorf mag diesen Zusammenhang vor dem Hintergrund
des 30-jahrigen Krieges im Sinn gehabt haben. Jedoch rekurriert er auf eine
angebliche >Uberlegenheit< und >Vortrefflichkeit< des Menschen anderen Lebe-
wesen gegeniiber sowie auf die aulerordentliche Wiirde (dignatio) der Seele.
Ganz anders setzt nach »1945< die Begriindung der Menschenrechte als Antwort
auf die vorausgegangene Gewalt ein, so dass man nicht einfach sagen kann,
infolge der Aufnahme des Wiirdebegriffs in das Dt. Grundgesetz sei er auf
deutschem Boden »wieder nach Hause gekommen«, wie Uwe Wesel meint in
seinem Beitrag: Unantastbar. Samuel Pufendorfs groffer Wurf: Wie die Wiirde
des Menschen 1948 in die UN-Erkldrung der Menschenrechte kam, 1949 ins
deutsche Grundgesetz und spdter in die Verfassung vieler anderer Léinder, in: Die
Zeit 49 (2008), 108.

25 Dass in diesem Prozess die Verbrechen der Nazis eine mafigebliche (!) Rolle
gespielt haben, ist kaum zu bestreiten. Jedoch sollte man nicht iibersehen, dass
nach »1945< auch andere Phinomene kollektiver Gewalt, allen voran der Volker-
mord, aber auch der fortdauernde Rassismus in den Gesellschaften des sog.
Westens, entsprechend berticksichtigt worden sind. Auch in diesem Fall stellte
sich die Frage nach (weltweit) unannehmbaren Verletzungen — diesmal durch
genozidale Gewalt, deren Spuren man nachtriglich weit tiber den Genozid der

535

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

fligierenden Einstufungen zeigt sich, dass man in der Antwort auf
solche Verletzungserfahrungen nachtriglich zu ermitteln versucht,
wie die fiir diese Erfahrungen verantwortliche Gewalt zuriickzuwei-
sen ist. Schieft sie im Einzelfall iiber ein zumutbares Maf3 hinaus?
Oder muss sie als grausam gelten, insofern sie die Grenzen jeglicher
Ertréglichkeit iberschreitet? Sollte davor nicht nur ein wehrloses
Opfer, sondern am Ende jede(r), auch pathologische Sadisten, coole
Vollstrecker eines exzessiven Genozids und Biirokraten eines grof3
angelegten Verwaltungsmassenmordes bewahrt werden, wenn die
gerechte Strafe fiir ihre Verbrechen zur Diskussion steht? Ist schlief3-
lich selbst einem radikalen Feind, mit dem tiberhaupt keine mensch-
liche Gemeinschaft mehr vorstellbar zu sein scheint, ein Anspruch
auf Nicht-Verletzung zuzuerkennen?26

Diese nicht zuletzt durch den Fortbestand des Lagers Guantana-
mo hervorgerufenen Fragen machen deutlich, dass die Genealogie
der Menschenrechte den Opfern menschlicher Gewalt zu verdanken
ist. Von ihnen, den wehrlosen Opfern, geht selbst dann, wenn sie am
Ende wortlos umkommen, ein Anspruch aus, nicht brutal, grausam
oder menschenverachtend behandelt zu werden. Selbst ein wortloses
Sterben, in dem viele von ihnen umgekommen sind, vollzieht sich

Jungtiirken an den Armeniern hinaus in der menschlichen Gattungsgeschichte
glaubte entziffern zu konnen. Im Ubrigen hilt die Auseinandersetzung bis heute
an, was denn in genozidaler Gewalt verletzt wird (wenn man sie nicht blof§
quantitativ, als eine Art Massenmord, einstuft). Vgl. das Kap. V in diesem Bd.

26 Thren gewiss hartesten Test hat die Achtung der Menschenrechte dort zu beste-
hen, wo man es mit Menschen oder politischen Systemen zu tun hat, die sie
ihrerseits vollkommen ignorieren oder sogar verwerfen, ob unverhiillt oder ka-
schiert. Nicht die geringste Herausforderung liegt so gesehen in der Erfahrung
radikaler Feindschaft, die immer wieder dazu provoziert, >riicksichtslos, »ver-
nichtend« oder >radikal< gegen Andere vorzugehen. Dabei muss es sich nicht ex-
plizit um eine sog. »Endlésung« handeln. Was man vorhat, kann man auch mit
einem geradezu philosophischen Titel wie infinite justice schmiicken - ein Pro-
jekt, das bekanntlich einen vernichtenden »Krieg gegen den Terror« versprach
und zur systematischen Verletzung der Menschenrechte gefithrt hat, die nicht
nur das Ansehen der USA, sondern jeglicher im Westen zu hérenden Berufung
auf die Menschenrechte bis heute nachhaltig beschadigt. Nachweislich haben
sich ja auch viele européische Staaten an illegalen Praktiken der Verschleppung
von einschldgig Verdéchtigen beteiligt. Vgl. W. S. Heinz, Terrorismusbekdmpfung
und Menschenrechtsschutz in Europa. Exemplarische Fragestellungen 2005/2006,
Deutsches Institut fiir Menschenrechte, Berlin 2007.

536

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

demnach nicht in der Nacht einer absoluten ethischen Indifferenz.?”
Vielmehr ist stets die Frage der Verantwortlichkeit fiir eine todliche
Gewalt mit im Spiel, die vermeidbar wire.

Dass es sich so verhilt, dass es also keinen absolut indifferenten
Tod gibt (wie das »Durchhauen eines Kohlhaupts«, von dem Hegel
in der Phidnomenologie des Geistes spricht?®), wird jedenfalls bezeugt.
Auf dieser — vielfach stellvertretend, von Anderen bezeugten — Gabe
der Verantwortung, die sowohl den fraglichen Tétern als auch jedem
bystander und Dritten gegeben wird, beruht unsere Infragestellung
durch eine Gewalt, von der wir sagen, sie sei schlechterdings nicht
hinzunehmen. Die Bezeugung der Gewalt und der Verantwortung
fiir sie steht also am Anfang; erst wenn wir mit ihr konfrontiert sind,
tritt die Frage auf den Plan, warum die fragliche Gewalt als nicht
hinzunehmende und als unbedingt zu verurteilende, fiir die Zukunft
unter allen Umstédnden zu verhiitende etc. einzustufen ist. Aus der
nicht-indifferenten Bezeugung der Gewalt als Verletzung geht hervor,
dass sie in unannehmbarer Art und Weise Andere verletzt, in deren
Existenz der Anspruch liegt, nicht (so) verletzt zu werden. Erst auf
der Basis einer Phdnomenologie der Gewalterfahrung® und auf der
Grundlage einer Hermeneutik der Bezeugung der in ihr liegenden
Verletzung sowie der Verantwortlichkeit fiir sie kann geklart werden,
inwiefern in dieser Erfahrung ein Anspruch an Andere liegt, die ihn
in einen Anspruch auf etwas iiberfithren sollten.

Erst am Ende eines derartigen Artikulationsprozesses, der die
fragliche Gewalt als in unannehmbarer Art und Weise verletzende
und zu verantwortende politisch zum Vorschein bringt, steht die
irritierend kurze Antwort: Die fragliche Gewalt ist unannehmbar
und unbedingt abzuwenden oder zu vermeiden, weil sie die mensch-
liche Wiirde verletzt. Diese Antwort suggeriert, die menschliche
Wiirde sei allemal bereits >gegeben< oder irgendwie >vorhandens,
wenn es zu ihrer gewaltsamen Verletzung kommt. Tatsachlich aber
zeigt die historische Genealogie der Menschenrechte, dass es sich

27 Vgl. M. Blanchot, Das Unzerstérbare, Miinchen, Wien 1991, 98-109; Vf., Ge-
schichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br., Miinchen 1999, Kap. V, VL.

28 Siehe Anm. 57 zu Kap. II in diesem Bd.

29 Diese ist unter den skizzierten Voraussetzungen also keine Angelegenheit einer
bloflen Beschreibung der fraglichen Gewalt, wenn es denn stimmt, dass uns
der deskriptive Zugang zur Gewalt immer schon in die Herausforderung zur
Nicht-Indifferenz verstrickt.

537

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

genau umgekehrt verhlt: Erst die gewaltsame Verletzung Anderer in
unerhorten, systematischen Verbrechen des 20. Jahrhunderts hat zur
Artikulation von rechtlichen Anspriichen darauf gefiihrt, unbedingt
vor einer derart verletzenden Gewalt bewahrt zu werden.*° So stellt
der Wiirdebegriff gewissermaflen die Antwort auf die extremste, ex-
zessivste und radikalste Gewalt dar, die bislang in der Geschichte
zum Vorschein gekommen ist. Es kann also keine Rede davon sein,
Anderen wiirde der Anspruch auf Achtung ihrer Wiirde lediglich
dank der Generositit Dritter »verliehenc.

Es kann aber auch keine Rede davon sein, einem vorgédngigen Ver-
standnis menschlicher Wiirde, wie es in der zweifellos weit zuriick-
reichenden Etymologie, der Ideen- und Begriffsgeschichte vorliegt?,
sei einfach zu entnehmen, wie genau jene Gewalt als Gewalt einzu-
stufen ist. Weder aus Ciceros Begriff der dignitas, wie er ihn in De
officiis zur Sprache bringt, noch auch aus Pico della Mirandolas Ora-
tio de hominis dignitate oder aus Kants Begriff des absoluten Wertes,
den sich ein intelligibles Wesen oder homo noumenon selbst beimes-
sen soll, geht ohne Weiteres hervor, inwiefern, wodurch und auf
welche Art und Weise Anderen nicht Gewalt angetan werden soll.*
Das folgt weder aus einer >dem Menschen« (oder jedem Einzelnen)
irgendwie anhaftenden realen Eigenschaft noch auch aus einer trans-
zendentalen Auszeichnung einer intelligiblen Subjektivitit, sondern
allenfalls aus einem Anspruch an Andere, die als verletzungsméch-
tige Subjekte diesen Anspruch wiirdigen und anerkennen, die ihn
aber auch leugnen, ignorieren oder mit Fiiflen treten konnen. Die
Wiirdigung und Anerkennung des Anspruchs des Anderen, die sich
dessen Vergleichgiiltigung widersetzt, stellt keineswegs nur fest, was
in diesem Anspruch liegt; vielmehr muss sie {iberhaupt erst artiku-
lieren helfen, inwiefern der Anspruch des Anderen, so wie er aus

30 Weder bei Cicero noch auch bei Pico della Mirandola oder bei Kant findet
sich ein direkter Bezug dieser Art auf zu vermeidende Gewalt. Das liegt nicht
zuletzt daran, dass sie die Wiirde iiberhaupt nicht aus einem Verhdltnis zum
Anderen, sondern daraus herleiten, was Menschen angeblich sind (verniinftige,
freie oder autonome Wesen etc.). Eine Praxis der Achtung der Menschenrechte
auf der Basis der Wiirdigung Anderer, wie sie mir im Sinne einer Kultur der
Menschenrechte vorschwebt, muss sich keineswegs auf ein derartiges ontologi-
sches Fundament stiitzen.

31 Vgl. R. Groschner, A. Kapust, O. W. Lembcke (Hg.), Worterbuch der Wiirde,
Miinchen 2013.

32 Vgl. T. Fuchs, Leib und Lebenswelt, Zug 2008, 104-120.

538

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

unannehmbarer Gewalt hervorgeht, in ein Anrecht gleichsam zu
iibersetzen ist. Die Gewalt, die Andere erleiden, stellt uns (als Tater,
bystander oder nicht direkt involvierte Dritte) nicht nur vor die
Frage der Verantwortung fiir diese Gewalt; sie gibt uns auch die
Verantwortung fiir deren angemessenes Verstindnis.

Auf diese Herausforderung ist im Rekurs auf den Begriff mensch-
licher Wiirde allerdings nicht abschlieffend zu antworten. Wenn das
Deutsche Grundgesetz unumwunden erklért, die menschliche Wiir-
de sei unantastbar, ohne im Geringsten zu sagen, worin sie liegt
und worauf sie beruht, so gibt es damit dem Recht gerade keine ein-
deutige Orientierung vor, aus der etwa Menschenrechte abzuleiten
wiren®; und es statuiert gerade keinen absolut unanfechtbaren Maf3-
stab, an dem einzelne Rechte zu messen wiren. Im Gegenteil fordert
es zur unaufhorlichen Priifung der Frage heraus, ob das soziale und
das politische Leben sowie die Rechte, die es normativ regeln sollen,
mit dem inhaltlich nicht konkretisierten Anspruch der Achtung der
menschlichen Wiirde vereinbar sind. Gerade weil der Artikel 1 derart
unbestimmt ist, wird die Arbeit dieser Priifung niemals aufthoren.
Und nur so wird verhindert, dass ein politisches System wie das des
derzeitigen deutschen Staates je in einer selbstgerechten Form erstar-
ren kann, was unweigerlich die Folge wire, wenn man aufbauend
auf einem unerschiitterlichen Grund eindeutig positive Rechte ablei-
ten konnte, die man ein fiir allemal als zureichende Positivierungen
in der Wiirde und in den Menschenrechten fundierter Anspriiche
betrachten konnte.

So zeichnet sich auf dem angedeuteten dritten Weg zwischen
einer einfach vorausgesetzten Wiirde einerseits und einer lediglich
aus freien Stiicken verliehenen Wiirde andererseits eine komplexe,
niemals abzuschliefSfende Praxis der Wiirdigung ab, die immer von
neuem an der Gewalterfahrung Anderer Maf$ nehmen muss, um von
ihr aus zu ermitteln, ob sie mit Anspriichen an Dritte verkniipft ist,
die in Anspriiche auf etwas und schliefSlich in positive Rechte zu
tibersetzen sind.

In diesem Prozess wird die Auseinandersetzung um die Men-
schenrechte unvermeidlich und auf Dauer (gliicklicherweise) einer
anhaltenden Instabilitdt ausgesetzt sein; nicht zuletzt dadurch, dass

33 Daran andert sich auch dadurch nichts, dass in Art. 1, Abs. 2 GG vom »Bekennt-
nis« zu »unverletzlichen und unverauflerlichen« Menschenrechten die Rede ist.

539

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

als Verletzung allzu vieles (allzu vieler und in allzu verschiedener
Art und Weise) in Betracht kommt. Als Rechte konnen die Men-
schenrechte aber nicht umhin, sich auf diejenigen Verletzungen zu
beschranken, die mit unserem Angewiesensein auf und mit unse-
rem Ausgeliefertsein an politische Lebensformen einhergehen. Als
politisch relevante Rechte miissen sie eine Vielzahl von Verletzungs-
erfahrungen aufler Betracht lassen, aus denen sich im Sinne der Ach-
tung der menschlichen Wiirde keine Anspriiche an die institutionelle
Form des Lebens mit und unter Anderen ableiten lassen.>*

Dabei ist nirgends eine eindeutige Grenze gezogen, die klar zwi-
schen politischen und nicht-politischen Anspriichen in diesem Sin-

34 Vgl. T. Pogge, Kosmopolitismus und Souverdnitdt, in: M. Lutz-Bachmann, J. Boh-
man (Hg.), Weltstaat oder Staatenwelt. Fiir und wider die Idee einer Weltrepublik,
Frankfurt/M. 2002, 125-171, hier: 128, 130 ff. Ich schlage, wie gezeigt, vor, von
Verletzungserfahrungen auszugehen, insofern ein Zusammenhang mit struktu-
rellen Defiziten einer offentlichen Ordnung vorliegt. Demnach implizieren
Menschenrechte Forderungen an Politik und Staat (bzw. an institutionalisierte
politische Lebensformen) und deren wenigstens indirekte Mitverantwortung fiir
Verletzungen, die sich nicht blof auf ein privates oder psychologisches Sichver-
letztfithlen reduzieren. Eben weil sie mit Defiziten einer &ffentlichen Ordnung
zusammenhidngen, beziehen sie sich niemals nur auf unmittelbare Anspriiche
von Mensch zu Mensch, sondern immer auch auf mittelbare Anspriiche auf
eine alle Menschen als Gleiche beriicksichtigende Ordnung, worauf Menke
und Pollmann mit Recht hinweisen. Im Gegensatz zu politischen Theorien,
die die Gleichheit als mit demokratischen Lebensformen gegeben annehmen,
wiirde ich aber mit Ranciére darauf insistieren, dass auch die Gleichheit von
einer stindig neu zu gewdhrleistenden Praxis abhingt, die niemals wie von
allein garantieren kann, dass jede(r) wirklich als Gleiche(r) >zéhlt«. Mit Recht
insistiert Ranciere darauf, wie prekdr die Gleichheit schon im Ereignis der
Inanspruchnahme Anderer ist. Wenn sie wegh6ren und diejenigen, die sie auf
Erwiderung hin ansprechen, nicht beachten, wird die Gleichheit schnell zu
einer leeren Formel; vgl. J. Ranciere, Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?, in:
C. Menke, F. Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende
Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin 2011, 474-490. Unter diesem
Vorbehalt stimme ich mit Menke und Pollmann iiberein, die sich zunachst
gegen die aus der Erfahrung des Totalitarismus resultierte Tendenz wenden, die
Menschenrechte a-politisch, rein moralisch zu fassen und sie dem Politischen
schlechthin vorzuordnen. Diese Sicht wiirde dazu fithren, die Demokratie als
einen Inhalt der Menschenrechte oder als Instrument ihrer Realisierung zu
begreifen (Menke, Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, 171, 179), statt De-
mokratie und Menschenrechte als intrinsisch zusammenhdrig zu verstehen. Von
der weiterfithrenden Frage, wie genau diese Zusammengehoérigkeit zu denken
ist, muss ich hier absehen.

540

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte

ne zu unterscheiden erlaubte. Ist bspw. der Anspruch auf ein psycho-
sexuell ~abweichendes«, gleichwohl aber individuell lebbares, singu-
lires Leben sinnvoll an die Adresse eines Staates zu richten?> So
>unbedingt« sich dieser Anspruch subjektiv darstellen mag, da unter
keinen Umstdnden auf ihn zu verzichten ist, wenn anders das eigene
Leben nicht als >unlebbar« erfahren werden soll, so schwer ldsst es
sich vorstellen, wie ein Staat (in unvermeidlich allgemeiner Form)
einem solchen Anspruch sollte gerecht werden kénnen. Verletzt
er dann aber bereits die menschliche Wiirde, die schliefllich auch
nach einer »singularisierten Anerkennung« (Paul Ricceur) verlangen
kann?3¢ Ist eine solche Anerkennung jedoch iiberhaupt vom Staat
zu leisten, oder ist sie allein in einer sozialen Anerkennungspraxis
einzulGsen, in der singuldres Leben auf singuldres Leben Anderer
trifft?

Will man ein abstraktes Staatsverstindnis vermeiden, dem zufolge
das in der Form des Staates gegebene Recht gleichsam iiber dem
sozialen und politischen Leben installiert wéire, um es einseitig,
sozusagen >von oben¢, zu steuern, wird man den Staat als eine
normativ-rechtliche Form des sozialen und politischen Lebens selbst
verstehen miissen — ohne aber so weit zu gehen, ihn mit einer
Form gesellschaftlicher Sittlichkeit schlicht zu identifizieren.’” Denn
nach allem, was uns die Kritik des Staates von Sophokles’ Antigone
tiber Diogenes v. Sinopes Weltfremdheit und Seren Kierkegaards
Begriff des Einzelnen bis hin zu Maurice Blanchots Kritik des Ge-
meinschaftsbegriffs und Emmanuel Levinas® Sozialphilosophie des
Anderen gelehrt hat, kann es kein vollkommen durchstaatlichtes Le-
ben geben, in dem die Verhéltnisse zwischen uns bzw. das Zwischen
als solches, in dem wir uns begegnen, aufgehoben zu denken wire.

35 Vgl. zu dieser Position J. Butlers Vf., Grenzen der Lebbarkeit eines sozialen
Lebens. Anerkennung und sozialer Tod in der Philosophie Judith Butlers, in:
ders., Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im
gegenwidrtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas,
Ricceur und Butler, Zug 2014.

36 P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,
Frankfurt/M. 2006, 269.

37 Vgl. A. Honneth, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegel-
schen Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, 60, 66 f.

541

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

4. Das Versprechen der Einlosung der Menschenrechte des
Anderen - ein Glaubwiirdigkeitsproblem

So gesehen bleiben vermeintlich staatlich garantierte, politisch-
rechtlich positivierte Anspriiche zu ihrer Verwirklichung immer auf
das soziale Leben derer angewiesen, die sich in einer staatlich for-
mierten (aber niemals restlos vom Staat durchdrungenen und von
ihm zu bevormundenden) Lebensform zusammenfinden. Im sozia-
len Leben selbst aber konnen wir jederzeit an die Grenze einer allge-
meinen Interpretierbarkeit und Anwendbarkeit solcher Anspriiche
geraten, wenn wir mit Anderen konfrontiert sind, deren singuldres
Leben im Allgemeinen niemals aufgeht.3® Letztlich sind es freilich
nur fiir sich selbst und andere >Andere«, die miteinander ein soziales
und politisches Leben fithren — im Wissen darum, im Horizont
einer weitgehend anonymen Vergesellschaftung lediglich als Dritte
und insofern Gleiche gelten zu konnen, die nur als solche auch ihre
Rechte geniefSen konnen.

So weif8 sich jedes Mitglied einer Gesellschaft gleicher Rechte
teilhaftig und muss doch wissen, dass sich die rechtlich etablierte
Gleichheit auf eine anonyme Pluralitit von Anderen bezieht, die
als solche nicht einfach gleich sind, sondern im Hinblick auf ihre
Rechte vergleichbar gemacht werden. Das Recht und die nach ihm
praktisch sich richtende Rechtlichkeit des sozialen und politischen
Lebens kann im Allgemeinen allenfalls versprechen, dieser Gleichheit
gerecht zu werden. Tatsdchlich aber kann jederzeit die Anderheit ei-
nes Anderen mehr als das verlangen und auf diese Weise die biirger-
lich-rechtliche Gleichheit durchbrechen. Wenn das geschieht, werden
wir daran erinnert, was der Begriff gleicher Rechte im Allgemeinen
vergessen ldsst: dass wir als Andere, die anders sind als sie selbst,
anders als der Andere und als andere Andere (Dritte)*, als gleich
behandelt zu werden begehren.

Es handelt sich um die Gleichheit von Anderen, deren Anderheit
die vollige Vergleichbarkeit radikal unterminiert. Das wird spétes-
tens dann deutlich, wenn sich im Sinne jener »singularisierenden«

38 Vgl. VL., Fluchtlinien einer sensibilisierten Vernunft, in: B. Keintzel, B. Liebsch
(Hg.), Hegel und Levinas. Kreuzungen — Briiche — Uberschreitungen, Freiburg i.
Br., Miinchen, 2010, 352-416.

39 P.Ricceur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, Kap. 10.

542

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das Versprechen der Einlésung der Menschenrechte des Anderen

Anerkennung die Frage stellt, wie jemand dir, einem Anderen, einer
anderen Person iiber jeden gleich machenden und insofern nivellie-
renden Maf3stab hinaus gerecht werden soll. Genau diese Frage stellt
sich auch bei den Menschenrechten, denn es handelt sich um die
Menschenrechte von Anderen®?, an deren singulirem Leben sich
jede Antwort auf die Frage bemisst, ob und wie man es vor einer
verletzenden Gewalt bewahren kann, die jedes soziale und politische
Leben, das seinen Namen verdient, abzuwenden, zu verhiiten, zu
minimieren versprechen muss.

Tatsdchlich haben die Menschenrechte den Sinn eines generali-
sierten und dennoch jedem als Anderem geltenden advokatorischen
Versprechens, das implizit besagt: »Wir, die uns den Menschenrech-
ten verpflichtet fithlen, die wir in einem Staat leben, der auf die
Achtung der Menschenrechte verpflichtet ist und zur Einlésung des
unbedingten Anspruchs, sie zu achten, auf das durch kein Recht di-
rektiv zu regelnde soziale Leben der Biirger angewiesen ist, erklaren
hiermit fiir alle jetzt und kiinftig Lebenden, unangesehen ihres Ge-
schlechts, ihres Ansehens, ihrer Herkunft, Hautfarbe, ihres religiosen
Bekenntnisses und ihrer kulturellen oder geschichtlichen Identitét
usw., dass ihnen keine Gewalt widerfahren soll bzw. darf, die mit der
Wiirde jedes Anderen und mit den Menschenrechten unvereinbar
ist. Und wir stehen dafiir tatsdchlich ein.«

Darauf, so besagt dieses Versprechen, erheben Andere nicht nur
Anspruch; es ist auch ihr gutes Recht. Und wir, die dies erkldren,
erkldren damit gleichzeitig, praktisch dazu verpflichtet zu sein, die
Verletzung der Menschenrechte zu verhiiten, zu verhindern, so weit
wie moglich zu reduzieren oder fiir die Zukunft auszuschliefSen.
Das vermag das Recht aus eigener Kraft niemals; es geht also um
das soziale und politische Leben selbst, das allein die Einlosung des
Versprochenen so weit wie maéglich verbiirgen kann.

Zweifellos hat niemand (auch kein Kollektiv) je ein solches Ver-
sprechen in dieser expliziten Form gegeben. Aber der Sinn der
Menschenrechte ldsst sich dort, wo sie zur anerkannten Grundlage
heutiger Staaten, aber auch ihrer inter- und transnationalen Bezieh-
ungen geworden sind, als ein solches Versprechen rekonstruieren.
Das Recht, das die Menschenrechte teilweise in der Form von Biir-

40 Siehe dazu E. Levinas, Verletzlichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und
das Politische, Berlin 2007, 97-126.

543

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

gerrechten positiviert, ist nur dann kein >blofles<, abstraktes Recht,
wenn es in der sozialen und politischen Lebenspraxis in der Form
eines gelebten Versprechens gegenwirtig ist, die Menschenrechte
angesichts jedes Anderen zu achten. So gesehen sind die Menschen-
rechte nicht in erster Linie dazu da, gewisse Untiter, die sie syste-
matisch verletzen, juristisch belangbar zu machen. Zwar hat die
nachtrigliche Strafbarkeit fiir solche Verletzungen einen guten Sinn,
der sich inzwischen auch préventiv Geltung verschaftt, insofern eine
effektive Strafverfolgung deutlich macht, dass kein Untéter mehr da-
mit rechnen kann, ungestraft davonzukommen.* Der viel wichtigere
konstruktive Sinn der Menschenrechte geht aber dariiber hinaus. Er
liegt darin, sich in der Form eines kollektiv, von einer politischen
Lebensform im Ganzen praktisch stindig einzuldsenden Verspre-
chens gewissermaflen zu verkorpern. Der Sinn der Menschenrechte
ist ihre tatsdchliche praktische, stindige und verlissliche Achtung in
der Normalitdt eines sozialen und politischen Lebens, das vom Recht
tiberschirmt wird, aber niemals zureichend von ihm zu regeln ist.
Genauso wenig geniigt eine mehr oder weniger gedankenlose Ge-
wohnheit und in diesem Sinne eine eingespielte Sittlichkeit bzw. ein
Ethos.

In ihrer Hyperbolik, die in Aussicht stellt, dass angesichts jedes
singuldren Anderen die Menschenrechte zu achten sind, sind die
Menschenrechte vielmehr auf eine in jedem Fall neu zu justierende
Praxis angewiesen, die niemals einer einfachen, mehr oder weniger
routinierten Anwendung von Normen gehorchen kann. (Insofern ist
kein Anderer je ein blofler >Fall<.) Mit dieser Praxis kann es nur
das gelebte, im sozialen und politischen Leben selbst sich stindig
bewidhrende und in Frage stellende Versprechen aufnehmen, die
Menschenrechte nicht nur im Allgemeinen, sondern angesichts jedes
Anderen in einer niemals zureichend vorwegzunehmenden Art und
Weise zu achten.

Ersichtlich handelt es sich um ein notorisch iibermcifiges Verspre-
chen, das zuviel des Guten verspricht und das wir nur als perma-
nent gebrochenes und dennoch unaufgebbares begreifen konnen. In
seiner Hyperbolik stellt das Versprechen, die Menschenrechte ange-

41 Vgl. zur Titigkeit des Internationalen Strafgerichtshofs A. Boehm, Wo Assad
hingehdort. Seit zehn Jahren besteht der Internationale Strafgerichtshof. Bislang hat
er nur einen Angeklagten aus Afrika verurteilt. Innenansichten eines Gerichts in
der Krise, in: Die Zeit 26 (2012), 3.

544

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das Versprechen der Einlésung der Menschenrechte des Anderen

sichts jedes Anderen zu achten, nicht nur eine stdndige Inspiration
des Sozialen und des Politischen, sondern auch eine derartige Uber-
forderung dar, dass wir niemals besten Gewissens sagen konnen, wir
seien ihm je wirklich und ohne Abstriche gerecht geworden. Fiir
politische Systeme, an die wir vorrangig die Erwartung herantragen,
in ihrer institutionellen Grundstruktur die Menschenrechte nicht zu
verletzen, gilt das erst recht.

Nirgends ist ein politisches System in Sicht, das fiir sich in
Anspruch nehmen konnte, dem unbedingten, unaufschiebbaren,
scheinbar absolut vorrangigen Anspruch, die Menschenrechte zu
achten, sofort, umfassend und ausnahmslos gerecht geworden zu
sein. Dennoch verwerfen wir die Menschenrechte nicht als schlechte
Utopie, als ohnehin niemals einlésbare und in diesem Sinne abstrak-
te Idee. Vielmehr bejahen wir sie als anti-politische Herausforderung
im Politischen und umwillen des Politischen, das nur durch die
hyperbolische Uberforderung, wie sie die Menschenrechte darstel-
len, davor bewahrt werden kann, sich in einer Politik unter (gegebe-
nenfalls >falschen«) »Briidern und Schwestern« fiir Zugehdrige und
Mitglieder selbst zu geniigen, ohne im Geringsten einem unbeding-
ten Anspruch gerecht werden zu miissen, den wir heute jedem Men-
schen zuerkennen, um auf diese Weise den vorgéingigen Anspruch
jeder/s anderen als einer/s Anderen zu wiirdigen.

Von dem gelebten Versprechen der Achtung der Menschenrechte
héngt nicht nur ab, ob Andere ein menschenwiirdiges Dasein bzw.
ein wirklich lebbares Leben*? fithren konnen; auch die Glaubwiir-

42 Es ist ein Desiderat, diesen Begriff genauer zu explizieren. Ein Leben nicht nur
zubringen oder verleben, sondern wirklich leben kann nur jemand, der ein Ver-
hdltnis zu sich selbst hat (Kierkegaard) und in der Weise der Selbstbestimmung
darauf Einfluss ausiibt, wie das eigene Leben, aber auch das Leben Anderer und
Fremder als solches {iberhaupt zu verstehen ist. So gesehen geht die Frage der
Lebbarkeit des Lebens weit iiber das je-meinige Leben hinaus und erstreckt sich
bis in Vorstellungen von einem guten Zusammenleben in gerechten Institutio-
nen hinein, worauf Ricceur (u.a. in: Le juste, Paris 1995) immer wieder insistiert.
Somit verlangt die Explikation der Frage der Lebbarkeit nach einer Hermeneu-
tik des Lebens und der Freiheit, der die Ausgestaltung von Spielrdumen der
Lebbarkeit zuzutrauen wiére. Die im Hinblick auf diese Frage anzuerkennende
Freiheit als Basis der Menschenrechte ist keine Eigenschaft, sondern eine Weise
des Sich-zu-sich-verhaltens unter Anderen (in diesem Sinne handelt es sich
um eine »soziale< Freiheit). Die sich daran anschlieende Frage, wie weit sie
gehen kann bzw. darf, um mit der Freiheit Anderer zusammenzustimmen, gerat

545

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

digkeit unserer politischen Lebensformen steht mit diesem Verspre-
chen auf dem Spiel. Sie entbehren heute, im Lichte einschldgiger
Erfahrungen mit totalitiren Politiken und menschenverachtenden
Systemen unterschiedlichster Couleur, jeglicher Glaubwiirdigkeit,
wenn sie nicht wenigstens minimale Anspriiche wirklich einlsen
und dauerhaft gewéhrleisten; und zwar denen gegeniiber, die ihnen
zugehoren, aber auch denjenigen gegeniiber, die uns >angehen< -
und das sind heute potenziell alle Menschen; und zwar nicht nur
als verniinftige Lebewesen oder als autonome Subjekte, sondern
wirklich alle, die auch nur im Entferntesten als Menschen >zdhlen«
konnen oder sollen. In Folge dessen steht jede restriktive Definition
dessen, was oder wer ein Mensch »ist< oder inwiefern jemand als
solcher >zahlen« darf, bereits unter dem Verdacht einer exklusiven
Gewaltsamkeit und bedarf besonderer Rechtfertigung. Umgekehrt
sieht sich jedes besonders weit gefasste Verstandnis davon, was oder
wer ein Mensch ist, mit dem Bedenken konfrontiert, die Hyperbolik
der Menschenrechte derart weit zu treiben, dass jegliche Aussicht
darauf schwindet, ihnen wirklich gerecht zu werden.*

So oder so aber soll das, was Anderen im Sinne der Menschen-
rechte zusteht, nicht von irgendeiner sozialen oder politischen Vor-
bedingung abhéngen, d. h. das soll letztlich jeglicher Verfiigung Drit-
ter entzogen werden. Aber genau das muss zur politischen Angele-
genheit wieder Anderer werden. Wir befinden uns deshalb in der
eigentiimlichen Situation, dass politische Systeme selbst menschen-
rechtliche Anspriiche einrdumen und positivieren, die sich gegen sie,
insbesondere gegen ihre institutionelle Grundstruktur, richten kon-
nen, wenn sie zu Klagen {iber systematische Verletzungen der Men-
schenrechte Anlass geben. Zugleich entscheiden aber diese Systeme
selbst dariiber, ob solche Klagen als berechtigt zu betrachten sind. Es
sei denn, sie iiberantworten sich einer trans-nationalen Gerichtsbar-

unweigerlich in den Sog zutiefst kulturell imprégnierter Traditionen, so dass
nicht einfach davon auszugehen ist, mit Begriffen wie Wiirde, Freiheit, Leben
etc. Universelles als Kulturirrelatives getroffen zu haben.

43 Wenn bspw. Menschsein schon in den allerfrithesten Phasen der Embryogenese
gegeben sein soll und wenn daraus das unbedingte, keinerlei Einschrankung
zulassende Versprechen folgen soll, es am Leben zu erhalten, wie wéire dann
die Schlussfolgerung zu vermeiden, Andere miissten sich ohne die geringste
Einspruchsméglichkeit zur Annahme ihrer Elternschaft bereitfinden, d. h. auch
ohne die geringste Riicksicht auf die Frage, ob sie diese Rolle iiberhaupt iiber-
nehmen konnen?

546

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das Versprechen der Einlésung der Menschenrechte des Anderen

keit, die dariiber idealiter vollkommen unabhéngig zu befinden hit-
te. Auch in diesem Fall miisste aber das jeweilige politische System
seine Souverdnitét selbst einschrdnken und den Menschenrechten
eine positive Geltung einrdumen, die gegen das System mobilisiert
werden konnte. Wir hitten es demnach mit dem Eingestindnis zu
tun, dass letztlich kein politisches System sich selbst geniigen kann
bzw. darf und dass jedes politische System sich an Anspriichen
messen lassen muss, die ihm nicht entstammen, die nicht in ihm
aufgehen und die von innen und auflen gegen es gerichtet werden
kénnen.

Eine politische Welt, die ihren Namen verdient, kann es demnach
heute nur noch geben, wo sich ein politisches System als fiir die-
se Anspriiche aufgeschlossen erweist und sich an ihnen messen
ldsst, ohne unbedingt auf seiner Souverénitéit zu bestehen. Letztlich
gehen diese Anspriiche auf individuelle und kollektive Verletzungs-
erfahrungen zuriick, die Andere beklagt haben und fiir die sie Gehor
gefunden haben. Am Anfang der konkreten historischen Genealogie
der Menschenrechte steht deshalb nicht >der Menschs, der »an sichx
irgendwelche Rechte hitte, sondern eine Pluralitit singuldrer Ande-
rer, die sich an Andere und Dritte wenden mussten, um {iberhaupt
Gehér zu finden. Erst danach konnte die »Ubersetzung« von Ansprii-
chen in Anrechte und, damit einhergehend, die Politisierung** von
Verletzungserfahrungen stattfinden, insoweit sie in der Form von
Anspriichen an politische Lebensformen und Systeme zu adressie-

44 Bis heute dauert die Auseinandersetzung um die Frage an, ob die Menschen-
rechte als »>vor-politische« (rein moralische) zu verstehen sind, oder ob man
sie besser als von Anfang an >politische« verstehen sollte. Die Antwort hingt
entscheidend davon ab, was man wiederum als >politisch< begreift. Es kann
nicht gemeint sein: >politisch< im Sinne der Zugehérigkeit zu einer Lebensform,
nach deren Maf3gabe man die Menschenrechte genieflen diirfte. Denn damit
ginge das aufler-ordentliche, jede einzelne Lebensform {ibersteigende bzw. un-
terlaufende Moment der Menschenrechte verloren. Wieder stellt sich hier die
entscheidende Frage, wie das Angewiesensein der Menschenrechte auf ihre
Realisierung in und durch Lebensformen mit diesem Moment zu verbinden
sein soll. Durch die jederzeit mogliche Berufung auf Menschenrechte werden
politische Lebensformen schliefSlich auch destabilisiert — und genau das will
man ja. Was auch immer im Einzelnen als Menschenrecht gilt, in jedem Fall
handelt es sich um eine unbedingte Einspruchsmdéglichkeit gegen die politische
Selbstgentigsamkeit menschlicher Lebensformen und Systeme und in diesem
Sinne um ein Absolutes, das nun weltweit jeglicher politischen Verfiigung entzo-
gen werden soll.

547

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

ren sind, die Schutz vor unannehmbarer Verletzung versprechen
sollen — und zwar unbedingt, auf jeden Fall, uneingeschrankt, ohne
Vorbehalt, usw. So tragen politische Lebensformen und Systeme,
die sich diesem Schutz verpflichten, politisch einem urspriinglich
moralischen Anspruch Anderer Rechnung, der ohne eine politische
Adpressierung und Positivierung nicht Bestand haben kann.

Urspriinglich keimt dieser Anspruch aus der Erfahrung, dass
durch die fragliche Verletzung die Lebbarkeit des Lebens (eines
Anderen, mehrerer, ganzer Gruppen und Volker) radikal in Frage
gestellt ist. Aber das kann in unzdhligen Hinsichten der Fall sein.
Und subjektives Leiden an irgendwelchen Verletzungen begriindet
keineswegs ohne Weiteres gewisse Rechte, wie schon Albert Camus
festgestellt hat.*> Deshalb muss der Weg von Anspriichen an Andere,
der zur Artikulation von Anspriichen (oder Anrechten) auf etwas
fithrt, immer wieder durchlaufen werden, um zu ermitteln, ob und
wenn ja wie gegebenenfalls diese Anspriiche in verallgemeinerbare,
konkretisierbare und an die politisch-institutionelle Grundstruktur
einer Gesellschaft, eines Staates oder eines transnationalen Machtge-
tiiges adressierbare Forderungen zu {ibersetzen sind. Diese gehen
jedoch letztlich immer auf die — oft massenhafte — Verletzung singu-
larer Anderer zuriick, die gehort zu werden verlangen im Kontext
politischer Lebensformen, in denen sie nur als Gleiche >zahlen< kon-
nen und sollten, denen elementare und minimale Rechte zustehen,
welche gleichwohl durchgingig als Rechte von Anderen zu verstehen
sind, die weder immer schon gleich sind noch auch ganz gleich
gemacht oder gleich behandelt werden konnen.

An diese Anderen wendet sich letztlich das Versprechen der Ge-
wihrleistung der Menschenrechte; ihnen soll es dienen, obzwar in
unvermeidlich allgemeiner Form. Dieses Versprechen ist aber, wenn
tiberhaupt, nur als wirklich gelebtes auch zu halten im Leben mit
und unter vielen Anderen, die es ausnahmslos verdienen (ohne
dass sie es je sich hitten verdienen miissen), dass ihre elementaren
Menschenrechte geachtet werden. Das kann, wenn iiberhaupt, nur
gelingen in fortgesetzten Praktiken der Wiirdigung, die kein letz-
tes Fundament haben. Anstelle naturrechtlicher und theologischer
Fundierungen haben wir es mit einer besonders in der Neuzeit
zunehmend verlangten Wiirdigung einer/s jeden zu tun, die ihr bzw.

45 A. Camus, Tagebiicher 1935-1951, Reinbek 1972, 22.

548

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Das Versprechen der Einlésung der Menschenrechte des Anderen

ihm (als Antwort auf Verletzungserfahrungen) Anspriiche auf Schutz
zuerkennt und die Betreffenden in diesem Sinne wiirdigt. (Zuerst
als »ansprechende« und Andere in Anspruch nehmende Subjekte®’;
dann auch als Individuen, denen positive Rechte zustehen; und zwar
nicht nur Abwehrrechte, sondern auch Freiheits- und Leistungsrech-
te, da es sich herausgestellt hat, dass menschliches Leben nicht leb-
bar ist ohne eine geregelte Fiirsorge Dritter, die in der Form des
Sozialstaats historisch Gestalt angenommen hat.)

Keinesfalls handelt es sich in der Zuerkennung von rechtlichen
Anspriichen um ein blofles >Verleihen<, sondern um eine Antwort
auf vor-juridische Anspriiche darauf, nicht — zumal nicht willkiirlich
— verletzt zu werden. Was aber als Verletzung »>zdhlt< bzw. politisch
zdhlen kann und in diesem Sinne mafSgeblich ist, unterliegt wiederum
einem historischen Prozess der >Realisierung, der die nicht zu verlet-
zenden Anspriiche als solche erst bewahrheiten muss. Wir werden in
diesem Sinne sensibler (z. B. auch dafiir, wie viel Gewalt allein darin
liegen kann, dass Andere mit Schweigen iibergangen werden und
geradezu aufhéren, politisch zu existieren, ohne dass Praktiken des
blaming and shaming dagegen viel ausrichten konnten). So werden
aber auch neue Uberforderungen heraufbeschworen, die uns heute
iberdeutlich mit den Grenzen des Rechts und seiner angeblichen
Grundlagen konfrontieren.

Nicht nur verfiigen wir iiber keine zureichende Begriindung auch
nur der elementarsten, unverzichtbarsten, unabdingbarsten morali-
schen Anspriiche. Wir kénnen diese Anspriiche auch nicht eindeutig
(interpretationsfrei) in positive Anrechte tbersetzen, die als solche
unbedingte Geltung und Giiltigkeit haben sollten. Selbst wenn wir
uns hinsichtlich der allgemein bekannten Listen von Abwehr-, Frei-
heits- und Leistungsrechten (global) einig werden sollten, ist nicht
erkennbar, wie politische Lebensformen und Systeme einzurichten
wiren, die tatsdchlich versprechen konnten, unbedingten Ansprii-

46 Das buchstiblich elementarste Menschenrecht ist demnach das Recht, iiber-
haupt als Subjekt von Anspriichen an Andere wahrgenommen und beachtet
zu werden. Nur unter dieser Voraussetzung konnen ja iiberhaupt Anspriiche
an Andere >geltend gemacht« und sodann ggf. in Anrechte tibersetzt werden.
Aber kann es ein Recht auf wirkliche Beachtung unter den realen Bedingungen
einer »Okonomie der Aufmerksamkeit« wirklich geben, die es niemals gestatten
kann, allen unter allen Umstinden gleichermaflen Aufmerksamkeit zu schen-
ken?

549

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

chen jederzeit, uneingeschrankt und angesichts von jedermann ge-
recht zu werden. Wer das Gegenteil glauben macht unter Hinweis
auf die im Westen allgemein gegebene Anerkennung der Menschen-
rechte, leistet nur einer fragwiirdigen Selbstgerechtigkeit und Inbe-
sitznahme der Menschenrechte Vorschub, deren Sinn doch darin
liegt, einen unverfiigharen Anspruch jedes Anderen als eines Anderen,
der gerade nicht einer politischen Lebensform zugehéren und in
keinem gegebenen politischen System Mitglied sein muss, dem Poli-
tischen einzuschreiben. Aus diesem Anspruch ist, wie das Asylrecht
paradigmatisch zeigt, niemals selbstgerechtes politisches Kapital zu
schlagen, denn in ihm ordnet sich die jeweilige politische Lebens-
form samt dem System rechtlicher Anspriiche, die sie regeln, dem
fremden Anderen nach und unter. Vorrang, so besagt es — wenn man
es nicht pervertiert, wie es seit dem Abkommen von Dublin (»Dub-
lin II«) und im Zeichen der sog. Drittstaatenregelung geschehen ist*”
—, hat der fremde Andere, dann erst kommt die mehr oder weniger
gastliche Lebensform in Betracht, die sich seinem Anspruch stellen
muss. Und das Beste, was man von den europdischen Staaten sagen
kann, ist, dass sie sich wenigstens zeitweilig darauf eingelassen ha-
ben, sich selbst durch den Anspruch des fremden Anderen destabili-
sieren zu lassen, um so den Skrupel im Politischen wach zu halten,
ob sie je diesem Anspruch gerecht geworden sind. Das ist schliefilich
das Erbe jener vor allem vom Nationalsozialismus ausgegangenen
Makroverbrechen, die diesen Anspruch im grofen Stil hatten liqui-
dieren sollen. Die Lehre der Menschenrechte daraus war, es keinem
Staat der Welt je mehr zu gestatten, iiber den Anspruch des Anderen
wenigstens auf Achtung seiner elementarsten Rechte (angefangen
bei der gastlichen Aufnahme in einer politischen Lebensform — wenn
moglich seiner Wahl) selbstherrlich zu verfiigen. Seit Jahren sind
nun speziell die européischen Staaten dabei, wieder hinter diesen
Stand zuriickzufallen’® und zu vergessen, dass die Menschenrechte

47 Vgl. VK., Fiir eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 2008;
wikipedia.org/wiki/Verordnung (EG)_Nr._343/2003_(Dublin_II).

48 Wie es u. a. die Vorgdnge um Lampedusa bewiesen haben. Damit meine ich
nicht nur die fragwiirdige Praxis der Grenzschutzagentur FRONTEX, sondern
auch die italienische Rechtsprechung, die bereits das unbefugte Betreten italie-
nischen Hoheitsgebiets als rechtswidrigen Akt eingestuft und auf diese Weise
das blofle Ansinnen, Asyl zu beantragen, kriminalisiert hat. Dass sich andere
europdische Staaten in diese Art der Liquidierung des Asylrechts verstricken,

550

1.01.2028, 02:37:30.



https://wikipe
https://dia.org/wiki/Verordnung_(EG)_Nr._343/2003_(Dublin_II)
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://wikipe
https://dia.org/wiki/Verordnung_(EG)_Nr._343/2003_(Dublin_II)

4. Das Versprechen der Einlésung der Menschenrechte des Anderen

nicht ihnen gehoren, dass sie niemandem gehdren, und dass die
Staaten nach dem Zweiten Weltkrieg genau darin tibereingekommen
zu sein schienen. Wenn sie darauf zuriickfallen, die Menschenrechte
nach eigenem Gutdiinken zu gewéhren und auch zu entziehen (wie
es die Bush-Administration in Guantinamo vorgemacht hat), sie
aber im gleichen Zug standig im Munde fithren, um sie anderswohin
zu exportieren, erweisen sie dem Sinn der Menschenrechte den
schlechtesten Dienst.

Dagegen hilft es freilich wenig, Anstrengungen der Begriindung
der Menschenrechte zu verschérfen. Denn es sind nicht letzte, ver-
meintlich zwingende Griinde, die uns fehlen, um die Menschen-
rechte zu achten; vielmehr mangelt es an einer glaubwiirdigen und
insofern tiberzeugenden Bezeugung der Menschenrechte in der Praxis
des gelebten Versprechens, das allein sie in gewisser Weise einldsen
kann. Der grofite Schaden, den man den Menschenrechten (abgese-
hen von ihrer direkten, massiven Verletzung) zufiigen kann, ist, sie
standig im Munde zu fithren und es gleichzeitig an der Bezeugung
dieser Praxis fehlen zu lassen. Denn nicht durch die Natur oder
kraft irgendeiner hoheren Auszeichnung des Menschen, sondern
allein aufgrund dieser bezeugten Praxis >gibt es< die Menschenrechte
wirklich und wirksam als Formen einer Wiirdigung, auf die jede(r)
(iberall) Anspruch hat.*® Paradoxerweise befinden wir uns heute in
einer Situation, in der man sich vor allem im Westen die Menschen-
rechte ohne Weiteres rhetorisch aneignet, als handelte es sich um
einen Besitz, aus dem man politisches Kapital schlagen kann, indem
man Andere mit menschenrechtlichen Forderungen in die Defensi-
ve dringt, wihrend man gleichzeitig aus dem Auge verliert, dass
den Menschenrechten nur in dem Mafle praktische Wirklichkeit
zukommt, wie man das Versprechen, das in ihnen liegt, tatsichlich
selbst lebt.

indem sie auf der Drittstaatenregelung beharren, um nicht selbst zu einer derart
rigiden Abschiebungspraxis greifen zu missen, gehort ebenfalls in diesen Kon-
text. Vgl. www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_ve
rurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/.

49 Insofern wird die gewissermaflen konzentrische Zuordnung von Biirgerrechten
zu Gemeinwesen, von Grundrechten zu Territorien und von Menschenrechten
zur Oberflache der Erde insgesamt durchkreuzt.

551

1.01.2028, 02:37:30.



https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/
https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/
https://www.proasyl.de/de/presse/detail/news/menschenrechtsgerichtshof_verurteilt_italienische_zurueckweisungspolitik_nach_libyen/

Kapitel XV

5. Bilanz und Ausblick

So elementar und unverzichtbar uns die Menschenrechte heute er-
scheinen, so kontingent ist ihr historischer Ursprung. Es handelt
sich um historisch spite Normativierungen von Anspriichen, die
Antwort geben auf vorgingige Verletzungserfahrungen, die ihrerseits
wiederum als Erfahrungen unannehmbarer Verletzungen iiberhaupt
erst origindr zum Vorschein gebracht worden sind. Die Menschen-
rechte geben damit einer Sensibilisierung fiir Unrechtserfahrungen
Ausdruck, die >uns< auch dann nicht gleichgiiltig bleiben kann,
wenn es sich um Fremde handelt. Diese Sensibilisierung geht der
Normierung der Menschenrechte voraus, wird aber ihrerseits auch
wieder von der Anerkennung der Menschenrechte auf den Plan
gerufen, denn deren Geltung bleibt eine leere Idee, wenn sie nicht
gestiitzt wird von der Bereitschaft und Fahigkeit, Verletzungen der
Menschenrechte auch wahrzunehmen. Sowohl die Bereitschaft als
auch die Fahigkeit, Verletzungen der Menschenrechte wahrzuneh-
men, ist aber nur begrenzt zu moralisieren und zu fordern, zumal
wir in beiden Hinsichten zugleich mit einer in sich ambivalenten
Sensibilisierung und Uberforderung in einem weltweiten Horizont
der Koexistenz mit Anderen konfrontiert sind, denen wir niemals
im Ganzen gerecht werden konnen. Auch Fremden steht ein men-
schenwiirdiges Leben zu, das in sich selbst darauf angelegt scheint,
selbst gelebt zu werden; und zwar nach eigenem Verstindnis davon,
was Leben als Leben eigentlich ausmacht, dessen Lebbarkeit auf
dem Spiel steht. So wird der Diskurs der Menschenrechte zugleich
herausgefordert und iiberfordert von einer niemals ruhenden Aus-
einandersetzung darum, worin (fiir wen) die Lebbarkeit des Lebens
eigentlich liegt und inwiefern sie Anspriiche impliziert, die unbe-
dingt geachtet werden sollten. Die Menschenrechte benennen vor-
dingliche Minima der Gewihrleistung eines lebbaren Lebens und le-
gitimieren ein welt-weites Beklagen von vollkommen unzumutbaren
Lebensbedingungen, die wir abzustellen versprechen miissen. In die-
sem Sinne stellen Menschenrechte unverzichtbare Anforderungen
an die Adresse politischer Ordnungen dar, die nicht systematisch
die Menschenrechte verletzen sollten und die sich als politische
nicht linger selbst geniigen konnen. Auf die Frage, warum eigent-
lich nicht, haben wir keine absolut unanfechtbare Antwort. Die

552

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Bilanz und Ausblick

Menschenrechte fithren auf keinen letzten Grund. Auch die mensch-
liche Wiirde stellt keinen solchen Grund dar. Dass jemand nach
Achtung seiner/ihrer Wiirde >mit Recht« verlangen darf, ist nicht
zu beweisen, allenfalls zu bezeugen. Und welche Anspriiche konkret
daraus folgen, bedarf allemal einer strittigen politisch-rechtlichen
Explikation, die aus dem Begriff der Wiirde nicht einfach zu dedu-
zieren ist. Alle, die andere von der Bedeutung und Geltung der
Menschenrechte {iberzeugen mochten, sehen sich jedoch zunichst
selbst mit der Herausforderung der Bezeugung der Menschenrechte
konfrontiert. Das ist eine zentrale Frage der Glaubwiirdigkeit jener
Staaten und Kulturen, die, manchmal in penetranter Art und Weise,
die Menschenrechte im Munde fithren und deren Achtung ande-
ren abverlangen, statt durch ihr eigenes Beispiel zu iiberzeugen.>
Uberzeugend ist in diesem Fall nicht das vermeintlich zwingende
Argument, dem Andere aus eigener Einsicht ihre Zustimmung geben
miissten, sondern das gelebte Versprechen der Achtung der Men-
schenrechte selbst. Wenn iiberhaupt irgendetwas, dann tragt dieses
gelebte und so weit wie mdglich gehaltene Versprechen zur weltwei-
ten Anerkennung der Menschenrechte bei und gibt einen >Grunds,
die Menschenrechte weltweit zu achten und sie zu bewahrheiten -
einen Grund, den wir niemals einfach >haben< oder rein rational
>begriinden< konnen, der aber >gegeben< werden kann in einem
standig zu erneuernden Prozess der Bezeugung der Menschenrechte
als unabdingbarer Anforderungen, denen eine menschliche Welt, die
ihren Namen verdienen soll, politisch-rechtlich gerecht zu werden

50 Wie hohl speziell die europidische Rhetorik der Menschenrechte z. T. ist, hat
das Beispiel der demokratischen Aufbriiche in Tunesien und Agypten gezeigt.
Scheinbar aus lauter Furcht vor einer immerfort heraufbeschworenen »islamis-
tischen Gefahr« hat man in beiden Fallen autokratische, teils diktatorische
Regime jahrzehntelang unterstiitzt und hofiert und die vor Ort systematische
Missachtung von Menschenrechten geflissentlich ignoriert. — Im Ubrigen wer-
den inzwischen die grofie Arbeitslosigkeit in Europa, die Ausweisung von Mi-
grant:innen, die Drohnenangriffe amerikanischen Militars und die Entfithrun-
gen und Folterungen von Terrorverdéchtigen etc. erfolgreich gegen ein als ideo-
logisch eingestuftes Reklamieren der Menschenrechte ins Feld gefiihrt. Es gibt
jedoch Anzeichen dafiir, dass man sich auf westlicher Seite damit arrangiert, so
dass die Praxis des blaming and shaming an dieser Stelle kaum mehr verfingt.
Vgl. A. Rhodes, Hort auf zu schweigen. Autoritire Staaten schmieden ein Biindnis
gegen die Menschenrechte — und den Demokraten fehlt der Mut zur Kritik, in:
Die Zeit 45 (2013), 13.

553

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

wenigstens versprechen muss. So gesehen haben wir allen Grund
zur Zuriickhaltung mit einer emphatischen Apologie der Menschen-
rechte. Denn das Versprechen, das diejenigen an sie kniipfen miis-
sen, deren elementarste Rechte weiterhin stindig verletzt werden,
ist nur um den Preis aufrecht zu erhalten, dass es zugleich eine
unabdingbare Inspiration und eine notorische Uberforderung des
Politischen heraufbeschwort, die jederzeit in eine defaitistische Ver-
achtung der Menschenrechte umschlagen kann.

Wie sehr man Grund zu solcher Verachtung hat, zeigt das Ausmafy
der erst in den letzten Jahren offenkundig gewordenen Verletzung
elementarster Rechte von Kindern. Diese Rechte stelle ich im Fol-
genden zuerst in den historischen Kontext einer weit zuriickreichen-
den Politisierung menschlichen Lebens (Kap. XVI) und gehe dann
im Einzelnen auf Gewalt als Herausforderung des Politischen heute
speziell mit Blick auf die neueste Politisierung des kindlichen Kor-
pers ein (Kap. XVII).

554

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Gewalt als Herausforderung des Politischen heute
Mit Blick auf die neueste Politisierung des Kindeswohls

1. Leib, Widerstand und Politik (555) | 2. Der menschliche Kérper und Leib im
Kontext vielfaltiger Politisierungen seit dem 18. Jahrhundert (562) | 3. Zur globalen
Politisierung des menschlichen, schutzlosen Kérpers: Kinder und Fliichtlinge (571) |
4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen (574) | 5. Zur Rolle der
Dritten (580)

Die Geschichte der Kindheit ist ein Alptraum,
aus dem wir gerade erst erwachen.!

Allzu anfdllige[] Kindheit,
[...] standig von der Aussicht auf einen friihen Tod iiberschattet [...]2

1. Leib, Widerstand und Politik

Wer heute nach dem Zusammenhang von Leib, Widerstand und
Politik fragt, sieht sich mit einer Fiille von >leibhaftigen< politischen
Widerstandsformen konfrontiert. Darunter solche, in denen man
diesen Zusammenhang offentlich auf geradezu evidente Art und
Weise inszeniert findet, wie es besonders der Fall ist, wenn der Leib
selbst als Subjekt (im doppelten Sinne des Wortes) offentlich expo-
niert wird - vielfach aus einer Position tatsdchlicher oder vermeintli-
cher Ohnmacht heraus, in der nichts anderes mehr {ibrig zu bleiben
scheint. Man denke nur an die >spektakulare« Selbstverbrennung des
buddhistischen Monchs Thich Quand Dic aus Protest gegen die re-
pressive Ubermacht des mit den USA verbiindeten vietnamesischen
Diem-Regimes (1963), an den als Fanal gegen die sowjetische Ok-

1 L. de Mause, History of Childhood (1974); zit. n. G. Zenz, Kindesmisshandlung
und Kindesrechte. Erfahrungswissenschaft, Normstruktur, Entscheidungsrationali-
tat, Frankfurt/M. 1981, 19. Das Zitat ist nunmehr fiinfzig Jahre alt, scheint aber
keineswegs iiberholt zu sein, zumal nicht in transnationalen und globalen Per-
spektiven.

2 P. Aries, Geschichte der Kindheit, Miinchen 1975, 98.

555

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

kupation der ehemaligen Tschechoslowakei gemeinten Suizid des
tschechischen Studenten Jan Palach (1969) oder an die Verzweife-
lungstat des tunesischen Gemiisehdndlers Mohamed Bouazizi am
17. Dezember 2010 in Sidi Bouzid, der die sogenannte »Jasminre-
volution« und indirekt anschliefend den »Arabischen Friihling«
ausloste. In diesen Grenzfillen wurde o6ffentliche Selbstzerstérung
zum letzten Mittel des Widerstands gegen eine als vollkommen un-
annehmbar erlebte Politik, gegen die gar nichts anderes mehr etwas
auszurichten schien, als den eigenen Leib in demonstrativem Protest
zu opfern und ihn als Quelle des Widerstands in einem letzten Akt
des Widerstands selbst zu zerstéren. Solchen Protestformen haben
moderne mediale Rahmenbedingungen zu weltweiter Aufmerksam-
keit verholfen. Aber ganz neu sind sie nicht. Vielmehr erinnern sie
an eine komplexe Vorgeschichte radikaler und suizidaler, darunter
auch terroristischer Protestformen, deren breit rezipierte Zwischen-
bilanz Albert Camus in seinem Buch L'Homme révolté (1951) ge-
zogen hat.3 Erscheinungsformen selbstdestruktiven und todlichen
Widerstands gegen alle Formen politischer Herrschaft, welche die
Freiheit Anderer zu ersticken drohen, sind gewiss keine ganz neuen
Brennpunkte politischer Theorie und Praxis. Anders verhilt es sich
jedoch mit dem Leib, der, im Unterschied zum Korper, iberhaupt
erst in der Moderne und philosophisch erst im 20. Jahrhundert als
solcher und mit systematischer Absicht zur Sprache gekommen ist?;
und zwar anfangs noch in anthropologischen und phanomenologi-
schen Perspektiven, die nicht ohne Weiteres haben erkennen lassen,
inwiefern sie mit Problemen politischen Widerstands zu verkniipfen
wiren. Das gilt selbst fiir politisch so sensible Autoren wie Helmuth
Plessner und Maurice Merleau-Ponty, die bis heute vorrangig als
Vertreter einer Anthropologie und Phidnomenologie der Leiblichkeit
gelten.”

3 Dt.: A. Camus, Der Mensch in der Revolte, Reinbek 1969.

4 Zur zweifellos weit zuriickreichenden Vorgeschichte vgl. die Hinweise in E. Alloa
et al. (Hg.), Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitit eines Konzepts, Tiibingen
22019.

5 Beide lebten zu einer Zeit, die allerdings auch eine massive Politisierung des
menschlichen Kérpers und Leibes durch Faschisten und Nationalsozialisten er-
lebt hat. Und zwar derart, dass es noch heute, besonders im deutschsprachigen
Kontext, nicht unverfianglich sein kann, sich in kryptonormativer Art und Weise
auf den Leib - etwa als Quelle politischen oder anti-politischen Widerstands

556

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Leib, Widerstand und Politik

Beide wussten, dass in der europdischen philosophischen Tradi-
tion der Leib seit jeher generell und nur negativ als »Widerstand
schlechthin« galt, wie Emmanuel Levinas prdgnant schrieb: »Er
hemmt den Flug des Geistes, zwingt ihn in seine irdischen Bedin-
gungen zuriick und ist gleichwohl etwas, das iberwunden werden
muss, wie ein Hindernis eben.«® Das legte jedenfalls eine plato-
nisch-christlich inspirierte Uberlieferung nahe, die noch bei Hegel
anklingt, wo er schreibt: »Das Subjekt ist [...] endlich und unfrei
[...] durch den niemals ganz beseitigten Widerstand der Objekte«” —
wozu er ohne Weiteres auch den je-meinigen Leib zahlen konnte. Als
Widerstand par excellence widersteht er »>geistigem< Leben zwar an-
ders als unbelebte Objekte; doch in beiden Fallen liegt die Deutung
des fraglichen Widerstands als eines zu iiberwindenden Hindernis-
ses nahe. Erst in absoluter Widerstandslosigkeit seitens aller mogli-
chen Objekte wiren wir demnach als >geistige Wesen< ganz und gar
frei — zumindest ihnen gegeniiber. Fiir endliche, leiblich existierende
Subjekte aber gilt, was Friedrich Holderlin im ersten Teil von Hype-
rions Jugend schreibt: »Von keinem Widerstande beschréankt«, konn-
ten sie »uns und andre« nicht fihlen. »Sich aber nicht zu fiithlen, ist
der Tod.«® Demzufolge fiihlen solche Subjekte vor allem, was ihnen
widersteht und Widerstand leistet; und vorrangig dadurch >lebenc«
sie im Grunde - ein »endliches< Leben, in dem allein auch unsere
Freiheit Gestalt annehmen kann. Dabei hat sie allerdings auch damit
zu rechnen, wie sich ihr der jeweils eigene, je-meinige Leib wider-
strebt, den sie ihrerseits als einen widerstandigen politisch aufs Spiel
setzen kann, sei es in Formen von passivem Widerstand oder aktiver
Blockade, sei es in Revolten und Revolutionen, in anarchistischem
Terror und im suizidalen Anschlag.

All das setzt voraus, dass wir zunachst im Verhaltnis zu einer
>widerstandigen« Wirklichkeit leben - sei es unserer eigenen >physi-
schen« Existenz, sei es der Dinge oder der Anderen. Uber Maine

- berufen zu wollen und ihn fiir bestimmte bio-politische, feministische, radikal-
demokratische oder neo-materialistische Positionen in Anspruch zu nehmen.

6 E. Levinas, Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg i. Br., Miinchen
2006, 28.

7 Zit. n. M. Riedel, Theorie und Praxis im Denken Hegels. Interpretationen zu den
Grundstellungen der neuzeitlichen Subjektivitit, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1976,
41.

8 F Holderlin, Werke, Tiibingen, Reutlingen, Stuttgart o. J., 605.

557

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

de Biran und Wilhelm Dilthey hinausgehend, die bereits dem in-
trinsischen, vor allem im Zusammenspiel von eigener Anstrengung
und dinglicher Realitdt erfahrbaren Zusammenhang von Widerstand
und Wirklichkeit auf der Spur waren, wird Maurice Merleau-Ponty
spater von einer generellen adversité der Welt sprechen,® in der es
darum geht, zu welcher Art des Widerstands es - um welchen Preis,
wie, gegen was und wen - kommt, kommen muss bzw. sollte oder
nicht kommen sollte. Dabei ist klar, dass nur leibhaftig existieren-
de Subjekte Widerstand als ihre Wirklichkeit geradezu verbiirgend
erfahren, ihn ausiiben und ihrerseits erleiden; nicht selten als schier
uniiberwindlichen wie unter Bedingungen der Versklavung, der Un-
terdriickung und Ausbeutung, gegen die sich machtvoller oder hilf-
loser Protest erhebt.' Als Karl Marx in seiner Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie (1843/4) verlangte, alle Verhdltnisse umzuwerfen,
in denen Menschen zu einem unterdriickten, verachteten, elenden
Leben verurteilt sind!, wofiir er eine bestimmte Klasse glaubte di-
rekt verantwortlich machen zu kénnen, hatte er zwar eine Vision
der Befreiung im Sinn, wohl nicht aber die Utopie einer ginzlich wi-
derstandslosen, jeglicher Endlichkeit entledigten Existenz. Vielmehr
lag ihm bereits zur Zeit seiner an Ludwig Feuerbach anschlieflenden
Deutschen Ideologie von 1845/6 zundchst an einer in der eigenen
Gegenwart riickhaltlos zu politisierenden Physis des Menschen, den
er als verkorpertes und infolgedessen von Geburt an verletzbares,
verwundbares und vernichtbares Gattungswesen auffasste.
Zweifellos wusste man langst, dass jede(r) »nackt [...] geboren«
wird »und schwach, affizierbar und zerstorbar« zur Welt kommt
(Marsilius von Padua'?); und zwar zur Welt der Anderen, in der
niemand auch nur Stunden seines Lebens ohne die Hilfe der Nachs-
ten uberstehen konnte. Aber bis in das 18. Jahrhundert hinein hat

9 M. Merleau-Ponty, Signes, Paris 1960, ch. XI.

10 Vgl. I. Darmann, Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie,
Berlin 2020. Zu denken ist in diesem Zusammenhang allerdings auch an die
Folter, in der der eigene Leib, der sich riickhaltlos den ihm zugefiigten Schmer-
zen widersetzt, geradezu zum Feind dessen werden kann, der sich in einer
solchen, oft mutwillig verlingerten Extremsituation nicht der Leibhaftigkeit
seiner Existenz entziehen kann. Vgl. D. Di Cesare, Torture, Cambridge, Medford
2018, 78.

11 K. Marx, Die Friihschriften, Stuttgart 1971, 207-224, hier: 216.

12 Vgl. Seite 369 in diesem Bd.

558

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Leib, Widerstand und Politik

man darin kein politisches Problem gesehen; vielmehr schien sich
diese Einsicht ohne Weiteres in den allgemeinen Lauf der Dinge zu
fiigen, die noch Jean-Jacques Rousseaus Zeitgenosse Denis Diderot
sarkastisch so beschrieb: »Das Spielwerk der Unwissenheit, des Irr-
tums, des Bediirfnisses, der Krankheit, der Schlechtigkeiten und der
Leidenschaften zu sein; [...] zwischen Schelmen und Scharlatanen
aller Art leben; ausloschen zwischen jemand, der uns den Puls fiihlt,
und einem anderen, der uns bestiirzt macht, nicht wissen, woher
man kommt, warum man gekommen ist, wohin man geht - das
nennt man das wichtigste Geschenk unserer Eltern und der Natur:
unser Leben.«!* Vor allem angeregt von Rousseau war speziell die
Schwiche, Hilfs- und Schutzbediirftigkeit des Kindes jedoch bereits
zu einem oOffentlichen Politikum aufgeriickt.” Und damit setzte ein
Prozess der Politisierung des Kindeswohls ein, der bis heute, unge-
achtet der im Jahre 1989 verabschiedeten UN-Kinderrechtskonventi-
on, nicht als abgeschlossen betrachtet werden kann. Erst in jiingster
Zeit wurde denn auch behauptet, was Sigal Benporath 2003 in diese
Worte fasste: »The single most relevant trait of childhood [...] is vul-
nerability during these years.«!® Erst in den letzten zwei Jahrzehnten
hat die politische Offentlichkeit dieser Einsicht entsprechend die
Ausmafle und Formen dieser Verwundbarkeit zu realisieren und
Riicksicht auf sie als normativ unverzichtbar zu begreifen begon-
nen.!t

In der Padagogik der Gegenwart zieht man daraus eine auf den
ersten Blick eindeutige normative Konsequenz. Sie lautet, uns Anver-
traute diirfen nicht verletzt werden.” Vor allem dann nicht, wenn sie
aus eigener Kraft gegen nichts und niemanden Widerstand leisten
konnen. Auf diese Weise wird suggeriert, gerade im >wehrlosenc

13 Zit. n. G. Benn, Pessimismus, in: Gesammelte Werke 3. Essays und Aufsdtze,
Ziirich 1968, 918-923, hier: 920.

14 Vgl. zu Rousseau C. Cave, Vulnérabilité de lenfance chez Jean-Jacques Rousseau,
in: C. Lignereux et al. (Hg.), Vulnerabilitit/La vulnérabilité. Diskurse und Vor-
stellungen vom Frithmittelalter bis ins 18. Jahrhundert/Discours et représentations
du Moyen-Age aux siécles classiques, Tiibingen 2020, 377-387.

15 Siehe Seite 334 in diesem Bd.

16 Vgl. (nur als ein - im Buchtitel leider reiflerisches — Beispiel): M. Tsokos, S.
Guddat, A. Gofiling, Deutschland misshandelt seine Kinder, Miinchen 2014.

17 Vgl. U. Aktas (Hg.), Vulnerabilitit. Padagogisch-dsthetische Beitrdage zu Korpora-
litat, Sozialitdt und Politik, Bielefeld 2020, 150.

559

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Dasein Anderer, das von sich aus anfangs zu tiberhaupt keinem Wi-
derstand in der Lage ist, liege eine eminente Herausforderung an die
Adresse Anderer, ihnen auf verantwortliche Art und Weise gerecht
zu werden. In genau diesem Sinne hat tatsichlich Hans Jonas seine
ganze Philosophie der Verantwortung explizit auf das Paradigma
elterlicher Verantwortung angesichts des Kindes gegriindet.!

Ohne sich im Geringsten auf ein derartiges familiales Vorbild
stiitzen zu wollen, hat Levinas dhnlich argumentiert, indem er gera-
de im >nacktens, wehr- und schutzlosen Dasein des Anderen als sol-
chen einen absoluten, durch nichts zu tiberwindenden Widerstand
dagegen lokalisierte, mit womdglich todlicher Gewalt traktiert zu
werden. Wiahrend Jonas behauptete, es geniige im Fall generativer
Verantwortung, buchstiblich >hinzusehen<, um zu wissen, was im
Sinne der Verantwortung fiir ein Kind zu tun ist, fasste Levinas
den von jedem Anderem ausgehenden Quasi-Imperativ zunéchst
deutlich enger, ndmlich im Sinne des bekannten Gebotes, keinen
Mord zu begehen.' Auch er fragt sich jedoch spiter, ob dieses Gebot
nicht sehr weit auszulegen ist, ndmlich so, dass es gebietet, dafiir
zu sorgen, dass der Andere >leben< kann - was auch immer das
konkret heiflen mag, wer auch immer als dieser >Andere« konkret
begegnet, der sowohl bei Levinas wie auch bei Jonas zunichst als
einer erscheint, der sich beliebiger Gewalt widersetzt, ohne dabei im
Geringsten aktiv Widerstand leisten zu miissen. Beide Philosophen
rekurrieren in diesem Zusammenhang auf unsere Verantwortung,
die uns vom Anderen her >gegebenc« sei wie eine Gabe, die wir, wie
Levinas glaubt, unsererseits widerstandslos, >immer schon< in Emp-
fang genommen haben oder die es uns auch gegen unseren Willen
verwehren muss, ganz nach eigenem Gutdiinken mit Anderen zu
verfahren, wenn diese uns auch ohne unser Zutun in ein verantwort-
liches Verhaltnis zu ihnen versetzen, wie Jonas annimmt.20

18 Und Ricceur ist ihm darin spéter gefolgt; vgl. P. Ricceur, Responsabilité: limitée
ou illimitée?, in: Les Cahiers de I’Ecole Cathédrale 33 (1998), 23-30, hier: 25;
Responsabilité et fragilité, in: Autres Temps. Cahiers déthique sociale et politique,
no. 76-7 (2003), 127-141, hier: 128.

19 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/M. 31982, 234f,; E. Levinas,
Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit [1961], Freiburg i. Br.,
Miinchen 1987, 278, 284, 340.

20 In beiden Fillen haben wir es zundchst mit dem pathds eines Erfahrungsan-
spruchs, nicht schon mit einem ggf. verallgemeinerbaren Geltungsanspruch zu

560

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Leib, Widerstand und Politik

Entscheidend ist an dieser Stelle zunéchst, dass sich dies allemal
auf die leibliche Existenz Anderer beziehen muss, die in dieser Per-
spektive nicht etwa primir als zu iberwindende Hindernisse oder
als Subjekte von Widerstand gegen Repression oder gar jegliches
Regiertwerden,?! sondern als Quellen ethischer Subjektivitit in Be-
tracht kommen. Pointiert gesagt: Nur weil von Anderen jener eigen-
tiimlich passive Widerstand gegen indifferente Gewaltausiibung aus-
geht, leben wir tiberhaupt ein ethisches Leben, das wir uns niemals
aus eigener Kraft verschaffen konnten.

Auf Anhieb ist damit deutlich, dass der fragliche triadische Zu-
sammenhang von Leib, Widerstand und Politik nicht mehr nur so
vorzustellen ist, dass >Leiber< als Subjekte und Objekte politischen
Widerstands in Betracht kommen, den sie gegeneinander ausiiben,
wenn sie sich gegen die symmetrische oder tiberlegene Macht und
Gewalt Anderer zur Wehr setzen, gegen sie aufbegehren, revoltieren
und schliellich Revolutionen anzetteln. Vielmehr wird von Philoso-
phen wie Rousseau (implizit), Jonas und Levinas (explizit) die leibli-
che Existenz eines jeden von Anfang an als urspriinglich soziale, fiir
Andere ethisch aufgeschlossene angesetzt. Nicht nur liegt demnach
im eigenen leiblichen Dasein einer/eines jeden eine elementare Wi-
dersetzlichkeit gegen Schmerz und Leid, wie sie von Anthropologen
und von Historikern der Medizin mehrfach beschrieben wurde,?
sowie gegen Repression und Gewalt jeglicher Art. Die leibliche Exis-
tenz Anderer ist vielmehr - folgen wir speziell Jonas und Levinas -
gar nicht zu denken, ohne den mit ihr einhergehenden ethischen
Widerstand gegen von Anderen ausgehende Gewalt in jedweder
Form.?

tun. Wir bewegen uns hier in diesem Sinne im Vorfeld normativer Fragen, die
eine gesonderte Diskussion erfordern wiirden.

21 Wie es bei Foucault gelegentlich den Anschein hat: M. Foucault, Geschichte der
Gouvernementalitit 1. Sicherheit, Territorium, Bevélkerung, Frankfurt/M. 2004,
315, 532, 543.

22 Man denke nur an Frederik J. J. Buytendijk, Georges Canguilhem, Heinrich
Schipperges und David B. Morris.

23 Es ist wichtig zu sehen, dass dieser Widerstand ausdriicklich auch unserem
»Konnen« und >Vermogen<, Widerstand zu leisten, entgegengesetzt wird. Wir
leisten nicht nur Widerstand (vorausgesetzt, wir sind durch Andere tiberhaupt
dazu befihigt worden); und zwar gegen etwas oder jemanden, das bzw. der uns
Widerstand entgegensetzt. Dabei haben wir es auch mit einem unverfiigbaren
Widerstand gegen unser Widerstehen-konnen selbst zu tun, wie v.a. Levinas

561

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Ob die vorliegende Philosophie der Leiblichkeit einerseits und
eine Ethik der Nicht-Gewalt andererseits auf diese Weise ohne
Weiteres zusammengehen und inwiefern sich der vom Anderen
ausgehende, angeblich sogar uniiberwindliche ethische Widerstand
zugleich leibhaftig und so manifestieren kann, dass er auch politisch
bedeutsam wird, das sind noch weitgehend ungeklarte Fragen. Im
Folgenden beschrinke ich mich deshalb auf eine Skizze moglicher
Zugiange zu diesem Fragehorizont; und zwar ausgehend von der seit
dem 18. Jahrhundert festzustellenden, aus unterschiedlichen Quellen
sich speisenden, aber immer weiter um sich greifenden Politisierung
des menschlichen Korpers (2). Anschlielend versuche ich zu be-
leuchten, was man sich genauer darunter vorstellen soll, dass der
menschliche Leib >politisiert« wird; und zwar mit Riicksicht auf den
Anspruch auf Schutz vor Gewalt, wie man ihn dem Kind (aber auch
ahnlich Hilf- und Wehrlosen, vor allem Fliichtlingen) zuschreibt (3).
Allerdings muss das Versprechen, fiir diesen Schutz zu sorgen, als
vielfach gebrochenes gelten (4). Umso mehr muss die Rolle der Drit-
ter bedacht werden (5), denen es obliegt, die darin liegende Gewalt
zu bezeugen.

2. Der menschliche Korper und Leib
im Kontext vielfaltiger Politisierungen seit dem 18.
Jahrhundert

Auf mannigfaltige Arten und Weisen ist der menschliche Korper
spatestens seit dem 18. Jahrhundert zum Gegenstand politischer Aus-
einandersetzungen geworden — nicht nur wie zuvor schon als Objekt
von Bestrafungspraktiken??, als zu zivilisierender und zu kultivie-

behauptet, ohne diesen Widerstand aber als (zu tiberwindendes) Hindernis
(obstacle) deuten zu wollen; u.a. in: Totalitdt und Unendlichkeit, 116/ Totalité et
infinie. Essai sur l'extériorité, Paris 1990, 82. Vgl. die in diese Richtungen zielen-
den Voriiberlegungen in: Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale.
Bd. I: Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Bd.
II: Elemente einer Topografie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., Miinchen
2018, Kap. X, wo auch diese Problemverschiebung kommentiert wird.

24 Vgl. M. Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses, Frank-
furt/M. 1977; Dispositive der Macht, Berlin 1978; T. Lindenberger, A. Lidtke
(Hg.), Physische Gewalt. Studien zur Geschichte der Neuzeit, Frankfurt/M. 22016.

562

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der menschliche Kérper und Leib

render?, sondern auch das staatskonform zu disziplinierender und
militdrisch zu mobilisierender?¢. Was die Philosophie angeht, so ist
er ldngst nicht mehr einfach als Gegenstand einer »physiologischen
Anthropologie« zu behandeln, in der Kant ihn seinerzeit unter dem
Aspekt zur Sprache brachte, »was die Natur aus dem Menschen
macht«; und zwar im Rahmen einer Welt, von der er annahm, dass
sie allemal »grof§ genug fiir uns alle« sei, wie er in seinem Essay
tiber Padagogik schrieb.?” Um miteinander auszukommen, wiirde es
demzufolge geniigen, sich mit hinreichendem Abstand nebeneinan-
der zu dulden und sich dem biirgerlichen Recht zu unterwerfen, wo
Konflikte heraufbeschworen werden, denen man nicht durch Ab-
standnehmen ausweichen kann. So gesehen bietet die Erdoberfldche
grundsitzlich genligenden Spielraum dafiir, dass jede(r) fiir sich und
unter Anderen einen Ort finden, einnehmen und bewohnen kann
— idealiter weitestgehend geschiitzt durch eine rechtliche Pazifizie-
rung der Lebensverhdltnisse bzw. »duflerer Freiheit«, die Kant in
seinem philosophischen Entwurf Zum ewigen Frieden (1795) als auf
alle Menschen weltweit bezogene kosmopolitisch auslegt — wobei
er allerdings bereits davon ausgeht, dass man einander nicht linger
wird ausweichen kénnen auf einer frither oder spater weitestgehend
besiedelten Erde. Dabei tangiert er allenfalls die Frage, ob und wie
sich ein(e) Einzelne(r) in ihrem bzw. seinem Leben mit, neben und
unter Anderen vorfindet und ob er bzw. sie das eigene Leben auch
als >lebbar< erfahren kann.?8 Christa Wolf hat beschrieben, wie diese
»existenzielle, am »eigenen« Leib erfahrene Frage zwischen Caroline
von Giinderrode und Heinrich von Kleist wenig spater dramatisch
zugespitzt erfahren werden konnte, bevor beide in den Jahren 1806
bzw. 1811 freiwillig aus dem Leben schieden - scheinbar bedridngt
von Bindungen, die sie zu ersticken drohten, wenn sie sie duldeten,
und sie zu zerreiflen drohten, wenn sie sich von ihnen zu losen
versuchten. Am Ende hatte sich ihnen ihr Leben, fiir das sie nirgends
einen ihm angemessenen Ort finden konnten, offenbar als unlebbar

25 N. Elias, Uber den Prozef$ der Zivilisation. 2 Bde., Frankfurt/M. 1976.

26 Vgl. ]. Keegan, Die Kultur des Krieges, Reinbek 1997, Kap. V.

27 Vgl. I. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Werkausgabe Bd. XII
(Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, § 1; sowie ebd. die Schrift Uber Péid-
agogik, 691-761, hier: 728.

28 Vgl. M. Sommer, Identitit im Ubergang: Kant, Frankfurt/M. 1988.

563

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

erwiesen. »Unlebbares Leben. Kein Ort, nirgends«, diagnostiziert
Christa Wolf dies kurz und biindig.?® Autoren wie Georges-Arthur
Goldschmidt bezeugen, dass uns diese >existenzielle« Problematik
bis heute erhalten geblieben ist und erhalten bleiben wird.>

Im Rahmen einer physiologischen Anthropologie, die nur von der
Objektivitit des menschlichen Korpers im Allgemeinen in der Per-
spektive einer dritten Person handelt, lasst sich die am eigenen Leib
und individuell erfahrene Unmdglichkeit eines wirklich lebbaren
Lebens allerdings nicht angemessen zur Sprache bringen. Insbeson-
dere kann allein unter dem Aspekt, »was die Natur aus uns macht«
bzw. bislang gemacht hat, nicht deutlich werden, wie gerade diese
erfahrene Unmoglichkeit ein Leben inspiriert und zu expressiver,
asthetischer, literarischer Auseinandersetzung herausfordert, das fiir
sich oder in seiner Ko-Existenz mit Anderen um seine individuelle
Lebbarkeit ringt. Ist iberhaupt menschliches Leben vorstellbar, dem
es an ihm selbst nicht immer schon auch darum geht, nicht blof3
»am Leben zu seins, sondern sich dariiber hinaus fiir den Einzelnen
- im Verhiltnis zu Anderen - auch als wirklich lebbar zu erweisen?

Von Karl Philipp Moritz tiber Georg Biichner und Franz Kafka bis
hin zu Gaston Bachelard und Georges-Arthur Goldschmidt beweist
eine reichhaltige Literatur dieses jeweils am eigenen Leib realisierte
Ringen, fiir das sich die Philosophie erst nach und nach als auf-
geschlossen erweisen konnte, nachdem sie v. a. mit Ludwig Feuer-
bach zwischen objektivem Korper und eigenem Leib zu unterschei-
den begann, nachdem sie sich mit Seren Kierkegaard dem Einzelnen
als solchem zugewandt und mit Karl Jaspers und Martin Heidegger
dessen >Existenz« als solche mittels besonderer Kategorien bzw. Exis-
tenzialien zur Sprache gebracht hatte. Der Begrift corps propre bei
Merleau-Ponty schlieSlich zeigt verldsslich an, wie erst unter dieser
dreifachen Voraussetzung nicht blofl der Korper als objektives Vor-
kommnis in Zeit und Raum (auf der Erdoberfliche), sondern der
von jeder/m selbst erfahrene Leib zum Thema werden konnte; und
zwar im Sinne einer Lokalisierung und Temporalisierung, die ihr
existenzielles Profil allein im Leben mit und unter Anderen gewin-
nen kann: in Dimensionen einer von Anfang an sozialen Raumlich-
keit und Zeitlichkeit, die Merleau-Ponty schliefllich auf den neuen

29 C. Wolf, Kein Ort. Nirgends, Frankfurt/M. 1981, 41, 108.
30 Vgl. G.-A. Goldschmidt, Der Spiegeltag, Frankfurt/M. 1989, 104.

564

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der menschliche Kérper und Leib

Begrift der inter-corporéité bringt® und, in unverkennbarem Gegen-
satz zu Heidegger, in eine generative Dimension riickt.3? Leibhaftiges
Leben ist demnach als naissance continuée aufzufassen. Es geht als
>neues< und seinerseits Neues zeitigendes aus dem leiblichen Leben
Anderer hervor und als sterbliches in das leibliche Leben Anderer
ein; bereits vor der Geburt, >zwischenzeitlich, wenn es sich als
>immer schonc« bereits und noch lebendes begreift, sowie dariiber
hinaus nach dem Tod - und so, dass es sich keinesfalls um ein
blofles Nacheinanderleben handeln kann, wie es eine demografische
Statistik mit ihren Geburten- und Sterblichkeitsraten bilanziert, die
zundchst kaum mehr voraussetzt als die Haufigkeit Verstorbener
einerseits und das schiere Vorhandensein Lebender einschliefilich
ihrer Nachkommen andererseits, die sie voraussichtlich tiberleben
werden.

Merleau-Ponty veréffentlicht seine zweite thése, die Phénoménolo-
gie de la perception, die von jenen Pramissen ausgeht, 1945, also im
Jahr des Endes des Zweiten Weltkrieges, entfaltet seine Grundgedan-
ken dann weiter in seinen Sorbonne-Vorlesungen der Jahre 1949-
1952, die schliellich in das posthum 1964 verdffentlichte Spatwerk
Le visible et l'invisible miinden. Zweifellos unter dem Eindruck der
Nachkriegsrezeption von Heideggers Philosophie in Frankreich®*
schldgt es eine radikale ontologische Richtung ein, die nur noch
schwer mit einer politischen Dimension leiblicher Existenz zu ver-
kniipfen war. Dazu hat nicht zuletzt extreme geschichtliche Gewalt
beigetragen, von der man sich noch kaum eine angemessene Vorstel-
lung hatte machen konnen - wie im Riickblick auch einschligige
philosophische Texte der 1940er und 1950er Jahre von Emmanuel

31 M. Merleau-Ponty, Le visible et l'invisible, Paris 1964, 185 ff.; dt.: Das Sichtbare
und das Unsichtbare, Miinchen 1984, 185 ff.

32 M. Merleau-Ponty, Phidnomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 253,
296, 398, 486, 514; vgl. auch Maurice Merleau-Ponty a la Sorbonne, Résumée de
ses cours, in: Bulletin de Psychologie, no. 236, t. XVIII (1964); Teiliibersetzung in:
M. Merleau-Ponty, Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne 1949-1952,
Miinchen 1994.

33 Foucault, Geschichte der Gouvernementalitdt I, 104-120.

34 Vgl. P. Ricceur, LHumanité de 'homme, in: Studium Generale 15 (1962), 309-
323, hier: 3201ff; Appendice [de Husserl a Heidegger], in: E. Bréhier (éd.),
Histoire de la philosophie allemande, Paris 1967, 183-258, hier: 239-258; D.
Janicaud, L'Ombre de cette pensée, Grenoble 1990; Heidegger en France. Vol. 1, 2,
Paris 2001.

565

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Mounier, Eric Weil, Paul Ricceur, Jean-Paul Sartre u.a. zeigen, die die
fragliche Gewalt allenfalls benennen, ihr aber nicht genauer auf den
Grund gehen. Diese Gewalt drohte Hannah Arendt zufolge auch alle
Begriffe in Mitleidenschaft zu ziehen, deren sich die Philosophen
bis dahin bedient hatten.3> Und sie verlangte nach einer ganz neu
ansetzenden Auslotung dessen, wie leibhaftig Existierende als solche
Bedingungen geschichtlicher Ko-Existenz mit und unter Anderen
ausgesetzt sind; Bedingungen, die schliellich in millionenfache Aus-
lieferung an duflerste Gewalt miinden koénnen.

Diese Auslieferung hatte offenbar unter den Regimen Adolf Hit-
lers und Josef Stalins exzessive Ausmafle angenommen und schien
vor allem eines zu beweisen: jede(r) kann Anderen auf jede erdenkli-
che und >unvorstellbare« Art und Weise zum Opfer fallen und dabei
auf sein >nacktes< Leben reduziert werden, das man unter passen-
den Umstidnden ohne Weiteres — d.h. hier: scheinbar ohne dabei
den geringsten ethischen, moralischen, rechtlichen oder politischen
Widerstand Uiberwinden zu miissen - ins >Jenseits< radikaler Ver-
nichtung befordern kann. Zwar lagen erste Beschreibungen solcher
Gewalt von David Rousset, Robert Antelme, Charlotte Delbo u.a.
bald vor, aber es kann keine Rede davon sein, deren philosophische
Tragweite sei umgehend deutlich geworden. Das betrifft nicht zuletzt
auch die Frage, ob sich in der fraglichen Gewalt wirklich nichts ihr
widersetzt, so dass man annehmen konnte, deren Opfer seien auf
ethisch indifferentes und insofern >nacktes< Leben reduzierbar.

Auch Levinas, der sich wohl am eingehendsten mit dieser Frage
auseinandergesetzt hat, braucht zum Verstindnis radikalen, durch
nichts (wie er meint) aus der Welt zu schaffenden ethischen Wi-
derstands gegen jegliche Gewalt mehrere Anldufe. Erst in seinem
zweiten Hauptwerk, Autrement quétre ou au-dela de l'essence (1974)
riickt der Begriff der Nicht-Indifferenz als Quelle dieses Widerstands
ganz ins Zentrum seines Denkens. Im Kern soll er besagen, dass es
keiner Macht oder Gewalt je gelingen kann, das, was sich ihr ethisch
widersetzt, spurlos zu beseitigen. Wahrend Giorgio Agamben fest-
stellte, in den Konzentrations- und Vernichtungslagern der Nazis sei
eine massenhafte Reduktion der Opfer auf »nacktes Leben« wirklich

35 Vgl. H. Arendt, Vom Leben des Geistes. Bd. 1. Das Denken, Minchen, Ziirich
21989, 207.

566

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der menschliche Kérper und Leib

»gelungens, stellt Levinas® Werk einen energischen Einspruch gegen
die Unterstellung dar, dies sei wirklich méglich.3

Die Debatte um diese Frage ist bis heute nicht abgeschlossen; und
sie wird sich so schnell nicht (wenn tberhaupt je) abschlielen las-
sen, da sie radikale Probleme wie diese aufwirft: Kann jene Gewalt
nicht bis zum »Auflersten« gehen und sich tatsichlich verletzend,
verwundend und vernichtend iiber jeglichen Widerstand hinwegset-
zen? Hat das nicht die bekannte >Vernichtungspolitik« bewiesen, die
die Nazis zu systematisieren versucht haben? Woher rithrt sie -
wenn nicht blof§ aus der Verantwortungslosigkeit der politisch-6ko-
nomischen Eliten, die die Weimarer Republik verraten haben, aus
»deutscher Schuld«, aus einem spezifisch deutschen, vorgingigen
»eliminatorischen Antisemitismus«, aus einer Pathologie chauvinis-
tischer und rassistischer Nationalstaatlichkeit, aus einer verfehlten
Moderne oder letztlich sogar aus einer von Anfang an verdorbenen
Form von Vernunft >instrumentellen< bzw. »okzidentalen< Zuschnitts
etc.?®® Liegen ihre tieferen Griinde womodglich in den Urspriingen
Europas und in der unter Berufung auf die alten Griechen fiir die
geschichtliche Identitdt dieses Kontinents in Anspruch genommenen
Vernunft selbst? Wo, im Rahmen welcher Diskurse (wenn nicht
blof} der Geschichtswissenschaft oder im Rahmen einer von vielen
nicht mehr fiir denkbar gehaltenen Geschichtsphilosophie etwa)
sind derartige Fragen iiberhaupt angemessen aufzuwerfen und zu
verhandeln? Was heif8t hier angemessen<? An welcher Empirie, an
welchen Quellen, Beweisen oder Zeugnissen hitte man hier Mafd zu
nehmen?

36 Der Begriff der Nicht-Indifferenz ist nicht als Synonym von Gleichgiiltigkeit (als
einer Art Einstellung oder Haltung, die man einnehmen und ablegen kann) zu
verstehen, sondern in der strengen ethischen Bedeutung, wie sie bei Emmanuel
Levinas anzutreffen ist. Darauf ist hier nur en passant zu weisen. Vgl. Vgl. E. Le-
vinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br., Miinchen
1992; G. Agamben, Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben,
Frankfurt/M. 2002.

37 Siehe dazu den Exkurs in Kap. II, in diesem Bd. zu Carl v. Clausewitz.

38 Vgl. K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Ziirich 21946;
H. Arendt, In der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken II, Miinchen 2000,
9-37; D. J. Goldhagen, Hitler’s Willing Executioners, London 1996; P. Lacoue-La-
barthe, Die Fiktion des Politischen, Stuttgart 1990; Z. Bauman, Modernity and
the Holocaust, Tthaka, New York 1991.

567

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Levinas gab diese Antwort: Wir haben es hier mit einem Zeugnis
fiir unsere ethische Bestimmung zur Nicht-Indifferenz zu tun, die
tberhaupt keiner innerweltlichen Gewalt zur Disposition stehen
kann.** Dieses Zeugnis bezeugt, was sich jeglicher Reduktion auf
blofle Korper, mit denen man vernichtend, brutal, achtlos oder
gleichgiiltig verfahren kann, widersetzt; auch und gerade dann,
wenn ein entsprechender Reduktionsversuch aus einer scheinbar
radikal konsequenten, politischen bzw. anti-politischen Programma-
tik hervorgeht, wie wir sie in der Ideologie des Nationalsozialismus
historisch vor Augen haben.

Zu beweisen ist diese Widersetzlichkeit freilich nicht; und in der
Geschichte findet sich denn auch kein eindeutiger Hinweis darauf,
dass es sie »>tatsdchlich« gibt und wozu sie uns >positiv< bestimmt.
Insofern ist der ethische Diskurs, der sich um jene Fragen dreht, nur
schwer zu vermitteln mit einer komplexen historischen Befundlage,
aus der hervorgeht, wie der menschliche Kérper (im Gegensatz zum
Leib als corps propre) zum Gegenstand diverser Politiken werden
konnte; sei es zum Zweck seiner rationalisierten Zurichtung zur ka-
pitalgiinstigen Arbeitskraft, sei es zur Disziplinierung, Zivilisierung,
Kultivierung und Normalisierung von kiinftigen Biirgern, zu deren
Mobilisierbarkeit im Zuge einer levée en masse im Krieg, sei es im
Namen bio-politisch sicherzustellender Vitalitit eines Staates oder
eines rassistischen Regimes.

Was von Michel Foucault bis hin zu Michael Hardt, Antonio
Negri, Roberto Esposito und anderen als Bio-Politik beschrieben
wurde®0, impliziert zwar vielfach, dass entsprechend politisierte Ein-
zelne ihre Selbstverhdltnisse zu ihrem eigenen Korper sowie zum
Korper ihrer Partner, Verwandten, Mitbiirgerinnen, Konkurrenten
und anderer Zeitgenossen an den Maf3gaben solcher Politik ausrich-
ten. Das gilt noch fiir neoliberal inspirierte Programmatiken der
Selbstoptimierung und der Unterwerfung unter Dispositive quasi
unternehmerischen, auf einem globalen Markt der Lebenschancen
sich gegen Andere behauptenden Selbstseins, wie es etwa Ulrich

39 Levinas, Jenseits des Seins, 265, 304, 317; Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996,
207f.

40 Vgl. uw.a. M. Foucault, Sexualitit und Wahrheit. Bd. 1. Der Wille zum Wissen,
Frankfurt/M. 1983, Kap. V; M. Hardt, A. Negri, Empire, Cambridge, London
2002; R. Esposito, Immunitas. Schutz und Negation des Lebens, Berlin 2004.

568

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der menschliche Kérper und Leib

Brockling beschrieben hat.#! Weitgehend lasst diese Literatur jedoch
eine Besinnung auf die Differenz von objektivem Korper, Eigen- und
Zwischenleiblichkeit vermissen, in der sich jede(r) als von Anderen
her und auf Andere hin so lebend erféhrt, dass es darin zugleich um
die wirkliche, individuelle und mit Anderen doppelsinnig geteilte
Lebbarkeit eigenen und fremden Lebens geht.

Kann diese individuelle und zugleich zutiefst soziale Problematik
dessen, was man heute etwa livability nennt*?, aber schon in der
Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts unverkennbare Spuren hinter-
lassen hat, tiberhaupt einem Staat zur Disposition stehen? Hat die
v.a. an Foucault anschlieflende bio-politische Diskussion nicht infol-
ge einer weitgehenden Vernachldssigung der Korper-Leib-Differenz
zu einer massiven Uberpolitisierung verkirperter Existenz gefithrt®,
indem sie suggerierte, letztere gehorche weitgehend den Vorgaben
einer Politik, die aus dem massenhaften Leben und Sterben unge-
zéhlter Einzelner Kapital zu ihrem eigenen Vorteil zu schlagen such-
te?% Zeigt sich das nicht an der Geschichte des Malthusianismus,
der Geburtenpolitik, der Eugenik, der Sozialfiirsorge und -gesetzge-
bung?®, aber auch und gerade diverser Nationalismen und Rassis-
men, deren programmatisch gewiss radikalste Erscheinungsform das
bekannte Programm der »Vernichtung durch Arbeit«*® (wenn nicht
gleich durch Vergasung...) darstellt?

Zur gleichen Zeit haben die dafiir Verantwortlichen ein Loblied
auf die Mutterschaft angestimmt und sie rassistisch ausgezeichnet,
wenn sie nur dem diktatorischen Staat diente, der seinen Titel
lingst nicht mehr verdiente, da er sich nicht etwa dem Schutz der
Schwichsten verpflichtet hatte, sondern gerade sie um ihr Leben

41 Vgl. U. Brockling, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs-
form, Frankfurt/M. 2007; A. Oberprantacher, A. Siclodi (eds.), Subjectivation in
Political Theory and Contemporary Practices, New York 2016.

42 Vgl. G. Bachelard, Lautréamont [1939], Paris 1965, 97; ]. Butler, A. Athanasiou,
Die Macht der Enteigneten. Das Performative im Politischen, Ziirich, Berlin 2014,
9.

43 Vgl. Foucault, Geschichte der Gouvernementalitit I, 568.

44 Vgl. VL, Lebensformen des Selbst unter dem Druck der Bio-Politik. Kritische
Uberlegungen zu spéten Denkwegen Michel Foucaults, in: Philosophischer Litera-
turanzeiger 58, Nr. 3 (2005), 285-307.

45 F. Ewald, Der Vorsorgestaat, Frankfurt/M. 1993.

46 G. Aly, S. Heim, Vordenker der Vernichtung. Auschwitz und die deutschen Pline
fiir eine neue europdische Ordnung, Frankfurt/M. 1993.

569

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

brachte. Seitdem steht >Bio-Politik¢, die scheinbar gar nichts kennt,
was sich ihr widersetzt, zumindest diesseits des Rheins in schlech-
testem Ruf. (Die genauen Griinde dafiir scheint Foucault, im Gegen-
satz zu Agamben, nicht wirklich realisiert zu haben.*”) Und dieser
Ruf farbt bis heute auf jede Diskussion ab, in der auf irgendeine
Weise unterstellt wird, menschliches Leben kdnne politisch ganz
und gar zur Disposition stehen, ob im Bereich sogenannter Repro-
duktionsmedizin, im Streit um den §218 StGB oder im Rahmen
des vom deutschen Bundesverfassungsgericht statuierten Rechtes auf
selbstbestimmtes Sterben (einschliefSlich assistierten Suizids).*3
Dabei wird >Bio-Politik« lingst nicht mehr nur >vertikal< und
»von oben« durch den Staat oktroyiert; vielmehr ist sie spétestens
seit der gegen Ende des 18. Jahrhunderts beginnenden Politisierung
der Geschlechterverhaltnisse*® auch in die entsprechende zwischen-
menschliche Realitdt eingedrungen. Am deutlichsten bis heute dort,
wo Frauen sich gegen staatliche Bevormundung in Fragen der
Schwangerschaft, der Geburt und der Erziehung gewandt haben.
Von der bekannten Parole »Mein Bauch gehdrt mir«, derzufolge
ungeborenes Leben exklusiv einem miitterlichen bzw. weiblichen
Besitzanspruch zu unterstehen scheint oder zunichst ganz der eige-
nen Verantwortung der Frauen anvertraut ist, in die kein Anderer
und erst recht keine fremde Institution eingreifen darf, bis hin zur
Aufsprengung aller {iberkommenen familialen Lebensform-Vorbil-
der und deren Offnung fiir neue Formen von (u.a. gleichgeschlecht-
licher) Elternschaft usw. wird mit Verve das Recht des Staates be-
stritten, sich politisch in die generativen Verhaltnisse der Einzelnen
einzumischen. Andere bringen dagegen, nicht zuletzt vor dem Hin-
tergrund der »eugenischen« und rassistischen Erfahrungen des 20.
Jahrhunderts, ein unbedingtes, grundgesetzlich verbiirgtes »Recht
auf Leben« in Stellung, das wiederum nicht unangefochten bleibt.
Weniger von jenen, die wieder eine souverdne staatliche Bio-Politik
installieren wollen, als vielmehr von jenen, die im fraglichen Begriff
des Lebens eine problematische Abstraktheit sehen, solange nicht

47 Vgl. VL, Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europdischer Kultur,
Weilerswist 2005, Teil C.

48 Dies mag z. T. die Empfindlichkeit erkldren, mit der vielfach auf Peter Sloterdi-
jks >Elmauer Rede« reagiert wurde.

49 Man denke nur an Mary Wollstonecraft und Olympe de Gouges.

570

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Kérpers

auch bedacht wird, wie fiir zur Welt gebrachtes Leben effektiv zu
sorgen ist. Kann es angehen, ein solches Recht zu statuieren (und es
womdglich sogar gegen den Willen betroffener Frauen durchsetzen
zu wollen), sich aber nicht oder nur hochst ungentigend darum
zu kiitmmern, wie bzw. unter welchen, sozial, kulturell und politisch-
rechtlich zu gewiéhrleistenden Bedingungen wenigstens die Chance
besteht, dass sich das kiinftige Leben des Kindes spiter als individu-
ell wirklich »>lebbar< erweisen kann?*¢

3. Zur globalen Politisierung des menschlichen,
schutzlosen Kérpers: Kinder und Fliichtlinge

In die gleiche Richtung dieser Frage weist eine auf den ersten Blick
ganz woanders angesiedelte Debatte um menschliches, verkdrpertes
bzw. leibliches Leben: um das der Fliichtlinge ndmlich. Wenn auch
ihnen ein universales, niemandem zu versagendes Recht auf Leben
zusteht, wie kann man sie dann in jenen Limbos zwischen Staaten
sich selbst iiberlassen, wo sie Gefahr laufen, dass sich niemand auch
nur fiir ihr nacktes Uberleben verantwortlich fiihlt?5! Jeder Mensch
braucht und sucht einen Ort, an dem er leben kann - und tber
den er keineswegs schon deshalb verfiigt, weil er als verkdrpertes
Lebewesen bzw. »raumverdrangendes Etwas«>? blof} in dem Sinne
einen Ort »einnimmts, dass er >an Ort und Stelle< irgendwie vorhan-
den ist. Darauf ldsst sich nicht einmal schieres Elend reduzieren, in
dem die Betreffenden die Suche nach einem fiir sie lebbaren Leben
lingst aufgegeben zu haben scheinen, sofern sie nicht noch eine
minimale Hoffnung darauf hegen, in einem besseren Leben wirklich
»ankommen« und bleiben zu diirfen.>

50 Und wenn diese Chance gegen Null tendiert, kann Abtreibung dann nicht um-
willen der Ungeborenen legitim sein? Die sich anschlieffenden Fragen kénnen
hier nur gestreift werden.

51 Vgl. die Sondernummer der Zeitschrift Social Research 83, no. 2 (2016): Borders
and the Politics of Mourning.

52 Goldschmidt, Der Spiegeltag, 154.

53 Vgl. K. Brinkbaumer, Der Traum vom Leben. Eine afrikanische Odyssee, Frank-
furt/M. 2006, 59, 171; K. Mann, Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht [1942],
Reinbek 12007, 523.

571

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Heif3t >existieren< nicht heute, wo die Welt langst nicht mehr ohne
Weiteres »grof§ genug fiir uns alle« zu sein scheint, bleiben (demeu-
rer) und dank Anderer, die schon da sind, bleiben diirfen? — wire mit
Levinas im Riickblick auf Kant zu fragen.>*

Wie im Fall der Neugeborenen, denen nicht nur ein >abstraktes«
Recht auf (Uber-)Leben, sondern ein sozial fundiertes Leben zuste-
hen soll, so wird nun auch fiir Fliichtlinge jeglicher Couleur -
zu denen virtuell jede[r] gehort, die bzw. der vertrieben werden
kann oder an Ort und Stelle keine Lebensmdglichkeit mehr fiir
sich und Andere sieht — gefordert, dass sie als anderswohin Geflo-
hene einen minimalen Anspruch auf hospitable Aufnahme> haben
miissen und dass sie nicht einfach als illegale Fremdkorper abgetan
und abgeschoben werden diirfen. Geht ein solcher Anspruch aber
bereits aus dem leiblichen, infolge von Flucht oder Vertreibung
formlich de-platzierten Dasein Anderer hervor, selbst wenn sie sich
aufgrund ihrer fremden Sprache nicht einmal verstindlich machen
konnen, dann kann es insofern keine Reduktion auf >nacktes Lebenc
geben. (*Nackt« ist hier zu verstehen als: »ethisch indifferent< bzw.
>belanglos, mit keinerlei Anspruch an Andere verbunden<.) Weder
das Neugeborene noch der Fliichtling ist als nicht-sprechendes Sub-
jekt (infans) bzw. als womdglich allein aus sprachlichen Griinden
nicht zu Verstehender je ein ethisch indifferenter blof3er Kérper und
insofern je nur >etwass, sondern stets >jemands, auch als (noch) Na-
menloser.® Was man >nacktes< Leben nennt, mit dem man vorlaufig
»davonkommen« mag, bezeichnet in Wahrheit voriibergehend oder
endgiiltig schutzloses, preisgegebenes, sich hilflos selbst iiberlassenes
Leben, das des Schutzes Anderer entbehrt und das sich selbst als dieses
Schutzes beraubtes erfihrt. Dem ist nicht angemessen Rechnung zu
tragen im Rahmen einer blof§ bio-politischen Perspektive, die nur
von Korpern von Lebewesen, darunter Menschen, handelt, die mehr
oder weniger >restlos< der Politik Anderer zu Gebote stehen.

54 Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit, 223.

55 Zu dessen Einlosung es allerdings nicht geniigt, »nicht feindselig« behandelt
zu werden, wie es Kant im Zeichen des von ihm postulierten »Rechts der
Hospitalitat« verlangt hat.

56 An dieser Stelle liegen allerdings ethnografisch-kulturrelative Einschrankungen
nahe, auf die hier jedoch nicht weiter einzugehen ist; vgl. H.-J. Heinrichs,
Fremdheit. Geschichten und Geschichte der groffen Aufgabe unserer Gegenwart,
Miinchen 2019, 22 1.

572

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Kérpers

Was aber kann uns tiberhaupt dessen versichern, dass jener An-
spruch faktisch von menschlichem Leben ausgeht, auch und gerade
unter Bedingungen seines Preisgegebenseins? Wie sollte man das
zeigen, plausibel machen oder gar beweisen konnen? Ein ohne Wei-
teres gangbarer, jeder und jedem offenstehender Weg der Beantwor-
tung dieser Frage ist bis heute nicht in Sicht. Deshalb entziindet sich
an dieser Stelle ein radikaler, vorldufig nicht zu schlichtender Streit
um die Frage, was menschliches Leben als solches in unverfiigbarer
Art und Weise ausmacht bzw. wohin es fiithrt, wenn jegliche >unver-
fiigbare« Bedeutung menschlichen Lebens in Abrede zu stellen ist
und nicht allgemein {iberzeugen kann. Die entsprechende Diskussi-
on wird nur verstdndlich vor dem Hintergrund historisch-politischer
Erfahrungen der Vertreibung, der Flucht, der Schutzlosigkeit bis hin
zur volligen Entrechtung und Vernichtung, die nunmehr ihrerseits
an den Staat adressiert werden. Kein Staat, besagt die wohl wichtigs-
te Konsequenz dieser Diskussion, hat noch im Geringsten Anspruch
auf Loyalitdt, der sich nicht strikt auf den Schutz des Lebens der
Schwichsten sowohl in seinem Innern als auch in seinen duferen
Beziehungen verpflichtet. In dieser historischen Perspektive ist der
verletzbare, schutzlose Leib des von allen Anderen Verlassenen,
Im-Stich-Gelassenen, Verratenen und Sich-selbst-Uberlassenen zum
Politikum und Topos in einem radikalen Streit um die Frage aufge-
riickt, was uns selbst >de-platzierte« Fremde >angehens, die keinem
Dorf, keiner Gemeinde, keinem Staat mehr zugehoren und insofern
jeglichen gesicherten Ortes entbehren, wo sie >leben< kénnten.>”

57 Hier stellen sich zweifellos auch Fragen nach den konkreten, stets beschriankten
»Aufnahmemaglichkeiten< eines politischen Gemeinwesens, d.h. von Nachbar-
schaften, Gemeinden, zivilgesellschaftlichen Organisationen, Landern, Staaten
und transnationalen Strukturen, die den Aufzunehmenden gegeniiber ein fiir sie
- nicht zuletzt in normativer Hinsicht - erkennbares Profil aufweisen miissen.
Andernfalls droht noch die vorbehaltloseste Aufnahme in eine gewalttriachtige
Anomie abzugleiten, die sich dann eine populistische Rhetorik zunutze machen
kann. Schon Derrida hat darauf hingewiesen, dass eine Pervertierbarkeit von
Hospitalitat und Gastlichkeit in deren radikaler, jede Kultur als solche konstitu-
ierenden Struktur selbst angesiedelt ist. Insofern sind diese Fragen keineswegs
neu und bislang vollig iibersehen worden, wie es manche Kritiker einer an-
geblich politisch naiven »Willkommenskultur« vorwerfen. Vgl. J. Derrida, Le
principe d’hospitalité, in: Papier Machine, Paris 2001, 273-277. Von der Gast-
freundschaft, Wien 2007, 62; Vf., Die Grenzen der Einen sind nicht die Grenzen
der Anderen. Von kosmologischen Grenziiberschreitungen zu Grenzverletzungen

573

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Weltweite Proteste dagegen - an Grenzen wie derjenigen zwi-
schen Mexiko und den USA, zwischen Marokko und Spanien, zwi-
schen Syrien und der Tiirkei, in der griechisch-tiirkischen Agiis
sowie an der Ostlichen Peripherie Europas - lassen sich als Versuche
einer globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Korpers
verstehen, der, so wird gefordert, unter keinen Umstanden einfach
sich selbst tiberlassen werden soll. So nimmt der Korper als umstrit-
tener Topos einen markanten Ort in einer komplexen Topografie des
Politischen ein. Streng genommen wird auf diese Weise aber der
menschliche Leib und gerade kein auf der Welt einfach >vorhande-
ner< Korper zur Sprache gebracht. Am eigenen Leib (corps propre)
erfahren ja auch die sich selbst Uberlassenen, deren politische Be-
achtung die fiir sie advokatorisch Protestierenden verlangen, was es
heif3t, sich von allen Anderen verlassen zu wissen. So verweist der
Topos bzw. Ort des Leibes in politischen Auseinandersetzungen um
dessen elementare Schutzbediirftigkeit auf den Leib selbst, in dessen
Selbsterfahrung der Ursprung dieser Bediirftigkeit zu >lokalisieren«
ist.

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes
Versprechen

Ausgehend von dieser elementaren Schutzbediirftigkeit wird gegen-
wirtig Gewalt gegen Minderjéhrige zur 6ffentlichen Angelegenheit
und skandalisiert — nicht zuletzt auch im Hinblick auf Familienange-
horige, Nachbarn, Kindergartner:innen, édrztliches und polizeiliches
Personal, das es an konsequenter Aufmerksambkeit fiir diese Gewalt
vielfach selbst dann fehlen lasst, wenn sie angezeigt worden ist.
Die Skandalisierung bringt nicht nur Formen des Zusammenlebens
zum Vorschein, die offensichtlich nicht versprechen, wenigstens die
Schwichsten vor radikaler Gewalt in Schutz zu nehmen; sie legt da-
riiber hinaus den Finger in die offene Wunde einer Gesellschaft, die
ihrerseits nicht einmal verspricht, umgehend fiir Abhilfe zu sorgen.
So haben wir es in diesem Fall mit einer Politisierung der leiblichen

in sozialphilosophischer Perspektive, in: ders. (Hg.), Die Grenzen der Einen sind
(nicht) die Grenzen der Anderen. Neuere Beobachtungen, Berlin 2020, 127-159,
hier: 157.

574

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen

Existenz des Kindes zu tun, die auf jede Gesellschaft selbst zuriick-
schlagt, welche sie zum Gegenstand offentlicher Aufmerksamkeit
macht.

In Folge dessen zeichnet sich eine enge Beziehung zwischen Be-
griffen ab, die prima facie wenig miteinander zu tun haben: Politik
und Leib, Kind und Politisierung. Jede(r) ist leibhaftig durch Andere
zur Welt gekommen - zu ihrer Welt, in der jede(r) zunéchst Aufnah-
me finden muss, um iiberhaupt tiberleben und dann vielleicht auch
Wege eines fiir sich wirklich >lebbaren< Lebens ausfindig machen
zu kénnen. Erst auf der Grundlage eines Zusammenlebens, fiir das
Andere, durch dieses Zur-Welt-kommen zur Verantwortung fiir die
Neuankommlinge Gerufene, gesorgt haben (wie unzulanglich auch
immer), wird sich die Frage stellen, wessen Leben fiir wen >zahlts,
d.h. Bedeutung und Gewicht hat. Und das wiederum hangt entschei-
dend mit der Aufmerksamkeit zusammen, die jemand findet oder
auch nicht findet. Wo es an Aufmerksamkeit fehlt oder die notige
Aufmerksamkeit verweigert wird, kann das aus Anderen hervorge-
gangene Leben, fiir das sie Sorge zu tragen haben, in ein politisches
Gegeneinander umschlagen, das die Beziehungen der Beteiligten zu
ruinieren droht. So kann sich nachtréglich zeigen, dass leibhaftiges
Dasein, das »aus< Anderen hervorgegangen und seinerseits >fiir< sie
»dac ist, keineswegs unverbriichlich auch die mit ihnen auszutragen-
den politischen Konflikte fundiert. Der politisch offen ausbrechende
Konflikt kann im Gegenteil nachtréglich alles infragestellen, was
zuvor das Leben >durch« und »>fiir< Andere ausgemacht zu haben
scheint. Spatestens auf dieser Ebene stellt sich schonungslos die Fra-
ge nach der politischen Dimension leiblichen Daseins in einer mit
Anderen geteilten Welt; und zwar radikal, so dass zunichst ganz und
gar >unklar< wird, wie und ob Dasein, Andere und eine solche Welt
iberhaupt zusammengehdren. Fiir wen aber stellt sich diese Frage?

Die verkorperte Existenz des Kindes ist von der Empféingnis
an, bereits wihrend der Embryogenese und Schwangerschaft, erst
recht aber von Geburt an Gegenstand der Sorge Anderer, auch
politischer Sorge um angemessene Lebensbedingungen, deren effek-
tive Gewiahrleistung sich allerdings einige Jahre primér (aber gewiss
nicht ausschliefSlich) im Schutz des Privaten abspielt, der sich uns
heute mehr denn je als ein zweifelhafter darstellt. Lange bevor die
Heranwachsenden ihrerseits dazu in der Lage sein werden, ihren ei-
genen Korper (etwa als psychosexuell >abweichenden« oder als unter

575



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Bedingungen eines kompetitiven und >unternehmerischen« Lebens
erschopften oder auch als >depressiven<) zum Thema zu machen,
existieren sie bereits im Horizont einer kollektiven politischen Sorge,
die nicht zuletzt auch rechtlich Gestalt annimmt. Erinnert sei in
diesem Zusammenhang nur an den Artikel 19 der UN-Kinderrechts-
konvention, der den »Schutz vor Gewaltanwendung, Misshandlung
und Verwahrlosung« betrifft und nach entsprechender Vor-Sorge
verlangt. Dabei ist durchaus fraglich, inwiefern sich die Praxis dieser
Sorge tiberhaupt verrechtlichen lésst. Ist sie nicht ganz wesentlich
eine Angelegenheit der Aufmerksamkeit, die man pflegen, schulen,
sensibilisieren, aber nicht ohne Weiteres Normen unterwerfen kann?

Was Kinder betrifft, die »nackt [..] geboren« werden »und
schwach, affizierbar und zerstorbar« zur Welt der Anderen kom-
men>8, in der sie nicht einmal wenige Stunden ihres Lebens ohne die
Hilfe der Néchsten iiberstehen konnten, so liegt darin eine radikale
Asymmetrie, die erst viel spiter in soziale und politische Formen
von Gegenseitigkeit und Reziprozitit {ibergehen kann, auf die man
bislang alles Reden von Gewalt, von ihren Manifestationen und
Folgen, Ursachen und Griinden, sowie von den Rechtfertigungen,
Legitimationen und Entschuldigungen, die sie erforderlich machen
kann, bezogen hat. Weitgehend iibersehen bzw. vergessen hat man
die Gewalt, die bereits auf dem Weg in jene Formen ins Spiel
kommt, in denen man uns auf Gedeih und Verderb in Kdmpfe (ums
nackte oder geistige Leben, um Prestige oder um Anerkennung)
verstrickt gesehen hat, bei denen es um Leben und Tod geht, wie
Hobbes und Hegel gelehrt haben. (Wenigstens in diesem Punkt z. T.
tbereinstimmend.) Bis man aber den Kampf tiberhaupt aufnehmen
kann, muss man einigermaflen verschont worden sein, um das Min-
deste zu sagen. Andernfalls entwickelt sich womdglich eine mehr
oder schwer verletzte, verwundete und sich geradezu vernichtet fiih-
lende Subjektivitat, die sich u. U. in Ressentiments und Diskrimi-
nierungen, in Verweigerungshaltungen oder voller Rachegeliiste an
Anderen schadlos halten wird.

Gesellschaften, die dafiir keinen Blick haben, werden es mit ge-
waltsam formierten Subjekten zu tun bekommen, denen eine Phra-
seologie weitgehenden Gewaltverzichts niemals plausibel erscheinen
wird, hat man ihnen gegeniiber doch bereits das Schutz-Versprechen

58 S.o0., die Seiten 369 und 558 in diesem Bd.

576

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen

gebrochen, ohne das sich zumindest nach unserem heutigen »sozia-
len< Verstidndnis {iberhaupt kein Staat und keine demokratische Le-
bensform denken lésst, die im Geringsten Anspruch auf Loyalitat
haben diirfte. Bevor man mit >der< Gewalt durch Monopolisierung
glaubt fertig zu werden zu kénnen, wie man seit Hobbes und Max
Weber gehofft hat, sollte man daher die Quellen der Gewalt erfor-
schen, die bereits die Bedingungen betreffen, unter denen wir iiber-
haupt »>da< sind - ohnehin ungefragt, aber vielfach auch so, dass
Vernachldssigten, Missbrauchten und Geschlagenen, die von ihren Fa-
milien, ihrem sozialen Umfeld und Staat im Stich gelassen wurden,
nur noch Gegen-Gewalt als Ausweg erscheint. Am Ende erkennen
sie in anti-politischer Gegen-Gewalt eine duferst attraktive Form
der Selbstbehauptung — nach der Devise: >Ich verhalte mich riick-
sichtslos, entziehe mich jeglicher Rechtfertigung und Begriindung,
selbst wenn ich verletze, verwunde und Andere vernichte, also bin
ich.<

Solche Gewalt sucht nicht mehr nach Anerkennung, die nicht we-
nige Soziologen und Sozialphilosophinnen fiir einen Generalschliis-
sel zu allen Gewaltproblemen der Gegenwart zu halten scheinen;
vielmehr erfahrt sie in der Verletzung, Verwundung und Vernich-
tung Anderer eine unvergleichliche, sonst nirgends mehr mogliche
Souveranitat selbstherrlichen Selbstseins, von der sich dieses durch
rationale Uberzeugungsversuche am Ende nicht mehr abbringen
lassen wird. Wenn es erst einmal dahin gekommen ist, wird dagegen
keine Padagogik, keine Psychologie und keine Sozialpolitik noch
viel ausrichten. Die Betreffenden ziehen eine eigene >Welt der Ge-
walt< vor, in der sie fiir Andere aber kaum noch erreichbar sind.
Derart souverdne Gewalt scheint ihrerseits jegliche Verbindung zum
Politischen aufzukiindigen. Zu Anderen, gegen die sie sich richtet,
unterhilt sie bestenfalls noch anti-politische Verhiltnisse, die darauf
hinauslaufen, jegliches Zusammenleben unter allseits halbwegs ak-
zeptablen Bedingungen zu ruinieren. Gewalt kann sich so iiber alles
Politische souverdn hinwegzusetzen versuchen, dem sie dann allen-
falls noch in radikal negativer Weise verpflichtet bleibt.

In solchem Hinwegsetzen kann man allerdings den Versuch einer
Entbindung vom Politischen sehen, das spitestens von der Geburt
jedes Einzelnen an ins Spiel tritt, der hilf- und wehrlos zur Welt
kommt - wie es insbesondere durch Rousseau allgemein bewusst
geworden ist -, riickhaltlos auf Andere angewiesen und ihnen aus-

577

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

gesetzt, ohne schon einen Kampf etwa um Anerkennung oder um
Gerechtigkeit mit ihnen fithren zu kénnen.” Dass jedes Kind spa-
testens von Geburt an angesichts dieser Asymmetrie unter dem
Schutz der Gesellschaft und des Staates stehen sollte, ist — weit iiber
Rousseau hinausgehend, vielfach im Widerspruch zu seinen padago-
gischen Vorstellungen und mit der Konsequenz einer fragwiirdigen
kompensatorischen Erméchtigung staatlicher Instanzen - das Ergeb-
nis einer besonders von der Pddagogik der Aufkldrung herriihren-
den Politisierung kindlichen Lebens angesichts einer Gewalt, der es
grundsatzlich jederzeit riickhaltlos ausgeliefert werden kann. Dieser
Befund ldsst sich allerdings nicht ohne Weiteres politisch in ein
normatives Argument ummiinzen, das besagen wiirde, man miisse
Kinder wie »jeden Menschen, den man uns anvertraut hat«, unter
allen Umstdnden, jederzeit und in jeder Hinsicht vor Verletzungen
bewahren.®® Bereits Hegel hat darauf hingewiesen, dass wir gar nicht
darum herumkommen, uns gegenseitig zu verletzen, wenn wir ein-
ander »erkennen« wollen.®! Damit hat Hegel Verletzung nicht blof3
als bedauerliche Nebenfolge, sondern als wesentliche, nicht zu um-
gehende Dimension sozialen und politischen Verhaltens eingestuft
- ohne allerdings zu klédren, ob die Unvermeidlichkeit gegenseitiger
Verletzung sie auch rechtfertigen kann, und ohne deren von ihm
unterstellte Gegenseitigkeit in Frage zu stellen.®? Dabei kénnen doch
zweifellos Kinder diejenigen, denen sie anvertraut sind, nicht glei-
chermaflen verletzen.

Bereits vor der Geburt geht ihr Leben mit einer radikalen Asym-
metrie einher: Sie sind Anderen und ihrer Gewalt von Anfang an
und jahrelang nach ihrer Geburt weiterhin grundsétzlich riickhaltlos
ausgesetzt, ohne es schon als Gleiche und gegenseitig mit ihnen

59 Vgl. A. Schifer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pidagogische Gerechtigkeit, Pa-
derborn 2007.

60 Wie es etwa Karl R. Popper suggeriert in: Die offene Gesellschaft und ihre
Feinde, Bd. 2, Miinchen 1980, 342.

61 Vgl. G. W. F. Hegel, Friihe politische Systeme, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1974,
291-336, hier: 322.

62 Vgl. dazu die inzwischen erschienene Bilanz des interdisziplinaren Projekts des
Zentrums fiir Gesundheitsethik an der Ev. Akademie Loccum iiber »Die morali-
sche Signifikanz der Verletzlichkeit des Menschen«: M. Coors (Hg.), Moralische
Dimensionen der Verletzlichkeit des Menschen. Interdisziplindre Perspektiven auf
einen anthropologischen Grundbegriff und seine Relevanz fiir die Medizinethik,
Berlin, Boston 2022.

578

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen

aufnehmen zu kénnen. Dem tragen eine Ethik verantwortlicher Fiir-
sorge, eine Deontologie elterlicher Obliegenheiten und das Recht
»staatlicher Gemeinschaft« (Dt. Grundgesetz, Art.6) zwar Rech-
nung. Dessen ungeachtet beweist aber die gegenwirtige Bewusstwer-
dung der Ausmafle sogenannten Kindes»missbrauchs«, dass wir die
Radikalitdt dieser Gewalt und deren Folgen erst kennenzulernen
und die zweifellos begrenzten Chancen auszuloten beginnen, die
sich einer Gesellschaft und einem Staat {iberhaupt bieten, jenes Ver-
sprechen tatsachlich einzuldsen, ohne das beide keine Achtung ver-
dienen: das Versprechen weitestgehenden Schutzes der Schwichsten
vor der Gewalt der Anderen - ein Versprechen, das, wenn es gebro-
chen wird, méglicherweise eine anti-politische Gewalt hervorbrin-
gen wird, gegen deren Widerstand am Ende niemand mehr etwas
ausrichtet.

Das genannte aktuelle Beispiel beweist: Nicht einmal die
Schwichsten vermag unsere Gesellschaft effektiv zu schiitzen — was
nicht zuletzt auch daran liegt, dass die fragliche Gewalt ausgezeich-
net im Schutz des Privatlebens gedeiht, das lingst technisch mit
der Zeit geht und auch der Gewalt unvermutete neue Betdtigungs-
felder beschert hat. Gesellschaften, denen nunmehr das Ausmafl
zu ddmmern scheint, in dem sie der Gewalt nicht Herr geworden
sind, wird nun auch bewusst, dass sie vorldufig nicht einmal dafiir
biirgen konnen, der Verletzung, Verwundung und Vernichtung der
Schwichsten genug und effektiv Aufmerksamkeit zu schenken.®?
Mehr noch: ihnen wird bewusst, wie wenig sie das Versprechen
tatsdchlich einldsen, fiir das sie eigentlich stehen und das sie sich
vom Anderen her gewissermaflen zuziehen, wie es Levinas und
Jonas u.a. beschrieben haben: das Versprechen namlich, jede(n) so
weit wie moglich vor lebensbedrohlicher Gewalt zu schiitzen, um
das Mindeste zu sagen, das schon Hobbes fiir unbestreitbar gehalten
hat, der wohl als erster die gewalttrachtige und todliche Bedrohung,
die Menschen fiireinander darstellen, zur primdren Herausforderung
des Politischen erkldrt hat, an der sich geradezu der Sinn des Staates
bemisst.

63 Wer allerdings »die Schwichsten« sind, ist nicht ohne Weiteres evident. Diskri-
minierung, Rassismen und Politiken der Ausgrenzung kénnen Andere auch zu
politisch Wehrlosen und in diesem Sinne duflerst Schwachen erst machen. Dafiir
kommen nach aller Erfahrung v.a. Minderheiten in Betracht.

579

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

5. Zur Rolle der Dritten

In der hier beschriebenen Perspektive wird der Sinn des Staates
sowie der ihn tragenden Gesellschaft unterminiert von der radika-
len Befremdlichkeit einer Gewalt, die unsere Vorstellungen, unser
Verstehen und Begreifen dessen, was sie anrichtet, heimsucht und
sich uns dabei entzieht. Dabei steht infrage, ob die fragliche Gewalt
tiberhaupt auf dem Weg einer angemessenen Beschreibung >sichtbar<
gemacht werden kann und ob eine solche Beschreibung nicht unver-
meidlich den Charakter eines Zeugnisses haben muss, mittels dessen
die beschriebene und zugleich bezeugte Gewalt an Dritte adressiert
werden kann bzw. muss, um in ihrer politischen Dimension offent-
lich erkannt werden zu kénnen.

Gewalt eine politische Dimension abzugewinnen oder zuzuschrei-
ben, die sie keineswegs >immer schon< bzw. von sich aus hat, setzt
allemal voraus, dass sie iiberhaupt zum Vorschein gebracht, artiku-
liert, Anderen zu verstehen gegeben und als Angelegenheit zur Gel-
tung gebracht werden kann, die nicht nur die >Opfer« etwas angeht.
In diesem Verstdndnis ist Gewalt politisch oder wird zum Politikum,
sobald mindestens klar wird, dass sie Dritte unvermeidlich im Kon-
text der mit ihnen geteilten Lebensformen betrifft. Und zwar derart,
dass man sich nicht nicht verantwortlich zu ihr verhalten kann -
selbst in Anbetracht radikaler Befremdlichkeit, die sie womdglich in
sich birgt und vor der jede Wahrnehmung und Artikulation, jedes
Verstehen und Begreifen zu kapitulieren droht. Jegliche Gewalt, die
Dritten gegeniiber zur gemeinsamen Angelegenheit (res publica) er-
klart worden ist, verlangt ihnen ab, sich nicht indifferent, sondern
verantwortlich zu ihr zu verhalten, um das Mindeste zu sagen. Eine
politische Lebensform, die sich indifferent dazu verhalten wiirde,
ob und wie verletzende, verwundende und vernichtende Gewalt ge-
rade die Schwichsten trifft, die ihr angehoren, wiirde ihren Namen
nicht verdienen. In diesem Sinne muss sie ihren eigenen Tendenzen
Widerstand leisten, die darauf hinauslaufen, jene Nicht-Indifferenz —
diese Quelle des Widerstands gegen all unser eigenméchtiges >Kon-
nens, in dem wir gleichsam nur auf eigene Rechnung gegen alles
Widerstand leisten, was uns im Wege steht oder was wir ablehnen
- zu Uberspielen, nicht besonders ernst zu nehmen und schliefllich
politisch zu ignorieren.

580

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur Rolle der Dritten

Im heute vorherrschenden Verstandnis bezeichnet der Begrift der
Lebensform nicht nur deskriptiv unterschiedliche Arten des Zusam-
menlebens, sondern ein doppelsinnig geteiltes Zusammenleben, in
dem es immer schon auch darum geht, ob sich das leibhaftige«
Leben, das man >lebts, »fithrt< und einander zumutet, fiir jeden Ein-
zelnen tiberhaupt als >lebbar« (zutréglich, akzeptabel, bejahbar usw.)
darstellt. Zu welchen verallgemeinerbaren Ergebnissen man in die-
ser Frage auch immer kommen mag - ein Minimum muss unter al-
len Umstidnden gewdhrleistet werden: ndmlich dass die Schwichsten,
aus deren sprichwortlicher >Ohnmacht<, sWehr-< und >Schutzlosig-
keit« die Verantwortung der Anderen hervorgeht, nicht von Anfang
an in ihrer Existenz derart beschadigt werden, dass sie sogar an einer
angemessenen Artikulation dessen, was ihnen widerfahren ist, auf
unabsehbare Zeit gehindert werden.

Dritte sind es in der Regel, die diese Aufgabe stellvertretend
und mit advokatorischer Absicht iibernehmen miissen; und zwar
gewandt an eine Gesellschaft, die infolge der bezeugten Gewalt zu
einer Politisierung leiblicher Existenz iibergehen muss, wenn sie das
Schicksal der Schwichsten nicht mit Indifferenz quittieren kann
bzw. will. Diese Existenz ist (abgesehen von abstrakten Rechten, die
jeder/m von Geburt an ohnehin zustehen) demzufolge in familialen
u.a. Lebensformen nicht etwa >Privatsache¢, sondern Gegenstand
offentlicher Aufmerksamkeit, Fiir- und Vorsorge, wenn etwa verlangt
wird, dass bei drztlichen Untersuchungen oder in Kindergérten und
Schulen von Anfang an auf Spuren von Gewalt geachtet werden
soll, die das Kindeswohl ernsthaft gefdhrdet. Wie die offentliche
Diskussion nach dem Bekanntwerden digital offenbar hochst effi-
zient und zigtausendfach organisierter, félschlich als »Padophilie«
eingestufter sexualisierter Gewalt zuletzt bewiesen hat, stehen wir
erst am Anfang einer unumgénglichen und méglichst umfassenden
Politisierung gesellschaftlicher Aufmerksamkeit und Wahrnehmung,
da man sich angesichts der neuesten Befunde eingestehen muss, die
eigene Gesellschaft im Grunde nicht wirklich zu kennen.

Spatestens seit Hobbes® Zeit ist es zwar ein allgemein bewusst
gewordenes Grundproblem auch politischer Theorie, wie die Gewalt
zu entschérfen ist, die zusammen Lebende in ihren gegenseitigen
Verhiltnissen heraufbeschwéren. Aber es kann offenbar keine Rede
davon sein, dass die fragliche Gewalt als derartige Mafigabe des Po-
litischen bereits hinreichend bekannt und zum Vorschein gebracht

581

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

worden wiare. Zwar liegt langst eine regelrechte Scholastik der Ge-
waltforschung vor, die mit einer Unzahl von Sammelbénden, Hand-
biichern und Definitionen aufwartet. Doch diese Forschung beginnt
offenbar erst in jiingster Zeit iberhaupt zu fragen, was wir unter ver-
letzbarer und verwundbarer leiblicher Existenz zu verstehen haben,
die schliefilich auch vernichtet werden kann, nicht zuletzt politisch.
In solcher Existenz wird Gewalt zuallererst als >Ubel« erfahren. Die
»erste Wirklichkeitc von Gewalt liegt in ihrer leibhaftigen Wirkung
auf diejenigen, die sie trifft, so unzureichend und klarungsbediirftig
auch immer (besonders im Fall von betroffenen Kindern) das damit
zundchst einhergehende Verstindnis sein mag. Dabei geht es um
einen Prozess origindrer Artikulation von widerfahrener Gewalt als
erfahrener Gewalt, die selbst in »eklatantens, vermeintlich eindeuti-
gen Fillen vielfach darauf angewiesen ist, in einem kommunikativen
Prozess mit Hilfe Anderer auf angemessene Art und Weise zum
Vorschein zu kommen und im Verhéltnis zu ihnen und Dritten tiber-
haupt erst sagbar, mitteilbar, schriftlich fixierbar und tiberlieferbar
zu werden.

Erst unter dieser Voraussetzung kann zunéchst >am eigenen Leib«
widerfahrene Gewalt zum distanzierten >Gegenstand< 6ffentlicher
Diskussion oder einer Wissenschaft werden. Gewalt anschliefSend
als solche verstehen, deuten und interpretieren zu wollen, erfordert
vielfach einen lebenslangen Prozess, in dem zwischenzeitlich offen
bleiben muss, inwiefern und mit welchen Wirkungen Gewalt erfah-
ren wurde. Daraus, wie sie widerfihrt, geht eben nicht eine ein-
deutige Erfahrung hervor, die eines solchen Kldrungsprozesses gar
nicht bediirfte, wenn sich das Widerfahrnis als evident darstellen
konnte. Widerfahrnis und Erfahrung sind zweierlei, so dass sich nur
im Durchgang durch zwischenzeitliche Unbestimmtheit herausstellen
kann, worum es sich jeweils gehandelt hat. Bestenfalls >wird sich
das zeigen<, d.h. nachtriglich bewahrheiten. Unumganglicher Aus-
gangspunkt ist dabei, wie sich Gewalt denjenigen darstellt, denen sie
widerfahren ist. Aber das bedeutet wiederum nicht, dass sich einfach
im Rekurs auf Widerfahrnisse klaren liefle, was Gewalt ist bzw. wie
sie zu »definierenc ist.

Um ontologisch anmutende Was-ist-Fragen und Definitionspro-
bleme drehen sich akademische Lieblingsspiele, in denen es vor
allem um deren >Klarheit< geht. Selbst diejenigen, die dabei im
Anschluss an Walter B. Gallie zu dem Schluss kommen, es hand-

582

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur Rolle der Dritten

le sich bei »der< Gewalt unvermeidlich um ein essentially contes-
ted concept®, ibersehen dabei allerdings vielfach, wie alles Klaren
und Definieren, mit dem man Anderen gewissermaflen begriffsthe-
rapeutische Vorschlage macht (ohne sie zu einem praziseren Sprach-
gebrauch je zwingen zu kénnen), entfernt bleibt davon, wie sich
widerfahrene bzw. erfahrene Gewalt zunachst darstellt, falls sie sich
tiberhaupt in artikulierbarer Art und Weise subjektiv >darstellt< -
was wir gerade im Fall der gegen die Schwichsten veriibten Gewalt
nicht voraussetzen kénnen. Wo sie von Anfang an die Schwichsten
betrifft, geht sie mit mehr oder weniger tiefgreifenden Beschiadigun-
gen ihrer Artikulierbarkeit und Mitteilbarkeit einher, zumal dann,
wenn diejenigen, die sich zunéchst als Adressaten anbieten, selbst
die primidren Subjekte der Gewaltausiibung sind und nicht selten
alles daran setzen, dass sie Anderen gegeniiber nicht zum Vorschein
kommt; es sei denn, diese spielen wie beim Kindes»missbrauch«
ihrerseits die Rolle von Komplizen und Mittitern, die man ins Ver-
trauen ziehen kann.

Nach dem hier entfalteten Verstandnis sind die daraus hervor-
gehenden mannigfaltigen Widerstandsformen gegen widerfahrene
Gewalt nur vor dem Hintergrund eines ethischen Widerstands zu
verstehen, der darin liegt, wie gerade der ohnmachtige, wehr- und
hilflose Andere auf unhintergehbare Art und Weise unsere Verant-
wortung stiftet. Im Fall des neugeborenen Kindes hielt Hans Jonas
das fiir geradezu evident.

Im Hinblick auf Fliichtlinge wire dhnlich zu argumentieren. Alle
Formen des Widerstands, die diese auf der Suche nach einem lebba-
ren Leben aufbieten mdgen, und alle Formen von Widerstand, die
man politisch, polemisch, dngstlich, rassistisch oder xenophobisch
gegen sie in Stellung bringt, um sie sich vom Leib zu halten, setzen
eine vorgingige Sozialitdt bereits voraus, in der einer dem Anderen
auf Gedeih und Verderb nicht nur ausgeliefert oder ausgesetzt, son-
dern auch >leibhaftigc anvertraut ist. So steht der politische Wider-
stand, den man in welcher Form auch immer gegeneinander ausiibt,
unvermeidlich unter dem ethischen Vorzeichen eines befremdlichen
Widerstands, den wir uns vom Anderen her zuziehen, ohne dass ihn
je jemand eigens ausiiben miisste. Doch dieser ethische Widerstand
lehrt uns nicht, wie wir einer als gewaltsam erfahrenen Wirklich-

64 Vgl. Anm. 11 zu Kap. X, 1 in diesem Bd.

583

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

keit im Konflikt mit Anderen so widerstehen konnen, dass wir sie
nicht in den Kampfen, in die wir uns verstricken, am Ende ruinie-
ren miissen. Der besagte ethische Widerstand, in dem wir uns als
leibhaftig fiir Andere Verantwortliche letztlich selbst widerstehen,
bleibt deshalb riickhaltlos darauf angewiesen, sich im Politischen
erst zu bewdhren, wo wir Widerstand aufbieten, suchen und leisten
in einem schier endlosen Gegeneinander, das kein Ende aller Kimp-
fe in Aussicht stellt. So gesehen haben wir reichlich Grund dazu,
uns auch vor gegenseitigen Verstrickungen in endlose Widerstdnde
gegen Widerstdnde in Acht zu nehmen. So sehr uns Widerstehendes
wie auch Widerstand unsererseits >Wirklichkeit< verbiirgen mag, oh-
ne die kein menschliches Leben moglich wire, wie Holderlin zu
bedenken gab, so sehr muss beides uns doch auch bedrohen, wenn
es aus dem Zwang, Widerstand zu leisten und es mit Widerstandi-
gem aufzunehmen, niemals und nirgends ein Entkommen gibt. Wir
haben insofern Grund genug, alle Phinomene und Begriffe des Wi-
derstands auf allen Ebenen erneut auf den Priifstand zu stellen.

584

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

Differenzierung und Diskriminierung —
zwischen Verbot und Unvermeidlichkeit

L. In >Differenzenc, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt (586) | 2. Authebung
des uniibersehbar Vielen und Verschiedenen? (589) | 3. Andere als Andere (593) |
4. Unterscheiden und sich orientieren (598) | 5.Zum Verhiltnis von Differenzie-
rung und Diskriminierung (601) | 6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu hal-
ten? (608)

Die Sprache schiichterte mich ein.
Sie ging tiber Leichen.!

Unverhohlene oder subtile, eklatante oder latente, einmalige und
voriibergehende oder andauernde, schliefSlich nicht nur einen, son-
dern viele und ganze Kollektive und Generationen betreffende Dis-
kriminierung begegnet in mannigfaltigen Erscheinungsformen -
von spottisch-herablassenden Blicken iiber handfeste praktische Be-
nachteiligung bis hin zu tiefgreifender Entwertung, die das leibhaf-
tige soziale Dasein Anderer derart radikal und nachhaltig verletzt,
dass jede Erinnerung an sie nur noch Schmerz ist, wie es Fred
D’Aguiar beschrieben hat. Diese »Erinnerung ist Schmerz, der auf-
zuerstehen versucht«, heifit es in der deutschen Ubersetzung eines
Romans dieses Autors, der in diesem abschlieflenden Satz ein letztes
Aufbegehren dagegen erkennen ldsst, alles, was Versklavten wider-
fahren ist, in Bitterkeit und Tod miinden zu lassen.? Dabei konnten
sich Sklavenhalter als Diskriminierer® darauf berufen, das »Kaufen
von Verkaufen von Afrikanern« beruhe schlicht auf »ihrem Unter-
schied zu uns selbst«.* Letzterer wird so als einfach >vorhanden<
ausgegeben und direkt in eine quasi >natiirliche« Rechtfertigung der
Sklaverei und aller mit ihr einhergehenden Gewalt umgemiinzt. Das

1 A. Stadler, Einmal auf der Welt, und dann so, Frankfurt/M. 2012, 341.

2 F. D’Aguiar, Die ldngste Erinnerung, Frankfurt/M. 1997, 160.

3 Weit tiberwiegend in den Fallen, die ich im Auge habe, weifle Médnner, weshalb
auch im Folgenden am Maskulinum festgehalten wird — ohne das ménnliche
Geschlecht dadurch im Ganzen diskriminieren zu wollen.

4 Ebd., 126.

585

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

fithrt zur zutiefst irritierenden Frage, der im Folgenden nachgegan-
gen wird: Wie verhalten sich Diskriminierung und Differenzierung
zueinander? Der sozialphilosophische Diskussionsstand in dieser
Frage lehrt uns keineswegs eindeutig, dass und wie Differenzierung
auf nicht-diskriminierende Art und Weise geschehen kann oder soll-
te. Im Gegenteil haben wir es auch mit Positionen zu tun, die diskri-
minierende Differenzierung befiirworten. Darauf gehe ich im zwei-
ten Teil ein, nachdem ich auf den aktuellen Diskussionsstand in der
Frage Bezug genommen habe, wie sich unser Leben als in Differen-
zen, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt erweist. Im zweiten
Schritt gehe ich auf dieser in vieler Hinsicht umstrittenen Basis zum
Begriff der Diskriminierung iiber, um demokratiekritische Schluss-
folgerungen zu ziehen, die sich daraus ergeben, dass wir nicht ver-
sprechen konnen, (unvermeidliche) Prozesse der Differenzierung
einerseits und (vermeidbare, zu verwerfende) Prozesse der Diskri-
minierung andererseits eindeutig voneinander zu unterscheiden -
wobei in zweifellos anfechtbarer Art und Weise bereits vorausgesetzt
wird, es komme uns darauf an oder es miisse darauf ankommen,
im Gegensatz zu expliziten Befiirwortern von Diskriminierungen,
mit denen ich nicht ibereinstimmen kann. Die Tiefe dieses Dissen-
ses auszuloten, bleibt ein Desiderat, das im Folgenden nur gestreift
wird, wo es darum geht, ob diskriminierende Unterscheidungen
von Anfang an in ein auf Differenzierung elementar angewiesenes
Leben eingreifen und ob sie einer souverdn differenzierenden und
diskriminierenden Subjektivitit zu Gebote stehen. Die Antwort auf
diese Frage fillt negativ aus, insofern wir uns von Anderen sagen
lassen miissen, ob und inwiefern Diskriminierungen vorliegen.

1. In »Differenzenc, Verschiedenheit und Ander(s)heit
verstrickt

Womit auch immer wir perzeptiv, affektiv oder kognitiv, in Modi
der Wahrnehmung, der Imagination oder der Urteilskraft praktisch
oder theoretisch zu tun haben, es setzt wenigstens voraus, dass man
sich zunichst auf Unterscheidbares beziehen kann — bezogen auf
ein Feld von Erfahrbarkeiten, in dem sich zumindest efwas von
anderem abhebt. In diesem Sinne liegt sich abzeichnende Alteritt

586

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. In >Differenzens, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt

jeglicher Distinktion, jeglicher durch Vergleich deutlich zu machen-
den Differenz und jeder Zuspitzung einer Differenz zu Opposition,
Widerstreit und Widerspruch voraus. Das gilt auch fiir jeden um-
und abwertenden, polemogenen oder diskriminierenden >Umgang<
mit Differenzen und mit deren Negation. Diese zum Zweck erster
Orientierung vorgenommene, tatsichlich hochst komplexe Zuord-
nung der genannten Grundbegriffe ist keineswegs unumstritten.
Bis heute konfligieren v.a. dialektische, phdnomenologisch-herme-
neutische und systemtheoretische Beitrdge zur Frage, wie diese Be-
griffe angemessen zu konfigurieren sind. So konnte Ricceur Sartres
phidnomenologischer Adaption des Negationsbegriffs, aber auch ge-
neralisierter Rede von der »Arbeit des Negativen«® bei Kojéve mit
Jean Wahl eine regelrechte »inflation de négativité« vorwerfen, der
gegeniiber er nicht nur auf »négativités disparates«, sondern auch
auf der »>naissance du négatif dans le distinct< et dans l'altérité«
bestand.® Und in seinem Spatwerk liegt Alteritit, die paradoxerweise
anders als sie selbst sein soll, nicht nur (wie in fritheren Schriften)
allem Unterscheiden und Negieren voraus, sondern sie geht auch
tiber beides so hinaus, dass sie sich jeglicher >Aufhebung« im Zu-
ge einer umfassenden Dialektik widersetzen muss’, die zeitweise
wie auch spitere Autoren systemtheoretischer Provenienz® den An-
schein erweckte, es mit jeglicher Ander(s)heit aufnehmen zu kon-
nen.” Noch immer ist es jedoch eine offene Frage, wie sich etwa
Unterschied und Alteritit zueinander verhalten. Die hier nur en
passant angeschnittenen, zuletzt im Dialog mit Werner Stegmaier
ausfiihrlich entfalteten Probleme miisste man jedenfalls klaren kén-
nen, wenn man angeben will, wie und auf welcher (sinnlichen,

5 P. Ricceur, New Developments in Phenomenology in France: The Phenomenology
of Language, in: Social Research 34, Nr.1(1967), 1-30.

6 P. Riceeur, Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie. Die Philosophie des
Nichts und die Ur-Bejahung, in: R. Wisser (Hg.), Sinn und Sein, Tiibingen 1960,
47-65, hier: 55; R. Picardi, Le lieu de la dialectique hégélienne dans la pensée
de Paul Ricceur, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 99, Nr. 4
(2015), 599-639, hier: 611.

7 P.Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, Kap. 10.

Genannt seien nur Georges Spencer Brown und Niklas Luhmann.

9 W. Stegmaier, Orientierung im Nihilismus — Luhmann meets Nietzsche, Berlin,
Boston 2016.
10 Vgl. VL., W. Stegmaier, Orientierung und Ander(s)heit. Spielrdume und Grenzen
des Unterscheidens, Hamburg 2022.

o]

587

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

sozialen, ideologischen...) Ebene Diskriminierungen wirksam wer-
den kénnen. In der weitldufigen Diskussion um diesen Begriff ist
indessen kein Konsens in dieser Frage festzustellen. Deshalb ist es
zunidchst unvermeidlich, ihn jeweils so aufzugreifen, wie ihn die
beteiligten Autor:innen (unterschiedlich) verwenden. Dem entspre-
chend verhalte ich mich im Folgenden zunichst als Beobachter zu
diesem Diskussionsfeld, ohne selbst sogleich eine normative Vorgabe
in der Frage ins Spiel zu bringen, wie sich Differenzierung und
Diskriminierung zueinander verhalten miissten. Und die bisherige
Diskussion um die richtige Konfiguration jener Grundbegriffe setze
ich nur insoweit voraus, dass ich den Deutungsvorschlag aufgreife,
es gehe in allem Unterscheiden letztlich darum, nicht einer um jeden
Preis abzuwehrenden Orientierungslosigkeit anheimzufallen.!

Sich nicht an wenigstens Unterscheidbarem orientieren zu konnen,
beschwort das nicht die Gefahr herauf, sich am Ende gar nicht
mehr zurechtzufinden? Aufgrund solcher Erfahrung komme es auch
zu genuin philosophischen Problemen, lehrte bekanntlich Wittgen-
stein und vor ihm schon Kant.? Im Gegensatz zu normalerweise vo-
riibergehenden, nicht-psychotischen Orientierungsschwierigkeiten
zeichnen sich solche Probleme allerdings durch die Besonderheit
aus, dass sie Unterschiede, das Unterscheiden, das Unterscheiden-
konnen, -miissen und auch Unterscheiden-sollen als solches proble-
matisch, rétselhaft und geheimnisvoll erscheinen lassen. Wie ist all
das tiberhaupt méglich? Wodurch? Und in welchen Grenzen kann
all das menschliche Welterfahrung und Wirklichkeit verbiirgen -
nicht zuletzt auch im Sinne der »Begreiflichkeit von intersubjektiven
Differenzen«3? Sind Unterscheidungen einerseits unumganglich zu
treffen und andererseits beliebig weit zu treiben, wenn man mit
vorliegenden Unterschieden nicht auskommt oder sich mit ihnen
nicht zufriedengeben kann? Oder sind sie stets mafivoll so zu treffen,
dass sie beispielsweise als situationsbezogen ausreichend differen-
ziert oder subtil genug erscheinen konnen? So unmittelbar praktisch,
ndmlich orientierungsrelevant diese Fragen anmuten mdgen - so
als konne es hier allemal nur um Unterschiede und Unterscheidun-

11 'W. Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin, New York 2008.

12 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt/M. 1977, 82, Nr.123;
1. Kant, Was heift: Sich im Denken orientieren?, in: Werkausgabe Bd. V (Hg. W.
Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 265-283.

13 H. Blumenberg, Phanomenologische Schriften 1981-1988, Berlin 2018, 36.

588

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Aufhebung des uniibersehbar Vielen und Verschiedenen?

gen gehen, die in einem bestimmten Kontext und bis auf Weiteres
entsprechend zu bewerten wiren -, so sehr fordern sie doch auch
ein theoretisches Verstindnis dessen heraus, um was es sich bei
Unterschieden und Unterscheidungen tiberhaupt handelt und wie
sie auf Andere zu beziehen sind, die sie — anders - treffen. Das
aktuell besonders umstrittene Feld lingst nicht mehr bindr sche-
matisierter, mannigfaltiger Geschlechterdifferenzen ist dafiir gewiss
ein bezeichnendes Beispiel. Allerdings betrifft die Problematik des
Unterscheidens keineswegs nur diese inhaltliche Hinsicht, sondern
grundsitzlich die Frage, wie sich das, was wir Wirklichkeit nennen,
tiberhaupt darstellen kann, und welche praktischen, moralischen
und ethischen Konsequenzen sich daraus ergeben.

2. Aufhebung des uniibersehbar Vielen und
Verschiedenen?

Von einzelnen und konkreten Unterschieden ganz bewusst abse-
hend, hat bereits Platon deren abstrakteste Form anzugeben ver-
sucht. So im Philebos (14cft.), wo das Eine und Unbegrenzte als
dasjenige ausgemacht wird, in dem »das Viele« im Zuge von Ab-
grenzungen unterschieden werden kann, die sich wiederum auf »ge-
mischtes und gewordenes Sein« beziehen, das sich gleich bleiben,
aber auch verdndern kann. Bereits hier war der zentrale Gedanke
leitend, alles Unterscheidbare und Verschiedene kénne nur Teil eines
Ganzen bzw. Umfassenden sein, das in der philosophischen Uberlie-
ferung unter diversen Titeln immer wieder auftreten wird, ob als
Kosmos, als Eines, als Einheit, als Nicht-Anderes oder Identitit,
die jegliche Differenz bzw. alles »Andere« in sich sollte autheben
kénnen, wie es Hegel beschrieben hat. Selbst in seiner Phdnomeno-
logie des Geistes steht allerdings nicht die Frage im Vordergrund,
wie sich Verschieden- bzw. Anderssein und Unterscheidbarkeit {iber-
haupt zeigen.'* Vielmehr tiberspringt Hegel diese Frage weitgehend
und ldsst im Vorhinein jegliches Verschiedensein und jegliches Un-
terscheiden in die seither berithmte Formel miinden, die eine finale

14 'W. Beierwaltes, Identitit und Differenz, Frankfurt/M. 1980; B. Rang, Identitdit
und Indifferenz, Frankfurt/M. 2000.

589

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

»Identitat von Identitdt und Nicht-Identitit« bzw. Differenz statu-
iert, in der ein »absoluter Geist« endlich zu sich selbst kommen
und »an und fir sich« alles sollte autheben konnen, was sich bis
dahin zugetragen hat und denken ldsst.> Zentrales dynamisches
Kernstiick dieser Theorie ist der seine eigene Authebung erzwingen-
de Widerspruch.!'® Aber ldsst sich alles, was ist oder uns widerfahrt,
als zundchst Widerspriichliches fassen? Dessen sind wir uns heute
weit weniger sicher, als es offenbar Hegel war.” Perzeptiv hebt sich
etwas von etwas anderem wie eine Gestalt vor einem Hintergrund
durch Salienz oder kontrastiv ab, fillt auf diese Weise auf oder
weicht von anderem ab.'® Abweichendes kann sodann kognitiv als
solches gewertet, be- und verurteilt werden, so dass unterschiedlich
»Gegebenes« keineswegs einfach hingenommen wird, wie es wiede-
rum ein Diktum Ludwig Wittgensteins als unvermeidlich hinstellt
oder sogar empfiehlt.” Epistemologen wie Gaston Bachelard sind
so weit gegangen zu behaupten, iiberhaupt nichts sei je schlicht
»gegeben«,?0 auch nicht als Unterschiedliches, Verschiedenes oder
Unterscheidbares. Wieder andere ergédnzen: schlechthin alles sei
skonstruiert<, wobei nicht selten ein >blofi« herauszuhdoren ist.?! Was
blof3 konstruiert ist, dem geht offenbar insofern Substanz ab, als
es moglicherweise jederzeit auch anders (um-)konstruiert werden
kann. Und das wiederum wird nicht selten so verstanden, als laufe
die Kontingenz des »auch anders< Moglichen geradewegs auf schiere
Arbitraritat bzw. Willkiirlichkeit hinaus.

Demzufolge hitten wir es niemals mit etwas zu tun, was einfach
- von sich aus - unterschiedlich »>ist< (und zwar so, dass wir uns
danach auch zu richten hitten), sondern mit Unterschieden, die »>ge-
macht« worden sind und in vermeintlich eindeutig >gegebenen« oder
gar ein fiir alle Mal festliegenden Unterschieden keinesfalls eine zu-

15 G. W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/M. #1980, Kap. VIIL.

16 T.Kesselring, Die Produktivitit der Antinomie, Frankfurt/M. 1984.

17 Vgl. F. Jullien, Schattenseiten. Vom Bésen oder Negativen, Berlin, Ziirich 2005,
bes. Kap. XI-XIII.

18 M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, Miinchen 1986, 293, 324.

19 L. Wittgenstein, Bemerkungen iiber die Philosophie der Psychologie, Werke Bd. 7,
Frankfurt/M. 1984, 122, Nr. 630.

20 G. Bachelard, Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psycho-
analyse der objektiven Erkenntnis [1938], Frankfurt/M. 1987, 47.

21 S.J. Schmidt (Hg.), Der Diskurs des radikalen Konstruktivismus, Frankfurt/M.
1987.

590

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Aufhebung des uniibersehbar Vielen und Verschiedenen?

reichende Grundlage oder Rechtfertigung finden konnen. So geraten
wir unversehens von einer prima facie unverfinglichen Feststellung
tiber die Unterscheidbarkeit alles Wirklichen und von buchstiblich
»allem Moglichen« in einen uferlosen Streit dariiber, wie es um das
»Gegebensein« von Unterschieden und Unterscheidbarkeit, um das
Unterscheiden selbst, um dessen begrenzte oder unbegrenzte Spiel-
rdume und um dessen >Sinn« bestellt ist.

Unterschiede selbst machen nicht ohne Weiteres und von sich
aus einen Unterschied, wie es eine auf Gregory Bateson zuriickge-
hende,?? inzwischen vielfach, u.a. von Niklas Luhmann wieder auf-
gegriffene Formel suggeriert, dem es allerdings gerade um die weit-
gehende Umcodierbarkeit von Unterschieden ging?® - und zwar im
Sinne weiterer Informationsverarbeitung,?* so als kime es auf (von
Luhmann vernachléssigte) Unterschiede zu anderen >Systemens, die
nicht blof3 >Informationen verarbeiten<, gar nicht besonders an.
Abgesehen davon stellen sich iiber diesen praktischen Sinn des Un-
terscheidens hinaus radikale, unser Verstindnis von Wirklichkeit
grundsitzlich betreffende Fragen wie diese: Wie kommt es iiber-
haupt zu Unterschieden? Worauf sind sie zuriickzufithren? Was be-
wirkt, wer >trifft« sie? Und welche Folgen hat das, wenn man sich
darin nicht einig wird, auf welche Unterschiede es ankommt oder
welche >zdhlen« sollten? Sind diese Fragen {iberhaupt im Rahmen
einer philosophischen Diskussion zu beantworten, die von der klas-
sischen Identitdtsphilosophie tiber Heideggers ontisch-ontologische
Differenz bis hin zur différance Derridas von >inhaltlichen< Differen-
zen abgesehen hat, nicht selten mit der fragwiirdigen Konsequenz,
sie weitestgehend zu depolitisieren, so dass sie an die Wirklichkeit
diskriminierender Unterscheidungen kaum heranreichen kann??®

So konnte die Wahrnehmung, Vorstellung und Denkbarkeit von
Abweichendem, von Alteritat, Unterschieden, Verschiedenheit, dis-
tinctions aller Art (s.0.) unversehens in einen anhaltenden, radika-
len Streit tiber Phidnomene, Begriffe und Theorien der Differenz,

22 G. Bateson, Okologie des Geistes, Frankfurt/M. 41983, 582.

23 Wie er am Beispiel von Ethik und Moral zeigte; u.a. in: Paradigm lost: Uber die
ethische Reflexion der Moral, Frankfurt/M. 1990.

24 N. Luhmann, Soziale Systeme. GrundrifS einer allgemeinen Theorie Frankfurt/M.
1985, 100.

25 M. Heidegger, Identitit und Differenz, Pfullingen °1990; J. Derrida, Randgéinge
der Philosophie, Wien 1988, 29-52.

591

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

der Unterscheidung, des Unterscheidens und Unterschiedenwerdens
miinden, in den Menschen sich verstrickt sehen, ohne in diesem
Streit je einen eindeutigen Anhalt oder eine klare Orientierung zu
finden. Vorldufig wissen wir nur, dass wir diejenigen sind, zwischen
denen dieser Streit allein ausbrechen kann. Wie und was auch im-
mer >andere« Lebewesen unterscheiden konnen (ihre Sinnesorgane
erweisen sich oft als um ein Vielfaches besser, schirfer, sensibler,
weitreichender, genauer... als unsere), fiir sie kann offenbar das
Unterscheiden nicht als solches zum >Problem« werden. Fiir uns
dagegen nimmt dieses Problem inzwischen derart radikale Formen
an, dass auch Zerwiirfnisse zwischen verschiedenen Theoretiker:in-
nen des Unterscheidens nicht auszuschliefSen sind. So halten man-
che mafigebliche und zu diskriminierende Unterschiede (sei es der
Hautfarbe, der kulturellen Herkunft oder politischer Identitit) fiir
zweifelsfrei gegeben, wihrend andere darauf bestehen, in der >Rea-
litdt< sei gar nichts einfach >gegebens, schon gar nicht in selbstver-
stindlicher bzw. unmittelbar mafSgeblicher Art und Weise. >Real« sei
vielmehr gerade eine primdre Ununterschiedenheit, die nur durch
ein drawing of distinctions (G. Spencer Brown) Konturen gewinnen
konne.?® Letzteres wiederum kann so weit gehen, dass wir uns am
Ende als derart »unterschiedlich« und sogar tiber alle Verschieden-
heit hinaus als >fremd< erweisen, dass die Unterschiede als gar nicht
mehr kommunizierbar oder tiberbriickbar erscheinen - von einer
finalen Versdhnung aller >Differenzenc in geistiger, >an und fiir sich<
gegebener Identitdt ganz abgesehen, wie sie Hegel in Aussicht gestellt
hat. Nicht umsonst lautet eine oft zu hérende Phrase, man habe
mit Anderen »iiberhaupt nichts mehr gemeinsam«, man sei Anderen
bzw. einander derart »fremd«, dass einen iberhaupt nichts verbin-
de.?” Als blofle Ubertreibung ist das nicht abzutun. SchliefSlich ist
auch die neuere Gewaltforschung zwischenzeitlich zu dem Ergebnis
gelangt, Menschen seien in Anbetracht dessen, was sie Anderen an-
tun konnen, gerade als diejenigen zu verstehen, die mit ihnen >nichts

26 G. Spencer-Brown, Laws of Form, London 1969.

27 So reflektiert Hermann Broch im Vorfeld des sog. Dritten Reiches eine Verkeh-
rung des Volkes ins »Gegenmenschliche«, das gegenseitige Verachtung herauf-
beschwort. Dieser sensible Autor weif aber auch, dass in jeder Verachtung »ein
Stiick Selbstverachtung steckt«, so dass die in der Verachtung Anderer liegende
Aufkiindigung jeglicher Gemeinsamkeit nicht das letzte Wort haben kann. Vgl.
H. Broch, Der Tod des Vergil, Miinchen 1968, 21, 139.

592

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Andere als Andere

gemeinsam« zu haben scheinen, nichts jedenfalls in der Hinsicht, auf
die es moglicherweise »entscheidend< ankommt, sei es die Empféng-
lichkeit fiir ein bestimmtes Gebot oder Verbot, sei es fiir die Stimme
des Gewissens oder einen unverfiigbaren, selbst schlimmster Gewalt
widerstehenden Anspruch des Anderen.?®

3. Andere als Andere

Wie kein anderer hat gerade dieser Begriff das seit Jahrtausenden
eingespielte Denken in Kategorien wie Unterschied, Verschiedenheit
und Unterscheidbarkeit infragegestellt, seitdem gefragt wurde, was
Andere als Andere iberhaupt ausmacht.?” Dass man von Anderen
als solchen affizierbar ist, ohne sie zuvor wahrgenommen und einer
>Vorstellung« unterworfen haben zu miissen, wurde durch die seit
Wilhelm v. Humboldt und Ludwig Feuerbach mehr und mehr von
Hegel sich distanzierende Philosophie des Dialogs geltend gemacht,
der eingangs des 20. Jahrhunderts vor allem »jiidisch inspiriertex
Autoren wie Martin Buber, Franz Rosenzweig und Emmanuel Le-
vinas entscheidende Impulse gegeben haben.3® Bei letzterem wird
die eigentliche Alteritdt Anderer explizit von jeglicher Vorstellbarkeit
abgesetzt’! und als pathisches Phanomen beschrieben - als Wider-
fahrnis, zu dem man sich nur nachtraglich verhalten kann, um dem
Anderen als solchem auf die Spur zu kommen. Von phinomenologi-

28 Vgl. J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the Holocaust, Genocide &
Other Mass Atrocities, Oxford 2018, 139 ff.; N. Scheper-Hughes, P. Bourgois,
Introduction, in: dies. (eds.), Violence in Peace and War, Oxford 2004, 24f.; D.
J. Goldhagen, Worse than War, New York 2009, 215, 329, 353, 359; M. Lange,
Killing Others. A Natural History of Ethnic Violence, Ithaca, London 2017, 5;
Vi, Zu den dark sides >ausgesetzten< kulturellen Lebens. Einspruch gegen den
neuerdings erhobenen optimistischen Ton in der Kulturtheorie, in: Filozfija i
Drustvo/Philosophy and Society XXXI, Nr. 4 (2020), 515-568; https://doi.org/10.
2298/FID2004515L

29 Vgl. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, 360 1., 403f., 426 zum »Bruch« dieser
Art des Fragens mit der die »grofien Gattungen« Platons beerbenden Ontologie.

30 Obgleich sich Levinas zweifellos nicht als »Dialogist< verstanden wissen wollte.
Vf. (Hg.), Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar, Freiburg i.
Br., Miinchen 2020.

31 E. Levinas, Der Untergang der Vorstellung, in: Die Spur des Anderen, Freiburg i.
Br., Miinchen 21987, 120-139.

593

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.2298/FID2004515L
https://doi.org/10.2298/FID2004515L
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2298/FID2004515L
https://doi.org/10.2298/FID2004515L

Kapitel XVII

scher Seite wurde dieser pathische Ansatz zwar vielfach aufgegriffen,
aber zugleich darauf insistiert, dass sich das pdthos dialektisch un-
aufhebbarer Alteritdt, die gerade nicht als blof§ >widerspriichliche«
auf ihre eigene Selbstaufhebung hintreibt, nur als Fremdheit und
nicht als Verschiedenheit denken lasst.>

Verschiedenes bzw. Unterscheidbares erfordert demnach ein Drit-
tes, etwa ein unterscheiden-konnendes Subjekt, das von ihm selbst
Verschiedenes vor sich bringen, vergleichen, beurteilen und gege-
benenfalls auch souverdn dartiber entscheiden kann,® wie es sich
zu letzterem verhalten will. Dagegen widerfahrt der Anspruch des
Anderen, wurde behauptet, auch einem derartigen, scheinbar souve-
rdnen Subjekt so, dass er ihm bereits >unter die Haut geht¢, bevor es
sich unterscheidend und vergleichend von ihm Verschiedenem zu-
wenden kann. Wurde von Autoren wie Marcel Hénaft der idealisti-
schen, von Hegel bis auf Platon zuriickweisenden Tradition pointiert
eine >Alterititsvergessenheit< zum Vorwurf gemacht, insofern sie
von der bei Levinas gemeinten unaufthebbaren Ander(s)heit nichts
wisse,3* so verschirft die jiingere Phinomenologie diese Kritik noch
zum Vorwurf einer >Entzugsvergessenheit«3> Wihrend Derrida He-
gel frithzeitig gegen Levinas' Polemik in Schutz nahm,3® er kenne
den Anderen und die Andere als solche gar nicht (sondern nur
einen vorgestellten, gedachten und auf diese Weise >angeeignetenc
Anderen), insistiert diese Phanomenologie auf einer radikalen (nicht
etwa absoluten) Fremdheit, die sich gerade durch den Entzug dessen
bemerkbar machen soll, was uns als Alteritdt widerfahrt. Auf diese
Weise wird unter Berufung auf die Cartesianischen Meditationen
Husserls auch gegen Levinas® Ankniipfung an letzteren Einspruch
eingelegt, so dass Levinas die kritische Nachfrage nicht erspart
bleibt, ob nicht auch er, der so sehr auf einer Alteritdt des Anderen
bestanden hat (in seinen frithen Schriften ausgehend von einer alté-

32 B. Waldenfels, Topographie des Fremden, Frankfurt/M. 1997.

33 Vgl. Stegmaier, Orientierung im Nihilismus, 57, 133, 167, 270.

34 M. Hénaff, Die Gabe der Philosophen, Bielefeld 2014, 171-179; Vf., Einander
ausgesetzt. Der Andere und das Soziale, Bd. 1. Umrisse einer historisierten Sozial-
philosophie im Zeichen des Anderen, Freiburg i. Br., Miinchen 2018, 302 1.

35 Vi, >Entzugsverlust.. Zu einem kritischen Grundgedanken der Phidnomenologie
des radikal Fremden, in: Umsonst >gegeben<? Phinomenologie und Hermeneutik
im sozialphilosophischen Riickblick, Baden-Baden 2024, Kap. V1.

36 . Derrida, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976.

594

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Andere als Andere

rité feminine), die uns weder praktisch noch theoretisch jemals zur
Disposition stehen konne, allzu sicher und bestimmt davon spricht,
was diese Alteritit denn eigentlich >bedeutet< — sei es nun eine
Verantwortung, die der Andere uns »gibt, sei es dariiber hinaus eine
Gerechtigkeit, nach der er als Anderer unter vielen Dritten verlangt,
oder letztlich Friede...

Wire es so, dann kénnte man sich davon allerdings praktische
Orientierung versprechen — obwohl die Alteritat des Anderen derart
radikal angesetzt wird, dass es gar nicht mehr in Frage kommen
kann, letzteren von vornherein etwa als Mitglied einer pdlis, als
civis, als Mitbiirger:innen oder Zeitgenossen einzustufen, mit dem
man auf gewisse Weise bereits orientierungswirksam vorverstandigt
wire. Abgesehen von Kindern, Frauen und ortsansissigen Metoken
koexistieren Biirger gemdf3 aristotelischer Vorstellung politisch um-
willen des Guten - im Gegensatz zu Fremden, mit denen man an-
geblich weder ethisch noch auch politisch etwas gemeinsam hat.
Vor allem die spanische Spatscholastik hat den Gedanken einer
orientierungswirksamen Verbundenheit aller Menschen auf ein glo-
bales bonum commune orbis ausgeweitet, aus dem manche glaubten
schlieflen zu koénnen, alle Menschen gehérten im Grunde >immer
schon« gemaf3 dieses Guten einander zu und zwischen ihnen bestehe
gar keine radikale Fremdheit (nur wiissten sie dies nicht oder ver-
giflen es wieder, wenn sie gewaltsam gegeneinander vorgehen). Der
moderne Universalismus suggeriert vielfach unter Berufung auf die
Ideale der Franzosischen Revolution und auf die Menschenrechte
das Gleiche.¥”

Doch hat man Anderen noch im kosmopolitischen Horizont der
Moderne derart Gewalt angetan, dass speziell Levinas dem glaubte
nur mit einer Hyperbolik der Alteritit Rechnung tragen zu kénnen,
so dass es den Anschein hat, als sei jede(r) Andere gerade kraft
einer weder wahrnehmbaren noch vorstellbaren oder denkbaren ra-
dikalen Ander(s)heit >ganz< bzw. »absolut< anders und insofern auch
jeglicher Gewalt entzogen. Kritiker wie Dominique Janicaud haben
darin den Versuch einer génzlich unzulédssigen Theologisierung der

37 M. Lutz-Bachmann, A. Niederberger, P. Schink (Hg.), Kosmopolitanismus. Zur
Geschichte und Zukunft eines umstrittenen Ideals, Weilerswist 2010; E. Scho-
ckenhoff, Kein Ende der Gewalt? Friedensethik fiir eine globalisierte Welt, Frei-
burg, Basel 2019.

595

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

Phanomenologie gesehen, die sie um jegliche >Ausweisbarkeit< der
Erfahrbarkeit einer solchen Alteritdt zu bringen droht.3® Dabei hatte
Levinas, der die Unterscheidung von radikaler und absoluter Alte-
ritdt nicht durchgingig beachtet, immer darauf bestanden, keines-
wegs Theologie betreiben zu wollen und sah sich einem gastlichen
Denken verpflichtet, das niemanden durch exklusive Pramissen aus-
schliefit, sondern, im Gegenteil, dazu einladt, sich an einem wirklich
offenen Dialog zu beteiligen, in dem alles zur Diskussion gestellt
werden konnen muss. Alles, das heif$t hier vor allem: auch einen
Glauben, den man nicht als Andere von vornherein ausschlieflende
Berufungsinstanz ins Spiel bringen darf. Wer das tut, wire im An-
schluss an Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion zu
fragen, schliefit der sich nicht aus einer hospitablen Vernunft selbst
aus, die grundsétzlich jeder und jedem Zutritt gewahren miisste?*

Moglicherweise verfingt dieser Einwand zwar nicht, wenn die
radikale Alteritdt des Anderen noch anders als im Zuge einer >glau-
bigen«< Berufung auf sie ins Spiel kommen und mafigeblich werden
kann. Doch irritiert besonders in praktischer Hinsicht die auch
bei Levinas durchaus anzutreffende Verabsolutierung des Anderen.
Droht nicht alles, was man ihr zuschreibt, in einen sich unanfecht-
bar gebenden Dogmatismus umzuschlagen, allen Dementis zum
Trotz? Kann man sich in praktischer Hinsicht iiberhaupt an einem
verabsolutierten Anderen anders als >gldubig« und zugleich >exklu-
siv< orientieren?

Ist die gleiche Frage nicht auch an Verfechter nicht verabsolutier-
ter, aber als radikal begriffener Alteritét zu richten? Kann man sich
an radikaler Alteritat oder durch sie orientieren?? Bietet sie konkrete
Orientierung im Sinne der Verantwortung oder der Gerechtigkeit?
Oder verlangt sie danach? Und wie wire dem Rechnung zu tragen,
ohne sie zu verfehlen? Verlangt nicht jede Praxis der Verantwortung
und der Gerechtigkeit (wie auch einer Ethik der Fiir- und Vorsorge,
einer Teleologie >guten Lebens«< und einer deontologischen Moral)
nach Hinsichten und Beschrankungen, die sie iberhaupt erst >leb-
bar< machen? Uneingeschrankte Verantwortung fiir alles und unein-

38 D. Janicaud, La phénoménologie dans tous ses états, Paris 2009; Die theologische
Wende der franzdsischen Phdnomenologie, Wien, Berlin 2014.

39 Vgl. G. W. F. Hegel, Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion I, Werke 16
(Hg. E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 129.

40 Siehe oben, Anm. 10.

596

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Andere als Andere

geschrinkte Gerechtigkeit fiir jede(n) sind schlechterdings unlebbar,
jedenfalls fir leibhaftige, endliche >Lebewesenc, wie wir es sind.

Wenn das zutrifft, verlangen diese Begriffe, die in der vor allem an
Husserl anschlieffenden Philosophie der Alteritat bis hin zu Ricceur
von der Anderheit des Anderen her gedacht wurden, gewissermaflen
nach einem >Zuschnitt< oder nach einer Konturierung, ohne die sie
womoglich radikal desorientierende Konsequenzen haben miissten.
Ein vielfach statuiertes unbedingtes Verlangen nach Verantwortung
und Gerechtigkeit*! mag produktiv irritieren und eine bornierte Le-
benspraxis aus einer ethisch und moralisch schléfrigen Normalitat
reiflen. (Nicht zuletzt darin kann man den praktischen Ertrag auch
der Dekonstruktion dieser Begriffe sehen, wie sie Derrida, u.a. inspi-
riert von Levinas, versucht hat.) Aber wenn es dabei bleibt, drohen
dann nicht nicht-konkretisierte Forderungen nach Verantwortung
und Gerechtigkeit leer zu bleiben und den praktischen Sinn dieser
Begriffe geradezu zu konterkarieren? Mit anderen Worten: Muss
man nicht >unterscheiden lernen<, wem unter welchen Umstidnden
in welcher Hinsicht, im Rahmen welcher Méglichkeiten etc. Verant-
wortung und Gerechtigkeit geschuldet sind?

So plausibel das auf den ersten Blick erscheinen mag, droht die al-
teritdtstheoretisch zur Geltung gebrachte Hyperbolik beider Begriffe
auf diese Weise nicht rasch ganz und gar verspielt zu werden? Tri-
umphieren am Ende wieder diejenigen, die ganz »aus eigener Macht-
vollkommenheit« meinen zur >diskriminierenden<, Andere abwer-
tenden und praktisch mehr oder tiefgreifend benachteiligenden Ent-
scheidung dariiber befugt zu sein, wer wem was schuldet und wer
wem was nicht? Wiaren wir dann iiber das klassische Identitits- und
Differenzdenken, das von einer Selbigkeit oder Selbstheit ausgeht,
die sich selbst sekundir von Anderem und Anderen unterscheidet
und dabei tiber den Sinn des Unterscheidens selbst verfiigt,*> iiber-
haupt einen Schritt hinausgekommen? Oder fordert die Philosophie
der Alteritat auch zu einem andersartigen, ganz neuen Verstindnis
der Praxis des Unterscheidens heraus, die nicht mehr auf ein sub-
jektives und souverines, sei es kontradiktorisches, sei es kontréres

41 Vf, M. Staudigl (Hg.), Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter An-
spriiche im Kontext politischer Theorie, Baden-Baden 2014.

42 K. Gloy, Alteritdt. Das Verhdltnis von Ich und dem Anderen, Leiden, Boston 2018,
15f., 19.

597

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

Bestimmen des Verschiedenen durch Negation (Spinozas omnis de-
terminatio est negatio), durch Herausgreifen von Differentem aus
einem angeblich »indifferenten Feld von Moglichkeiten«* oder als
Abgrenzung von Anderem aufzufassen wire, dem nach altbewdhrter
Methode kataphatisch oder apophatisch dieses oder jenes zu- oder
abzusprechen ist?

4. Unterscheiden und sich orientieren

Wie wire das fiir die >Lebbarkeit< eines leibhaftigen, endlichen
Lebens unabdingbare praktische Unterscheiden der erforderlichen
Orte, Hinsichten, Bedingungen und Mdglichkeiten, an denen es sich
mit und unter Anderen orientieren kénnte, zusammenzubringen
mit einer radikalen philosophischen Kritik an einer sich souverdn
gebenden Subjektivitit, die jegliches Unterscheiden und Sichorien-
tieren allein fiir ihre eigene Angelegenheit hélt und womdglich stets
im Sich-selbst-Unterscheiden von Anderem und Anderen befangen
bleibt, um womdglich ein diskriminierendes Spiel mit ihm zu trei-
ben? Wie wire andererseits zu vermeiden, dass man letzteres einer
verabsolutierten Alteritdt einfach unterwirft, die doch keineswegs
unsere praktischen >Orientierungsprobleme« eriibrigen kann und sie
sogar radikal zu verschérfen droht? Ist nicht allein von einer Philo-
sophie der Orientierung, wie sie Werner Stegmaier entfaltet hat, ein
gewisses Gegengewicht gegen die geradezu desorientierende Uber-
macht einer radikalisierten oder verabsolutierten Alteritdt zu erwar-
ten, aus der keineswegs direkt hervorgeht, wozu sie uns praktisch
herausfordert?#* Wie soll man sich Alteritit und Differenz, Prakti-
ken des Unterscheidens und zwischen Orientierungsbediirfnissen
und -zwingen changierende Probleme miteinander verbunden den-
ken, so dass das radikalisierte Alteritdts- und Differenzdenken, wie
es etwa bei Levinas und Derrida anzutreffen ist, nicht einfach einem
Orientierungsverstandnis zum Opfer fillt, das seinerseits darauf an-
gewiesen sein kénnte, sich von subjektiv nicht verfiigbaren radikalen
Erscheinungsformen von Alteritit und Differenz irritieren zu lassen?
Drohen uns diese Erscheinungsformen ihrerseits nicht weitgehend

43 Ebd., 1101, 127.
44  Siehe oben, Anm. 11.

598

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Unterscheiden und sich orientieren

im Stich zu lassen, wo es um die Wirklichkeit unserer Verhaltnisse
zu Anderen geht? Hat die Philosophie der Alteritit und der Diffe-
renz nicht die Problematik geradezu wirklichkeits-konstitutiven Un-
terscheidens aufSer Acht gelassen? Und verspricht nicht allein diese,
uns vor einer desorientierenden Ubermacht radikaler Alteritit und
Differenz zu bewahren, die uns im Stich zu lassen droht, wenn es
darum geht, wozu sie praktisch herausfordert?

Ironischerweise zeigt sich letzteres nicht selten gerade dort, wo
man unentwegt ein Loblied auf das Anderssein, auf die Verschieden-
heit und Pluralitdt aller Menschen singt, sei es unter Berufung auf
Theodor W. Adorno, auf Hannah Arendt oder auf zahlreiche Vertre-
ter:innen einer »Politik der Differenz«,*> die immer wieder Gefahr
lauft, alle Differenzen indifferent erscheinen zu lassen bzw. einzueb-
nen.*® Diese Gefahr droht offensichtlich, wenn nur allgemein und
in diesem Sinne unterschiedslos von einer zu achtenden, ethnischen,
geschlechtlichen, geschichtlichen oder identitiren Differenz so die
Rede ist, als wiirde aus dieser allein schon folgen, wonach sie ver-
langt. Wenn das aber nicht tiberzeugt (worauf u.a. Verfechterinnen
einer Politik der Umverteilung wie Nancy Frazer insistieren, die
sich vehement gegen eine verbreitete, zumal politische Uberwertig-
keit von Identitéts- und Differenzfragen wenden®’), miissen wir uns
dann nicht vor einer »Apologie der Differenz um der Differenz
willen« hiiten, die »im Grenzfall samtliche Differenzen indifferent
macht« (wie Ricceur befiirchtete) und mit der auch ein >Identitarer«
wie Alain de Benoist — explizit unter der Devise vive la différence!
- sein populistisches Spiel treiben kann?!® Kann gerade eine Apo-
logie der Differenz in Indifferenz und insofern ironischerweise in
Differenzvergessenheit umschlagen? Besteht dieser Verdacht zu Recht
auch gegentiiber Positionen, die eine der Achtung der Verschieden-

45 Zu denen man (ungeachtet vieler Unterschiede zwischen ihnen) Iris M. Young,
Martha Minow, Nancy Fraser, Seyla Benhabib, Judith Butler, Luce Irigaray und
viele andere zéhlen kann.

46 So ist von abstofienden und widerwirtigen >Differenzenc« in diesem Zusammen-
hang kaum je die Rede.

47 N. Fraser, Soziale Gerechtigkeit im Zeitalter der Identitdtspolitik, in: dies., A.
Honneth, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-philosophische Kon-
troverse, Frankfurt/M. 2003, 13-128.

48 Riceeur, Das Selbst als ein Anderer, 346. Ich komme weiter unten auf jene Parole
zuriick.

599

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

heit Anderer verpflichtete Differenzsensibilitit zum Programm ge-
macht haben? Sind nicht gerade diese Positionen in Wahrheit weit
entfernt davon, sich etwa zu ethnischen Differenzen indifferent
zu verhalten? Bezeugen sie nicht eine unbedingte Hospitalitdt im
Verhiltnis zu mannigfaltigen Andersheiten, die sich nicht diskursiv
artikulieren oder diskriminierend an ihrer politischen Artikulation
gehindert werden? Demonstriert der Diskurs der Differenz nicht
sogar die Bereitschaft, unaufhebbarer Andersheit gerecht werden zu
wollen?# Ist man nicht erklirtermaflien willens, selbst die radikale
Differenz Anderer zu achten, die uns als Fremdheit begegnet?*°

Verspricht demgegeniiber aus der Sackgasse, in die ein weitgehend
formalisiertes, auf »inhaltliches< Anderssein wenig Riicksicht neh-
mendes Differenzdenken zu geraten droht, eine Philosophie prakti-
schen Unterscheidens und der Orientierung herauszuhelfen, die -
sei es von Nietzsche, sei es von Wittgenstein, Peter Winch oder
Clifford Geertz u.a. ausgehend - eher den kulturellen Lebensformen
verpflichtet ist, in denen sich menschliches Unterscheiden und Ori-
entieren so oder so bewdhren muss?

Diese Fragen zwingen dazu, bislang noch wenig miteinander ver-
kntipfte Theoriefelder miteinander in Verbindung zu bringen: die
der >post-idealistischen< Denker der Differenz (von Heidegger und
Derrida Uber Gilles Deleuze bis hin zu Luhmann uwv.a.) und der
Alteritdt (von Levinas iiber Ricceur und Bernhard Waldenfels bis hin
zu Gerhard Gamm uwv.a.) einerseits, die der Erforscher praktischen
Unterscheidens und (Sich-)Orientierens (von Michel de Certeau
und Pierre Bourdieu bis hin zu Judith Butler und Francois Jullien)
andererseits. Die einen tendieren dahin, alles Differente im Rekurs
auf eine chéra zu unterlaufen, die es tiberhaupt erst ermdglichen
konnen soll, dass uns Abweichendes, Anderes und Verschiedenes
begegnet und widerfahrt,>' ohne uns als solches immer schon zur
Verfiigung zu stehen, oder es in einer unheimlichen »unendlichen

49 J. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,
Frankfurt/M. 1997.

50 Welch schwierige Probleme das praktisch aufwirft, zeigt u.a. der Band von A.
Schiéfer (Hg.), Kindliche Fremdheit und pddagogische Gerechtigkeit, Paderborn
2007.

51 J. Derrida, Chora, Wien 1990; E. S. Casey, Strangers at the edge of hospitality,
in: R. Kearney, K. Semonovitch (eds.), Phenomenologies of the Stranger. Between
Hostility and Hospitality, New York 2011, 39-48, hier: 44 f.

600

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zum Verhadltnis von Differenzierung und Diskriminierung

Passage«>? sich auflosen zu lassen, die nichts Gleiches bestehen lésst,
wie es schon Nietzsche behauptet hatte. Dagegen beharren die an-
deren eher darauf, dass wir unumginglich darauf angewiesen sind,
uns unterscheidend und diskriminierend in einer Welt orientieren
zu konnen, die uns andernfalls in eine psychotische Weltlosigkeit
zu stiirzen droht. Zeichnet sich in der Uberkreuzung beider Pro-
blematiken eine Renaissance der Psyche ab, die man geradezu als den
Ort auffassen konnte, wo Differenz und Alteritat zusammentreffen,
ohne je nach Mafigabe von Orientierungsbediirfnissen und -zwin-
gen zur Deckung kommen zu kdnnen?

Kann und muss man sich durch Andere und an Anderen als sol-
chen, deren Alteritit unauthebbar bleibt, orientieren? Verlangen und
bieten sie Orientierung? Und zwar durch wirklichkeitskonstitutive
Unterscheidungen, in denen ihre Alteritit niemals aufgehen kann?
Versprechen uns andererseits solche Unterscheidungen von einer
Ubermacht radikaler, nicht selten verabsolutierter Alteritat zu befrei-
en, die andernfalls auf neue Formen von Unterwerfung und Hete-
ronomie hinauszulaufen drohen? Bediirfen wir im Gegensatz zur
>Differenz< Anderer, zu ihrer Verschiedenheit und Fremdheit, die
man vielfach summarisch unter dem Oberbegrift der Alteritit oder
Ander(s)heit fasst, zusétzlicher, >diskriminierender< Unterscheidun-
gen, ohne die unser Leben gar nicht wirklich lebbar wire, insofern es
Gefahr liefe, ohne sie einem ufer- und heillosen >Anderssein< von al-
lem und jedem ausgeliefert zu bleiben? — Vor dem Hintergrund die-
ses im verfiigbaren Rahmen nur kurz skizzierten Diskussionsstands
mochte ich wie eingangs angekiindigt nun zu demokratiekritischen
Uberlegungen zum Verhiltnis von Differenzierung und Diskriminie-
rung iibergehen.

5. Zum Verhaltnis von Differenzierung und
Diskriminierung

In den liberalen Demokratien des Westens gilt Diskriminierung ei-
nerseits weithin als unakzeptabel, als illegitim und in bestimmten

Formen ausdriicklich als illegal. Das bedeutet jedoch keineswegs,

52 F. Ferrari, J.-L. Nancy, Die Haut der Bilder, Ziirich, Berlin 2006, 103.

601

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

dass sie auf ganzer Breite auf dem Riickzug wire. Weiterhin wird
diskriminiert und Diskriminierung beklagt, wohin man auch schaut.
Sei es auf Seiten derer, die sich (mit Recht oder nicht®?) diskriminiert
fithlen, sei es auf Seiten Dritter, die advokatorisch fiir sie eintreten,
um auf Formen der Abwertung, der Beleidigung oder Benachteili-
gung Anderer aufmerksam zu machen, denen offenbar systematisch
und kollektiv ein Unrecht geschieht — oft angeblich >nur<, weil sie als
»anders< klassifiziert werden. »Anderssein geniigt als Todesurteil,
schrieb Erwin Chargaff in seiner Kritik der Zukunft - und setzte
noch eins drauf: »Da die Erde geradezu von Anderen bewohnt wird
[...], konnte [man] sagen, dafl die Menschheit [...] auf die Ausrottung
der Andersartigen [lauert]«>4, d.h. dass sie selbstdestruktiv verfasst
ist. Aber vom schieren >Anderssein< iiber dessen Beurteilung bis
hin zur Genozidalitit und Suizidalitdt der menschlichen Gattung ist
es doch ein weiter Weg. Dass jede(r) »anders< ist, braucht solange
keine Gewalt heraufzubeschworen, wie das »>Andersseins, >»-denkenc,
»-leben< und >-lieben< nicht so gewertet wird, als verlange es als
solches geradezu nach Gewalt. Und auch das geniigt noch nicht,
solange sich die Wertung nicht systematisch gegen ein Kollektiv
Anderer richtet, von dem man sich unterscheidet, das man sodann
diskriminiert und womdglich tédlichen Folgen aussetzt — bis hin
zum sozialen Tod und zur biirgerlichen, rechtlichen und physischen
Vernichtung, gegen die sich die Diskriminierten von heute womdog-
lich als Diskriminierer von morgen zur Wehr setzen® - wenn
sie dazu in der Lage sind. Zwingt Diskriminierung unweigerlich

53 Hier und im Folgenden bekommt man es durchgingig mit einer Ambiguitat
dieser Frage nach dem >Recht« zu tun, insofern die erste Artikulation einer
Verletzungserfahrung von der Frage zu unterscheiden ist, ob man den Betreffen-
den hinsichtlich ihrer Deutung >Recht geben< wird. Das von mir unterstellte
(weiter gefasste) Recht der Artikulation liegt dem unumginglich voraus. Die
Betroffenen »befragen< (und ihnen das >Recht« einrdumen, zunichst gehort zu
werden), bedeutet nicht, ihnen (in jeder Hinsicht...) >Recht zu geben<. Darauf
wird mehrfach zuriickzukommen sein.

54 E. Chargaff, Kritik der Zukunft, Stuttgart 1983, 114.

55 Das liegt nahe, wenn man die hier auflen vor gebliebenen leibhaftigen Fol-
gen tiefgreifender und anhaltender Diskriminierungsprozesse bis hin zu Res-
sentiments gegen jene bedenkt, die sich systematischer Herabwiirdigung und
Benachteiligung Anderer schuldig gemacht haben. Wie sollte es unter einer
solchen Bedingung mdoglich sein, die Diskriminierer nicht ihrerseits zu diskri-
minieren, sobald man effektiv dazu in der Lage ist? So aber drohte sich das
fortgesetzte Diskriminieren in eine Logik von Gewalt und Gegen-Gewalt zu

602

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zum Verhadltnis von Differenzierung und Diskriminierung

zur Symmetrie? Muss man Diskriminierer ebenfalls diskriminieren?
Und gerdt man dadurch unvermeidlich auf die abschiissige Bahn
zunehmender gegenseitiger Gewalt gegen >Anderes, die letztlich alle
in jhren Sog ziehen muss? Kann man sich, um das zu vermeiden, auf
anscheinend >unschuldiges« Differenzieren Anderer zuriickziehen,
das ihrem >Andersseins, >-denkens, >-lebens, >-lieben<... Rechnung
tragt und womoglich Respekt zollt, ohne sich dabei im Geringsten
diskriminierend zu verhalten?

Vor diesem weiten und diisteren Hintergrund - zwischen unver-
meidlicher Differenzierung, zu vermeidender Diskriminierung und
am Ende todlicher Gewalt — bewegen sich die nachfolgenden Uber-
legungen. Sie beschrianken sich aber auf die Frage, ob die angedeu-
tete Nahe zwischen Differenzierung und Diskriminierung auf juridi-
schem Wege zu bewiltigen ist — etwa indem man letztere untersagt
und unter Strafe stellt. Ich werde zu zeigen versuchen, dass das
eine fatale Illusion ist. Zur Diskussion stellen mochte ich die Frage,
wohin das fiihrt.

Friedliche Konfliktbeilegung, Toleranz, Respekt, Achtung und
Anerkennung Anderer stehen in den Demokratien des Westens in
hohem Kurs; zumindest >verbal< und in intellektuellen Diskursen.
Darauf halten sich diese Demokratien anscheinend auch und gerade
dann viel zugute, wenn sie von Unfriedlichkeit, Intoleranz, fehlen-
dem Respekt, Miss- und Verachtung zerrissen zu werden drohen.
Zweifellos: Nicht jede(r) bekennt sich demonstrativ zu jenen Begrif-
fen als »Werten, die als solche seit langem auch philosophischer
Anfechtung ausgesetzt sind. Man hat sogar von einer »Tyrannei
der Werte« gesprochen, durch die anscheinend alles Mogliche um-
und abgewertet werden kann.’® Aber wer wagt es, offen fiir Krieg,
Intoleranz und Verachtung zu pliddieren oder sich auch >nur< fiir
die Diskriminierung Anderer auszusprechen, die im politischen Dis-
kurs der Gegenwart eindeutig als zu Verurteilendes gilt? Allenfalls
hélt man Intoleranz all jenen gegeniiber fiir angebracht, die es an
Toleranz, Friedlichkeit, Achtung und Anerkennung Anderer fehlen

verstricken, die womdglich kein Ende kennt. Umso erstaunlicher sind die Fille,
in denen es nicht dazu kommt.

56 M. Buber, Politische Schriften, Frankfurt/M. 2010, 644f.; C. Schmitt, E. Jiingel,
S. Schelz, Die Tyrannei der Werte, Hamburg 1979.

603

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

lassen oder erkldren, sich um all das nicht scheren zu wollen oder es
zu verweigern.>’

Nur wenige berufen sich heute wie Botho Strauss auf eine angeb-
lich »natiirliche Anlage der Diskriminierung, die das Kind noch
besitzt«, die ihm aber durch eine Ideologie der politischen Korrekt-
heit ausgetrieben werde, wie der Dramatiker mit dem Unterton des
Bedauerns behauptet. Diese Ideologie sei, so Strauss, einer Gesin-
nungs-Minoritit zu verdanken, die uns nichts anderes mehr zu den-
ken und zu sagen erlauben wolle als genau das, »was nicht ebenso
alle sagen kénnten«.”® Nicht etwa, weil es rationaler Priifung stand-
gehalten und sich insofern als konsensfahig erwiesen habe, sondern
schlicht aus einem triumphalen >linken< Konformismus heraus, der
jeglichen Widerstand abweichenden Denkens ausmerzen und statt-
dessen eine softe Ideologie der Toleranz und der Anerkennung jeg-
licher Diversitdt installieren wolle — mit einer Ausnahme freilich:
mit der Ausnahme eines wirklich freien Denkens, das sich heraus-
nehmen kann, >dagegen< zu sein — wogegen auch immer. Das mag
als allzu wenig erscheinen, um politisch irgendetwas Besonderes zu
besagen, wird aber doch bemiiht, um sich selbst einen Non-Konfor-
mismus zu bescheinigen, mit dem der >linke< Konformismus angeb-
lich auf Kriegsfuf$ steht, obwohl oder gerade weil es sich um die
Ideologie einer Minderheit handelt (wie Strauss offenbar meint), der
es gelungen zu sein scheint, ihr affirmatives Denken des Demokrati-
schen den entsprechenden politischen Lebensformen aufzuzwingen,
in denen faktisch so gut wie niemand mehr freien Geistes sein konne
— abgesehen von einer elitiren Minderheit, die noch sage, was sie
>wirklich« denkt. In erster Linie beklagt sie, dass genau das weniger
denn je méglich sei. Und damit hat sie verbliiffenden publizistischen
Erfolg, der mit dem beklagten Missstand, nicht mehr frei reden und
denken zu kdnnen, in krassem Widerspruch steht.

Hier fehlt nicht viel, und wir landen bei einer Apologie der Dis-
kriminierung Anderer als einer Art Selbstverteidigung gegen das

57 Wird letzteres pauschal von Anderen behauptet, kann die im Namen der Tole-
ranz geforderte Intoleranz allerdings sehr leicht in neue Diskriminierungen um-
schlagen, wie es in aktuellen, vielfach von aufSerordentlicher Selbstgerechtigkeit
gepragten Debatten tiber »Freiheit oder Denkverbote?« tiberdeutlich wird. Vgl.
die Diskussion unter diesem Titel zwischen Sandra Kostner und Matin Liithe in
Die Zeit (no. 45; 4. 11. 2021, S. 16).

58 B. Strauss, Der Leviathan unserer Tage, in: Die Zeit 37 (2020), 49.

604

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zum Verhaltnis von Differenzierung und Diskriminierung

Aufgehen in einer alles und jeden nivellierenden Gleichheit, die
unter dem Anschein der Toleranz, Achtung und Anerkennung Ande-
rer in Wahrheit das Gegenteil zu betreiben scheint: die politische
Liquidierung jeglichen wirklich abweichenden >Andersseins< und
>Andersdenkens< namlich. Diskriminiert — und ihr seid wieder wer,
scheint der Kulturkritiker seinen Lesern zuzurufen -, statt euch
selbst aufzugeben in einem anachronistischerweise immer noch als
»>Gesellschaft« bezeichneten politischen System, das kein wahr- und
wehrhaftes Anderssein mehr zulassen wolle oder konne. Wehrt euch,
indem ihr unterscheidet und euch selbst unterscheidet — und zwar
von Anderen, kénnte dagegen eine zeitgemdfle Parole derer lauten,
die auch den Preis der Diskriminierung nicht scheuen; vorausge-
setzt, es handelt sich um die Diskriminierung aus ihrer Sicht >Ande-
rer«.

Hatte nicht auch einer der Chefideologen der franzosischen
Identitaren, Alain de Benoist, vor Jahren schon im Fahrwasser
einer sogenannten »Konservativen Revolution«*® in diesem Sinne
die Kampfparole ausgegeben: vive la différence?®® Passte das nicht
ironischerweise ausgezeichnet in den Kontext einer »Politik der Dif-
ferenz«, die ausdriicklich der Anerkennung des Verschieden- und
Fremdseins Anderer verpflichtet war — allen voran Frauen, people
of colour, Behinderte und Angehdrige von Minderheiten? Sollte ih-
nen allen nicht ein »Recht auf Anderssein« zugestanden werden
bzw. auch ohne solche >Grof3ziigigkeit« zustehen? Hatten die fran-
zOsischen Rechtsradikalen am Ende gar nichts anderes getan, als
sich diese Forderung zu eigen zu machen - allerdings mit dem
praktischen Effekt, pauschal diskriminierten Fremden keinerlei An-
spruch zuzubilligen, die ihnen gezogenen Grenzen von sich aus
zu uberschreiten, sei es als Arbeitsnomaden, sei es als Zuwanderer
oder Fliichtlinge? Vielmehr sollten sie dort bleiben, >wo sie hinge-
horen«. Die eigenen Landsleute dagegen glaubte man eigens daran
erinnern zu miissen, dass es auch eine »Pflicht zur Differenz« gibt,
d.h. sich klar und eindeutig von Anderen bzw. Fremden abzugren-
zen, ethnisch und historisch, national und territorial. Anscheinend
erwies sich die »eigene<, nationalistisch reduzierte Differenz nicht als

59 A. Mohler, K. Weissmann, Die Konservative Revolution in Deutschland 1918—
1932, Graz ©2005.

60 R. Herzinger, H. Stein, Endzeitpropheten, Reinbek 1995; de.wikipedia.org/wiki/
Alain_de_Benoist.

605

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

eindeutig genug und musste politisch iiberhaupt erst als solche ein-
geschirft, vereindeutigt, ethnisiert, naturalisiert, nationalisiert und
territorialisiert werden. Und das konnte (in der Perspektive der Ra-
dikalen zumindest) nur gelingen, indem man diejenigen, die dazu
nicht bereit waren, unter Riickgriff auf eine einschldgige Semantik
als »Volksverriter« etc. diskriminierte und verdchtlich machte.

Das geschah typischerweise >im Namen des Volkess, das auf diese
Weise als Gemeinschaft von Diskriminierern und Verichtern der an
ihm selbst als abweichend und fremd wahrgenommenen >Elemente«
zum Vorschein kam bzw. so zum Vorschein kommen sollte. Dass
es den Diskriminierern und Verdchtern zu keiner Zeit gelungen ist,
tatsdchlich fiir die Mehrheit der jeweiligen Bevolkerung zu sprechen,
tat dem keinen Abbruch. Wie schon Carl Schmitt glauben machen
wollte, muss auch fiir sie gelten: distinguo ergo sum — was sich aus
dessen Sicht ohne Weiteres in das Diktum discrimino ergo sum um-
miinzen lasst.%! Indem ich mich diskriminierend von Anderen unter-
scheide, existiere ich politisch; und wenn ich das in Verbindung
mit meinen Gesinnungsgenossen tue, gilt anscheinend unmittelbar:
Indem wir diejenigen diskriminieren, die nicht zu >uns< gehdren,
manifestieren wir >das Volk< bzw. uns als >Volk¢, mag der Rest der
Bevélkerung dariiber denken, was er wolle. Das >Volk« konstituiert
sich in dieser Sichtweise geradezu durch die Diskriminierung, Aus-
grenzung und Verachtung Anderer, die sich durch die sogenannte
»Stimme des Volkes« Gehor verschafft, reprasentiert bzw. anschei-
nend unmittelbar verlautbart durch einen autoritdren Anfiihrer. Da-
bei wird geflissentlich vergessen, dass es »keine vox populi, sondern
nur voces populi« geben kann, woran uns Victor Klemperer nach
einschldgiger Erfahrung erinnerte.?

Wie es scheint, bildet das srechte Volk¢, das daran offenbar
nicht erinnert werden méchte, bislang nur eine Minderheit in den
Bevolkerungen der Demokratien des Westens, denen sie zumutet,
die Apologeten der Diskriminierung, Exklusion und Verachtung
als deren Teil zu akzeptieren, ohne es ihnen gleich zu tun. Man

61 Vgl. C. Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951, Berlin 1991,
315, sowie zur politischen Brisanz dieser Formel im Kontext der Freund-Feind-
Lehre, in der das Differenzieren sogleich ins Diskriminieren umschlagt, ebd.,
115, 199, 202, 213.

62 V. Klemperer, LTI. Notizbuch eines Philologen, Stuttgart 262015, 250.

606

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zum Verhaltnis von Differenzierung und Diskriminierung

unterscheidet sich von den Diskriminierern, diskriminiert sie aber
nicht, obgleich es Diskriminierungsverweigerern offenbar nicht sel-
ten schwerfallt, Diskriminierer nicht fur das zu verachten, was sie
tun (wenn schon nicht sie selbst).®* Ob diese nun genau wissen,
was sie tun oder nicht, ist am Ende nicht so entscheidend, denn
die Kritiker:innen der Diskriminierer wissen, wohin Diskriminie-
rung frither oder spiter fithrt: sie gerdt auf die abschiissige Bahn
einer fortgesetzten Abwertung, Benachteiligung und Ausgrenzung
Anderer, die, wenn sie sich nicht rechtzeitig zu wehren wissen, in
systematische Verfolgung und Vernichtung miinden kann und viel-
leicht muss, wie u.a. Imre Kertész meinte.®* Mit der Diskriminierung
beginnt, wenn sie sich politisch aus der Deckung wagt®, was mogli-
cherweise als Zerstorung des Politischen in der Vernichtung Anderer
endet. Bereits in ihren Anfingen liegt die Gefahr der Steigerung
zum Auflersten, vor der es demokratische politische Lebensformen
auf jeden Fall zu bewahren gilt, bevor es definitiv >zu spét« ist; d.h.

63 C. Strenger, Zivilisierte Verachtung. Eine Anleitung zur Verteidigung unserer Frei-
heit, Berlin *2015.

64 1. Kertész, Die exilierte Sprache. Essays und Reden, Frankfurt/M. 2004, 113; vgl.
zum einschldgigen historischen Kontext R. Hilberg, Die Vernichtung der europd-
ischen Juden. Bd. 3, Frankfurt/M. 1994, 1268 ff.; M. Broszat, Der Staat Hitlers.
Grundlegung und Entwicklung seiner inneren Verfassung, Miinchen 1995, 402,
437.

65 Das kann auch auf semantisch kaschierte Art und Weise geschehen. So hat man
den Genozid an den Tutsi im Radio Mille Collines als kommenden »Wind«
angekiindigt. E. Mujawayo, S. Belhaddad, Ein Leben mehr, Zehn Jahre nach dem
Volkermord in Ruanda, Wuppertal 22005; D. Reybrouk, Kongo. Eine Geschichte,
Berlin 2012, 490 ff. Welche Sprachpolizei wire nicht mit derartiger semantischer
Subtilitat tiberfordert? Welches Gesetz konnte je genaue und eindeutige Gren-
zen des sprachlich Erlaubten ziehen, um zuverldssig zu verhindern, dass Andere
derart diskriminiert werden, dass es denkbar wird, sie schliefllich nicht nur
verbal >zum Abschuss< und Schlimmerem »>freizugeben<? Es gibt kein solches
Gesetz; und es kann kein derartiges Gesetz geben. Wo das Aufierste beginnt,
dessen Wiederholung man gemifi einer weitgehend abgenutzten Phrase (»Nie
wieder«...) unbedingt verhindern will, entzieht sich, so scheint es, unweigerlich
dem Auge des Gesetzes und der Aufmerksamkeit des Staates. Es hebt nach ein-
schldgigen Befunden subtil >zwischen uns«< an, u.a. in Formen des Wegsehens,
der Vergleichgiiltigung, der stillen Achtung und Verachtung, die geschickte
Wortfithrer nur noch in semantisch nicht ohne Weiteres erkennbarer Weise
auf ihre politischen Miihlen lenken miissen, um nicht nur verletzende und
verwundende, sondern schliefllich auch sozial, politisch, rechtlich und physisch
vernichtende Gewalt ins Werk setzen zu kénnen.

607

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

bevor die Minderheit der Diskriminierer die Mehrheit auf ihre Seite
ziehen, sie majorisieren oder unterdriicken kann, um schlief3lich die
ganze Bevolkerung in ein totalitires >Volk< zu transformieren, des-
sen >Gemeinschaft< schlieSlich auch keine innere Fremdheit, kein
Andersdenken, -leben und -lieben mehr zulassen soll.

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

Vor dem entsprechenden historischen Hintergrund einschldgiger
Erfahrungen mit der unter passenden politischen Umstidnden eska-
lierenden Dynamik systematischer Diskriminierung ist es nur zu
verstandlich, wie sensibel man reagiert, wo letztere sogar propagiert
und geradezu als vitalisierendes Prinzip politischer Selbstbehaup-
tung gegen Andere empfohlen wird. »Nie wieder« - heifSt es in
von Strauss verdchtlich kommentierten »prasidialen Ermahnungen«
— soll systematische Diskriminierung Anderer auf diese Weise zum
Zuge kommen. Eine ganze Reihe von Vorfillen in Deutschland -
u.a. in Kassel (am 2. Juni 2019), Halle (am 9. Oktober 2019) und
Hanau (am 14. Februar 2020), um nur an einige der bekanntesten
aus jungerer Zeit zu erinnern® - hat jedoch den Verdacht bestérkt,
in unserer derart historisch sensibilisierten Demokratie sei systema-
tische Diskriminierung bis hin zu alltidglichem Rassismus eine unbe-
streitbare, wenn auch wohl nicht allgemein vorherrschende Realitat
- und priasidiale Rede, wenn sie das kaschiert, am Ende pure Ideolo-
gie. In dieser Hinsicht hitten wir, meinen manche, den USA, wo
man den residualen westlichen Rassismus vor allem zu vermuten
neigt, mit der dort im Alltag sich durch Diskriminierung Anderer
behauptenden white supremacy im Grunde nichts voraus und wir
seien keinen Deut besser®” als die weiflen Erben der rassistischen

66 Vgl. die allein zwischen 1990 und 2022 nicht weniger als 311 Opfer rechts-
extremer Gewalt umfassende Liste sowie die zusitzliche Liste von einschld-
gigen Verdachtsfillen: dewikipedia.org/wiki/Todesopfer_rechtsextremer_Ge-
walt_in_der_Bundesrepublik_Deutschland.

67 M.E. ist die Gefahr nicht vollig von der Hand zu weisen, dass emphatische
Diskriminierungskritiker bei einer Art Autodiskriminierung landen kénnten,
wenn sie den generellen und pauschalen Vorwurf der rassistischen, kolonia-
listischen, >weiflen< Diskriminierung bereitwillig gegen eine kollektiv beerbte
whiteness oder >den Westen< erheben, dem sie selbst zugehéren. So kénnen

608

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

Sklaverei, die partout nicht praktisch einlésen mdgen, was ihnen
ihre eigene Verfassung u.a. in der Form expliziter Diskriminierungs-
verbote vorgibt.®8

Lisst sich aber Diskriminierung tiberhaupt verbieten? Und zwar
nicht nur systematische (wie bspw. diejenige, die als racial pro-
filing kritisiert wird), sondern Diskriminierung jeglicher Art? Unter-
steht Diskriminierung der sogenannten »Herrschaft des Rechts«®°?
Oder beweist das Andauern diverser Formen von Diskriminierung
»unterhalb der Schwelle einer Ungleichbehandlung im Staatsbiirger-
recht« das genaue Gegenteil?”? Ist es womdglich weitgehend vergeb-
lich, allein auf das Recht als Medium der Beherrschung inakzepta-
bler Diskriminierung zu bauen? Wer an dieser Problematik interes-
siert ist, wird der Frage auf den Grund gehen miissen, wie sich
Diskriminierung allererst zeigt (langst bevor sie in systematisierter
Form auffillig und rechtlich relevant wird), woher sie dann riihrt,
welchen >Sinnc sie in der Perspektive der Diskriminierenden hat und
was sie auf Seiten der Diskriminierten anrichtet, denen sie allemal
gewaltsam widerféhrt.

Als Form von Gewalt hat sich das Verstindnis von Diskriminie-
rung, wie alle Gewalt zundchst, an denjenigen zu orientieren, die
sie verletzend trifft.”! Es liegt zunéchst bei ihnen, festzustellen, was,
wie und inwiefern etwas als diskriminierend erfahren wird; und es
hilft nichts, letzteres damit wegzudiskutieren, man habe dies oder
jenes >nicht so gemeint«... Das gilt heute selbst fiir rassismuskritische
Texte, in denen wie etwa in Anmerkungen zu Eldridge Cleavers
Seele auf Eis zum besseren Verstandnis der Black Panther ohne
Weiteres auf »Neger« verwiesen wird, die sich wie Rosa Parks 1955

zudem gleichsam durch die Hintertiir rassistische Gedankenfiguren wieder ins
Spiel kommen, wenn auch als gegen sich selbst gerichtete.

68 Europdische Menschenrechtskonvention, Art.14; Art.18 des Vertrags iiber die
Arbeitsweise der EU; Europdische Grundrechtecharta, Art.20-23; Art.3 des
Deutschen Grundgesetzes etc.

69 Vgl. D. Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbiirgerschaft in Europa im 20.
und 21. Jahrhundert, Berlin 2016, 384 f.

70 Ebd., 590.

71 V£, Was (nicht) als Gewalt zahlt. Zum Stand des philosophischen Gewaltdiskurses
heute, in: M. Staudigl (Hg.), Gesichter der Gewalt. Beitrige aus phinomenologi-
scher Sicht, Miinchen 2014, 355-381.

609

1.01.2028, 02:37:30.



https://de.wikipedia.org/wiki/Europ%C3%A4ische_Menschenrechtskonvention
https://dejure.org/gesetze/MRK/14.html
https://dejure.org/gesetze/AEUV/18.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Grundrechtecharta
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Europ%C3%A4ische_Menschenrechtskonvention
https://dejure.org/gesetze/MRK/14.html
https://dejure.org/gesetze/AEUV/18.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Grundrechtecharta

Kapitel XVII

als »schwarze Frau« gegen den Rassismus der Weiflen aufgelehnt
hitten.”?

Wenn heute selbst in solchen Texten wie auch bei Philosophen
wie Kant und bei politischen Theoretikerinnen wie Arendt und vie-
len anderen, die sich nirgends fiir die Diskriminierung, Geringschit-
zung oder Verachtung Anderer aussprechen, ein diskriminierendes,
geringschitziges und verdchtlichmachendes Vokabular oder entspre-
chendes anthropologisches Kategorisieren entdeckt wird, so kann
man m.E. nicht umhin, als diesen Verdacht zunachst einmal ernst zu
nehmen, auch wenn man sich vor selbstgerechten Anachronismen
hiiten muss. Heute ist es leicht, solches Vokabular und Kategorisie-
ren zu brandmarken, nachdem man fiir dessen diskriminierende
Brisanz sensibilisiert wurde. Aber man kann keineswegs dessen
sicher sein, sich nicht selbst wiederum in Diskriminierungen zu
verstricken und sich nicht spéter entsprechende Vorwiirfe zuzuzie-
hen, wenn es sich herausstellt, dass das eigene Denken, Reden und
Schreiben ldngst nicht weit genug in Richtung auf antirassistischen
Vorurteilsabbau, Desoziozentrierung und Dekolonialisierung voran-
gekommen ist.”3

Mehr noch: Verriat am Ende selbst die scheinbar so iiberaus gene-
ros gemeinte Programmatik der »Einbeziehung des Anderen«, die
jeder und jedem angesichts ihrer bzw. seiner unauthebbaren Alteritit
gelten soll, eine gewisse Zentrierung auf sich selbst, die »Anderen«
nur von sich aus einen Anspruch auf Einbeziehung, Integration oder
Inklusion zuerkennt, letzteren aber keineswegs in der Alteritdt Ande-
rer selbst wahrnimmt?”* Geht selbst diese Programmatik nicht nach
wie vor von einer souverdanen und autonomen Subjektivitit aus, die
sich allenfalls grofiziigigerweise dazu herablésst, »Anderen« Ansprii-
che auf Nichtdiskriminierung zuzuerkennen, und dabei jederzeit
Herr der Lage bleibt? Und gelangt eine solche Subjektivitdt nicht
bestenfalls in den bekannten Verfahren diskursiver politischer Wil-
lensbildung dazu, durch die vermeintlich »unnachsichtig zwingende
Kraft des besseren Arguments« Anderen die Zustimmung zu einer
verallgemeinerbaren Norm abzuringen, der zufolge niemand diskri-
miniert werden sollte? Hat man nicht behauptet, auch diese Sub-

72 E. Cleaver, Seele auf Eis, Miinchen 51973, 226.

73 Vgl. A. Mbembe, Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin 2014; Postkolonie. Zur
politischen Vorstellungskraft im zeitgendssischen Afrika, Wien, Berlin 2016.

74 Vgl. Habermas, Die Einbeziehung des Anderen, 58.

610

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

jektivitdt sei in rationaler Hinsicht allein dieser Kraft unterworfen,
im Ubrigen aber uneingeschrinkt autonom in dem, was sie selbst
einsieht und wovon sie sich iiberzeugen ldsst? Allenfalls konnte man
einem derart souverdnen und autonomen Subjekt nachweisen, dass
es in sich widerspriichlich sei, selbst nicht diskriminiert werden
zu wollen, Andere dagegen weiterhin zu diskriminieren - wobei
vorausgesetzt wird, dass der Nachweis der Selbstwiderspriichlichkeit
bereits geniigen miisste, um jegliche Diskriminierung zu delegitimie-
ren und letztlich unmaglich zu machen.

Die bekannten Diskriminierungsverbote scheinen dies nur noch
in positiviert-verrechtlichter Form zu affirmieren. In ihnen bekennt
sich ein politisches Gemeinwesen zu konkreten und vielfach diffe-
renzierten Anspriichen einer bzw. eines jeden, nicht aufgrund der
Hautfarbe, des Geschlechts, religioser oder ethnischer Zugehorig-
keit und Herkunft, irgendwelcher >Handicaps< usw. diskriminiert,
systematisch benachteiligt, als >minderwertig« behandelt und am
Ende um die Lebbarkeit des eigenen Lebens gebracht zu werden.
Nichts von alledem kann man, so wird dabei unterstellt, >ernsthaft
wollen< — weder in Bezug auf sich selbst noch auch in Bezug auf
Andere, ganz gleich, um wen es sich im Einzelnen handelt. Nichts
von alledem hilt dem zentralen Anspruch auf Verallgemeinerbarkeit
normativer Positionen stand. Wenn es dennoch zu Diskriminierun-
gen kommt, so nur deshalb, weil man hinter diesen Anspruch zu-
rickfallt, ihm nicht gerecht wird, ihn nicht wirklich beherzigt hat,
oder weil man nicht einmal erkennt, dass man ungeachtet >bester
Absichten« weiterhin diskriminiert — etwa weil man sich eines Voka-
bulars bedient, dessen diskriminierende Effekte auf Andere man als
solche gar nicht realisiert. So verhielt es sich offenbar vielfach bei der
Rede von »Negern«, »Gypsies« oder »Zigeunern« selbst in antiras-
sistischen Schriften, die heute kaum mebhr zitierfahig sind, weil sich
die Vorgeschichte der Diskriminierung, mit der sie sich auseinander-
setzen, in ihrer eigenen Semantik unerkannt fortzusetzen droht.”

75 Ich wurde »ausdriicklich« davor »gewarnt«, »diese Begriffe — selbst vor dem
Hintergrund einer solchen Aussage - auszuschreiben«. Denn das kénne »zu
Reaktionen fithren, die Autor:in und Herausgeber:innen Schwierigkeiten berei-
ten«. Es gehe »weniger darum, hier eine forcierte correctness einzumahnen
als einfach [!] um die Probleme, die [bspw.] ein ausgeschriebenes N-Wort
verursachen kann«. So »einfach« liegen die Dinge allerdings keineswegs. Es
hilft namlich rein gar nichts, dieses Wort (oder die oben eingefiigten) einfach

611

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

Und so verhilt es sich noch heute womdglich sogar mit der verbal
ausdriicklich ehrenden Anrede von »Damen und Herren, die keine
»Diversen« kennt, von deren Existenz viele bis vor Kurzem nicht die
geringste Ahnung gehabt zu haben scheinen...”0

Die langst nicht abgeschlossene und vielleicht niemals abzuschlie-
ende Debatte um immer neue, bislang nicht einmal als solche of-
fentlich zum Vorschein gekommenen Anzeichen von Diskriminierun-
gen, die die unerwartet unter Diskriminierungsverdacht Stehenden
wiederum »>so nicht gemeint< haben wollen, wie vielfach beteuert
wird, beweist eine bemerkenswerte Inversion der ganzen Ausein-
andersetzung mit dem Problem der Diskriminierung als solchem.
Sie geht namlich jetzt konsequent von denjenigen aus, die ihr ei-
genes Diskriminiertwerden oder die Diskriminierung Anderer (ad-
vokatorisch) beklagen und den Anspruch auf Nichtdiskrimierung
gegen Andere zur Geltung bringen. Bevor es infolgedessen zur kriti-
schen Auseinandersetzung mit Geltungsanspriichen kommt, dreht
sich dieser Prozess zundchst um den Anspruch, iiberhaupt Gehér
zu finden und in diesem Sinne um einen Erfahrungsanspruch.
Demnach soll die soziale, politische, rechtliche Wirklichkeit von
Diskriminierungserfahrungen erst einmal kenntlich und offentlich
sichtbar werden; dann erst ist zu beurteilen, von welchem Gewicht
sie sind, ob sie >mit Recht« beklagt werden und was gegebenenfalls
gegen sie zu tun ist, etc.

Genealogisch liegt noch vor jedem Verbot jeglicher Diskriminie-
rung das Erfordernis, Diskriminierungen iiberhaupt erst als solche

durchzustreichen oder nur andeutungsweise zu verwenden, um sich nicht >an-
greifbar< zu machen, so als ob es vor allem darum gehen miisste. Abgesehen
davon, dass jede indirekte Verwendung eines Wortes auch eine Verwendung
ist und das jeweils Durchgestrichene oder Angedeutete gerade durch eine ent-
sprechende Praxis nur umso deutlicher zur Geltung kommen zu lassen droht
(nach der Devise: »Ihr wisst schon, was ich meine, wenn ich >N.< schreibe...«)
— die unvermeidliche Folge wire, dass man auch die historische Realitdt der
tatsachlichen Verwendung diskriminierender Rede in gewisser Weise tilgt, wenn
sie gar nicht mehr zitiert werden diirfte, wie es sonst bei Quellenbegriffen in der
Historiografie iiblich ist. Das wiirde letztlich nur die Aufklarung der fraglichen
Diskriminierungsgeschichten sowie ihrer Folgen behindern. Was man nicht
beim Namen nennt und ggf. zitiert, bleibt doch im Spiel — aber gefihrlich
unerkannt. Im Ubrigen wiére auch sprachphilosophisch nur eine Position zu
rechtfertigen, die den Gebrauch eines Wortes nicht von seinem — hier: explizit
diskriminierungskritischen — Kontext einfach ablost.
76 p.dw.com/p/30w3j; sz-magazin.sueddeutsche.de/heft/2021/5.

612

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

erkennbar werden zu lassen; und zwar dadurch, dass sie Anderen
zu Gehor gebracht und zum Gegenstand einer normativen Ausein-
andersetzung gemacht werden konnen. Selbst die strengsten Diskri-
minierungsverbote richten nichts aus, wenn vorliegende Diskrimi-
nierungen nicht als solche auch erkennbar werden. Noch vor dem
Verbot der Diskriminierung liegt so gesehen das Erfordernis, sie
zum Vorschein kommen zu lassen; wenn nicht durch die unmittel-
bar Betroffenen selbst, dann gegebenenfalls durch advokatorische
Parteinahme an ihrer Stelle.

Allerdings verbiirgt nichts, dass einer beklagten Diskriminierung
in jedem Falle auch Recht zu geben ist. Ob sie >wirklich< vorliegt
und mit Recht beklagt wird, wie man sich dazu verhalten soll und
kann, bleibt allemal eine Frage 6ffentlicher Auseinandersetzung, die
auch dann, wenn sie dem Verbot der Diskriminierung Anderer ver-
pflichtet ist, keineswegs jede(n) generell dazu autorisiert, sich als
Diskriminierte(n) zum Maflstab Anderer zu machen. Wer behaup-
tet, diskriminiert zu werden, hat in dieser Perspektive Anspruch
darauf, damit Gehor zu finden, nicht aber unbedingt auf Anerken-
nung seines vorgebrachten Erfahrungsanspruchs in der Form eines
Geltungsanspruchs. Nicht jeder, der behauptet, diskriminiert zu
werden, wird auch diskriminiert. Umgekehrt liegt auf der Hand: Wo
jegliche Diskriminierung untersagt ist, kann dennoch Diskriminie-
rung vorliegen. Ein ginzlich diskriminierungsfreies Zusammenleben
lasst sich ohnehin kaum vorstellen. Auch diejenigen, die sich un-
eingeschrinkt fiir ein Diskriminierungsverbot aussprechen, kénnen
nicht versprechen, sich jeglicher Diskriminierung zu enthalten. Denn
die Wirklichkeit von Diskriminierung hangt zundchst gar nicht von
ihnen, sondern von Anderen ab - wenn wir akzeptieren, dass es
sich bei Diskriminierungen stets um Formen einer Gewaltsamkeit
handelt, die sich zunéchst an denjenigen bemisst, die sie trifft.

Auch erklirte Nichtdiskriminierer werden niemals ganz ausschlie-
len konnen, dass ihr Reden und Denken, ihr Tun und Leben diskri-
minierende Effekte hat. Deren Wirklichkeit tritt auf Seiten Anderer
ein und steht insofern weder Diskriminierern noch Nichtdiskrimie-
rern allein zu Gebote. Es steht so gesehen grundsdtzlich nicht allein
in unserer Macht, Andere nicht zu diskriminieren. Das bedeutet frei-
lich nicht, dass nun umgekehrt Andere uneingeschrénkt dazu zu er-
machtigen wiren, wieder Andere mit Diskriminierungsvorwiirfen zu
tiberziehen. Vielmehr bedarf die Wirklichkeit von Diskriminierung

613

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

einer grundsitzlich anfechtbaren Artikulation >zwischen uns<, durch
die allein ihr Gewicht und auch ihre Vermeidbarkeit zu bestimmen
sind. Auch wenn man nun aber dariiber hinausgehend dieses >Zwi-
schen« als solches bejaht und insofern jede eigene Definitionsmacht
tiber potenziell diskriminierende Unterschiede aus der Hand gibt, ist
nicht >klar¢, ob sich Diskriminierung iiberhaupt ganzlich vermeiden
ldsst. Warum nicht?

Historisch-semantisch sind die Verben >differenzieren< und »dis-
kriminieren< urspriinglich zwar eng miteinander verwandt, inzwi-
schen aber deutlich voneinander zu unterscheiden: Es gibt keine
Diskriminierung ohne vermeintlich eindeutige Differenzierung und
Entdifferenzierung (wenn Andere pauschal >klassifiziert< und >iden-
tifiziert« werden’”); anscheinend sehr wohl aber Differenzierung
ohne soziale, politische, rechtliche Diskriminierung. Zumindest soll-
te es so sein, wird seitens derer suggeriert, die einer Politik der
Differenz das Wort reden, ohne damit im Geringsten Diskriminie-
rungseffekte zu verbinden. Tatsachlich wiirden wir gar nichts wahr-
nehmen, erfahren und denken konnen, wenn wir uns nicht auf
irgendwie wenigstens Differenzierbares beziehen konnten. In der
Phdnomenologie spricht man in diesem Zusammenhang von einem
primordialen »Feld« des Wahrnehmbaren, das sich bereits als mehr
oder weniger differenziertes darstellt, bevor iiberhaupt ein Subjekt
zum Zuge kommen kann, das es aus eigener Kraft zu differenzieren
vermochte. In diesem Feld zeichnet sich Differenziertes allererst
durch Abweichung von Anderem, durch Salienz und Prignanz ge-
wissermaflen unschuldig ab, ohne unser eigenes Zutun, und ldsst
dabei weitere Differenzierung zu, die niemals alles zugleich erfassen
kann, was sich jeweils als Differenzierbares darstellt. Infolgedessen
kommt es zu einer unvermeidlichen Selektivitit und Exklusivitat
in Prozessen der Differenzierung, die weitere Differenzierung stets
mit der Kehrseite einer gewissen Indifferenzierung erkaufen miissen;
zumal dann, wenn auf dem Spiel steht, auf welche Differenzen es
in einer gegebenen Lage ankommt bzw. welche Unterschiede jeweils
in welcher Hinsicht >einen Unterschied machen«. Dabei kommen
schliefSlich auch Wertungen ins Spiel, die die Frage betreffen, welche

77 Unter Hinweis auf Klemperers LTI macht Georges-Arthur Goldschmidt auf den
Zusammenhang von sprachlicher (Pseudo-)Eindeutigkeit und einem »Zwang
zur Ausstoflung« aufmerksam in: Freud wartet auf das Wort. Freud und die
deutsche Sprache I, Frankfurt/M. 2008, 193.

614

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

Unterschiede besonders bedeutsam, praktisch relevant oder folgen-
reich sein sollten, welche in diesem Sinne >zéhlen< und welche nicht
oder weniger. So orientiert man sich an Unterschieden und mit Hilfe
von Unterschieden, die einen Unterschied machen, wihrend andere
vernachldssigt werden, aus dem Blick geraten und voriibergehend
oder dauerhaft vergessen werden - was nicht ausschlief3t, dass sie
spater gewaltsam wieder zum Vorschein kommen.

All das wurde von phidnomenologischer, aber auch von system-
und orientierungstheoretischer Seite bereits vielfach bedacht, inter-
essiert hier aber vor allem im Hinblick auf die Frage, wie sich Diffe-
renzierung und Diskriminierung zueinander verhalten und ob sich
die zuvor unterstellte >Unschuld< von Differenzierungsvorgangen
tatsdchlich rechtfertigen lasst. Auf perzeptiver Ebene, wie sie Aron
Gurwitsch, Maurice Merleau-Ponty und Jan Patocka im Auge hatten,
als sie die Selbstorganisation eines menschlichen Erfahrungsfeldes
beschrieben (worauf ich eingangs kurz Bezug genommen habe)’s,
stellt sich zunichst alles so dar, als ergdbe sich letztere ohne unser
eigenes Zutun. Aber wenn eine gewisse Selektivitdt und Exklusivitat
in der Bestimmung von Unterschieden ins Spiel kommt, die einen
Unterschied machen bzw. auf die es ankommen soll, wird dann
nicht unvermeidlich bereits die Problematik potenzieller Diskrimi-
nierung virulent, sobald sich Differenzierungsprozesse auf Andere
beziehen? Wie sollten wir je aus eigener Kraft und im Vorhinein
wissen konnen, ob Unterschiede, die wir in Beziehungen zu ihnen
selektiv-exklusiv beachten, hervorheben oder vernachldssigen und
ignorieren, von Anderen nicht als gewaltsam-diskriminierend aufge-
fasst werden? Mir scheint, dass wir das niemals im Vorhinein und
ganz und gar von uns aus entscheiden konnen, so dass wir unver-
meidlich und immer darauf warten miissen, uns von Anderen sagen
lassen zu miissen, inwiefern gewisse Differenzierungen bereits mit
Diskriminierungen einhergehen, auch und gerade dann, wenn wir
selbst das nicht fiir moglich oder naheliegend halten.”

78 M. Merleau-Ponty, Phidnomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966; A. Gur-
witsch, Das BewufStseinsfeld, Berlin 1975; ]. Patocka, Die Bewegung der menschli-
chen Existenz, Stuttgart 1991.

79 Insofern handelt es sich auch hier um eine Problematik jener Grenzen, von
denen man niemals im Vorhinein genau weif3, ob und inwiefern sie jeweils die
des Einen und/oder des Anderen sind oder nicht.

615

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVII

Unvermeidlich differenzieren wir uns und Andere aktiv und pas-
siv in diversen Beziehungen mit und in Verhiltnissen zu ihnen.
Unvermeidlich wissen wir dabei aber niemals im Vorhinein und allein
aus eigener Kraft, ob wir uns dabei nicht schon gewisser Diskriminie-
rungen schuldig machen - solange wir nicht darauf aufmerksam ge-
macht werden. Insofern kénnen wir nicht versprechen, Andere nie-
mals und unter keinen Umstdnden zu diskriminieren. Wir kénnen
allenfalls versprechen, uns dem entsprechenden Vorwurf gegeniiber
aufgeschlossen zu verhalten, auch und gerade dann, wenn er uns
prima facie gar nicht als einleuchtend erscheint, insofern wir uns oh-
nehin zu rechtlich verbiirgten Diskriminierungsverboten bekennen
und von deren Sinn und Geltung iiberzeugt sind. Diese Verbote
werden jedoch die mit sozialen Differenzierungsprozessen unver-
meidlich einhergehenden Diskriminierungspotenziale niemals der
viel zitierten »Herrschaft des Rechts« vollig unterwerfen konnen.
So strikt und generell diese Verbote auch formuliert sein mdgen,
sie konnen doch nicht ausschlieflen, dass ungeachtet aller gegentei-
ligen Bemithungen Differenzierungsprozesse nahtlos und vielfach
unerkannt in Diskriminierungen iibergehen. Das wird kein Recht
der Welt verhindern kénnen; auch nicht dessen juridistische Ver-
scharfung.8® An dieser Stelle kann allein eine soziale Sensibilisierung
dafiir weiterhelfen, wie sich unsere wie auch immer differenzierte
soziale Wirklichkeit Anderen anders darstellt - gegebenenfalls eben
in diskriminierender Art und Weise.! Die Kritik und kiinftige Ver-
meidung von Diskriminierungen kann dann nicht allein auf dem

80 Wie sie etwa bei Hermann Broch festzustellen war, der unter dem Eindruck des
Nazismus im Rahmen seiner Konzeption einer »totalen«, Humanitit geradezu
diktierenden Demokratie ein »Gesetz zum Schutze der Menschenwiirde« vorge-
schlagen hat, in dem es u.a. heifit: »Wer durch Worte oder Taten danach trach-
tet«, Andere »derart zu diskriminieren, dafl ihnen nicht der geringste Mitgenuf3
an den biirgerlichen Rechten und Ehren, nicht die geringste Anwartschaft an
den offentlichen Einrichtungen, nicht die gleiche Freiheit ihres personlichen
Lebens, m.aW. nicht die gleiche physische und psychische Integritit wie den
iibrigen Biirgern zustehe [...], verstofit gegen die Grundlage des Staates und soll
straffillig gemacht werden.« H. Broch, Zur Diktatur der Humanitdt innerhalb
einer totalen Demokratie [1939], in: Politische Schriften, Frankfurt/M. 1978, 24—
71, hier: 27.

81 Im Kontext der Innsbrucker, von Michaela Bstieler, Andreas Oberprantacher
und Sergej Seitz organisierten Konferenz Confronting Discrimination (Oktober
2021), zu der der zweite Teil dieses Aufsatzes beigetragen hat, habe ich die
eingangs angesprochene Beschrankung auf das hier gestellte Thema beibehalten.

616

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

von Verboten vorgezeichneten Weg erfolgen, sondern nur so, dass
man sich zunichst von Anderen sagen ldsst, wie sie Differenzierun-
gen als Diskriminierungen erleben - ohne sich dem widerspruchslos
unterwerfen zu miissen. Diese Schlussfolgerung ist ohne Weiteres
auch auf die vorangegangenen Ausfithrungen selbst anzuwenden.

Eine dariiber hinausgehende Konfiguration der Phdnomenologie der leibhafti-
gen Wirklichkeit konkreter (anhaltender, systematischer...) Diskriminierungen
(a) und ihrer normativen Kritik (b) im Hinblick auf deren spezifisch >westliche<
Genealogie (c) bleibt ein Desiderat.

617

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII

Antisemitismus und Anti-Antisemitismus in der
politischen Kultur der Gegenwart

1. Antisemitismen inflationar (621) | 2. Auflosung jeglicher Antisemitismus-Kritik in
kritisiertem >Antisemitismus<? (626) | 3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkun-
gen (630) | 4. »Juden« erfinden miissen? (638) | 5. Jidische Alteritat versus Antisemi-
tismus als Definitionsmacht? (643) | 6. Radikale Alteritit als unanfechtbares Refugi-
um? (645)

Die Wunde soll nicht heilen im Vergessen [...].
Das kénnt ihr eben nicht: Nicht morden.!

Im Grunde ist immer noch nicht erhellt, ob wir existieren [...].2

Das sogenannte Dritte Reich war zweifellos verantwortlich fiir
die bislang programmatisch radikalste und exzessivste Form anti-
semitischer Diskriminierung {iberhaupt. Dabei lag der jiidische Be-
volkerungsanteil 1933 bei gerade einmal 0,77 %. Viele Juden begrif-
fen sich als >assimiliert« und waren von anderen in keiner Weise
als Juden zu erkennen. Sie wurden wie Jakob Wassermann, Theodor
Lessing, Karl Lowith und viele andere iiberhaupt erst durch Diskri-
minierung >zu Juden gemacht< - zu Juden im Sinne ihrer Verfolger,
die gar kein Interesse daran hatten, zu erfahren, ob und inwiefern
sich die Diskriminierten iiberhaupt als Juden verstanden. Von den
Millionen, iberwiegend im Osten Europas lebenden und dann ver-
nichteten Juden erst kannten die Tater so gut wie gar niemanden,
der ihnen irgendeinen Anlass hitte geben kénnen. So bleibt bis
heute die im Grunde anlasslose Verfolgung derer, die man zu >Judenc
erkldrt hat, ein zutiefst irritierendes Rétsel. Kann nicht auch heute

1 J. Katzenelson, Dos lied vunem oisgehargetn jidischen volk, K6ln 1994, 117, 147.

2 1. Kertész, Dossier K. Eine Ermittlung, Reinbek 2006, 232.

3 Vgl. J. Wassermann, Mein Weg als Deutscher und Jude [1921], Frankfurt/M. 2005,
50f.; T. Lessing, Einmal und nie wieder [1935], Giitersloh 1969, 1121, 203; K.
Lowith, Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933 [1940], Frankfurt/M. 1989,
54f.

619

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII

und in Zukunft jede(r) diskriminierend zum >Juden gemacht< wer-
den, mit vernichtender Konsequenz?

Der in dieser Frage liegende historische Zusammenhang zwischen
den extremen Auspragungen der von den Nazis zu verantworten-
den Gewalt einerseits mit der politischen Gegenwart des deutschen
Nachfolgestaates andererseits ist vor allem die Angelegenheit von
denjenigen, die diesem Staat derzeit angehéren. Hier v.a. haben Fra-
gen nach der Genealogie, den Erscheinungsformen, der Gegenwart
und Zukunft von Antisemitismus auch fiir mich ihren Ort, nicht
sonstwo auf der Welt; ungeachtet der Tatsache, dass die weitaus
meisten Opfer des rassistischen nationalsozialistischen Antisemitis-
mus in jenen von Timothy Snyder beschriebenen osteuropiischen
bloodlands zu verzeichnen waren - viele schon vor der Wannseekon-
ferenz vom 20. 1. 1942 und vor Auschwitz. Millionen von Juden sind
anderswo und auf andere Art umgebracht worden.* Aber: »es< hat
hier, in Deutschland, angefangen; zwar gewiss nicht der Antisemitis-
mus als solcher, aber doch dessen radikalste Zuspitzung. Nach wie
vor entscheidend auch zum Verstindnis der eigenen Gegenwart ist
die Frage: wie hat »es< angefangen, wie konnte es — und kann es
womdglich wieder — zu solchen Formen vernichtender Gewalt kom-
men? Etwa: durch systematische und fortschreitende, schliefilich
lebensgefdhrliche Diskriminierung. Fiir den deutschen Staat heifst
das ebenso wie fiir die ihn tragende politische Kultur, sich solcher
Diskriminierung, die erfahrungsgemaf3 die Schwichsten trifft, zu
widersetzen. Entweder der Staat verspricht dies, oder er verdient
seinen Titel nicht. Diskriminierung erleben wir allerdings tiberall
und in vielféltigen Formen, darunter antisemitische. In deren Kritik
erfahrt nun die Zuschreibung von Antisemitismus fatalerweise eine
derartige Ausweitung, dass alle als potenzielle Antisemiten verddch-
tig werden - auch und gerade Anti-Antisemiten. Und das spielt
Antisemiten direkt in die Hiande, wenn man ihren Gegnern glaubt
nachweisen zu konnen, dass auch sie >in Wirklichkeit< Antisemiten
seien. Insofern empfiehlt sich ein sehr sparsamer Umgang mit die-
sem Begriff, um ihn nicht zunehmend politisch unbrauchbar zu
machen.

Vor diesem Hintergrund werfen Antisemitismus-Kritiker nun die
Frage auf, ob man sich von jiidischer Seite auf eine radikale Alteritat

4 T. Snyder, Bloodlands. Europe between Hitler and Stalin, London 2010.

620

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Antisemitismen inflationar

berufen kann oder sollte, um das zur Geltung zu bringen, was sich
der Gewalt schliefSlich vernichtender Diskriminierungen entzieht.
Muss der Staat, der sich diesen Diskriminierungen zu widersetzen
verspricht, im Zeichen dieser Alteritit begriffen werden? Kann er es
nur so auch verdienen, >Staat« genannt zu werden? Ist es das, was
»jidischer Kritik< von Antisemitismus vor allem zu entnehmen ist?

1. Antisemitismen inflationar

Wer die lingst umfangreich vorliegende historische, sozialwissen-
schaftliche und kulturkritische Forschungsliteratur zur Geschichte
des Antisemitismus konsultiert, wird alsbald daran zweifeln, ob in
jedem Fall ein eindeutiges Phdnomen dieser Art untersucht wurde
oder ob man es mit einer irreduziblen Vielfalt diverser Antisemitis-
men zu tun hat. Mehr noch: in Bewertungen der Geschichte und
Gegenwart dieses vielfaltigen Phidnomens machen sich nach wie
vor tiefgreifende Ambivalenzen bemerkbar. Die einen halten es fiir
unbestreitbar, dass es seit jeher »ein »ewiges Ressentiment« gegen die
Daseinsweise der Juden«® gegeben hat, das man - abgesehen von
typologischen Differenzierungen verschiedener Antisemitismen® -
womdglich auf einen ebenfalls uralten »Bodensatz der Verachtung
und der Feindschaft« bzw. »destruktiven Hasses« zuriickfithren
konnte, der »iiberall gleich« zu sein scheint, wie vor Jahren Max
Horkheimer vermutete.” Womdglich handelt es sich um eine »un-
ausrottbare Erbkrankheit« - sei es »der Deutschen, der Europder

5 G. Koenen, Mythen des 19., 20. und 21. Jahrhunderts, in: C. Heilbronn, D. Rabi-
novici, N. Sznaider (Hg.), Neuer Antisemitismus? [=NA], Frankfurt/M. 22019,
92-127, hier: 116.

6 M. Horkheimer, Der soziologische Hintergrund des psychoanalytischen For-
schungsansatzes, in: E. Simmel (Hg.), Antisemitismus, Frankfurt/M. 1993, 23-34,
hier: 27f. Der Begrift wurde erst 1879 gepragt; vgl. J. Edmond, Antisemitismus,
in: J. Klatzkin, I. Elbogen (Hg.), Encyclopaedia Judaica. Bd. 1, Berlin 1928, Sp.
957; T. Nipperdey, R. Rirup, Antisemitismus, in: O. Brunner, W. Conze, R.
Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 1, Stuttgart 1972, 130-132; E. Lapidot, Anti-
Anti-Semitismus. Eine philosophische Kritik, Berlin 2021, Kap. 6.

7 Horkheimer, Der soziologische Hintergrund, 29; E. Simmel, Antisemitismus und
Massen-Psychopathologie, in: ders. (Hg.), Antisemitismus, 58-100.

621

1.01.2028, 02:37:30.



https://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopaedia_Judaica
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopaedia_Judaica

Kapitel XVIII

oder gar der Welt«® -, die die von ihr Infizierten sattsam bekannter,
geradezu »Kklassischer« Muster sich bedienen lasst.” Andere betonen
die quasi chamileonhafte Wandlungsfahigkeit diverser, ganz und
gar kontingenter Antisemitismen und konnen Amos Funkenstein
zuzustimmen, wenn er sagt, wir hitten es keineswegs mit einem »an-
tiken Antisemitismus« (Isaak Heinemann), sondern mit einem »in
seiner Substanz« immer wieder verdnderten Antisemitismus zu tun.
Immerhin hitte der organisierte endgiiltige »Ubergang von verbaler
Feindschaft zur systematischen Vernichtung [...] weder vorhergesagt
noch - nicht einmal im Entferntesten - vorhergeahnt werden kon-
nen«, ungeachtet aller bis dahin bereits bekannten Pogrome und
Massaker.'® Demzufolge hitte sich zumindest in dieser (radikalsten)
Form von Antisemitismus keineswegs >nur< ein uraltes Phanomen
offenbart, auf das ohne Weiteres der gleiche Name zu miinzen wire.

Inzwischen haben auch sogenannte Neue Antisemitismen das
Licht der Welt erblickt, die sich wie der islamistische gewiss nur zum
Teil auf ein nationalsozialistisches Vorbild zuriickfithren lassen,
und wieder andere, die sich keineswegs immer ohne Weiteres als
solche zu erkennen geben. Zugleich erfahren latente oder kaschierte
Antisemitismen ebenso wie explizite antisemitische Hetze eine infla-
tiondre Verbreitung und Potenzierung durch die digitalen Medien.
Nicht selten handele es sich »um judeophobe Fantasieprodukte bar
jeder Realitdt«, schreibt Monika Schwarz-Friesel.l?

So scheint Antisemitismus zugleich eine uralte und in seinen neu-
artigen Formen unvorhergesehene Angelegenheit zu sein, sowohl auf
wirkliches Dasein von Juden bezogen, als auch ohne jeglichen >rea-
len< Bezug auf sie auszukommen. Manche gehen so weit, festzustel-
len, »antisemitism has been eradicated«!*; andere weisen darauf hin,

8 M. Zimmermann, Im Arsenal des Antisemitismus, in: NA, 431-458, hier: 432.
9 M. Schwarz-Friesel, Judenhass 2.0. Das Chamileon Antisemitismus im digitalen
Zeitalter, in: NA, 385-417, hier: 385 f, 400 f., 410.

10 A. Funkenstein, Jiidische Geschichte und ihre Deutungen, Frankfurt/M. 1995, 133.
Funkenstein selbst geht hier nahtlos vom Antisemitismus zum Antijudaismus
iber.

11 Vgl. B. Tibi, Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und panarabischer Natio-
nalismus, Frankfurt/M. 1987.

12 Schwarz-Friesel, Judenhass 2.0., 387, 454.

13 B. Chaouat, Is Theory Good for the Jews? French Thought and the Challenge of
the New Antisemitism, Liverpool 2017, 18 ., 170 [=TG]; N. Berg, Der Holocaust

622

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Antisemitismen inflationar

er sei geradezu allgegenwidrtig und zeige »téglich sein hassliches Ge-
sicht« (Natan Sznaider) - es fragt sich nur, welches: das eines neuen
oder uralten Hasses nur gegen Juden oder eines Hasses, der jedem
Anderen gelten konnte und insofern in keiner Weise als spezifisch
antisemitisch gelten miisste? Oder ist der Hass, der dem Anderen
als solchem gilt, genau das, was vor allem Emmanuel Levinas als
allgemeinen Ausdruck des Antisemitismus charakterisiert hat?!4

Gibt es diesen Hass seit jeher? Und wird man ihn niemals los-
werden? Sind die entsprechenden Angste »iibertrieben<? Soll man
Statistiken trauen, die fiir ein mehr oder weniger konstantes Vorhan-
densein antisemitischer Einstellungen oder sogar fiir deren relative
Abnahme sprechen?”® Und konnte diese schlieflich dazu fiihren,
dass Antisemitismus endgiiltig abstirbt? Oder ist er gerade dort be-
sonders effektiv wirksam, »where one would expect it to have the
least traction«?!®

Ob Umfragen oder Interviews iiberhaupt die jeweiligen Zusténde
aufdecken kénnen, mag man bezweifeln.” Nicht zu ignorieren sind
allerdings polizeiliche Bilanzen, so liickenhaft sie sein mogen, aus
denen bspw. hervorgeht, dass es im Jahr 2017 in Deutschland zu 1504
antisemitischen Straftaten gekommen ist, 94 % davon >von rechts

und die westdeutschen Historiker. Erforschung und Erinnerung, Gottingen 2003,
177 f. Vom Antisemitismus habe nichts iiberlebt, heifit es hier in einem Zitat
von Hans Rothfels. Dem Autor, Nicolas Berg, verdanke ich diesen Hinweis:
»Rothfels war aus seiner Stellung in Konigsberg vertrieben worden, weil er
von den Nazis als Jude betrachtet wurde, als der er sich aber nie gesehen hat
(er war protestantisch getauft); aus dem Exil in Chicago kam er zuriick mit
dem Buch The German Opposition to Hitler, das der grofite Bucherfolg der
Nachkriegsjahre war; er >schenkte< den Deutschen sozusagen das Bewusstsein,
ein Volk von >Widerstandlern< gewesen zu sein; das machte ihn zur grofien
Ausnahme im Kreise von Emigranten und Remigranten, die anderen Themen
eine grofiere Relevanz zuschrieben.« Berg riickt das oben Zitierte insofern »in
ein besonders kritisches Licht« und iibernimmt es nicht etwa wie eine Tatsache.

14 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
Miinchen 1992, 7. Siehe die Widmung.

15 N. Sznaider, Das Paradox des Antisemitismus, in: tacheles. Das jiidische Wochen-
magazin vom 14. 2. 2020; online: Antisemitismus/Das Paradox des Antisemitis-
mus%20%20 Tachles.htm.

16 D. Hirsh, Contemporary Left Antisemitism, London, New York 2018, 254.

17 Vgl. J. H. Schoeps, Leiden an Deutschland. Vom antisemitischen Wahn und der
Last der Erinnerung, Miinchen, Ziirich 1990, 111; I. Mangold, Wir Juden fiihlen
uns unsicher, in: Die Zeit 47 (2019), 56.

623

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIlI

motiviert«!® Inzwischen ist diese Zahl nochmals deutlich gestiegen.
Das zieht alarmierte Reaktionen und Verharmlosungen nach sich,
die beide unvermeidlich vor dem historischen Hintergrund der nor-
mativen Erfahrung zu sehen sind, dass ein Staat, der die Schwichs-
ten nicht schiitzt, seinen Namen nicht verdient?® Daraus folgt, dass
heute jeder Staat, wenn er auf diesen Abweg nicht geraten will,
im Vorhinein besonders sensibel sein muss fiir alle Einstellungen
und Vorginge, die von systematischer Diskriminierung iiber Verach-
tung und Hass schlieSlich bis zur massenhaften Vernichtung der so-
zialen, politischen, biirgerlich-rechtlichen und physischen Existenz
in seriellem Mord und Totschlag fithren kénnen, wenn nicht gar
miissen”! — wie es dann in der Shoah tatsichlich geschehen ist.??
Angesichts der historisch festgestellten, Vernichtung heraufbeschwo-
renden Implikationen antisemitischer Einstellungen und Verhaltens-
weisen kann es sich beim Begriff Antisemitismus nicht um eine
bloff deskriptive Vokabel handeln. Vielmehr bezeichnet er etwas
vollkommen Delegitimiertes, woraus heute Mindestanforderungen
an jeden Staat abzuleiten sind, der noch Anspruch darauf haben
kann, akzeptiert zu werden und fiir legitim gehalten zu werden.

18 NA, 137, Fufinote 25. Das Jahr 2017 lag zur Zeit der Abfassung dieses Beitrags
gerade eineinhalb Jahre zuriick. Er wurde nachtraglich aktualisiert.

19 Im Jahr 2022 wurden insgesamt 2.480 Vorfille registriert, darunter Angrif-
fe, Sachbeschadigungen, Bedrohungen und Beschimpfungen usw. Vgl. wei-
tere, fortlaufend bis zum Jahr 2024 aktualisierte Daten unter diesen Inter-
netadressen: /re-port-antisemitism.de/annuals; de.statista.com/infografik/2
2240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland/.

20 H. Arendt schreibt gleichsinnig: »Die Gemeinschaft der européischen Volker
zerbrach, als - und weil - sie den Ausschlufl und die Verfolgung seines
schwichsten Mitgliedes zulief«; Wir Fliichtlinge [1943], in: dies., Zur Zeit. Po-
litische Essays, Miinchen 1989, 21. Wer auch immer die >Schwichsten< waren
bzw. welche Menschen auch immer zu den »>Schwichsten< gemacht wurden,
wire hinzuzufiigen - etwa durch systematische Diskriminierung, Achtung und
Entrechtung. Vgl. VL., In gewisser Weise ist es falsch zu sagen, der Antisemit hasse
die Juden. Denn in aller Regel kennt er sie nicht einmal; www.nzz.ch/feuilleton/d
er-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-1d.1539597 (Neue Ziiricher Zeitung,
12. Februar 2020, Printausgabe: Feuilleton, S. 37).

21 Wie es Imre Kertész nahelegt in: Die exilierte Sprache. Essays und Reden, Frank-
furt/M. 2004, 113.

22 Insofern ergibt sich speziell aus der Erinnerung an die deutsche und europii-
sche Gewaltgeschichte in der Tat die »clearest lesson about where racism can
lead«, schreibt Hirsh, der hier en passant Antisemitismus als Rassismus einstuft,
als dessen Sonderfall er somit erscheint (Contemporary Left Antisemitism, 145).

624

1.01.2028, 02:37:30.



https:///⁠re-port-antisemitism.de/annuals
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland
http://www.nzz.ch/feuilleton/der-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-ld.1539597%20(Neue%20Züricher%20Zeitung,%2012
http://www.nzz.ch/feuilleton/der-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-ld.1539597%20(Neue%20Züricher%20Zeitung,%2012
http://www.nzz.ch/feuilleton/der-antisemit-hasst-etwas-das-er-nicht-kennt-ld.1539597%20(Neue%20Züricher%20Zeitung,%2012
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland
https://de.statista.com/infografik/22240/anzahl-der-antisemitischen-gewalttaten-in-deutschland

1. Antisemitismen inflationar

Weithin gilt die Shoah anerkanntermafien als Resultat eines zuvor
in Deutschland (aber keineswegs nur dort) herrschenden Antisemi-
tismus. Wo dessen Wurzeln liegen, wie weit sie zuriickreichen und
wie es moglich war, dass Antisemitismus schlieSlich zu einem derart
radikalen Vernichtungsgeschehen eskalieren konnte, ist allerdings
nach wie vor umstritten, wie u.a. die heftige Debatte um Daniel
J. Goldhagens Buch Hitler’s Willing Executioners gezeigt hat. Wie
auch immer aber jene Fragen im FEinzelnen beantwortet werden,
Antisemitismus gilt als wichtigster Nahrboden einer sogenannten
Vernichtungspolitik, die nicht nur, aber vor allem Juden getroffen
hat. Und daraus sind wie in Theodor W. Adornos Rundfunkvortri-
gen zum Thema »Erziehung nach Auschwitz«?? allgemeine prakti-
sche Schlussfolgerungen abgeleitet worden, die inzwischen zu einer
deutlich abgesenkten Schwelle der Toleranz fiir alles gefiihrt haben,
was sich auch nur den Verdacht des Antisemitismus zuzieht. Das
fithrt zu verstirkter Beobachtung der politischen Verhiltnisse und
kann gerade deshalb dem Eindruck erwecken, dass die Probleme
sich zunehmend verschirft stellen, die man mit dem Begriff des
Antisemitismus belegt. Ob zu recht oder nicht, ob iibertrieben alar-
miert oder zeitdiagnostisch treffend mit ihm bezeichnet wird, was
politisch aktuell der Fall ist, hingt offenbar damit engstens zusam-
men, wie wir wahrnehmen und bewerten, was genau vor sich geht.
Die gesellschaftliche Bedeutung dieser Problematik ist kaum zu be-
streiten angesichts der einschlagigen historischen Erfahrung, dass
Antisemitismus eine umfassende Selbstdestruktion vergesellschafte-
ten Zusammenlebens zur Folge haben kann - und dass er von
Anfang an diese Gefahr heraufbeschwort. Das beweist schliefSlich
das (befreiende) Schicksal dessen, wofiir der Euphemismus »Drittes
Reich« bis heute steht, dessen Terrorherrschaft 1945 beendet worden
ist, ohne dass allerdings die antisemitische Mentalitdt, die sie getra-
gen hat, durch angebliche Entnazifizierung oder durch sogenannte
Vergangenheitsbewiltigung ganz und gar auszutreiben war. Im Ge-
genteil: sie hat sich als aufSerordentlich resistent erwiesen und lebt
immer wieder auf. Der entsprechende Verdacht wird nicht zuletzt
auch durch eine geradezu inflationdre Verbreitung von Antisemitis-

23 Vgl. T. W. Adorno, Erziehung zur Miindigkeit. Vortrage und Gespriche mit
Hellmut Becker 1959-1969, Frankfurt/M. *1975.

625

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVl

musvorwiirfen gendhrt, die selbst vor politischen Gegnern nicht halt
macht, welche sich ihrerseits als Anti-Antisemiten verstehen.

2. Auflosung jeglicher Antisemitismus-Kritik in
kritisiertem »Antisemitismus«?

Weder ist Antisemitismus einfach vorhanden und prisentiert sich
stets gewissermaflen wie von selbst auch als solcher, noch handelt
es sich um einen »Selbstbedienungsladen« (Natan Sznaider), in dem
sich jeder den Antisemitismus aussuchen diirfte, der ihm »politisch
am besten passt« - so als hitten sich diejenigen, denen Antisemitis-
mus widerfahrt, damit einfach abzufinden, wie ihn andere >definie-
ren< und als kénne letzteren eine unanfechtbare Definitionshoheit
zukommen. Man hat behauptet, Definitionen stiinden denen zu,
»die definieren, nicht denen, die definiert werden«?!. Heif}t das,
dass sich jeder seine eigene Definition von Antisemitismus zurecht-
legen kann und dabei auf die >Definierten< gar nicht Riicksicht
nehmen miisste? Dieser Eindruck entsteht nicht zuletzt angesichts
der gegenwirtigen Konjunktur von Antisemitismus-Vorwiirfen, die
vielfach auch (pro- oder anti-zionistisch eingestellte) Autor:innen
jiidischer Provenienz gegeneinander erheben, wie etwa die Bilanz
der Diskussionslage in Bruno Chaouats Monografie Is Theory Good
for the Jews? deutlich gemacht hat.?> Gerade im Hinblick auf diese
Autor:innen erscheint es allerdings als geradezu abwegig, ihnen zu
unterstellen, es auf eine systematische Diskriminierung anzulegen,
die auf Wegen der Verachtung und des Hasses schliefllich bis zur
massenhaften Vernichtung der Existenz Anderer fithren kann. So
lduft der von jiidischer Seite gegen diese Autor:innen erhobene Anti-

24 . Butler, Antisemitismus und Rassismus. Fiir eine Allianz der sozialen Gerechtig-
keit, in: NA, 73-91, hier: 88.

25 Diese Bilanz erfasst zwar noch nicht die aktuellsten Entwicklungen der Diskus-
sion um den BDS, der zum Boykott Israels v.a. in 6konomischer Hinsicht aufruft
— was manche an die alte Nazi-Parole erinnert »Kauft nicht bei Juden!« —,
sowie um die Initiative »GG 5.3 Weltoffenheit«, die sich gegen dessen pauschale
Aburteilung als antisemitisch wendet, doch spiegelt sie gut die in diesen Kon-
troversen liegenden Grundprobleme wieder. Zu jener Diskussion vgl. nur den
Einspruch von Stefanie Schiiler-Springorum unter dem Titel Mehr als Jammer-
lappen, in der Nr. 53 der ZEIT vom 17.12. 2020, S. 58.

626

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Auflésung jeglicher Antisemitismus-Kritik in kritisiertem »Antisemitismus«?

semitismus-Vorwurf denn auch meist >nur< darauf hinaus, dass sie
indirekt zu Einstellungen Anderer beitragen, die diese Konsequen-
zenverkettung heraufbeschworen konnen.

Dieser polemische Vorwurf tragt nicht wenig zur Vergiftung des
politischen >Klimas« bei, indem er gerade diejenigen trifft, die gewiss
in keiner (beabsichtigten) Weise Antisemiten sein wollen, sich aber
entsprechender Vorwiirfe erwehren miissen. Eine uniibersehbare
Nebenfolge dieser Vergiftung ist die implizite Gleichsetzung von
>wirklichen«< Antisemiten mit Anderen, die als Antisemiten kritisiert
werden, ohne im Geringsten Antisemiten sein zu wollen.?® Fiir die
>wirklichen< Antisemiten leitet sich daraus woméglich eine heimli-
che Befriedigung ab, sehen sie doch, wie gerade durch Anti-Antise-
miten ihr Lager immer gréfler zu werden scheint, wenn sich in
ihm zunehmend auch explizite Anti-Antisemiten wiederfinden, die
von anderen Anti-Antisemiten mehr oder weniger erfolgreich als
Antisemiten gebrandmarkt werden.?” Dabei zeigen sich diejenigen,
die Antisemitismus-Vorwiirfe gegen Anti-Antisemiten erheben, nicht
selten erstaunlich unbesorgt hinsichtlich der Frage, ob sich der an-
gesichts der angesprochenen Konsequenzen zweifellos hochst pole-
mische Antisemitismus-Vorwurf nicht sehr bald abzunutzen droht,
so dass am Ende kaum noch jemand von ihm ausgenommen bleibt
(wie es aktuelle Kritik an der Kritik derjenigen israelischen Regie-
rungen zeigt, die seit der Ermordung Yizhak Rabins bis hin zu
Benjamin Netanjahu amtierten).

In der Sache erweisen sich mit dieser Tendenz gefiihrte Diskussio-
nen als wenig fruchtbar. Vorerst lassen sie nur die Zahl der als Anti-
semiten Gebrandmarkten anwachsen, unter denen sich immer mehr
>wirkliche< Antisemiten und deren Kritiker wiederfinden, so dass
ironischerweise die Unterschiede zwischen ihnen zu verschwimmen

26 Bei David Hirsh figurieren diese Anderen als »good people [...] in democratic
states still largely confined to the sphere of discourse«. Dem tatsachlichen,
auch in Israel selbst zu findenden Antisemitismus dieser guten Menschen wird
dann aber bescheinigt, »[that] it does not openly proclaim its hatred or fear
of Jews«. Hirsh, Contemporary Left Antisemitism, 1, 5. Die Hermeneutik des
Verdachts dieses Autors fithrt ihn dazu, nach Spuren dieses Hasses gerade dort
zu suchen, wo man es scheinbar mit Juden >gut meint< und sich sogar dezidiert
anti-antisemitisch gibt.

27 Vgl. jetzt dazu Lapidot, Anti-Anti-Semitismus, sowie die Rez. d. Vf. im Philoso-
phischen Jahrbuch 129, Heft 2 (2022), 192-195. Zur Zeit der Abfassung dieses
Textes im Jahre 2019 lag mir diese Schrift noch nicht vor.

627

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVl

drohen. Daraus ergibt sich eine zunehmende Unbrauchbarkeit des
Antisemitismusbegriffs und dessen Verharmlosung, wenn er weitge-
hend unterschiedslos sowohl auf geradezu programmatische Antise-
miten als auch auf manche ihrer politischen Gegner Anwendung
finden kann, die etwa eine fortgesetzte Politik der Okkupation
und Annexion als »neo-kolonialistischen« und »rassistischen« Zio-
nismus kritisieren, ohne dabei mit vernichtenden Konsequenzen
zu antisemitischer Verachtung und Hass beitragen zu wollen. So
droht inflationédres Erheben von Antisemitismusvorwiirfen zu einer
Entleerung des fraglichen Begriffs zu fithren, wenn er schliefSlich
auf radikale Antisemiten, auf deren Kritiker, auf Zionismuskritiker
und auch auf Philosemiten gleichermaflen Anwendung finden kann.
Die absehbare letzte Konsequenz davon wire, dass sich jede(r)
Antisemitismus-Vorwiirfe zuziehen kann und niemand mehr auf
anti-antisemitischer Seite davor sicher wire. Am Ende wiren alle
zumindest potenzielle Antisemiten, auch deren Kritiker, und die
>wirklichen< Antisemiten wiirden triumphieren. Am Ende kdnnten
sie sich einbilden, >nur zu sagen<, was im Grunde alle denken, und
sogar behaupten, letztlich seien alle Antisemiten; gerade das beweise
die immer weiter fortschreitende >Entlarvung« von Anti-Antisemiten
als Antisemiten.

Angesichts der drohenden Auflosung jeglicher Antisemitismus-Kri-
tik in kritisiertem >Antisemitismuse, sehe ich im Folgenden von der
rhetorischen Praxis des Erhebens von Antisemitismus-Vorwiirfen
weitgehend ab, um mich statt dessen noch einmal der Frage zuzu-
wenden, was unter >wirklichem« Antisemitismus zu verstehen ist,
den ich im Gegensatz zu einer uferlosen Ausweitung der Wortbedeu-
tung von den radikalsten Konsequenzen antisemitischer Rede, anti-
semitischen Verhaltens und Denkens her verstehe. Antisemitismus
ldsst sich namlich nicht von seinen angedeuteten >vernichtendenc
Implikationen trennen, die im Grunde jede(n) zur Distanzierung
von ihm veranlassen miissen. Dass diese Implikationen eine todliche
Bedrohung heraufbeschworen, macht eine moglichst sparsame Ver-
wendung des Begriffs Antisemitismus erforderlich - zumal vor dem
historischen Hintergrund der Erfahrung, dass Antisemitismus die
radikalste und extremste Selbstdestruktion vergesellschafteten Zu-
sammenlebens zur Folge haben kann. Angesichts dieser historischen
Erfahrung kann es allerdings keinen >harmlosen< Antisemitismus
geben: Jeder Antisemitismus beschwort diese Folge herauf. Jedenfalls

628

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Auflésung jeglicher Antisemitismus-Kritik in kritisiertem »Antisemitismus«?

in der Perspektive historischer Erinnerung daran, wohin Antisemi-
tismus gefithrt hat und weiterhin fithren kann. Diese historische
Erinnerung lduft einerseits Gefahr, zu einem inflationdr verwende-
ten und verwiasserten Begriff von Antisemitismus beizutragen, den
man eingedenk schlimmster denkbarer Folgen bereits in seinen viel
zitierten »Anféngen« erkennen und offentlich als solchen benennen
will. Andererseits ist sie den fatalen Wirkungen antisemitischen Ver-
haltens auf diejenigen verpflichtet, die sich antisemitisch diskrimi-
niert, abgewertet, verdchtlich gemacht und noch weit Schlimmerem
ausgesetzt sehen, das sich in den »Anfangen« bereits anzukiindigen
scheint. Im Folgenden werde ich die Auffassung vertreten, dass wir
im Verstdndnis von Antisemitismus tatséchlich zunichst von diesen
Wirkungen ausgehen miissen, handelt es sich doch um ein Phéno-
men der Gewalt, das - wie jede andere Gewalt auch - in erster
Linie von denjenigen her zu verstehen ist, die sie trifft. Das ist ein
m. E. klares Ergebnis bisheriger Gewaltforschung, wo sie weithin
von einer >Téterorientierung« abgeriickt ist, die allein von Gewalt
Ausiibenden abhidngig macht, was sie tun bzw. getan haben. Dagegen
soll letzteres nunmehr von ihren >Adressaten< bzw. Opfern abhan-
gen. Die zuerst zu bedenkende Wirklichkeit von Antisemitismus
ist dessen Wirkung auf diejenigen, die sich antisemitisch behandelt
und bedroht erfahren. Doch daraus ergibt sich keineswegs, dass
diese Wirkung und ihre Bedeutung ohne Weiteres unstrittig sein
konnte. Man muss beklagten Antisemitismus zundchst als solchen
realisieren und anerkennen, dann aber auch der Frage sich stellen,
wohin woméglich ausufernde, mehr oder weniger berechtigte Anti-
semitismusvorwiirfe fithren. Ein Ergebnis kann wie gesagt sein, dass
ausgerechnet eingedenk schlimmster erinnerter Folgen erhobene
Antisemitismusvorwiirfe zu einer weitgehenden Aufweichung des
Begriffs beitragen und ihn zu konkreter politischer oder diagnosti-
scher Verwendung ginzlich untauglich zu machen drohen. Eine be-
sondere Schwierigkeit liegt hier darin, dass die beklagte Wirklichkeit
dessen, was als Antisemitismus vorliegt und wahrgenommen wird,
einerseits und die Arten und Weisen andererseits, wie man sie an
Andere gewandt beklagt, miteinander zusammenhédngen. Wie im
Einzelnen, zeigt sich gegenwirtig besonders an der Kritik, die sich
Anti-Antisemiten zuziehen.

629

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII
3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

Der Wirklichkeit von Antisemitismen und ihren Wirkungen werden
wir kaum gerecht werden konnen, wenn wir uns allein auf antise-
mitisches Reden und Tun kaprizieren, komme es auch noch so
spektakulédr, provozierend und radikal daher. Vielmehr ist davon
auszugehen, dass es sich bei dem, was wir summarisch mit einem
eliptischen Ausdruck wie Antisemitismus bezeichnen, wie gesagt
um eine Form von Gewalt handelt, die, wie jede Art der Gewalt,
zuerst von denjenigen her verstanden werden muss, die sie trifft.
Gewalt verletzt, verwundet und vernichtet stets (oder bedroht mit
all dem) Andere, die sich als ihre >Adressaten< begreifen miissen
(falls sie iiberleben). So haben sie zundchst Vorrang im Prozess,
Gewalt als Gewalt zu verstehen, wie auch immer man deren Deu-
tung und Interpretation dann beurteilen mag. Dem >Opfer< der
fraglichen, zumindest angedrohten Gewalt muss man hinsichtlich
ihrer Deutung und Interpretation nicht unbedingt beipflichten, es ist
aber der nicht zu berspringende Ausgangspunkt jedes Gewalt-Ver-
stehens. So gilt auch fiir antisemitische Gewalt - sei es verletzende
Rede, Verleumdung, Denunziation, Diskriminierung und Ausgren-
zung oder Vernichtung -, dass es zundchst Sache der durch all das
Getroffenen ist, dariiber zu befinden, was als antisemitische Gewalt
>zdhlt«. Unvermeidlich stehen sie in dieser Frage allerdings auch in
der Verantwortung fiir eine >pragmatische< Verwendung des Begriffs
Antisemitismus, die ihn nicht durch leichtfertigen und inflationiren
Gebrauch geradezu aufzulésen droht und auf diese Weise selbst zur
Unklarheit dariiber beitragen konnte, welche Gewalt in antisemiti-
schem Denken und Verhalten liegt.

Und nach einschlédgiger historischer Erfahrung, die zeigt, wohin
Antisemitismus letztlich fithrt, handelt es sich dabei nie um eine
blofle Kategorie der Beschreibung, sondern immer um eine Katego-
rie der Illegitimitit, die bezeichnet, wie sich antisemitische Gewalt
gegen als >Juden«< Eingestufte, Diskriminierte und Traktierte richtet,
die sich ihrerseits niemals so als Juden verstehen. Niemals deckt
sich der antisemitisch >definierte< Jude mit dem Selbstverstandnis
von denjenigen, die sich antisemitisch verletzt erfahren, angefangen
bei der Geringschitzung, Herabwiirdigung, Ausgrenzung oder Be-

630

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

schimpfung als >Jude«2® Insofern ist antisemitischer Gewalt auch
niemals zu entnehmen, wer >wirklich< Jude »ist< oder wer sich in-
wiefern als Jude begreift (in religioser, kultureller, musikalischer,
politischer Hinsicht usw.?’) - mogen Antisemiten auch noch so oft
behaupten, wer Jude ist, hatten allein sie zu bestimmen.’® Zwar
spricht man (nicht erst seit Jean-Paul Sartre) mit Recht von einem
»Antisemitismus ohne Juden«, der sich gerade in dezisionistischer
Selbstherrlichkeit der Bestimmung Anderer zu »Juden« geféllt und
dem es vollkommen gleichgiiltig ist, wer sich selbst >wirklich, >au-
thentisch« als Jude versteht. Und es ist kaum zu bestreiten, dass auch
derart willkiirlich zu »Juden« Erklarte nicht darum herumkommen,
sich genau dazu zu verhalten, dass sie gewissermafien durch Fremd-
definition zu »Juden« gemacht werden sollten. Wer als »Jude« ange-
griffen wird, muss sich als Jude verteidigen, schrieb nicht umsonst
Hannah Arendt deshalb.3! Denn der Antisemitismus sei »genau das,
was er zu sein vorgibt: eine todliche Gefahr fiir Juden und nichts
sonst«.3?

Doch die Juden mussten nicht erst auf Antisemiten warten, um
existieren zu konnen, wie Claude Lanzmann mit Recht feststellte
(vgl. TG, 201). Im gleichen Verstidndnis schreibt Arendt: »Seit dem
babylonischen Exil ist das Zentralthema der jiidischen Geschichte
immer das Uberleben des Volkes in der Zerstreuung gewesen, die
Selbstbehauptung gegen den iiberwiltigenden Druck von auflen,
und schon ein fliichtiger Blick auf die Geschichte sollte geniigen, um
jenen neuesten Mythos auf diesem Gebiet zu entkréften, der unter
Intellektuellen einigermaflen in Mode kam, seit Sartre den Juden
»existentialistisch« als jemanden bestimmte, der von anderen als Jude

28 Hier und im Folgenden stehen stets doppelte Anfithrungszeichen, um die Diffe-
renz zwischen denen, die sich als Juden verstehen, und dem >Definiertwerden«<
als »Jude« durch Andere zu markieren.

29 Bezeichnenderweise wies Lew Kopelew, selbst ein Jude (so wie er sich selbst
verstand), »entschieden alle Deklarationen aller Muster-Juden zuriick«, ganz
gleich, von welcher Seite sie erfolgen (L. Kopelew, Und schuf mir einen Gotzen.
Lehrjahre eines Kommunisten, Miinchen 1981, 164).

30 J.-P. Sartre, Uberlegungen zur Judenfrage [1944], Reinbek 1994; vgl. E. Levinas,
Existenzialismus und Antisemitismus [1947], in: Die Unvorhersehbarkeiten der
Geschichte, Freiburg i. Br., Miinchen 2006, 101 ff.

31 H. Arendt, Wir Juden. Schriften 1932 bis 1966, Miinchen 2019.

32 H. Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen, Ziirich *1993,
32.

631

1.01.2028, 02:37:30.



https://www.perlentaucher.de/buch/hannah-arendt/wir-juden.html
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.perlentaucher.de/buch/hannah-arendt/wir-juden.html

Kapitel XVIlI

angesehen und definiert wird.«** Noch lange nach Sartres Schrift
Uberlegungen zur Judenfrage aus dem Jahre 1944 blieb dies jedoch
auch unter Juden umstritten. Man vergleiche nur, wie sich Hilde
Domin und Imre Kertész zu dieser Deutung verhalten.3*

Der dezisionistischen Definitionsgewalt von Antisemiten ist ent-
gegenzuhalten, dass sie stets Andere trifft, die sich gar nicht oder
doch nicht so, wie sie als »Juden« fremdbestimmt< werden, als Juden
verstehen. Anti-Antisemitismus widersetzt sich gleich welchem Antise-
mitismus deshalb, indem er auf dem Vorrang der Frage besteht, als
wer sich diejenigen selbst verstehen, die man als >Juden< beleidigen,
diskriminieren, ausgrenzen und schliefflich womdglich vernichten
will. In diesem Sinne verweist man auf die »Jewish factualness,
die »factual existence of Jews qua Jews« (TG, 123), die allerdings
hochst unterschiedliche Deutungen zulésst. Ist sie quasi-natiirlich
(physei), >gegebens, niemals aber >gewihlt¢, wie Arendt meinte (TG,
209)? Kann sie nicht in Teilen oder ganz zuriickgewiesen und verédn-
dert werden? Erweist sie sich dabei als >konstruiert<? >Jude« ist fiir
Zygmunt Bauman jedenfalls eine »prismatic category«: »Depending
on the side from which the Jews were looked at, they - like all
prisms - unwittingly refracted altogether different sights.«> Es gibt
demnach nur »Judéités< in the plural«, darunter politisch-zionistis-
che verschiedener Art und heterogene diasporische, die darauf hin-
auslaufen, »that belonging is always unsettled by the experience of
exile, an experience that opens the self/home to the other« (TG, 58).

Sollte das aber mit der Etablierung einer politischen Lebensform
im Rahmen eines Staates unvereinbar sein? Hat sich diese Offen-
heit nicht ebenso wie unauthebbares Exil lingst als »existenzielle«
Voraussetzung allen menschlichen Zusammenlebens herausgestellt -
sei es aufgrund >biblischer Inspirations, sei es ohne? Kommen wir
nicht alle als urspriinglich Welt-Fremde zur Welt der Anderen, in der
niemand je >restlos< aufgehen kann? Ist das eine spezifisch jiidische

33 Ebd., 23.

34 Hilde Domin wendet sich gegen die »harte Definition«, der zufolge Jude sei,
»wen Hitler dazu erkldrt hat«; wihrend Imre Kertész, der fiir sich jegliches Defi-
niertwerden zuriickweist, ohne Umschweife feststellt: »Mich hat der Holocaust
zum Juden gemacht [...].« Vgl. H. Domin in: J. Schultz (Hg.), Mein Judentum,
Miinchen 1986, 88-100, hier: 88; Kertész, Dossier K., 132.

35 Z.Bauman, Modernity and the Holocaust, New York, Ithaka 1989, 43; TG, 185.

632

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

Erfahrung oder eine lateral universalisierbare Erfahrung3®, iiber die
man sich iiber religiose, ethnische, politische und kulturelle Grenzen
hinweg verstandigen konnte?? Liegt in solcher Verstindigung die
Gefahr einer Enteignung spezifisch jiidischer Erfahrung oder ist die-
se gerade das Beste, was Juden Fremden anzubieten haben? Laufen
sie dabei Gefahr, am Ende selbst nicht mehr recht zu wissen, was sie
als >Exilierte< von Anderen iiberhaupt noch unterscheidet?

Wohl auch deshalb schreibt Bruno Chaouat: »All ask endlessly
what an authentic Jew is« (TG, 164). Handelt es um einen »diaspo-
rist«, einen »wandering Jews, der sich von jeglicher Bindung an
einen Ort bzw. Raum gelost hat3%, oder, im Gegenteil, um einen
Zionisten, der einen politisch-rechtlich gesicherten Lebensraum als
fir die Juden unverzichtbar begreift? Macht sich Zionismus gleich
welcher Art etwa unvermeidlich eines »commitment to state vio-
lence against minorities« schuldig, wie Judith Butler behauptet hat
(TG, 207)? Sollte deshalb »authenticity only be vouchsafed in the
diaspora«, in der der >wirkliche« Jude niemals vergisst, in der Welt
und in der Zeit keine verlassliche Bleibe zu haben - in diesem »Exil,
das die Welt ist«*° und das insofern nicht als diasporische Erfahrung
einfach der Vergangenheit iiberantwortet werden kann?4° Entspricht

36 Vgl. C. Wolf, Voraussetzungen einer Erzihlung: Kassandra, Darmstadt, Neuwied
51984, 105.

37 Mit Hilfe des Maurice Merleau-Ponty entlehnten Begriffs der lateralen Univer-
salisierung konnte man es zu vermeiden versuchen, immer wieder und auf
unfruchtbare Weise in vielerorts aufgestellte begriffliche Fallen wie die (schlech-
te) Alternative von Partikularismus und Universalismus zu tappen. So wenig
es einen ganz und gar in sich verschlossenen >jiidischen Partikularismus« gibt,
so wenig kann es einen von letzterem gar nicht betroffenen, insofern >reinenc
(kosmopolitischen) Universalismus geben. Auch Weltbiirger miissen, selbst als
Neo-Nomaden, ein hier oder dort situiertes Leben fithren und sich dabei zwi-
schen Partikularitdt und Universalitdt gleichsam hindurchbewegen. Es fragt sich
nur, wie das moglich ist, was hier nicht vertieft werden kann.

38 E. Levinas, Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt/M. 1992,
175f.; VL., Europdische Ungastlichkeit und >identitire« Vorstellungen. Fremdheit,
Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg
2019.

39 G. Mattenklott, Jettchen Gebert und das Schtetl. Jiidische Lebenswelten in der
deutschen Literatur, in: A. Nachama, J. H. Schoeps, E. v. Voolen (Hg.), Jiidische
Lebenswelten, Frankfurt/M., Berlin 1991, 221-238, hier: 236.

40 Vgl. J. E. Young, Erinnern und Gedenken. Die Schoa und die jiidische Identitdt,
in: Nachama, Schoeps, Voolen (Hg.), Jiidische Lebenswelten, 149-164, hier: 157 f.

633

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII

»seine Existenz in der Diaspora, in der Zerstreuung [...] vollkommen
seiner Natur« - ohne einen Staat nétig zu haben, der sie »zwangs-
ldufig wieder [..] in den Aufruhr der Welt« zu verwickeln droht,
wie wir in Amos Funkensteins Anmerkungen zu Franz Rosenzweig
lesen?*! Muss jede Form von Zionismus darauf hinauslaufen, die-
se elementare, moglicherweise nicht den >authentischen< Juden ex-
Klusiv vorbehaltene Einsicht zu vergessen und zu verraten? Lasst sich
religioses bzw. metaphysisches Diaspora-Bewusstsein nicht mit einer
politisch-rechtlich gesicherten Existenz im Rahmen eines liberalen
Staates vereinbaren, der Minderheiten vor eben jenen Erfahrungen
zu schiitzen verspricht, unter denen Juden am meisten zu leiden
hatten?

Wie dem auch sei: mit Recht besteht man jedenfalls auf der
faktischen »diversity of the Jewish World today« und verwahrt
sich gegen deren polemische Reduktion auf eine >essentialisierte«
Einheitlichkeit, die es faktisch nicht gebe (TG, 184), die aber selbst
jiidischen Kritikern als Unterstellung zum Vorwurf gemacht wird,
die auf diese Weise selbst in den Verdacht eines ideologischen An-
tisemitismus geraten. Chaouat beispielsweise spricht unter Verweis
auf Pierre-André Taguieff geradezu von einem paradigm shift hin zu
einem primir anti-zionistischen Neuen Antisemitismus - »dresse[d]
up as anti-racism [that] singles out the Jews as the eternal opponents
of ethnic and religious impurity, as the enemies of ethnic and cul-
tural blending and of all forms of métissage« (TG, 5, 122). Dieser
Antisemitismus »wrappes itself in the garment of anti-fashism, anti-
antisemitism«. In Wahrheit seien aber gerade »those who denounce
the new antisemitism [...] the true heirs of antisemitism« (TG, 15,
22,175f).42

Offenbar kann sich der Antisemitismusverdacht auf diese Weise
sehr leicht auch auf Juden selbst beziehen, deren politische Kritik
an gewissen — als kolonialistisch, imperialistisch oder rassistisch
eingestuften — Spielarten des Zionismus insofern als ideologisch zu-

41 Funkenstein, Jiidische Geschichte, 212 1.

42 Dieser Vorwurf trifftt auch Alain Badious Universalismus und Jean-Frangois
Lyotards angeblichen »Philosemitismus« (TG, 49). Da es mir hier v.a. um eine
Beschreibung der Diskussionslage geht, wie sie sich im Anschluss an Chaouat
darstellt, verzichte ich weitgehend auf Gegeniiberstellungen mit den referierten
Positionen selbst, was den zur Verfiigung stehenden Raum sprengen wiirde.

634

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

riickgewiesen wird, als sie >in Wahrheit< antisemitisch gemeint sei.
Bedenkt man, dass dieses Attribut vor dem besagten Hintergrund
auf eine Finalitdt der Vernichtung verweist, so wird klar, dass es ge-
genwirtig kaum einen hérteren und polemischeren Vorwurf geben
kann. Diejenigen, die ihn erheben, fragen sich fassungslos, wie man
vor diesem Hintergrund im Ernst gerade denjenigen antisemitisch
zusetzen kann, die Opfer schlimmster Gewalt geworden sind und
nun in einem souverdnen Staat die einzige Garantie dagegen sehen,
dass ihnen oder ihren Nachkommen das Gleiche noch einmal wi-
derfihrt. Offenbar nicht weniger fassungslos fragen sich allerdings
die so Kritisierten vor dem gleichen Hintergrund, wie man einem
Staatsverstindnis anhdngen kann, das seinerseits die Wiederholung
diskriminierender, ausgrenzender und schliefilich sozial und kultu-
rell, politisch und rechtlich vernichtender Gewalt heraufzubeschw6-
ren droht, wie sie meinen.*> (Aber ist nicht jeder Staat dessen
verdéchtig, sich so oder so als rogue state zu erweisen? Lisst sich
tiberhaupt ein Staat vorstellen, der {iber diesen Verdacht erhaben
sein diirfte?#* Gilt das nicht auch im Hinblick auf die vielen Formen
von Diskriminierung, die sich in auch in einem demokratischen,
rechtsstaatlich verfassten Gemeinwesen nicht autheben lassen?4%)
Zugespitzt gesagt laufen beide Formen der Kritik auf die Frage
hinaus, ob nicht Juden selbst praktisch zu Antisemiten werden kon-
nen - sowohl die Verteidiger als auch die Kritiker einer jidischen
Staatlichkeit bzw. jiidischer Nationalstaatlichkeit. Letztere gehen of-
fenbar davon voraus, das Attribut >antisemitisch« sei funktional so
zu deuten, dass es iiberall Anwendung finden kann, wo Andere
mit womdglich vernichtenden Implikationen diskriminiert werden.
Als >Juden< konnten demnach alle aufgefasst werden, denen dies
widerfahrt. Selbst Paldstinenser, Schwarze oder Frauen kénnten
demzufolge als Opfer des »gleichen Antisemitismus« klassifiziert
werden, wie es in einer bestimmten Lesart in der Tat die vieldeutige
Widmung von Emmanuel Levinas® zweitem Hauptwerk (Jenseits des

43 Vgl. S. Stein, M. Zimmermann, Die israelische Demokratie wird verdringt. Das
neue Grundgesetz diskriminiert die arabischen Israelis und ist auch der Abschied
von der Zwei-Staaten-Losung, Gastbeitrag in: Der Tagesspiegel, 22. 7. (2018);
www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-552849
4.html.

44 ]. Derrida, Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt/M. 2003.

45 Siehe dazu das Kap. XVII in diesem Bd.

635

1.01.2028, 02:37:30.



https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.
https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.
https://www.tagesspiegel.de/politik/die-israelische-demokratie-wird-verdrangt-5528494.html.

Kapitel XVIII

Seins oder anders als Sein geschieht) suggeriert. Doch wenn auf diese
Weise jede(r) zum >Juden< werden kann, besteht dann nicht die
Gefahr, »[to] empty the word >Jew« of its empirical substance« (TG,
80)? Aber worin besteht diese? Gébe es tiberhaupt nichts, was Juden
als solche >empirischs, >substanziell< oder >wesentlich< ausmacht, so
konnte man ja mit Taguieff auch zu dem Schluss gelangen, »antise-
mitism does not exist because [the] Jew does not exist« (TG, 233).

So scheint sich das Thema Antisemitismus geradezu in Luft auf-
zuldsen, nachdem man ihn gerade erst tiberall vermutet hatte. Es
gibt einerseits weder Semitismus* noch Juden, also auch keinen
Antisemitismus. Andererseits konnte geradezu jede(r) sich als Jude
begreifen, vorausgesetzt, eine schliefllich lebensgefahrliche Praxis
der Diskriminierung liegt vor. Zwar ist derartige Diskriminierung
zweifellos ganz besonders Juden widerfahren, wie die Geschichte be-
weist. Aber sie darauf zu reduzieren, hief3e das nicht, sie um jegliche
Eigenart zu bringen, die sie in ihrem eigenen Verstdndnis als Juden
ausmachen konnte?

Antisemiten kann das allerdings ganz gleichgiiltig sein, wenn es
ihnen gar nicht darauf ankommt, wer sich selbst wie als Jude ver-
steht. Gerade deshalb konnen sie sich in ihrer dezisionistischen
Definitionsmacht gefallen, der es vollkommen gleichgiiltig ist, ob es
Semitismus, >den< oder »>die« Juden gibt, geniigt es ihm anscheinend
doch, souverdn dariiber zu befinden, wer »Jude« ist und wer nicht
- wie im Fall des ehemaligen Wiener Biirgermeisters Karl Lueger,
dem die Nazis in diesem Punkt nur nachzureden brauchten.*” Dann
wiren »Juden« einfach diejenigen, die, mangels eines identifizierba-
ren Wesens, von Anderen zu »Juden« erklart werden. Wiirde man
das im Sinne der These vom »Antisemitismus ohne Juden« einfach
hinnehmen, wiirde man allerdings der AnmafSung einer offen antise-
mitischen Definitionsmacht formlich in die Hédnde spielen. Dagegen
muss man festhalten: Juden, die sich selbst als solche verstehen,
sind niemals (so) »Juden«, wie sie von Antisemiten >definiert< wer-
den. Juden sind keine »Juden«, niemals. Wenn sie etwas nicht sind,
dann genau »Juden«. Das ist beileibe keine blofle Wortspielerei.

46 »There is no >Semitism« which antisemites oppose«; Hirsh, Contemporary Left
Antisemitism, 10. Es gebe nur semitische Sprachen. Vgl. TG, 181f., wo Muslime,
Araber und Juden wechselweise als Semiten ihren Auftritt haben.

47 L. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus. VII. Zwischen Assimilation und »Jiidi-
scher Weltverschwérung«, Frankfurt/M. 1989, 37.

636

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen

Man muss sich dieser hier nur durch Anfiihrungszeichen zu markie-
renden Differenz bewusst bleiben. Zum giftigen Erbe der NS-Zeit
gehort bis heute, dass sie im normalen Sprachgebrauch wie selbst-
verstandlich getilgt wird, so dass dem Anschein nach wieder ohne
Weiteres Juden zu »Juden« werden konnen.

Warum aber sind »wir« immer wieder derart willkiirlichem Anti-
semitismus zum Opfer gefallen? Warum ausgerechnet und immer
wieder »wir«? fragte zuletzt auch Elad Lapidot. Und Imre Kertész
vermutete, aufgrund einschligiger historischer Erfahrung hitten
»zwei Juden [...] nur ihre Angste gemeinsam« — genau die Angste,
die in dieser Frage liegen.*® Tatsdchlich ist nicht zu bestreiten, dass
gerade Juden willkiirlich von Anderen zu »Juden« erklirt werden
konnten, ganz gleich, ob sie sich als solche begreifen wollten oder
nicht. In der Tat miissen wir darauf bestehen, dass es wirklich sich
als Juden verstehende Juden waren und sind, die wiederholt die
Erfahrung machen mussten und weiterhin machen miissen, von
Anderen auf hochst willkurliche Art und Weise zu »Juden« erklart,
als solche gebrandmarkt, diskriminiert und verachtet zu werden,
vielfach mit bedrohlich vernichtenden Implikationen. So kénnen ji-
disches Selbstverstandnis und vollkommen willkiirliche, darauf kei-
nerlei Riicksicht nehmende, gewaltsame Fremdzuschreibung in ein
und demselben Wort — (»)Jude(«) — bis zur Ununterscheidbarkeit
zusammenfliefSen.

Nach dem eingangs Gesagten ist das als ein Phdnomen der Gewalt
aber nur von denjenigen her zu verstehen, denen dies widerfdhrt
und die sich wie gesagt niemals so als Juden verstehen werden, wie
es Antisemiten tun. Diese Diskrepanz programmiert Antisemitismus
gleich welcher Provenienz unvermeidlich vor; und zwar so, dass
er keinerlei Riicksicht auf sie nimmt. Antisemitismus geniigt sich
mit seiner >Definition< von »Juden« vollkommen selbst - ohne das
das geringste Interesse daran, in Erfahrung zu bringen, wer Juden
wirklich sind. Genau deshalb kann es mit Léon Poliakov denn auch
als selbstverstandlich gelten, dass aus antisemitischen Reden und
Schriften rein gar nichts {iber diejenigen selbst zu erfahren ist, die
sich als Juden begreifen, wie auch immer konkret.*’

48 Kertész, Dossier K., 130.
49 Auch und gerade dann nicht, wenn sich es sich um scheinbar kenntnisreiche
und raffinierte antisemitische »Auslegungen« irgendwelcher Traditionsbestinde

637

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII

Juden, wurde dagegen behauptet, seien allemal >anderss, ja sogar
»die Anderen< par excellence. So glauben manche offenbar, sie jeg-
licher Definitionsmacht entziehen zu konnen. Ganz oder »reine«
Andere sind indessen schwer oder nirgends zu finden.® Und wer
sich in eine absolute Alteritéit glaubt zuriickziehen zu kdnnen, lauft
paradoxerweise gerade deshalb Gefahr, sich vom Gegensatz zu einer
ihm immer wieder tibergestiilpten Identitdt abhéngig zu machen. So
konnte es sich herausstellen, dass auch und gerade ein von jiidischer
Seite radikalisiertes, teilweise auch verabsolutiertes Alterititsdenken
immer noch als anti-antisemitisches eben dem Antisemitismus aus-
geliefert bleibt, gegen den es sich eigentlich wenden will.

4. »Juden« erfinden miissen?

Die tiefste Illegitimitdt antisemitischen Verhaltens rithrt zweifellos
von der radikalsten und in gewisser Weise konsequentesten seiner
historischen Erscheinungsformen her, die wir heute mit dem emble-
matischen Begriff Auschwitz und anderen Vernichtungslagern wie
Treblinka, Chelmno, Sobibér und Belzec verbinden - mit der poli-
tisch-rechtlichen Konsequenz, dass eine Gesellschaft ihren Namen
nicht verdient, die den Anfangen dessen nicht wehrt, was schlieflich
in die Vernichtung Anderer als solcher miindet.> Nach allem, was

handelt. Beispiel: das durch den Protestanten Max Bruch bekannt gewordene
Kol Nidrei, welches auf das jiidische Kol Nidre-Gebet verweist, das ein »beliebtes
Ziel fiir antisemitische Interpretationen« geboten hat, u.a. mit der Folge, dass
Bruchs Stiick in der NS-Zeit nicht aufgefithrt werden durfte. »Die Ansicht, der
jiidische Glaube erlaube mit dem Kol Nidre zum Beispiel einen Meineid vor
Gericht oder durch dieses Gebet wiirden alle Vertrage zwischen Juden und
Nichtjuden fiir ungiiltig erklart, ist falsch.« dewikipedia.org/wiki/Kol_Nidre;
Ben Rabbi Nathan: Das Kol Nidre-Gebet und die Antisemitismusbegriindung;
www.hagalil.com/judentum/rabbi/th-0806-3.htm. Zu Poliakov vgl. dessen
Geschichte des Antisemitismus. VII, 41.

50 Vgl. unter Verweis auf J. Ortega y Gasset: VL., W. Stegmaier, Orientierung und
Ander(s)heit. Spielrdume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg 2022, Kap.
1L

51 Die langst abgenutzte Parole never again! besagt keineswegs nur: »we will never
be bullied« oder einem neuen Holocaust ausgeliefert werden (TG, 29, 165£.); P.
Farmer, Never Again? Reflections on Human Values and Human Rights, in: The
Tanner Lectures on Human Values (2005), 137-188.

638

1.01.2028, 02:37:30.



http://www.hagalil.com/judentum/rabbi/fh-0806-3.htm
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.hagalil.com/judentum/rabbi/fh-0806-3.htm

4. »Juden« erfinden miissen?

wir iiber diese Anfange bisher wissen, liegen sie allerdings keines-
wegs nur im Nazismus, dieses »phoenix of European passions«, den
man direkt »out of the ashes of Auschwitz« meint wiederauferstehen
zu sehen (TG, 18). Sie lassen sich auch nicht durch eine beliebte re-
ductio ad Hitlerum® oder auf spezielle historische Voraussetzungen
erkldren, wie sie zur Zeit der Weimarer Republik gegeben waren.
Vielmehr liegen sie nicht zuletzt in einer Normalitit vergesellschaf-
teten Lebens, in der Diskriminierungen immer wieder politisiert
und zur Antriebsquelle von Bewegungen werden, die ihre wahren
Beweggriinde sehr erfolgreich kaschieren und auf diese Weise alle
gesetzlichen Verbote der Verleumdung, der Aufhetzung gegen Ande-
re... unterlaufen konnen. In diesem Sinne handelt es sich bei der
Bereitschaft, Andere mit vernichtenden Implikationen zu diskrimi-
nieren, um einen »highly adaptable social virus« (TG, 19), der sich
keineswegs immer als Antisemitismus zu erkennen gibt.

Was Deutschland anbetrifft, so stehen Antisemiten ohnehin vor
der Schwierigkeit, dass die Vernichtung der Juden bis 1945 in einem
derartigen Ausmaf >gelungenc« ist, dass (gemessen an ihrer fritheren
Zahl) fast keine mehr da sind. So wird er notorisch Miithe haben,
sich gegen >reale« Juden zu wenden. Wenn kaum mehr welchen zu
begegnen ist>?, woher will man dann >Argumente« gegen sie bezie-
hen? Man kann kaum beides haben, sollte man meinen: Juden dis-
kriminieren und schliefllich vernichten und sie weiterhin als Quel-
le aller moglichen Vorurteile wegen angeblicher Verschworungen,
»ddamonischer« Intriganz, hinterhdltiger Macht etc. etc. gegen sie
ausschlachten.®® »Der offene Antisemitismus« nehme »mangels exis-

52 Hier buchstéblich als Riickfithrung auf die Person Hitlers zu verstehen; anders
dagegen Leo Strauss, auf den man diesen Ausdruck zuriickfithrt, in: Naturrecht
und Geschichte, Frankfurt/M. 21989, 45; TG, 14, 89.

53 Gegen Ende der 1980er Jahre lebten nur noch annéghrend 10 % der Population
von vor 1933 in Deutschland. Siehe die Zahlen bei Schoeps, Leiden an Deutsch-
land, 97. Inzwischen ist die statistische Lage wieder eine andere. Abgesehen von
Immigraten aus dem Bereich der ehemaligen Sowjetunion (GUS), die die Zahl
der in Deutschland lebenden Juden auf etwa 100.000 erhoht haben, ware die
Mitgliederzahl jidischer Gemeinden bereits bis zum Jahr 2000 auf 17.902 gesun-
ken. Von der Frage, wieviele sich tiberhaupt als religiése Juden verstehen, ganz
abgesehen. dewikipedia.org/wiki/Geschichte_der_Juden_in_Deutschland. Of-
fenbar handelt es sich bei 20-50-Jahrigen um eine relativ kleine Minderheit von
ca. 13 %.

54 Funkenstein, Jiidische Geschichte, 242f.

639

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVl

tierender Juden allméhlich ab«, meinte denn auch Julius H. Schoeps,
um gleich darauf hinzuzufiigen: »Aber man darf sich nichts vorma-
chen, latent ist er vorhanden und bedarf nur eines Anlasses, um
aktiviert zu werden.«% Dabei ldsst sich der latente, hier wie ein ge-
fahrlicher, nur voriibergehend inaktiver Krankheitskeim aufgefasste
Antisemitismus offenbar nicht davon irritieren, dass Juden fir ihn
kaum mehr auszumachen sind, nachdem man mit exzessiver und
radikaler Gewalt gegen sie vorgegangen ist. Fiir den ohnehin »iiber-
zeugten< Antisemiten scheint allemal festzustehen, dass es sie geben
muss. So kann gerade ihre >Unsichtbarkeit< das Vorurteil bestitigen,
dass sie als sich Verbergende >da«< sein miissen.

Wie aber kann ein Antisemitismus >iiberleben, der derart bruta-
len >Erfolg« gehabt hat wie der der Nazis? Ist er in Deutschland
nicht selbst dazu gezwungen, sich zu maskieren, da er in der Offent-
lichkeit als vollkommen delegitimiert gilt? Shulamit Volkov schreibt,
er sei langst vor der Nazizeit »tief verwurzelt« gewesen.® Konnte
angesichts dessen eine an Verfahren der Desinfektion erinnernde
Entnazifizierung nach 1945 iiberhaupt erfolgreich sein? Wenn nicht,
wie man annehmen muss, kann Antisemitismus dann immer wieder
neu aus einem fatalerweise nach wie vor fruchtbaren Boden keimen?

Im Gegensatz zu Volkov scheint Poliakov weitgehend ohne die
Annahme einer >Tiefe< mehr oder weniger unverénderter und resis-
tenter Prasenz von Antisemitismus auszukommen, wenn er schreibt,
»wenn Juden nicht mehr vorhanden sind, erfindet man sie« - und
»wenn es den Juden nicht gegeben hitte, hitte man ihn erfinden
miissen«.”’ Den Juden aber gibt es nicht, wie aus fast allen Schrif-
ten von Juden, die mir bekannt sind, hervorgeht.”® Was ungeachtet
dessen oder vielmehr gerade deshalb womdglich >tief verwurzelt«
ist und bleibt (wenn auch ganz und gar kontingent in Erscheinung
tretend), wire demnach allenfalls das >Juden«-erfinden-miissen - und
zwar auf eine Weise, die niemals dem eigenen Selbstverstindnis von

55 Schoeps, Leiden an Deutschland, 206.

56 S. Volkov, Das jiidische Projekt der Moderne, Miinchen 2001, 69.

57 L. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus II. Das Zeitalter der Verteufelung und
des Ghettos. Mit einem Anhang zur Anthropologie der Juden, Frankfurt/M. 1989,
27, 54.

58 Vgl. aber Schalom Ben-Chorins Beschreibung der jidischen »Hiiter der Wur-
zeln« in: J. Schultz (Hg.), Mein Judentum, 165 ff.

640

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. »Juden« erfinden miissen?

Juden wirklich entspricht, auf das es so gut wie gar keine Riicksicht
nimmt.>

Die blof3e Erfindung, die buchstablich nichts >findets, hitte aller-
dings iiberhaupt keinen >realen< Anhalt, auf dem die Antisemiten
standig bestehen, behaupten sie doch immerfort, Juden gerade auch
dort ausfindig zu machen, wo sie sich nicht als solche zu erkennen
geben, listig, hinterhaltig, verschworerisch, ddmonisch eben.®® Ge-
nau das hat die Vermutung veranlasst, Antisemitismus sei die Obsessi-
on, notfalls Andere zu erfinden, die man unbedingt meint >finden,
identifizieren und dingfest machen zu miissen, um sie womaglich end-
giiltig loszuwerden.®! Urspriinglich wiirde es sich demnach darum
handeln, die Existenz dieser >Anderen« auf jeden Fall zu vermuten,
bevor man sie iberhaupt zu identifizieren versuchen kann - ohne sie
allerdings je loszuwerden. »Ihr werdet uns nie los«, denn wir sind
»der tiefere Teil eurer selbst«, schleuderte der vermutlich von An-
héngern der Nazis ermordete jiidische Historiker Theodor Lessing
seinen Feinden denn auch entgegen, als wire er sich ganz dessen
sicher, dass sie die aus Krankung und Beleidigung, Demiitigung und
Entwiirdigung geborene »Not« jiidischen Lebens keinesfalls gleich-
giiltig lassen konne.%? Appellierte er auf diese Weise nicht an das

59 So gesehen miisste die erste Konsequenz aller Auseinandersetzungen mit
Antisemitismus die Riicksicht darauf sein, wie Juden sich als Juden verstehen.
Daran hitte auch jeder Anti-Antisemitismus Maf$ zu nehmen, statt sich primar
an Antisemiten zu orientieren. Daraus folgt allerdings nicht, dass als Antisemi-
tismus schlicht all das einzustufen ist, was Juden als solchen identifizieren.
Antisemitismus auszumachen und zu beklagen, bedeutet nicht, in der Sache
in jedem Falle >Recht zu habens, sondern bleibt auf eine &ffentliche Deutung,
Diskussion und Bestitigung angewiesen.

60 Deswegen geniigen ihnen eben Fahrradfahrer zur Diskriminierung nicht (TG,
223).

61 An dieser Stelle kann man nicht umhin, sich daran zu erinnern, wie Carl
Schmitt zwischen Finden und Erfinden ins Schleudern kam, als es darum ging,
Feindschaft und Judentum ins Verhaltnis zu setzen; vgl. V., Zum politischen
Potenzial gegenwirtiger Furcht. Auf Hobbes, Nietzsches und Freuds Spuren, in:
Psyche. Zeitschrift fiir Psychoanalyse und ihre Anwendungen 70 (2016), Nr.7,
618-643; O. Bartov, Defining enemies, making victims, in: The American Histori-
cal Review 103, Nr. 3 (1998), 771-816.

62 Zit. n. Schoeps, Leiden an Deutschland, 27.

641

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII

Gewissen, diese einer von Hitlers »Tischreden« zufolge »jiidische
Erfindung«?6?

Tatsichlich scheint bis heute niemand genau zu wissen, ob es
dergleichen wie das Gewissen in uns allen >gibt« - als etwas, woran
Opfer antisemitischen Tuns sogar wortlos, stumm und im Augen-
blick ihrer Vernichtung noch »>appellieren< kénnen. Levinas und
andere sahen gerade darin jedoch den Kern des Judentums: in der
Bestimmung eines jeden zur niemals indifferenten Verantwortung
fiir jeden Anderen als solchen. Dass uns diese Verantwortung >gege-
ben«< bzw. aufgetragen ist, kann man gewiss leugnen, verdringen
oder vergleichgiiltigen. Aber bestitigen diese »Abwehrmafinahmenc
als solche nicht genau das, wogegen sie sich richten? Handelt es sich
beim Antisemitismus so gesehen nicht um eine pervertierte Bestati-
gung des Judischen par excellence? Und ist letzteres auf einen bibli-
schen, vor-europdischen Ursprung zuriickzufithren, der von Anfang
an auch das europiisch-politische Denken zur Alteritit des Anderen
ins Verhdltnis gesetzt hat, von der es bis heute nur mit duflerster
Miihe Rechenschaft ablegt?64

Dass es dazu im Grunde nicht in der Lage war, wurde von
Emmanuel Levinas iiber Philippe Lacoue-Labarthe bis hin zu Jean-
Francois Lyotard immer wieder behauptet. Mehr noch: man hat es
dessen verddchtigt, das Jidische »that was at once at odds with the
West and internal to it, and of which the West always wished to
rid itself«, vernichten zu wollen (TG, xii) - letztlich zum eigenen,
katastrophalen Schaden aber, wie es Poliakov mit seinem Buchtitel
L’Europe suicidaire andeutete.®

63 Vgl. dagegen G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Gottingen 2020, 15. Hier wird
jede(r) implizit zum Juden, insofern sie oder er unter dem der Stimme des
Gewissens sich mitteilenden Gebot steht, nicht toten zu sollen. Umgekehrt
koénnte sich aber diese Stimme auch unabhéngig von einem dank eines »Ganz
Anderen« erlassenen Gebot Gehor verschaffen, selbst als >{iberhérte«. So gese-
hen wiren Juden in Goldschmidts Sinne ethisch affizierbar wie alle Anderen
auch; und nicht nur im Sinne eines Tétungsverbots, sondern im Sinne radikaler
Widersetzlichkeit gegen Gewalt auch in anders veriibten Formen.

64 P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996; Anders. Eine Lektiire von
>Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht« von Emmanuel Levinas, Wien,
Berlin 2015. Mit Marcel Hénaff konnte man in diesem Zusammenhang von
einer regelrechten »>Alterititsvergessenheit< sprechen.

65 Poliakov, Geschichte des Antisemitismus VII, 9.

642

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Jiidische Alteritat versus Antisemitismus als Definitionsmacht?

5. Juidische Alteritat versus Antisemitismus als
Definitionsmacht?

So wird, quasi nebenbei, Europa bzw. der Westen zu einer metaphy-
sisch-antisemitischen Entitat hochstilisiert, das Judische aber zum
Inbegriff des »>Anderen< - und nicht etwa eine besondere Gestalt
der Alteritdt unter vielen anderen. Bei Enzo Traverso repréasentierten
die Juden zeitweise geradezu die »figure of otherness« (TG, 180).
Und Dan Diner nennt »den« Juden den »eigentliche Andere[n]«.%
So erlangt dieser nicht nur einen paradigmatischen, sondern auch
einen fiir den Westen, Europa und Deutschland vorrangig mafigebli-
chen Status und kann fiir alle anderen Anderen lehrreich werden,
denen es ebenfalls darum geht, als >Andere« wahrgenommen und
anerkannt oder wenigstens am Leben gelassen zu werden. Darauf
besteht die Antisemitismus-Kritik. Darauf kénnten jedoch auch an-
dere Verteidiger »>Anderer« insistieren, die etwa durch gewaltsames
>othering« iberhaupt erst zu Diskriminierten, Ausgeschlossenen und
»zu Vernichtenden< gemacht worden sind.

Doch soll vor allem fiir die Juden gelten, dass ihre Andersheit
als »threatening otherness« oder als »threatening intrusion« erfah-
ren werden musste (TG, 52). Sie seien die »eigentlich Fremden«.
Andererseits soll es paradoxerweise gerade ihre eigentiimliche, eben
darin liegende »Vertrautheit« sein, »die sie zu Fremden macht«.%’
Doch Vertrautheit und Fremdheit sind keine Eigenschaften, die je-
mandem oder gar einer ganzen Gruppe, Ethnie, einem Volk, einer
Nation, Religion oder Kultur gleichsam anhaften kénnten; und das
womdglich noch auf unverlierbare, geschichtlich konstante Art und
Weise. Als relationale Begriffe verweisen uns Ander(s)heit, Vertraut-
heit und Fremdheit auf Erfahrungen der Nihe und Distanz zu Ande-
ren auflerhalb und innerhalb menschlicher Lebensformen mit ihren
Bedingungen der Zugehdrigkeit.

Da es sich nicht um »ontische« Momente oder Eigenschaften von
Individuen oder Kollektiven handeln kann, werden wir Probleme
des Antisemitismus nur besser verstehen, wenn wir danach fragen,

66 D. Diner, Der Sarkophag zeigt Risse: Uber Israel, Palistina und die Frage eines
>neuen Antisemitismus, in: NA, 459-488, hier: 478.

67 D. Rabinovici, N. Sznaider, Neuer Antisemitismus: Die Verschdrfung einer Debat-
te, in: NA, 9-27, hier: 14.

643

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIlI

wie mit dieser Ndhe und Distanz unter dem Aspekt der (Nicht-)Zu-
gehorigkeit zu Anderen jeweils unter spezifischen Bedingungen um-
gegangen wird. Weder Ander(s)heit noch Vertrautheit oder Fremd-
heit >erkldrt« ohne Weiteres, worauf es dabei ankommt: wie namlich
die Verhiltnisse zu Anderen kollektiv politisiert werden in einer
aktiven Praxis, die geringschatzige, diskriminierende, verdchtliche
Rede bereits zum Vorschein méglicher Vernichtung werden ldsst,
welche grundsitzlich allen >Anderen< widerfahren kann. Insofern
folgen schliefilich Untaten nicht nur vorausgegangenen Worten, wie
es sprichwortlich heifit. Vielmehr liegt in solcher Rede selbst schon,
was aus ihr hervorgehen kann - bis hin zu radikaler Verfeindung
im Zuge einer sog. Vernichtungspolitik, die das Politische gleich mit
zerstort.

Das ist die antipolitische Gefahr, die mit dem Politischen selbst
einhergeht. Wo immer Menschen politisch koexistieren, treten un-
vermeidlich Méglichkeiten solcher Rede zutage. Die Frage ist dann,
wie man sich dazu verhilt. Heute verstehen wir unter akzeptabler
Staatlichkeit allein noch diejenige, die sich, auf zivilgesellschaftlicher
Basis, dieser Gefahr stindig bewusst zu bleiben versucht und gegen
sie auch vorzugehen bereit ist, indem sie sich der politischen Ermdch-
tigung diskriminierender Rede effektiv widersetzt. Dies lehrt histo-
rische Erfahrung als grundsitzliche Lektion tiber den Staat, in dem
jeder zum diskriminierten Auflenseiter und jede zur Geédchteten und
Verachteten werden kann. In diese Sinne sind wir alle, nicht nur die
vergleichsweise wenigen jiidischen Riickkehrer nach Deutschland,
nach 1945 >heimgekehrt< in die Fremde unseres Landes bzw. als
Fremde in unseren Staat, in dem wir niemals mehr als »Staatswesen«
werden einfach aufgehen kénnen, wie man es sich noch im 19. Jahr-
hundert, nach Hegel, vorgestellt hat.5®

Das bedeutet nicht, den Staat in Anbetracht seines erinnerten Ver-
sagens und seiner rassistisch-antisemitischen Pervertierung fortan
gering zu schitzen oder anarchistisch ganz zu verwerfen, sondern
ihn nur noch als nicht-identitdiren Staat zu achten, der die Fremden

68 Vgl. Schoeps, Leiden an Deutschland, 49, 105; F. C. Dahlmann, Die Politik,
auf den Grund und das Maf$ der gegebenen Umstinde zuriickgefiihrt. Bd. 1,
Leipzig 1835; L. Gumplowicz, Sozialphilosophie im Umriss [1910], Aalen 1969,
27, 29f.; M. Riedel, Der Staatsbegriff der deutschen Geschichtsschreibung des 19.
Jahrhunderts in seinem Verhdltnis zur klassisch-politischen Philosophie, in: Der
Staat 2 (1963), 41-63, hier: 49.

644

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Radikale Alteritat als unanfechtbares Refugium?

als solche zu schiitzen verspricht, sei es als Schutzflehende, die an-
derswoher kommen, sei es als im Innern sich unzugehorig Fithlende,
denen keine restlose Assimilation, Integration oder Inklusion abzu-
verlangen ist.

So ldsst sich moglicherweise doch eine Lehre aus der radikalsten
Erfahrung mit Antisemitismus bzw. mit Antisemitismen ziehen, auf
die wir zurtckblicken - handle es sich nun um uralte oder neue,
um seit jeher bekannte und substanziell vorhandene oder um rest-
los kontingente in héchst wandlungsfihigen Erscheinungsformen,
um latente und kaschierte oder um offen zur Schau gestellte, um
>real< begriindete oder um rein fiktive bzw. phantasmatische, denen
jeder zum Opfer fallen kann, der von anderen als »Jude« definiert
wird, ohne sich je so, wie es Antisemiten gerade gefillt, als Jude
zu verstehen. Sowohl die Differenz zwischen Juden einerseits, die
sich wirklich als solche verstehen, und »Juden« andererseits, die von
anderen ohne Riicksicht darauf einfach »definiert« werden, als auch
die Tilgung dieser Differenz in unterschiedsloser Rede von (»)Ju-
den(«) ist zweifellos eine paradigmatische historische Erfahrung der
Juden, mit all jenen furchtbaren Konsequenzen, die die nicht-enden-
wollende Geschichte der Antisemitismen aufzuweisen hat. Aber die-
se Geschichte lehrt auch, was im Grunde jedem Anderen als solchem
widerfahren kann. Jede(r), heifft das, kann der Definitionsmacht
Anderer zum Opfer fallen, die selbstherrlich zu bestimmen sich
anmaflen, wer (in ihrem Sinne) »Jude« ist und wer nicht, mit
vernichtenden Konsequenzen, die in der allerersten Diskriminierung
bereits anklingen.

6. Radikale Alteritat als unanfechtbares Refugium?

Zur Kritik jeglicher Diskriminierung hat jiidisch inspiriertes Den-
ken erheblich beizutragen, nicht zuletzt vor dem Hintergrund einer
Jahrhunderte wihrenden Ausgrenzungs-, Verfolgungs- und Vernich-
tungsgeschichte. Man muss sich allerdings fragen, ob man radikaler
Widersetzlichkeit gegen jegliche Diskriminierung, der tberhaupt
niemand zum Opfer fallen sollte, einen guten Dienst erweist, wenn
man eine Ander(s)heit fiir sich, fiir das eigene Volk, die eigene
Religionsgemeinschaft oder wie auch immer begriindete historische

645

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII

Identitdt in Anspruch nimmt. Radikale Ander(s)heit ist nicht als
Privileg von irgendjemandem zu begreifen. Deshalb konnte man
auch Juden und Arabern attestieren, »[to] partake of the same [!]
otherness« (TG, 13). Als radikale entzieht sie — die sogar anders als
sie selbst ist und in keiner Selbigkeit oder Selbstheit jemals wird
aufgehen konnen - sich uns allerdings, ohne sich vereinnahmen
zu lassen. Insofern ist »niemand der Andere« und zugleich jede
eine Andere, jeder ein Anderer, aber anders und sogar anders (als)
anders, letztlich Anderen und sich selbst fremd. So gesehen ist eine
»Zirkularitdt« von Alteritdt festzustellen, wie Sartre das nannte. Sie
sei letztlich »immer woanders«, schrieb er in seinen Entwiirfen fiir
eine Moralphilosophie.®® Vermutlich wollte er damit sagen, sie entzie-
he sich uns jedes Mal.

Obgleich der Begrift der Alteritit bzw. der otherness insofern
gleichsam frei zu flottieren scheint, konnte man die oder den Juden
zum Inbegriff des Anderen hochstilisieren - so als wéren alle ande-
ren keine >Anderen< oder allenfalls noch in zweiter Linie - und
nach jiidischem Vorbild, wie es bei Levinas den Anschein hat - >An-
dere«. Wer das, was fiir ihn selbst Jude-sein, jiidische Identitat oder
judétité ausmacht, in einer radikalen Alteritat sucht, die jeglicher
Definitionsmacht entzogen wire, lduft schliefSlich jedoch Gefahr, al-
les Jiidische darin geradezu aufzulésen. Und das kénnte sich auf eine
subtile Art und Weise ebenfalls als eine Form von Antisemitismus
herauszustellen, wie zuletzt Elad Lapidot argumentiert hat.

Schon oft ist verlangt und versucht worden, das, was fiir wen auch
immer, vor allem aber fiir Juden selbst, in ihrem eigenen Selbstver-
stindnis >das Jiidische< jeweils ausmacht, endlich loszuldsen von
der einschldgigen Gewaltgeschichte. Doch holt deren Fortsetzung
in immer neuen Formen von Antisemitismus diese Diskussion fata-
lerweise immer wieder ein. Infolgedessen bleibt sie bis heute tiber-
schattet von der Furcht, das Schlimmste drohe sich durch diese
Formen zu wiederholen. Genau das soll vermutlich die inzwischen
reichlich abgegriffene Formel Wehret den Anfingen! besagen. Man
entschirft, ja trivialisiert deren Bedeutung jedoch, wenn man sie
auf die ebenfalls abgegriffene Forderung miinzt, >Auschwitz« diir-
fe sich nie wiederholen. Als konkreter Komplex einer Reihe von
historischen Ereignissen, die man sehr verkiirzt auf diesen Begriff

69 J.-P. Sartre, Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie, Reinbek 2005, 669, 634.

646

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Radikale Alteritat als unanfechtbares Refugium?

bringt, wird sich >Auschwitz« gewiss niemals wiederholen. Insofern
brauchte man sich gar keine Sorgen zu machen. Nichts historisch
Einmaliges kann sich je wiederholen. Und ist nicht alles, was sich
geschichtlich zutrigt, einmalig? Gemeint sein kann nur: >etwas
dieser Art< solle sich nicht wiederholen. Wenn es zur ausschlagge-
benden antezedenten Ursachenkonstellation kommt, wird es aller-
dings bereits zu spét dafiir sein, die Folgen noch abzuwenden. Also
muss man so weit wie moglich zuriickgehen auf >Anfange<, denen
vermeintlich alles Weitere entspringt, wenn nicht mit einer fatalen
Zwangslaufigkeit, so doch mit einer gewissen Konsequenz kumulati-
ver Verkniipfungen von Bedingungen und Wirkungen...”® Wie weit
man indessen in regressiver Hinsicht gehen kann, um womdglich
auf letzte Urspriinge des >Schlimmsten« zu stofien, dessen Wiederho-
lung es unbedingt zu verhindern gilt, ist nach wie vor hochst unklar
und genauso umstritten wie vorliegende Antworten auf die Frage, ob
die Geschichte bzw. die Geschichtswissenschaft in dieser Hinsicht
allein und zureichend Auskunft geben kann.

Viel zu einfach macht man es sich gewiss, wenn man davon
ausgeht, es handele sich ohnehin nur oder im Wesentlichen um
ein »deutsches Problem«. Obgleich bereits Hannah Arendt und
Karl Jaspers diesem Standpunkt klar widersprochen hatten”!, konnte
noch Daniel J. Goldhagen mit seiner Rede von einem angeblich in
der deutschen Geschichte angelegten »eliminatorischen Antisemitis-
mus«’? dieses Vorurteil bestitigen. Andere sind wie etwa Zygmunt

70 H. Mommsen, Der Weg zur Vernichtung der europdischen Juden, in: M. Dabag,
K. Platt (Hg.), Genozid und Moderne. Bd. 1. Strukturen kollektiver Gewalt im
20. Jahrhundert, Opladen 1998, 241-253; R. J. van Pelt, Ex Malo Bono: Does
This Latin Proverb Apply to Holocaust Denial? The Cunning of Reason, in: A.
McElligott, J. Herf (eds.), Antisemitism Before and Since the Holocaust. Altered
Contexts and Recent Perspectives, Cham 2017, 353-390, hier: 359.

71 K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Ziirich 1946; H.
Arendt, In der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken II, Miinchen 2000,
9-25; VI, Verfehlte Ethik und politische Schuld. Zur systematischen Aktualitdt
von Karl Jaspers’ Abhandlung >Die Schuldfrage« (1946) - mit Blick auf John
K. Roths >The Failures of Ethics< (2015/8), in: R. Langthaler, M. Hofer (Hg.),
Existenzerhellung - Grenzbewusstsein — Sinn der Geschichte. Dem Andenken an
Karl Jaspers (1883-1969). Wiener Jahrbuch fiir Philosophie 51 (2020), 125-164.

72 Zu verschiedenen Varianten dieses Begriffs vgl. C. Wiese, The Political Dimen-
sions of Theology: Christianity and Antisemitism, in: McElligott, Herf (eds.),
Antisemitism Before and Since the Holocaust, 53-82.

647

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVIII

Bauman weiter zuriickgegangen und wurden prompt in den Anfan-
gen der westlichen Moderne fiindig. Wieder andere landeten mit
Philippe Lacoue-Labarthe schliefdlich bei den Urspriingen Europas
- so als sei »der< Antisemitismus nicht allein in der Geschichte
Deutschlands oder des >modernen< Westens, sondern in der Ge-
nealogie des Okzidents von Anfang an >angelegt< gewesen und als
wiirde es gentiigen, die Tiir, durch die die Menschen ihn gleichsam
betreten haben, riickwiérts wieder zu verlassen - in Richtung Altes
Testament, wie es tatsiachlich Levinas suggeriert hat.”3

Ob dort wirklich die Spur eines ganz Anderen zu finden ist, dem
das Judentum - und womdglich nur das Judentum - urspriinglich
und letztlich verpflichtet ist, mag hier dahingestellt bleiben. Beden-
kenswert ist allerdings, was geschieht, wenn man eine radikalisierte,
letztlich jeder und jedem entzogene Alteritét fiir sich, fiir das eige-
ne Volk, fiir die eigene Religion oder Nationalitit und Identitit in
Anspruch nimmt - mit womdglich identitiren Konsequenzen, die
zu konterkarieren drohen, was man Antisemitismen in allen ihren
Spielarten mit Recht entgegengehalten hat: wir sind alle auf unauf-
hebbare und dabei zugleich verschiedene Art und Weise >anderss,
ohne dass sich tber dieser Alteritdt jemals wieder eine Identitat
schlieflen konnte. Paradoxerweise konnte man gerade darauf eine
angeblich spezifisch jiidische Identitit griinden — mit der Folge, dass
sich auch Juden dagegen wehren, ausgerechnet im Zeichen unauf-
hebbarer Alteritit in eine sie gewissermaflen einschliefSende Identi-
tat »eingemeindet< werden zu sollen. Es konnte nicht ausbleiben,
dass dabei das, was Identitdt im Allgemeinen ausmacht, zum Ge-
genstand radikaler Auseinandersetzungen um die Frage fiihrte, wer
wie wem und aufgrund wovon tiberhaupt zugehdrt, sei es aufgrund
gemeinsamer, matrilinearer Abstammung, sei es aufgrund religiser,
geschichtlicher oder kultureller Urspriinge, sei es allein aufgrund
der Tatsache, diskriminiert und verfolgt worden zu sein; und zwar
immer wieder und ohne dass ein Ende absehbar wire. Dass gerade
darin eine eminente Gewalterfahrung liegt, ist nicht zu bestreiten.
Inwiefern aber, dariiber zu befinden ist zunéchst die Angelegenheit
derer, die die fragliche diskriminierende, verletzende und am Ende

73 Levinas, Schwierige Freiheit, 181; vgl. R. Bernasconi, >Totalitit und Unendlich-
keit< in Hegels >Glauben und Wissens, in: B. Keintzel, V. (Hg.), Hegel und
Levinas, Freiburg i. Br., Miinchen 2010, 299-313, hier: 302, 314.

648

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Radikale Alteritat als unanfechtbares Refugium?

vernichtende Gewalt trifft, nicht das Vorrecht derer, die sie nicht
selten mit anmaflender >Definitionsmacht« ausiiben.

Die Problematik dieser Macht zeigt sich allerdings auch auf Seiten
derer, die als >Betroffene« bestimmen wollen, wer Antisemit ist und
wer nicht. Wenn sie es nun sein sollen, die allein bestimmen, wer
Antisemit ist (sei es auch ein Anti-Antisemit), droht eine inflationa-
re Ausweitung entsprechender Vorwiirfe mit der Ironie der Konse-
quenz, dass alle des Antisemitismus verdachtig werden. Wenn aber
alle potenzielle Antisemiten sind, ist es niemand, so dass Antisemi-
tismuskritik ins Leere laufen muss. Beides - dass alle potenzielle An-
tisemiten sein konnten und dass die entsprechende Kritik jeglichen
konkreten Anhalt verliert — wiirde, wie gesagt »wirklichen< Antise-
miten direkt in die Hande spielen. Gemeinsam mit ihnen finden
wir uns schliefillich in einer Welt wieder, in der man Andere willkiir-
lich nach eigenem Gutdiinken >definieren< kénnte, mit todlichen
Konsequenzen. So zeichnet sich am Schluss der vorangegangenen
Uberlegungen die Frage ab, ob nicht gerade in der Widersetzlichkeit
genau dagegen das liegt, was diejenigen miteinander verbindet, die
jede Form der Diskriminierung wie auch die der Antisemiten nach
einschldgiger historischer Erfahrung ein fiir allemal fiir vollkommen
delegitimiert halten.

Restimee: Ich bin ausgegangen von einer in der Nachfolge des
programmatisch radikalsten Antisemitismus sich ergebenden Frage
nach dessen aktueller Virulenz. Diesen Antisemitismus begreife ich
als Manifestation einer willkiirlichen Definitionsmacht, die infolge
einer langen, zunehmend radikalisierten Diskriminierungsgeschich-
te zu massenhaft vernichtenden Konsequenzen gefiihrt hat. Daraus
ergibt sich fiir den nachfolgenden Staat und fiir die ihn tragende
politische Kultur die zentrale Herausforderung, die Schwichsten
konsequent gegen derartige Gewalt in Schutz zu nehmen.” Insofern
muss er ein fiir allemal unter anti-antisemitischen Vorzeichen exis-
tieren — und das heif$t: mit Rucksicht darauf, als wer sich Juden
und als »Juden« blof§ Titulierte anders verstehen. Als Form von
diskriminierender Gewalt hat deren Verstindnis sich nach denen
vorrangig zu richten, die sie diskriminierend trifft und die auf dieser

74 Vgl. die aktuelle Bestandsaufnahme d. VI, Anti-antisemitische >Staatsraison<?
Eine Antwort auf Igor Levits Beschwerde iiber fatales Schweigen angesichts der
jiingsten islamistischen Demonstrationen in Deutschland, in: praefaktisch (2023);
www.praefaktisch.de/002e/anti-antisemitische-staatsraison/.

649

1.01.2028, 02:37:30.



http://www.praefaktisch.de/002e/anti-antisemitische-staatsraison/
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.praefaktisch.de/002e/anti-antisemitische-staatsraison/

Kapitel XVIII

Andersheit bestehen. Doch Juden sind nicht >die Anderen<, sondern
Andere unter anderen Anderen, denen unter anderen Umstanden
das Gleiche widerfahren kann: die Reduktion ihrer Alteritat auf
eine verachtete Identitit, die man der Vernichtung preisgibt. Dass
dies moglich ist, verbindet uns unumginglich; mehr noch aber, und
willentlich, wenn wir uns dieser abgriindigen Moglichkeit gemein-
sam widersetzen, wer auch immer die >Anderen< im Einzelfall sind,
wen auch immer man zu >Anderen< erklart hat, mit denen man
als Diskriminierten keinerlei Gemeinsamkeit mehr einraumen will.
AbschliefSend muss offen bleiben, ob nicht gerade darin ein laterales
Solidarisierungspotenzial zwischen allen liegen konnte, die im Zei-
chen unaufhebbarer Alteritat zusammenleben miissen.

650

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

Das Politische, das Volk und der Krieg
Eine >friedenspolitische« Perspektive

1. Zur politischen Lage des Politischen (653) | 2. Das >Volk« in seiner irreduziblen Viel-
deutigkeit (660) | 3. Offentliche Umganglichkeit, Ansprechbarkeit und das In-Erschei-
nung-treten des Anderen (664) | 4. Vom Anderen zuriick zur Frage nach dem Politi-
schen (668) | 5. Zuriick zu einem >friedenspolitischen« Begriff des Politischen? (673)

verfluchtes volk! kaum bist du frei,
so brichst du dich in dir selbst entzwei.!

Brutally altered by |...] Otherness.?

Purification is unending.

Zahllose politische Probleme sind inhaltlich permanent Gegenstand
politischer Auseinandersetzungen; aber auch das, was sie und den
Umgang mit ihnen in politischer Hinsicht tiberhaupt ausmacht und
was dabei unter Politik zu verstehen ist, ist nicht selten umstritten
- nicht zuletzt in der Politischen Philosophie, die zwischen Politik
und diversen Politiken einerseits und dem Politischen als solchem
andererseits unterscheidet und dem Verdacht nachgeht, bei diversen
Politiken habe man es im Grunde nur noch mit einer paradoxerwei-
se geradezu depolitisierten Politik zu tun, die keine Spur vom Politi-
schen (griech. ta politikd; frz. le politique) mehr verrit. So sieht sich
die Politische Philosophie ihrerseits dazu gezwungen, anzugeben,
was das Politische im Gegensatz zu irgendwelcher Politik eigentlich
ausmacht bzw. ausmachen miisste und was davon abhdngt, dass es
nicht zu einer Depolitisierung politischer Verhdltnisse kommt. Die
anhaltende Diskussion um den Begriff des Politischen fiithrt dabei
vor Augen, wie umstritten das Politische (und nicht nur die eine

1 J. W. Goethe, Zahme Xenien IX; odysseetheater.org/goethe/texte/gedichte_zah-
me_xenien9.htm.

2 M. Lange, Killing Others. A Natural History of Ethnic Violence, Ithaca, London
2017, 2.

3 R.Sennett, The Fall of Public Man, New York, London 1976, 223.

651

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

oder andere Art von >Politik) ist, zumal es sich keineswegs von sich
aus als solches >zeigt<, wie manche Phinomenologen anzunehmen
scheinen.*

So gesehen befindet sich auch das Politische selbst in einer strit-
tigen politischen Lage und wird zum Gegenstand von diskursiven
Auseinandersetzungen, in denen es kaum iiberzeugen wird, das
Politische eindeutig als ontologisches Fundament allen politischen
Verhaltens zu begreifen. Stattdessen zeigt sich in politischen Ausein-
andersetzungen ein re-entry des Politischen, das dazu veranlasst,
letzteres hermeneutisch neu zu bestimmen. Und zwar negativistisch;
nicht etwa unter Berufung auf eine Phdnomenologie des Politischen,
die glauben macht, letzteres konne sich ohne Weiteres von sich
aus und interpretationsfrei zeigen als das, was es ist. Vielmehr wer-
den wir durch Politisierungen, die wir fiir inakzeptabel halten, zu
Einspriichen nicht nur gegen bestimmte Politiken, sondern gegen
ein in diesen sich abzeichnendes Verstindnis des Politischen selbst
herausgefordert, das wir aber wiederum zur politischen Diskussion
stellen miissen.

Wie, das wird im Folgenden im Ausgang von der aktuellen politi-
schen Lage des Politischen (1) speziell mit Blick auf das >Volk< und
die ihm eigene untilgbare Vieldeutigkeit diskutiert (2). Dabei werden
»identitdre< Vorstellungen, die mit dieser Vieldeutigkeit unvereinbar
sind, zuriickgewiesen und mit einer anti-identitdren Konzeption 6f-
fentlicher Umgénglichkeit und Ansprechbarkeit im Hinblick auf das
lebensweltliche In-Erscheinung-treten des Anderen konfrontiert (3).
Wie der Andere in diesem Sinne das Politische herausfordert, wird
anschlieflend zur Sprache gebracht (4). Daraus ergibt sich in einem
Ausblick die Frage, ob der skizzierte Ansatz zu einem >friedenspoli-
tischen< Begriff des Politischen zuriickzufithren verspricht (5). Im
verfiigbaren Rahmen kann es nicht etwa darum gehen, eine umfas-
sende Antwort auf die aufgeworfenen Fragen zu liefern. Vielmehr
beschrinke ich mich darauf, eine Neukonfiguration des durch die
Leitbegriffe des Politischen, des Volkes und des Krieges markierten
thematischen Feldes vorzuschlagen.

4 Vgl. K. Held, Phinomenologie der politischen Welt, Frankfurt/M. 2010, 34 f. Hier
wird das behauptete Sich-Zeigen des Politischen auf die politische Welt als sol-
che bezogen, von der man sich allerdings auch einen deutlich anderen Begriff
machen kann. Schwierigkeiten umstrittener Interpretation lassen sich so einfach
nicht umgehen.

652

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zur politischen Lage des Politischen

1. Zur politischen Lage des Politischen

Vielerorts hat man sich in den letzten Jahren auf das Politische
zuriickbesonnen, nachdem es sich aus der Politik im gleichen Maf3e
zuriickgezogen zu haben schien, wie sogenannte Realisten erfolg-
reich glauben machen konnten, zum 6konomischen Realitdtsprinzip
eines real existierenden Funktionalismus oder zum entfesselten, oft
verharmlosend als >neo-liberal« titulierten Finanzkapitalismus gebe
es keine Alternative. Zuletzt durch die weltweite Finanzkrise des
Jahres 2008 ist aber die Gefahrlichkeit dieses Systems offen zu Ta-
ge getreten, in dem bereits die Zahlungsunfihigkeit einer grofien
Bank einen weltweiten Kollaps auslésen kann, der nicht etwa durch
gewaltsame »Systemveranderer« auf den Straflen oder durch deren
vor Jahren angekiindigten Marsch durch die Institutionen bewirkt
wiirde, sondern der eigenen exzessiven Logik des Systems selbst
geschuldet wire. Weit entfernt, ein auf Dauer verlissliches, 6kono-
misch alternativloses Funktionieren kapitalistischen Wirtschaftens
zu verbiirgen, hat sich dieses System inzwischen als gefdhrlich
selbstdestruktives herausgestellt. In nicht allzu ferner Zukunft droht
es auf den katastrophalen Ruin einer deregulierten Okonomie hin-
auszulaufen, vor der jede Politik kapitulieren wird, die sich selbst
abschafft, wenn sie glauben macht, es kdnne im Grunde gar keine
Alternative zur Anpassung an eine weitgehend globalisierte und da-
bei desozialisierte Art der Okonomie geben, die sowohl jeglichem
oikos als auch jeglichem ndmos spottet.> Unter diesen Bedingungen
ist es zu einer Diskussion um das Politische gekommen, in der der
Eindruck erweckt wurde, eine in diverse Politiken zerstreute Politik
habe seit langem das Politische aus dem Auge verloren, man habe
es demzufolge seit geraumer Zeit nur mehr mit im Grunde unpoliti-
scher Politik zu tun und aus dieser verfahrenen Lage werde nur eine
Riickbesinnung auf das Politische heraushelfen, die auch wieder ech-
te, jenem System nicht unterworfene Alternativen aufzeigen miisse,

5 Wie es bereits aus der einschligigen Kritik Karl Polanyis hervorging: Okono-
mie und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979; The Great Transformation. Politische
und okonomische Urspriinge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen [1944],
Berlin 22015. Dagegen wollte Martin Albrow in der Globalisierung eine »Wie-
derentdeckung des Sozialen« erkannt haben (Das globale Zeitalter. Erweiterte
Neuausgabe, Frankfurt/M. 2007, Kap. 8.1).

653

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

fir die zumal in einer weitgehend normalisierten Politik saturierter
Gesellschaften jedes Verstdandnis abhanden zu kommen drohe.
Dabei war es — noch ohne Bezug auf die erst gegen Ende des letz-
ten Jahrhunderts allgemein auf den Begriff gebrachte Globalisierung
und deren finanzkapitalistische Zuspitzung — bereits seit den 1980er
Jahren zunéchst angeregt von einer Reihe franzésischer Theoretiker
wie Miguel Abensour, Jean-Luc Nancy, Philippe Lacoue-Labarthe
und Jacques Ranciere®, dann aber auch im englisch- und deutsch-
sprachigen Raum, zu einer regelrechten Renaissance des Politischen
- bzw. der Rede davon - gekommen, sei es unter Riickgrift auf Anto-
nio Gramscis Gefangnishefte, sei es auf Hannah Arendts politische
Theorie, sei es mit Bezug auf Carl Schmitt. Vor allem Apologeten des
Antagonistischen und des Agonalen haben Schmitt wieder fiir sich
entdeckt; und zwar als Theoretiker des in mehr oder weniger nor-
malisierter Politik niemals aufgehenden Politischen, das sie gerade in
einer unauthebbaren, zu Gegnerschaft oder Feindschaft herausfor-
dernden Konflikthaftigkeit sehen. Dabei hatte schon die politische
Theorie der Antike die Aufmerksambkeit auf unaufhebbaren Wider-
streit gelenkt, der nur agonal oder antagonistisch auszutragen ist,
wie besonders Nicole Loraux gezeigt hat.” Und in Kants geschichts-
philosophischen Schriften kommt bekanntlich eine zentrale Bedeu-
tung antagonistischer Ungeselligkeit zu, die innerhalb von Staaten
von deren rechtlicher Verfassung mehr in Schach zu halten als wirk-
lich zu verséhnen ist und zwischen Staaten unmittelbar polemogen
virulent werden kann. Deshalb war die ganze Generation der deut-
schen Idealisten, allen voran Kant, Fichte und Hegel, mehr oder we-
niger von der Unvermeidlichkeit von Krieg zwischen den Nationen
tiberzeugt und hat ihn sogar geschichtsphilosophisch affirmiert.?

6 Vgl. G. Raulet, Gehemmte Zukunft. Zur gegenwirtigen Krise der Emanzipation,
Darmstadt, Neuwied 1986, 881ff.; L. Ferry et al., Rejouer le politique, Paris 1981;
J. Rogozinski et al., Le rétrait du politique, Paris 1983; P. Lacoue-Labarthe, Die
Fiktion des Politischen, Stuttgart 1990; M. Abensour, Demokratie gegen den Staat,
Berlin 2012.

7 N. Loraux, Linvention dathénes, Paris 1993; Das Band der Teilung, in: J. Vogl
(Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, Frank-
furt/M. 1994, 31-64.

8 M. Mori, Krieg und Frieden in der klassischen deutschen Philosophie, in: H. Joas,
H. Steiner (Hg.), Machtpolitischer Realismus und pazifistische Utopie, Frank-
furt/M. 1989, 49-91.

654

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zur politischen Lage des Politischen

Das hat Chantal Mouffe nicht daran gehindert, den politischen
Theoretikern der Gegenwart, die auf den Spuren Kants und Hegels
unterwegs sind, eine fatale, das Bewusstsein fiir unaufhebbaren Wi-
derstreit und Antagonismen vernebelnde Konsensorientierung zu
unterstellen - wobei nicht ganz klar wird, ob sich diese Unterstel-
lung nur auf binnenstaatliche oder auch auf transnationale Politik
bezieht.” Mit ihrer programmatischen Agonistik hat sich besonders
Mouffe polemisch gegen eine angeblich allgemein vorherrschende,
aber besonders der Politischen Theorie der Gegenwart zur Last
gelegte Konfliktvergessenheit gewandt, die eminent gewalttrachtige
Folgen haben miisse, wo man buchstdblich keinen Sinn mehr fiir
unaufhebbare praktische Gegensitze in Gesellschaften hat, in denen
Klassengegensitze weitgehend verwischt zu sein scheinen!’, so dass
sich mit ihnen einhergehende Konflikte nicht mehr unverkennbar
dramatisch zuspitzen.!!

Ironischerweise ist diese Polemik nun aber ihrerseits wiederum
u.a. von einer populistischen Rhetorik eingeholt worden, die auf
jeglichen Konsens pfeift, ihre Gegner denunziert und mit fake news
zu verwirren versucht, ohne sich dabei von sich abzeichnenden
tiefgreifenden und mdoglicherweise irreparablen Spaltungen der be-
treffenden Gesellschaften irritieren zu lassen. Ob von >rechts«< oder
von >links<, wo man nun ebenfalls mit Populismen liebdugelt (wo-
fir Mouffe selbst ein markantes Beispiel ist!?): an agonalen und
antagonistischen Zuspitzungen mangelt es weithin nicht. Und doch
dringt sich der Eindruck auf, so komme man der lange vermissten

9 C. Moutffe, Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt/M.
2007.

10 Zuletzt wurde das deutlich in Didier Eribons viel beachteter Diagnose der fran-
z6sischen Gesellschaft (Gesellschaft als Urteil. Klassen, Identititen, Wege, Berlin
2017).

11 C. Moutfte, Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin 2014.

12 Ungeachtet des intellektuellen Anspruchs der Autorin scheint mir ihr Vorschlag
kein sehr geeigneter zu sein, weil er immer wieder auf dualistische Konfronta-
tionen und auf ein weder ethisch noch im Hinblick auf Zivilitit kritisch bedach-
tes Gegeneinander von Michtigen und underdogs hinauslauft; vgl. C. Mouffe,
The populist moment, in: Democracia Abierta (2016); www.opendemocracy.net/
democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment. Zu Populismusvarianten
von links und rechts vgl. P. Anderson, The H-Word. The Peripeteia of Hegemony,
London, New York 2017; D. v. Reybrouck, Fiir einen anderen Populismus, Got-
tingen 2017.

655

1.01.2028, 02:37:30.



http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment
http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment
https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment
http://www.opendemocracy.net/democraciaabierta/chantal-mouffe/populist-moment

Kapitel XIX

Wahrheit des Politischen keineswegs ndher.”* Im Gegenteil: es gerate
in dem Maf3e aus dem Blick, wie den jeweiligen politischen Gegnern

13 Wie es zwischenzeitlich den Anschein hatte, v.a. nach dem Amtsantritt Barack
Obamas, der gleich am Tag seiner Inauguration im Januar des Jahres 2009
mit der Ankiindigung, sich fiir eine Reform des transnationalen Finanzsystems
einsetzen und das Gefangenen- und Folterlager Guantdnamo binnen Jahresfrist
schlieflen zu wollen, >Politik< zu machen begann. Wie unverhofttes Erwachen
aus einem langen, tiefen Schlaf depolitisierter Politik nahm sich aus, dass er
den ldngst angemahnten Primat wirkliche Alternativen aufzeigender Politik hin-
sichtlich der nicht bloff Amerikaner, sondern Menschen weltweit betreffenden
gemeinsamen Angelegenheiten einforderte, ohne damit etwa revolutionédre Aus-
sichten verkniipfen zu wollen. Im Gegenteil berief er sich in konservativster
Form auf die »Viter« der amerikanischen Verfassung und mahnte die Erinne-
rung an deren kollektiv verpflichtendes Erbe an (Full Transcript: President
Barack Obama’s Inaugural Adress; abcnews.go.com/ print?id=6689022). Der
schlichte Befund, dass Obama in diesem Sinne politisch zu handeln beabsichtig-
te (wie auch immer die Historiker schliefflich sein weitgehendes Scheitern,
angefangen bei Guantidnamo, beurteilen werden), erweckte den nachtréglichen
Eindruck, als hitte man im Westen nach langer Durststrecke eine Wiiste nicht
blof} falscher, sondern geradezu unpolitischer Politik durchquert, als ob sich nun
endlich wieder das Politische vor aller Augen ereignen wiirde. Dieser Eindruck
fugte sich nahtlos in Diskussionen um den Begriff des Politischen, die glauben
machten, die in zahlreiche Politiken zerstreute Politik habe seit langem das
Politische aus dem Auge verloren, wir hitten es demzufolge seit geraumer Zeit
nur mehr mit geradezu unpolitischer Politik zu tun und aus dieser verfahrenen
Lage werde nur eine Riickbesinnung auf das Politische heraushelfen, die >die
Politik« wieder an ihren eigentlichen Sinn erinnern sollte. Dass dieser >Sinn«
einfach aus gewissen Ankiindigungen, Versprechen (bzw. in politischer Hinsicht
notorisch als >leer< bezeichneten Versprechungen) oder mehr oder weniger
spektakuldren Ereignissen als solchen hervorgehen konnte, ist allerdings nicht
anzunehmen. Zuletzt hat der vom Wahlverlierer Donald Trump, der seine Nie-
derlage von vornherein nicht akzeptieren wollte, angefeuerte Sturm auf das Ka-
pitol in Washington im Januar des Jahres 2021 die tiefgreifende Ambivalenz der
Interpretation der fraglichen Ereignisse deutlich gemacht. Fiir die Anhénger des
fithrenden Populisten verhieflen sie die Riickkehr zu wirklicher Politik in ihrem
Sinne, fiir die demokratischen Gegner nichts anderes als die Zerstérung des
politischen Systems selbst. So sollten die Ereignisse vom Januar 2001 mitsamt
ihren Folgen fiir die amerikanische Demokratie den Verfechtern >agonistischer«
oder »antagonistischer< Politik eine Warnung sein, kommt es fiir eine nicht blof§
destruktive >Vitalisierung« der jeweiligen politischen Kultur doch offenbar auch
darauf an, wie Konflikte ausgetragen werden. Es geniigt auch nicht, Andere statt
als >Feinde«< nur als >Gegner< zu behandeln (wie es auch Mouffe vorschligt).
Respekt vor dem >gegnerischen< Anderen und echtes Interesse an dessen ab-
weichender Erwiderung von eigenen Positionen ist fiir eine demokratische
Kultur schlechterdings unersetzbar. Beides haben die Republikaner der USA

656

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zur politischen Lage des Politischen

weder wirklich Gehor geschenkt noch auch im Zeichen gegenseiti-
ger Achtung fiireinander eine echte Auseinandersetzung umwillen
der sogenannten gemeinsamen Angelegenheiten angesonnen wird.

Populisten geniigt es offenbar vollkommen, die Angelegenheiten
ihrer eigenen jeweiligen Anhanger verbal zu befeuern und zugleich
zu behaupten, sie représentierten nicht nur, sondern seien geradezu
»das Volk« - im Gegensatz zu Anderen, die man als dessen Verriter
und Feinde denunziert. So verliert der Begrift des Volkes seinen Sta-
tus als Legitimationsgrundlage allgemein zu akzeptierenden Regie-
rungshandelns und politischer Herrschaft (Volkssouveranitit) und
schrumpft zu einem identitdren Schlagwort, das den Ausschluss al-
ler ankiindigt, die sich nicht von denjenigen vereinnahmen lassen,
welche erklartermafen >unter sich< bleiben wollen. Darin liegt nach-
weislich sowohl eine kulturelle Absurditit, als auch eine hochst
gewalttrachtige Vorstellung. Auf homogene Art und Weise ganz
>unter sich< wire man erst, wenn man sich jegliche Alteritit und
Fremdheit durch Ausschluss vom Leib halten konnte - was in
Wahrheit unméglich ist, wenn es stimmt, dass jede(r) selbst ein(e)
Andere(r) und sich selbst Fremde(r) ist.!> Alles, was als befremdlich
>heterogenc« erscheint, drohte dann der Exklusion zu verfallen. Wer
dessen ungeachtet identitdre Propaganda betreibt, belebt vielleicht
voriibergehend die Politik, die durch immer neue Provokationen
mit gewissem Unterhaltungswert zu energischem Widerspruch her-
ausgefordert wird. Doch dabei steht keineswegs nur eine andere
Politik zur Diskussion, sondern das Politische selbst mit auf dem
Spiel.

Lost endlich - ausgerechnet - diese Propaganda die von Moulffe
und ihren Anhidngern so lange vermisste Vitalisierung des Politi-
schen durch populistische Polarisierung ein, ohne im Geringsten auf
Verstindigung oder gar auf Verséhnung mit den jeweiligen Gegnern
abzuzielen? Wire die von >links< lancierte Aufforderung zu einer
auf jeglichen Konsens verzichtenden Vitalisierung des Politischen
nun endlich, wiederum ironischerweise, von >rechts< eingeldst? Wa-

unter Trumps Einfluss mit Fiflen getreten, mit unabsehbaren Folgen fiir die
politische Kultur ihres Landes.

14 M. Howard, The Lessons of History, Oxford 1991, 32-39.

15 J. Kristeva, Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt/M. 1990; P. Ricceur, Das Selbst
als ein Anderer [1990], Miinchen 1996.

657

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

re die Politische Theorie so gesehen also am Ziel ihrer Wiinsche?
Oder verspricht identitdres Denken im Gegenteil mit jeglicher Po-
litik Schluss zu machen, die sich zu einem von unaufhebbarem
Widerstreit, agonalen und antagonistischen Konflikten gepragten
Zusammenleben bekennt und es nicht etwa gewaltsam homogeni-
sieren, sondern als solches bewahren will'® - und zwar durch eine
responsive, wirklich >zuhorende« und dialogische Art und Weise
der Auseinandersetzung, wie sie u.a. bei Benjamin Barber, Nick
Couldry, Susan Bickford und Leah Bassel konzipiert wird?"” Lauft
identitdres Denken demgegeniiber darauf hinaus, Andere nicht lan-
ger als anerkannte politische Gegner, die es anzuhdoren gilt, sondern
als Feinde des VOLKES!® einzustufen — von welcher politischen Seite
auch immer? Ist das noch als politisches Verhalten zu begreifen, oder
impliziert identitires Denken mit solchen Konsequenzen im Grunde
anti-politisches Verhalten? Wollen >Identitdre« nicht letztlich die un-
abdingbare Heterogenitdt jedes Volkes beseitigen bzw. ihrer eigenen
Vorstellung davon unterwerfen, was und wer das VOLK »ist<?!® Haben
sie ihren politischen Gegnern, die sich mit einem nur gewaltsam
(wenn tiberhaupt) zu homogenisierenden VOLK niemals werden ab-
finden konnen, noch etwas anderes in Aussicht zu stellen als unver-
s6hnliche Exklusion und Feindschaft? Ist die von anderen kopierte
Parole »Wir sind das Volk!« nicht tatsichlich eine manifeste, letztlich
todliche Drohung an die Adresse all derer, die nicht (zumindest

16 Man vergleiche nur die klassische Darstellung von D. Sternberger, Drei Wurzeln
der Politik, Frankfurt/M. 1984, mit aktuellen Revisionen der praktischen Rele-
vanz von Widerstreit, agonalen und antagonistischen Konflikten, bspw. V{., J.
Straub (Hg.), Lebensformen im Widerstreit. Integrations- und Identitdtskonflikte
in pluralen Gesellschaften, Frankfurt/M. 2003.

17 Benjamin Barber spricht in diesem Zusammenhang von einer »listening citizen-
ry« in: Strong Democracy - Participatory Politics for a New Age, Berkeley 22004,
207; vgl. C. Griiny, Der Sensibelste aller Sinne. Das Héoren als Hoffnungstrédger, in:
B. Liebsch (Hg.), Sensibilitdit der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische
Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr.17 der
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018, 253-
280.

18 Fortan in Kapitélchen geschrieben, da sich herausstellen wird, dass der so mar-
kierte identitire Begriff des VoLkes genau das negiert, was man sich politisch
angemessen unter dem >Volk« vorstellen muss.

19 Vgl. D. Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbiirgerschaft in Europa im 20.
und 21. Jahrhundert, Berlin 2016.

658

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Zur politischen Lage des Politischen

nicht >restlos¢, zumal nicht zu den gewalttrichtigen Bedingungen
Anderer) dazugehdren kénnen, wollen oder sollen?

Von unabdingbarer Heterogenitdt ist hier nicht zuletzt deshalb zu
sprechen, weil die Rede, die den Begriff des Volkes im Munde fiihrt,
eine komplexe Etymologie und Semantik nicht loswird, die nicht
etwa eine zu uUberwindende Misslichkeit darstellt, sondern zum
Phinomen dessen selbst gehort, was wir gemeinhin >Volk< nennen.
Dabei setze ich gerade nicht voraus, dieses »Phanomen< konne quasi
von sich aus eindeutig erweisen, um was es sich dabei handelt. Im
Gegenteil: gerade Vieldeutigkeit des >Volkes< macht aus, wie es in
Erscheinung tritt. Die Rede vom >Volk« kann gar nicht anders, als
sich an eine weit zuriickreichende Etymologie und Semantik anzu-
lehnen, die die irreduzible Vieldeutigkeit des >Volkes« ins Spiel bringt
- auch und gerade dann, wenn man sich der daraus erwachsenden
politischen Gefahren bewusst ist und den Begriff des Volkes nur
kritisch und - als angeblich leeren Signifikanten etwa - mit Bedacht
verwendet. Erinnerung an diese Vieldeutigkeit ist angebracht, denn
identitdres Reden vom VOLK zeichnet sich gerade dadurch aus, dass
es Altbekanntes in Vergessenheit fallen lasst, um polemisch zu ver-
eindeutigen, was vieldeutig ist und bleiben wird, solange es identita-
rem Denken nicht gelingt, alle glauben zu machen, es konne nur das
eine, exklusiv in Anspruch genommene VoLk geben, alle Anderen
seien dagegen von ihm ausgeschlossen und damit potenzielle Feinde
oder Verriter.?

20 Einen >starken«< Begriff des Anderen vermisst man bezeichnenderweise auch bei
Autoren wie dem eingangs zitierten M. Lange, der ein >ethnisiertes< und natio-
nal politisiertes Denken (pseudo-)gemeinschaftlicher Zugehorigkeit, wie es sich
auch im Volksbegriff auspragt, als Gewalt gegen Andere als solche zu begreifen
nahelegt. Opfer solcher Gewalt »suffered at the hands of others because they
were >Others«, schreibt er (Killing Others, 3), ohne aber zu fragen, was denn
dazu veranlasst, diese Gewalt als gegen die Ander(s)heit Anderer gerichtete
zu verstehen (und zu kritisieren). Hier o6ffnet sich ein weites Forschungsfeld
zwischen Ethnografie, Politik und Ethik, in dem binére Kategorisierungen, auf
ihnen aufbauende reifizierte Ethnisierungen und Diskriminierungen Anderer
bis hin zu rassistischen und genozidalen Konsequenzen deutlich zu unterschei-
den wiren - um nicht etwa zu suggerieren, aus ersteren gingen letztere mehr
oder weniger zwangsldufig hervor. Dies gilt auch nicht fir jede populistische
Berufung auf >das VOLK¢, um deren identitdre Variante es im Folgenden allein
geht. Vgl. andere Varianten bei P. Manow, Die Politische Okonomie des Populis-
mus, Berlin 2018, 35.

659

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

2. Das »Volk« in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit

Abgesehen von historischer Semantik begegnet >Volk« zunéchst so,
wie es bereits die Gebriider Grimm in ihrem Deutschen Warterbuch
beschrieben haben, demzufolge »eine jede an einem orte beysam-
men befindliche menge [...]« als >Volk< erscheint. Diese »sinnliche
vorstellung« konne allerdings »im gebrauch zuriicktreten, das wort
braucht sich nicht auf eine wirklich an einem orte versammelte
menge zu beziehen, sondern bezeichnet einfach eine unbestimmte
mehrheit von personen, so dasz es den sinn von >leute< annimmt«.?!
Warum man itberhaupt von >Volk< bzw. >Volkern« spricht und nicht
einfach von »Leuten, fragte noch vor wenigen Jahren Hans Magnus
Enzensberger.?? Betritt man beispielsweise einen 6ffentlichen Platz,
so stellt man tatsdchlich zunachst ja nur fest, dass sich u. U. eine
>Menge Leute< und in diesem Sinne >Volk< auf ihm befindet. Die
Freiziigigkeit speziell stddtischen Lebens steht und fallt damit, dass
man normalerweise jederzeit damit rechnen kann, sich ungehindert
durch eine solche Menge bewegen zu kénnen. Das ist ein wesentli-
ches Moment moderner Zivilitat, wie sie von Helmuth Plessner bis
hin zu Richard Sennett und vielen anderen herausgearbeitet worden
ist.2* Bei diesem Volk als einer bloflen Menge (multitudo, wie sie
bei Spinoza und noch bei den an ihn ankntipfenden Neo-Marxisten
genannt wird?*) setzt niemand voraus, dass man gleicher Herkunft
ist, die gleiche Sprache spricht und irgendwie miteinander bekannt
ist. Im Gegenteil. Die Stadt erlaubt es idealiter jeder und jedem, sich
ohne jegliche Riicksicht auf solche Fragen frei in ihr zu bewegen.?

21 Deutsches Worterbuch, Bd. 26, Sp. 453-505; Woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WB-
Netz/wbgui_py?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GV09940#XGV09940.

22 H. M. Enzensberger, Rede zur Verleihung des Biichner-Preises 1963, in: Biich-
ner-Preis-Reden, Stuttgart 1987, 123-134, hier: 125.

23 H. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus,
Bonn 1924; Sennett, The Fall of Public Man.

24 M. Hardt, A. Negri, Multitude. War and Democracy in the Age of Empire, New
York 2004; P. Virno, Grammatik der Multitude. Die Engel und der General
Intellect, Wien 2014.

25 Zur hier nicht weiter zu verfolgenden Frage, wie weit Stidte der Gegenwart
tatsdchlich von solcher Freiziigigkeit entfernt sind, vgl. die Bestandsaufnahme
bei E. Boehmer, D. Davies (eds.), Planned Violence. Post/Colonial Urban Infra-
structure, Literature, and Culture, Cham 2018.

660

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das »Volk« in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit

In diesem Sinne handelt es sich um eine an Ort und Stelle kultivierte
Form ziviler Anonymitit.

Hat diese einen territorialen Aspekt, spricht man von ansissiger
Bevilkerung. Was sie iiber ihr rdumliches Vorkommen hinaus und
abgesehen von dieser mehr oder weniger stabilen Form eint, steht
dahin. Geben sich diejenigen, die der Bevolkerung zugehdren, einen
Namen, identifizieren sie sich als die ihr Zugehorenden, als Assyrer,
Zimbern, Karaime?® oder wie auch immer, so geschieht das durch
Zuschreibung, die Teile der Bevolkerung mit Riicksicht auf sie als
Ganzes vornehmen, mit dem sie niemals zusammenfallen kénnen.
Deshalb steht von Anfang an in Frage, wer, wie, bei welcher Gele-
genheit und mit welchem Recht aus dem Volk fiir das Volk bzw.
in dessen Namen spricht; denn ein VoLK, das sich gleichsam selbst
ausspricht, gibt es nicht und kann es nicht geben. Der jiidische
Philologe Victor Klemperer driickte das kurz und knapp so aus: »Es
gibt keine vox populi, sondern nur voces populi [...].«*’

Infolgedessen zerteilt sich das Volk unvermeidlich bei jeder Gele-
genheit in die Menge derer, von denen in Anbetracht der unautheb-
baren Polysemie des Volksbegriffs die Rede ist, einerseits und dieje-
nigen, die den Begriff im Munde fiihren, andererseits. Vielfach so,
dass sie im gleichen Zug zu erkennen geben, dem gemeinen Volk nur
als nicht mit ihm Gleiche zuzugehéren. Nicht umsonst wimmelt es
in der Volks-Rhetorik seit jeher von pejorativen, diskriminierenden
und verdchtlich machenden Begriffen.?® Der altgriechische demos
konnte wie auch das romische populus von Anfang an auch das

26 K.-M. GauB3, Die frohlichen Untergeher von Roana. Unterwegs zu den Assyrern,
Zimbern und Karaimen, Wien 2009. Diesen Hinweis verdanke ich Donald
Goodwin.

27 V.Klemperer, LTI Notizbuch eines Philologen, Stuttgart 262015, 250.

28 Dazu die Gebriider Grimm: »besonders haufig werden leute gleicher art mit
volk bezeichnet, entweder durch den zusammenhang characterisiert oder in
zahlreichen zusammensetzungen und verbindungen anderer art (z. b. bettel-,
lumpen-, diebs-, komddianten-, fabriksvolk u. 4., liederliches, fahrendes, jun-
ges volk, das volk der weiber, der kenner, der dichter u. &.); es kann die
gesammte art oder auch eine besondere schar von vertretern der art gemeint
sein. sehr leicht nimmt volk in dieser verwendung einen absprechenden oder
verdchtlichen sinn an« (Bd. 26, Sp. 459). Dabei ist es bis heute geblieben:
»Desavouierung des eigenen Menschenschlags, sobald man als Volk zum Vor-
schein kommt...«; M. Frisch, Rede zur Verleihung des Biichner-Preises 1958, in:
Biichner-Preis-Reden, 57-72, hier: 67 f.

661

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

gemeine Volk der Vielen (hoi polloi), der Geringen (cheirones), der
Schurken (poneroi) oder des Pobels (ochlos) sein, zu dem man nicht
gezdhlt werden mochte. Genauso verhdlt es sich im Lateinischen
mit der plebs, der multitudo und den improbi - im Gegensatz zu
den boni und optimi, die bei den Griechen Niitzliche oder Ehrenwer-
te (chreistoi), Machtige (dynatoi), Vornehme (gnorimoi) oder Wohl-
geborene (gennatoi) genannt wurden.?® Alle gehéren zum Volk -
oder miissen, wenn nicht zweifelsfrei feststeht, wie das eigentlich zu
verstehen ist, jederzeit damit rechnen, zu ihm gezdhlt zu werden,
auch wenn sie nicht akzeptieren kénnen, dass sie auf gleiche Weise
dazugehoren sollen. Vulgus, plebs, das ist die allgemeine Gemeinheit,
von der sich die Anstindigen, die Aristokraten und die vermeintlich
Edlen oder ganz einfach »die Besserverdienenden« (wie sie sich
It. ehemaligem Programm einer deutschen, >liberalen< Partei selbst
nennen) ausgenommen wissen wollen - wobei sie nicht immer wis-
sen, wie >gemein« das Volk sein kann und ob sich die Gemeinheit
nicht gerade bei jenen findet, die sich iiber sie erhaben wahnen.?0

Dabei bleibt es im Wesentlichen, bis in der Moderne der Plebejer
als Proletarier wie der tiers état, der Dritte Stand (Emmanuel J. Graf
Sieyes), zu einem Ehrentitel wird® - im Gegensatz zum wiederum
abgewerteten »Lumpenproletariat«, was nur beweist, dass unbeding-
te Gleichheit fiir viele noch immer eine Provokation darstellt, ob-
gleich der mittelalterliche Stindestaat mit seiner vertikalen Ordnung
spatestens seit Hegel in eine komplexe soziale Struktur, Gesellschaft
genannt, transformiert worden ist, aus der sich nicht mehr ohne
Weiteres Privilegien ableiten lassen.®

29 M. L Finley, Das politische Leben in der antiken Welt, Miinchen 1991.

30 Vgl. E. Balibar, Der Schauplatz des Anderen. Formen der Gewalt und Grenzen
der Zivilitdt, Hamburg 2006, 58. In einschldgigen Verbrechen, an die wir uns
zu erinnern haben, war die ausgesuchteste Gemeinheit vielfach eine Angelegen-
heit der Gewalteliten; man denke nur an Reinhard Heydrich, den ehemaligen
»Reichsprotektor von Bohmen und Mahren«, wegen seiner brutalen Verfolgung
des lokalen Widerstands auch »Schlachter von Prag« genannt. Eine der ganz
wenigen, die die Gemeinheit als solche wiirdigen, ist K. Berner, Theorie des
Bdésen. Zur Hermeneutik destruktiver Verkniipfungen, Neukirchen-Vluyn 2004.

31 R. Saage, Demokratietheorien, Wiesbaden 2005, Kap. IV, §2.

32 Vgl. die Bestandsaufnahmen bei S. Ellmers, S. Herrmann (Hg.), Korporation
und Sittlichkeit. Zur Aktualitit von Hegels Theorie der biirgerlichen Gesellschaft,
Paderborn 2017.

662

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Das »Volk« in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit

So verstehen wir noch heute das Volk der Biirger, deren legalisier-
ter Status es ihnen als Gleichen gestattet, sich als Momente der
Volkssouverdnitdt zu begreifen, die im Rechtsstaat institutionelle
Gestalt annimmt.> Jetzt erst formiert sich das Volk im Zuge einer
offentlichen Rhetorik, die es fiir sich in Anspruch nimmt und dabei
keineswegs nur auf ein vorhandenes verweist. Zwar konnte nach
Montesquieus Esprit de lois (1748) und Johann G. Herder, Ernst M.
Arndt, Johann G. Fichte, Wilhelm H. Riehls »Anthropogeografie«
und Wilhelm Wundts »Volkerpsychologie« der Eindruck entstehen,
ein esprit général, ein esprit de la société, ein Volksgeist, eine Volks-
seele oder -Gemeinschaft sei wie eine Sache gegeben.* (All das
quasi als ein gegebenes bzw. vorhandenes >Ding« einzustufen, legten
Emile Durkheims Regeln der soziologischen Methode tatsichlich na-
he3%) Aber spitestens die »volkisch«-identitire Inanspruchnahme
des Vorkes fiir todliche Zwecke hat unmissverstindlich deutlich
gemacht, wie es durch diejenigen neu hervorgebracht, formiert und
deformiert werden kann, die es am Ende niemandem mehr gestatten
wollen, sich als nicht oder nicht ganz zugehorig zu erklaren - abge-
sehen von ohnehin Ausgeschlossenen, versteht sich.3® Dem entspre-
chend tritt das Regime des Nationalsozialismus, der eine identitére
Pseudo-Biologie der VoLksgemeinschaft propagiert”, im Jahre 1933
aus dem Volkerbund aus und verabschiedet sich vom Volkerrecht,
vom droit des gens oder law of nations, das nach weit bis ins 16.
Jahrhundert und in die spanische Scholastik zuriickreichenden Vor-
laufern im jus gentium bzw. jus inter gentes im 20. Jahrhundert be-
reits auf dem Weg zu seiner Konstitutionalisierung als eines gemein-

33 M. Riedel, Biirger, Staatsbiirger, Biirgertum, in: O. Brunner, W. Conze, R. Kosel-
leck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart 1979, 672-725.

34 E.Beuchelt, Ideengeschichte der Vilkerpsychologie, Meisenheim a. Glan 1974.

35 R. Konig, Einleitung, in: E. Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode,
Frankfurt/M. 1984, 21-84.

36 Vgl. W. Oberkrome, Volksgeschichte. Methodische Innovation und vélkische
Ideologisierung in der deutschen Geschichtswissenschaft 1918-1945, Gottingen
1993; 1. Kershaw, »>Volksgemeinschaft<. Potenzial und Grenzen eines neuen For-
schungskonzepts, in: Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte 59, Nr. 1 (2011), 1-17. Mit
Recht warnt Tan Kershaw davor, den ideologischen Begriff der Volksgemein-
schaft heute ohne Weiteres fiir explanative Zwecke in Anspruch zu nehmen.

37 Was keineswegs bedeutete, dass diese Propaganda wirklich Erfolg gehabt hat,
um aus dem Volk letztlich auch eine identitire »Tatergemeinschaft« zu fabrizie-
ren.

663

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

samen Rechts der Volker war, die eine weltweite Gemeinschaft nur
bilden kénnen, insofern sie gerade nicht gegeneinander scharf ab-
gegrenzte Volksgemeinschaften darstellen. Die heterogene Gemein-
schaft der heterogenen Vélker bildet sich, wenn tiberhaupt, niemals
aus VoLKksgemeinschaften.

3. Offentliche Umganglichkeit, Ansprechbarkeit
und das In-Erscheinung-treten des Anderen

Keineswegs hat sich nun aber ein verrechtlichter Begrift des Vol-
kes allein durchgesetzt.® Nach wie vor konfligieren ethnische und
»volkische« Begriffe, die auf eine identitdre Substanz eines VoLkes
abstellen, nicht nur mit rechtsstaatlichen, sondern auch mit einem
»zivilen< Begriff des Volkes, der lebensweltlicher Erfahrung am ehes-
ten entspricht: Giberall dort ndmlich, wo man private Riume ver-
ldsst und sich ungefahrdet unter Fremde begibt, wie es die Anony-
mitdt offentlicher Sphéren und von Stddten par excellence moglich
macht, in der man anscheinend >gleichgiiltig« aneinander vorbeige-
hen kann, ohne behelligt zu werden, aber auch Andere - bei Bedarf
auch auf dem Weg der >Demonstration< - ansprechen kann, ohne
anderes dabei in Anspruch zu nehmen als die Ansprechbarkeit durch
und fiir Fremde selbst.

Auf dieser Ebene sind wir nicht mit dem Volk als Souveran und
ebensowenig mit dessen »Geist«, »Seele« oder »Gemeinschaftc,
vielmehr mit der Umginglichkeit und Aufgeschlossenheit einer
Menge von Leuten konfrontiert, die, ganz gleich, wer sie sind, woher
sie kommen, wohin sie gehen und was sie vorhaben, freien Um-
gang miteinander mdglich machen; nur dem ersten Anschein nach
aber in vollkommener Gleichgiiltigkeit, denn es kann sich jederzeit
herausstellen, dass es notwendig wird, eine(n) Fremde(n) anzuspre-
chen; sei es, um sich nach dem Weg zu erkundigen, sei es, weil man

38 Dem ich auch nicht ohne Vorbehalte das Wort reden méchte. Allzu sehr neigt
eine am Recht orientierte Vorstellung vom >Volk« dazu, die nicht zu verrecht-
lichenden Bedingungen kollektiver Umgangsformen geringzuschétzen. Frither
stand dafiir der Begriff der Sitte bzw. der Sittlichkeit; heute neigt man eher
zu einer zivilisatorischen Begrifflichkeit mit praktisch-kultureller Fundierung in
Lebensformen als mehr oder weniger >eingespieltens, aber nie ganz normalisier-
baren und juridisch regelbaren Arten und Weisen des Umgangs mit Anderen.

664

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Offentliche Umgénglichkeit, Ansprechbarkeit

um Hilfe und Schutz bitten muss, ob vor Unbilden des Wetters oder
vor der Zudringlichkeit oder Gewalttatigkeit Anderer. Wer sich in
diesem Sinne als ansprechbar erweist, ist keineswegs in vollkomme-
ner Gleichgiiltigkeit unterwegs, wie es dem ersten Anschein nach bei
Passanten der Fall sein mag; vielmehr wird er bzw. sie sich im Fall
der Inanspruchnahme nicht indifferent zum Begehren des Anderen
verhalten. Nur dort, wo man das erwarten kann, wird die Stadt
nicht zu einer finsteren no-go-area; und nur eine Bevolkerung, die
mindestens diese Erwartung praktisch nach wiederholter Erfahrung
rechtfertigt, wird man als >Volk« in einem engeren Sinne des Wortes
einstufen.

Dazu ist gerade keine identitidre Zugehdrigkeit, eine neurotische
Fixierung auf die Frage, als wer man sich in >nationaler< Hinsicht
verstehen soll, oder eine integrale, niemanden >draufen< lassende
Gemeinschaftlichkeit erforderlich, sondern, im Gegenteil, bewahrte
Umgiénglichkeit und Aufgeschlossenheit fiir jede(n), die bzw. der
sich, ob fremd oder nicht, an Andere wendet und sie in Anspruch
nimmt. Um mehr als nur eine Menge Leute (vulgus), von der man
befiirchten miisste, dass sie gefahrlich wird, wenn sie sich vor nichts
und niemandem fiirchtet (wie Spinoza meinte®®), handelt es sich,
wenn man von anonymen Zeitgenossen verlésslich erwarten kann,
sich in diesem Sinne als ansprechbar und umgénglich zu erweisen.
Von dieser Verldsslichkeit erwarten wir, dass sie sich mehr oder
weniger deutlich >an Ort und Stelle<, vorzugsweise in der modernen
Stadt, verbiirgt durch deren lokale Bevolkerung, auspragt, ohne da-
bei aber die Form eines »gemeinschaftlichen«< Ethos im tradierten
Sinne des Wortes annehmen zu miissen, das mehr oder weniger eng
umschriebene Grenzen aufweisen miisste.

Gewiss: Umganglichkeit und Aufgeschlossenheit sind in diesem
Sinne auch privatem Leben nicht unbekannt; und man muss das
Private nicht (wie Hannah Arendt) fiir einen ganz und gar unpoli-
tischen (im altgriechischen Sinne des Wortes >idiotischen<) Raum
halten.?® Beginnt das Politische nicht schon, wo man zu dritt ist,

39 B. de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode dargestellt [1677], Ham-
burg 1976, 235, Lehrsatz 53, Anm.
40 H. Arendt, Was ist Politik?, Fragmente aus dem Nachlaf$, Miinchen 2003, 67.

665

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

wie man im Anschluss an Emmanuel Levinas argumentiert hat?4
Aber Klar ist doch, dass man in dem Moment, wo man sich in
der Offentlichkeit bewegt, mit besonderen politischen Herausforde-
rungen konfrontiert ist. Allen voran diejenige, die durch normales
Leben weitgehend unkenntlich gemacht wird, weil man sie fiir
selbstverstandlich halt: Dass man sich iiberhaupt frei bewegen kann.
Nicht zufillig hat der durch NS-Gesetze und mehr als 250 spezielle
>Mafinahmen«*? inszenierte Verrat an den jiidischen Mitbiirgerinnen
und Mitbiirgern nach und nach zuerst deren Freiziigigkeit massiv
beschrinkt, bevor er ihnen direkt ans Leben ging. Die Verantwortli-
chen wussten seinerzeit sehr genau, wie die von den antijiidischen
Gesetzen und Verordnungen Getroffenen in ihrer biirgerlichen Exis-
tenz verkiimmern mussten und schliefilich in dem Maf3e einen so-
zialen Tod zu erleiden drohten, wie es ihnen verwehrt wurde, iiber-
haupt jemand anderen anzusprechen und in Anspruch zu nehmen.
Diejenigen politischen Theoretiker:innen, die von Hannah
Arendt bis hin zu Jacques Ranciére bis heute an die elementare
Bedeutung des In-Erscheinung-treten-konnens erinnern, haben in
Anbetracht nicht nur dieses einschldgigen historischen Hintergrun-
des gewiss Recht: Wer daran gehindert ist oder wird, Andere {iber-
haupt anzusprechen und in Anspruch zu nehmen, hort am Ende
auf, iberhaupt (sozial und politisch) zu existieren.*> Die erste Sor-
ge politischer Theorie miisste so gesehen der Phianomenologie des
In-Erscheinung-tretens und den »zivilen< Bedingungen gelten, die
es sicherstellen oder gefdhrden. Es kann ja keine Rede davon sein,
hierbei handle es sich lediglich um ein >zwischenmenschliches< Pha-
nomen, wie es bei manchen Dialogisten gelegentlich den Anschein
hat, denen es geniigt, dass eine face-to-face-Situation eintritt, um das
Soziale und das Politische sich ereignen zu sehen. Unter bestimmten

41 E. Levinas, Verletzlichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politi-
sche, Zirich, Berlin 2007; P. Delhom, A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht der Anderen.
Emmanuel Levinas’ Philosophie des Politischen, Berlin, Ziirich 2005.

42 'W. Hofer (Hg.), Der Nationalsozialismus. Dokumente 1933-1945, Frankfurt/M.
1957, 271; D. Majer, »Fremdvélkische« im Dritten Reich - Ein Beitrag zur na-
tionalsozialistischen Rechtssetzung und Rechtspraxis. Unter Beriicksichtigung der
eingegliederten Ostgebiete und des Generalgouvernements, Boppard/Rhein 1981;
M. Bazyler, Holocaust, Genocide, and the Law, Oxford 2016, 7 ff.

43 VAL, Perspektivitdt, Pluralitit, geteilte Welt: Asthetik, Politik und menschliche Sen-
sibilisierbarkeit in der Philosophie Jacques Ranciéres, in: Zeitschrift fiir Asthetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 61, Nr.1 (2016), 11-38.

666

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Offentliche Umgénglichkeit, Ansprechbarkeit

politischen Bedingungen kann offenbar sehr wirksam, wenn auch
vielleicht nicht absolut, verhindert werden, dass das Gesicht oder die
Stimme des Anderen einen Adressaten findet und gesehen wird bzw.
Gehor findet. Politische Gewalt reicht, wenn das zutrifft, demnach bis
in die Bedingungen der Moglichkeit des In-Erscheinung-tretens selbst
hinein. Und keine noch so imperativisch gedachte und scheinbar
von »jenseits des Seins« her kommende ethische Autoritit, wie sie
bei Levinas dem >sprechenden< Gesicht des Anderen zugeschrieben
wird, kann verhindern, dass es unter Umstanden nichts mehr »>zu
sagen< hat und nicht mehr »>zéhlt<.

Wenn das aber der Fall ist, fallt der bzw. die Betreffende dann
nicht aus jeglicher politischen Zugehorigkeit zum Leben mit und
unter Anderen heraus? Ist insofern nicht Arendts Rede von einer
»Weltlosigkeit«*4, der man nicht nur unter totalitdren Bedingungen
anheimfallen kann, gerechtfertigt? Es mag sein, wie Levinas argu-
mentiert, dass das Gesicht des Anderen innerweltlich gar nicht
fassbar ist (um es mit Paul Klees Epitaph auszudriicken) und dass
es gerade als solches in die politische Welt hineinwirkt. Aber das
kann Dritte nicht daran hindern, es zum Schweigen zu bringen
und wenigstens so zu tun, als existiere es als ethisch Maf3gebliches
tiberhaupt nicht. Zur Nicht-Indifferenz mégen wir >immer schonc«
bestimmt sein, wie wiederum Levinas behauptet*; aber eine nach-
trigliche Vergleichgiiltigung dieser Nicht-Indifferenz bleibt dennoch
moglich, konnten diejenigen behaupten, denen alles daran liegt, be-
stimmte >Andere< vom VoLK bzw. davon, was sie darunter verstehen,
ganz und gar auszuschliefSen, so dass letztere in keiner Weise mehr
>zahlenc.

Levinas wiirde dem entgegnen, dass iiberhaupt nur in letzter In-
stanz nicht Zdhlbare >zdhlen< konnen und dass diejenigen, die das
vergessen, die radikale Alteritit jeder/s Anderen auf die blof§ kompa-
rative Verschiedenheit reduzieren, wie sie Anderen in der Perspekti-
ve Dritter zukommen mag. Schon darin lige eminente, im Grunde
anti-ethische Gewalt; eine Gewalt, die dem ethischen, in Wahrheit
singuldren und unvergleichlichen, aber typischerweise zur blofSen

44 H. Arendt, Die Gefahr der Weltlosigkeit, in: Vf., M. Staudigl, P. Stoellger (Hg.),
Perspektiven europdischer Gastlichkeit. Geschichte - Kulturelle Praktiken - Kritik,
Weilerswist 2016, 69-114.

45 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
Miinchen 1992.

667

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

Verschiedenheit nivellierten Anspruch des Anderen widerféhrt, der
allerdings seinerseits eine Gewalt des Ethischen heraufbeschwort,
wenn sich ein singuldrer Anspruch eines einzigen Anderen ohne
Weiteres gegen alle Anderen durchsetzt.

Mit Levinas wire darauf zu insistieren, dass es im In-Erschei-
nung-treten nicht allein darum gehen kann, ob jemand iiberhaupt
fur Andere >sichtbar< und >horbar< wird (sei es auch im Zuge
einer rigorosen Unterwerfung unter partikulare Bedingungen einer
bestimmten Lebensform, Offentlichkeit und Politik). Vielmehr geht
es in ethischer Perspektive darum, ob jemand dabei zugleich als
seiner Sichtbarkeit und Horbarkeit entzogen >zum Vorschein kommi«.
Wo Andere solchen Bedingungen bedingungslos unterworfen wer-
den, muss schliellich jegliche Spur einer unauthebbaren Alteritit
getilgt werden. Auch im Politischen und in jeder konkreten Politik
muss, wenn das als unannehmbar erscheint, die Spur Anderer als
unauthebbar Anderer im Spiel bleiben.

4. Vom Anderen zuriick zur Frage nach dem Politischen

Die Frage der >richtigen< Zuordnung von Ethik und Politik bzw. des
derart radikal aufgefassten Ethischen einerseits und des Politischen
andererseits ist in der einschldgigen Literatur bereits vielfach zur
Diskussion gestellt worden. Nach wie vor wirft sie aber die ungeldste
Schwierigkeit auf, wie das Politische als solches zu begreifen ist. Setzt
es bereits mit dem Dritten ein, wie Levinas suggeriert? Oder erst mit
dem Uberschreiten der Schwelle der Offentlichkeit, wo man einer
Vielzahl von »Dritten¢, auch Namenlosen begegnet, die miteinander
héchst strittige >gemeinsame Angelegenheiten« zu verhandeln haben,
wie es Arendt und viele andere annehmen?

In dieser Frage miissten eigentlich diejenigen, die seit Jahren das
Verkiimmern oder Verschwinden des Politischen diagnostizieren,
Auskunft geben konnen. Denn wie sollte man behaupten diirfen,
das Politische verkiimmere, verschwinde und drohe geradezu post-
politischen Zeiten zu weichen, in denen sich seine Spur géinzlich
verlieren konnte, wenn man gar nicht angeben kann, worum es sich

668

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.Vom Anderen zurlick zur Frage nach dem Politischen

im Politischen handelt? Manche machen wie Colin Crouch*® ihre
Leser glauben, solche Zeiten seien im Grunde ldngst angebrochen
und verweisen auf die Propheten des posthistoire oder der Regressi-
on zu einer untitigen, sei es animalischen (Alexandre Kojeve), sei
es sabbatischen (Giorgio Agamben) Existenz; andere sehen sie erst
heraufziehen in einer bereits von Friedrich Nietzsche antizipierten
Zukunft »blinzelnder« letzter Menschen, die sich einem gleichgiil-
tigen Gliick ohne Geschichte uiberlassen (Peter Sloterdijk)*’; und
wieder andere sehen das Politische »wiederkehren, als ob nichts ge-
wesen wire, oder wie auch immer reformiert*8; und schliefSlich gibt
es diejenigen, die formlich fiir eine Rehabilitierung des Politischen
oder fiir dessen »revolutiondre« Erneuerung® pladieren. All das
kann kaum gleichzeitig auf die Gegenwart des Politischen zutreffen.
So liegt der Schluss nahe, was als »das Politische« jeweils ausgegeben
wird, stelle gar keinen gemeinsamen Nenner in diesen weitldufigen
Diskussionen dar; es sei vielmehr nur ein weitgehend seines Inhalts
entleertes Wort, das mit der Absicht spezifischer Politisierungen der
menschlichen Verhaltnisse zum Einsatz kommt; das Politische sei
also jedes Mal die abhéngige Variable einer bestimmten Politik, die
mit anderen Politiken gegebenenfalls nur den Namen gemeinsam
hat.>0

In dieser Kakophonie miteinander kaum zu vereinbarender Stim-
men sind nun auch einige wenige Phinomenologen zu vernehmen,
die unverdrossen behaupten, das Politische >zeige« sich - und zwar

46 C. Crouch, Post-Democracy, Cambridge 2004; Die bezifferte Welt. Wie die Logik
der Finanzmdrkte das Wissen bedroht. Postdemokratie III, Berlin 2015.

47 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra I, in: Samtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe. Bd. 4 (Hg. G. Colli, M. Montinari), Miinchen 1980, 9-102, hier: 19;
A. Kojeve, Hegel. Kommentar zur Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/M.
1975; G. Agamben, Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie
von Okonomie und Regierung (Homo sacer I1.2), Berlin 2010; P. Sloterdijk, Was
geschah im 20. Jahrhundert?, Berlin 2016.

48 O. Fliigel, R. Heil, A. Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen. Demo-
kratietheorien heute, Darmstadt 2004.

49 C. Menke, F. Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende
Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Frankfurt/M. 2011.

50 Dieser Eindruck bestitigt sich nach der Lektiire sehr verschiedener Antworten
auf die Frage nach dem Demokratischen als solchen in dem von Giorgio
Agamben, Alain Badiou, David Bensaid, Wendy Brown u.a. gestalteten Band
Demokratie? Eine Debatte, Frankfurt/M. 2012.

669

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

im Grunde wie seit jeher. Insofern bediirfte es, konnte man daraus
folgern, keiner neuartigen Definition, keiner Wiederherstellung und
erst recht keiner revolutiondren Neubestimmung. Kann sich aber
das Politische quasi von sich aus >zeigen<, und zwar ohne eigens
aufzuwendende hermeneutische Anstrengung, welche immerhin die
signifikative Differenz herausarbeiten konnte, die darin liegt, etwas
als politisch zu verstehen? Diesen Eindruck erwecken tatsdchlich
speziell Phanomenologen des Politischen, wobei allerdings vielfach
unklar bleibt, was es in diesem Zusammenhang iiberhaupt heiflen
kann, etwas >zeige sich¢, und zwar von sich aus (wie es Edmund
Husserl >Phdanomenen« grundsitzlich abverlangt hatte). Wenn damit
gemeint sein soll, das Politische zeige sich derart, dass es im Grunde
politisch-hermeneutischen Auseinandersetzungen um jene Differenz
entzogen zu denken ist, insofern jede politische Auseinandersetzung
als solche bereits das >Phdnomen« des Politischen voraussetzt und
ins Spiel bringt, so kann das kaum iiberzeugen. Denn gerade die
in den letzten Jahrzehnten verschirfte Auseinandersetzung um den
Begriff des Politischen fithrt unverkennbar vor Augen, dass dieser
Begriff seinerseits politisch verhandelt wird - und so verhandelt
werden muss, unvermeidlich. Auch mit ihm >wird Politik gemachtc;
und die Auseinandersetzung selbst macht deutlich, was man unter
dem verhandelten Politischen versteht. Sie inszeniert es dabei prak-
tisch und stellt es im gleichen Zug in Frage, setzt es also dem politi-
schen Dissens aus, dem das Politische so gesehen nicht einfach als
Bedingung seiner Moglichkeit vorausliegen kann.!

Doch inwiefern ist Dissens dabei @iberhaupt als >politischer< zu
verstehen? Macht etwa die Moglichkeit des Dissenses und dessen
konkrete Austragung das Politische >formell< aus, d.h. so, dass es in
jedem Streit um das Politische und um konkrete Politik(en) unver-
meidlich vorauszusetzen ist? Ist wenigstens dies nicht zu bestreiten:
dass man sich in einen auszutragenden Dissens verstrickt, wo immer
man sich miteinander auseinandersetzt und sich insofern politisch

51 Das hitte zweifellos auch ein Carl Schmitt so gesehen: jeder Begriff des Politi-
schen hat seinerseits einen politischen Sinn. Jedoch muss es nicht notwendiger-
weise um einen polemogenen Sinn gehen, wie Schmitt glauben machte, um
genau dies im Grunde der politischen Diskussion zu entziehen. Aus jedem
Begriff des Politischen musste sich aus seiner Sicht eine spezifische politische
Gegnerschaft ergeben; und genau darin sah er sich in seiner metapolitischen
Auffassung des Politischen bestitigt.

670

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.Vom Anderen zurlick zur Frage nach dem Politischen

verhdlt? Fiir klassische Theoretiker:innen des Politischen wie Ernst
Vollrath, Dolf Sternberger oder Hannah Arendt konnte das niemals
geniigen. In ihren Augen kommt kein Begriff des Politischen ohne
das teleonome Worumwillen aus, das angibt, wozu und in welchem
Rahmen man sich tiberhaupt mit Anderen auseinandersetzt.>> Muss
nicht jede politische Auseinandersetzung, an deren vorldufigem En-
de nicht die Erfahrung stehen soll, scheinbar iiberhaupt nichts mit
Anderen gemeinsam zu haben, wenigstens ein Miteinander selbst
im Gegeneinander realisieren? Muss dieses insofern nicht unver-
meidlich auch die Frage nach dem Wie der Auseinandersetzung
aufwerfen? Und muss sich dieses Miteinander - statt sich in einem
Heidegger’schen formalen Existenzial zu erschopfen - nicht darin
bewahren, wie es davor bewahrt wird, in schiere Feindschaft umzu-

52 Als teleologisch in >menschlicher Natur< angelegt wird man dieses Worumwil-
len allerdings nicht mehr verstehen kénnen, zumal es durch ein mehr oder
weniger normalisiertes Zusammenleben selbst regelmiflig >vergessen< wird.
Selbst der Wille, zusammenzuleben (worumwillen auch immer), gerit so in Ver-
gessenheit und wird erst wieder zum Problem, wenn die convivialité culturelle
bedroht erscheint. Auch fiir den »wish to live together« gilt It. P. Ricceur: »one
does not remark its existence until it falls apart«. Vgl. seinen Aufsatz Tolérance,
intolérance, intolérable, in: Bulletin de la Société de I'Histoire du Protestantisme
Francais (1903-2015). Actes des Journées d'étude sur I'Edit de 1787, 134 (1988),
435-452, hier: 443; repr. in: Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999,
295-312 [dort mit der Jahreszahl 1990]; sowie Critique ¢ Conviction. Conversa-
tions with F. Azouvi, M. de Launay, New York 1998, 99. In weitgehend saturier-
ten Gesellschaften kann sogar jede schmerzhafte Negativitat, die Anderen unter
die Haut geht, aus dem Blick geraten, obwohl man seit jeher - von Platon {iber
Kant bis hin zu John Rawls - davon iiberzeugt war, nichts zersetze derart den
inneren Zusammenhalt politischer Lebensformen wie anhaltende Ungerechtig-
keit. (Vgl. J. N. Shklar, Uber Ungerechtigkeit, Frankfurt/M. 1997, 130, sowie V£,
Sinn fiir Ungerechtigkeit und das (gebrochene) Versprechen der Gerechtigkeit in
der globalen Krise der Okonomie. Kritisches zum Vertrauen in transnationale
Gerechtigkeit im Anschluss an J. D. Sachs und M. U. Walker, in: G. Hartung,
S. Schaede [Hg.], Internationale Gerechtigkeit: Theorie und Praxis, Darmstadt
2009, 47-72.) In saturierten Gesellschaften kann dennoch der Wille, wenigstens
nicht systematische Ungerechtigkeit hinzunehmen und sich in diesem - unver-
zichtbaren - Sinne politisch zu verhalten, weitgehend schwinden. So kann auch
generell das Verstindnis dafiir abhandenkommen, dass das Politische Antwort
auf die Negativitdt vor allem des nicht zu Ertragenden, nicht zu Duldenden,
Intolerablen geben miisste, insofern es >alle< angeht. Vgl. in diesem, ebenfalls
umstrittenen, Sinne auch P. Ricoeur, Lusure de la tolérance et la résistance de
lintolérable, in: Diogéne, no. 176, oct.-déc. (1996), 166-176; repr. in: Politique,
Economie et Société. Ecrits et conférences 4, Paris 2019, 219-235.

671

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

schlagen, die die Feinde am Ende von jeglichem »>verbindlichen«
Bezug zueinander zu entbinden scheint? Oder sollte der Begriff
des Politischen so weit gefasst werden, dass er auch die radikalste
Feindschaft noch umfasst, um jegliche (den Begriff des Politischen
pervertierende) >Vernichtungspolitik< auszuschliefSen, die den jewei-
ligen Feinden iiberhaupt kein Recht auf Existenz und politisches
Dasein mehr zubilligt? Miisste ein derart weit gespannter Begriff des
Politischen insofern diejenigen mit einbeziehen, die sich ihm radikal
widersetzen? Zwischen diesen Extremen bewegt sich die Diskussion
des Politischen gegenwirtig; und zwar so, dass es aussichtslos zu
sein scheint, das Politische je wieder dem Dissens in diesem »>Zwi-
schen« entziehen zu kénnen.

Das aber bedeutet bis auf Weiteres, dass kein Begrift des Politi-
schen in Aussicht ist, der sich nicht als strittig erweisen wiirde.
Zwar kann man argumentieren, dass jede Auseinandersetzung, die
mit Anderen oOffentlich gefiihrt wird, als solche schon >politischer
Natur« ist, aber in ihr steht eben auch zur Disposition, was man dar-
unter verstehen will. Mit Niklas Luhmann wire von einem immer
neuen re-entry> des Politischen in politische Auseinandersetzungen
zu sprechen, die ihrerseits die Frage aufwerfen, inwiefern es sich
iiberhaupt um politische Auseinandersetzungen handelt. Oft genug
fithren sie die Beteiligten an Grenzen des Ertraglichen in der Art,
wie sie gefithrt werden, mit oder ohne Respekt fiir den politischen
Gegner, der nicht zum Feind werden soll, der aber bereits durch
seinen polemischen Sprachgebrauch genau das nicht selten herauf-
beschwort, so dass man jede weitere Auseinandersetzung mit ihm
meidet oder ihm jegliche Artikulationsmdglichkeit nehmen will.

Das aktuell brisanteste Beispiel dafiir sind diverse Populismen im
Zeichen eines identitiren Denkens, das von Anfang an mit Feind-
schaften heraufbeschworenden Exklusionen arbeitet. Thnen ldsst sich
entnehmen, dass es die politische Hauptsache par excellence sein
soll, als eindeutig (nicht zuletzt territorial) abgegrenztes >Wir< zu
existieren - heifle es nun VoLK, Nation oder anders -, aus dessen
Existenz man auch schon das Recht ableitet, sie als solche mit allen
Mitteln zu behaupten; zuerst durch innere und duflere Exklusion,
dann mit manifester, am Ende auch kriegerischer oder genozidaler

53 N. Luhmann, Soziale Systeme. Grundrif$ einer allgemeinen Theorie, Frank-
furt/M. 1985.

672

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zurlick zu einem »friedenspolitischen< Begriff des Politischen?

Gewalt. Gewaltsame Selbstbehauptung ist insofern von Anfang an
in der Struktur identitdren Denkens vorgezeichnet, das sich insofern
grundsitzlich polemogen zu allen verhalten muss, die es nicht teilen.

Deshalb stellt sich dessen Gegnern die Frage, ob sich Anhénger
identitdrer Parteien noch politisch verhalten oder ob sie bereits
auf dem besten Wege sind, das Politische als solches zu verraten.
Bis zu welchem Punkt sollte man ihnen Artikulationsspielrdume
einriumen, sie lediglich unter Beobachtung stellen, im Ubrigen aber
gewidhren lassen? Wann spitestens sollte man schliefilich ihre Orga-
nisationen verbieten, wie es eine »wehrhafte Demokratie« angeblich
verlangt, die auf der Hut sein muss vor denjenigen, die ihre Spielrau-
me nur parasitir nutzen wollen, um sie zu zerstoren? Wie sollen sich
die Verteidiger der Demokratie zu den Feinden der Demokratie ver-
halten, ohne ihrerseits zu Feinden der Demokratie zu werden, indem
sie politische Artikulation, Versammlungsfreiheit und Organisation
unterbinden oder ganz verbieten? Offensichtlich stellt sich somit die
Frage, ob der Begriff des Politischen auch die Feinde des eigenen
Verstandnisses dieses Begriffs einbeziehen soll.

5. Zurtick zu einem »>friedenspolitischen« Begriff des
Politischen?

Folgt man Carl Schmitt, so wire das Kriterium des Politischen im-
merhin solange erfiillt, wie es eine politische Einheit gibt, die ihre
Feinde zu »bestimmen« und entsprechend praktisch gegen sie vor-
zugehen weif3, notfalls auch durch Krieg.>* Eine politische Einheit,
die darauf verzichtete, horte demnach auf, politisch zu existieren
und lieferte sich von vornherein ihren Feinden aus. Schmitt hat die-
ses Feinddenken selbst der »vélkischen« Ideologie der NS-Zeit an-
zudienen versucht, letztlich erfolglos. Doch hitte er es nicht auch auf
die viel beschworene >Einheit der Demokraten< anwenden kénnen,
die sich ihrer Feinde - etwa unter Berufung auf Karl R. Popper® -
meinen erwehren zu missen?

54 C.Schmitt, Der Begriff des Politischen, Berlin 1963/°1996.
55 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. 1, 2 [1944], Miinchen
©1980.

673

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

Mit Dolf Sternberger wire dagegen einzuwenden, dass eine Poli-
tik, die im Verhéltnis zu Feinden (gleich welcher Art) zu kriegeri-
schen Mitteln greift, ihren Namen im Grunde nicht mehr verdient,
wenn es denn stimmt, dass ihr eigentlicher Sinn kein anderer als
Friedenspolitik sein kann - wobei Sternberger nicht an eine »damo-
nologisch« vorgestellte Unterdriickung von Dissens, Streit und Kon-
flikt oder an deren »eschatologische« Aufhebung, sondern an deren
mafivolle Austragung denkt, die es moglich machen soll, »im Wi-
derstreit des Unvereinbaren fortzudenken und fortzuexistieren«.>
Wer zu Mitteln des Krieges greift und den derart charakterisierten,
paradox anmutenden modus vivendi eines von unaufhebbaren Kon-
flikten geprdgten Zusammenlebens verldsst, miisste in den Augen
dieses politischen Theoretikers das Politische verraten; und zwar
auch dann, wenn es sich um Feinde handelt, die ihrerseits an einem
>friedenspolitischen< Verstindnis des Politischen tiberhaupt kein In-
teresse zeigen oder es negieren.”’

So weit mochte Schmitt nicht gehen, fiir den es durchaus in
Betracht kam, wenigstens im Rahmen des alten Jus Publicum Euro-
paeum zu Mitteln des Krieges zu greifen - das in seinen Augen ver-
lasslich zu verhindern wusste, dass es zum Auflersten der Dehumani-
sierung des Feindes kommt.>® So gesehen entfernte sich Schmitt
nicht allzu weit von der klassischen Kriegstheorie Carl v. Clausewitz’,
die zwar weder zu diesem Recht noch auch zur Frage der Dehuma-
nisierung des Feindes Stellung nahm, aber angab, wie Politik und
Krieg einander begrifflich zuzuordnen sind; namlich so, dass - ganz

56 Womit wir nicht weit von Mouffes Position entfernt wéren; vgl. Sternberger,
Drei Wurzeln, 445.

57 Genau damit aber haben wir es im Grunde seit der Annexion der Krim seitens
Putins Russland und erst recht infolge des Angriffskrieges gegen die Ukraine
seit 2022 zu tun. Ein bedingungsloser Pazifismus wiirde von den Ukrainern
erwarten miissen, dass sie sich einseitig, ohne Gegenwehr, zusammenschiefien
lassen, bis sie sich ergeben und ihr ganzes Land der Annexion ausliefern miissen
- mit allen absehbaren Folgen brutalster Repression und erneuter Aggression
gegen andere Nachbarstaaten Russlands, von Moldawien bis zum Baltikum. Die
Frage ist, ob sich eine grundsitzlich zwar >friedenspolitische, aber zur notfall-
mafligen Gegenwehr berechtigte Alternative dazu denken lésst, die gleichwohl
nicht darauf hinauslduft, die >Feindes, in diesem Fall: die russischen Angreifer,
aus dem Politischen gleichsam zu exkommunizieren.

58 C. Schmitt, Der Nomos der Erde im Volkerrecht des Jus Publicum Europaeum
[1950], Berlin *1988.

674

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zuriick zu einem »friedenspolitischen< Begriff des Politischen?

im Gegensatz zu Sternberger - eine »Fortsetzung« von Politik mit
anderen Mitteln durchaus in Betracht kommt.

Aus Clausewitz’ Theorie des Krieges ergibt sich jedoch die
Schlussfolgerung, dass Politik so praktiziert werden muss, dass sie
die Absicht ausschliefit, zu kriegerischen Mitteln zu greifen, die das
Auflerste mit der Konsequenz radikaler Vernichtung Anderer und
der Zerstérung des Politischen selbst heraufbeschwéren. Wiirde Po-
litik nicht dafiir biirgen und wiirde sie weiterhin mit einer uneinge-
schrankt instrumentellen Kriegsauffassung a la Clausewitz liebdugeln,
riskierte sie schliefilich ihren eigenen Ruin. Mehr noch: ihr absehba-
rer Ruin wiirde ihr von vornherein innewohnen. Eine Politik, die
sich vor dieser Gefahr in Acht nimmt, miisste grofites Interesse da-
ran haben, dass ihr keine radikal zu vernichtenden Feinde zum Op-
fer fallen; sie miisste sich als Politik nicht nur gegen diese, sondern
so bewihren, dass sie mit deren Uberleben rechnet und es letztlich
bejaht. Wo Politik in radikale Vernichtung umschlagt, zerstort sie
als sogenannte >Vernichtungspolitike, die dem hier verteidigten Be-
griff des Politischen ganz und gar zuwiderlduft, sich selbst und lasst
keinerlei Gedanken an eine wie auch immer geartete Koexistenz mit
Feinden mehr zu.

Wollen wir indessen einen solchen Politikbegriff angesichts der in
ihm angelegten Konsequenzen zuriickweisen - was wiederum nur
im offentlich ausgetragenen Dissens méglich sein wird, der sich vor
allem mit der Zumutung auseinanderzusetzen hitte, es mit radikalen
Feinden in einer geteilten politischen Welt aushalten zu sollen® -,
dann, so scheint es, kommen wir wieder einer >friedenspolitischenc
Auffassung vom Politischen nahe, die keineswegs Politik ohne Wei-
teres »mit anderen Mitteln« fortsetzen und dabei die bei Clause-
witz herausgearbeiteten Gefahren in Kauf nehmen diirfte. Allerdings
wiirde es sich hierbei um einen so weit wie nur méglich deflationier-
ten Begriff von Frieden handeln, der keinen positiv auszumalenden
arkadischen oder gar paradiesischen Zustand, sondern zunéchst we-
nig mehr als die Suche nach Koexistenzmoglichkeiten mit radikalen
Feinden meint.®® Wem das auf den ersten Blick als zu wenig oder als

59 Vgl. J. K. Roth, The Failures of Ethics. Confronting the Holocaust, Genocide &
Other Mass Atrocities, Oxford 2018, 139, 142, zu Sarah Kofman und Raul Hilberg.
60 >Koexistenz« kann unter Bedingungen der Gewalt, wie wir sie aktuell im Osten
Europas vor Augen haben, gewiss kein indifferentes Nebeneinanderherleben

675

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

abwegig erscheint, sei an das Diktum des franzdsischen Philosophen
Alain Finkielkraut erinnert, das den Nagel der Herausforderung, vor
der wir hier stehen, auf den Kopf getroffen hat. Es besagt, »daf$ die
Menschheit authort, menschlich zu sein, sobald es fiir die Vorstel-
lung des Feindes in dem Bild, das sie sich von sich selbst und ihrer
Bestimmung macht, keinen Platz mehr gibt«.!

Eine Politik, die sich in einem fahrldssigen Liebdugeln mit einer
instrumentellen Kriegstheorie glaubt auf das Auferste einlassen zu
diirfen, in dem sie am Ende selbst untergehen miisste, sollte statt
dessen eine Vorstellung davon entwickeln, was es bedeutet, selbst
radikale Feinde zu schonen und ihnen keine Vernichtung >fiir im-
mer< anzudrohen. Vor dieser Schwierigkeit steht mitnichten nur die
internationale Politik bzw. die sogenannte Auflenpolitik, auf die das
Kriegsdenken des 19. und 20. Jahrhunderts weitgehend zugeschnitten
war. Bereits Clausewitz wusste, dass der Krieg seinen wichtigsten
Néhrboden in kollektiver Feindschaft hat, die man erst propagan-
distisch anfeuern und organisieren muss, damit sie als nachhaltige
Quelle kriegerischer Handlungen in Betracht kommen kann. Den-
noch spricht er von der Feindschaft wie auch vom Hass als einem
»blinden Naturtrieb«.%2 Weder Feindschaft noch auch Hass aber
sind je einfach vorhanden; schon gar nicht als zielsicher orientierte
Dynamiken, die man umstandslos fiir den Krieg in Dienst nehmen
konnte. Man muss Andere erst >verhasst< machen und kontingent
aufkommende Feindseligkeit durch nachhaltige Verfeindung auf
Dauer stellen® - wie es nur die politische Propaganda und nach
einschldgiger Erfahrung gerade die identitire Propaganda im Namen
des VOLKES vermag, die bereits in Clausewitz® >existenzieller< Kriegs-
auffassung anklingt.

Gewiss wiirde es zu weit fiihren, die Entstehung von Kriegen ge-
nerell auf kollektiven Hass und auf gegenseitige Verfeindung zuriick-

meinen. Wer etwa wie Vladimir Putin fiir einen vélkerrechtswidrigen, verbre-
cherischen Angriffskrieg verantwortlich ist, kann am Ende allenfalls noch damit
rechnen, nur inhaftiert, dariiber hinaus aber verschont zu werden.

61 A. Finkielkraut, Die vergebliche Erinnerung. Vom Verbrechen gegen die Mensch-
heit, Berlin 1989, 84 f.

62 C.v. Clausewitz, Vom Kriege [1832], Frankfurt/M., Berlin 41994, 36.

63 Vgl. M. Jeismann, Das Vaterland der Feinde: Studien zum nationalen Feindbe-
griff und Selbstverstindnis in Deutschland und Frankreich 1792-1918, Stuttgart
1992.

676

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zurlick zu einem »friedenspolitischen< Begriff des Politischen?

fithren zu wollen. Damit es zu manifesten Kriegen iiber den von
Hobbes und Kant so genannten »Kriegszustand« hinaus kommen
kann, miissen schliefllich mindestens effektive Organisation der Ge-
waltmittel, entsprechende Technologien und eine gewisse strategi-
sche Intelligenz zusammenkommen, ohne die Hass und Feindschaft
auf Dauer nichts ausrichten. Ebenso gewiss ist aber, dass Hass und
Feindschaft wichtige Katalysatoren auf dem Weg in den Krieg dar-
stellen und dass polemisch politisierte Gefiihle eine zu gewaltsamer
Selbstbehauptung und letztlich zum Krieg bereite Pseudo-Homo-
genitdt iiberhaupt erst erzeugen kénnen, die von Anfang an auch
>innenpolitisch« gefahrlich ist. Denn >restlos< zu homogenisieren
sind die Binnenverhéltnisse zwischen denjenigen, an deren gefiihls-
maflige Zugehorigkeit zu einem Vork appelliert wird, gar nicht.
Deshalb machen sie in der Perspektive identitiren Denkens endlose
und gewalttrichtige Anstrengungen innerer Homogenisierung und
>Reinigung« von allem Fremden nétig, durch die tiberhaupt erst ein
notorisch vieldeutiges >Volk< zum Voirk wird bzw. glauben gemacht
wird, sei es kein >Volk< von umginglichen und fiir anonyme und
fremde Andere aufgeschlossenen >Leutens, sondern ein identitdres
VoLk.%

»Communal purification is unending«, schreibt mit Recht Ri-
chard Sennett in seiner Kritik »destruktiver Gemeinschaft«, wie
eingangs zitiert.®> Schon bevor eine identitire Vergemeinschaftung
nach auflen zur Gefahr fiir Andere wird, ist sie auf eine innere, nur
mit Gewalt zu bewerkstelligende, aber nie zum Ende kommende
>Verbriiderung« angelegt. Je naher sich die Pseudo-Verbriiderten auf
diese Weise kommen, »the less sociable they are, the more painful,
the more fratricidal their relations«.%® Die Rede ist von einem »emo-
tional housekeeping, purifying the community of those who really
don’t belong because they don’t feel as the others do«.%” Dabei »fiihlt«
unvermeidlich jede(r) anders. Insofern kann tiberhaupt niemand

64 Wie tief die Versuchung des Identitdren reicht, ist zu erkennen, wo selbst Auto-
ren, die wie Karl Jaspers eindeutig behaupten, ein Volk als Ganzes konne es gar
nicht geben, immer wieder auf ein kollektives Wesen oder auf eine kollektive
Seele rekurrieren, die genau das eben doch nahe legt (K. Jaspers, Die Schuldfra-
ge. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Ziirich 21946, 8,19).

65 Sennett, The Fall of Public Man, 223.

66 Ebd., 338.

67 Ebd., 3l11.

677

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

ohne Wenn und Aber bzw. >restlos<, d.h. unter Preisgabe seiner
Ander(s)heit, dazugehoren.

Innere Homogenisierung einer Gemeinschaft, einer Ethnie, eines
Volkes oder einer Nation ist nur insoweit moglich, als man standig
vor inneren Abweichungen auf der Hut ist und sie zu sanktionieren,
am Ende auch zu liquidieren bereit ist. Nach einschldgiger histo-
rischer Erfahrung miindet identitdre Vergemeinschaftung stets in die
kollektive Einbildung, man sei ein »urspriingliches< und >einiges«
VoLK, eine >essentielle« Ethnie, eine >authochthone« Nation, und
von diesem Sein hidnge politisch alles ab. Wenn es Wortfithrern
gelingt, ihre Landsleute das glauben zu machen und so das Wasser
derart gespeister Identifikationen auf ihre Miihlen zu leiten, dann
scharen sie Gefolgschaft hinter sich, von der sie kaum noch Kritik zu
erwarten haben, denn diese lasst sich unter solchen Voraussetzungen
ausgezeichnet auf Feinde ablenken, denen man schliefSlich ihre Ver-
treibung, Eliminierung, Liquidierung und Vernichtung androht, so
als konnte man unter keinen Umstinden koexistieren. Nur Feinde
konnen ja jenes Sein bedrohen; und dieses gibt es iiberhaupt nur
als derart bedrohtes. Das macht es fiir identitdres Denken so unwi-
derstehlich attraktiv, Feinde zu haben, sind sie doch das probateste
Mittel, sich eines homogenen Bei-sich-Seins wenigstens imaginativ
bzw. phantasmatisch zu versichern.

VOLKER treffen insofern nicht blof3 zufillig und so auf >fremde«
Nationen, dass erst aus der Existenz einfach >vorhandener< und
identifizierbarer Feinde ein kriegerisches Potenzial entstehen miiss-
te. Eine politisch gewollte und fiir die jeweiligen Machthaber oppor-
tune identitdre Vergemeinschaftung birgt von Anfang an solches Po-
tenzial in sich. Sie braucht férmlich Feinde und wird notfalls welche
»erzeugen« (wie schon Carl Schmitt schrieb®®), wenn sich gerade
keine passenden finden lassen. Diese Gefahr lisst sich nicht ein fiir
alle Mal aus der Welt schaffen. Wir kénnen nur versuchen, andere,
nicht-identitire Formen der Vergemeinschaftung denkbar werden
zu lassen und fiir sie zu werben - ohne allerdings darauf bauen zu

68 C. Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951, Berlin 1991, 115.
Zuletzt hat auch Wendy Brown in diesem Sinne auf Schmitt verwiesen, ohne
dass dabei ganz deutlich wiirde, inwiefern sie seinen Ansatz fiir falsch halt, was
eher suggeriert als begriindet wird; vgl. W. Brown, Mauern. Die neue Abschot-
tung und der Niedergang der Souverdnitdt, Berlin 2018.

678

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zurlick zu einem »friedenspolitischen< Begriff des Politischen?

kénnen, es werde sich ohne Weiteres, d.h. ohne fallige politisch-her-
meneutische Auseinandersetzung >zeigens, wir seien allenfalls ein
heterogenes Volk, aber kein identitérer kollektiver Zustand namens
VoLk.®

Fiir eine Rhetorik der Vergemeinschaftung wird man immer emp-

fanglich bleiben; und zwar umso mehr, wie man sich als existenzi-
ell, wirtschaftlich und politisch gefdhrdet erlebt und infolge dessen
fir Populismen anfillig wird.”? Deshalb miissen diejenigen, fiir die

69

70

Wie es offensichtlich Adolf Hitler meinte, als er mit Blick auf die Amerikaner
erkldrte: »Das ist kein Volk, das ist nur eine Mischung«, ohne zu begreifen, dass
sie ihre kulturelle Stirke gerade ihrem Eklektizismus und ihrer hospitality ver-
dankten. So sieht es jedenfalls der Historiker Michael Howard in: The Lessons of
History, 38.

Auf diesen Zusammenhang hat neben vielen anderen Judith Butler die Auf-
merksamkeit gelenkt. Zwar weist sie dabei darauf hin, das jeweils in Erschei-
nung tretende Volk kénne niemals mit >dem« VoLk zusammenfallen (so dass
man daraus folgern muss, im Grunde kénne >das Volk« iiberhaupt nicht erschei-
nen). Indessen traut sie bestimmten kollektiven Manifestationen dann doch
zu, den Volkswillen zu offenbaren, so dass sich zu zeigen scheint, »wer [...]
denn nun wirklich das Volk« ist (J. Butler, Anmerkungen zu einer performativen
Theorie der Versammlung, Berlin 2016, 204). Zumal wenn das stets auf einen
»Griff nach der Hegemonie« hinauslduft (10), hat eine solche Manifestation
immer eine >exklusive« Kehrseite (12f., 21); und zwar umso mehr, wie sie
nicht an diejenigen appelliert, die jeweils nicht mit in Erscheinung treten, sich
aber mit gemeint wissen sollten, wenn etwa »>allgemeine« Missstdnde offentlich
beklagt werden. Dieser Aspekt der wie auch immer performativ intendierten
Adressierung, ohne die das anwesende Volk sich nur selbst manifestieren wiirde,
fehlt in Butlers Analyse fast vollstindig. Dadurch mutet sie iber weite Strecken
geradezu sentimental an. Erst spiat kommt der Gedanke ins Spiel, dass das
Inerscheinungtreten als verkérpertes, verletzbares Wesen auch von >rechtss,
bedrohlich, gewaltsam (112) und vom »Pdbel« (208) in Anspruch genommen
werden kann. Infolgedessen sieht sich Butler letztlich dazu gezwungen, das
Inerscheinungtreten als »weder gut noch schlecht« (164) einzustufen. Hinzu-
kommen muss, soll es nicht in anti-politisch-identitdres Verhalten umschlagen,
nicht nur, wofiir man sich versammelt (164) - namlich fir allen mehr oder
weniger gemeinsame Angelegenheiten -, sondern auch eine offene Adressierung
an Andere, nicht zum jeweils anwesenden Volk Zihlende, auch wenn man es
u. U. in »unfreiwilliger Nahe« mit ihnen nur gerade so »aushalten« kann (40,
199, 279). Zu letzteren zahlen auch Andere, die die Raume des Erscheinens
okkupieren oder fiir Andere nahezu unbetretbar machen, ebenso wie wieder
Andere, von denen man hoftt, dass sie weniger oder besser gar nicht erscheinen
sollten (vgl. 51). Sentimental wiére es, zu erwarten, jedermann briuchte nur
das (m. E. juridisch gar nicht fassbare) >Recht« auf Erscheinen in Anspruch zu
nehmen und sich dadurch Gehoér zu verschaffen, um zu verhindern, dass die Be-

679

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIX

die Populisten zu sprechen behaupten, iiber die fatale Attraktivitit
einer Pseudo-Vergemeinschaftung immer wieder aufgeklart werden,
die mit einer identitdren und zugleich exklusiven Inanspruchnah-
me des VOLKEs fiir eigene Interessen steht und fallt. Wer jedoch
frithzeitig — d.h. von Kindheit an - gelernt hat, nicht unbedingt
»dazugehoren« zu miissen und die Kraft hat, Distanz zu wahren,
ohne sich durch fragwiirdiges Wir-Sagen vereinnahmen zu lassen,
wird jeglicher identitiren Rede gegeniiber misstrauisch sein, ohne
die keine Kriegspropaganda auskommt.

Wird das Volk zum identitdren VOLK, wie es die gegenwirtige
politische Lage des Politischen deutlich macht, so beginnt es sich
bereits dem Krieg auszuliefern. Wenn wir das nicht wollen kénnen
(und davon bin ich iberzeugt), ist es angesichts dieser Lage geboten,
das Politische entsprechend zu revidieren. So steht ein erneutes her-
meneutisches re-entry des Politischen in die politische Diskussion
an - diesmal mit Blick auf die Frage, wie es sich zur polemogenen
Formation eines jeden VoLkes kritisch verhélt bzw. verhalten muss,
ohne dabei das Problem aus dem Auge zu verlieren, ob méglicher-

treffenden zu einem weiterhin >unlebbaren< Leben verurteilt bleiben. Letzteres
behaupten (implizit) auch bedrohliche Rhetoriker und lautstarke Gewalttiter,
die schreien, sie seien das VOLK, ohne dabei im Geringsten noch Offenheit
denjenigen gegeniiber beweisen zu wollen, fiir die sie nicht sprechen (konnen,
sollten usw.). Butler hat in diesem Punkt gewiss recht: Bereits »im Moment des
Erscheinens« ist jedes >Volk< anfechtbar (213, 223), zumal wenn es nicht zugleich
deutlich macht, nicht das VOLK zu sein, das sich durch sie allein aussprechen
miisste, wenn es nach Identitiren geht. Geht es zu weit, zu behaupten, dass jede
nicht-identitdre performative Manifestation einer gewissen Menge von Leuten
auch eine offene Einladung zur immerhin vorstellbaren Zustimmung Anderer
beinhalten muss - also eine Selbstzuriicknahme des Anspruchs, mit dem VoLk
identifiziert zu werden? Wenn dies aber zutrifft, dann gibt es keine performative
Macht, das Volk dadurch ins Leben zu rufen, dass man es in Erscheinung treten
lasst (220). Man stellt es auch so nicht her. Denn das wire eine Selbstermach-
tigung, die vergifle, dass sie auf Andere angewiesen ist, deren Zuhéren und
Beipflichten stechnisch«< tiberhaupt nicht zu bewerkstelligen ist (226). All das
muss man m. E. in Rechnung stellen, um zu verhindern, dass das »Wir«, das
Butler durchgingig in Anspruch nimmt, letztlich doch wieder auf identitire
Rhetorik oder auf eine »selbstgefillige humanistische Redeweise« hinauslauft
(177). Es sollte jedenfalls zu denken geben, dass die emphatische Rede vom
Inerscheinungtreten verletzter Wesen, die ihr Recht auf politische Existenz in
Anspruch nehmen, gewissermaflen nicht mehr recht funktioniert, sobald es
andere von der >falschen politischen Sorte« praktizieren.

680

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zurlick zu einem »friedenspolitischen< Begriff des Politischen?

weise nicht-identitdre Formen der Vergemeinschaftung denkbar und
lebbar sind”!, ohne die gerade der Widerstand gegen Populismus
und identitdres Denken nicht auskommt.

71 Fir die nicht gelten miisste, dass »der Zusammenstof’, der Krieg aller gegen
alle [...] in der [...] Sinnbildungsoperation der Identititsbildung logisch angelegt
ist«, wie Jorn Riisen schreibt in: Einleitung. Fiir eine interkulturelle Kommuni-
kation in der Geschichte. Die Herausforderungen des Ethnozentrismus in der
Moderne und die Antwort der Kulturwissenschaften, in: ders., M. Gottlob, A.
Mittag (Hg.), Die Vielfalt der Kulturen. Erinnerung, Geschichte, Identitit 4,
Frankfurt/M. 1998, 12-36, hier: 17.

681

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

Gewalt und Legitimation
Grundziige unaufhebbarer Missverhaltnisse

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart (683) | 2. Ordnung, Legiti-
mation, Gewalt (693) | 3. Legitimitit und (De-)Legitimierung - im Ausgang von der
Negativitdt des Legitimierungsbediirftigen (698) | 4. In vielfaltige Gewalt verstrickt -
trotz und durch Legitimation (713) | 5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation
von Gewalt (721) | 6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem? (726)

Gewalt kennt, so scheint es fast, keine Parteien mehr,
nur noch Gegner.!

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

Legitimation gilt heute primdr als politischer Begriff? und bezieht
sich auf das nach vorherrschender Uberzeugung vorrangig Legitima-
tionsbediirftige: auf die Ordnung politisch strukturierten und staat-
lich verfassten Zusammenlebens, soweit sie von denjenigen abhéngt,
die ihr zugehoren. Diese Abhdngigkeit soll sich vor allem darin ma-
nifestieren, ob und wie diejenigen, die einer politischen Lebensform
zugehoren, ihre Zustimmung dazu erteilen (oder erteilen konnten),
wie die zur Gestaltung dieser Lebensform erforderliche Macht Ge-
stalt annimmt.®> Sofern die entsprechende — moglicherweise nicht
ganz freiwillige bzw. ungezwungene — Zustimmung (wenn auch un-
ter Vorbehalten und befristet) vorliegt, vorausgesetzt werden oder

1 W.-D. Narr, Gewalt und Legitimitdt, in: K. Horn et al., Gewaltverhdltnisse und die
Ohnmacht der Kritik, Frankfurt/M. 1974, 9-58, hier: 46.

2 Wie wenig selbstverstindlich das ist, macht riickblickend Moses I. Finley deut-
lich in: Das politische Leben in der antiken Welt, Miinchen 1991, Kap. VI. Das
Gleiche gilt fiir die Frage, was iiberhaupt als >politisch« einzustufen ist oder als
>politisch« gilt — was gegenwirtig selbst intimste Verhiltnisse betreffen kann,
wenn es so etwas wie »sexuelle Legitimitat« gibt (J. Butler, Die Macht der Ge-
schlechternormen, Frankfurt/M. 2009, 47 {f., 317).

3 Vgl. P. Imbusch, Macht und Herrschaft in der wissenschaftlichen Kontroverse, in:
ders. (Hg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Theorien und Konzep-
tionen, Wiesbaden 22012, 9-36.

683

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

grundsitzlich eingeholt und erneuert werden kann, gilt diese Macht
als zumindest bis auf Weiteres legitimiert. Das bedeutet allerdings,
dass der Fall, dass sie erneut legitimationsbediirftig erscheint, im
Prinzip jederzeit eintreten kann, unter Umstdnden auch mit der
Konsequenz, dass ihr jegliche Legitimation endgiiltig entzogen wird.
Bis es dazu kommt, herrscht eine mehr oder weniger offensichtliche
und erkennbare Legitimationskrise mit vorldufig offenem Ausgang.
Als die einzige Grundlage, die ungeachtet einer solchen Krise Be-
stand haben und gewdhrleisten sollte, dass es zu einer wie auch
immer erneuerten Legitimation kommen kann, gilt von Jean-Jacques
Rousseau bis hin zu Jiirgen Habermas die »republikanische« Selbst-
regierung bzw. die mit ihr schlicht identifizierte »Idee der Demo-
kratie«*. Diese Idee fallt nicht mit der wie auch immer empirisch
vorliegenden Gestalt einer republikanischen oder demokratischen
Lebensform zusammen, sondern gibt an, woran diese sinngemaf
bzw. normativ zu messen ist, daran namlich, ob die politisch, recht-
lich und staatlich verfasste Ordnung einer solchen Lebensform -
insbesondere aber die sogenannte »Staatsgewalt« — »vom freien und
ausdriicklichen Consensus aller Biirger getragen ist«.

So steht es in einem Text (Zum Begriff der politischen Beteiligung)
aus dem Jahre 1958 zu lesen®; also wenige Jahre, nachdem das soge-

4 J.-]. Rousseau, Politische Schriften. Bd. 1, Paderborn 1977, 98; J. Habermas, Kul-
tur und Kritik, Frankfurt/M. 1977, 13. Dolf Sternberger iibersetzt Rousseaus Be-
hauptung, »[que] tout Gouvernement légitime est républicain«, direkt mit dem
Begrift der »demokratischen Selbstregierung« (D. Sternberger, »Ich wiinschte ein
Biirger zu sein.« Neun Versuche iiber den Staat, Frankfurt/M. 1967, 52). Gemeint
ist damit eine »biirgerliche Legitimitit«, von der auch dieser Autor sagt, eine
(demokratisch verfasste) politische Lebensform sei »auf keine andere« Art der
Legitimitdt zu griinden — im Gegensatz zu Max Webers Herausarbeitung mehre-
rer Quellen von Legitimitit, die gleichwohl das Entscheidende verfehlen: die
Erkenntnis und Wiirdigung nicht in >vertikalen< Herrschaftsbeziehungen sich
manifestierender Legitimitdt, wie sie zwischen einander vertrauenden singuli
subjecti allein moglich wird (ebd., 61f.). Fiir Sternberger hingt politische Legiti-
mitét letztlich iberhaupt nicht an Herrschaftsbeziehungen (vgl. ebd., 67).

5 Habermas, Kultur und Kritik, 13. Aus dem Fehlen eines solchen Konsenses
(im Sinne »innerer Anerkennung der Verfassungsordnung«) wurde auch das
Scheitern der Weimarer Republik erklart (W. Frotscher, B. Pieroth, Verfassungs-
geschichte, Miinchen 2007, 286). Damit es tiberhaupt zu einem Konsens kom-
men kann, miissen diejenigen, die es jeweils angeht, einander bereits wahrneh-
men, in Betracht ziehen und politisch ernst nehmen. Andernfalls hat eine pro-
duktive Auseinandersetzung um Dissens und mdglichen Konsens gar keinen

684

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

nannte Dritte Reich mit der Folge zusammengebrochen war, dass
alle Grundbegriffe des Politischen zu radikaler Revision anstehen
mussten.® Weder das, was unter dem Politischen tiberhaupt zu ver-
stehen ist, noch Begriffe wie der Staat, das Recht oder die jeweils
in Anspruch genommene Legalitit und Legitimitit konnte fortan
noch im Riickgriff auf vorherige Begriffsbestimmungen unbefragt
durchgehen. Das gilt insbesondere fiir die einschldgigen Anregungen
Carl Schmitts, der sich dazu verstiegen hatte, in der Deutschen Juris-
ten-Zeitung vom 1. August 1934 zu erkldren: »Der Fiihrer schiitzt das
Recht.«” Wenn dessen dezisionistische Willkiir definieren konnte,

Ansatzpunkt. Dabei ergeben sich vordiskursive Probleme der Legitimitdt, die
allzu leicht tibersehen werden, wenn man, wie heute weit tiberwiegend {tiblich,
allein auf diskursiv strittige oder etablierte Legitimitit abstellt. Darauf hat insbe-
sondere Jacques Ranciere des ofteren hingewiesen; v.a. unter Hinweis auf das
politisch »irreguldre< In-Erscheinung-treten jener Plebejer, die von Rechts wegen
eigentlich nichts >zu sagen hattens, aber dennoch Gehér fanden, um auf diese
Weise ihre doppelsinnige politische Subjektivierung zu erleben. Ranciére geht
es darum, wie auch der »Erstbeste in der Position des legitimen Urhebers oder
Adressaten einer Rede«, die politisch ernst zu nehmen ist, origindr in Betracht
kommen kann, so dass eine Auseinandersetzung iiber das, was er jeweils vorzu-
bringen hat, tiberhaupt erst eine Chance bekommt (J. Ranciere, Die Namen
der Geschichte. Versuch einer Poetik des Wissens, Frankfurt/M. 1994, 35). In
dieser, Fragen der Geltung unterlaufenden Perspektive diskutiert er auch das
Verhaltnis zwischen Plebejern, ihren Fiirsprechern wie Menenius und Patriziern
(J. Ranciere, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002). Auf
die komplexe, sich an diese Perspektive anschlieffende Debatte, die radikal die
Frage betrifft, wer tiberhaupt politisch existiert und Gehor findet, um auf diese
Weise an diskursiv zu verhandelnden Legitimitétsfragen wenigstens Anteil haben
zu konnen, kann hier nur en passant hingewiesen werden. Siehe bspw. A. Ober-
prantacher, A. Siclodi (eds.), Subjectivation in Political Theory and Contemporary
Practices, London 2016.

6 Vgl. Max Horkheimer, der 1951 in seinem programmatischen Aufsatz Zum Begriff
der Vernunft von dem Befund ausgeht, dass nunmehr »alle Grundbegriffe ihrer
Substanzialitit beraubt« seien (vgl. Sozialphilosophische Studien, Frankfurt/M.
1972, 47-58, hier: 52). Gleich darauf ist von »zertrimmerten Begriffsgotzen« die
Rede. Ahnlich kritisch hat sich auch Hannah Arendt nach 1945 auf die philoso-
phische Begriffs- und Ideengeschichte bezogen. Vgl. im Gegensatz dazu Gerhard
Ritter (Vom sittlichen Problem der Macht, Bern, Miinchen 21961) und Hermann
Liibbe (Politische Philosophie in Deutschland. Studien zu ihrer Geschichte, Min-
chen 1974), beides Autoren, die sich weitgehend ohne derart radikale Beunruhi-
gung an die tradierte Geistesgeschichte anlehnen.

7 C. Schmitt, Der Fiihrer schiitzt das Recht, in: Deutsche Juristen-Zeitung 39, Nr. 15
(1934), 945-950.

685

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

was als Recht oder Unrecht, als legal oder legitim zu gelten hatte,
war all das von totalitdrer Gewalt nicht mehr zu unterscheiden.
Infolgedessen war der Zusammenbruch dieses Legitimititsdenkens
unvermeidbar. Es bedurfte allerdings eines tatsdchlich befreienden
Zusammenbruchs der politischen Ordnung, der es sich opportunis-
tisch angedient hatte, um einen Neuanfang mdglich zu machen, in
dem sich auch die politische Theorie selbst vor das Problem der
Rechtfertigung ihres Legitimationsverstindnisses gestellt sah, das
spater auf den Begriff der Legitimationswiirdigkeit gebracht werden
sollte. Nach 1945 konnte es keinesfalls mehr gentigen, etwa faktisch
in Anspruch genommene Legitimitét, deren Grundlagen, Rahmen-
und Geltungsbedingungen zu untersuchen®, wie es paradigmatisch
Max Weber als Soziologe getan hatte. Vielmehr musste die normative
Frage aufgeworfen werden, was iiberhaupt legitimiert zu werden
verdient und dem entsprechend auch anzuerkennen ist. Habermas
wird in diesem Sinne von Anerkennungswiirdigkeit sprechen® und
damit eine meta-normative Problematik aufwerfen: was auch immer
man sich normativ als legitim vorstellt oder als illegitim kritisiert,
muss demnach selbst noch einmal daraufhin beurteilt werden, ob es
der jeweilige Anspruch auf Legitimitét seinerseits verdient, respek-
tiert zu werden.!” Letztlich dreht sich jene normative »Idee der
Demokratie« im Kern genau darum — und nur darum!’; allerdings

8 Das »ganze sehr schwierige Problem der Legitimitit« wird auch fiir Michel
Foucault hier erkennbar (wenn man einmal von seinen Auflerungen zum Markt
absieht, der Erfolg an die Stelle von Legitimitat gesetzt haben soll). M. Foucault,
Geschichte der Gouvernementalitdit II. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am
Collége de France 1978—1979, Frankfurt/M. 2004, 121, 138, 34.

9 J. Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt/M.
1976, 271-303.

10 Ulrich K. Preuf§ spricht in diesem Zusammenhang und in diesem Verstindnis
von der »Superlegalitit oder Legitimitit« der Verfassung. Zum auf Carl Schmitt
zuriickgefithrten Gegensatz von Legalitit und Legitimitit, die von Preuf8 von
der Gleichheit aller Menschen hergeleitet wird, sowie kritisch zum Verdacht,
Berufung auf letztere 6ffne einer am Ende terroristischen, fiir den Staat ruiné-
sen Willkiirlichkeit eigenen Ermessens Tiir und Tor, vgl. U. K. Preuf}, Legalitdt
und Pluralismus. Beitrdge zum Verfassungsrecht der Bundesrepublik Deutschland,
Frankfurt/M. 1973, 9, 16 ff., 84 ff.

11 Unanfechtbar ist es gewiss nicht, Legitimitat in der skizzierten Art und Wei-
se nur politisch aufzufassen, sie auf >Zugehorige« zu beziehen (oder gar zu
beschrinken) und Zustimmung im Sinne ganz und gar rationaler Akzeptanz fiir
moglich zu halten. Dennoch gehe ich im Folgenden von dieser Leitvorstellung

686

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

unter kontingenten Umstdnden einer Faktizitét, in die eine Fiille von
Legitimationsbedingungen wie etwa partikulare Lebenslagen mit der
ihnen eigenen kulturellen Historizitdt eingehen, die sich nicht im
Ganzen transparent machen und rational durchdringen lassen.!?

aus, da sie den philosophischen Legitimititsdiskurs weitgehend bestimmt. Auf
mégliche Einwande wird allerdings mehrfach hinzuweisen sein.

12 Heute dreht sich ein Gutteil des Streits um den Begriff der Legitimitat darum,
ob sich jene Lebenslagen iiberhaupt dafiir eignen, sich etwa fiir eine Legitimati-
on transnationaler Machtstrukturen und Institutionen aufgeschlossen zu erwei-
sen. Unter Hinweis auf den »Partikularismus der kleinen Leute«, die in neolibe-
ralen, zu globaler Entdemokratisierung neigenden Zeiten ein »tiefes Misstrauen
gegen >Offnungen« jeder Art« entwickelt hitten, bestreitet Wolfgang Streeck das
grundsitzlich (in: Zwischen Globalismus und Demokratie. Politische Okonomie
im ausgehenden Neoliberalismus, Berlin 22021, 314, 123). Er spricht von einem
endgiiltigen Verfall der politischen Legitimitit eines neoliberalen Wirtschaftsre-
gimes (ebd., 23, 79, 100, 328), der nach einer Wiederherstellung demokratischer
Selbstregierung auf nationaler Grundlage verlange (ebd., 30). Nur so kénne
sie auch in die Lage versetzt werden, ihre Autonomie durch Skonomischen
Protektionismus auf mehr oder weniger kommunitaristischer Grundlage nach
auflen zu verteidigen (ebd., 58, 165). Diese Diagnose konfundiert allerdings
stindig eine »kosmopolitische Linke« (ebd., 53, 236), die nicht dazu bereit ist,
politischen Institutionen jenseits des Staates Legitimitatsanspriiche (v.a. men-
schenrechtlicher, von Streeck als rein »rhetorisch« abgetaner Art) zu ersparen,
mit einer liberalistischen Ideologie auf den Spuren Adam Smiths, der keine Na-
tionen mehr, sondern nur noch wirtschaftende Individuen kenne (ebd., 130). So
wird diese fiktive Linke mit der den USA bescheinigten Scheinlegitimitét einer
regelgebundenen Ordnung auf den gleichen Nenner gebracht, die in Wahrheit
nur »Wirtschaft ohne Gesellschaft« zulasse (ebd., 28. 34, 54). Das sich auf
Karl Polanyi berufende Pladoyer fiir einen »demokratischen Nationalismus«
und Pluralismus partikularer Ordnungen im Sinne eines »repatriierten Kapita-
lismus« unterschatzt allerdings entschieden dessen radikal grenziiberschreiten-
de Potenz, der mit protektionistischen Mafinahmen allein gewiss nicht mehr
zu begegnen sein wird, so berechtigt auch immer das Ansinnen ist, lokale »Glo-
balisierungsverlierer« vor einem desozialisierten Weltmarkt schiitzen u wollen
(vgl. ebd., 222, 233). Sollten davon nicht auch grenziiberschreitend Fremde
anderswo profitieren? Und wenn ja, auf welcher legitimatorischen Grundlage
dann, wenn nicht auf der Basis von Anspriichen, die man ihnen als im Grunde
unverzichtbare zuerkennt — sei es von »>linkss, sei es von >rechts<?

687

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

Auf der Basis jener — in der Zwischenzeit vielfach angefochtenen®,

aber auch weiterentwickelten und bis heute revisionsbediirftigen!*

13

14

Zuletzt u.a. von Chantal Mouffe (Uber das Politische. Wider die kosmopoliti-
sche Illusion, Frankfurt/M. 2007), deren Kritik »konsensorientierter< politischer
Theorien allerdings primar polemisch ausféllt und den Kontrahenten kaum
gerecht wird. Das betrifft auch die Unterstellung eines Verschnungsdenkens,
das die Autorin generell verwirft (vgl. V., Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer
Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie
und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015, Kap. XII).

Abgesehen von der bereits angeschnittenen Beschriankung des Legitimitdtsbe-
griffs auf die mit guten Griinden zu verteidigende Anerkennungswiirdigkeit
einer politischen Ordnung wird letztere auch auf die (staatlicher »Definitions-
gewalt« [!] nicht zu unterwerfende) Identitit eines Gemeinwesens bezogen,
dessen Sozialintegration sich in politischer »Massenloyalitit« bewédhren soll
(Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, 273). Diese aber
gerdt an Grenzen, wenn die auch systemintegrativ zu gewahrleistende Stabilitat
des jeweiligen Gemeinwesens prekir erscheint (ebd., 291). Dann, so Habermas
Mitte der 1970er Jahre, kommt es zu folgenreichen Delegitimationen. So wird
der Anschein erweckt, als sei dafiir nur der mangelhaft befriedigende Zustand
eines >spatkapitalistischen« Systems verantwortlich, das als solches aber nicht
radikaler Kritik ausgesetzt und primér nur von innen beleuchtet wird. (Wie es
auch der Buchtitel Legitimationsprobleme im [nicht: des] Spdtkapitalismus an-
deutet.) Wie sehr solche Systeme heute, in Zeiten der Globalisierung, weltweiter
Finanzkrisen und der sich ankiindigenden, auf exzessiven Energieverbrauch
nicht zuletzt des Westens zuriickzufithrenden Klimakatastrophe, ihrerseits der
Kritik ausgesetzt sind, braucht kaum eigens betont zu werden. (Zur Aktualisie-
rung dieser Uberlegungen im Riickgriff auf das Theorem der Legitimationskrise
vgl. W. Streeck, Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalis-
mus. Erweiterte Ausgabe, Berlin 2015, 78—-88; Zwischen Globalismus und Demo-
kratie, 23.) Antworten auf diese iiberdeterminierte Krisenlage erfordern gewiss
weit mehr als nur eine formal-prozedural gefasste, noch dazu vor allem durch
Wahlen gegriindete Legitimitat (Zur Rekonstruktion des Historischen Materialis-
mus, 287), von der allein Habermas auch die Kraft von Legitimationen ableiten
wollte (ebd., 276). Seine Kernfrage: »Wer biirgt dafiir, dafl die Grammatik«
spatkapitalistischer »Lebensformen nicht nur Gewohnheiten regelt, sondern
Vernunft zum Ausdruck bringt?« (297) wire neu aufzuwerfen. Nicht zuletzt
auch deshalb, weil das, was hier Lebensform genannt wird, als eine Form
menschlichen Zusammenlebens im >weltweiten< Horizont vielfach grenziiber-
schreitender Problemlagen ganz neu zu bestimmen ist. (Man denke nur an
Fragen der Hospitalitdt bzw. der Gastlichkeit im Kontext einer »Menschheitsge-
schichte der Flucht« [A. Kossert, Flucht. Eine Menschheitsgeschichte, Miinchen
2020].) Rekurse auf die einschlagige Begriffsgeschichte reichen dafiir nicht aus,
zumal wenn sie an Vorstellungen einer lokalen bzw. partikularen Sittlichkeit
im Sinne Hegels oder an die in der Antike geldufigen Begriffe ethos und bios
ankniipfen. In diesen Fillen spielt der fragliche Horizont gar keine Rolle.

688

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

— Idee glaubte man an die weitgehende Bestandigkeit von (demokra-
tischen und rechtsstaatlich verfassten) Gemeinwesen, deren Legiti-
mitdt engstens mit ihrer rationalen Akzeptanz in den Augen derer
zusammenhingen sollte, die ihnen zugehéren. Auf diese Akzeptanz,
so nimmt man unter Berufung auf Kant an, haben die Betreffenden
einen elementaren Anspruch, der auf dem (seinerseits nicht weiter
begrindungsfahigen) Faktum der Vernunft ihres praktischen Da-
seins beruhen soll.® Darin liegt demnach letztlich, dass sie Anspruch
darauf haben, nur dasjenige als fiir sich und andere verbindlich zu
betrachten, was sie selbst auch einsehen konnen. Diese Akzeptanz
stellte man sich so vor, dass sie jegliche (inakzeptable) Gewalt in
legitimierter Macht sollte autheben kénnen. Man sprach von staat-
lich monopolisierter Gewalt und meinte damit offenbar zweierlei:
erstens dass sie idealiter vollstindig legitimierter Macht unterworfen
werden kann; und zweitens, dass sie im Ubrigen als nicht legitimier-
te so gut wie ganz verschwinden muss.!® Das mag erklaren, warum
Fragen nach der Legitimation von Gewalt im Grunde — zumindest
>innenpolitisch¢, im Hinblick auf das Innere einer demokratischen
Lebensform und eines rechtsstaatlich verfassten Gemeinwesens —
lange Zeit kein Thema mehr sein konnten. Stattdessen wurden
diese Fragen ganz iiberwiegend in »auflenpolitischer« Hinsicht auf-
geworfen, im Verhdltnis zu fremden Staaten, die ihrerseits weder
in ihrem Innern noch in ihren dufleren Beziehungen ein derart
»abgeklértes« Gewaltverstindnis aufwiesen. Genau das schien unter
Umstinden Gewalt gegen sie aufs Neue zu rechtfertigen; auch das
freilich wiederum nur umwillen einer frither oder spéter anzustre-
benden Uberfithrung von Gewalt in legitimierte Macht, sei es im
Rahmen eines Welt-Staates, sei es einer globalen Foderation von
Staaten, die endlich ihr eigenes Gewaltmonopol wenn nicht ganz
und gar aufgeben, so doch einer unparteilich iiber ihnen stehenden
Instanz unterordnen sollten. In dieser vorldufig utopisch bleibenden
Perspektive bleibt es dabei, dass Gewalt, sofern sie iiberhaupt noch
zu legitimieren ist, nur umwillen einer finalen Delegitimierung jegli-

15 Wie das aus ihm sich ergebende moralische Gesetz ist dieses Faktum auch
»keiner rechtfertigenden Griinde« bediirftig (I. Kant, Kritik der praktischen
Vernunft, Hamburg 1974, 56).

16 T. K. Beck, (Staats-)Gewalt und moderne Gesellschaft. Der Mythos vom Ver-
schwinden der Gewalt, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 67, Nr. 4 (2017), 16-21.

689

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

cher Gewalt zu rechtfertigen wire.” Insofern konnte man meinen,
die Gewalt sei in legitimatorischer Hinsicht geradezu >am Endes,
d.h. sie habe keine Zukunft mehr, bis auf Restbestinde, die quasi
darauf warten, entweder in legitimierte Macht {iberfiihrt oder aber
liquidiert zu werden. Beides liefe darauf hinaus, die Gewalt als Ge-
walt abzuschaffen, und Gewalt-Legitimation wire iiberhaupt kein
ernsthaft diskutables Thema mehr — auf die Gefahr hin, dass Gewalt
»den Schein der Gewaltlosigkeit erhalt«.!8

Tatsichlich drangt sich jedoch der Eindruck auf, von der Ab-
schaffung jeglicher Gewalt seien wir weiter entfernt denn je. Wir
haben es sogar mit einer weitgehenden Erosion dieses Gegensatzes
von Gewalt und Legitimation selbst zu tun. Unter dem Druck neo-
imperialer Projekte riickt die Realisierbarkeit einer globalen Gewalt-
monopolisierung (durch einen Welt-Staat, durch eine Foderation
oder Konfoderation) scheinbar in immer weitere Ferne. Russland
hat eben erst gegen das seit dem Briand-Kellogg-Pakt von 1928
geltende und durch die Charta der Vereinten Nationen bekriftig-
te Verbot eines Angriffskrieges eklatant verstofien. China, derzeit
allein vertreten durch den Autokraten Xi Jinping, hat mehrfach
ausdriicklich erklart, im Verhiltnis zu Taiwan keinesfalls auf seine
Gewaltoptionen verzichten zu wollen. Und selbst innerhalb bislang
am Gewaltmonopol des Staates orientierter Gemeinwesen wie der
USA wird unverholen die Legitimitit selbst verfassungsgemaf abge-
wickelter Prozesse kollektiver Willensbildung in Frage gestellt, das

17 Vgl. Narr, Gewalt und Legitimitit, in: K. Horn et al., Gewaltverhdltnisse, 22.
Narr scheint von einer weitgehenden Depolitisierung der Gewalt auszugehen,
wohingegen diese fiir einen Autor wie Georges Bataille auf eine véllige Verken-
nung ihrer anthropologischen Tiefendimensionen hinauslaufen miisste (vgl. M.
Riekenberg [Hg.], Zur Gewaltsoziologie von Georges Bataille, Leipzig 2012).
Aus deren seines Erachtens unaufhebbaren und unabdingbar existenziellen
Bedeutung hat jedoch auch Bataille keineswegs umstandslos eine pauschale
Gewaltrechtfertigung oder -legitimation ableiten wollen. Was die Gewalt unver-
gleichlich attraktiv macht, ist in den Augen Batailles ihre Art der Grenziiber-
schreitung, der, wie er meint, im Grunde nur die menschliche Feigheit im Wege
stehe, die davor zurtickschrecke, bis zur letzten Konsequenz zu wissen, wie
es um uns Menschen bestellt ist. Doch vor der nur mehr arbeitenden Gewalt
seriellen Mordens scheute auch dieser Autor zuriick. Vgl. G. Bataille, Henker
und Opfer, Berlin 2008, 11-20.

18 Vgl. Preuf3, Legalitit und Pluralismus, der in der Folge auch auf Spuren untilg-
barer Gewalt im vorherrschenden Gewaltmonopolisierungsdiskurs hinweist (33,
40).

690

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart

Akzeptieren von Wahlniederlagen von willkiirlichen privaten Vorbe-
halten abhingig gemacht und auf diese Weise angesichts aufgewie-
gelter Anhinger die Méglichkeit eines neuen Biirgerkrieges offenbar
billigend in Kauf genommen (den gewisse rechte Gruppierungen
bereits zu fithren behaupten). In anderen Lindern beginnt dieses fa-
tale Vorbild bereits so weitgehend Schule zu machen, dass man sich
fragen muss, ob nicht die enge Koppelung politischer Legitimitit an
faire, auch im Fall eigener Niederlagen zu akzeptierende Prozesse
allgemeiner Willensbildung selbst erodiert und in naher Zukunft
womdglich nur noch von Minderheiten aufrechterhalten wird, die
auch in dem Fall, dass sie »an die Macht kommens, diese niemals
bloff um ihrer Macht und um deren unaufhérlicher Steigerung wil-
len ausiiben wollen. Der Kern dieses Machtverstandnisses ist die
Bereitschaft zur geregelten und »anstindigen< Abgabe von Macht. In
ihr erst bewihrt sich praktisch, wie man die Entscharfung von Ge-
walt zu legitimierter Macht institutionalisiert hat. Was auch immer
verschriftlichte oder wie in Grofibritannien miindlich {berlieferte
Verfassungen iiber die entsprechenden institutionellen Prozesse leh-
ren mogen, sie miissen scheitern, wenn sich die Biirger im Ernstfall,
d.h. im Fall ihrer eigenen Niederlagen, nicht ohne Wenn und Aber
auch im Geist dieser Verfassungen verhalten — und das heif3t vor
allem: wenn sie ihnen zunéchst zugestandene Macht nicht wieder
abzugeben und Anderen anzuvertrauen bereit sind.

So stehen wir im Hinblick auf den fraglichen Zusammenhang von
Gewalt und Legitimation gegenwértig vor einer zutiefst zwiespalti-
gen Situation: wihrend politische Theorien (auch solche, die sich
als Apologien der Agonalitit und des Antagonistischen auffassen las-
sen) weitestgehend »>innenpolitisch< und auch im globalen Horizont
einer Weltgesellschaft in statu nascendi zur generellen Delegitimati-
on von Gewalt tendieren, kommt es im Innern vieler, gerade auch
bislang weitgehend demokratisch verfasster Gesellschaften zu einer
massiven Renaissance von Gewaltlegitimationen ausgerechnet gegen
politische Systeme, die fiir sich in Anspruch nehmen, praktisch allen
bislang bewusst gewordenen Erscheinungsformen von Gewalt jegli-
che Legitimation entzogen zu haben.”

19 Gerade dieser Anspruch nihrt freilich den »>ideologiekritischen« Verdacht, da-
ran, dass bestimmte Formen von Gewalt unbewusst, latent und hintergriindig
bleiben, bestehe im Rahmen solcher Systeme ein uneingestandenes Interesse.

691

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

Anstelle entsprechender Gegenwartsdiagnosen, die an dieser Stel-
le nicht ausfithrlich darzulegen sind, nehme ich diese einleitende
allgemeine Beleuchtung des Verhaltnisses von Gewalt und Legitima-
tion zum Anlass, zundchst phdnomenologisch nach der Genealogie
des Zusammenhangs von Gewalt und Legitimation selbst zu fragen,
sofern er politische Ordnungen menschlichen Zusammenlebens be-
trifft. In dieser Perspektive wird es darum gehen, wie sich Legitima-
tionsfragen ausgehend von der Negativitit des zuvor als legitimations-
bediirftig Erfahrenen stellen, wie sie sich speziell auf Gewaltprobleme
beziehen und ob sie sich dabei ihrerseits in Formen von Gewalt ver-
stricken, die gewissermaflen hinterriicks in Legitimationsversuchen
wieder auftauchen, nachdem man versucht hat, sie gegenstandlich
handhabbar zu machen.

Im Lichte der entsprechenden Vorklarungen zu diesen genealogi-
schen, das Auftauchen von Legitimationsfragen selbst betreffenden
Zusammenhingen gehe ich erst im zweiten Schritt auf einschldgige
Theorien der Legitimation ein, um sie schliefllich daraufhin zu be-
fragen, ob und wie sie sich ihrerseits in eine Gewalt zu verstricken
drohen, mit der sie nicht nur gegenstindlich (als zu Legitimieren-
dem oder auch zu Delegitimierendem) zu tun haben. Dabei wird
sich zeigen, dass Gewalt zwar gegebenenfalls als legitimationsbediirf-
tig und -fihig erscheinen, aber niemals einfach in ihrer Legitimation
aufgehen kann; vielmehr beschwort die Legitimation von Gewalt
ihrerseits Gewalt herauf, so dass diese gewissermaflien im Riicken
ihrer Legitimation wieder festzustellen ist.

So gesehen ist nicht zu erwarten, dass Gewalt in einer »synthese
de la légitimité et de la violence«?® ihren Gewaltcharakter jemals
einfach einbiiflen wird. Auch legitimierte Gewalt ist Gewalt. Das
ist auch durch das in jiingster Zeit meistdiskutierte Paradigma der
Gewalt-Legitimation (die Legitimation »gerechter< und wie im Fall
einer responsibility to protect anscheinend gebotener bewaffneter
Konflikte) und zuvor auch schon in der Diskussion um »humani-
tare Interventionen« deutlich geworden.?! Tatsachlich wird durch

20 P. Ricceur, Histoire et vérité [1955], Paris 31967, 279; dt.: Geschichte und Wahrheit,
Miinchen 1974, 233.

21 Vgl. R. Merkel (Hg.), Der Kosovo-Krieg und das Vilkerrecht, Frankfurt/M. 20005
D. Fassin, Das Leben. Eine kritische Gebrauchsanweisung, Berlin 2017, 117.

692

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

Gewalt-Legitimation stets Gewalt legitimiert??, die sich auf diese
Weise nicht einfach in etwas anderem, etwa in anerkannter Macht,
zur Zufriedenheit aller auflost.?® Indem ich dagegen auf unaufheb-
barer Gewalt insistiere, rede ich allerdings keinem leichtfertigen
Defaitismus das Wort, sondern trage im Gegenteil einer radikalen
Widersetzlichkeit gegen jegliche Gewalt Rechnung, die unter dem
Anschein ihrer - nicht rundweg abzustreitenden - Legitimierbarkeit
nicht kaschiert werden sollte.

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

Legitimitdt zeichnet nach dem eingangs Gesagten politische Ord-
nungen aus, in denen sich Menschen aneinander orientieren und

22 So befindet denn auch Volker Sellin: »Die Gewalt wird hingenommen, wenn
sie legitimiert ist«; und zwar im Rahmen einer Herrschaft, die »ein Gewaltver-
haltnis [ist]« und bleibt, selbst wenn sie durch die »Legitimitit der Verfassung«
(von der man erst im Kontext der Franzésischen Revolution spricht) gedeckt
erscheint. Allerdings kann die durch sie legitimierte Gewalt infolge tyranni-
schen, despotischen oder oligarchischen Missbrauchs delegitimiert werden. Aus
Arendts Sicht wiirde es sich erst dann um eine Regression von (legitimierter)
Macht zu (nicht zu legitimierender) Gewalt handeln. Vgl. V. Sellin, Gewalt und
Legitimitdit. Die europdische Monarchie im Zeitalter der Revolutionen, Miinchen
2011, 3£, 15. Hier werden Legitimierungsstrategien grundsitzlich als »Strategi-
en des Machterhalts« (»eine unabschlieflbare Aufgabe«) aufgefasst. Es fragt
sich aber, mit welchem anerkennenswerten Recht (wenn nicht durch >nackte
Gewalt<); zumal seitdem Legalitdt und Legitimitéit nicht mehr zusammenfallen
konnen (ebd., 81f.). Eine besondere Schwierigkeit liegt hier darin, dass weder
Gewalt noch Macht, weder Herrschaft noch Recht, weder Legalitit noch Legi-
timitdt ganz unabhingig voneinander, >substanziell« zu verwendende Begriffe
sind. Selbst wenn im Zeichen anerkannter Herrschaft Gewalt im Spiel bleibt
und nicht einfach in etwas anderes (wie Macht) verwandelt wird, wie es bei
Arendt den Anschein hat, muss sie doch in gewisser Weise ihren Charakter
andern, kann sie doch nicht mehr >blofles, sich um ihre legalen oder legitimen
Griinde gar nicht scherende Gewalt bleiben; vgl. J. Habermas, Auch eine Ge-
schichte der Philosophie. Bd. 1/2, Berlin 2019, 881.

23 »Le probleme crucial [...] est celui de la légitimité du pouvoir exercé par
I’homme sur ’homme«, behauptet Emmanuel Mounier (Le Personnalisme, in:
(Euvres de Mounier, T. 111, 1944-1950, Paris 1962, 427-530, hier: 519), auf den
Ricceur aufbaut, wenn er feststellt, »I'adjectif >légitime<« empéche de confondre
la force détenue par I'Etat avec la violence« (P. Ricceur, Politique, Economie et
Société. Ecrits et conférences 4, Paris 2019, 109).

693

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

in denen sie ihr Verhalten auf Erwiderung hin miteinander abstim-
men.?* Das gelingt u.a. dadurch, dass sie beachten, was in der jewei-
ligen Ordnung gilt. Auf diese Geltung bezieht sich in der Regel die
Rede von Legitimitit, die sich auf Unterschiedliches stiitzen und
berufen kann: auf das, was man so oder so seit je her, iiblicherwei-
se oder normalerweise tut, aber auch auf das, was man so oder
so tun oder unterlassen sollte. So kann es sich bei der Basis der
fraglichen Legitimitdt um eine blof3e Regelmifiigkeit, aber auch um
eine Normativitdt handeln, deren Spektrum von Empfehlungen bis
hin zu strikt Verpflichtendem reicht. Entsprechend unterschiedlich
kann es zugehen, wenn diese Basis zweifelhaft erscheint und es zu
Korrekturen, Missbilligungen oder harten Sanktionen kommt, durch
die man die jeweilige Ordnung zu restabilisieren sucht.

So lehrt es die klassische, vor allem auf Max Weber zuriickgehen-
de Analytik der Legitimitat, auf die weiter unten noch im Einzelnen
zuriickzukommen sein wird.?> An dieser Stelle geht es zundchst um
die weitgehend unbefragte Voraussetzung dieser Analytik, dass Ord-
nungen in irgendeiner Art und Weise zunachst »>tatsdchlich« vorhan-
den sind. Dieses mehr oder weniger institutionalisierte Vorhanden-
sein manifestiert sich im Modus der Geltung. Was jeweils >gilte, ist im
Rahmen von sozialen Ordnungen, in denen oder kraft derer etwas
legitim ist oder als legitim erscheint, als tatsichliche Gegebenheit
aufzufassen, die ihrerseits unter dem Aspekt der Legitimitdt zu befra-
gen ist. Zwar kann die fragliche Geltung zunéchst als Tatsache fest-
gestellt werden, doch als solche ist sie nicht ohne Weiteres auch als
legitim zu affirmieren. Geltende Legitimitat festzustellen ist eines, ihr
beizupflichten etwas anderes. Selbst bei einem auf den ersten Blick
uniiberbietbar >realistischen< Befund wie dem, dass all das wirklich
ist?®, was der Fall und als Tatsache aufzufassen ist, handelt es sich
noch um eine Feststellung, die fest-stellt, was keineswegs einfach von
sich aus feststehen kann. Bei fraglicher Geltung erst handelt es sich
immer um ein Gelten fiir jemanden, in den Augen von jemandem
oder vieler, die etwas als so oder so >geltend« wahrnehmen, erfahren,
werten usw. So reicht der Phdnomenbereich der Legitimitit von

24 Zum Zusammenhang von Legitimitdt und Orientierung vgl. W. Stegmaier, Phi-
losophie der Orientierung, Berlin, Boston 2008, 124 £., 370 f.

25 Vgl. M. Weber, Soziologische Grundbegriffe, Tiibingen 1981, §§5-7.

26 J. Benoist, Von der Phinomenologie zum Realismus. Die Grenzen des Sinns.
Reality and Hermeneutics, Tiibingen 2022, 36.

694

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

dem, was jemandem als legitim erscheint, bis hin zu allem, was als
legitim beurteilt wird.

Sowohl auf der Ebene des Erscheinens als auch auf der Ebene dis-
kursiver Artikulation legitimer Geltung kommt unvermeidlich eine
signifikative Differenz ins Spiel, die durch jenes >als< angezeigt wird.
Was als etwas wahrgenommen oder als >geltend« erfahren, begriffen
und beurteilt wird, kann grundsitzlich auch anders wahrgenom-
men, erfahren, begriffen und beurteilt werden. In einer bestimm-
ten Ordnung mag etwas als wie selbstverstindlich geltend erfahren
werden?, dadurch wird es fiir Andere jedoch keineswegs zu einer
bloflen, interpretationsfreien Tatsache, aus der gewisse >Realistenc
glauben jegliches Auffassen-als tilgen zu konnen. Das gelingt umso
weniger, wie sich signifikative Differenzen in der Frage, was als was
»gilt< oder »gelten« soll, in der jeweiligen Ordnung selbst bemerkbar
machen, nicht zuletzt auch dadurch, dass sich unterschiedliche,
widerspriichliche oder einander widerstreitende Ordnungen in der
gleichen sozialen Wirklichkeit iiberlagern, so dass von einem ein-
ein-deutigen Passungsverhiltnis von Geltung und Ordnung kaum
auszugehen ist. Auf diese Weise ist eine interne Anfechtbarkeit dieses
Verhiltnisses bereits in jeder Ordnung und in jedem Verhaltnis einer
Ordnung zu anderen Ordnungen angelegt.

Dass vollig >klar« ist, in welchen Hinsichten was fiir wen, wann,
unter welchen Umsténden, fiir welche Zeit und unter welchen Rah-
menbedingungen als legitim erscheint oder gilt bzw. gelten muss,
kann nur als Grenzfall angenommen werden, in dem jene Differenz
scheinbar zum Verschwinden gebracht wird. Dann hat es den An-
schein, als sei etwas legitim, ohne dass es tiberhaupt einer >Auffas-
sung« als legitim bediirfte. Alle jene Hinsichten kénnen grundsitz-
lich jederzeit zu Legitimitétsstrittigkeiten Anlass geben; sei es inner-
halb einer bislang unstrittigen Ordnung, sei es gleichsam an deren
Rand, wo die Kraft ihrer Geltung schwach ist, sei es im Konflikt
mit einer anderen Ordnung, wo unverkennbar wird, dass in keiner
Weise mehr >klar< ist, was, wie etwas fiir jemanden und in welcher
Hinsicht gelten soll. Mit Phrasen wie diesen: »Alles ist erlaubt« oder

27 Man denke nur an Formen der Riicksichtnahme oder auch der Hoflichkeit, aber
auch der Vermeidung beschdmenden Verhaltens.

695

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

»Nichts ist verboten«?? hat man »>nihilistisch<*® anmutende Schluss-
folgerungen daraus gezogen, die es nahelegen, aus der grundsitzli-
chen Anfechtbarkeit legitimer Geltung zu schlieflen, Legitimitét sei
niemals auf zureichende Griinde zuriickzufithren bzw. auf der Basis
einer >letztlich« garantierten Ordnung zu begriinden.

Schon Robert Musil hielt tiberhaupt nur noch unzureichende
Griinde fiir glaubhaft und zeitgemaf3.>? Sein Zeitgenosse Max Weber
war in dieser Frage ebenfalls sehr zuriickhaltend, ging es ihm doch
zundchst vor allem um die soziologische Beobachtung, wie mit
Chancen der Orientierung an jeweils geltenden Ordnungen bzw. an
in einer Ordnung Geltendem umgegangen wird.?! Fiir ihn war das
in erster Linie eine Frage der tatsichlichen Orientierung aus der
Perspektive derer, die eine gewisse Vorstellung vom Bestehen einer le-
gitimen Ordnung haben. Dariiber, wie diese Vorstellung ihrerseits zu
bewerten ist, lasst sich Weber zunichst gar nicht aus.3? Infolgedessen
erscheint der Zusammenhang zwischen Legitimitit und Ordnung
selbst verldsslicher bzw. weniger fraglich, als er es wirklich sein kann,
wenn in die soziale Orientierung an diesem Zusammenhang auch
einflief3t, was man von ihm selbst hdlt.

In diesem Punkt sind extrem gegensitzliche Positionen vertre-
ten worden. Wihrend fiir einen konsequenten Anarchisten jegliche
(politische bzw. staatliche) Ordnung bereits Gewalt bedeutet und

28 Vgl. T. Martin (Hg.), Alles ist erlaubt. Das Karamasow-Gesetz, Berlin 2015; Vf.,
Freiheit im Widerstand gegen sich selbst - zwischen Enttabuisierung und Re-Sa-
kralisierung, in: Philosophische Rundschau 64, Hett 3 (2017), 203-219.

29 Vgl. zur Verteidigung dieses hier nicht sogleich pejorativ aufzufassenden Attri-
buts W. Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpreta-
tion des V. Buchs der >Fréhlichen Wissenschaft<, Berlin, Boston 2012.

30 Siehe dazu die daraus gezogenen philosophischen Konsequenzen bei Bernhard
Waldenfels (Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M. 1987, 108), der einen »Satz
vom unzureichenden Grunde« statuiert; und zwar im Kontext einer phanome-
nologischen Revision des Ordnungsbegriffs, der auf die Spur von unvermeid-
lichen »Legitimationsliicken« fiihrt (vgl. B. Waldenfels, Sozialitdt und Alteri-
tit. Modi sozialer Erfahrung, Berlin 2015, 309; Schattenrisse der Moral, Frank-
furt/M. 2006, 116).

31 Weber, Soziologische Grundbegriffe, §5.

32 Vgl. D. Beetham, Max Weber and the Theory of Modern Politics, London 1974,
115, 265 ., sowie J. Habermas, Faktizitit und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaates, Frankfurt/M. 1998, 98, 552.

696

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ordnung, Legitimation, Gewalt

insofern als illegitim zuriickzuweisen ist¥, insistieren bestimmte
>konservative« Positionen®* im Gegenteil darauf, dass jede Ordnung
besser sei als gar keine. Thnen erscheint nicht die jeweilige politi-
sche Ordnung oder gar Ordnung als solche, sondern gerade deren
grundsitzliche Zuriickweisung als Inbegriff der Gewalt und aller
politischen und antipolitischen Schrecken, die sie heraufbeschworen
kann. Insofern kann keine Rede davon sein, der Zusammenhang der
drei Grundbegriffe Legitimitdt, Gewalt und Ordnung konne neutral
rekonstruiert werden, ohne sich von Anfang an in einen politisch
folgenreichen Streit dariiber verstricken zu miissen, wie sie zu kon-
figurieren sind. Dieser Streit betrifft bereits die Frage, ob sich Legiti-
mitit und Ordnung zundchst >gewaltneutral< zueinander verhalten
oder ob dieser Zusammenhang von Anfang an als gewalttrichtiger
zu begreifen ist. In der Perspektive eines radikalen Anarchismus
steht jede (politische, speziell staatlich verfasste) Ordnung unter
Gewaltverdacht. Letztlich diirfte demzufolge iiberhaupt keine derar-
tige Ordnung als uneingeschrankt legitim gelten. Die >konservative«
Gegenposition legt dagegen nahe, jede derartige Ordnung zunichst
als legitime gelten zu lassen. Die vor allem von Max Weber angesto-
Bene Erforschung faktischer Zusammenhinge zwischen Ordnung,
Legitimation und Gewalt hat es allerdings mit hochst unterschiedli-
chen sozialen Realitdten zu tun, sowohl mit solchen, in denen die
jeweilige Konfiguration dieser Begriffe weitgehend unproblematisch
zu sein scheint, als auch mit solchen, in denen sie nach heftigen
Disputen, Revolten, Biirgerkriegen oder Revolutionen geradezu aus-
einanderbricht, bis es zu einer Neujustierung kommt, die nicht um-
hin kann, Fragen nach dem Zusammenhang von Gewalt, Legitimitat
und Ordnung erneut aufzuwerfen.?

33 Vgl. M. Bakunin, An Alexander Herzen [1896], in: Gott und der Staat und andere
Schriften, Reinbek 1969, 28 ff., hier: 29.

34 Damit ist hier lediglich ein Strukturkonservativismus gemeint, keine bestimmte,
etwa eher >rechts< zu verortende politische Richtung. Dieser Konservativismus
liegt auch einem Machiavellismus zugrunde, der erklart, umwillen der Aufrecht-
erhaltung einer politischen Ordnung sei nahezu jedes Mittel erlaubt. Vgl. H.
Miinkler, Im Namen des Staates. Die Begriindung der Staatsraison in der Friihen
Neuzeit, Frankfurt/M. 1987, Kap. IV.

35 B. Moore, Zur Geschichte der politischen Gewalt, Frankfurt/M. 21968.

697

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

3. Legitimitdt und (De-)Legitimierung
—im Ausgang von der Negativitat des
Legitimierungsbediirftigen

So wird deutlich, dass dieser Zusammenhang nicht einfach >gege-
ben« ist bzw. besteht. Eine Gesellschaftsanalyse, die das auf den
Spuren der frithen Soziologen bis heute gleichwohl unterstellt, muss
an einem konservativen Bias leiden, auf dessen Grundlage man
der Dynamik von Legitimierungen und Entlegitimierungen nicht an-
gemessen Rechnung tragen kann. So, wie Weber bereits transitiv
von Prozessen der Vergemeinschaftung und der Vergesellschaftung
handelt®®, so wire auch von Legitimitit stets als Resultante von
Legitimierungen zu sprechen, die origindr legitimieren, was nicht
von ohne Weiteres von sich aus, seit je her, aufgrund von Herkom-
men und Tradition oder aufgrund blofer Ublichkeiten legitim sein
kann. Das bedeutet, dass uns der Begriff der Legitimitdt auf eine
vorgéngige Legitimierung zuriickverweist, zu der es iiberhaupt nur
kommt, weil etwas als legitimierungsbediirftig und legitimierungsfdi-
hig wahrgenommen wurde; und zwar zwischen mehreren, zwischen
Angehorigen von Gemeinschaften, Gruppen, Gesellschaften oder
auch transnationalen Systemen, denen man auf irgendeine Weise so
zugehort, dass im Verhiltnis zu Anderen ein Legitimationsbedarf
entstehen kann, den man durch einen Prozess der Legitimation in
akzeptierte Legitimitat hofft iiberfiihren zu konnen.

Von Legitimation zu sprechen bedeutet also, es zunédchst mit Le-
gitimationsbediirftigem zu tun zu haben, auf das man mit Legitima-
tionsversuchen Antwort gibt, die misslingen konnen. Als legitimati-
onsbediirftig gilt normalerweise etwas, was Anderen in prima facie
fiir sie unzumutbarer Art und Weise seitens praktischer Subjekte
zugemutet wird, die sich grundsitzlich anders verhalten konnten.
Infolgedessen stellt sich die Frage, warum letztere dies nicht tun;
und die Antwort schuldet man im Fall eines Legitimationsbedarfs
denjenigen, die die fragliche Zumutung hinnehmen, akzeptieren
und sogar bejahen sollen. Von einer solchen >Zumutung« kann an
dieser Stelle vorerst nur in einem sehr weiten Sinne die Rede sein.
Was als derartige >Zumutung« erfahren wird, steht zumindest gewis-
sermaflen unter dem Anfangsverdacht, Gewalt heraufzubeschworen.

36 Weber, Soziologische Grundbegriffe, § 9.

698

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Legitimitat und (De-)Legitimierung

Ob es sich aber >wirklich< so verhalt, bedarf vielfach der Klarung.
Keineswegs kann bzw. sollte man fiir alles, was sich zundchst als
gewaltsame >Zumutung< darstellt, eine Art Evidenz in Anspruch
nehmen und entsprechend der Auseinandersetzung mit Anderen
entziehen wollen.

Auch fiir das Verlangen nach Legitimation trifft zu, dass es keines-
wegs sicher ist, dass die Legitimation in den Augen von denjenigen
auch verfangt, denen sie zugedacht wird. Denn was iiberhaupt Ge-
walt »ist< bzw. als solche zahlt, zahlen muss oder sollte, ist nach aller
Erfahrung derart strittig, dass sich niemand ernsthaft auf ein ganz
eindeutiges Vorverstindnis davon berufen kann, was der Legitimati-
on bedarf und fihig ist, insoweit es sich um Gewalt handelt. Nicht
nur die Frage, ob und inwieweit Gewalt iiberhaupt legitimierbar ist,
ist umstritten. Auch in der Frage, ob und inwiefern jeweils Gewalt
als Legitimierungsbediirftiges vorliegt, besteht keine ohne Weiteres
vorauszusetzende Einigkeit. So wird Gewalt erfahren, wo erst gar
keine Legitimation seitens derer versucht wird, denen sie zuzurech-
nen ist; und umgekehrt wird Gewalt legitimiert, wo Andere das von
vornherein fiir unzumutbar halten, so dass sich ihnen gegeniiber die
Gewaltlegitimation ihrerseits gewaltsam manifestiert.>”

Als legitimationsbediirftig kommt auch ein Zustand, eine institu-
tionelle Struktur oder eine Verfassung in Betracht, solange die Zure-
chenbarkeit Anderer dabei im Spiel ist, die dafiir, was im Einzelnen
als »Zumutung« empfunden wird (aber nach dem Gesagten hinsicht-
lich seiner Gewaltsamkeit zunichst problematisch sein muss), min-
destens mitverantwortlich erscheinen. Dem daraus entspringenden
Legitimationsbedarf kann ganz unterschiedlich Rechnung getragen
werden: vor allem indem man das jeweils Legitimationsbediirftige
als vertretbar, begriindet, berechtigt, rechtmifiig, allgemein aner-
kannt oder verdient etc. einstuft. So gesehen entsteht der fragliche
Legitimationsbedarf stets von denjenigen her, die das Verhalten
Anderer in der einen oder anderen Weise gewaltsam betrifft; und
die daran sich anschlieflende Legitimation ist stets die Antwort auf

37 Als hervorstechendes Beispiel sei nur die Verkehrung »legitimen Revolutions-
geistes zur revolutiondren Legalitit« erwdhnt, wie sie Vladimir I. Lenin fiir
seine Partei in Anspruch nahm, die schliefilich in die von Alexander Solscheni-
zyn beschriebenen totalitiren, scheinbar vor jeglicher Legitimationszumutung
absolvierten Verhaltnisse miindete; vgl. A. Solschenizyn, Der Archipel GULAG,
Bern 1974, 309.

699

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

einen artikulierten Legitimationsbedarf (der befriedigt, aber auch
verfehlt werden kann). Wenn jemand einem anderem gegeniiber
etwas legitimiert, so kann es sich um eine einzelne (etwa erzieheri-
sche oder polizeiliche) Verhaltensweise, aber auch um eine Art des
Tuns (etwa um péadagogische oder polizeiliche Mafinahmen als sol-
che) und schliellich um eine Institution (wie eine Ausbildungsstitte
oder um ein Organ der Exekutive) handeln, die solches Tun und
spezifische Verhaltensweisen regelméflig vorsieht und dabei auf ent-
sprechende, nicht zuletzt symbolische Ressourcen zuriickgreift.

Als vorrangig legitimationsbediirftige Aspekte von Verhaltenswei-
sen, Mafinahmen und Institutionen wurden seit jeher besonders
solche aufgefasst, in denen sich asymmetrische Formen der Macht
und der Herrschaft {iber Andere manifestieren, ohne deren Glau-
ben an die Legitimitit oder Uberzeugtsein von der fraglichen Le-
gitimitdt weder Macht noch Herrschaft >wirklich« vorliegen kann.
Das jedenfalls lehrt die klassische Theorie der Legitimitit, wie sie
Weber in der empirischen Einstellung eines Soziologen formuliert
hat, den primir das faktische Vorliegen eines sog. Legitimitditsglau-
bens interessierte, weniger dagegen die normative Verbindlichkeit
bzw. die intersubjektiver Kritik mehr oder weniger standhaltenden
Griinde, die gegebenenfalls fiir das als legitim Geltende angefiihrt
werden konnten.?® Legitimierung kann auch unter Berufung auf das
erfolgen, was >man< angeblich >immer schon« so oder so getan hat
oder »>sich gehort« und >sich von selbst verstehen< miisste®®, ohne

38 Noch bei Niklas Luhmann (Legitimation durch Verfahren, Neuwied 1969, 27)
liest man (wenn auch kritisch), man verstehe heute unter Legitimitit »die
rein faktisch verbreitete Uberzeugung von der Giiltigkeit des Rechts« — so als
ob es, zumal nach >1945¢, nicht seinerseits Legitimationsfragen unterworfen
werden konnte. Worauf aber rekurriert man dabei, sei es im Einzelfall, sei es
im Zuge einer Infragestellung des Rechts als solchen? Wer an dieser Stelle auf
die Gerechtigkeit als eigentliche Quelle der Legitimation des Rechts verweist (R.
Forst, Normativitit und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen,
Berlin 22018, 194 f.), zieht neue Fragen auf sich. Denn es ist in keiner Weise klar,
was fiir eine Gerechtigkeit hier gemeint sein kann. Langst zerstreut sie sich in
eine Pluralitit von Gerechtigkeiten, die sdmtlich ihre fragwiirdigen Kehrseiten
aufweisen, so dass sich der Schluss aufdréangt: >die< Gerechtigkeit, welche alle
Ungerechtigkeit aufheben wiirde, gebe es nicht und konne es nicht geben.

39 Man denke wiederum an Formen der Hoéflichkeit, der Riicksichtnahme, der
Umginglichkeit usw. - lauter Begriffe, die neu zu bedenken wiren angesichts
der rezenten populistischen Missachtung so gut wie aller Fragen »zivilen«

700

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Legitimitat und (De-)Legitimierung

dass dabei klar werden miisste, ob dafiir auch nachvollziehbare und
triftige Griinde anzugeben sind. So kann auch der Glaube an die
Legalitit einer gesatzten Ordnung Legitimitdt erzeugen, ohne dass
tiberhaupt gefragt wiirde, was denn diese Ordnung selbst zu einer
legitimen macht. Eine dariiber hinaus kritische Legitimitétsfrage
kommt dagegen zum Vorschein, wo sie nicht im Bezug auf eine
Ordnung aufgeht, sondern diesen Bezug selbst infrage stellt*? — sei es
mit Blick auf deren gewaltsame Urspriinge?!, sei es unter Berufung
auf sie transzendierende Maf3stibe wie fiir universal gehaltene Werte
und Normen, sei es im Rekurs auf diskursive, 6ffentliche Verfahren
der Auseinandersetzung selbst, aus denen normativ-kritische Orien-
tierungen erst zu gewinnen wiéren. Als legitim sollen sich solche
Verfahren gerade insofern erweisen, als sie es im Prinzip jedem
ermOglichen, die Frage der Legitimationsbediirftigkeit allererst auf-
zuwerfen und moglichst herrschafts- und gewaltfrei zu behandeln.*?
Erst so wire demnach dem kritischen Anspruch auf verniinftige
Legitimation Rechnung zu tragen, der bereits im Widerfahrnis des
Legitimationsbediirftigen selbst schon keimt.

Das ist jedenfalls zu unterstellen, wenn sich diejenigen, die das
Verhalten Anderer so erfahren, dass es hinsichtlich seiner Berechti-
gung, Begriindung, Vertretbarkeit, Rechtméfligkeit, Anerkennbarkeit
etc. zumindest als fraglich und anfechtbar erscheint, nicht mit jeder
Art der Begriindung, Rechtfertigung usw. zufrieden geben werden.
Damit die Legitimation, nach der verlangt wird, >Erfolg« hat und
nicht nur zum Schein besteht, muss sie offenbar von ihren Adressa-

Umgangs mit Anderen. Ob man diese Begriffe im Sinne eines traditionellen
Tugenddiskurses reaktualisieren konnte, wie es von Alasdair MacIntyre (After
Virtue, Notre Dame 21984) und Gertrude Himmelfarb (The Demoralization of
Society, New York 1995) her naheliegen wiirde, steht allerdings dahin. Vgl. R.
Crisp, M. Slote (eds.), Virtue Ethics, Oxford, New York 1997.

40 Vgl. paradigmatisch L.-A. Blanqui, Schriften zur Revolution, Nationalékonomie
und Sozialkritik, Reinbek 1971, 51, 53.

41 Die wesentlich von Walter Benjamin (Zur Kritik der Gewalt, Frankfurt/M.
41981) angeregte und von Jacques Derrida (Gesetzeskraft. Der >mystische Grund
der Autoritdtc, Frankfurt/M. 1991) reaktualisierte Diskussion muss im verfiigba-
ren Rahmen aufler Betracht bleiben.

42 Vgl. J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spdtkapitalismus, Frankfurt/M.
°1979, Kap. 111, 1-3.

701

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

ten*? auch nachvollzogen und am Ende dariiber hinaus akzeptiert
werden konnen.** Andernfalls kommt es ausgehend vom artikulier-
ten Legitimationsbedarf durch den darauf antwortenden Versuch
der Legitimierung nicht zur effektiven Legitimitit des fraglichen
Verhaltens, des Handlungstyps oder der entsprechenden Institution.
Das hatte auch Weber im Sinn, als er von einem »Legitimitéts-Ein-
verstindnis« sprach, »wo nicht nackte Furcht vor direkt drohender
Gewalt [..] Fugsamkeit bedingt«.#> Dieses Einverstindnis bezieht
sich zunachst nur auf die Tatsache, dass eine bestimmte Form der
Herrschaft vorliegt, dann aber auch auf deren Ausiibung in der Form
eines Gehorsam — heute wiirden wir sagen: compliance - verlangen-
den Befehls, dessen Befolgung »durch Rechtsgriinde [...] innerlich
gestiitzt« wird. Letztere sind bekanntlich Weber zufolge von dreierlei
Art: »legale« Griinde stiitzen sich auf geltende Regeln; »traditionel-
le« Griinde beziehen sich auf »von jeher vorhandene Ordnungen
und Herrengewalten«; »charismatische« Griinde stiitzen sich auf
Weisen »affektueller Hingabe« an eine Person und auf das Vertrauen
einer Art Gemeinde zu ihr.*6

Bis heute kniipfen Analysen des Begriffs der Legitimitdt meist an
eine vorgangige Ordnung an, typischerweise an das Recht, woran
sich alles Legale gesetzmiflig ausrichtet?’; und zwar auf der Basis
einer vorgingigen Legalisierung, die die Legalitit bzw. die dem
Legalen entsprechende Rechtmafligkeit stiftet. In diesen Analysen

43 Und, in universalistischer Perspektive, potenziell von jedermann. Andernfalls
wiirde man in einer solchen Perspektive von Scheinlegitimitit sprechen (Haber-
mas, Kultur und Kritik, 391). Demnach ist Legitimation allgemeine und insofern
auch anerkennenswerte Legitimation oder besteht nur zum Schein (und muss
das kaschieren). Die Frage ist allerdings, wer die entsprechende Legitimitit be-
hauptet und ggf. fiir sich in Anspruch nimmt. Durch niemandes Stimme kann
sich ja das Allgemeine unmittelbar aussprechen. Wer das Gegenteil behauptet,
leistet womdglich einer »Monopolisierung des Universellen« mit der Kehrseite
einer regelrechten Enteignung Anderer Vorschub (P. Bourdieu, Uber den Staat,
Berlin 2014, 285, 404), die ihrerseits nicht legitim sein kann.

44 Die entscheidende weitergehende Frage ist allerdings, wie und auf welcher
Grundlage.

45 M. Weber, Soziologie, Stuttgart 1968, 146.

46 Ebd., 151-159.

47 So auch bei Weber: »Die >rationale« Legitimitat ist nach Weber durch das
allgemeine >rule of law« gekennzeichnet, das heift [!] — mit seinen Begriffen zu
reden — durch die Legalitit gesatzter Ordnungen« (Sternberger, »Ich wiinschte
ein Biirger zu sein«95).

702

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Legitimitat und (De-)Legitimierung

geht das Legale der Legitimation voraus, die das Recht und das
als legal Geltende nachtréglich rechtfertigen und begriinden kann.
So kommt es leicht zu einer legalistischen oder juridistischen Veren-
gung*® der Diskussion um die Problematik der Legitimation, die die
entscheidende Pramisse verdeckt: dass ein vorgéngiger, als solcher
aber unbefragter Ordnungsbezug bereits vorausgesetzt wird — als
ob sich Legitimitétsfragen stets an einer irgendwie gegebenen bzw.
vorhandenen Ordnung auszurichten hitten, die es (wenn auch bei
Bedarf modifiziert) aufrechtzuerhalten gelte.*

Anders stellt sich die Problematik der Legitimation dar, wenn
man letztere in genealogischer Perspektive als Antwort auf das be-
greift, was nach Rechtfertigung oder Begriindung allererst verlangt.
So offnet sich ein aufSerordentlich weites Feld des Legitimationsbe-
diirftigen, als das prima facie alles in Betracht kommt, was zunéchst
subjektiv nicht ohne Rechtfertigung oder Begriindung hinzunehmen
ist (wenn iiberhaupt): von Ubeln und Schmerzen aller Art und
Leid(en) tiber Ungerechtigkeit und Repression bis hin zur Furcht
vor sozialer, kultureller, politischer und physischer Vernichtung.>
Ohne dialektisches Vorurteil kann man all dies unter den Oberbe-
griff einer Negativitdt fassen®, die sich in der Wirkung negativer Wi-
derfahrnisse auf leiblich Existierende so abzeichnet, dass sie Grund
zu der Frage haben, warum ihnen dieses oder jenes widerfahrt, ob
es zumutbar, ertrdglich und hinzunehmen ist oder ob dies zuriick-
zuweisen ist. Dass Grund zu einer solchen Frage besteht, bedeutet
weder, dass man bereits ein Recht darauf hatte, auch eine Antwort
zu erhalten, noch auch, dass man stets Adressaten finden wird,
die sie geben und zureichend begriinden kénnten. Zunéchst muss

48 J. N. ShKlar, Legalism. Law, Morals, and Political Trials, Cambridge, London
1986; D. Loick, Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts, Berlin
2017; L. de Sutter, Nach dem Gesetz, Berlin 2020.

49 Genau darauf zielt denn auch Sternbergers (»Ich wiinschte ein Biirger zu sein,
96 f.) Kritik ab: Was stiftet denn tiberhaupt die Legitimitit des Legalen? Wenn
diese Frage nicht gestellt wird, wird auch aufler Acht gelassen, was denn das
»Ziel und der Sinn« der Legalitét als solcher darstellt. Wer so fragt, kehrt das
Verhiltnis von Legalitdt und Legitimitat (im Vergleich zu Weber) geradezu um
und weigert sich, die Theorie beider Begriffe »gewaltsam [zu] beschneide[n]«
(ebd., 99).

50 R.-M. E. Jacobi, B. Marx (Hg.), Schmerz als Grenzerfahrung, Leipzig 2011.

51 Vgl. E. Angehrn, J. Kiichenhoff (Hg.), Die Arbeit des Negativen. Negativitdt als
philosophisch-psychoanalytisches Problem, Weilerswist 2014.

703

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

man sich an Andere wenden und zusehen, ob sie als (die passen-
den bzw. >richtigen<) Adressaten tiberhaupt in Betracht kommen.
Und man muss bei ihnen Gehor finden — worauf es genau genom-
men kein verbrieftes Recht geben kann®? —, damit es iiberhaupt
zu einer Auseinandersetzung in diesen Fragen mit ihnen kommen
kann. Dann erst wird sich zeigen, ob negative Widerfahrnisse als
Legitimationsfragen aufzuwerfen sind, die Legitimationsbediirftiges
zumindest teilweise in Legitimationsfdhiges transformieren.

Erst wenn die Negativitdt dessen, was einem widerfahren ist, im
Einzelfall artikuliert und an Andere adressiert wird, kann es zu
Formen der Auseinandersetzung kommen, bei denen Legitimitét auf
dem Spiel steht; und zwar spezifisch politisch in erster Linie dann,
wenn sie institutionelle Strukturen des Zusammenlebens betrifft, von
denen zumindest zu vermuten ist, dass sie mit der Negativitit des
als legitimierungsbediirftig Erfahrenen in Verbindung stehen. Diese
Vermutung nimmt immer dann konkrete Gestalt an, wenn der Ver-
dacht im Spiel ist, diese Negativitit hdange entscheidend mit der
Macht und mit der Gewalt Anderer zusammen, ihrer Dominanz,

52 Auch wenn man in den Genuss eines Rechtes kommt, angehdrt zu werden, ist
allein damit niemals zu erreichen, worauf es eigentlich ankommt: dass wirklich
»zugehort« wird. Ein Recht auf Zuhoren kann es m. E. nicht geben, allenfalls
einen Anspruch darauf, mit dem man sich an jemanden wenden kann. Diesen
Anspruch wie bei Rainer Forst (Zwei Bilder der Gerechtigkeit, in: ders. et al.
[Hg.], Sozialphilosophie und Kritik, Berlin, 205-228, hier: 209) als ein Recht auf
Erwiderung oder Rechtfertigung zu fassen, lauft auf einen Regress des Rechtes
hinaus, das dieses Recht wiederum soll begriinden kénnen. Auf den festen
Boden eines >letztbegriindeten< Rechts stofit man auf diese Weise freilich nicht.
An anderer Stelle geht Forst allerdings auf den vor-diskursiven »Entstehungs-
kontext« von Rechtfertigungsfragen ein — und zwar im Rekurs auf verletzende
Erfahrungen von Ungerechtigkeit, die nicht »immer schon« in Schemata mora-
lischer oder menschenrechtlicher Anspriiche passen. Vgl. R. Forst, Das grund-
legende Recht auf Rechtfertigung. Zu einer konstruktivistischen Konzeption von
Menschenrechten, in: H. Brunkhorst, W. R. Kéhler, M. Lutz-Bachmann (Hg.),
Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und internationale Poli-
tik, Frankfurt/M. 1999, 66-105, hier: 69, 76, 83. Haufig wird (wie u.a. Judith N.
Shklar deutlich gemacht hat) Ungerechtigkeit beklagt, ohne dass klar wire, was,
im Gegensatz zu ihr, gerecht wire (vgl. J. N. Shklar, Uber Ungerechtigkeit, Frank-
furt/M. 1997). Die systematische Frage, wie der >genealogische« Riickgang auf
die Phdnomenologie und Hermeneutik derartiger Erfahrungen und auf die aus
ihnen hervorgehende Negativitit mit der diskursiven Ebene der Rechtfertigung
und Legitimation von positivierbaren Anspriichen zu verkniipfen wire, kann an
dieser Stelle nicht weiter vertieft werden.

704

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Legitimitat und (De-)Legitimierung

Herrschaft, Regierungsweise, Strafpraxis, Ausbeutung, Riicksichtslo-
sigkeit oder Repression (mit ihren verletzenden und vernichtenden
Auswirkungen) usw. sei sie also zu verdanken.

In der Tat kann es sich hierbei zundchst nur um eine Vermutung,
fir die es gewisse Anhaltspunkte geben mag, oder um einen mehr
oder weniger erhirteten Verdacht handeln. Weder lasst sich die
Deutung verteidigen, bestimmte Erscheinungsweisen jener Negati-
vitdt entbehrten von vornherein jeglicher politisch-institutionellen
Dimension. (Das gilt nicht einmal generell fiir »existenzielle< Erfah-
rungen von Krankheit, Einsamkeit und Sterblichkeit.) Noch auch ist
die gegenteilige Position plausibel, jegliche Negativitit, die wir am
eigenen Leib erfahren, sei im Grunde auf politische, macht- und ge-
waltimprégnierte Strukturen, Verhaltensweisen und Entscheidungen
zuriickzufithren und miisse insofern unvermeidlich Legitimititstra-
gen aufwerfen.

Uniibersehbar vieles kann uns widerfahren, unter die Haut ge-
hen, krank machen, isolieren, einschranken, behindern, unterdru-
cken und schliellich dem Tod ausliefern — unter spezifischen Be-
dingungen, die nach Mafigabe konkreter politischer Ordnungen
hochst unterschiedlich ausfallen. Ob es eine leidlich zureichende
Gesundheits- und Altersversorgung nur fiir Reiche, fiir sogenannte
Besserverdienende oder fiir alle gleichermafien gibt, macht fiir die
Erfahrung von Krankheit und Sterblichkeit in politischer Hinsicht
einen erheblichen Unterschied. Auch die beste Gesundheitsversor-
gung wird aber nicht vollig verhindern kénnen, dass Kranke sich im
Stich gelassen, verlassen oder bis in ihr Sterben hinein vereinsamt
fihlen. So sehr daraus, wie uns all das leibhaftig widerfahren
kann, Legitimitdtsfragen hervorgehen mégen, wenn zumindest die
Vermutung im Spiel ist, zwischen der Negativitat leibhaftiger Er-
fahrung und politisch-institutionellen Strukturen bestehe ein mehr
oder weniger enger Zusammenhang, so wenig ist von vornherein
anzunehmen, der jeweilige Legitimitatsbedarf lasse sich auch poli-
tisch abgelten. Selbst das beste vorstellbare Gesundheitssystem wird
Kranke wie auch vorldufig Gesunde, allesamt Sterbliche, frither oder
spater mit der Frage konfrontieren, was sie von sozialen, politischen
und rechtlichen Strukturen nicht erwarten kénnen und womit sie

53 N. Elias, Uber die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen, Frankfurt/M.
1986.

705

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

anscheinend >leben miissen<*, ohne dass diese Strukturen deshalb
als delegitimiert gelten missten.

In der skizzierten genealogischen Perspektive ist nicht einfach
von einer empirisch vorzufindenden Legitimitit dessen, was im
Rahmen einer bestimmten politischen Ordnung jeweils gilt, auszu-
gehen, um dann zu untersuchen, wie letztere durch Legitimierungs-
anstrengungen moglichst gestiitzt wird. Unter den Vorzeichen jenes
konservativen Bias kommt Legitimitat als fragliche nur nachtréglich
und als moglichst bald wieder zu gewéhrleistende in Betracht. In
genealogischer Perspektiv dagegen steht die Negativitit dessen, was
uns als legitimierungsbediirftig erscheint, am Anfang, so aber, dass
rickhaltlos fraglich erscheint, was denn wie (und wem gegeniiber)
legitimationsfihig ist. Legitimation ist in dieser Sicht die Antwort
auf ein Verlangen danach. Und durch entsprechende Versuche der
Legitimierung dessen, was niemals von sich aus ohne Weiteres legi-
tim sein kann, wird eine Legitimitdt etabliert, die weiterhin proble-
matisch bleiben muss. Denn jede einmal gesicherte Legitimitét ist
unter unvorhergesehenen Umstinden wieder in Frage zu stellen;
und das muss auch geschehen konnen, wenn sie nicht zu etwas quasi
Vorhandenem gleichsam gerinnen soll, dessen empirische Gegeben-
heit weitgehend vergessen lassen kann, in welchem Verhiltnis sie
zur Frage des jeweils als legitimierungsbediirftig und -fadhig Wahrge-
nommenen steht.

Bei Weber erscheint dieses >Vergessen« geradezu in die soziolo-
gische Methodologie eingebaut, sofern sie gleich mit dem jeweils
als legitim Geltenden anfingt und dann erst einer Legitimierungsbe-
diirftigkeit auf die Spur kommt, ohne die der Begriff der Legitimitat
nicht im Sinne einer Resultante von Legitimierungsbemiithungen
verstindlich wird. Tatsdchlich konnen diese allerdings weitgehend
in Vergessenheit fallen, wenn das jeweils als legitim Aufgefasste im
Modus einer eingespielten lebensweltlichen Normalitit als geradezu

54 Ob »trostlos< oder nicht, bleibe dahingestellt. Bei Jiirgen Habermas bspw. figu-
riert all das, womit man mehr oder weniger trostlos >leben muss¢, unter dem
Oberbegriff Kontingenz. Die jiingere Diskussion um den Begriff des Trostes
von Hans Blumenberg bis hin zu Michael Ignatieff beweist indessen, wie unklar
und durchlissig Grenzen zwischen politisch bedeutsamen und unpolitischen
Widerfahrnissen verlaufen.

706

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Legitimitat und (De-)Legitimierung

selbstverstandlich erscheint. Das rechtfertigt es jedoch nicht, die
genealogische Dimension der Legitimitédtsproblematik als solche zu
unterschlagen. Ohnehin muss sie immer dann wieder unverkennbar
ins Spiel kommen, wenn Vorwiirfe der Illegitimitdit erhoben werden,
wie sie sich im Politischen typischerweise auf Fragen der Machtaus-
ibung und der mit ihr einhergehenden Gewalt beziehen.

Dass sich solche Vorwiirfe seit jeher nicht auf einzelne Akte der
Machtausiibung beschranken, sondern sich auf die Positionen der
jeweils Méchtigen selbst und schliellich auf das ganze System der
Macht, der Regierung und der Herrschaft erstrecken kénnen, auf

55 Mit Blick auf das lebensweltlich Selbstverstdndliche, das u. U. nicht >immer
schon« selbstverstindlich gewesen sein muss, sich vielmehr Sedimentierungs-
prozessen verdanken kann, durch die es iiberhaupt erst selbstverstindlich ge-
worden ist, spricht Hans Blumenberg von »Begriindungsunbediirftigkeit«, die
nicht als blole »Begriindungsunfihigkeit« missverstanden werden solle. (Vgl.
seine Theorie der Lebenswelt, Frankfurt/M. 2010, 83.) Dabei schreibt er der »Be-
griindungslosigkeit« einer (Lebens-)Welt, die als solche gar keiner Begriindun-
gen bediirfe, eine eigene »Rationalitit« insofern zu (ebd., 235; Hervorhbg. BL),
als es nur auf der Basis einer Welt, in der und zu der man sich verhalten kann,
iberhaupt Begriindungsversuche geben kann. Parallel wire von Legitimations-
unfahigkeit und -unbediirftigkeit auszugehen, wo jeder Legitimationsversuch
bereits unvermeidlich an Voraussetzungen ankniipfen muss, die ihm selbst nicht
unterworfen werden konnen. Davon ausgehend kann man in der Tat dagegen
argumentieren, Legitimitat sei allein im Modus argumentativ gewonnener Ver-
bindlichkeit zu etablieren. Aber daraus folgt in keiner Weise, diskursive Legi-
timationsbemithungen welcher konkreten Art auch immer miissten ihrerseits
»autorisierte Personen und Institutionen« sowie »iiberlieferte Grundsitze tradi-
tional geltender Sittlichkeit« fraglos in Anspruch nehmen. Liibbe beruft sich
hierbei auf die »Evidenz der Unméglichkeit, ohne sie auszukommen«. Diese
Unméoglichkeit bedeutet jedoch nur Unumginglichkeit irgendeines Ankniip-
fens, sei es auch im Modus der Verwerfung (H. Liibbe, Dezisionismus — eine
kompromittierte politische Theorie, in: ders., Praxis der Philosophie. Praktische
Philosophie. Geschichtstheorie, Stuttgart 1978, 61-77, hier: 67, 69). Auch einer
lebensweltlich >sedimentierten< Uberlieferung, von der man sich mehr oder we-
niger radikal distanziert, wie es nach »1945< geschehen ist, gehort man an bzw.
zu. Daraus ergibt sich fiir kritische Legitimationsfragen die Herausforderung,
wie sie im Zuge der Distanzierung in und von dieser Zugehorigkeit Gestalt an-
nehmen kénnen. Auf dieses begriffliche Gegensatzpaar hat bspw. Ricceur seinen
Vermittlungsversuch zwischen einer Hermeneutik der Zugehorigkeit (wie sie
Hans-Georg Gadamer zuzuschreiben ist) und kritischer Distanzierung (wie sie
Jirgen Habermas legitimationstheoretisch eingefordert hat) gemiinzt. Vgl. H.-G.
Gadamer, P. Ricceur, The Conflict of Interpretations, in: R. Bruzina, B. Wilshire
(eds.), Phenomenology. Dialogues and Bridges, New York 1982, 299-320.

707

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

dem sie beruhen und das sie fiir sich in Anspruch nehmen, ist be-
kannt genug. Einschlédgige Beispiele wie der Aufstand der romischen
Plebejer, die reformatorische Gewalt der Protestanten des 16. Jahr-
hunderts und die von 1791 bis 1804 erfolgte Revolution der Sklaven
von Santo Domingo (heute Haiti) sind Legion. Weniger bekannt ist,
wie sehr sich bis heute auch die Interpreten solcher Prozesse darin
uneinig sind, wie die Grundbegriffe Gewalt, Macht und Legitimati-
on iiberhaupt zu konfigurieren sind. Ist grundsitzlich nur Macht
legitimierbar, nicht aber Gewalt? Muss dann nicht jegliche Form von
Gewalt eo ipso als illegitim und verwerflich gelten? Miisste unter
dieser Voraussetzung dann nicht jede politische oder sozialphiloso-
phische Theorie der Legitimitit parteiisch werden; und zwar von
vornherein zu Ungunsten aller, die gegen ihnen als unzumutbar und
unertraglich erscheinende Negativitit aufbegehren, sei es vorerst
stumm, sei es verbal in lautstarkem Widerstand, sei es mit Waffen,
wenn gar nichts anderes mehr zu helfen scheint?

Oder kann gewaltsames Tun Legitimitét fiir sich in Anspruch
nehmen — wenn nicht vollkommen selbstgerecht, indem es ganz al-
lein dariiber befindet, was (inwiefern und bis wohin, méglicherweise
bis hin zum Terror) als legitim gelten darf, dann doch mit Blick
auf eine wenigstens denkbare Zustimmung Anderer, selbst der Opfer
aufstandischer oder revolutiondrer Gewalt, zu den jeweiligen Beweg-
griinden? Hat man in diesem Sinne nicht vielfach eine geradezu
»fortschrittliche« und sogar »gute« Gewalt gerechtfertigt, die auf
lange Sicht angeblich auch im wohlverstandenen Interesse derer aus-
geiibt werden sollte, die zunachst unter ihr zu leiden haben wiirden?
Sind derartige, vielfach »>geschichtsphilosophisch< untermauerte Ge-
waltrechtfertigungsstrategien aber nicht auf die brutalste Art und
Weise missbraucht worden? Werden nicht deshalb heute die Opfer
solcher Gewalt als die Zeugen par excellence®® gegen jeden Versuch
in Anspruch genommen, auf der Basis vermeintlich unanfechtbarer
Einsicht in den Verlauf kiinftiger Geschichte angeblich »progressive«
Gewalt in die eigenen Hiande zu nehmen und souverdn iiber sie
verfiigen zu wollen?>’

56 Vgl. P. Ricceur, Zeit und Erzdhlung. Bd. III: Die erzdihlte Zeit [1985], Miinchen
1991, 350.

57 Vor allem in Frankreich sind die entsprechenden Diskussionen nach dem Zwei-
ten Weltkrieg besonders von Maurice Merleau-Ponty (in Humanismus und

708

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Legitimitat und (De-)Legitimierung

Im Folgenden kann es im verfiigbaren Rahmen nicht um die
Geschichte dieser Auseinandersetzungen gehen. Vielmehr wird im
Fokus stehen, wie umstritten die grundbegriffliche Konfiguration
von Macht, Gewalt und Legitimation ihrerseits nach wie vor ist —
selbst bei jenen, die nicht mit anarchistischen Ambitionen jegliche
Macht tber Andere fiir illegitim, Gewalt gegen herrschende und
repressive Macht dagegen fiir grundsitzlich legitim halten. Dabei
wird sich zeigen, wie weitgehend jener konservative Bias bis heute
in die Diskussion um Macht, Gewalt und Legitimitéit hineinwirkt;
und zwar umso mehr, wie man politische Macht, die sich vorrangig
(aber gewiss nicht ausschliefllich) in Formen von Regierung und
Herrschaft manifestiert, fiir grundsitzlich derart legitimierbar hilt,
dass Macht ganz ohne Gewalt auskommen konnen sollte.

Wihrend gewisse anarchistische Positionen Gewalt und Legiti-
mitdt derart miteinander verkniipfen, dass jede Macht, die tber
Andere ausgetibt wird, als vollig delegitimiert erscheinen und infol-
gedessen selbst zum Objekt von Gewalt werden kann, gehen in
der strukturkonservativen Gegenposition Macht und Legitimitét auf
Kosten vollstindig delegitimierter Gewalt die engste Verbindung ein.
Obgleich im Lichte der neueren Gewaltforschung kaum mehr plau-
sibel zu machen ist, dass Macht vollig gewaltlos auszuiiben wire,
hat zumindest im westeuropiischen kulturellen Umfeld diese Posi-
tion bis auf Weiteres eindeutig den Sieg davongetragen. Abgesehen
von staatlicherseits monopolisierter und legalisierter Gewalt soll jeg-
liche Gewalt als illegitim gelten. Man hélt allen Ernstes gianzlich
»gewaltfreie« Erziehung im Privaten ebenso wie in padagogischen
Institutionen fiir moglich und verlangt im offentlichen Auftreten
einer/s jeden weitestgehenden Gewaltverzicht. (Ein Begriff, der be-
zeichnenderweise die Deutung nahelegt, man >verzichte« auf eine
Option, die einem weiter zur Verfiigung steht. Insofern kann es nicht
weit her sein mit dem angestrebten Verschwinden von Gewalt. Wo

Terror [1947] sowie in Die Abenteuer der Dialektik [1955]), von Albert Camus
(in Der Mensch in der Revolte [1951]), von Paul Ricceur (in Geschichte und
Wahrheit [1955]) und Jean-Paul Sartre (in der Kritik der dialektischen Vernunft
[1960]) gefiihrt worden. Diese Diskussionen sind hier ebensowenig en détail
nachzuvollziehen wie die fiir jede zeitgemidfle Geschichtsphilosophie kritischen
Konsequenzen, die man aus ihnen gezogen hat. Vgl. dazu die aktuelle Bestands-
aufnahme d. VL. (Hg.), Geschichtskritik nach >1945<. Aktualitit und Stimmenviel-
falt, Hamburg 2023.

709

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

sie weniger sichtbar und nicht ohne Weiteres etwa als direkt auf
Unterwerfung abzielende »nackte Gewalt« erkennbar wird®$, kann
sie umso subtiler wirken.)

In jenem Geiste gelten iiberdies Diskriminierungsverbote und
Gleichstellungsgebote sowie Inklusionsforderungen, deren konse-
quente Beherzigung niemanden mehr >draufen< und »zuriicklassenc
soll. Je genauer man indessen der fraglichen Gewalt auf die Spur
kommt, desto abwegiger muss es erscheinen, strikte Gewaltlosigkeit
sei je erreichbar. Eine politische Programmatik, die das genaue Ge-
genteil zumindest suggeriert, entbehrt jeglicher Glaubwiirdigkeit. Sie
droht zur Ideologie zu verkommen, die ein besseres Verstindnis aus-
gerechnet ihres Hauptanliegens, der Reduktion und Aufhebung von
Gewalt, erschwert wenn nicht unméglich macht. Umgekehrt erfdhrt
nun aber Gewalt nicht allein dadurch, dass sie als >unaufhebbar«
gelten muss, auch schon Legitimation. Das zu unterstellen, wiirde
ihr am Ende gewissermafien einen Freibrief ausstellen — was nicht
einmal dann {iberzeugen kann, wenn sie sich gegen brutal repressive
Herrschaft und extrem ungerechtes Regieren wendet. Nur selbstge-
rechte Gewalt, die sich dagegen zu militanter, >riicksichtsloser< Ge-
gengewalt berechtigt glaubt, kann die Legitimitétsfrage ignorieren,
die sie sich jedoch so oder so zuzieht. Diese liegt in der — stets offe-
nen, in der Auseinandersetzung mit Anderen klarungsbediirftigen —
Frage, was wem wie und in welcher Hinsicht als bis auf Weiteres
oder langfristig hinnehmbar, ertraglich, zumutbar usw. erscheint.>
Wer sich dem entsprechenden Kldrungsprozess gar nicht aussetzen
will, handelt nicht politisch, sondern auf der Basis seiner eigenen
Selbstgerechtigkeit im Grunde anti-politisch, indem er sich auch

58 Vgl. G. Frankenberg, Die Verfassung der Republik. Autoritit und Solidaritdt in
der Zivilgesellschaft, Frankfurt/M. 1997, 36. Im Gegensatz zu auf Gleichberech-
tigung und gegenseitige Anerkennung angelegter Macht wird Gewalt hier als
»besonders intensive Form der Miflachtung der physischen und geistigen Inte-
gritit anderer« begriffen. Doch Missachtung kann sich auch als »stille Achtung«
(Theodor Geiger) in der Form des Ubersehens und der Vergleichgiiltigung
manifestieren, ohne tiberhaupt aufzufallen.

59 Wie im Fall der gewaltsamen Missverhaltnisse zwischen Israelis und Paldstinen-
sern schlief§t diese Frage auch kiinftige Generationen mit ein; sie lauft nicht
zuletzt darauf hinaus, ob es beide Seiten tiberhaupt wollen kénnen, dass auch
ihre Kinder und Kindeskinder an schier endloser Gewalt gegeneinander zu
leiden haben werden. (Langst gibt es offenbar auf beiden Seiten viele, die das im
Blick haben und auf gegenseitige Befriedung hinwirken.)

710

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Legitimitat und (De-)Legitimierung

dann noch selbst genug zu sein scheint, wenn das eigene Tun ver-
letzende, verwundende und vernichtende Implikationen fiir Andere
hat.®0

Ausgehend von diesen phdnomenologisch-analytischen Vorkla-
rungen des problematischen Zusammenhangs von Ordnung und
Legitimation sowie zwischen der Negativitit des Legitimationsbe-
diirftigen einerseits und Legitimationsfdhigem andererseits gehen
die nachfolgenden Uberlegungen nun darauf ein, was gegenwirtig,
zumindest im Rahmen der sich als liberal verstehenden demokra-
tisch und rechtsstaatlich verfassten Gesellschaften des Westens, ge-
nerell als am allerwenigsten legitimationsfahig gilt: die Gewalt. Wo-
hin man auch sieht: Gewalt wird offentlich abgelehnt, allenfalls
entschuldigt. Von als >primitivs, >riicksichtsloss, >brutal< oder »infams«
titulierten Subjekten abgesehen mdochte scheinbar niemand mehr
weiterhin ernsthaft Gewalt noch fiir gutheifiten und billigen - bis
auf die Gegen-Gewalt, zu der man sich gegebenenfalls berechtigt
glaubt, sei es auch nur zum Zweck der Notwehr. In dieser Perspekti-
ve, konnte man meinen, stellt die Gewalt iberhaupt keine wirkliche
Herausforderung mehr dar, wenn es denn stimmt, dass sie, mit den
genannten Einschrankungen, allseits abgelehnt wird. Demnach wire
sie nur noch praktisch zu bewiltigen. Ohne recht zu wissen, womit
wir man unter dem Sammelbegriff Gewalt wirklich zu tun hat, ergibt
man sich einer Selbstgerechtigkeit, welche >die< im Allgemeinen ab-
gelehnte Gewalt stets der Gewalt der Anderen zuschreibt und iiber-
dies das Vorurteil nihrt, >bei uns« sei sie bis auf kiitmmerliche Reste,
die allenfalls zu entschuldigen sind, wenn nicht tatsachlich bereits
weitgehend obsolet, so doch letztlich dazu verdammt, zu verschwin-
den. Als gerechtfertigt oder gar legitimierbar erscheint sie hochstens
noch unter ganz speziellen Voraussetzungen. So dispensiert man
sich selbst von aller Gewalt, halt sich aber Optionen selbstgerechter
Gegengewalt offen. Alle >sind gegen Gewalt, vor allem natiirlich
gegen die Gewalt der Anderen, die allein es erforderlich zu machen
scheint, dass man sich mit Gegen-Gewalt gegen sie zur Wehr setzt
— ohne freilich genau zu wissen (oder auch nur wissen zu wollen),
was sich unter diesem Sammelbegriff im Einzelnen verbirgt. Das

60 Vgl. M. Coors (Hg.), Moralische Dimensionen der Verletzlichkeit des Menschen.
Interdisziplindre Perspektiven auf einen anthropologischen Grundbegriff und sei-
ne Relevanz fiir die Medizinethik, Berlin, Boston 2022.

711

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

braucht man scheinbar auch gar nicht im Einzelnen zu wissen,
wenn ohnehin feststeht, dass die eigene Gewalt stets nur als Gegen-
Gewalt gegen die Gewalt Anderer in Betracht kommt, um die es
>eigentlich« gehen miisste. Wirklich abzulehnende Gewalt ist aus
dieser selbstgerechten Sicht grundsitzlich diejenige, die zur Gegen-
Gewalt Giberhaupt erst Anlass gibt; und das ist stets die Gewalt der
Anderen. Was sie sich zuschulden kommen lassen, davon glaubt man
angesichts gewisser >skandaldser< Bilder und aufgrund scheinbar
eindeutiger Worte oder Berichte (iiber Korperverletzung und Belei-
digung, Totschlag und Mord, Genozid und Krieg) eine hinreichen-
de Vorstellung zu haben. Im Ubrigen weist man regelmifig eigene
Schuld an fortgesetzter Gewalt weit von sich — ungeachtet langst vor-
liegender Hinweise auf subtil und strukturell weitgehend unerkannt
a tergo in unserem Zusammenleben sich reproduzierende Gewalt,
die man keineswegs selbst »ausiiben< muss, um an ihr mitschuldig zu
werden oder anders in ihren Bann zu geraten. Etwa dadurch, dass
sie Anderen auf schwer zu lokalisierende Art und Weise >droht« -
unter Umstdnden allein schon aufgrund der normalen Reproduktion
unseres Lebens.

Apologien der Gewalt sind allerdings kaum noch anzutreffen;
umso mehr dagegen generelle Forderungen, auf jegliche Gewalt zu
verzichten, sich (bei Demonstrationen etwa) tatsdchlich auch »ge-
waltfrei« zu verhalten, und schon gar nicht zu Gewalt aufzurufen.
»Die< Gewalt gibt es jedoch gar nicht; vielmehr haben wir es mit
hochst unterschiedlichen, nicht nur >eklatanten<, sondern auch sub-
tilen und subkutanen Formen von Gewalt zu tun, die sich strukturell
und hinterriicks in unserem Leben durchsetzen, so dass es geradezu
aussichtslos erscheint, sie alle bewusst zu machen®, als Formen von
Gewalt hermeneutisch auf einen Nenner zu bringen und ihnen auf
dieser Basis dann auch praktisch entgegenzutreten.

61 »Nebenbei« legt Pierre Bourdieu (Sozialer Sinn, Frankfurt/M. 1993, 244) des-
halb nahe, dass jeder Legitimationsdiskurs in dieser Perspektive ideologiever-
dachtig erscheinen muss. Und Niklas Luhmann (Macht, Stuttgart 21988, 68)
betont mit Recht, dass es mit einer »eindimensionalen Polaritit« von Gewalt
und Legitimation nicht weit her sein kann, wenn sich schwerlich Legitimations-
prozesse vorstellen lassen, die sicherstellen konnten, dass ihnen selbst keinerlei
Gewalt innewohnt.

712

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. In vielfdltige Gewalt verstrickt —trotz und durch Legitimation

4. In vielfaltige Gewalt verstrickt
—trotz und durch Legitimation

Die Forschung hat in den letzten Jahrzehnten ganz unterschiedliche
Formen von Gewalt zur Sprache gebracht: nicht nur bewaffnete
Konflikte, Aufstinde und Kriege in seit alters bekannten und neuen
Formen, sondern auch schwer zu erkennende Erscheinungsweisen
wie die stille Achtung, das Verschweigen und Ubersehen Anderer,
die dadurch, dass sie nicht einmal mehr >gesehen< und insofern aus-
geschlossen werden, geradezu aufhdren, sozial oder politisch zu exis-
tieren. Nicht umsonst spricht man in Anlehnung an Orlando Patter-
son denn auch vielfach von »sozialem Tod«. Wird man auf derartige
Erscheinungsweisen ungeachtet ihrer eventuell fiir die Betroffenen
existenziell einschneidenden Folgen nicht aufmerksam, kann es den
Anschein haben, als herrsche nur weitestgehend gewaltfreie Macht,
die als solche auch schon Legitimitit fiir sich in Anspruch nehmen
diirfte — wenn wir etwa Hannah Arendt folgen. Statt wie sie allge-
mein Gewalt und Macht unterscheiden und voneinander trennen
zu wollen, empfiehlt es sich, darauf zu achten, wie diese Differenz
tiberhaupt ins Spiel kommt oder auch nicht erkennbar wird — wie
im Fall einer nur dem ersten Anschein nach gewaltlosen Macht, die
bei genauerem Hinsehen sehr wohl mit existenziell einschneidender
Gewalt einhergehen kann. Das aber wird gegebenenfalls nicht ohne
Weiteres auch politisch und als Legitimierungsbediirftiges sichtbar.
Dazu bedarf es eines origindren Artikulationsprozesses, in dem
Macht sich dann doch als gewaltsam und umgekehrt beklagte Ge-
walt sich dann doch als legitime Machtausiibung herausstellen kann,
vorausgesetzt, man nimmt das, was jeweils als Macht oder Gewalt
»zdhlt¢, nicht einfach fiir bare Miinze, sondern setzt diese Frage
selbst der politischen Auseinandersetzung aus.

Was Gewalt in jeder Hinsicht negativ auszuzeichnen scheint, ist
indessen zumindest der erste Eindruck, gewissermafien ein Anfangs-
verdacht oder sogar, im Extremfall, eine Art Evidenz, die sich kaum
bestreiten ldsst: Wenigstens dies scheint alle jene Erscheinungswei-
sen prima facie miteinander zu verbinden, dass sie Andere verletzen,
verwunden oder vernichten oder damit wenigstens drohen.®? Dabei

62 Zur vorangegangenen, hier nicht zu rekapitulierenden Diskussion, die zu die-
sem Ergebnis gefithrt hat, vgl. u.a. M. Staudigl (Hg.), Gesichter der Gewalt.

713

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

ist, von pathologischen Ausnahmen abgesehen, vorauszusetzen, dass
sich niemand, der Gewalt erleidet oder sich entsprechend bedroht
erfahrt, dazu je ganzlich indifferent verhalten kann. Wer von Gewalt
getroffen wird, muss sich im Gegenteil nicht-indifferent dazu verhal-
ten - sei es durch Riickzug (wozu jeder verletzte Korperteil im Zu-
rickzucken und ein verletzter Leib als Ganzer instantan neigt; s.u.),
sei es durch Gegenwehr oder im Verlangen nach einer Erkldrung
der fraglichen Gewalt, nach deren Entschuldigung, Rechtfertigung
oder Legitimation.®® Letztere nimmt typischerweise >gute Griinde<
fiir sich in Anspruch, die die fragliche Gewalt als fiir Andere zu-
mutbar, als angemessen, verdient, berechtigt usw. affirmieren, also
gerade nicht >zuriicknehmenc. Dabei geht die Legitimation iiber eine
blofy nachtrégliche, einzelne Rechtfertigung noch hinaus, insofern
sie auch fiir die Zukunft im Rekurs auf ein Recht oder eine Befugnis
Geltung beansprucht, die zugleich fiir die institutionelle Position des
Gewalt ausiibenden Subjekts selbst in Anspruch genommen wird.
Am deutlichsten wird dies dort, wo Gewalt kraft Amtes ausgeiibt
wird, so dass sie als legitimierte das sie ausiibende Subjekt und ihr
Verhalten zugleich betrifft. Infolgedessen kann das im Namen einer
Institution handelnde Subjekt dabei auf eine Gewalt-Legitimation
zuriickgreifen, die es nicht erst nachtriglich zu erfinden braucht,
wenn sie mit der Existenz der jeweiligen Institution selbst schon
einhergeht.

Tatséchlich ist aber nach wie vor umstritten, ob Gewalt und Le-
gitimation je so nahtlos zusammengehen kénnen. Wihrend Max
Weber ohne Umschweife von institutionell »legitimierter Gewalt«
sprach, stellten Ernst Bloch und Hannah Arendt die Legitimierbar-
keit von Gewalt als solche in Abrede. Nichts sei derart »des Men-
schen [...] unwiirdig, als Gewalt zu erleiden, denn Gewalt hebt ihn
auf. Wer sie uns antut, macht uns nichts Geringeres als die Mensch-
heit streitig; wer sie feigerweise erleidet, wirft seine Menschheit
weg«, so Bloch.%* Beides ist so gesehen schlechterdings nicht legi-

Beitrige aus phdnomenologischer Sicht, Miinchen 2014; C. Ciocan, P. Marinescu
(eds.), Conflict and Violence. Studia Phaenomenologica XIX (2019).

63 A. Hirsch, Recht auf Gewalt? Spuren philosophischer Gewaltrechtfertigung nach
Hobbes, Miinchen 2004, 17.

64 Ernst Bloch (Naturrecht und menschliche Wiirde, Frankfurt/M. 1985, 14) sah
sich freilich frithzeitig dazu gezwungen, existenzieller und politischer, berech-
tigter Emporung Rechnung zu tragen, die seines Erachtens eine »gute«, fort-

714

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. In vielfdltige Gewalt verstrickt —trotz und durch Legitimation

timierbar. Gewalt konne allenfalls gerechtfertigt, aber niemals legiti-
miert werden, schrieb Arendt.®> Wo man von Gewalt-Legitimation
redet, miisste demnach eigentlich die Legitimation von Macht ge-
meint sein, durch deren Anerkennung Gewalt gerade beendet wird,
wenn es nach Arendt geht. Haben wir es hier nur mit einem Streit
um Worte zu tun, der von einer verwirrenden etymologischen Vor-
geschichte herriihren konnte? Das deutsche Wort Gewalt geht aus
den Begriffen vis/violentia ebenso hervor wie aus potentia/potestas,
ohne dass sich aber diese Begriffe eindeutig mit >Legitimitét« korre-
lieren liefSen. Es verhilt sich also nicht so, dass nur Gewalt im Sinne
von Macht als potentia oder potestas legitim sein konnte, Gewalt als
vis oder violentia dagegen grundsitzlich illegitim sein miisste. Auch
Macht kann delegitimiert werden und als ihrerseits gewaltsame
Ubermacht eine Gegen-Gewalt auf sich ziehen, die eigens legitimiert

schrittliche Gewalt sollte rechtfertigen kénnen. So wird im Namen eines »neuen
Seins« doch wieder Gewalt legitimiert — aber auch eine weniger auffillige
Gewalt {ibersehen, die keineswegs immer gleich die Axt an die Wurzel der
Menschheit legen muss; vgl. E. Bloch Atheismus im Christentum. Zur Religion
des Exodus und des Reiches, Frankfurt/M. 1977, 133; Widerstand und Friede,
Frankfurt/M. 1968, 85 f.

65 H. Arendt, Macht und Gewalt, Miinchen °1995, 53. Arendt arbeitet so mit einem
uniiblichen und nur schwer nachvollziehbaren terminologischen Gegensatz
zwischen Rechtfertigung und Legitimation, der sich m. E. nicht durchgesetzt
hat. Ohnehin ist es um die Aussicht, mittels terminologischer Klarungen und
Unterscheidungen (auch von Macht und Gewalt) gewissermafen auch den nor-
malen Sprachgebrauch >verbessern«< zu konnen, nicht zum Besten bestellt. Fiir
Arendt wire bspw. die sogenannte Staatsgewalt gar keine Erscheinungsform von
Gewalt, sondern von Macht. Ob sie (von wem und unter welchen Umstianden)
gleichwohl als Form von Gewalt erfahren wird, bleibt davon allerdings unbe-
nommen. In ihrer Antwort auf diese Frage konnen sich auch direkt Betroffene
nicht {iberzeugend auf eine Art Evidenz stiitzen. Allemal bedarf das Anderen na-
hezubringende Verstdndnis von Gewalt als Macht wie auch das Verstandnis von
Macht als Gewalt einer sozialen und politischen Artikulation, in der allein sich
die Tragweite der hier einflieffenden signifikativen Differenzen wird erweisen
konnen. Das aber bedeutet, dass die vielfach beklagte >Unschérfe« im Gebrauch
von Begriffen wie Macht und Gewalt konstitutiv zum hier diskutierten Phéano-
menbereich gehort. Das realisiert zunehmend auch die sich auf Walter B. Gallies
Rede von essentially contested concepts (in: Proceedings of the Aristotelian Society
56 [1956], 167-220) berufende aktuelle Debatte.

715

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

wird, sei es auch nur umwillen einer >besseren<, anerkennenswerten
Austibung von Macht, die wiederum als legitimiert gelten diirfte.%
Wie auch immer nun im Einzelfall Legitimitit begriindet und
auf welcher Basis auch immer an sie geglaubt wird, sie beschwort
als Legitimierung von Macht und Herrschaft unvermeidlich Gewalt
herauf. Letztere ist zwar in Webers Sicht »weder das einzige noch
auch nur das normale« Mittel politischer Instanzen, die den »Be-
stand und die Geltung« ihrer Ordnungen innerhalb eines bestimm-
ten Gebietes durch »Androhung physischen Zwangs« garantieren.
Aber sie kommt stets als ultima ratio in Betracht, »wenn andere
Mittel versagen«.®” Dann gilt sie als legitimes Mittel (wie schon
frither in Lebensformen wie der Sippe, im Ganzen Haus, vor allem
aber im Kontext monarchischer, bis ins 19. Jahrhundert hinein legi-
timistisch unter Berufung auf angeblich Gottgewolltes begriindeter
Herrschaftsverhaltnisse) zur Aufrechterhaltung dieser Ordnungen.
So fundiert der Glaube an die Legitimitit dieser Ordnungen indirekt
auch die Legitimitdt der Mittel, mit deren Hilfe sie gegebenenfalls ge-
waltsam vor Anomie, interner Unordnung, vor Anarchie oder Zerfall
bewahrt werden soll. Auf diese Weise geht der Begriff der Gewalt
nahezu vollstindig in dem der Legitimitdt auf bzw. wird von diesem
gleichsam gedeckt. Gewalt kommt laut Weber nur noch insoweit
als legitime in Betracht, »als die staatliche Ordnung sie zuldfit oder
vorschreibt«. Wo dies geschieht, handelt es sich um »>legitime< Ge-
waltsamkeit«®8, auf die der Staat das Monopol haben soll - kaum an-
ders als auf Salz und Tabak, wie Freud ironisch meinte. Ist ein Staat
vorhanden, so ist auch diese Gewalt(samkeit) gegeben — und das
Problem ihrer urspriinglichen Legitimationsbediirftigkeit, von der
her der Begriff der Legitimation tiberhaupt erst verstindlich wird,
wird quasi restlos von der Legitimitdt des Staates absorbiert. Erst
wenn dieser >zu weit geht<, indem er den Untertanen oder Biirgern
gegeniiber — oder auch zwischen ihnen - Gewalt von einer Art und
in einem Ausmaf zuldsst, vorschreibt oder auch ignoriert und iiber-

66 In phinomenologisch-negativistischer Perspektive wiirde es sich anbieten, ein
delegitimierendes Bestreiten der Anerkennungswiirdigkeit als den eigentlichen
Einsatzpunkt der Frage nach einer Gewalt aufzufassen, die man nicht hinzuneh-
men bereit ist; vgl. Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialis-
mus, 271, 291, 298, 317, 329.

67 Weber, Soziologische Grundbegriffe, § 17.

68 Ebd., 93.

716

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. In vielfdltige Gewalt verstrickt — trotz und durch Legitimation

sieht, das ithnen nicht zumutbar, nicht begriindbar, inakzeptabel usw.
erscheint, bricht die Legitimitétsfrage wieder auf, die sich schliefilich
auch auf die Existenz des Staates selbst wie auch aller Staatlichkeit
als solcher ausweiten kann. So hat Franz Rosenzweig den Staat,
der Hegel als »die Wirklichkeit der konkreten Freiheit« schlechthin
galt®, als vermeintlich obersten weltlichen Garanten politischer Legi-
timitédt in Zweifel gezogen - und wandte sich im Zuge einer radika-
len ethischen Kritik im Namen des Einzelnen dabei keineswegs nur
gegen den deutschen Staat seiner Zeit, sondern gegen jegliche Staat-
lichkeit und deren Gewaltpotenziale als solche.”? Spatestens seitdem
kann die Frage nach der Legitimation von Gewalt nicht mehr in
der staatlicherseits legitimierten Gewalt aufgehen. Indem der Staat
Gewalt zuldsst und vorschreibt, kann er nicht mehr fiir sich in An-
spruch nehmen, die Frage nach der Legitimitdt von Gewalt im Zuge
ihrer Monopolisierung zu absorbieren. Weit entfernt, jegliche Legiti-
mationsbediirftigkeit in sich aufzuheben, hat sich staatliche Gewalt
ihrerseits, als solche, als legitimationsbediirftig erwiesen. Das gilt
erst recht, seit im Innern wie auch in ihren dufleren Verhiltnissen
verbrecherische Gewaltstaaten wie etwa (u.a.) das sogenannte Dritte
Reich Hitlers und die Sowjetunion Stalins aufgetreten sind, die es er-
forderlich gemacht haben, jegliche Staatlichkeit an Bedingungen ihrer
— ethischen bzw. menschenrechtlichen — Legitimitdit zu kniipfen, ohne
deren Erfiillung sie keinen Anspruch auf Achtung und Anerkennung

69 G.W. E Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke 7 (Hg. E. Molden-
hauer K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, § 260.

70 Jene Kritik klingt bereits bei Franz Rosenzweig (Hegel und der Staat [1920],
Frankfurt/M. 2010, 47f., 111, 177) an, wo der »Einzelmensch« als »Maf$ des
Staates« gegen dessen »antwortlose Gewalt« in Stellung gebracht wird. Macht
und Gewalt unterscheidet der Autor hier noch nicht (vgl. 344); und die Ge-
walt des Staates, dieser »Lowenhohle, in die Spuren hinein, aus der aber fiir
das Individuum keine herausfithren«, wird erst im Stern der Erlosung (1921)
radikal gegen den singuldren, »abgeschiedenen« Einzelnen ausgespielt, der in
keiner staatlichen oder sittlichen Totalitdt aufgehen kann; F. Rosenzweig, Der
Stern der Erlosung, Frankfurt/M. 51996, 59, 6, 10, 49, 76. Daran hat Levinas,
mehrfach unter Berufung auf Rosenzweig, seine ethische Kritik des Politischen
angeschlossen. Dabei konnte er allerdings nicht so weit gehen, diese ethische
Kritik jeglicher staatlichen Legalitdt und Legitimitét vorzuordnen, so als ob sie
vollig Giber letztere erhaben wire.

717

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

hat’! Das bedeutet: ein Staat verdient seinen Titel nicht, wenn er die
elementarsten, menschenrechtlich positivierten Anspriiche vor allem
der Schwichsten nicht effektiv schiitzt. Das ist die entscheidende
Lehre, die man aus der Erfahrung totalitdrer Gewalt gezogen hat, die
jede(n) Missliebige(n) zum >Schwichsten« machen und anscheinend
beliebig mit ihm bzw. ihr verfahren konnte.”?

Seitdem legitime Anspriiche zur Geltung gekommen und aner-
kannt worden sind, die von innen und auflen an jeden Staat,
der seinen Namen verdienen soll, gestellt werden miissen, ist die
Weber’sche Synthese von Gewalt und Legitimitdt genauso endgiiltig
zerbrochen wie Carl Schmitts Auflosung jeglicher politischen Legiti-
mitit in der Legalitdt eines letztlich dezisionistisch >begriindetenc
Staates (der letztlich auch die Legalitdt in Brutalitdt miinden ldsst
und so ad absurdum fiihrt).”* Statt Gewalt in Legitimitat aufgehen
zu lassen oder Legitimitat auf Legalitit zu reduzieren, sehen wir nun,
(a) wie der Staat selbst Gewalt heraufbeschwort, fiir die er keinen

71 1. L. Horowitz, Taking Lives, New Brunswick 1976; E. Krippendorff, Staat und
Krieg. Die historische Logik politischer Unvernunft, Frankfurt/M. 1985; C. Tilly,
Coercion, Capital and European States, A. D. 990 - 1992, Cambridge 1995;
The Politics of Collective Violence, Cambridge 2003; W. Knobl, State Building
in Western Europe and the Americas in the Long Nineteenth Century, in: M.
A. Centeno, A. E. Ferraro (eds.), State and Nation Making in Latin America
and Spain, Cambridge 2013, 56-75. Mindestens implizit wird die angesprochene
Konsequenz iiberall dort sichtbar, wo eine Scheinlegalitit und -legitimitat ent-
larvt wird, wie sie im sog. Dritten Reich gleich zu Anfang mit der »Schutzhaft«
einherging, die die Betreffenden tatsdchlich einem radikalen Ausnahmezustand
aussetzte, in dem schliefSlich ihre blofle Existenz schon »illegal< zu sein schien.
Vgl. M. Broszat, Der Staat Hitlers. Grundlegung und Entwicklung seiner inneren
Verfassung, Miinchen #1995, 402 ff., 407-422.

72 Deshalb (wie etwa Wolfgang Sofsky, Die Ordnung des Terrors: Das Konzentra-
tionslager, Frankfurt/M. 1997, Kap. 1/2) von »absoluter«, ohne jeglichen Legiti-
mationsbedarf auskommender Gewalt oder Macht zu sprechen, scheint jedoch
verfehlt. Keineswegs triftt bspw. zu, dass totalitdre Macht und Gewalt jeglichen
Widerstand, auf den sie trifft, zu >liquidieren< vermag. Das gilt im Besonderen
nicht fiir den ethischen Widerstand, den man wie Levinas mit dem >Gesicht«
(visage) des Anderen verkniipft gesehen hat. Dieser Widerstand widerspricht
auch der Gewalt einer Reduktion auf >blofles< bzw. >nacktes< Leben, wie sie
Giorgio Agamben (Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben,
Frankfurt/M. 2002) beschrieben hat. Kritisch dazu: VL., Gastlichkeit und Frei-
heit. Polemische Konturen europdischer Kultur, Weilerswist 2005, 359, 367.

73 Wie noch in der Theorie des Partisanen erkennbar ist (C. Schmitt, Theorie des
Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, Berlin 1963, 83 t.).

718

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. In vielfdltige Gewalt verstrickt —trotz und durch Legitimation

Legitimitétsglauben in Anspruch nehmen kann (den er vielmehr im
Grenzfall ganz zerstort), (b) wie er nicht einmal die Gewalt, die
er zu monopolisieren trachtet, im Griff hat, so dass er mehr und
andere Gewalt hervorbringt und in sich birgt, als ihm legitimerweise
zugestanden wurde, und (c) wie er zudem Gewalt iibersieht, die
staatlicher Aufmerksambkeit entgeht.

Das vor allem seit Hobbes mit der Existenz neuzeitlicher Staaten
einhergehende Versprechen interner Pazifizierung der politischen
Verhiltnisse setzte allemal voraus, dass der Staat auch die Gewalt
feststellen kann, die er durch Monopolisierung aufheben sollte, um
sie sodann zu begrenzen, zu untersagen, unter Strafe zu stellen,
usw. Heute sehen wir deutlicher, dass der Staat und die Vielzahl
staatlicher Instanzen, mit denen wir es mittlerweile zu tun haben,
standiger, aufmerksamer Kontrolle bediirfen, die uns insbesondere
vor der Illusion bewahren muss, er hebe alle Gewalt, als legitimierte,
in sich auf und delegitimiere im gleichen Zug jegliche andere Gewalt,
um sie zu untersagen, zu sanktionieren und strafrechtlich zu verfol-
gen. Nicht nur ist der Staat selbst als Urheber illegitim erscheinender
Gewalt in Verdacht geraten und permanent Gegenstand entsprech-
ender Kritik in seinen dufleren und inneren Verhiltnissen.”* Thm
wird auch vorgehalten, jene >andere Gewalt< nicht einmal addquat
als solche zu erkennen und deshalb auch nicht fiir Abhilfe sorgen
zu kénnen. Von Rechts wegen mag er offenkundige Verleumdung,
tible Nachrede, Rufmord usw. unter Strafe stellen. Sowohl strukturel-
le, den gesellschaftlichen Verhiltnissen vielfach innewohnende Ge-
walt, als auch subtil ausgelibte Gewalt entgeht jedoch weitgehend
seiner Aufmerksamkeit — nicht aber, oder doch weit weniger, der

74 Wobei sich diese Kritik vielfach gegen jegliches >ideologische« Verkennen staat-
lich bedingter Gewalt wendet und dabei ins Utopische ausgreift. Auch wo sie
das nicht tut, arbeitet sie aber mit imaginédren Entwiirfen von anders Méglichem
bzw. mit einem »Moglichkeitssinn« (R. Musil), der sich jeglicher Reduktion auf
das politisch Wirkliche widersetzt. Wo es zu einer solchen Reduktion kommt,
spricht Ricceur in seinen Vorlesungen tiber das ideologiekritische und utopische
Denken von Ludwig Feuerbach und Karl Marx tiber Karl Mannheim bis hin
zu Jirgen Habermas von einer politischen Pathologie, die geradezu auf den
Tod einer Gesellschaft hinauslaufen kann; P. Ricceur, Lectures on Ideology and
Utopia, New York 1986, 179 {.

719

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

Aufmerksamkeit kritischer Biirger, die in sie verstrickt sind.”> Wo
etwa Diskriminierung in geschlechtlicher, ethnischer oder konfes-
sioneller Hinsicht geschieht, wie sie sich, nicht selten >verklausuliert«
und sprachlich kaschiert, zeigt, wo schlichte Nichteinbeziehung
und stille Achtung zu radikaler Exklusion fiihren, gegen die keine
Menschen- und Biirgerrechte etwas ausrichten, wenn sie nicht zivil-
gesellschaftlich zum Vorschein gebracht wird, all das muss der Auf-
merksamkeit jedes Staates entgehen, der Gewalt nach dem Schema
Webers allein als von ihm einerseits zu monopolisierende, anderer-
seits unter Strafe zu stellende kennt.

Inzwischen hat die erst seit einigen Jahren differenziert entfaltete
Gewaltforschung eine Vielzahl von Gewaltphdnomenen zur Spra-
che gebracht und ndher untersucht, die es erforderlich machen,
den Zusammenhang von Gewalt und Legitimitdt nicht mehr von
vornherein nach Maf3gabe letzterer, sondern umgekehrt die Frage
der Legitimierbarkeit von Gewalt ausgehend von der Erfahrung
aufzuwerfen, Gewalt in unterschiedlichster Weise ausgesetzt und
womdglich ausgeliefert zu sein.”® Wihrend die von Weber her entfal-
tete Perspektive mit dem soziologischen Befund doxisch gegebener
Legitimitdt einsetzt und die Gewalt quasi zu deren abhangiger Va-
riablen macht, ohne sie iiberhaupt eigens zu untersuchen, geht die
neuere Gewaltforschung genau umgekehrt vor, indem sie aufweist,
wie diverse, hochst unterschiedliche Formen von Gewalt allererst
die Frage nach deren Legitimierbarkeit aufwerfen.”” Dabei kommt
Gewalt wie auch Schmerz prima facie immer schon als subjektiv

75 Allerdings sind diese Biirger ihrerseits in Gewaltverhiltnisse verstrickt, die sie
sich nicht im Ganzen transparent machen kénnen. Wohl auch deshalb spricht
Bourdieu von einer unbewussten Ratifizierung inkorporierter Zwinge, die zu
»doxischer Unterwerfung« auch unter diese Verhiltnisse beitrdgt und jeder
schlichten Gleichsetzung von Legitimitit und »Unterwerfung ohne Zwang«
widerspricht (Bourdieu, Uber den Staat, 263, 308). Weitgehende Verstrickung in
diese vielfach normalisierten Verhiltnisse hat im Ubrigen zur Folge, dass man
sie kaum je im Ganzen delegitimieren kann; vgl. P. Bourdieu, Langage et pouvoir
symbolique, Paris 2001, 311.

76 Entsprechende theoretische Weichenstellungen wurden allerdings bereits frither
verlangt; vgl. K. Horn et al., Gewaltverhdltnisse und die Ohnmacht der Kritik,
Frankfurt/M. 1974.

77 Noch fiir Hegel war dies offenbar keineswegs >klar< bzw. selbstverstandlich,
wenn man bedenkt, wie er im Anhang zur Jenaer Realphilosophie (1803/4) zu
der Einsicht gelangte, Individuen miissten unvermeidlich einander verletzen,

720

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

Ubles, als malum, und insofern als wenn nicht schlechterdings >bo-
ses¢, so doch Widriges und vielfach Widerwértiges in den Blick.”®
Schliellich widerféahrt sie pathisch bzw. pathologisch Subjekten, die,
so scheint es, nicht wollen kénnen, von ihr getroffen zu werden, und
sie eben deshalb immer schon als mindestens verletzende oder als
verwundende, wenn nicht gar als vernichtende erfahren, wenn auch
vorerst nur als entsprechend bedrohliche.”” Wire Gewalt als solche
allerdings unvermeidlich als subjektiv >bdse« einzustufen, wire sie
tiberhaupt nicht zu rechtfertigen, wenn es denn stimmt, dass das
Bése das Nichtzurechtfertigende par excellence darstellt, wie Jean
Nabert und Paul Ricceur {ibereinstimmend angenommen haben®’
- und erst recht nicht zu legitimieren. So einfach verhilt es sich
allerdings keineswegs.

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

Unbestreitbar vorliegende Formen von Gewalt-Legitimation - vom
Recht auf Widerstand gegen ungerechte, despotische oder totalitdre
Herrschaft und anarchistische Kritik am Staat als solchem tiber Apo-
logien revolutionédrer Gewalt bis hin zu anti-imperialistischen, anti-
kolonialistischen und anti-rassistischen Behauptungen eines Rechts
zu gewaltsamer Befreiung aller Menschen von jeglicher Gewalt -
zeigen hinlanglich, dass Gewalt (in hochst unterschiedlichen Er-
scheinungsformen) mitnichten ldngst allgemein als >bdse< bzw. als
unbedingt zu Vermeidendes, zu Unterdriickendes oder zu Uberwin-
dendes gilt.!

Ohne jene Formen von den Biirgerkriegen der Antike und den
Aufstinden der frithen Neuzeit {iber die beiden grofien Revolutio-
nen des 18. Jahrhunderts, Karl Marx‘ und Friedrich Engels® Apologie

ohne dass er daran sogleich ein Legitimationsproblem kniipfte (G. W. F. Hegel,
Friihe politische Systeme, Frankfurt/M., Berlin, Wien 1974, 322).

78 G. Canghuilhem, Das Normale und das Pathologische, Miinchen 1974.

79 B. Marx (Hg.), Widerfahrnis und Erkenntnis. Zur Wahrheit menschlicher Erfah-
rung, Leipzig 2010.

80 Ricceur, Histoire et vérité, 292; Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen
2004, 707 1., 718.

81 Einschlagig dazu immer noch: F. Fanon, Die Verdammten dieser Erde, Frank-
furt/M. 1968, sowie J.-P. Sartre, Briiderlichkeit und Gewalt, Berlin 1993.

721

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

proletarischer Gewalt als Movens fortschrittlicher Geschichte bis hin
zu Georges Sorels Ruf nach dem Generalstreik und Frantz Fanons
Appell an die Adresse der »Verdammten dieser Erde«, sich endlich
zu erheben, hier im Einzelnen diskutieren zu koénnen, ist jedoch
festzuhalten, dass die jeweils legitimierte Gewalt ihren zwischen
Widrigem, Ublem, Widerwirtigem und Bosem changierenden Cha-
rakter stets behalten hat und nicht etwa einfach ablegen konnte. Wo
Gewalt legitimiert wird, wird stets und unvermeidlich Verletzendes,
Verwundendes und moglicherweise Vernichtendes gebilligt; und zwar
nicht nur nachtréglich, sondern auch fiir eine mehr oder weniger un-
gewisse Zukunft. Damit verdoppelt sich gewissermaflen die Schwie-
rigkeit: wird es schon fiir hochst problematisch (wenn nicht gar,
wie im Fall Arendsts, fiir ganzlich ausgeschlossen) gehalten, bereits
vorgefallene Gewalt zu legitimieren, so muss es erst recht bedenklich
erscheinen, kiinftige Gewalt im gleichen Zug mit zu legitimieren.
Wenn die gegenwirtig legitimierte Gewalt legitim sein soll, wird es
kiinftig wiederholte Gewalt von der gleichen Art auch sein. Weitere
Verletzung, Verwundung, ja sogar Vernichtung wird also im Vor-
hinein gleich mit legitimiert. Und das, obgleich die unvermeidliche
Nicht-Indifferenz, mit der wir widerfahrener bzw. erlittener Gewalt
immer schon leibhaftig abwehrend begegnen, sie prima facie als
nicht zuzumutende (weil verletzende...) einzustufen zwingt. Das auf
den ersten Blick nicht Zuzumutende wird also legitimiert; und zwar
als erneut Zuzumutendes.

Dass Gewalt, als Verletzendes, Verwundendes oder Vernichten-
des, zunéchst als Nichtzuzumutendes par excellence erfahren wird,
legt wie gesagt bereits die physische Reaktion auf sie nahe: Der
von ihr getroffene Korperteil sucht sich ihr augenblicklich zu ent-
ziehen, wie auch der ganze Leib eines Menschen, der sich ihr
(normalerweise) keinen Moment ldnger ausgesetzt sehen will, als
es unvermeidlich erscheint. Insofern liegt im Gewalterleiden selbst
ein spontanes >Nein«< dazu, ihr {iberhaupt oder gar linger und wie-
derholt ausgesetzt zu sein oder ausgeliefert zu werden.?? Warum
sonst sollte iiberhaupt nach Erkldrungen, nach Entschuldigungen,
nach Rechtfertigungen oder Legitimationen der fraglichen Gewalt
verlangt werden? Letztere antworten nicht nur auf einen zuvor gege-
benen Legitimationsbedarf; sie haben auch Adressaten: diejenigen

82 Vgl. dazu das Kap. IX in diesem Bd.

722

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

nédmlich, die als >Objekte« wiederholter Gewalt in Betracht kommen;
und zwar im Rahmen einer gewissen institutionellen Ordnung, fiir
die die fragliche Legitimation gilt. Nach diesem Verstdndnis erfolgt
tiberhaupt keine Legitimation je ohne einen gewissen Ordnungsbe-
zug. Und keine Gewalt-Legitimation ldsst sich ohne Weiteres auf
eine andere Ordnung iibertragen.®* Jede Art der Legitimation muss
bestimmte Verhaltensweisen, Zustidndigkeiten, Befugnisse usw. in ge-
wissen Grenzen, fiir relevante Fille, mit Bezug auf Berechtigte usw.
auszeichnen und kann dann nur denjenigen gegeniiber gelten, die
an der jeweiligen Ordnung partizipieren, sei es als Schiiler:innen, sei
es als Beamte, Soldat:innen etc., die unter bestimmten Umstdnden
bspw. mit Sanktionen zu rechnen haben. Das berechtigt diejenigen,
die sie zur Anwendung bringen, dazu aber nur innerhalb der jewei-
ligen Ordnung - wobei die fragliche Legitimation niemals exakt
vorzugeben vermag, wie ihr praktisch Rechnung zu tragen ist.

So, wie kein Gesetz der Welt seine eigene Anwendung regelt, so
lasst sich tiberhaupt keine Legitimation denken, die erschopfend das
Verhalten zu lizensieren vermochte, zu dem sie berechtigt. Infolge-
dessen erweist sich jedes legitimierte Verhalten unter dem Aspekt
als anfechtbar, ob es sich tiberhaupt (noch) im Rahmen einer ge-
gebenen Legitimation bewegt oder bereits illegitim ist. Das gilt -
beispielsweise — fiir die >Strenge« des Lehrers, der seine Schiiler:in-
nen zur Ordnung ruft und dabei seine ihm im Rahmen der Schu-
le legitimerweise zustehende Rolle womdglich bereits missversteht,
ebenso wie fiir die Sach- und Amtsautoritit einer weisungsbefugten,

83 Das hier nur zu streifende Problem der Pluralitit sozialer, unterschiedlich zu
srahmender« Ordnungen wird regelmiflig unterbelichtet, wo von einer »Legi-
timation der sozialen Ordnung« im Ganzen die Rede ist, die man vielfach
allein durch den Staat verbiirgt sieht (Bourdieu, Uber den Staat, 285, 325).
So nahtlos kénnen Ordnung, Herrschaft und Legitimation keinesfalls mehr zu-
sammengehen. Schliellich gibt es viele soziale Ordnungen, deren Struktur gar
nicht durch >vertikalens, in der Form von geltenden und anerkannten Gesetzen
legitimierten Zwang, durch vertragliche Ubereinkunft sowie durch darauf sich
griindende Herrschaft zu bewerkstelligen ist. Infolgedessen werfen sie auch
andere Legitimationsfragen auf, die sich nicht im »law-bound character of poli-
tical obligation« erschépfen, der sich auf »legitimate government« bezieht, das
herrschen bzw. regieren sollte, wie es in der iberwiegend vertragstheoretischen
Literatur von Epikur iiber Rousseau bis hin zu Rawls gedacht wurde. Vgl. J.
N. Shklar, Political Thought and Political Thinkers, Chicago 1998, 58f., 219;
Bloch, Naturrecht und menschliche Wiirde, 23; J. Rawls, Politischer Liberalismus,
Frankfurt/M. 2003, 317, 327.

723

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

insofern legitimierten Vorgesetzten, die ihre >Untergebenen« anlei-
tet, und die Befehlsmacht eines Offiziers, der seine Mannschaft
diszipliniert und dabei seine innerhalb des Militdrs legitimierten
Befugnisse iiberschreitet. In jedem Fall liegt normalerweise eine
Legitimation zur Ausiibung von Befugnissen, Zustandigkeiten, Be-
vollméachtigungen usw. vor; und in jedem Fall hat diese Legitimation
gewisse Grenzen. Andernfalls hétte man es mit einer Art Freibrief
zu tun, d.h. mit gar keiner Legitimation. Wo diese Grenzen aber
genau und im Einzelfall liegen bzw. zu ziehen sind, wo sie bereits auf
eine Weise iibertreten werden, die fiir die davon Betroffenen Gewalt
heraufbeschwort, wird sich in praktischer Hinsicht stets und unver-
meidlich als anfechtbar erweisen kénnen. Streng genommen kann es
so gesehen iiberhaupt keine praktisch zureichende Legitimation geben.
Keine Gewaltlizenz kann bzw. darf eine Art Persilschein oder Blan-
kovollmacht ausstellen oder, alternativ, ihre jeweiligen Grenzen in
unanfechtbarer Art und Weise bestimmen. Das Ansehen derjenigen,
deren Stellung sich auf legitimierte Befugnisse etwa stiitzt, beginnt
bereits in dem Moment zu zerfallen, wo sie diese ausiiben, ohne ihre
unvermeidlich problematischen Grenzen im Blick zu haben.
Zugespitzt gesagt: Legitime Legitimitdt weifl um ihre Grenzen
und deren Unbestimmtheit; d.h. sie realisiert, dass sie diese niemals
durch Legitimierung im Vorhinein exakt zu bestimmenden Grenzen
der Legitimitdt in der Auseinandersetzung mit Anderen ausloten
muss; und das wiederum bedeutet, dass auch jede >selbstkritisch«
in Anspruch genommene Legitimitit darum wissen muss, gegebe-
nenfalls ihre Grenzen zu verletzen. Nicht derart >selbstkritisch<
aufgefasste und insofern als illegitim erscheinende, gleichwohl bean-
spruchte Legitimitdt — dieses Oxymoron ist an dieser Stelle nicht
zu umgehen® - steht von vornherein im Verdacht, zum Problem
ihrer Delegitimation kein rechtes Verhaltnis zu haben, iiber die sie
sich nur mit Bezug auf Andere Klarheit wird verschaffen kénnen.
Mit anderen Worten: >Wirklich< legitime Legitimitdt nimmt diese

84 Vgl. Wilfried Hinsch, der feststellt, dass bspw. eine Regel »im normativen Sinne
legitim sein« kann, »obwohl sie mehrheitlich fiir illegitim gehalten wird und
umgekehrt«. So kommt es zu illegitimer (bzw. als illegitim erscheinender oder
geltender) Legitimitdt und zu legitimer (bzw. als legitim erscheinender oder
geltender) Illegitimitét. Vgl. W. Hinsch, Legitimitdt, in: S. Gosepath, W. Hinsch,
B. Roéssler (Hg.), Handbuch der Politischen Philosophie und Sozialphilosophie.
Bd. 2, Berlin 2008, 704711, hier: 708.

724

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt

gerade nicht einfach fiir sich in Anspruch, sondern &ffnet sich fiir
ihre Anfechtbarkeit durch diejenigen, denen gegeniiber sie legitimer-
weise beansprucht werden soll. Legitimitdt ist unabdingbar Anderen
gegeniiber in Anspruch genommene und durch sie auch anfechtbare
Legitimitdt, die realisiert, sich als solche niemals selbst geniigen zu
konnen8> Das gilt grundsatzlich; allerdings erst recht, wenn das
zu Legitimierende die >Adressaten«< der Legitimitat derart radikal be-
trifft wie eine Gewalt, die sie verletzen, verwunden und vernichten
kann.

Sollte das aber iiberhaupt (nachtréglich) zu rechtfertigen und da-
riber hinaus (fiir die Zukunft) zu legitimieren sein? Oder ist Gewalt
allenfalls zu entschuldigen, zu erkldren®, aber niemals wirklich zu
legitimieren? Ist womdglich jeder Versuch, besonders staatliche Ge-
walt zu rechtfertigen oder zu legitimieren, der Anfang aller Unmoral,
wie Levinas argwohnte?%” Sollte man, wenn es sich so verhalt, jeden
Versuch unterlassen, besonders staatliche Gewalt - von polizeilicher
Repression iiber die Inhaftierung bis hin zur Todesstrafe — zu recht-
fertigen und zu legitimieren? Ist das aber iiberhaupt aussichtsreich?

Die weit zuriickreichende Geschichte der Auseinandersetzung mit
Gewalt legt auf diese Frage eine entwaffnende negative Antwort
nahe; und das sogar fiir die extremsten bzw. zum Auflersten ten-
dierenden Formen der Gewalt, die wir unter den Oberbegrift des
Krieges fassen. Bis heute ist nicht einmal diese Form der Gewalt
vollstindig delegitimiert worden. Im Gegenteil: just war theories
und new theories of just war feiern frohliche Urstind.®¥ Dennoch
hat die Geschichte der Auseinandersetzung mit moralischen, politi-

85 So wird der Begriff der Legitimitit ethisch vor einer juridistischen Verengung
bewahrt, die darauf hinauslaufen wiirde, die diskutierte Legitimititsfrage im
System des Rechts zu absorbieren. Es wiirde den verfiigbaren Rahmen aller-
dings bei weitem sprengen, zu untersuchen, wo eine ethisch-selbstkritische
Legitimitétsfrage, die um ihre Anfechtbarkeit seitens Anderer weif3, ihren Ort
hat und wie sie konkret im Sinne einer Ethik der Demokratie auszutragen wire
(vgl. Riceeur, Politique, Economie et Société. Ecrits et conférences 4, 25).

86 S. Cotta, Why Violence?, Gainesville 1985.

87 E. Levinas, Zwischen uns, Miinchen 1995, 126.

88 B. Paskins, M. Dockrill, The Ethics of War, London 1979; M. Walzer, Just
and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical Illustrations [1977], New
York #2006; W. Hinsch, Die Moral des Krieges, Miinchen 2017; C. T. Schnei-
der, »Krieg?«, Miinster 2017; L. May (ed.), The Cambridge Handbook of The Just
War, Cambridge 2018.

725

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

schen und rechtlichen Anspriichen, die an »legitime« kriegerische
Gewalt zu stellen sind, inzwischen bis zu einem Punkt gefithrt, wo
deren so auflerordentlich hartnéckig verfolgte und immer wieder be-
griindete Legitimierbarkeit vollstaindig zusammenzubrechen scheint.
Abschlieflend mochte ich anzugeben versuchen, wohin uns dieser
Zusammenbruch nunmehr fithrt, um dann auf die Legitimierbarkeit
anderer (nicht-kriegerischer) Gewalt zuriickzukommen.

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

Riickblickend auf die Geschichte der Gewalt muss man feststellen,
dass es nicht immer schon >klar< war, dass Gewalt iiberhaupt der
Rechtfertigung oder der Legitimation bedarf. Archaische Formen
der Menschenjagd, der Verteidigung gegen feindliche Nachbarn und
des Angriffs bis hin zur Ausrottung haben sich vermutlich lange
Zeit auflerhalb eines >moralischen« Horizonts abgespielt, in dem
wir heute jegliche Form der Gewalt ansiedeln - sogar dann, wenn
sie als virtuelle niemandem direkt Schaden zuzufiigen scheint. In
diesem Fall fiirchtet man mediale Riickwirkungen von weitgehender
Desensibilisierung bis hin zur Verrohung und Nachahmung offenbar
hochst attraktiver Gewalt, der man sich auf digitalen Wegen hingibt
- um sich wenigstens so noch jeglicher Rechtfertigungszumutung zu
entziehen. In den digitalen Medien lyncht, >killt< und liquidiert man
offenbar nach Herzenslust. Man kann das Blut Anderer méoglichst
srealitdtsnah«< vergiefSen, wie es heiflt, und sie Bestien zum Fraf3
vorwerfen. Allerdings nicht mehr so, wie man es im alten Rom
getan hat, wo man grausame Gewalt auf spektakuldre Art zur Schau
gestellt und gefeiert hat.%® Derartige Untaten konnen heute selbst
Diktatoren nicht mehr ohne Weiteres zur 6ffentlichen Demonstrati-
on ihrer Macht dienen. Sobald sie bekannt werden - wie im patholo-
gischen Fall Saddam Husseins -, rufen sie weltweit Abscheu hervor.
Dabei hat die Zeit, der er noch angehorte, die Moderne, ihrerseits
unerhorte Gewaltpotenziale hervorgebracht und dann entfesselt -
von massenhaftem willkiirlichem >Verschwindenlassen« bis hin zum
genozidalen Vernichtungskrieg.

89 P.Veyne, Der Eisberg der Geschichte, Berlin 1981, 8 f.

726

- am 21.01.2026, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

Was immer man jeweils vor dem >Ausbruch« kriegerischer Gewalt
zu ihrer Legitimation gesagt haben mag®, sie entglitt regelmafig
denjenigen, die Krieg »fithren< wollten und gestattete allenfalls noch
eine nachtragliche Rechtfertigung, dann aber vielfach derart wohl-
teil, dass das nicht gerade zum Ansehen von Gewaltrechtfertigungen
beitragen konnte. Dariiber konnten auch aufwindige Versuche der
Legitimation von Gewalt nicht hinwegtduschen, in denen die Recht-
fertigung nicht mehr ad hoc und nachtréglich, sondern systematisch
und fiir die Zukunft erfolgte. Wahrend die Rechtfertigung von Ge-
walt ihr {iberwiegend hinterherhinkt, eilt ihr die Legitimation teils
weit voraus — und steht eben deshalb ihrerseits im Verdacht, nicht
etwa nur eine bereits vorliegende Gewalt mit allerlei >guten Griin-
den« zu versehen, sondern in Zukunft neue Gewalt freizusetzen. So
weist moglicherweise jede Legitimation von Gewalt eine Gewalt der
Legitimation selbst als Kehrseite auf. Problematisch erscheint das
aber nur deswegen, weil inzwischen jede Form von Gewalt als recht-
fertigungs- und legitimationsbediirftig gilt.”! Und das gilt weithin als
ein Fortschritt von gattungsgeschichtlicher Signifikanz. Befinden wir
uns etwa nicht auf dem Weg der Uberwindung einer hunderttausen-
de von Jahren wahrenden Naturgeschichte der Gewalt, in der sie
die lingste Zeit tiberhaupt keiner Rechtfertigung und Legitimation
zu bediirfen schien, zumal Fremden gegeniiber nicht, denen man
gar nichts schuldig zu sein glaubte?®? Stehen uns nicht goldene
Zeiten weitgehender Gewaltlosigkeit bevor, zu der man Kinder und

90 Siehe dazu den Exkurs in Kap. IV, 5 in diesem Bd.

91 Auch dann, wenn sie vermeintlich blof privat und ohne direkte Gewalteinwir-
kung auf Andere virtuell >genossen< wird wie im Fall jener Terrabyte von Bil-
dern, die man auf Computern von >Padophilen< gefunden hat. (Von der Frage
einmal ganz abgesehen, wie es zur Proliferation solchen Materials kommen
konnte.)

92 Wie im Krieg (pdlemos) gegen Barbaren in der Antike - woran sich erst im Lau-
fe von Jahrhunderten etwas zu dndern begann, wie es die Geschichte kosmopo-
litischen Denkens beweist, das sich noch zur Zeit der spanischen Spitscholastik
schwer damit tut, auch der indigenen Bevolkerung Stidamerikas und Afrikas
Rechte zuzuerkennen, die es erforderlich machen, alles eigens zu legitimieren,
was letztere zu verletzen droht. Dass bspw. auch Indianer davon iiberzeugt sein
konnten, Fremden und vor allem ihren Feinden seien sie nichts schuldig, was
auch immer ihre eigene Kriegerehre sie gelehrt haben mag, zeigt eindriicklich
Jonathan Lear, Radikale Hoffnung Ethik im Angesicht kultureller Zerstorung,
Berlin 2021, 32-48.

727

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

Jugendliche in den Schulen ja tatsdchlich bereits erzieht? Wenn aber
Gewaltlosigkeit tatsachlich praktizierbar sein sollte (was als hochst
umstritten gelten muss®®), wie sollte dann tiberhaupt noch weiterhin
irgendeine Form der Gewalt zu rechtfertigen oder zu legitimieren
sein? Kdmen dann nicht allenfalls noch Entschuldigungen fiir be-
reits begangene Gewalt in Betracht®, niemals mehr aber Formen
ihrer Begriindung, die sie im Vorhinein fiir die Zukunft legitimieren
konnten?

Wire Gewaltlosigkeit mdglich, konnte prima facie iberhaupt kei-
ne Legitimation von Gewalt gelingen®>; Gewalt wire niemals zu legi-
timieren — wie das Bose, gegen das Nabert und Ricceur argumentiert
haben (s.0.). Ist die Frage nach Gewalt-Legitimation am Ende nichts
als Ideologie, die, weit entfernt, sich nur auf Gewalt als ihr Objekt
zu beziehen, ihrerseits neue Formen der Gewalt zeitigt, gerade weil
sie den irrefithrenden Eindruck erweckt, im Grunde nicht zu Legi-
tierendes doch einer Legitimation zufiithren zu kénnen?

Wenn Gewalt fiir diejenigen, die sie trifft, allemal ein Ubel dar-
stellt, verlangt bereits eingetretene Gewalt nach Rechtfertigung; und
zwar vonseiten derjenigen, denen sie widerfahren ist. In der Erfah-
rung von Gewalt und im Begriff >Gewalt< selbst liegt schon deren
Rechtfertigungsbediirftigkeit®®; insofern ist anzunehmen, dass es gar

93 Erinnert sei nur en passant an die weitlaufige Diskussion um Arthur Koestlers
Gegeniiberstellung des »Yogis« und des »Kommissars«.

94 Wenigstens versucht die Praxis der Entschuldigung die fragliche Gewalt mora-
lisch zu limitieren und ihr nicht noch weitere Gewalt hinzuzufiigen. Abgesehen
davon, ob man >sich entschuldigt« (so als ob damit die eigentlich erst vom
Anderen her mégliche Entbindung von der fraglichen Schuld dem >Schuldigenc
selbst zur Disposition stehen kénnte) oder ob man um Entschuldigung bittet:
nur in relativ harmlosen Fallen erscheint das jedoch als unverfanglich. Sehr
schnell nimmt Gewalt Formen an, die bereits beim ersten Vorfall als geradezu
»unentschuldbar< erscheinen und im Wiederholungsfall praktisch jede einfach
entschuldende Weise der Entschuldigung unméglich zu machen drohen.

95 Es sei denn man unterstellt mit Nietzsche, wir hatten zwischen einem Le-
ben ohne Gewalt und einem gerade durch Gewalt sich intensivierenden und
steigernden Leben zu wiéhlen. Wer sich fiir die zweite >Option< entscheiden
wiirde, konnte sich auf diese Weise allerdings nicht einfach der Legitimations-
bediirftigkeit ausgeiibter Gewalt in den Augen Anderer entziehen.

96 An dieser Stelle berufe ich mich gerade nicht sogleich auf das Kantische Fak-
tum der Vernunft, sondern zunichst auf die leibhaftige Verfassung derer, die
der Gewalt ausgesetzt sind und sie unmdéglich indifferent einfach hinnehmen
kénnen. Daraus entspringt der Rechtfertigungsbedarf, auf dem man dann auch

728

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

keine Gewalt gibt, jedenfalls keine, die sich zwischen Menschen
abspielt, welche nicht der Rechtfertigung bediirfte — vorausgesetzt,
sie ist dessen tiberhaupt fihig bzw. wiirdig. Es ist keineswegs klar,
dass das, was als Gewalt nach Rechtfertigung verlangt, auch gerecht-
fertigt werden kann. Jedoch miissen diejenigen, die fiir Gewalt ver-
antwortlich gemacht werden, deren Rechtfertigung versuchen - es
sei denn, sie entziehen sich der Rechtfertigungszumutung selbst, ver-
gleichgiiltigen, iiberhoren oder negieren sie auf andere Weise (was
wiederum auf Gewalt hinauslaufen wiirde). Nicht nur nicht gerecht-
fertigte Gewalt ist, als solche, d.h. gerade insofern sie nicht gerecht-
fertigt wird oder erscheint, Gewalt; auch die Verweigerung jeglicher
Rechtfertigung ist als solche Gewalt (insofern sie Andere verletzt).®”
Wer die ihm zugeschriebene Gewalt iiberhaupt zu rechtfertigen ver-
sucht, macht sich immerhin nicht weiterer Gewalt dadurch schuldig,
dass er sich dem Rechtfertigungsanspruch entzieht, ihn ignoriert
oder mit Fuflen tritt. Er scheint zu akzeptieren, dass er Anderen eine
Rechtfertigung schuldet; und zwar auch dann, wenn nicht von einem
Recht auf Rechtfertigung im engeren, juridischen Sinn, sondern nur
von einem Anspruch auf Rechtfertigung auszugehen ist.”

Ob die Rechtfertigung gelingt und von denjenigen, an die sie
adressiert wird, akzeptiert wird, ist wie gesagt eine andere Frage.
Und wieder eine andere Frage ist, was dann erreicht wiére. Die
Dramatik von Gewalt-Legitimationen liegt darin, dass sie es nicht
mit einer nachtriglichen Rechtfertigung bewenden lassen, sondern
die fragliche Gewalt fiir die Zukunft affirmieren. So soll die legi-
timierte, in womdglich >exemplarischer< Form vollstreckte Strafe,
die vielleicht »iibertrieben< erscheinen mag, ihren abschreckenden
Zweck nicht zuletzt in der Zukunft erfiillen kénnen. Insofern hat sie
einen zweischneidigen Sinn: Als >berechtigterweise« verhdngte lasst
sie bereits an ihre gegebenenfalls sogar verschirfte Wiederholung
fiir den Fall denken, dass der entsprechende Anlass erneut vorliegt.

>verniinftigerweise« bestehen kann. Insofern gehéren Leibhaftigkeit und Ratio-
nalitit zusammen. Doch wir sind weit davon entfernt, diesen Zusammenhang
bereits genau genug zu verstehen.

97 Das Gleiche gilt prima facie fiir verweigerte Legitimationsversuche.

98 Worauf sich ein solches Recht im engeren Sinne griinden soll, bleibt in einer
juridistischen Interpretation des Arendt’schen Ausdrucks »Recht auf Rechte«
ratselhaft, die entweder auf eine Art Naturrecht setzen muss oder in einen
Regress zu geraten droht.

729

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

In diesem doppelten Sinne befinden sich die Adressaten der Gewalt-
Rechtfertigung in der Rolle, nicht nur hinnehmen zu miissen, dass
ihnen Gewalt widerfahren ist und dass diese gerechtfertigt wird (ob
auf fiir sie akzeptable oder nicht hinnehmbare Art und Weise); sie
wird ihnen allein durch Legitimation dariiber hinaus als kiinftig
wiederholbare vorgezeichnet. Dabei stiitzt sich die Gewalt-Legitima-
tion typischerweise auf institutionelle Formen, mit denen unvermeid-
liche Asymmetrien zwischen Subjekten und Adressaten der Recht-
fertigung einhergehen. Wer Gewalt als wiederholbare rechtfertigt und
legitimiert, hat eine dazu ermdchtigte Position (oder mafit sie sich
an). Ob Eltern, Padagog:innen in 6ffentlichen Einrichtungen oder
Amtstrager wie Polizist:innen und Richter:innen: Thnen steht, wenn
sie Gewalt rechtfertigen, die mit ihrer Position einhergeht und sich
wiederholen kann, eine institutionalisierte Macht zu, die als solche
ihrerseits gerechtfertigt werden kann; sei es in der Form blofler Le-
galitdt, wenn sie bereits etablierten Normen entspricht, sei es in der
Form einer Legitimierung, die auch dort noch Bestand haben kann,
wo man an Grenzen der Legalitit gerit. Idealerweise gilt legale
Machtausiibung als grundsitzlich auch legitime (wenn sie Teil eines
allseits akzeptierten Gemeinwesens ist) — was allerdings nicht besagt,
Legalitit stelle eine Art Freibrief zu jeglicher, auch gewaltsamer Aus-
tibung entsprechender Befugnisse dar. Im Gegenteil steht in einem
idealiter allseits als legitim erachteten Gemeinwesen auch jede lega-
le Machtausiibung, die mit Gewalt einhergeht, grundsitzlich unter
dem kritischen Anspruch, als legitime erscheinen zu sollen. Warum
ist das so? Weil ein solches Gemeinwesen jeden Einzelnen als jeman-
den achtet, dessen gewaltsame Verletzung, Verwundung (von der
Vernichtung nicht zu reden) niemals >selbstverstindlich< (im Sinne
von: nicht der Rechtfertigung und Legitimation bediirftig) sein kann
bzw. darf - um das Mindeste zu sagen. Das gilt auch dann, wenn es
zutreffen sollte, dass iberhaupt keine Aussicht auf wirklich >gewalt-
freies< Zusammenleben besteht, wie wir heute annehmen miissen
- nach allem, was wir inzwischen iiber strukturelle, subtile und
kaschierte Formen der Gewalt wissen, deren Allgegenwirtigkeit die
Forschung zu belegen scheint, so dass sich nur schwer ausmachen
ldsst, wo Gewalt wenigstens nicht >herrscht«.

Ob und inwiefern Gewalt vorliegt, dariiber befinden zunichst
allerdings stets diejenigen, die sie trifft, ob man ihrem Verstindnis
von Gewalt, ihren Gewalt-Deutungen und -Interpretationen nun zu-

730

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

stimmen mag oder nicht.”® Auseinandersetzungen um diese Fragen
missen stets an diejenigen ankniipfen, denen Gewalt widerfahrt,
ob auf subtile oder eklatante, strukturelle und kaschierte oder un-
verhiillt brutale Art und Weise. Doch Gewalt kann nicht in jedem
Fall als >evidente« Gegebenheit aufgefasst werden und verlangt des-
halb vielfach nach einer dissensuellen Austragung miteinander konf-
ligierender Deutungen und Interpretationen./® Das gilt sowohl fiir
unangemessen erscheinende Klagen tiber Gewalt seitens derer, die
im Wohlstand leben, wo sie ihrem Misantropismus, ihrem Negativis-
mus, Narzissmus oder selbstgerechten Populismus fronen, als auch
tiir die radikale Gewalt, welche gerade den Wehrlosesten widerfahrt,
die sie aus eigener Kraft nicht einmal artikulieren konnen, wie die
aktuelle Diskussion um Fragen sogenannten Kindes»missbrauchs«
beweist, der in ungezahlten Fillen nichts anderes als Folter bedeu-
tet, die als solche Uberhaupt nur durch Dritte zum Vorschein zu
bringen ist. Auch in diesen Fillen ist die Frage, ob und inwiefern
Gewalt vorliegt, zunichst stets von denjenigen her (gegebenenfalls
stellvertretend in deren Namen) aufzuwerfen, denen sie widerfahrt.
Denn Gewalt verletzt, verwundet und vernichtet Andere. In deren
leibhaftiger Existenz liegt allererst die Wirklichkeit dessen vor, was
wir mit dem Hyperonym >Gewalt« bezeichnen.

Darin liegt eine fiir jede Rechtfertigung und Legitimation von
Gewalt unitberwindliche Asymmetrie. Denn Rechtfertigung und Le-

99 Dem geht allemal ein vom durch Gewalt affizierten Subjekt zu beklagendes
Geschehen voraus, das als zu rechtfertigendes tiberhaupt erst einmal >gelten
gelassen< werden muss, damit es zu einer wie auch immer gearteten Rechtfer-
tigung kommen kann. Worum es sich dabei genau handelt, kann sich schon
auf der Ebene eines einfachen Beschreibungsversuchs, der vorlaufig jegliches
Beklagen und Rechtfertigen suspendiert, als strittig erweisen. Der »einfache<
Schlag ins Gesicht verletzt nicht nur physisch und demiitigt; ihm kann zusatz-
lich besondere symbolische Gewalt zukommen, wenn er in der Offentlichkeit
unter den Augen Dritter erfolgt, um den Getroffenen ggf. moralisch zu ver-
nichten, ohne dass das aber offen zutage treten miisste. Der zu rechtfertigende
Sachverhalt stellt sich keineswegs wie von selbst als solcher eindeutig und
so dar, dass die erfahrene Gewalt und der Gegenstand der nachfolgenden
Rechtfertigung ohne Weiteres zusammenfallen kénnten. Offensichtlich kommt
es entscheidend auf die spezifische Form und den Kontext der Gewalt an,
wenn es um darum geht, was jeweils iberhaupt das zu Rechtfertigende ist, dem
die Rechtfertigung Geniige tun soll.

100 Vgl. die Kap. IX und X in diesem Bd.

731

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

gitimation konnen sich zunidchst nur nachtraglich zu dieser oder
jener Form von Gewalt verhalten, die Andere bereits getroffen hat;
sei es auch nur im Modus der Drohung.!®! Typischerweise verhalt
es sich so, dass die Zumutung, Gewalt zu rechtfertigen und zu legiti-
mieren, von jenen ausgeht, denen die fragliche Gewalt widerfahren
ist und sie Anderen zurechnen miissen. Dabei geht es jedoch niemals
um Gewalt im Allgemeinen. Es kann keine pauschale Gewalt-Legiti-
mation geben. Denn der Begriff der Legitimation verlangt nach der
Angabe von etwas zu Legitimierendem, in bestimmter Hinsicht, un-
ter gewissen Bedingungen, und mit Riicksicht auf bestimmte Adres-
saten. Jemandem gegeniiber kann man oder muss man versuchen,
etwas Bestimmtes zu rechtfertigen; und zwar in mehrfach spezifizier-
ter Form; sei es in Bezug auf bereits Geschehenes, sei es mit Blick
auf vorldufig Zukiinftiges, wie es bei Legitimationen geschieht.

Statt zu versprechen, uns ganz und gar vor der Wiederholung
von Gewalt zu bewahren, bestitigt deren Legitimation sie noch -
ohne aber im Vorhinein Kontrolle {iber die zu legitimierende Gewalt
haben zu konnen. Selbst wenn die legitimierte Gewalt von denjeni-
gen, die sie akzeptieren sollen, hingenommen wird, ist niemals im
Vorhinein klar, ob sich die legitimierte Gewalt an die Grenzen ihrer
Legitimation halten wird. Dariiber entscheiden zudem niemals die
Gewalt Ausiibenden allein, sondern wesentlich die Adressaten ihres
Tuns'®2 mit - und zwar sogar primdr, wenn wir daran festhalten,
dass sich das Vorliegen von Gewalt zunédchst immer an denjenigen
bemessen muss, die sie trifft.

So gesehen liegt im Zukunftsbezug jeder Gewalt-Legitimation un-
vermeidlich der Verdacht begriindet, sie legitimiere zuviel, insofern
sie die Grenzen ihrer Legitimation nicht kennt, die stets auch von
denjenigen abhingen, welche als erste deren Uberschreitung erfah-

101 Ich gehe nicht so weit, zu behaupten, dass Gewalt gar keiner Rechtfertigung
bediirfte, wenn Andere nicht nach ihr verlangen wiirden. (Es kann sehr wohl
sein, dass wir, als Gewalttdter, auch uns selbst mit einer Rechtfertigungszumu-
tung konfrontiert sehen, ohne dass es dazu Anderer bediirfte. Dass hier das
Gewissen als Stimme des Anderen bzw. stellvertretend fiir diese ins Spiel
kommen kann und vielleicht muss, sei nur en passant vermerkt.).

102 Von Dritten wie Mittatern, Mitldufern, Augen- und Ohrenzeugen sowie von
der (grenziiberschreitenden) Offentlichkeit einmal ganz abgesehen.

732

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?

ren werden.!”> Abgesehen davon, ob nicht jede Form der Gewalt
>zuviel< ist, wenn es zutrifft, dass jegliche Gewalt von vornherein
subjektiv als rechtfertigungsbediirftiges >Ubel< erfahren wird, muss
man sich fragen, ob nicht jede Legitimation von Gewalt ein >Zuviel<
an Gewalt legitimiert und so ihrerseits unter Gewaltverdacht geraten
muss.

Es mag ein gewisser Fortschritt darin liegen, dass wir das kritisch
sehen, weil Gewalt in keiner Hinsicht mehr als etwas schlicht Hin-
zunehmendes gelten kann. Doch der Fortschritt wird nicht darauf
hinauslaufen kénnen, Gewaltfreiheit in Aussicht zu stellen. Vorlaufig
liegt er vielleicht nur darin, der Gewalt in ihren vielféltigen Erschei-
nungsformen, darunter nicht zuletzt strukturelle, subtile und selbst
im Recht, das sie befrieden sollte, kaschierte!®4, auch dort auf die

103 In diese Richtung zielt auch ein jiingerer Versuch, die »Legitimationsschwelle
fir »gerechte< Gewalt« in Anlehnung an das Modell des gerechten Krieges
definitorisch durch eine Reihe konkreter Kriterien festzulegen. Dieser Versuch
muss am Ende eingestehen, dass man so tiber eine Prima-facie-Rechtfertigung
(die von Legitimation hier nicht unterschieden wird) nicht hinauskommt, die
sich im Konkreten in jeder Hinsicht jederzeit als anfechtbar erweisen kann.
Zu diesen Kriterien zahlt, dass eine Verletzung eines grundlegenden Rechtes
vorliegen muss, gegen die man sich nur verteidigt; und zwar mit Hilfe einer
offentlichen Erklarung, die Gewalt nur als letztes, angemessenes Mittel in
Betracht zieht, aber niemals zu mala in se greift, usw. All das lauft auf eine Art
Notwehr-Paradigma hinaus, das man auch im Fall >interpersonaler« (6ffentlich
vielfach gar nicht sichtbarer) Gewalt in Formen nachtréglicher Rechtfertigung
anerkennen wird. Legitimationen von Gewalt gehen im Hinblick auf die Zu-
kunft dariiber allerdings weit hinaus. Vgl. D. Meflelken, Gerechte Gewalt?,
Paderborn 2012, 233 f.

104 Spitestens seit Rousseau wissen wir, dass die rechtsstaatliche Legitimation
von Gewalt nicht zu einer fiir alle Betroffenen gleichen Rechtlichkeit gefiithrt
hat. Der sogenannte (fiktive) Gesellschaftsvertrag muss seitdem im Zeichen
des Verdachts verstanden werden, die Reichen gelangten durch ihn auf betrii-
gerische Weise in den Besitz der Macht des Eigentums und des Rechts, wohin-
gegen den Armen nur die Ohnmacht ihres Rechts bleibt. Habermas spricht
zuletzt ziemlich unbestimmt von einem bleibenden »Gewaltkern« keineswegs
immer bewusster »nackter Abhéngigkeit«, der vergesellschaftetes Leben selbst
unter Bedingungen seiner weitgehenden Verrechtlichung bis heute préage; Ha-
bermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1, 580. Es ist ein Desiderat,
angesichts solcher Einsichten die von Habermas immer wieder favorisierte
Perspektive »postkonventioneller« Verrechtlichung darauf hin priifen, inwie-
weit sie tatsachlich dem Anspruch der Minimierung von Gewalt gerecht wer-
den kann. (Vgl. Habermas, Faktizitdat und Geltung, 98, 552.) Immerhin ist sich
Habermas in diesem Anspruch mit einem Kontrahenten wie Derrida offenbar

733

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XX

Spur zu kommen, wo sie durch Rechtfertigungen und Legitimatio-
nen, die in grofSer Zahl vorliegen, geradezu unsichtbar und am Ende
renaturalisiert zu werden droht. So miinden die hier angestellten
Uberlegungen in die abschliefende Frage, ob wir dies vermeiden
und mit einer offenbar unaufhebbaren Gewalt leben konnen, der
keine Legitimation je ganzlich Herr zu werden verspricht.'®> Das
Gegenteil glauben zu machen, hiefle, jegliche Gewalt-Legitimation
mit der unerkannten Hypothek einer Schein-Legitimation zu belas-
ten. Eine sozialphilosophische Diskussion, die sich - fiir manche
(wie etwa Ernst Bloch und Hannah Arendt) skandaloserweise —
iiberhaupt darauf einlésst, Praktiken der Gewalt-Legitimation in Be-
tracht zu ziehen, sollte jedoch keinesfalls dazu fiihren, tatsdchlich
fortbestehende Gewalt unkenntlich zu machen. Nur unter dieser
Voraussetzung kann Gewalt weiterhin als das gelten, als was sie auch
erfahren wird: als Zumutung des im Grunde Unzumutbaren, als
Stachel im Fleisch des Sozialen.

einig, der freilich von einem viel weiteren, letztlich jegliches Erscheinen und
Verhalten betreffenden Gewaltverstandnis ausgeht, wie der in dieser Hinsicht
hochst folgenreiche Levinas-Aufsatz (J. Derrida, Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt/M. 1976, 121-235) beweist.

105 Vgl. P. Ricoeur, Pouvoir et violence, in: M. Abensour (éd.), Ontologie et politi-
que, Paris 1989, 141-153, zum im >normalen< Leben weitgehend vergessenen
Grundmotiv, trotz aller Widrigkeiten und Gewaltsamkeiten, die keine Lsung
(dialysis) zulassen, zusammen leben zu wollen. Dieses Motiv klingt auch bei
Loraux (L'invention dathénes, Paris 1993; Das Band der Teilung, in: J. Vogl
[Hg.], Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, Frank-
furt/M. 1994, 31-64) und bei Arendt an, an die Ricceur ankniipft.

734

1.01.2028, 02:37:30.



https://doi.org/10.5771/9783495991862-493
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel XIV Sensibilisierung für Gewalt Orientiert an Grausamkeit als dem Schlimmsten, schlechterdings Intolerablen Judith N. Shklar, Richard Rorty, Donatella Di Cesare
	1. Ernüchterte Praktische Philosophie – im Rekurs auf eine »Phänomenologie von unten«
	2. Grausamkeit als Herausforderung Praktischer Philosophie
	3. Rückbesinnung auf Unverzichtbares – nach ›westlichem‹ Vorbild?
	4. Auf den Spuren einer Ethik aufmerksamer Wahrnehmung
	5. Gegen demokratische Selbstgerechtigkeit

	Kapitel XV Von der fehlenden Begründung zur prekären Bezeugung der Menschenrechte
	1. Anstelle eines begründungsfixierten Diskurses: die Suche nach einem lebbaren Leben in einer menschlichen Welt
	2. Menschenrechte und menschliche Würde: Anspruch und Würdigung
	3. Zur historischen Genealogie der Menschenrechte: Verletzungserfahrungen und deren Politisierung
	4. Das Versprechen der Einlösung der Menschenrechte des Anderen − ein Glaubwürdigkeitsproblem
	5. Bilanz und Ausblick

	Kapitel XVI Gewalt als Herausforderung des Politischen heute Mit Blick auf die neueste Politisierung des Kindeswohls
	1. Leib, Widerstand und Politik
	2. Der menschliche Körper und Leib im Kontext vielfältiger Politisierungen seit dem 18. Jahrhundert
	3. Zur globalen Politisierung des menschlichen, schutzlosen Körpers: Kinder und Flüchtlinge
	4. Schutz vor Gewalt als vielfach gebrochenes Versprechen
	5. Zur Rolle der Dritten

	Kapitel XVII Differenzierung und Diskriminierung – zwischen Verbot und Unvermeidlichkeit
	1. In ›Differenzen‹, Verschiedenheit und Ander(s)heit verstrickt
	2. Aufhebung des unübersehbar Vielen und Verschiedenen?
	3. Andere als Andere
	4. Unterscheiden und sich orientieren
	5. Zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminierung
	6. Ist Diskriminierung rechtlich in Schach zu halten?

	Kapitel XVIII Antisemitismus und Anti-Antisemitismus in der politischen Kultur der Gegenwart
	1. Antisemitismen inflationär
	2. Auflösung jeglicher Antisemitismus- Kritik in kritisiertem ›Antisemitismus‹?
	3. Antisemitismen in Anbetracht ihrer Wirkungen
	4. »Juden« erfinden müssen?
	5. Jüdische Alterität versus Antisemitismus als Definitionsmacht?
	6. Radikale Alterität als unanfechtbares Refugium?

	Kapitel XIX Das Politische, das Volk und der Krieg Eine ›friedenspolitische‹ Perspektive
	1. Zur politischen Lage des Politischen
	2. Das ›Volk‹ in seiner irreduziblen Vieldeutigkeit
	3. Öffentliche Umgänglichkeit, Ansprechbarkeit und das In-Erscheinung-treten des Anderen
	4. Vom Anderen zurück zur Frage nach dem Politischen
	5. Zurück zu einem ›friedenspolitischen‹ Begriff des Politischen?

	Kapitel XX Gewalt und Legitimation Grundzüge unaufhebbarer Missverhältnisse
	1. Gewalt und Legitimation in der politischen Gegenwart
	2. Ordnung, Legitimation, Gewalt
	3. Legitimität und (De-)Legitimierung – im Ausgang von der Negativität des Legitimierungsbedürftigen
	4. In vielfältige Gewalt verstrickt – trotz und durch Legitimation
	5. Zur notorisch unzureichenden Legitimation von Gewalt
	6. Legitimation von nicht zu Legitimierendem?


