
https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
Chiasmen

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Cornelius Castoriadis zum Andenken

χ

               
Alice Pechriggl ist Professorin für Philosophie an der Universität Klagenfurt. Ihre
Schwerpunkte sind Antike und Gegenwartsphilosophie, Geschlechterforschung,
Psychoanalyse und Gruppenanalyse sowie Philosophie der Politik.

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
Alice Pechriggl

Chiasmen
Antike Philosophie von Platon zu Sappho –

von Sappho zu uns

               

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Gedruckt mit Förderung des Bundesministeriums für Bildung, Wissenschaft und 
Kultur in Wien

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu 
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text: 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen für 
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an 
rights@transcript-verlag.de 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2006 im transcript Verlag, Bielefeld
© Alice Pechriggl

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Alice Pechriggl
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-536-9
PDF-ISBN 978-3-8394-0536-9
https://doi.org/10.14361/9783839405369
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Inhalt 
 

Geleitwort 7 
 

Einleitung 9 

Das Chiasma und die Rolle des metaxy 12 

Philosophische Anthropologie: Situiertheiten und Zeitlichkeiten 14 

Eros und Thanatos oder die versäumte Thanatologie 15 

Antike Erostheorien und Anthropolitik 17 
Dis/kontinuitäten – Demokratische Korpsbildung  

 im klassischen Athen und darüber hinaus 18 

 

TEIL I: CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS   

 

Die Abgründe des Denkens und  

die Instituierung der Philosophie 27 

Chôra, Amme und Mutter aller Dinge als begriffliche Matrix  

 der Formen (eidê)  31 
 Fragen der Metaphorik 34 

 

Psyche-Soma −−−− Eros −−−− Genos 41 
Psyche-Soma als verwirrender Grund des Denkens  

 und der Körper als Modell 43 

 Topologie der somatischen Seele im Timaios 43 
 Metaphern philosophischer Anstrengung 51 

Die Ausfahrt der Seele aus dem Leib als  

 wundersame Übersiedelung 58 
 Zirkularität der Mimesis und Chiasmatik 61 

Die Philosophie als sublime Liebe, geprüft durch sexuelles Begehren 64 

 Die drei Arten des sexuellen Eros 66 
Sublimierung via Mimesis und Einübung 71 

 

Eros und Thanatos zwischen Psyche und Kosmos:  

von Platon zu Sappho und von Sappho zu uns 77 

Eros und anterôs 80 

 Eros und Ästhetik  83 
Wiederholung und Wechsel/Tausch (échange) 85 

Sublimierung als Kosmos generierende Tätigkeit  

 zur Überwindung der Liebes-Todesangst 88 
 Sterbende Eltern – trauernde Frauen …  89 

 … unsterbliche Kinder 90 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Psyche-Soma 93 

 Der symbolische Tausch zur Überwindung  

  der Liebes-Todesangst 94 
Überraschendes und doch vorläufiges Ende 96 

 

Lust und Freundschaft bei Aristoteles 99 
Hêdonê – Die Spuren des Psyche-Soma im Aristotelischen Lustbegriff 100 

Philia und Gleichheit bei Aristoteles 104 

 Mutterliebe: unvollendeter Prototyp 110 
 

Genos – Gattung, Geschlecht, „Rasse“: Antike Vorläufer und  

moderne Auswirkungen Aristotelischer Zeugungslehre 115 
Genos bei den voraristotelischen Mythologen und Naturphilosophen 116 

Eidos und Genos 117 

Die Aristotelische Zeugungslehre 119 
Methodologisch-ontologische Schlussbetrachtungen 126 

 

Sublimierung und gesellschaftliche Institution 129 
Vom Körper zum Korps 133 

 

TEIL II: POLIS  
 

Verbreiten, verfemen, verführen in Polis und Theatrokratie:  

Politische Begriffsgeschichte vor dem Hintergrund  

platonischer Inszenierungen 139 

Phêmê und fama – Gerücht und Ruf 141 

Theatrokratie 146 
Sprache der Einheit, Gespenst des Sophisten 148 

 

Topologie des kollektiven Körpers 151 
Von der Menge zur Polis. Quantität und Qualität der Menge 152 

 Plêthos, koinônia und Polis 153 

Sphären und Räume der Polis bei Platon, Aristoteles  
 und darüber hinaus 159 

Topologie des kollektiven Körpers bei Aristoteles 166 

Formation der Körper und politische Korpsbildung 174 
 

Bibliographie 183 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Geleitwort 

Das vorliegende Buch geht auf meine an der Ecole des hautes études en sciences 

sociales (EHESS) in Paris zwischen 1990 und 1997 verfasste Arbeit Corps trans-

figurés zurück, die dort im Jahr 2000 in einer überarbeiteten Version erschien. 
Genauer gesagt, steht am Beginn eine im zweiten Band entwickelte Auseinander-

setzung mit der philosophischen Anthropologie der griechischen Antike, insbe-

sondere bei Platon und Aristoteles. Seit Erscheinen des erwähnten Buches ist 
diese Auseinandersetzung an der Schnittstelle zwischen antiker Triebtheorie 

(Teil I: „Psyche-Soma“) und Philosophie der Gesellschaft bzw. der Politik (Teil 

II: „Polis“) nicht mehr abgerissen. Anlässlich von Vorträgen, Symposien, einer 
Gastprofessur am Centre Glotz der Sorbonne (Paris I) im Jahr 2002 sowie im 

Zuge von Überarbeitungen der dabei präsentierten und diskutierten Studien, ver-

suchte ich, meinen Ansatz einer chiasmatischen Zugangsweise weiterzuentwi-
ckeln. Chiasmen ist ein vorläufiges Ergebnis, doch die Problematik beschäftigt 

mich weiter, insbesondere was das Verhältnis zwischen Psyche-Soma und Ge-

sellschaft über die Antike hinaus betrifft. 
Diese kontinuierliche aber keineswegs abgeschlossene Arbeit zur griechi-

schen Antike wäre nicht möglich gewesen ohne die Förderung durch Institutio-

nen, insbesondere den österreichischen Fonds zur Förderung der wissenschaftli-
chen Forschung (FWF), der mein zu einem wichtigen Teil auf die Antike ausge-

richtetes Forschungsprojekt mit dem Titel „Der Körper als Modell und als Glied 

des politischen Raums“ zwischen 1995 und 1998 finanzierte und, wenn auch in 
bescheidenerem aber damals umso dringender benötigtem Ausmaß, die Wissen-

schaftsabteilung der Stadt Wien, MA 7, die in einem existentiellen Schlüssel-

moment 2000/1 eine Arbeit förderte, welche unter dem Titel „Eros und Thanatos 
bei Platon und Sappho“ gewissermaßen das Kernstück des nun vorliegenden Bu-

ches ausmacht. 

Diese Arbeit verdankt sich aber vor allem den mir näher stehenden Men-
schen: meinen FreundInnen, meinen KollegInnen und meinen ehemaligen Lehre-

rInnen. Sofern ich sie nicht gesondert nenne, möchte ich das hier tun, indem ich 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


8 | CHIASMEN 

 

zuerst meiner beiden verstorbenen BetreuerInnnen an der EHESS in Paris geden-

ke: Cornelius Castoriadis, in dessen Andenken ich dieses Buch veröffentliche, 

weil er mir während der Zeit meines Promotions- dann PhD-Studiums, also zwi-
schen 1988 und 1997, ein ebenso wohlwollender wie kritischer Philosophie- und 

Psychoanalyselehrer im besten Sinn war; weiters Nicole Loraux, die mir – eben-

dort bis zu ihrer schweren Erkrankung 1994 – die Freude sowohl am historischen 
als auch am altphilologischen Detail vermittelte sowie den Mut, unseren auch 

noch so abwegig und anachronistisch erscheinenden Hypothesen im zuge von 

Textanalysen nachzugehen, unter der Bedingung allerdings, dabei alle Kraft für 
ihre Prüfung und für die Angabe plausibler Gründe aufzuwenden. Beiden ver-

danke ich den Mut zur Verbindung zwischen Psychoanalyse, Philosophie und 

Sozial- bzw. Kulturwissenschaften. Herta Nagl-Docekal danke ich dafür, dass sie 
zu Zeiten, als Selbstantragstellung für Postdocs noch nicht möglich war, die Lei-

tung für das erwähnte FWF-Projekt übernahm, und zwar in der mir angenehms-

ten Weise, ohne Bevormundung und stets mit gutem Rat zur Stelle. Sie war es 
auch, die mich schon zu Beginn meines Studiums in den 1980er Jahren in Wien 

und im Zuge meiner 1990 abgeschlossenen Dissertation für die Schnittstelle zwi-

schen Geschichtsschreibung und Philosophie, und in mittelbarer Folge für das 
Verhältnis zwischen Philosophiegeschichte und Geschichtsphilosophie zu inte-

ressieren verstand. Dasselbe gilt für Pierre Vidal-Naquet, der mir nach dem Tod 

von Cornelius Castoriadis, dann von Nicole Loraux, ein ebenso wichtiger Kolle-
ge wie Freund wurde, und dessen Tod im August dieses Jahres wir nun zu bekla-

gen haben. Meinen Kollegen Josef Mitterer und Johann Heiss danke ich für ihre 

wertvollen Anmerkungen, Nina von Korff schließlich für ihre ungebrochene Un-
terstützung in jeglicher Hinsicht. 

Dass alle Genannten meine teils feministische, teils kritisch-queere Haltung 

nicht als Hemmnis sondern als methodologisch produktive Ausrichtung förderten 
und zuweilen selbst einnahmen bzw. einnehmen, bedarf durchaus der Erwäh-

nung, weil diese Haltung bis heute Beleidigungen seitens mancher „KollegIn-

nen“ (im adornitischen Sinn) hervorruft, welche lautlos zu übergehen sich im 
Sinne der Parrhesia nicht geziemt. 
 
 
 
 
 
 

 

 
Hinweis: Die griechischen Termini, die in der philosophischen Terminologie ge-

läufig sind, wurden nicht kursiv gesetzt, die anderen wurden transkribiert und 

kursiv gesetzt. 
  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Einleitung 

Platon ist vor allem bekannt für seine dualistische Denkweise, für die ethische 

Einteilung des Denkbaren in ideelle Welt an sich und in materielle Welt; für die 

orphisch inspirierte Trennung zwischen erhabener geistiger Seele, welche die 
reinen und ewigen Ideen des Schönen, Wahren und Guten zu schauen vermag 

und der schlechten leiblichen Materialität, die alles Sein verzerrt und dem Verfall 

preisgibt, ja es zum Nichtsein disponiert. Diese ethisch-dogmatische Sicht über-
geht das Chiasma, das in seinen Schriften vor allem auf der ontologisch-erkennt-

nistheoretischen Ebene unablässig am Werk ist, und das diesen Dualismus un-

terminiert, kreuzt und überbrückt. Das Chiasma ist also das Leitmotiv meiner 
vorliegenden Auseinandersetzung nicht nur mit Platon, sondern auch mit Aristo-

teles und Sappho.  

Das Chiasma (vom gr. Buchstaben chi: �) taucht explizit erst nach Platon und 
Aristoteles, und zwar als rhetorischer Tropus auf. Es bezeichnet eine Figur der 

überkreuzten Verknüpfung von zuerst vertikal entgegen gesetzten und horizontal 

korrespondierenden oder identifizierten Begriffspaaren.� Dabei werden die vier 
Extreme zweier Hälften in einer geometrisch oder semantisch möglichen aber 

formallogisch problematischen Konstellation miteinander in Beziehung gesetzt. 

Nehmen wir eine Entgegensetzung (A-B/C-D, wobei A-C und B-D kategorial auf 
einer Horizontale identifiziert sind z.B. A=Selbst/C=Eigenes und B=Anderer/ 

D=Fremdes): Die zuerst nicht verknüpften Termini (A-D und B-C) werden durch 

das Chiasma verbunden, also vermittels einer Überkreuzung der beiden Achsen 
(die Mitten der Achsen A-B und C-D werden zur Mitte hin verschoben, sodass 

sie sich dort treffen und die Achsen sich in dieser Mitte der Mitten nun diagonal 

kreuzen oder zumindest berühren können). Dadurch wird die Planperspektive zu 
einer die je gültigen formalen Gegensätze verbindenden sphärischen Perspektive, 

das heißt für unser Beispiel, dass auch die postulierten Gegensätze zwischen 

Selbst und Fremdem aufgehoben oder zumindest relativiert werden, was die Per-
spektive auf das Eigene im Anderen bzw. das Fremde im Selbst bzw. im Eigenen 

                                              
�  Einfacher strukturiert findet sich der poetologisch verstandene Chiasmus etwa bei 

Homer als proteron hysteron oder als Wiederaufgreifen des vorher aufgezählten in 
rückwärtsgewandter Reihenfolge: etwa als A-B-C-D-C’B’A’. Vor allem aber finden 
wir diese frühe Figur in der jüdischen Bibel. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10 | CHIASMEN 

 

eröffnet. Es geht also um ein Begriffsmobile, dessen Mischungen und Verknüp-

fungen je nach Modus, Zusammenhang und Art der Begriffspaare variieren kön-

nen. 
�96� widmet Merleau-Ponty dem Chiasma eine Kapitelüberschrift: In seinem 

letzten, unvollendeten, Werk Le Visible et l’invisible2, intituliert er den Abschnitt, 

in dem er sich mit dem chiastischen Verhältnis zwischen dem Sinnlichen und 
dem Intelligiblen auseinandersetzt, „Le chiasme – l’entrelacs“. Entrelacs, Ver-

schränkung, Verwobenheit verweist auch auf das Mittendrin, also das metaxy. 

Merleau-Ponty erörtert darin zwar weder den Tropus noch die Verbindung zwi-
schen Chiasma und metaxy genauer, auch erwähnt er die platonische Referenz 

nicht. Eine Arbeitsnotiz macht vielmehr deutlich, dass er diesen Tropus in An-

lehnung an das Chiasma des Auges (der sich überkreuzenden Sehnervenstränge) 
im Zeichen der Verraumzeitigung konzipierte.3 Nicht zuletzt an dieses Kapitel 

knüpfte Castoriadis an, als er in den �970er Jahren die radikale Einbildungskraft 

im Sinne eines solchen metaxy und unter Bezugnahme auf das, was ich die apo-
retische Einheit des Psyche-Soma nenne, zu erhellen beginnt. Seine implizite 

Übersetzung des Chiasma finden wir in den „Kreuzungen“, Carrefours du laby-

rinthe.4 
Nun beschreibt bereits Platon diese Figur mit einem Verweis auf das �, ohne 

sie jedoch explizit Chiasma zu nennen: Im Timaios ersinnt er in seinem Mythos 

von der Entstehung des Kosmos die Erschaffung der Weltseele bzw. ihrer Antei-

                                              
2  Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Fink �994 . 
3 Siehe hierzu auch Bernhard Waldenfels, „Möglichkeiten einer offenen Dialektik“ in 

ders.: Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt am Main: Suhrkamp �980, S. �26ff. 
sowie Petra Herkert: Das Chiasma, Würzburg: Königshausen und Neumann �987, 
S. �24-�32. Unbehandelt bleibt hierin die Frage, inwieweit Merleau-Ponty selbst 
noch im Chiasma der „Last des ontologischen Erbes“ (Castoriadis) unterworfen ist, 
das heißt inwieweit seine späte Philosophie des Chiasma zwar „die Möglichkeit ei-
ner offenen Dialektik“ (Waldenfels) denkt, ohne die Implikationen der Unbestimm-
barkeit in den radikaleren Ansatz einer prinzipiell unabschließbaren, polyvalenten 
Logik im Sinne Gotthart Günthers oder im Sinne der Magmalogik von Castoriadis 
zu führen. Siehe letzterer: „Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes“, 
in: A. Métraux und B. Waldenfels (Hg.): Die leibhaftige Vernunft – Spuren von 
Merleau-Pontys Denken, München: Fink �986, S. ���-�43. Die Nichterwähnung 
des Chiasma bei Platon mag damit zusammenhängen, dass Merleau-Ponty der anti-
ken Philosophie pauschal leib- und seinsvergessenes Denken des bloß Ontischen 
unterstellt, womit er Heideggers und Lévinas’ Verdikt unkritisch übernimmt. 

4  Zur radikalen Einbildungskraft siehe vor allem Cornelius Castoriadis: Die Gesell-
schaft als imaginäre Institution, Frankfurt: Suhrkamp �984 und „La découverte de 
l’imagination“, in: Les carrefours du labyrinthe II. Domaines de l’homme, Paris: 
Seuil �990 sowie Alice Pechriggl: „Der Einfall der Einbildung als ontologischer 
Aufbruch“, in: Utopiefähigkeit und Veränderung, Pfaffenweiler: Centaurus �993. 
Die „Kreuzungen“ im Titel seiner sechsbändigen Textsammlung Les carrefours du 
labyrinthe (Paris: Seuil �978-�999) ist im Titel der deutschen Übersetzung von Bd. 
I verschwunden: Sie lautet – schlicht für das Auge, falsch für den Geist: Durchs 
Labyrinth. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

le an den Weltkörpern nach bestimmten Zahlenverhältnissen (gemäß dem eideti-

schen Plan, der selbst nicht vom demiurgischen theos, also Gott, stammt) und ei-

ner chiastischen Geometrie. Zentral dabei ist die jeweils klaffende Mitte, metaxy, 
in welche der Weltenbaumeister (dêmiourgos) zuerst die abgeschnittenen Teile 

des Ganzen immer wieder einsetzt. Dies geht so lange, bis die Mischung dem 

rechten Verhältnis der Glieder entspricht.  
 

„Dieses ganze so zusammengefügte Gebilde aber spaltete er (chisas) der Länge nach in 

zwei Teile, verband dieselben kreuzweise in ihrer Mitte, so dass sie die Gestalt eines 

Chi (�) bildeten, und bog dann jeden von beiden in einen Kreis zusammen, sodass er al-

so jeden mit sich und beide miteinander in dem Punkte, welcher ihrer Durchschneidung 

gegenüberlag, verknüpfte.“5  

 

Dieser Tropus erinnert weniger an das Weltall, wie wir es uns heute vorstellen, 

denn an eine andere Figur in Platons Texten: die Figur der Kugelmenschen in der 
Rede, die der Komiker Aristophanes im Symposion zu Ehren des Gottes Eros 

zum Besten gibt. Hier schneidet Zeus die legendären Kugelmenschen wegen ih-

res frevelhaft übermütigen Verhaltens in der Mitte, „wie ein Ei“, auseinander. 
Dieser Schnitt bewirkt, dass die daraus hervorgehenden Hälften vor Sehnsucht 

nach ihrer je verlorenen Hälfte vergehen und erst wieder in der Liebesumarmung 

mit dieser verlorenen und wieder gefundenen „anderen Hälfte“ zu „sich selbst“ 
finden. Nachdem Zeus ihnen hernach auch die Geschlechtsteile von hinten an die 

vordere Mitte versetzen ließ, an die Stelle unterhalb des Nabels, der sie an die 

Schnittwunde gemahnen soll, vereinigen sie sich – je nach dem, ob sie ursprüng-
lich einer mann-männlichen, einer weib-weiblichen oder einer androgynen Kugel 

angehörten – in männlich homosexuellem, in weiblich homosexuellem oder in 

heterosexuellem Eros.6  
Doch statt derartige Figuren aufzugreifen, hielt sich die christliche Tradition 

an das Abschreckend-Erbauliche bei Platon. Deshalb finden wir in dieser Tradi-

tion nur das dritte, den klaffenden Spalt (chasma) kaum mehr durchkreuzende 
Chiasma oder Pseudochiasma, das der Philosoph inszenierte, nämlich das des 

Gerichts über die Seelen der Toten: Am Ende der Politeia, im Mythos des 

Pamphyliers Er, schildert Platon, ähnlich wie im Phaidon, jene Vergeltungstheo-
rie, die ein Strafgericht an einen Ort im Jenseits der Menschenwelt, bzw. zwi-

schen Diesseits und Jenseits projiziert.  

 
„Er sagte aber, nachdem seine Seele [aus dem toten Leib A.P.] ausgefahren, sei sie mit 

vielen anderen gewandelt und sei an einen irgendwie zwischenweltlichen Ort (eis topon 

                                              
5  Timaios, 36 b. Ich zitiere, wenn nicht anders angegeben, die griechisch-deutsche 

Ausgabe in der überarbeiteten Übersetzung von Schleiermacher: Platon, Sämtliche 
Werke, Frankfurt am Main, Leipzig: Insel �99�. 

6  Ich komme noch ausführlicher auf diesen ebenso genialen wie komischen Mythos 
zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 | CHIASMEN 

 

tina daimonion) gekommen, wo in der Erde zwei aneinander grenzende Spalten (chas-

mata) gewesen und am Himmel gleichfalls zwei andere ihnen gegenüber. Zwischen 

(metaxy) diesen seien Richter gesessen, welche, nachdem sie die Seelen durch ihren 

Richterspruch geschieden, den Gerechten befohlen hätten, den Weg rechts nach oben 

durch den Himmel einzuschlagen, nachdem sie ihnen Zeichen dessen, worüber sie ge-

richtet worden, vorne angehängt, den Ungerechten aber den Weg links nach unten, und 

auch diese hätten, hinten, Zeichen gehabt von allem, was sie getan […]“7  

 
Anders als in der die Welten in Himmel und Hölle spaltenden Szene des jüngsten 

Gerichts ist diese Schwelle im Zwischendrin des platonischen Mythos eine chi-

asmatische, die verbindet und trennt zugleich.8 Wenn ein Richter der Scheiden-
den das metaxy zwischen Leben und Tod durch seinen zwingenden Spruch be-

setzt, ist das Chiasma okkupiert oder verstopft und die kindliche, den Tod ver-

leugnende Phantasie von der gerechten Spaltung scheint erfüllt. 
 
 
Das Chiasma und die  Rol le  des metaxy  
 
Metaxy, die Mitte, das Zwischendrin, das Mittlere: Das semantische Feld, wel-

ches dieses Wort bezeichnet, ist so vieldimensional wie das Denken und die 
Welt, die es philosophisch zu erschließen galt: zeitlich, räumlich, substantiell, lo-

gisch, mathematisch, geographisch, erkenntnistheoretisch, ethisch, psycholo-

gisch, dramatisch, politisch, usw. In fast allen Kontexten, in denen es auftaucht, 
verweist es auf einen Wechsel, auf einen Gegensatz, den anzuzeigen und zu ver-

mitteln es aufgerufen wird. Eine Einleitung ist nicht der Ort, dieses semantische 

Feld im Detail zu untersuchen, doch möchte ich die wichtigsten Aspekte im Sin-
ne einer besseren Nachvollziehbarkeit der Relevanz, die dieser Begriff für meine 

weiteren Ausführungen hat, kurz skizzieren. 

Bei Platon spielt das metaxy, über seine Funktion für das Chiasma hinaus, ei-
ne zentrale Rolle, und zwar sowohl auf der logisch-erkenntnistheoretischen Ebe-

ne (zwischen apeiron und eingegrenztem Einen, oder wenn es etwa darum geht, 

die Mitte zwischen Erkennbarem und Erkennen sowie zwischen Nicht Erkennba-

                                              
7  Politeia, 6�4 c. Wir mögen heute bei der Lektüre von langen, ja „tausendjährigen 

Wanderungen“ eher an die „Hölle auf Erden“ denken, jenen „anus mundi“ wie der 
Lagerarzt von Auschwitz es nannte, genauer an die Schwelle, an der die nationalso-
zialistischen �rzte Richter über Tod im Gas oder einstweiliges Überleben im Lager 
waren, denn an die ägyptischen, platonischen, oder allgemeiner griechischen See-
lenwanderungsmythen (der christliche ist ja bekanntlich kein Mythos mehr, sondern 
wurde vielmehr zum ehrwürdigen und unumstößlichen Dogma erhoben). Es ist je-
denfalls gesichert, dass auch die Regisseure der allzu realen Nazi-Hölle Platons Po-
liteia gekannt haben und alle möglichen Anleihen machten. 

8  Ich nenne chiasmatisch die am Chiasma orientierte Methodologie oder Betrach-
tungsweise und hebe diese von der bloß „chiastischen“ Struktur eines Tropus oder 
einer Figur ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

rem und Nicht Seiendem zu erläutern) als auch auf der psychologisch-ethischen 

und auf der politischen Ebene.9 Am interessantesten ist die Rolle des metaxy zur 

Kennzeichnung der Position, die Sokrates in einem Streit einnimmt: die Mittlere, 
die der epochê (innehalten, aussetzen) nicht unverwandt ist, also der skeptischen 

Enthaltung der Zustimmung zu dieser oder jener „Wahrheit“, wie sie vor allem 

auch aus dem Theaitetos hervorgeht. Dieses Innehalten in der Mitte verweist auf 
die Aporie, die Ausweglosigkeit, mit der jeder Versuch einer Problemlösung an-

hebt und die ja gleichsam zum produktiv-agitierten Dauerzustand philosophi-

scher Untersuchung geworden ist, sofern sich diese nicht der Dogmatik ver-
schrieb. Es erhellt also, dass es im Folgenden nicht um die angebliche „Ideenleh-

re“ Platons gehen wird, die er als solche nie verkündet hat, sondern um einen po-

lyzentrischen, immer neue Mitten eröffnenden und neue Chiasmen erstellenden 
Blickwinkel. Besonders relevant wird in dieser Zugangsweise das triton genos, 

ein metaxy konkret universeller und zugleich begrifflich abstrakterer Art, wie die 

chôra (Raum) als „Amme des Werdens“ im Timaiois oder das Licht in der Poli-
teia.�0 

Systematisch setzt sich – wie könnte es anders sein – Aristoteles mit diesem 

Begriff auseinander. Am Höhepunkt dieser Systematizität wird der Begriff in 
gewisser Hinsicht mit der Grenze (peras) in der Topologie vergleichbar.�� Im �0. 

                                              
9  Siehe hierzu ausführlicher Ernst Hoffmann, „Methexis und Metaxy bei Platon“, in: 

Drei Schriften zur griechischen Philosophie, Heidelberg: Winter �964. 
�0  Chôra heißt zuerst Zwischenraum und ist ein Ablaut von chêros, Leere. In der Poli-

teia stellt die Sonne bzw. das Licht (phôs) jenen dritten Term oder das metaxy hin-
sichtlich des Guten und der Idee des Wahren dar. Er siedelt sich an zwischen den 
Sinnen und der Idee als Mitte, Medium und Milieu, in denen diese erscheinen 
(phainesthai). Was jedoch am meisten erstaunt, ist die Feststellung, dass sie den 
Phänomenen nicht nur die Fähigkeit verleihen (dynamis) von „uns anderen Men-
schen“ gesehen zu werden, sondern auch noch „das Werden und Wachstum und 
Nahrung, während sie selbst nicht das Werden ist.“ (Von mir abgeänderte Überset-
zung nach Schleiermacher: „Ton hêlion tois horômenois ou monon, oimai, tên tou 
horasthai dynamin parechein phêseis, alla kai tên genesin kai auxên kai trophên, ou 
genesin auton onta.“) Die Sonne ist also für das Gesehene das, was das Gute für die 
Erkenntnis ist: Zwischen Wahrem und Erkennbarem angesiedelt, gibt sie Letzterem 
das Sein sowie das Wesen, das selbst wieder über dem Seienden/Sein steht. Platon: 
Politeia, 509 b. Für die Kritik des Aristoteles an Platons „Ideenlehre“ wird es eben-
falls zum zentralen Ausgangspunkt. Das von ihm in der Metaphysik aufgeworfene 
Problem vom infinitesimalen Begriff des „dritten Menschen“, der sich zwischen der 
Idee vom Menschen und dem sinnlich realen Menschen unweigerlich auftut, ist also 
durchaus schon bei Platon thematisiert; Aristoteles greift es vielmehr auf und wen-
det es radikalisiert gegen Platons unleugbaren Hang zur idealistischen Spaltung. 

��  Es würde zu weit führen und meine Kompetenz überschreiten, die mathematischen 
Implikationen zu erläutern. Erwähnt sei nur, dass die Zahl und die Mathematik eine 
für die Aristotelische Philosophie revolutionäre Rolle spielten, an der das metaxy 
maßgeblich teilhat, insofern es den logischen Ort bezeichnet, an dem Teilbarkeit 
und Unteilbarkeit miteinander verschmelzen, aber an dem auch die Teilbarkeit zu 
gleichen Teilen in ihrer genauesten, nämlich mathematischen Ausgestaltung statt-
findet, was auf die Rolle des metaxy bei Euklid und – für uns zeitlich näher gelegen 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


14 | CHIASMEN 

 

Buch der Metaphysik spielt das metaxy nämlich die zentrale Rolle zur Unter-

scheidung zwischen Widerspruch (antiphasis) und Gegensatz (enantiotês), denn 

Ersterer ist ausschließlich und hat (oder kennt) kein Mittleres (metaxy), während 
Letzterer als gesetzter eine Mitte hat, in der sich die Entgegengesetzten vermen-

gen bzw. aus dem heraus die Veränderung zum Gegensätzlichen geschieht. Mit-

hilfe der weiteren Bestimmungen des metaxy untergliedert Aristoteles den Beg-
riff (Genos) der Differenz in die Arten (eidê) der Unterscheidung, der Gegensätz-

lichkeit, der Entgegensetzung und der Veränderung bzw. der Heterogenität. 

Anders als in dieser begrifflichen Analyse setzt er das metaxy in der für die 
Anthropologie relevanteren Ethik ein, wo es die Mitte oder die Vermittlung zwi-

schen der hybris (Maßlosigkeit, Übermut) des Zuviel (hyperbolê) und dem meist 

aussichtslosen, weil nicht einmal eindämmbaren, Zuwenig (elleipsis) bezeich-
net.�2 Aus diesem Zwischendrin entsteht das Meson, das richtige Maß gemäß 

dem Logos, das heißt die Verhältnismäßigkeit hinsichtlich der entgegen gesetz-

ten Charakterzüge oder Dispositionen. In der Erkenntnis- und Wahrnehmungs-
theorie, die vor allem am Beginn der Metaphysik sowie in der Abhandlung Über 

die Seele im Zentrum steht, bezeichnet das metaxy vornehmlich die Schnittstelle 

zwischen Aisthesis, also Sinneswahrnehmung und noêsis, also Intelligibilität.�3  
 
 
Phi losophische Anthropologie:   
Si tu ier thei ten und Zei t l ichkei ten 
 
Meine Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropologie der griechi-
schen Antike begann ich an der Schnittstelle zwischen Geschichte und Philoso-

phie, zwischen Politologie und philosophischer Anthropologie, um mich von der 

erst strukturalistischen, dann strukturalanalytischen Tradition der „School of Pa-
ris“ in der griechischen Altertumsforschung des ausgehenden 20 Jahrhunderts 

wieder stärker der Philosophie zuzuwenden. Diese „Rückwendung“ war nicht die 

aus einer „fremden“ disziplinären Zone zurück in die heimatliche Abstraktion 
reiner, das heißt formallogischer Philosophie, sondern eine auf die Begriffslogik 

inmitten der psychoanalytisch inspirierten Sozialwissenschaften.  

                                                                                                                                     
– auf Infinitesimalrechnung und mathematische Topologie verweist. Ich werde im 
zweiten Teil noch einmal kurz auf das Thema der Zahl bei Aristoteles zurückkom-
men, und zwar im Kontext der Politik. Erwähnt sei schließlich die methodologische 
Nähe zwischen metaxy und dem Meson wie es vor allem in den Analytica posterio-
ra ausgeführt wird. Siehe hierzu Paul Ziche, E��� ��� 	
��� � �������, Ar-
chiv für Begriffsgeschichte, Bd. 47/2005, S. 9-24. 

�2  Nikomachische Ethik, Stuttgart: Reclam �983, ��38 b 20.  
�3  Auf diese Schnittstelle konzentrierte sich vor allem Merleau-Ponty, während Casto-

riadis das metaxy auch im ontologischen Sinn zwischen peras und apeiron, also 
zwischen Grenze/Bestimmung und Unbestimmbarem in seiner Magmalogik weiter-
verfolgte. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

Die in Europa meist rezipierten PhilosophInnen versuchten während des 20. 

Jahrhunderts, verstärkt nach dem 2. Weltkrieg, eine Vorherrschaft zu dekonstru-

ieren, welche die Philosophie als solche längst nicht mehr, ja vielleicht gar nie 
inne hatte.�4 Der insbesondere von Derrida als umfassend hegemonialer On-

tophallotheologos entlarvte Kern traditioneller Ontologie und Gnoseologie�5 hat-

te sich (sofern er wirklich existierte) spätestens im Frankreich der 80er Jahre so-
weit zersetzt, dass er einer neuartigen philosophischen Infragestellung, Begriffs-

bildung und Forschung Platz machte, die jenseits ontotheologischer Phobien und 

damit verbundener Größenphantasien zu arbeiten begann und verstärkt mit ande-
ren Disziplinen in eine aktive Auseinandersetzung trat�6: Psychoanalyse, Litera-

tur- und Sprachwissenschaft, Kultur- und Sozialanthropologie, Soziologie und 

Geschichtswissenschaften sowie Geschlechterforschung, um nur die für das vor-
liegende Buch wichtigsten zu nennen. Eine der zentralsten und für die effektive 

Weiterentwicklung interdisziplinärer Arbeit fruchtbarsten Auseinandersetzungen 

in diesem Kontext war jene mit der „Kategorie Geschlecht“. 
Nun ist die „Kategorie Geschlecht“ aber insofern keine Kategorie im stren-

gen philosophischen Sinn, also ein allgemeiner ontologisch-gnoseologischer 

Zu/ordnungsbegriff, als sie selbst immer über und durch ein je spezifisches und 
veränderbares geschlechtsspezifisches Imaginäres instituiert ist, also durch die je 

gesellschaftlich-geschichtlichen Gestaltungen der Affektivität, Anatomie oder 

Leiblichkeit und Phantasie.�7 Diese Gestaltungen sind nicht nur implizit, sondern 
im Fall der europäisch-philosophischen Tradition auch Teil, ja Grundlage des 

expliziten Wissens, insbesondere des Wissens bezüglich A/symmetrien, Binaritä-

ten, Dichotomien, Ent/wertungen, etc. „Geschlecht“ verweist also in seiner poly-
semischen Öffnung als Kreuzung auf so heterogene Felder wie Eros/Thanatos, 

Sexualität im Dienste oder jenseits der Fortpflanzung und zufällige bzw. wesent-

liche Differenz zwischen „M“ und „F“ („männlich“ und „weiblich“). 
 
Eros und Thanatos oder  die  versäumte Thanatologie 
 
Als Kern des Kern- oder Mitteltextes „Eros und Thanatos zwischen Psyche und 

Kosmos“ könnte die für altphilologisch eingeschliffene Geister wohl monströse 

These ausgemacht werden, dass Sappho in ein neues, noch fiktives Kompendium 

                                              
�4  Seit ihrer Vermagdung durch die Theologie hatte die Philosophie eine Vormacht-

stellung am ehesten mit der, seit der Renaissance und der Aufklärung an diese an-
schließenden, „fortschrittlichen Emanzipation“ von dieser „Herrin“ inne, die in He-
gels absolutistischer Selbstbehauptung der Philosophie als – sein – absolutes Wis-
sen kulminierte. 

�5  Gnoseologie steht hier für Erkenntnistheorie in Abgrenzung zur Epistemologie als 
Wissens- bzw. Wissenschaftstheorie. 

�6  Es gab immer relevante Ausnahmen, die umso wertvoller erscheinen, als sie vom 
Rezeptionsmainstream verkannt wurden, der ja auch nur sehr vordergründig das 
Attribut der Zeitgemäßheit für sich beanspruchen kann. 

�7  Siehe hierzu A.P.: Corps transfigurés, Bd. II, Paris: l’Harmattan 2000, S. �99-206. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


16 | CHIASMEN 

 

„vorsokratischer“ philosophischer AnthropologInnen zu reihen ist.�8 Da die darin 

versammelten Vorsokratiker – außer Heraklit – Autoren von vornehmlich natur-

philosophischen Gedanken und Philosophemen sind, wäre Sappho tatsächlich ei-
ne Vorläuferin von Sokrates, und zwar in weit größerem Maße als diese, insofern 

mit ihm – und darin sind sich die „ExpertInnen“ einig – überhaupt so etwas wie 

eine Anthropologie begonnen habe (allerdings noch ohne sich als solche zu be-
zeichnen). Sapphos Philosopheme zur conditio humana behandeln vor allem die 

Eros-thanatos-Problematik, die Platon faszinierte. Sie nehmen auch – wie nun-

mehr genauer belegbar – zur Unausweichlichkeit des Alterns und damit des To-
des der Menschen Stellung, was wiederum Aristoteles faszinierte: „Nicht altern 

und Mensch sein, das wird niemals möglich“ schreibt Sappho in der Mitte ihres 

eben wiederentdeckten Gedichts. 
Ciceros oder Montaignes Auffassung, die Philosophie sei eine Art Vorberei-

tung auf den Tod bzw. auf das Sterben, kann vielleicht nur von denjenigen nach-

vollzogen werden, die sich nicht nur auf die Vorstellung des Todes einlassen, 
sondern auch auf die Verzweiflung im Angesicht des Todes (von Angehörigen 

oder des eigenen, der naht oder uns – zumindest in der Phantasie – zu ergreifen 

droht). Es handelt sich dabei keineswegs um einen bloßen Gestus philosophi-
scher Selbstbezüglichkeit (als Disziplin toter weißer Männer), der als solcher 

nicht begründen könne, was Philosophie sei. Eine solche Einschätzung geht in 

erster Linie an der Philosophie vorbei, die als Denken des Denkbaren der Letzt-
begründung so wenig bedarf wie das Handeln. Vielmehr ist Philosophie immer 

dort schon Thanatologie, wo sie sich einem der wichtigsten negativen Antriebe 

sowohl der Seele als auch der Philosophie als Tätigkeit und als Institution wid-
met.�9 Lange vor Montaigne ist nun für die griechische Philosophie die Ausei-

nandersetzung mit Thanatos zentral, und der platonischen ist der Tod ein so emi-

nent wichtiger Topos,20 dass sie zu dessen Überwindung die christliche Seelen-
wanderungstheorie in ihren Grundpfeilern mit einem aus psychoanalytischer 

Sicht primärprozesshaft erscheinenden Mythos antizipiert.2�  

                                              
�8  Die bahnbrechende Sammlung der Fragmente der Vorsokratiker von Diels und 

Kranz, die wohl nicht daran gedacht hätten, die „Dichterin“ in ihre Dichterphiloso-
phensammlung aufzunehmen, stellen immer noch die Kanonisierungsinstanz 
schlechthin dar, wobei am Kanon der Ausschluss meist ebenso relevant ist wie der 
Einschluss. 

�9  Dass die der angeblich beherrschenden Thanatologie in der Philosophie entgegen 
gesetzte „Natologie“ nicht mehr als eine weitere erbauliche Verdeckung, ja Teil der 
tendenziellen Verleugnung des Todes ist, scheint mir derzeit alles andere als aus-
gemacht. 

20  „Nämlich diejenigen, die sich auf rechte Art mit der Philosophie befassen, mögen 
wohl, ohne dass es freilich die anderen merken, nach gar nichts anderem streben, als 
nur zu sterben und tot zu sein“, Platon: Phaidon, 64 a. 

2�  Dieser Schein mag trügen. Es ist nicht endgültig ausgemacht, ob Platon wirklich an 
jenen dem sterbenden Sokrates in den Mund gelegten Mythos glaubte, oder ob er 
nicht vielmehr an die Stelle des Nichtwissens, die er mit seiner dichotomen Eintei-
lung zwischen Form und sinnlichem Inhalt sowie zwischen Leib und Seele eröffnet 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

Ich gehe also davon aus, dass es zum historisch bis heute wirksamen Sinn-

kern der Philosophie gehört, dem Tod zu begegnen, sich ihm zumindest in der 

denkenden Vorstellung zu stellen, vielleicht ihn zu verdrängen, noch lieber ihn 
metempsychotisch (seelenwanderungstheoretisch) zu verleugnen oder ihn, als  

atopon schlechthin, also als Unfassbares, in seiner Macht über uns irgendwie 

verstehen oder zumindest auf plausible Weise erhellen zu wollen. Der Tod wurde 
nicht nur als widersprüchliches Erkenntnisproblem behandelt, er gab zudem An-

stoß zur Herausbildung eines unmöglichen Erfahrungsbegriffs. Wie Lévinas es 

bereits auf den Punkt brachte, ist er das, was sich am radikalsten der Erfahrung 
entzieht und sich ihr zugleich als angedrohtes Ereignis am zwingendsten aufer-

legt. Aleatorischer Zufall, „Willkür“ (des Moments seines Eintretens) und anan-

kê (Notwendigkeit) scheinen sich im Tod zu einer Aporetik zu verdichten, die 
das Unabweisbare des Todes für jeden Einzelnen und die Sorglosigkeit der „gu-

ten Verdrängung“ vereint. „Philosophische Implikationen der Psychoanalyse“ 

oder „triebtheoretische Aspekte der griechischen Philosophie“ könnte in diesem 
Sinne eine weitere Überschrift des ersten Teils dieses Buches lauten, insofern sie 

sich auf die Eros-Thanatos-Dialektik bezieht. 
 
 
Ant ike Erostheor ien und Anthropol i t ik  
 
Platon und nach ihm, wenngleich abgeschwächt, Aristoteles sind die Väter der 

Anthropolitik, also der Politik über die (und nicht der) Menschen im Namen ei-

ner ideali(sti)schen und androzentrischen Definition des Menschen. Die Trieb-
theorie steht dabei im Zentrum, und zwar nicht nur, weil Freud sich auf Platon 

berufen hat, 22 sondern vor allem weil bereits Platon die Triebe als gespaltene ins 

Zentrum seiner Philosophie gerückt hat. Gespalten insofern, als er dem Eros 
einmal eine genuin philosophisch-schöpferische Funktion und Sinnhaftigkeit zu-

schrieb, ein anderes Mal eine soziologisch-politische Kohäsionsfunktion, die mit 

Ersterer geradezu im Widerspruch steht. Dies lässt sich insbesondere an Platons 
ambivalenter Haltung zur Homosexualität ermessen, welche auch, aber nicht al-

lein, in Kategorien von sex und gender zu analysieren ist. Der philosophische  

Eros (und mit ihm der Anteros, die Gegenliebe bzw. Rivalität) verhält sich über 

                                                                                                                                     
hatte, deshalb einen offenkundig alogischen Mythos setzte, damit niemand auf die 
Idee kommt, diese Rede für eine logische zu halten oder gar für Wissen aus-
zugeben. Das hat er, ohne es zu wissen, der christlichen Dogmatik überlassen. 

22  Ganz explizit in Massenpsychologie und Ich-Analyse, wo er Platons Theorie aller-
dings in seinem Sinne verzerrt bzw. verkürzt übernimmt. Sigmund Freud: Gesam-
melte Werke, Bd. XIII (GW XIII), Frankfurt am Main: Fischer �960, S. 99. Er 
schreibt: „Der ‚Eros‘ des Philosophen Plato zeigt in seiner Herkunft, Leistung und 
Beziehung zur Geschlechtsliebe eine vollkommene Deckung mit der Liebeskraft, 
der Libido der Psychoanalyse […]“. Für eine genauere Ausführung zu dieser „Ver-
zerrung“ sowie weitere Bezugnahmen vor allem auf den Phaidros siehe weiter un-
ten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | CHIASMEN 

 

weite Strecken gegenüber dem sozialen Eros und der Philia wie anarchisch. Erst 

durch die Sublimierung wird er – vermittelt durch die Idealität, die Gleichheit 

und die Philia – in das soziale Gefüge eingegliedert bzw. der Liebende wird poli-
tisch-philosophisch fügsam gemacht. Dabei ist jene konstitutive Zirkularität nicht 

zu vergessen, die darin besteht, dass die wichtigsten Elemente für diese politische 

Eingliederung des Eros, die Reziprozität, Gleichheit und Sublimierung, bereits 
im Begriff des philosophischen Eros enthalten sind. Nun ist gerade an der 

„Bruchstelle“, als die ich die Homosexualität (und nicht die Homosozialität) in 

der Platonischen Triebtheorie bezeichnen möchte, besonders interessant. Dies 
umso mehr in Zeiten der Umwälzungen im sexuellen Geschlechtervertrag (PaCS, 

Homoehe, eingetragene Partnerschaften, künstliche Befruchtung und Homoel-

ternschaft etc.).  
Insofern wir in Rezeptionsbrüchen stets Um/brüche in der Selbstwahrneh-

mung und -darstellung der Gesellschaft auszumachen vermögen, ist das Chiasma 

die erhellendste Figur in Hinblick auf die Darstellung der Richtungen, in die der-
artige Um/brüche, ja Verkehrungen miteinander verbundener Begriffsgegensätze 

(zwischen männlich und weiblich, zwischen stark und schwach, zwischen leib-

lich und seelisch/geistig, Zwang und Freiheit, zwischen alt und neu und vor al-
lem zwischen Eros und Thanatos) weisen.  

Die im Theaitetos und im Symposion entwickelten Eros- und Triebtheorien 

sollen hier also nicht zum x-ten Mal resümiert, sondern so systematisch wie mög-
lich unter einem chiasmatischen Gesichtspunkt de- und rekonstruiert werden. 

Dieser Gesichtspunkt geht zumindest implizit der Frage nach: Wie verkehren 

sich gegensätzliche Termini und Begriffspaare an den Kreuzungspunkten des chi 
(�)? Am deutlichsten wird dies in dem bereits erwähnten Kapitel „Eros und Tha-

natos zwischen Psyche und Kosmos“ herausgearbeitet, das den Übergang von 

Platon zu Aristoteles darstellt, dessen Lustbegriff ebenso Gegenstand der Unter-
suchung ist wie dessen Begriff der Philia, in die sich der Eros spätestens bei Aris-

toteles ein für alle mal sozial aufgelöst zu haben scheint. 
 
 
Dis /kont inui täten –  Demokrat ische Korpsbi ldung im 
klassischen Athen und darüber  hinaus 
 
In seinem zweiten Teil befasst sich das vorliegende Buch mit dem politischen 

Imaginären, insbesondere mit den geschlechtsspezifischen Implikationen des po-
litischen Körperimaginären. Dieser Teil geht ebenfalls auf eine �996 erstmals 

veröffentlichte Auseinandersetzung im Rahmen der erwähnten Arbeit an der 

EHESS zurück. Vom abstrakten und potentiell egalitären Verständnis der Menge 
bei Aristoteles sind die darin bearbeiteten und von ihm durchaus auch verfochte-

nen geschlechtsspezifischen Verkörperungen gesellschaftlicher Komplementari-

tät, Arbeitsteilung und Hierarchisierung weit entfernt. Vielmehr treffen sie auf 
strukturale Elemente der im ersten Teil dargelegten psychosomatischen Topolo-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 

gie bei Platon, und zwar innerhalb einer Topologie des kollektiven Körpers. Wie 

diese gesellschaftspolitischen Artikulationen der Polis sich mit dem Logos ver-

binden, welche Formen der Rede bis hin zum Gerücht hier im Sinne einer anti-
ken „Sprechakttheorie“ relevant werden, dieser Frage geht zu Beginn dieses Teils 

eine Bearbeitung des Begriffs der „Propaganda“ bzw. ihrer platonischen Vorläu-

fer nach.  
Bevor ich die Verbindungen zwischen militärischem Korps und demokrati-

schem Bürgerkorps in Athen und darüber hinaus im Rahmen einer Analyse des 

Körperimaginären kurz skizziere, möchte ich einige strukturelle und ontologisch-
gnoseologische Fragen diskutieren, die auch für unser heutiges Verständnis von 

demokratischer BürgerInnenschaft relevant sind. Ausgangspunkt dafür ist die 

Schnittstelle unterschiedlicher Positionen der eingangs erwähnten „School of Pa-
ris“ in den griechischen Altertumswissenschaften (Vernant, Vidal-Naquet, Lo-

raux, Castoriadis und andere)23: Universalität in einem politischen Sinn begann 

notwendig mit beiden – mit der politischen Herausbildung der Demokratie, aber 
ebenso mit der philosophischen Hervorbringung des Logos. Nicht zuletzt in Ver-

bindung mit dieser durchaus zur Amphibolie neigenden Hervorbringungsweise 

wurde Universalität nicht vollständig verwirklicht, und wird es wohl auch nie 
werden. Politische Universalität von Freiheit und Gleichheit (isonomia und i-

sêgoria) war in der demokratischen athenischen Polis zugleich begrenzt und be-

dingt durch teilweisen Einschluss und teilweisen Ausschluss des „bestimmten 
Anderen“: Frauen und Sklaven, aber auch Metoiken. (Kinder spielen in dieser 

strukturellen In-/Exklusion eine spezifische Rolle, auf die ich hier aber nicht ein-

gehen werde).  
Diese hemmende aber zugleich auch produktive Aporetik hat bis heute Aus-

wirkungen auf die offiziellen wie auch impliziten oder privaten Auffassungen 

von Bürgerschaft und auf die an den politischen Korps gehefteten Vorstellungen, 
Affekte und Wünsche. Diese Auswirkungen umfassen also auch die – psychoso-

zialen und politologischen – Bedingungen für die Verwirklichung der Demokra-

tie, die gleichsam unter dem Zeichen der Halbheit zu betrachten ist. Zum einen 
handelt es sich dabei um die halb verwirklichte Universalität aufgrund des er-

wähnten Aus-/Einschlusses des bestimmten Anderen als historisch aber auch er-

fahrungsbegrifflich grundlegende Bedingung für die Konstituierung des „kollek-
tiven Einen“. Zum anderen geht es um eine halb verwirklichte Säkularisierung, 

                                              
23  Der erste Band („Antike“) der von Georges Duby und Michelle Perrot herausgege-

benen Geschichte der Frauen ist das einzige im deutschsprachigen Raum veröffent-
lichte Kompendium dieser Schule, in dem so unterschiedliche Forscherinnen wie 
die gelernte Altphilologin und spätere Althistorikerin Nicole Loraux, die Philoso-
phin Giulia Sissa, die ArchäologInnen Stella Georgoudi und François Lissarague 
oder die Historikerin Pauline Schmitt-Pantel vertreten sind. Für einen Überblick 
siehe vor allem das Nachwort von Beate Hasel-Wagner in der deutschen Ausgabe, 
die allerdings seit Jahren vergriffen ist und nicht wieder aufgelegt wurde: Geschich-
te der Frauen, Frankfurt am Main: Campus �993. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | CHIASMEN 

 

die sich in dem permanenten Wiederauftauchen jenes anti- und nicht nur apoliti-

schen Wunsches nach transzendenter Letztbegründung der politischen Einheit in 

„Gott“ oder einer anderen transzendenten Autorität bzw. Natur manifestiert. Da-
mit verbunden ist die Verschleierung der demokratischen Setzung als einer be-

dingten und ständig zu erneuernde Suche nach guten Gründen für konkrete – in-

dividuelle wie auch kollektive – Ziele (des besseren Lebens, der gerechteren Ver-
teilung, der Autonomie etc.). Castoriadis hat diese Verschleierung bei gleichzei-

tiger Postulierung letzter, unweigerlich transzendenter, Gründe als Kern des He-

teronomie-Dispositivs der meisten Gesellschaften herausgearbeitet; Nicole Lo-
raux hat es, die athenische Polis betreffend, vor allem in den erbaulichen Dis-

kursarten des athenischen Demokratieideologen Thukydides am Werk gesehen, 

aber sie hat es auch inmitten von Widersprüchlichkeit im Werk Platons heraus-
gearbeitet.24  

Philosophisch und historiographisch ist nach den pauschalen Verabschiedun-

gen und gleichzeitigen Restaurationen eine mehr skeptische, keinesfalls dogmati-
sche Position gegenüber allen historischen „Ideen“, „Gesetzen“ oder logischen 

bzw. philosophisch-begrifflichen Zentralbedeutungen der (oder über die) Ge-

schichte vorzuziehen. Diese Skepsis scheint mir im Sinne der Erhellung dieser 
demokratischen Aporetik gerade für solche deterministische Theorien ange-

bracht, die versuchen, historisch-gesellschaftliche Veränderungen und Gestaltun-

gen in und durch große Begriffe oder Ideen wie „Episteme“, „Narrativ“ oder 
„Dispositiv“, „Phallologos“ oder „Produktionsweise“ zu fassen. Dies umso mehr, 

als Determinismus gerade in den Sozial- und Kulturwissenschaften unweigerlich 

mit Reduktionismen verknüpft ist: Reduktionismen, in denen die Komplexität 
kollektiver Phänomene tendenziell individualistisch-autoritativ verkürzt wird. 

Skepsis heißt nicht Verwerfung, und deshalb denke ich mit und in dieser Aporie, 

aber ebenso denke ich auf der Ebene des realen politischen Ausschlusses dage-
gen an. 

Die Geschichte ist daher nicht als Ideengeschichte zu betrachten, auch nicht 

durch eine genealogische oder archäologische Methodologie-Metapher wie bei 
Foucault. Ebenso wenig kann es sinnvoll auf nur einer privilegierten und zu-

gleich paradigmatisch aufgeblähten Ebene oder Schicht der Kollektivität und ih-

                                              
24  Zu betonen ist hier der Sinn für die Widersprüchlichkeit und die vielschichtige List 

platonischer „Ironie“ im Kontext seiner kritischen, durchaus auch logisch-empirisch 
zu fassenden Erkenntnistheorie. Dieser Sinn für die Produktivität der Widersprüche 
begnügt sich nicht mit einer reduktionistischen Kritik, wie wir sie etwa bei Karl 
Popper finden. Als einer derer, die das Problem „ideologisierender“ Transzendenz 
in der Rezeption antiker politischer Ideen aus einer radikal modernen Sichtweise 
hervorgehoben haben, ist vor allem Hans Kelsen zu nennen, der aber ebenso zum 
erwähnten Reduktionismus neigt; siehe: Die Illusion der Gerechtigkeit, Wien: Manz 
�985 sowie meine kritische Lektüre, in: „Wie un/dogmatisch ist Kelsens Platon? 
Drei Annäherungen an Die Illusion der Gerechtigkeit“, in: Robert Walter/Clemens 
Jabloner/Klaus Zeleny (Hg.), Griechische Philosophie im Spiegel Hans Kelsens. 
Band 28 der Schriftenreihe des Hans Kelsen-Instituts, Wien: Manz 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 

rer Institutionen erhellt werden, und sei es auch in einer funktionalistischen Art 

und Weise als historisch-materialistische Figuration des „materiellen“ Interesses. 

Es geht vielmehr um die komplexe Verwobenheit zwischen logisch-begrifflicher 
Reflexion des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, insbesondere des Politischen, 

und um die Auswirkungen, die eine solche Reflexion auf das kollektive Tun hat, 

sowie auf das politische Handeln im Sinn der formalisierten und organisierten 
Gestaltung des Gemeinwesens oder des Staates (policy making).25  

Dies führt uns notwendig zu einer über die Antike hinausweisenden Frage-

stellung: Wie veränderten sich die konkreten historischen Praktiken und Begriffe 
(eidê) isêgoria und isonomia durch die Transformationsprozesse des in Europa 

und im „Westen“ gültigen Bürgerkorps hinsichtlich der asymmetrischen Ge-

schlechterkomplementarität bzw. der ausgrenzenden Homogenität der Bürger? 
Welcher Art von Veränderung in ontologischer Hinsicht waren sie unterworfen? 

Diese Fragen sind, auch wenn sie den Rahmen dieses Buches überschreiten, um-

so wichtiger, als der kausale Determinismus von einfachen Ursache-Wirkungs-
verhältnissen bis heute die „wissenschaftlichen“ Geister zu fesseln scheint.  

Es versteht sich von selbst, dass die Befreiungsreden, -bewegungen und 

Befreiuungstendenzen vor, während und nach der Französischen Revolution die 
Idee der Universalität und der universellen Freiheit gebrauchten, um gleiche poli-

tische Rechte auch für Frauen und (als solche abzuschaffende, dann in Europa 

tatsächlich abgeschaffte) Sklaven zu reklamieren. 
Nun ist Universalität keine explizit politische Kategorie in der griechischen 

Antike, doch sehr wohl eine philosophische (katholou), und als Prinzip war sie in 

und für den eingeschränkten Demos der freien Bürger der athenischen Demo-
kratie durchaus gültig. Wir haben es also mit einer eingeschränkten Universalität 

zu tun, was ein Widerspruch ist, der zugleich keiner zu sein schien: Es ging um 

das gleiche Recht zu sprechen für alle Mitglieder des betreffenden Korps und nur 
für diese. Dass dieser Korps, diese kollektive Machtinstanz nun ein Demos und 

nicht mehr nur ein Rat der Weisen, der Reichen oder etwa der griechischen Feld-

herren vor Troja ist, macht erst und nur angesichts gewachsener sozialer Unter-
schiede Sinn. Diese Unterschiede wurden durch die Demokratisierung insofern 

verwischt, als der eingeschränkte Demos einer von „Gleichen“ wurde, deren 

Gleichheit sich nur in dieser Hinsicht verwirklichte, also in der Hinsicht der Zu-
gehörigkeit zu einem Korps von gleichen Mitgliedern. Diese praktische Tautolo-

gie braucht – um historisch wirksam zu sein – keiner formalen Logik oder kom-

                                              
25  Ich fasse Tun (agir) in einem allgemeineren Sinn als Praxis/Praktiken und/oder als 

das noch intentionalere und reflexionsverbundene Handeln. Zur weiteren Differen-
zierung des Handlungsbegriffs ist die Betrachtung des Freudschen Begriffs „Agie-
ren“ in seiner kollektiven Dimension wichtig. Siehe hierzu A. Pechriggl: „‚Biopoli-
tik’ und demokratische Instituierung zwischen Agieren und Handeln“, in: Frankfur-
ter Arbeitskreis für politische Theorie & Philosophie (Hg.), Autonomie und Hetero-
nomie der Politik. Politisches Denken zwischen Post-Marxismus und Poststruktura-
lismus, Bielefeld: Transcript 2004, S. 33-55. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | CHIASMEN 

 

plexen Intelligibilität zu gehorchen. Und doch wird eine gewisse logische Inko-

härenz historisch dort virulent, wo sie (proto-)rechtsphilosophisch aufgegriffen 

wird, wenn es um die Ausweitung des betreffenden Bürgerkorps geht, der ja ein 
„Selbst/regierungskorps“ ist, also ein autonomes Kollektiv, das sich seine Geset-

ze selbst gibt oder sie sich zu geben zumindest de jure (nomô) beansprucht. Wäh-

rend nun Castoriadis diesen Aspekt der Erfindung von Gleichheit und Freiheit 
gleichsam abstrahierend hervorhebt,26 unterstreicht Vidal-Naquet in seinem 

Werk, und mehr noch Loraux in dem ihren, die Differenzen, Ausschlüsse und 

Asymmetrien. Im Sinne des Chiasma und eingedenk dieser beiden Ansätze, wel-
che den je anderen nicht leugnen, geht es mir in den vorliegenden Texten um die 

Überkreuzung der Perspektiven zur besseren Erhellung der Wirkungsweisen die-

ser Aus- und Einschlussproblematik und zur Herausarbeitung neuer demokratie-
begrifflicher Perspektiven. Es wäre dogmatisch und politisch naiv, einfach zu 

behaupten, dass eine Einschränkung eines politischen Bürgerkorps a priori dem 

Begriff der Universalität zuwiderlaufe, wenn dieser eben als eingeschränkter an-
gewandt und eingesetzt wird, ja unter diesen Bedingungen überhaupt erst aufge-

taucht ist.  

Und doch ist es zugleich nicht naiv, zu berücksichtigen, dass dieser Begriff 
als politische Idee von jenen eingeklagt und im Zuge dessen überhaupt erst als 

explizit politischer hervorgebracht wird, die sich als davon ausgeschlossen be-

trachten (und nicht als davon nicht betroffen), weil sie sich auf einer anderen  
Ebene (der dadurch erst begrifflich gefassten politischen Legitimität) als begriff-

lich eingeschlossen betrachten. Sie machen ihn durch ihre Einforderung explizit, 

nachdem sie ihren Ausschluss als Unrecht empfinden und begreifen. Es gibt zwar 
keine organisierte Menge, die alle einschließt, nicht einmal begrifflich (das all-

gemeine Wahlrecht wird Kinder oder solche, die sich „ihres Verstandes“ oder ih-

rer politischen Urteilskraft in keiner Weise bedienen können – wie immer diese 
Klassen auch definiert sein mögen – immer als gleich Stimmberechtigte aus-

schließen). Und doch gibt es potentiell eine weitgehend vollständige Einbezie-

hung aller Stimmfähigen (Bürger von Geburt oder von Herkunft wegen, Einwoh-
ner etc.). Die historisch-politische Bewegung dieser Ausweitung des politischen 

Universalismus und damit der Basis des modernen demokratischen Souveräns ist 

– wenn auch nicht nur – ein Effekt dieser Dialektik. Dass sie in unserer Tradition 
auf Kosten einer effektiven Machtaufteilung unter allen bzw. auf alle verwirk-

licht wurde, also im Sinne einer immer abstrakteren und zugleich fetischartigen 

Repräsentanz, ist ein anderes Problem, das uns zu weit von der Antike wegzufüh-
ren droht. Das Prinzip universeller Gleichheit und Freiheit ist potentiell, also be-

grifflich, um es mit Aristoteles zu halten, unabgeschlossen. Ein politischer Ent-

wurf, der danach trachtet, es zu verwirklichen, müsste beide miteinander ver-
knüpfen, und zwar nicht etwa in der Form eines Katalogs, also einer Aneinander-

                                              
26  „La Polis grecque et la création de la démocratie“, in: Domaines de l’homme. Les 

carrefours du labyrinthe II, Paris: Seuil �986. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 23 

 

reihung von Rechten, mögen sie auch Grundrechte genannt werden, sondern 

praktisch und systematisch.  

Die Proklamation des angeblich hegemonial „phallokratischen“ Un/Wesens 
des „Logos“ vermag die – oftmals nur impliziten, nicht einmal gewussten – Be-

zugnahmen dieser Proklamationen auf die zentralen Bedeutungen der griechi-

schen Antike nicht zu verdecken.27 Die aktuellen, diskontinuierlichen und zuwei-
len auch inkohärenten Bezugnahmen zu erhellen, bedarf es einer Klärung und 

analytischen Entwirrung der angesprochenen Aporetik bereits in der Antike 

selbst. Es ist nicht mein Anliegen, hier den Sinn von Logos – Vernunft, Sprache 
– ein für alle mal zu erschließen, doch denke ich, dass das Verhältnis zwischen 

Logos, Eidos und dem Prozess expliziter sowie kohärenter politischer Gestaltung 

oder Selbstinstituierung eines body politic vor allem in Anschluss an Aristoteles 
begrifflich fundierter erschlossen werden kann. Aristoteles ist nicht nur der ein-

flussreichste Philosoph unserer gesamten analytisch-wissenschaftlichen Traditi-

on, er war auch als Historiker oder zumindest als historiographisch fundierter 
Wissenschafter (die Athenaiôn politeia geht weit über diese minimalistische 

Attribuierung hinaus) bahnbrechend. Er machte als erster auf empirisch fundierte 

und zugleich begriffssystematische Weise (also logisch-empirisch) deutlich, dass 
die Frage nach den Strukturen der Polis eine Frage nach Form, Gestalt oder Beg-

riff der Polis ist. Die politeia (Verfassung) ist das Eidos einer Polis, und in ge-

wisser Hinsicht können wir dies in eine relationale Analogie setzen mit seiner 
Konzeption von der menschlichen Seele: Die Verfassung (Konstitution) ist für 

den (kollektiven) politischen „Körper“, was die Seele für den menschlichen Kör-

per ist. Sie ist die Form, aber auch die entelecheia, also seine vollendende Ver-
wirklichung.  

Ebenso unumgänglich erscheint eine historiographische Zugangsweise, wel-

che die Pfeiler eines traditionellen politischen Körpers und dessen asymmetrische 
Geschlechterkomplementarität in Betracht zieht. In der Politik arbeitet Aristote-

les – durchaus affirmativ – einige zentrale Strukturen der Polis heraus, die bis 

heute eine Grundlage unseres politischen Imaginären darstellen und unsere poli-
tischen Systeme in antidemokratischer Weise mitstrukturieren: die Komplemen-

tarität der Geschlechter als eine Art von Klassenasymmetrie; die politische Kör-

permetapher, in der die Polis als hierarchisch animierter, also im aristotelischen 
Sinn kybernetisch („steuermännisch“) beseelter Organismus von bestimmter 

Form/Gestalt (in starker Beziehung mit den entsprechenden Begriffen in Über 

die Seele) inszeniert wird. Dieser Körper ist nicht so sehr über körperliche son-
dern stärker über moralische Marker männlich geprägt. Schließlich findet sich 

                                              
27  Siehe hierzu vor allem Derridas methodologische Darlegung seiner Arbeit als einer 

das griechische Erbe würdigenden und zugleich dekonstruierenden; ausführlicher, 
in: Jacques Derrida, Elisabeth Roudinesco, De quoi demain… Dialogue, Paris: 
Fayard Galilée 200�, Kap. � „Choisir son héritage“, S. ��-40 und Kap. 2 „Politi-
ques de la différence“, S. 4�-6�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | CHIASMEN 

 

bei ihm die realistische und weitgehend verkannte Aussage, dass Frauen über die 

Fähigkeit zu beraten und zu urteilen verfügen würden, nicht aber über die Ent-

scheidungsgewalt (kyriê). Dies bezieht sich offenkundig auf den von Aristoteles 
durchaus gut geheißenen Ausschluss der Frauen aus den institutionalisierten 

Machtausübungsinstanzen. Das Wechselverhältnis zwischen diesen drei struktu-

ralen Momenten bildet eine Art Systematik des Eidos jenes politischen Korps, 
der sowohl demokratische als auch monokratische und oligarchische Elemente in 

sich vereint. In diesem „System“ stellt der Ausschluss der Frauen, Mitwohner 

und Sklaven… aus den Instanzen der politischen Entscheidung und Machtaus-
übung in erster Linie ein historisches Phänomen dar. Er ist konstitutiv für die Or-

ganisation der gesamten Polis, doch stellt diese historisch konstitutive Bedingung 

weder eine determinierend strukturalistische noch eine ontologische Notwendig-
keit, schon gar kein substantielles Wesensmerkmal im Sinne des ousia-Begriffs 

der Metaphysik dar. Auch wenn die historische Beständigkeit und Wirkmächtig-

keit dieses strukturierenden Bedingungsgefüges (ein Begriff, der präziser und 
damit angemessener ist als „latente Struktur“) eine solche Notwendigkeit vom 

Begriff her nahe legen, ist hervorzuheben, dass selbst in Athen ein solcher Aus-

schlussdeterminismus nicht unhinterfragt vorherrschte. Nicht nur Platons Aus-
führungen im VIII. Buch der Politeia über die Begründetheit, Frauen an der 

Ausübung der Macht im Staat zu beteiligen, auch die so genannte „Küchenpoli-

tik“ der Komödie setzt sich mit diesem Thema ausführlich, wenn auch zur Belus-
tigung der männlichen Zuschauer durch das atopon, das Seltsame (wir würden 

heute vielleicht sagen „the queer“) auseinander, umso mehr als die Komödie die 

kathartische Funktion erfüllte, die verkehrte Welt politischer Macht, ja Herr-
schaft der Frauen zu inszenieren, die von Aristoteles durchaus als reale Gefahr 

eingeschätzt wurde. Im Zentrum dieser Problematik steht die Frage nach der kol-

lektiven auctoritas, die sich auf eine männliche Instituierungshegemonie bezieht. 
Durch sie ist jegliche Definitions-, Distinktions- und Segregationspraxis geprägt 

und geformt. Diese historisch gewachsene Hegemonie trägt auch maßgeblich zur 

Erklärung dessen bei, dass es zwar ein Projektionsflächenimaginäres der Weib-
lichkeit, aber kein vergleichbares Imaginäres der Männlichkeit gibt. Die Philoso-

phie hat diese Hegemonie in vielerlei Hinsicht formalisiert, die Ideologie und die 

transzendente Spekulation suchen sie zu legitimieren bzw. zu perpetuieren. Phi-
losophie und Ideologie waren darin aber nicht immer leicht auseinander zu hal-

ten. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Teil I  
Chaos – Psyche-Soma – Kosmos 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Die Abgründe des Denkens und die Instituierung 

der Philosophie  

Die Vernunft sei universell und neutral, das heißt jenseits der Geschlechter. Doch 

als philosophische Bedeutung, die in und durch die Ausübung der Philosophie 
instituiert wurde, sollte die Vernunft zugleich als männliche Fakultät proklamiert 

werden, zu der Frauen auf Grund der „Natur“ ihres Geschlechts keinen Zugang 

hätten. Dieses Phänomen, das auch als male bias so wie als die Fiktion der Neu-
tralität der Vernunft kritisiert wurde, besteht in einer Aneignung des Allgemeinen 

und der Vernunft durch das männliche Geschlecht bzw. seine Vertreter. Dieser 

nicht deklarierten Aneignung, welche immer schon im Kontext eines von Herr-
schaftsverhältnissen durchzogenen gesellschaftlichen Imaginären (Castoriadis) 

zu sehen ist, kommt ein grundlegendes Gewicht für die rationelle Organisation 

der „westlichen“ Gesellschaften zu. Dabei haben wir es immer auch mit einer 
Entwertung all dessen zu tun, was sich an den Körper heftet, insbesondere an den 

Körper als Psyche-Soma, oder als Leib; zu dieser Entwertung kam – beginnend 

mit Parmenides, dann Platon – vor allem mit den tendenziös ihn rezipierenden 
Neoplatonikern und in der Folge mit der christlichen Dogmatik eine Evakuierung 

bzw. Verdammung all dessen, was unbestimmbar und irreduzibel ist und dem 

„Anderen der Vernunft“ zugeordnet wurde. 
Die Philosophen der Dichotomisierung und der hypostasierten Dialektik, de-

ren ewig gültiges Modell die Geschlechterdifferenz (von Pythagoras zu uns) war, 

haben danach die Reflexion über die Geschlechterverhältnisse und die Ge-
schlechterdifferenz aus ihren ontologischen, ja sogar anthropologischen Begriffs-

bildungen weitgehend ausgeschlossen – nicht ohne zuvor den Term des Weibli-

chen durch seine „natürlich“ unterstellte Gleichsetzung mit der Materie, der Pas-
sivität, der Minderwertigkeit als eine Art chaotischen Grund-Abgrund zu veran-

kern. Die Unterdrückung einer ernsthaften philosophischen, also in Frage stel-

lenden Reflexion war für den Erhalt der ontologisch-gnoseologischen Hierarchie 
für diese Philosophen und Dogmatiker umso wichtiger, als dieses gesellschaftlich 

als hierarchische „Differenz der Differenzen“ instituierte Verhältnis implizit oder 

explizit den unabänderlichen Rahmen ihrer Axiomatik darstellt/e.  
Um nun die unterschiedlichen Register und Schichten zu erhellen, in denen 

(und durch die) weibliche Elemente (das Männliche nimmt dabei meist den Platz 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

des allgemeinen Terms ein) als Gestalten in Szene gesetzt werden, ist es wichtig 

weibliche Figuren bzw. Gestalten des Weiblichen, wie sie in der platonischen 

Philosophie ins Werk gesetzt sind, zu untersuchen. Dabei geht es nicht nur um 
die Funktion, die sie innerhalb des Logos ausüben, sondern auch um ihren Bezug 

zum gesellschaftlichen Imaginären der griechischen Antike, vornehmlich in sei-

nen geschlechtspezifischen Dimensionen.  
Als es um die Klärung der Werte bezüglich der einen oder anderen dichoto-

men Kategorie ging, wurde das Weibliche stets auf der ontologischen Seite der 

stofflichen Matrix (chôra bei Platon, hylê bei Aristoteles) eingereiht, vor allem 
aber auf jener des Unbestimmbaren. Denn, was in der formellen Logik oder der 

philosophiehistorischen Rezeption der (keineswegs nur hegelschen) Dialektik 

weitgehend ausgeblendet oder bestenfalls „aufgehoben“ worden war, ist der drit-
te Term des Gemischten, das metaxy, das ,Mitten drin‘, welches weder Summe 

noch Synthese dieser beiden Pole ist, sondern bestenfalls dynamische Verbin-

dung zwischen beiden und zugleich der Moment des Zerplatzen jener Dichoto-
mie zwischen Körper und Idee, zwischen Bestimmtem und Unbestimmbarem, 

zwischen peras und apeiron: Das metaxy ist der sich nach unten hin unendlich 

weitende Mittelpunkt, durch den das Chiasma hindurchgeht, um die formal von-
einander ausgeschlossenen Termini an der Oberfläche manifester Logik wieder 

zu verknüpfen; es bezeichnet aber auch den begrifflichen Raum, für neue Be-

stimmungen. 
Durch diesen logisch selbst nicht hinreichend bestimmbaren Topos einer 

vordergründig unschlüssigen Verbindung, werden zum Beispiel der Verfall des 

Körpers mitten in der sich als „Philosophie“ instituierenden Denktätigkeit zu le-
sen sein, und ebenso die Verwirrungen, die dieser Verfall der denkenden Seele 

beschert. Die Bürde ist umso schwerer für eine Seele, die sublimatorisch von die-

sem Körper getrennt wird, wenn sie selbst sich nur über dieses unhintergehbare 
Körperschema hervorbringen kann (aktiv und passiv sind hier anfänglich nicht 

klar geschieden, der Medium geht der deutschen Sprache ab). Nun ist es ein psy-

choanalytischer Allgemeinplatz (der allerdings niemals naturwissenschaftlich 
bewiesen werden kann), dass die Seele in ihrer originären Existenzweise sich erst 

über die Modelle des Körpers heraus bildet, eines zu ihr heterogenen Körpers, 

welcher ihr originäres Allmachts- und Unsterblichkeitsphantasma radikal in Fra-
ge stellt.� Wir finden dieses Paradoxon einer aporetischen Einheit des Psyche-

Soma2 aber auch schon in Platons Werk, vornehmlich in der wie obsessiv wie-

derkehrenden Frage nach der Hervorbringung der philosophischen Seele und ih-
res Bezugs zur weiblichen Körperlichkeit im doppelten Sinn von Körper-Frauen 

                                              
�  Relevant sind hierfür m.E. vor allem die Arbeiten von Anzieu, Aulagnier, Bion, De-

jours, Dolto und Rosé, die in ihren Büchern nicht nur Freuds Dictum, das Ich sei in 
erster Linie ein Körperich, herausarbeiteten, sondern darüber hinaus dem Problem 
des aporetischen Verhältnisses zwischen Psyche und Soma weiter auf den Grund 
gehen. 

2  Siehe hierzu die genaueren Ausführungen in Corps transfigurés, Bd. I, Kapitel I.�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 29 

 

und weiblichem Leib („Weibleib“). Dieses Paradoxon zieht sich als aporetische 

Situation durch die gesamte Instituierung der Philosophie als sublimierende Lie-

be. Denn es ist vor allem diese Instituierung vermittels der Setzung von Denk-
schemata, mit der Platon sich zum „Vater des Logos“ erhebt, zum Vater der Phi-

losophie, insofern diese sich – nach Sokrates – das Nachdenken über die Welt 

der Menschen zur Aufgabe macht, also das, was in der Folge Anthropologie ge-
nannt wird. Und es ist auch Platon, der den Demiurgen (Werkmeister) als „Vater 

des Universums“ einsetzt. Nun stellt dieser „Vater“, nicht das eigentliche Zent-

rum oder den einzigen Kern des geschlechtsspezifischen philosophischen Imagi-
nären bei Platon dar. Vielmehr spielt auch die „Mutter“ in ihrer metaphorischen 

Form (als „chôra“) eine zentrale Rolle in seiner Ontologie, Erkenntnistheorie und 

Anthropologie. Bei Platon finden wir darüber hinaus auch die unterschiedlichen 
Schichten dieses sich aus dem mythischen Imaginären herausbildenden philoso-

phischen Logos. Diese Schichten reichen von einer biologistisch zu nennenden 

Ideologie über männliche Gestaltung der zentralen gesellschaftlichen Institutio-
nen als gleichzeitige Gestaltung des „Körpers der Institution“ (was einher geht 

mit der Marginalisierung bzw. dem Ausschluss der Frauen) bis zum Projektions-

flächenimaginären der Weiblichkeit (Imaginaire écran de la féminité)3. Und doch 
deckt dies noch nicht die explizite Stellungnahme Platons gegenüber den Frauen 

und hinsichtlich der Geschlechterverhältnisse innerhalb der Polis ab. Denn gera-

de bei ihm finden wir – für seine Epoche und weit darüber hinaus – erstaunlich 
Aussagen über die politische Gleichheit der Geschlechter. In seinen Reflexionen 

über diese Gleichheit weicht Platon/Sokrates nicht vor der Lächerlichkeit zurück, 

der er sich damit in den Augen seiner Zeitgenossen preisgibt.  
Doch für die Frage nach der Funktionalisierung und Biologisierung der Se-

xualität wie auch der Geschlechterverhältnisse ist vor allen Aristoteles zentral. Er 

war der nachhaltigste Ideologe in dieser Angelegenheit und er hat als erster ex-
plizit die beiden Begriffe Eidos und Genos voneinander unterschieden, Begriffe, 

die sowohl als Art und Gattung wie auch als Abwandlungen von „Geschlecht“, ja 

sogar von „Volk“ und „Rasse“ bis heute in wissenschaftlicher, alltagssprachli-
cher und politischer Verwendung sind. Doch vor dem Übergang zu einigen zent-

ralen Aspekten der empirisch-kritischen und logisch systematischeren Anthropo-

logie des Aristoteles geht es in der Mitte dieses ersten Teils zurück zu Sappho. 
Diese Rückwendung schien mir im Sinne einer Vertiefung der Eros-thanatos-

Problematik bei Platon längst ausständig. Und wenn sie philosophiehistorisch 

gegen den chronologischen Strich gebürstet ist, dann weil diese Reflexion aus 
begrifflicher Sicht geradezu als Bedingung der Möglichkeit für den Austritt aus 

der „manischen“ Phantasmagorie der Seelenwanderung und für den Übergang 

                                              
3  Siehe für eine genaue Ausführung vor allem ibid. Bd. I, Teil I.3 sowie auf Deutsch 

eine Zusammenfassung in: „Der Körper in den Gestaltungen und Schichtungen des 
geschlechtsspezifischen Imaginären“, in: Julia Funk (Hg.), Körper-Konzepte, Tü-
bingen: Gunter Narr �999, S. 25-35. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

zum Realitätsprinzip erscheint, das heißt zur Anerkennung des Todes. Sapphos 

„depressivere“ Position ermöglicht nicht nur die Akzeptanz des unausweichli-

chen Verfalls des Körpers, der mit dem Alter einhergeht und schließlich im Ster-
ben endet, sie setzt zu einer Reflexion an, auf die Aristoteles – eher ungläubig 

gegenüber den Mythen seines langjährigen philosophischen Lehrers – zurück-

greift. 
 

Die nun anschließende, von einer ebenso summarischen wie systematischen Lek-

türe geleitete Annäherung an das Werk Platons, verfolgt die Linien, welche die 
unterschiedlichen Schichten des Seins im Rahmen einer relationalen Systematik 

miteinander verbinden. Dies geschieht im Kontext der Anthropologie mittels ei-

ner Dialektik aus drei Termini: Soma, Psyche und triton genos, in dem sich die 
höchste Idee organisiert ist, und in dem die sich verändernde, stets abweichende 

Vielfalt harmonisiert werden soll. Ohne in Platons Ontologie eine rein ideelle 

Logik hineinzulegen, lässt sich darin doch eine Formierung und Formalisierung 
des Denkens und damit der Sprache ausmachen. Diese Formgebung begründet 

zwar den platonischen Idealismus, begrenzt ihn aber zugleich in seiner figurati-

ven Geprägtheit durch den Körper. Die Hervorhebung dieser Begrenztheit ge-
schieht nicht aus einer hermeneutischen Voreingenommenheit, sondern in erster 

Linie, weil eine idealistische Reduktion der Körperlichkeit die Verwobenheit von 

Psyche und Soma in Platons Werk umgehen muss und den Dogmatismus Platons 
anachronistisch, nämlich christlich, überhöht. Insofern Platon die Formierung des 

Denkens wie auch der eidê (hier im Sinn von Vorbilder, paradeigmata) als spezi-

fisch philosophische Gestaltungen ohne Unterlass mit diesen Elementen bearbei-
tet, ja weil sie sogar als Möglichkeitsbedingung der Ideen in Erscheinung treten, 

muss die Verabsolutierung der Ideenlehre sie in ihrer epistemisch-trans-zenden-

talen Wirkmächtigkeit ausblenden, um den Ideen im Werk Platons selbst diesen 
Platz einzuräumen.  

Es ist gerade diese Verknüpfung zwischen einer anonymen und unbewussten 

Arbeit, also einem Habitus (hexis) einerseits, den systematischen, ja mathemati-
schen Anforderungen des philosophischen Denkens andererseits, welche einen 

der Sinnkerne dieser damals neuartigen Tätigkeit darstellt. Auch diese Verknüp-

fung hat ihren logischen Ort im triton genos und dem metaxy, jenem Mittendrin, 
welches die Position der Termini und des Verhältnisses zwischen den in Frage 

stehenden Termini verändert und dessen Extremitäten bei Platon nicht nur die 

schon erwähnten sind, sondern auch Eidos und mimêma (Vorbild und Abbild). 
Allerdings arbeitet er eben so zentral mit dieser Schnittstelle, aus der die Klarheit 

der Grenzen und Termini überhaupt erst hervortritt. Die Vermischung soll, an-

ders als die christliche Tradition es uns lehrte, nicht vermieden werden, sie muss 
bei Platon – mittendurch – bestanden werden, sowohl logisch als auch existen-

ziell. Das erste, transzendentalste triton genos, jenes des Werdens, versucht Pla-

ton als chôra zu fassen. Im Folgenden schlage ich eine Deutung dieses schwieri-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 31 

 

gen Topos vor, der ein Begriff sein soll, ohne als solcher wirklich fassbar zu 

werden. 

 

 

Chôra ,  Amme und Mutter  a l ler  Dinge als  begr i f f l iche 
Matr ix  der  Formen (e idê)  

 
Das triton genos (dritte Art oder Gattung), als die bzw. das Platon die chôra be-

zeichnet, entzieht sich den Schicksalen des Körpers, weil es keine Form ist und 
auch keine enthält. Man wird sich wundern über diese Aussage, zumal es gemäß 

der traditionellen Form-Materie-Dichotomie als allgemein akzeptiert gilt, insbe-

sondere für Platons Philosophie, dass die Form es ist, welche Bestand hat, und 
nicht die Materie. Doch zugleich ist es auch die Form, welche vergeht, ja veren-

det im Element des Körpers, der ja Körper nur ist von dem Moment an, wo er 

gestaltet ist, formiert als dieser bestimmte Körper. Wie verhält es sich nun mit 
dem triton genos, diesem Begriff des Mittendrin (metaxy), bzw. mit der Bezeich-

nung „Mutter“ (mêter) sowie „Behälter“ (hypodochê, container) und „Amme“ 

(tithênê) für jenen transzendentalen „Raum“ (chôra) allen Werdens in Platons 
Timaios?4 Diese dritte Art (oder Begriff) bezeichnet zuerst das, was jede Form 

im Zuge ihres phänomenalen Zur-Welt-Kommens nährt, aufnimmt und beher-

bergt. An dieser Stelle der platonischen Ontologie und Genealogie wird die Am-
me, weibliche Gestalt par excellence, zum begrifflichen Träger; sie wird zum 

mythischen Tropus, der unumgänglich ist, weil wir es mit einer Idee zu tun ha-

ben, die nicht mehr in logischen Termini ausgesagt werden kann. Es handelt sich 
dabei nicht um eine Aporie, für die es aus logischer Sicht eine Auflösung gäbe: 

Als unkörperlicher Körper handelt es sich um den in höchstem Maß aporetischen 

Topos überhaupt (beginnend damit, dass er kein Ort ist und auch keinen Ort hat). 
Es ist also nicht mehr – wie in der Hebammenkunst5 – der Mann, der die Frau 

nachahmt (mimeomai); nicht mehr die Psyche wird hier zum Uterus der empfan-

genen (dechomenai) Idealitäten, die keine hergebrachten Ideen sind (zumindest 
nicht vordergründig…). Vielmehr handelt es sich zuerst um die Eigenschaft, 

welche einem weiblichen, weil Frauen vorbehaltenen, Beruf entlehnt ist: dem der 

Amme. Zum anderen wird das Gesamte dieser Idee zur Konstituierung jenes Pro-
jektionsflächenimaginären der Weiblichkeit beitragen, welches die Frau seit Jahr-

tausenden als Feld der Andersheit inszeniert. 

Es gilt also, die Art und Weise genauer zu betrachten, auf die jene beiden zu 
einer einzigen verdichteten Frauenfiguren, die Amme und die Mutter, genau dort 

als philosophische Operatoren ins Werk gesetzt werden, wo − angeblich − die 

Dialektik an ihre Grenzen stößt. Dies könnte genau jenen imaginären Raum mar-
kieren, in dem die Fähigkeit (der philosophierenden Männer?) klar und kategorial 

                                              
4  Timaios, 48 e bis 53 c.  
5  Siehe nächster Abschnitt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

zu denken aussetzt: an der Schwelle des Werdens, triton genos zwischen Sein 

und Nicht-Sein, zwischen Eidos und mimêma etc. Diese dritte Art/Gattung, für 

die es keinen Reflexions-, ja nicht einmal einen Erfahrungsbegriff gibt, erlaut die 
Assoziation, dass im antiken griechischen Imaginären die Amme und die Mutter 

gleichsam das Wesen der Frau ausmachen: Nur als vollständige Mutter (das heißt 

als Mutter eines männlichen Bürgers, der gleichsam ihre „Steuer“ darstellte) 
konnte eine Frau mit Fug und Recht als solche bezeichnet werden. Und nur als 

Amme, also als Nahrungsbehälter für das durch männliches Sperma in sie einge-

pflanzte Eidos spielt ihr Körper (auf den sie nicht selten reduziert wird) in den 
meisten biologischen Theorien eine Rolle in der Fortpflanzung. So werden diese 

beiden „wesentlich“ weiblichen Gestalten, die Mutter und die Amme, für eine 

begriffliche Annäherung an die chôra ins Spiel gebracht: Sie ist ein „Raum“, der 
sich selbst nicht essentialisieren lässt.  

Im Menexenos greift Sokrates eine der Einwanderin Aspasia6 zugeschriebene 

Grabrede auf, in der er sie im Kontext einer unerbittlichen Parodie sagen lässt: 
„Nicht die Erde ist es, die die Frau nachgeahmt hat, sondern die Frau die Erde“. 

Dabei wird die Mimesis für den Autochthonienachweis der Athener, Kinder der 

athenischen chôra (Territorium), von Platon selbst noch ironisiert und verdreht: 
Diejenige, welche gebiert, trage in sich die Nahrung (das ist der Fall bei den 

Weibchen der Tiere und Menschen, die Platon als exemplarischen Beweis an-

führt). Daraus folge in einem offenkundig absurden Fehlschluss das Umgekehrte, 
dass nämlich diejenige, welche in sich die Nahrung trägt (die Erde) auch die sein 

muss, welche (die Menschen) gebiert.7 Die Mutter und die Amme sind untrenn-

bar miteinander verbunden, auch wenn sie hier noch zwei sind. Sie werden von 
Platon noch rhetorisch identifiziert, um später, im Zuge schleifender Rezeptions-

bewegungen, gar zu dieser Weiblichkeit-Andersheit verschmolzen zu werden, 

nach deren Bild dann die Frauen dazu vergattert werden, ähnlich wie diese bei-
den Gestalten, ihre Physis als ihre Individualität auflösende „Natur“ zu verwirk-

lichen. Ironisch ist dabei, dass diese Natur schließlich doch nur eine Nachah-

mung ist, für die eine so „berühmte“ Frau wie Aspasia Patin stehen soll.8 

                                              
6  Vidal-Naquet nennt sie in Platons Texten in strukturalistischen Termini eine „We-

niger Frau“, eine Frau von unten (du dessous), im Gegensatz zu Diotima, jener 
mythischen Priesterin, auf die ich noch kurz zurückkommen werde. Siehe Vidal-
Naquet, Vorwort zu Corps transfigurés, Bd. �, S. �5. Nach Diogenes Laertius wurde 
Aspasia auch im Zuge politischer Diffamierungen, die vor allem ihren Gefährten 
Perikles treffen sollten, als eine Art Puffmutter bezichtigt und – als Angehörige des 
Kreises „ionischer AufklärerInnen“ in Athen – ebenso wie Anaximenes wegen ase-
beia, Gottlosigkeit, angeklagt. Dieselbe Anklage wurde übrigens später gegen Sok-
rates erhoben, der als junger Mann auch in diesem Kreis verkehrt haben soll. 

7  Platon: Menexenos, 237 e-238 a. 
8  In ihrem Buch Né de la terre zeichnet Nicole Loraux die hartnäckige und zugleich 

bequeme Tradierung eines entstellten Zitats nach („Die Frau ahmt die Erde nach“) 
und arbeitet die Dialektik zwischen Naturalisierung und Konstruktion der Mütter-
lichkeit heraus. Sie untersucht vor allem die Betonung der „wahren Mutter“, welche 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 33 

 

Im Timaios wird nun die Amme Trägerin einer verqueren Logik; und diesmal 

nicht um des Wissens über die „Mutter-Erde“ willen,9 sondern in Hinblick auf 

die Erkenntnis dessen, was das Register der Mimesis überschreitet, ein Register, 
das für Platon immerhin zentral ist und für die vorherrschende Platonrezeption 

sogar das einzig gültige. Der dritte Term ist nicht eine Amme, er ist wie (hoion) 

eine Amme hinsichtlich des Werdens. Platon lässt bezüglich dieser tropologi-
schen und kategorialen Einschränkungen keine Zweifel. Und, was besonders er-

staunlich ist, er konzipiert diesen Raum in einer zentralen Hinsicht entgegen die 

damals gängige Vorstellung, der zufolge sich das vom Sperma transportierte Ei-
dos im Uterus nicht mehr auflöst, wenn es diesen einmal geprägt hat. 

Die chôra nämlich ist nicht markiert/geprägt und nicht markierbar/prägbar: 

Trotz aller nur denkbaren Durchgänge der Formen durch diesen „Raum“, bleibt 
er „jungfräulich“ (obwohl sie für uns nahe liegen mag, wird diese Bezeichnung 

im griechischen Original nicht verwendet). Nun ist diese Jungfräulichkeit eines 

zu markierenden Raums ein alter, vielleicht nicht nur jungmännlicher Traum.10 
Doch indem gerade die Individualität überschritten wird, vereint der dritte Term 

als eine Art „ungepflügtes Feld“ (chôra) das Unvereinbare. Weil sich die chôra 

als unförmige „Form“ für die Formierung aller Formen eignet (sie besitzt ein 
Höchstmaß an Plastizität), verwischt sie im selben Zug oder vielmehr verwischen 

                                                                                                                                     
der „Stiefmutter“ entgegengesetzt wird, die Platon im Menexenos persifliert. Siehe 
insbesondere das ins Deutsche übersetzte Kapitel „Warum die Frauen, wie es heißt, 
die Erde nachahmen“, in: Gudrun Perko, Mutterwitz. 

9  Ihr Uterus wird schließlich mit dem Feld verglichen, beziehungsweise mit der Fur-
che: „In die Mutter wie in eine Furche gesäte Lebewesen, die wegen ihrer Kleinheit 
und Ungestaltetheit unsichtbar sind“ („hôs eis arouran tên mêtran aorata hupo 
smikrotêtos kai adiaplasta zôa kataspeirantes [...]“), Platon: Timaios, Übers. A.P., 
91 d. 

10  Diesen Gedanken in extremis weiterführend könnte gesagt werden, dass, solange 
die Jungfrauen zahlreich vorhanden sind, sie Ammen oder Nährerinnen des männli-
chen Samens zu werden vermögen, ohne dass eine weitere Besamung die erste stö-
ren müsste oder umgekehrt eine „fremde“ der „eigenen“ Besamung zuvorkommen 
würde, zumal die Heirat sowohl Jungfräulichkeit als auch Besamungs- und Markie-
rungsmonopol in dieser je seinigen „Amme“ garantieren. Die Gefahr der Vermi-
schung ist umso größer, als das bioterritoriale Imaginäre der Griechen (und nicht 
nur der Griechen) die einmal erfolgte Markierung so beständig verankert, dass darin 
jedes Kind eines anderen Mannes, das diese Frau gebären würde, eigentlich schon 
dadurch ein Bastard wäre, bevor es das im juristischen Sinn ist. Das „copyright“ 
materialisiert sich durch die Institution sowie durch die sie begleitende Vorstellung 
des unvergänglichen Spermas. Zugleich enthält dieses Imaginäre unter dem Vorzei-
chen der Abwendung ein homophiles Moment: in der Begegnung mehrerer auf den 
Samen reduzierter „Männer“ in einem dreifach metonymisch verdichteten Frauen-
/Mutter-/Ammenleib. Die Aufhebung der Zeit in diesem überdeterminierten Mutter-
leibsraum bzw. der Vergänglichkeit lebendiger Körper darin verweist eindeutig auf 
eine primärprozesshafte, und stark originär geprägte Struktur, die umso nahe lie-
gender ist, als es sich hier um Herkunftsmythen im weiteren Sinn handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

sich in ihr alle Formen. „Ordnung der Koexistenzen“��, ja, aber des Werdens und 

nicht des Seins. Die Formen koexistieren gerade nicht in der chôra, um nicht 

miteinander in Konkurrenz zu treten oder sich zu vermischen bzw. sich gegensei-
tig zu deformieren, obwohl die chôra für sie alle der Raum ist, der sie im Zuge 

ihres gebürtlich vorgestellten Werdens (genesis) aufnimmt und nährt. Die logisch 

einzig mögliche Weise der Koexistenz wäre dann die, dass sie nicht als diese o-
der jene bestimmten Formen koexistieren, sondern viel plastischer, etwa in einem 

Zustand der weitgehenden Formierbarkeit analog zu Stammzellen. 

 
Fragen der Metaphorik 
 
Die perpetuierte „Jungfräulichkeit“ beruht auf der Figur der Amme, während der 
Figur der Mutter die Rolle zukommt, die Idee bzw. den Begriff (Genos) in den 

Rahmen der familialen Trinität zu rücken, in der die Amme/Mutter aller Dinge 

ihr männliches Pendant im Demiurgen als dem „Vater des Universums“ findet 
und – in analoger Gleichung – in den sinnlichen Gestalten oder Seienden ihre 

„Kinder“.�2 An dieser Stelle sei jedoch festgehalten, dass Platon diesen „Vater“ 

nicht als aktives generatives Prinzip im Werdensprozess auffasst: In den alle-
rersten Zeiten des Universums sind Werden und Sein vor dem Himmel da und re-

levant bleibt darin die Anordnung durch die Bewegung der chôra als organon 

seismon, das in Anlehnung an Schleiermacher als Rüttelwerkzeug übersetzt wer-
den kann; der Gott/Demiurg bringt dann nur noch, in einer Art sekundärer Bear-

beitung, formale Ordnung vermittels der Zahlen in die Welt. 

Derrida warnt uns davor, in den Bezeichnungen Amme und Mutter allzu 
leicht einen metaphorischen Gebrauch zu sehen. Er begründet dies damit, dass 

die Metapher in einer „gewissen platonischen Tradition ein sinnlicher Umweg“ 

sei, um zu einem intelligiblen Sinn zu gelangen. Und da die chôra weder sinnlich 
noch intelligibel ist, seien wir mit der Verwendung der Metapher schlecht be-

raten.�3 Hiergegen ist jedoch einzuwenden, dass der Sinn der platonischen Meta-

                                              
��  C. Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 324. In Aristoteles’ Physik 

findet sich dieser nicht genetische Aspekt (209 b �2-�7). In besagter Stelle über to-
pos und chôra, in dem Aristoteles den Timaios erwähnt, verwendet er nicht den 
Terminus hypodochê, sondern den aktiver konnotierten Term metaleptikon. Im Ti-
maios aber handelt es sich explizit um Geburt und Werden, deren Status gegenüber 
dem Sein in der ontologischen Hierarchie Platons analog gesetzt wird mit jenem des 
Glaubens gegenüber dem Wissen um die Wahrheit. 

�2  Ibid, 50 d. 
�3  J. Derida: „Chôra“, in: Poikilia. Etudes offertes à Jean-Pierre Vernant. Paris: Edi-

tions de l’EHESS, S. 294. Siehe diesbezüglich auch die ausführliche Studie über die 
Metapher in der Philosophie, J. Derrida: „Weiße Mythologie“ in: Randgänge der 
Philosophie. Ich siedle mich nicht in derselben transzendentalen Perspektive an wie 
Derrida in diesen beiden Texten, insbesondere deshalb, weil es mir auch darum 
geht, die philosophischen ins Werk Setzungen des „Weiblichen“ oder der weib-
lichen Figuren zu analysieren, statt sie letztlich doch wieder zu perpetuieren. Eine 
solche Arbeit kommt um eine rhetorische Analyse nicht umhin, welche die petitio 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 35 

 

pher ja gerade darin besteht, den Begriff der chôra in dieses intelligible Schema 

einfügen zu helfen. Es ist doch der offenkundige Ansatz Platons, gerade das in-

telligibel oder begreifbar zu machen, was der Intelligibilität sich entzieht und das 
an ihr zugleich, auf „wundersame“ Weise, teilhat: das metaxy.�4 Es stimmt aller-

dings, dass weder die Amme noch die Mutter als sinnliche Begriffsträger fungie-

ren könnten, wenn deren Zuordnung zum Bereich des Sinnlichen sich nicht für 
Platon oder für die, welche darin schon oder nicht eine Metapher sehen, von 

selbst verstünde. Um sinnlich metaphorischer Signifikant zu werden, musste die 

weibliche Figur nicht nur die Reduktion auf jenen Aspekt durchgemacht haben, 
den zu veranschaulichen sie nun aufgerufen ist, sondern auch jenen Übergang 

zum Sinnlichen, der als solcher allem möglichen, nur nicht dem Sinnlichen selbst 

zuzuordnen ist. 
Doch wenn es der Autorisierungen bedarf, um von „Metapher“ sprechen zu 

können, so wird Aristoteles sie liefern; nicht weil er an sich Absolution erteilende 

Autorität wäre, sondern weil auf ihn die von Derrida angedeuteten, „einer gewis-
sen platonischen Tradition“ zugehörigen Definitionen der Metapher zurückge-

hen. Die hier zur Diskussion stehende Metapher kann als solche bezeichnet wer-

den, insofern sie zwei Typen von Metaphern entspricht, die Aristoteles skizziert 
hat. Zuerst tauscht sie den besonderen Term durch einen allgemeinen: die chôra 

ist allen Geburten, was die Amme nur einigen ist, und was die Mutter jenen ist, 

die in sie durch den Vater eingepflanzt werden. (Der Demiurg wird auch Vater 
genannt, allerdings explizit „universeller“ Vater, pantos). Darüber hinaus handelt 

es sich um eine Verhältnismäßigkeit: Die chôra ist allen Formen, was die Amme 

einigen Kindern ist, und sie ist allen Formen, was die leibliche Mutter jenen 
„Samen/Eiden“ während der Zeit der Schwangerschaft ist: nährendes Behältnis 

für das Heranwachsen zum lebensfähigen Säugling. 

In Hinblick auf ein besseres Verständnis des Übergangs von der expliziten 
Metapher zur Homologie zwischen Frau und Behältnis bzw. Amme des Seins 

(z.B. bei Lévinas), wird die Art und Weise der Beziehung zwischen Metapher 

und Metonymie zu untersuchen sein, die mit der Setzung des Verhältnisses zwi-
schen bezeichnetem bzw. illustriertem Term und bezeichnendem oder veran-

schaulichendem Term der Metapher einhergeht. Dass die weibliche Figur der 

chôra ihr „keine Eigenschaft“ zuschreibt, auch keine wie auch immer geartete 
Individualität, stimmt in dem Maße, als es sich hier um das Genos des Generi-

schen handelt, spezieller um seine generierende Generizität. Doch auch das reicht 

nicht hin, ihr den metaphorischen Status abzusprechen, da die Metapher nicht, 
oder nicht nur, Übertragungsvehikel von Eigenschaften ist, wie im Falle des Lö-

                                                                                                                                     
principii zu akzeptieren hat, der jegliche grundlegende Reflexion über die Metapher 
begegnet: dass die für eine solche Reflexion konstitutiven Termini der philosophi-
schen Logik immer schon das Werk eines Metaphorisierungsprozesses und einer 
„Gebrauchtheit“, usure, dieser Metaphern sind. 

�4  Über die Verbindung von methexis, Teilhabe und metaxy als Grundmotiv Platons, 
siehe Ernst Hoffmann: „Methexis und Metaxy bei Platon“. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

wen etwa, von dem die Metapher den Mut auf Achill überträgt. Sie ist vornehm-

lich an begrifflichen Schnittstellen wie der dritte Term oder das metaxy sie be-

zeichnen angesiedelt. Insofern ist sie ein Verhältnis, das konstituiert wird, um ein 
neues semantisches Feld zu eröffnen und abzustecken, eine genuine Aufgabe der 

Philosophie, sofern sie über bloßen Textkommentar hinauszugehen vermag.  

Nun ist das Verhältnis zwischen Amme, Mutter, Behältnis und chôra von ei-
ner reduktionistischen Vereinheitlichung auf der Seite der weiblichen Figur ge-

prägt, welche als Bedingung für die semantische Eröffnung auf der Seite der on-

tologischen chôra fungiert. Doch zugleich handelt es sich − in bestimmter Hin-
sicht − um jenen Gesichtspunkt, der von der gängigen Bedeutung von chôra aus-

geht: Sie verliert ihren spezifisch materiell-gegenständlichen Aspekt, um allge-

meine, begriffliche Matrix zu werden. Die damit eröffnete begrifflich-onto-lo-
gische Dimension wird allerdings erst Aristoteles in der Physik systematischer 

explizit machen, wobei es auch ihm nicht gelingen wird, ganz ohne Metaphorik 

auszukommen. Seine dem Begriff der protê hylê inhärente Metaphorik kommt al-
lerdings weitgehend ohne die anthropomorphen und stark mythischen Züge Pla-

tons aus. Es bleibt, dass die Metapher hier um des zu veranschaulichenden Terms 

oder des neu zu fassenden Begriffs willen semantische Eröffnung ist. Der Träger-
term dagegen ist metonymisch reduziert und funktionalisiert. Vielleicht ist es 

das, was wir nicht sehen sollen, wenn wir Derridas Empfehlung folgen, in der 

platonischen Figur nicht zu schnell eine Metapher zu sehen... 
So ist die Behälterfrau bereits eine Metonymie, die, im Bild des zu beackern-

den Feldes, den Seinsbereich und damit auch das ontologische Feld wechselt, 

wodurch sie selbst Metapher, Übertragung, wird. Das ontologische Vorurteil be-
züglich der Trennbarkeit zwischen Behälter und Enthaltenem ist im Fall der als 

Behältnis vorgestellten Frau von Anfang an impliziert. Diese Trennung, obschon 

verschwimmend im Begriff der chôra, affiziert dennoch nicht auf (sinnlich) 
spürbare Weise die Vorstellung von der Frau, die darin als bloßer Vorstellungs-

träger hinsichtlich der Veranschaulichung des Verhältnisses zwischen Formen 

und ihrem matrischen Raum fungiert. Immerhin liegt in diesem Fall die Meto-
nymie offen zu tage, welche jede Metapher bedingt, insofern sie darin das Ver-

bindungsglied der Bereiche darstellt, zwischen denen die Metapher über-trägt. 

Und obschon die Rolle, welche die Frau darin spielt − oder sagen wir besser 
nicht spielt, weil sie ja als Acker den säenden Bauern nur passiv erduldet − nicht 

gerade beneidenswert ist, erlaubt der explizite Status dieser Metapher diese Rolle 

zu kritisieren und zu verkehren. Die Offenkundigkeit der Metonymie, in der die 
Reduktion Frau-Mutter-Gebärmutter erscheint, erlaubt es, sie festzustellen und 

zu bestreiten, doch genau das scheint Derrida als Teil der von ihm so definierten 

phallischen Ordnung ad absurdum führen oder durch Verschleierungstaktiken 
unmöglich machen zu wollen. Andererseits ist auch der Mann in der Metapher 

des zu beackernden Feldes metonymisiert (er wird auf den Ackerbauern redu-

ziert). Doch im Gegensatz zur Frau wird er nicht von einem ontologischen Feld 
in ein anderes, heterogenes transferiert, sondern bleibt im Register der menschli-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 37 

 

chen Tätigkeit. Nur seine Beziehung zu einem anderen menschlichen Wesen 

wird verneint, genauer in einen Bezug zur Erde verwandelt. 

In der Metapher von der weiblichen Fruchtbarkeit fungiert das Feld als ver-
anschaulichender Term. Es sei denn, wir halten uns an die oben erwähnte Stelle 

des Menexenos, wo die Dinge gerade anders liegen: Die Erde ist „wie die Frau, 

aber die Frau sei diejenige, welche die Erde nachahmt“. Im Timaios ist nicht 
mehr von der Nachahmung die Rede, stattdessen erschöpft sich für Platon das 

Weibliche als partieller Träger der Idee in seinen Veranschaulichungsfunktionen 

im Dienste des nicht Illustrierbaren bzw. des Unanschaulichen. Die funktionalis-
tische Partialisierung macht die Reduktion irreversibel und fixiert sie als substan-

tielle Entität. 

Im Gegensatz zu den tradierten Insinuierungen, die eine „natürliche“ Affini-
tät zwischen der Unbestimmbarkeit der chôra und jener der Frau setzen, sei hier 

betont, dass die chôra sich noch viel weitgehender der gestaltenden Einbildungs-

kraft entzieht als die von Platon inszenierte weibliche Gestalt. Denn die individu-
elle Amme bleibt als solche in diesem formierten Körper bestehen. Und so a-

morph sie auch vor- und dargestellt sein mag, eine Frau ist begrenzt oder zumin-

dest in der sie zusammenhaltenden „organisch-biologischen Grobheit“ abge-
grenzt. Gerade durch diese Abgegrenztheit ist diese Gestalt ja geeignet, einer be-

grifflichen Idee Gestalt zu verleihen, die umso vager ist, als sie sich den formalen 

Denkmustern entzieht. 
Trotz der Tatsache, dass die „dritte Art“ oder der Mittelbegriff außerhalb des 

eidos/paradigma-mimêma-Registers angesiedelt ist, sei die Hypothese versucht, 

dass die menschliche Amme in Platons Denken das Exemplar ist, welches das 
Eidos mimt, welches die chôra als Amme des Seins ist und zugleich nicht ist. Es 

mag darauf repliziert werden, dass das nirgends im Text steht, und dass Platon 

nicht Widersprüche unterstellt werden sollen, die er zu vermeiden gewusst hat. 
Außerdem mag die Frage aufkommen, wozu die weiblichen Gestalten explizit in 

einen ontologischen Kontext gerückt werden sollen, wenn sie doch nur dazu die-

nen, dieses obskure Objekt mit „Rücksicht auf Darstellbarkeit“ (Freud), also ver-
anschaulichend zu erhellen. Auch sind diejenigen, die nur diesseits oder jenseits 

des Intelligiblen sein können, nur sehr schwer vorstellbar als Abbilder irgendei-

nes Paradigmas im Himmel der Ideen. Dies umso mehr, als sie nur das verfehlte 
Exemplar gegenüber dem perfekteren des Mannes (anêr) seien.�5 Es ist die Gene-

rizität (triton genos), also die Allgemeinheit der chôra, die es erlaubt, sie in ein 

eidetisches Verhältnis zu ihrem sinnlichen Exemplar zu rücken. Diese Generizi-
tät steht aber zugleich auch in einem widersprüchlichen Verhältnis mit den ein-

zelnen Exemplaren: das Exemplar Jung/frau kann nicht dasselbe sein wie das 

Exemplar Mutter/Frau. Durch die bedeutungsschöpfende Metapher wird – um es 
mit Paul Ricœur zu sagen – ein „sinnwidriger Widerspruch sinnvoll“ und wie 

                                              
�5  Platon: Timaios, 90 e. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

durch ein Wunder werden Mutter und Jungfrau eins. Wir kennen den Verdich-

tungstrick genauer aus späterer Zeit. 

 
In den Metaphorisierungen des erwähnten Abschnitts des Menexenos wird die 

Zirkularität bezüglich des Verhältnisses zwischen Frau/Mutter/Amme und Jung-

frau veranschaulicht und zugleich ad absurdum geführt. Die Bande zwischen 
Frau und Mutter verweist dort im metaphorischen Sinn aus dem menschlichen 

und damit immer schon gesellschaftlichen Bereich hinaus. Sie führt uns in den 

Bereich der Natur, die vermittels ihrer umfassenden Einheit dazu bestimmt wird, 
die gesellschaftliche Ordnung zu begründen. Auf der entgegengesetzten Seite 

wird der Vater wie auch der Ackerbauer innerhalb der menschlichen und sozialen 

Ordnung belassen. Inszeniert wird dabei die Komplementarität zwischen Mutter-
Natur und Vater/Polis (Kultur): Die Mutter der Bürger, das heißt die Erde (gê) 

dieses Territoriums (chôra), ist eine und als solche macht sie alle zu Brüdern, in-

dem sie durch diese selbe Geburt (isogonia) ihre Gleichheit in Bezug auf das 
(und nicht nur vor dem) Gesetz (isonomia) kata physin, also gemäß der Natur 

begründet. Der eine Vater kommt hier als Polis ins Spiel, und zwar für die Wai-

sen, insofern die Polis an die Stelle der im Kampf für sie gefallenen Väter tritt 
(die Polis kann – im Bezug zu den Kolonien – auch Metropolis, Mutterpolis, hei-

ßen).�6 Doch sie wird nicht die „Funktion“ des einen und universellen Vaters  

übernehmen, so wenig wie sie im Register der Mimesis nicht mit den Männern in 
deren väterlichen Funktionen in Konkurrenz tritt, die sich nicht auf das Biolo-

gisch-Anatomische reduzieren (die Väter sind auch die Väter der Freiheit und der 

ethisch wertvollen andreia, Mannhaftigkeit). Ebenso wenig lassen sich die Män-
ner der Polis auf ihre individuelle Vaterschaft reduzieren.�7 Die Rolle des univer-

sellen „Vaters“ nicht nur der Menschen, sondern allen Seins, ist dem Demiurgen 

im Timaios vorbehalten.  
 

Es gibt also in den platonischen Texten mehrere, durchaus asymmetrische Er-

scheinungsweisen männlicher wie auch weiblicher Gestalten, von Männern wie 
auch von Frauen, aber eine noch relativ differenzierte Darstellung der in der Fol-

ge immer diffuseren und transzendenteren Figuren des „Weiblichen“. Und wenn 

es stimmt, wie Giulia Sissa meint�8, dass die Annäherung zwischen weiblichem 
Körper und Psyche des Philosophen im Falle der Maieutik direkter ausfällt als im 

Fall der chôra, so handelt es sich bei letzterer um eine ontologische Schwierig-

keit, der die Evozierung des nachträglich substantialisierten Weiblichen ent-
spricht. Doch als Gestalten, die an den Rändern des philosophischen Diskurses 

                                              
�6  Platon: Menexenos, 249 a: „en patros schêmati katastasa autois autê“. 
�7  Ibid., 240 e: „ou monon tôn somatôn tôn hêmeterôn pateras einai, alla kai tês  

eleutherias [...]: nicht nur waren [diese Männer] Väter unserer Personen/Körper, 
sondern auch unserer Freiheit.“ 

�8  Siehe hierzu vor allem: L’âme est un corps de femme, Paris: Odile Jacob 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 39 

 

auftreten, haben Frauen bei Platon eindeutigen Subjektstatus − wie beschränkt, 

entwertet und fern jeglicher Bürgerrechte dieser die meiste Zeit auch sein mag. 

Die Gestalt des Weiblichen kann erst vermittels ihrer Verwandlung in den Träger 
einer umfassenden metaphysischen Idee zur Trägergestalt des ganz Anderen 

werden und damit − zum Prinzip des Unbestimmbaren. Und so wechselt die Frau 

vom veranschaulichten Term in der Metapher der Frau als Acker zum Term, der 
selbst veranschaulicht: zuerst die Erde zugunsten des Autochthoniemythos und 

dann das dritte Genos, mit dem die Philosophen der Transzendenz sie schließlich 

über den chôra-Begriff identifizieren werden, indem sie einen weiteren Abstrak-
tionsschritt in Richtung Homogenisierung des philosophischen Projektionsflä-

chenimaginären der Weiblichkeit vollführen. 

Denn es bedurfte, lange nach Platon, einer zusätzlichen metaphysischen 
Wendung, die das in der platonischen Metapher zur Amme/Mutter/Jungfrau sub-

stantialisierte Weibliche von der Seite des konkreten und veranschaulichenden 

Terms auf die Seite des abstrakten und veranschaulichten transferiert, damit das 
Weibliche selbst als jener atopische Raum darstellbar wird, der zu sein (und nicht 

zu sein) die chôra angenommen wird. So wird in der Philosophie von Lévinas 

die Gestalt des Weiblichen, bzw. der Weiblichkeit, ihrer letzten Reste existentiel-
ler und durchaus widersprüchlicher Konkretheit als Mutter/Amme/Jungfrau ent-

ledigt und als Frau an sich ideifiziert, die jeden metaphorischen Term transzen-

diert. Dies geschieht allerdings nicht ohne induzierende Bezugnahme auf die 
„Phänomenologie“ der weiblichen Teilgestalten, die aber wie a priori zu einer 

verschmolzen scheinen: Jungfrau, Mutter (Gebärmutter, Behältnis, Bleibe und 

Aufnehmerin/Amme).�9 Was diese Gestalt an Ausbreitung über die Reduktion 
auf die Fortpflanzungsfunktion hinaus gewinnt, das verliert sie an Existentialität. 

Hierdurch kann das Weibliche an das Zwischendrin, das metaxy angenähert wer-

den, das weder das eine noch das andere, sondern beides zugleich ist, das aber 
„ideifiziert“ (eidetisch erbaut und erbaulich idealisiert) wird, und zwar für eine 

Gelegenheit, welche das Verhältnis zwischen den unterschiedlichen Termini, ja 

den heterogenen Bereichen einer Metapher durch die Homologie ersetzt; es han-
delt sich um jene „Gelegenheit“ (kairos), die ergriffen wird, um die Unbestimm-

barkeit der chôra auf das Weibliche zu projizieren und vice versa. Eine seltsame 

Art von Tausch ist also dieses Frau-Werden eines Begriffs, der über die Frau als 
Amme veranschaulicht wurde, diese dreifache Vermittlung, durch die ein realer 

Anteil eines nicht totalisierbaren Ganzen (das Frau-Sein) zur totalen Idee eines 

umso wirkungsmächtigeren Nichts wird (negierte „reale“ Frau/en).  

                                              
�9  Ich führte dies in einem ersten Versuch bezogen auf die Zeitlichkeitsproblematik 

aus, in: Utopiefähigkeit und Veränderung, Pfaffenweiler: Centaurus �993, „Das 
Andere Frau und unendlich guter Vater“, in einem ausführlicheren und systemati-
scheren Kommentar, in: Corps transfigurés, Bd. II, „La femme-écran comme hié-
rophanie: Lévinas“. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Waren die „Frauen“ in den platonischen Textstellen nur als Elemente und 

veranschaulichende Gestalten eines philosophischen Diskurses anwesend, so be-

ansprucht der Diskurs des Projektionsflächenimaginären der Weiblichkeit erst 
viel später, insbesondere im Zuge postmoderner Philosopheme, diese ideifizierte 

Weiblichkeit an die Stelle des gesellschaftlichen Tuns der Frauen zu rücken, vor 

allem aber an die Stelle ihrer eigenen Vorstellungen und Inszenierungen dessen, 
was Frausein und Weibliches werden könnte, nachdem Frauen ihren Kampf ge-

gen die Heteronomie begonnen haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Psyche-Soma – Eros – Genos 

Die so genannte platonische Ideenlehre kann, so meine Hauptthese, als das Re-

sultat einer Verkehrung im Verhältnis zwischen Eidos und mimêma betrachtet 

werden. Die platonischen Ideen, welche ja vor ihren sinnlichen Abbildern da ge-
wesen sein sollen, bilden sich für uns erst durch die Abbilder heraus. Diese für 

die Ideen konstitutive Dimension der Abbilder hat eine ontologische, das heißt 

seinsrelevante Bedeutung; sie lässt sich nicht auf die Prozesse der beschränkten 
menschlichen Wahrnehmung alleine reduzieren (eine Wahrnehmung, die not-

wendig nur über die sinnlichen Erscheinungen, mimêmata, zu den Ideen kommt). 

Platon – Erfinder der Ideen ausgehend von den mimêmata – wird diesen schließ-
lich jeglichen ontologischen Status im metaphysischen Sinn absprechen. Die 

Verkehrung der Termini Eidos und mimêma, der wechselnde Status auch des pa-

radeigma (Vorbild), folgt einer Veränderung nicht nur der Perspektive, sondern 
auch der dazugehörigen rhetorischen Tropen. So wird beispielsweise das Den-

ken, via Analogie von einer Tätigkeit bzw. von bestimmten körperlichen Prozes-

sen „abgeleitet“ (im empirischen, nicht im logischen Sinn der Deduktion), wie 
dies im Theaitetos für die Maieutik oder in der Politeia für das Denken als An-

strengung der Fall ist. Die Bedienung, welche sich durch das Leibapriori (Kant, 

Heidegger) charakterisieren lässt, infiziert auf Grund ihrer Unzulänglichkeit hin-
sichtlich der von Platon konstituierten idealen Welt, dass der Aufstieg zur wah-

ren Erkenntnis eine zweifach gegenläufige Mimesis durchläuft, eine auch zirku-

läre Mimesis, die zwischen Ideellem und Sinnlichem hin und her pendelt. 
Das Soma (Leib und Körper) spielt allerdings nicht nur auf der Seite der Un-

bestimmbarkeit sowie als – immer ungefähres – Paradigma eine Rolle. Im Falle 

etwa der Himmelskörper herrscht eine Harmonie unsterblicher, nicht jedoch un-
beweglicher Körper vor. Sie bewegen sich und diese Bewegung sowie die zirku-

läre, einheitliche und ewige Ordnung, die sie widerspiegelt, führt Platon im Ti-

maios dazu, ihnen eine Seele (im Sinne von anima, was animiert) zuzuschreiben. 
Doch im Gegensatz zur Seele im menschlichen Körper sei die Seele der Sterne 

und Planeten, die Seele des himmlischen Universums, vollkommenen und im 

Zentrum jedes dieser Körper integriert. Die Disharmonie, die Veränderung und 
Unbestimmbarkeit des Körpers beziehen sich also auf die Lebewesen, deren 

Körper als bloßes Vehikel der Seele in der Zeit, als in sich unzulängliche Ma-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

schine, betrachtet wird; sie ist unzulänglich für die ideale Seele, die sich im Au-

genblick des Todes vom allein dahin sterbenden Körper abzulösen hätte. Zwi-

schen beiden – Seele und Körper – regieren also in diesem Fall Konflikt und 
Disharmonie. Insofern die Seele von dieser Unzulänglichkeit affiziert ist, ergibt 

sich die Erfordernis einer Hierarchisierung der menschlichen (aber auch tieri-

schen) Seelen gemäß der unterschiedlichen genê (Geschlechter, Gattungen, Ar-
ten). Als erste werden davon (im Timaios) Männer und Frauen genannt. Die Hie-

rarchie ist bei Platon noch viel durchlässiger als später bei Aristoteles, der ein 

Modell der in der Entelechie der Seele aufeinander folgenden Etappen aufstellt, 
demgemäß jede übergeordnete Etappe die vorherigen Etappen der Organisation 

beinhaltet.�  

 
Es wird also darum gehen, die Kategorisierungen von Psyche und Soma, von 

gestaltetem Körper und relativ ungestaltetem Leib bei Platon herauszuarbeiten. 

Die Aporie der begründenden Instituierung, welche einen Teil dessen, worauf sie 
sich gründet, ausschließt, wird vor allem dort wirksam, wo die Verbindung zwi-

schen Soma und Psyche am explizitesten ins Spiel gebracht wird: im Eros, den 

Platon insbesondere im Symposion und im Phaidros als schöpferische Kraft setzt. 
Der Eros steht auch am Beginn der Philosophie, die dabei als universelle Schöp-

fungsinstitution eingesetzt wird.2 Als solche wird sie zu einem guten Teil in An-

lehnung an die Fortpflanzung herausgebildet, und sie trägt in ihrem Namen ja 
auch ein Wort, das von Eros kaum zu trennen ist, Philia: Freundschaft, Liebe. 

Liebe zur Weisheit, sprich Philosophie, liegt gewissermaßen an der Schnittstelle 

des Wortspiels mit eraô, lieben und erôtaô, fragen.  
Der Körper und die Frauen, welche ihm angeglichen werden, treten dabei nur 

als zu sublimierende Übergangsorte in Erscheinung. Der Weg führt von der leib-

lichen Hervorbringung zur ideellen; er führt vom Begehren der Leiber im sexuel-
len Begehren, das heißt von der epithymia über den Eros zum Begehren des 

Schönen in der Philia. Diese Sublimierung zeichnet Platon vor, indem er eine der 

ersten philosophischen Theorien der Seele entwickelt. Und als solche antizipiert 
er die von Freud entwickelte Sublimierungstheorie.3 Von hier aus kann die Ver-

nunft als neutral sich denkende in Betracht gezogen werden, als sich ordnender 

und identitärer Logos, der von den „Fransen“ befreit scheint, welche sich an den 

                                              
�  Was die Implikationen der Hierarchien der Seelenarten oder besser des Lebewesen-

Seins hinsichtlich der Geschlechterdifferenz bei Aristoteles betrifft, so stellen uns 
diese vor ein schwieriges Problem, auf das sich im Kapitel zum Genosbegriff bei 
Aristoteles genauer eingehen werde. 

2  Wenn ich poiêsis mit Schöpfung übersetzte, so verstehe ich diesen Begriff im 
schwachen Sinn Platons und nicht im starken Sinn von creatio ex (nicht cum und 
in) nihilo, das heißt im Sinne eines Grenzbegriffs dessen, was radikal neu hervorge-
bracht wird, also auf Voriges nicht gänzlich rückführbar ist. Siehe hierzu C. Casto-
riadis, Die Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 33� ff. 

3  Freud kannte das Symposion, das er bei mehreren Gelegenheiten zitiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 43 

 

Leib, die Unbestimmbarkeit und all das heften, was diesen beiden als „Weibli-

ches“ zugeordnet wird. 

Dem sublimen Eros steht die Sexualität diametral gegenüber. Sie wird dem 
Reich der Notwendigkeit im Dienste der Fortpflanzung der Gattung zugeordnet. 

Dabei stellt Platon sie als eine poiêsis, Hervorbringung im und durch den Körper 

dar, als ein an die Frauen gebundenes In-das-Sein-Bringen, die gegenüber der 
nach Platon hauptsächlich den Männern vorbehaltenen Hervorbringung der Ideen 

als eine niedrige etabliert wird. Sowohl Aristoteles als auch Platon versuchen be-

reits die Vorherrschaft dieser Fortpflanzungsnotwendigkeit zu denken, wenn sie 
die beste Verfassung (im weitesten Sinn)4 oder die besten Gesetze entwerfen. 

Daraus entsteht vor allem bei Platon eine affekt- und sinnentleerte Sexualität, aus 

welcher der Eros bereits „entflogen“ scheint, um es in der geflügelten Metapho-
rik des Phaidros auszudrücken. 

 
 
Psyche-Soma als  verw irrender  Grund des Denkens 
und der  Körper  a ls  Model l  
 
Topologie der somatischen Seele im Timaios  
 
Obschon die Dialektik zwischen Soma und Psyche sich im gesamten Werk Pla-
tons auffinden lässt, so entwickelt er im Timaios eine regelrechte (nicht mathe-

matische) Topologie, die beschreibt, wie und in welchen Teilen des Körpers (als 

im sterblichen Medium) die beiden miteinander verwoben sind. Im Gegensatz 
zur Trennung (chôrismos) zwischen Körper und Seele, zu der Platon im Phaidon 

kommt (und die in der Apologie noch keineswegs etabliert war), stellte er sich in 

diesem Spätwerk noch einmal der konflikthaften Einheit zwischen Psyche und 
Soma im Menschen, nicht zuletzt unter Bezugnahme auf die Geschlechterdiffe-

renz. Er behandelt diesen Konflikt als einen, der dem Menschen qua Menschen 

unweigerlich zukommt, und verlagert ihn in die Frage nach der Seelenwande-
rung, an der er im späten Timaios noch festhält. Im alten Mythos, demgemäß die 

Götter vor den Menschen geschaffen worden sind, findet Platon den Ursprung 

des göttlichen Teils der Seele. Die Menschen sind die Nachkommen der Götter, 
insofern sie von diesen jenen höheren Teil der Seele beziehen. Platon ruft uns 

zum Glauben an diesen Mythos auf, und zwar aus Pflicht gegenüber den Geset-

zen der Vorfahren.5  

                                              
4  Bezüglich dieser Unterscheidung siehe Pierre Pellegrin: „La Politique d’Aristote: 

unité et fractures. Eloge de la lecture sommaire“, in: P. Aubenque (Hg.), Aristote, 
Politique. Etudes sur la Politique d’Aristote, Paris: PUF �993, S. �8 f. 

5  Diese Pflicht wird sogar – auch hier offenkundig ironisch – „begründet“: Ihr Zeug-
nis würde schon richtig sein, weil sie ja behaupten, ihre direkten Vorfahren, die 
Götter, gekannt zu haben. Diese unmittelbar empirische Gewissheit kompensiere 
offenbar die Tatsache, dass sie (gemeint ist Hesiod) noch nicht philosophierten (und 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Weil unsere Herkunft unvordenklich ist, können wir nur in Termini der Plau-

sibilität darüber sprechen.6 Die Seele ist gemäß den Regionen des Körpers in drei 

Teile geteilt. In jedem Teil des Körpers gibt es eine mehr oder weniger große 
Seelenquantität: Die Knochen mit der größten psychischen Quantität sind jene 

mit dem geringsten Fleischanteil, also die Schädelknochen;7 die Teile mit der ge-

ringsten psychischen Quantität sind jene mit dem größten und dichtesten Fleisch-
anteil. In dieser fleischlichen Abteilung der Eingeweide, in der Magenregion, be-

findet sich der gierigste Teil der Seele, und zwar unterhalb des Zwerchfells 

(phrên), das den Lärm der wie hungrige Tiere brüllenden Verdauungsorgane 
dämpft; das andere „wilde Tier„ in dieser Region, welches noch tiefer sitzt als 

die Verdauungsorgane, besteht aus den Genitalorganen.8  

Im Körper der Menschen ist der Kopf, welcher die göttliche und unsterbliche 
Seele beherbergt, durch das Genick von jenem Teil des Körpers getrennt, wel-

cher die leibliche Seele beherbergt. Die Brust wird durch das phrên (Platon ver-

wendet das Neutrum) in zwei Gemächer eingeteilt – die des besseren und die des 
schlechteren, wie auch die Wohnstätte der Frauen von jener der Männer getrennt 

sei.9  

Die phrên (im übertragenen Sinn auch Sitz der Seelentätigkeit, Geist, 
Verstand) stellt also den dritten Term in der leiblichen Seele dieser psychosoma-

                                                                                                                                     
damit des höchsten Guts der Menschen entbehrten): Sie sprechen ohne wahrschein-
liche oder gar zwingende Gründe (aneu te eikotôn kai anankaiôn apodeixeôn legou-
sin). Platon: Timaios, 40 d-e. Unüberhörbar ist hierin die beißende Ironie gegen die 
Ankläger des Sokrates sowie Platons Freude an der Erfindung „plausiblerer“, aber 
auch grotesker, ja geradezu surrealer Mythen. Zumindest Picabia hat seinen be-
rühmten Ausspruch über die Rundheit unseres Kopfes wohl in Anlehnung an Platon 
getätigt: Er sei rund, „damit unsere Gedanken sich im Kreis drehen können“. Platon 
verband diese Kreisbewegung allerdings mit den Augen: „Gott hat die Sehkraft für 
uns erfunden und uns verliehen, damit wir die Umläufe (periodous) der Vernunft im 
Weltgebäude betrachten und sie auf die Kreisbewegungen (periphoras) unseres ei-
genen Nachdenkens anwenden könnten…“; vielleicht auch, damit wir uns dabei 
nicht immer gleich den ganzen Kopf verdrehen lassen. Ibid., 47 b. 

6  In ihrem Buch Les mythes platoniciens, reiht Geneviève Droz den Timaios in die 
Kategorie der „Mythen, welche die Funktion haben, „die Dialektik bei jenen The-
men zu ersetzen, die sich schwer in Begriffe fassen lassen (die werdende Welt), um 
eine wahrscheinliche, plausible Hypothese anzubieten“, G. Droz: Les mythes plato-
niciens, Paris: Seuil �992, S. �6 (Übers. A.P.) Zwar ist diese Bemerkung richtig, 
doch lassen die Mythen im Timaios sich nicht auf diese Funktion beschränken. 
Vielmehr lassen sie sich über unterschiedliche literarische Gattungen, mit unter-
schiedlichen Attribuierungen, Funktionen, Tropen, Modalitäten der Aussage und 
des Erkenntnisprozesses voneinander unterscheiden. Siehe auch L. Brisson: Platon, 
les mots, les mythes, Paris: Maspero �982 sowie seine Einleitung zum Timaios. 

7  Platon: Timaios, 74 e. Siehe hierzu auch weiter unten. 
8  Ibid. 70 e. 
9  Ibid. 69 e. Er erklärt gleich zu Beginn dieses Abschnitts, dass die Männer das edlere 

Geschlecht seien und im Falle eines schlechten Lebens auf Erden in ihrem nächsten 
Leben als Frauen wiedergeboren würden. Diesen gemeinen Topos, um nicht zu sa-
gen Allgemeinplatz, teilt er mit fast allen Seelenwanderungsmythen. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 45 

 

tischen Topologie dar. Der thymos, Mut oder Gemüt, ist dabei der höchststehen-

de Teil der somatischen Seele, jener, der dem vom Kopf („Akropolis“) kommen-

den Logos gehorcht.�0 (Anders bei der Dreiteilung der Seele in der Politeia. Hier 
siedelt Platon den thymos als dritten Term zwischen intelligibler und somatischer 

Seele an. Trotz seiner gemeinsamen Wurzel mit den Begierden, stellt er dabei ei-

nen eigenständigen Teil dar, ein triton genos – oder triton eidos, Platon verwen-
det beide Termini). Im Timaios wird nun der thymos ebenso wie die andreia dem 

höher stehenden Teil der sterblichen, sprich somatischen Seele eingefügt: Dieser 

mannhafte und ehrgeizige Teil entspricht dem männlichen, was Platon nicht nur 
durch die topologische Metapher der Gemächer anzeigt, sondern auch durch die 

psycho-funktionale Metapher des zornbereiten Mutes (thymos), während der un-

ter dem phrên liegende Teil des Herzens aus der Perspektive der Organfunktio-
nen dem Weiblichen entspricht, also jenem Teil, welcher das Blut auf Befehl des 

thymos zirkulieren lässt – eines thymos, der sich in einem stets noblen Anflug des 

Zornes gegen die Ungerechtigkeit befindet.  
Diese Ungerechtigkeit kann sowohl von außen kommen, als auch von den 

unteren Begierden hervorgebracht, also endogen sein. Diese Funktion des thymos 

verweist auf dessen Mittlerrolle, in der er aus einer Dysfunktion zwischen Nous 
(Geist) und epithymiai (Begierden) hervortritt. Insofern sind thymos (männlich) 

und kardiê (das Herz, das er als weibliches Gemach bezeichnet, weil es affizier-

barer sei), ebenso wie die noch zu behandelnde Leber architektonisch und funk-
tional betrachtet Organe bzw. verkörperte und zugleich begriffliche Grenzorte 

der Vermittlung. Das Frauengemach des Herzens ist zwar nicht so ausdrücklich 

wie das Zwerchfell ein metaxy, doch es funktioniert als zirkulatorische Pumpe 
indirekt auch noch als Zorndämpfer nach unten hin bzw. als Gier- und Wutdämp-

fer nach oben hin und stellt damit eine weitere, diesmal weiblich-beschwich-

tigende, Grenzzone dar, über welche die kindlich-tierischen Teile dem männlich-
autoritären Befehl des thymos unterstellt bleiben. Die phrên ist dabei nur einer 

der Zwischentermini, welche die stasis (Aufruhr, Bürgerkrieg) im menschlichen 

Leib abwehren bzw. durch Vermittlung in Schach zu halten vermögen; das Herz 
ist ein anderer und die Leber ein dritter von ganz besonders listenreicher Art. 

Die Verkoppelung zwischen topologischer und ontologischer, das heißt für 

Platon auch ethischer Überlegenheit einerseits und dem Mann-Sein andererseits 
wird also zum einen in der Analogie mit dem oikos (Haus/halt) verankert, wobei 

oikos hier nicht nur im topologischen sondern auch im organisatorischen Sinne 

zu verstehen ist: Demnach sind die Kinder und Tiere der Kontrolle der Eltern zu 
unterstellen, die Familie inklusive Frau/Mutter jener des Vaters. Zum anderen ist 

diese Verkoppelung in der andreia (virtu, männlicher Mut, Mannhaftigkeit), ei-

ner der vier Tugenden Platons, verankert. Die Überlegenheit des männlichen 

                                              
�0  Die politische Topologie kehrt in den platonischen Dialogen häufig als Metapher 

für den Aufstieg zur Idee wieder. Siehe hierzu C. Osborne: Eros Unveiled, Oxford: 
Clarendon Press �994, insbesondere Kap. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Teils ist kein textueller Zufall.�� Doch die ethische Überlegenheit des thymos  

über die darunter liegende phrên bedeutet nicht, dass die beiden – thymos und 

phrên – auf die beiden Geschlechtskörper aufgeteilt wären, vielmehr beherbergt 
jeder Körper, ob männlich oder weiblich, beide Teile. Von hier aus könnte in 

dieser Topologie eine erste Form der Fließschen und dann Freudschen Theorie 

von der psychischen Bisexualität gesehen werden, die im Somatischen verankert,  
aber nicht von einer somatisch-anatomischen Bisexualität (oder „Hermaphrodis-

mus“) ableitbar wäre. 

Die gesellschaftlich-politische Gleichheit zwischen den Geschlechtern kann 
sich bei Platon erst vermittels der Philosophie und durch die Verfassung (poli-

teia) der Polis durchsetzen, darüber hinaus, und trotz der erwähnten Durchlässig-

keit in der Hierarchie der psychischen Geschlechtergrenzen, scheint es sich für 
Platon von selbst zu verstehen, dass die Frauen insgesamt den Männern insge-

samt unterlegen sind, dass ihre Seele eher den Erschütterungen durch die Begier-

den (pathêmata) ausgesetzt ist als die der Männer, denen die ihnen im allgemei-
nen vermehrt zukommende andreia mehr Ausdauer gegenüber den tief liegenden 

Begierden und damit eine bessere Seele garantiere; Platon findet zahlreiche Ge-

legenheiten dies zu behaupten.�2  

                                              
��  L. Brisson greift diese Hierarchie der Geschlechterverhältnisse in seiner ansonsten 

beeindrucken Einleitung des Timaios nicht auf, sondern begnügt sich mit der 
grammatikalisch rationalisierenden Bemerkung, dass das Bild vom Haus (oikos) 
„Platon vielleicht durch die Tatsache eingegeben worden ist, dass der thymos, das 
Herz im Griechischen männlich ist, und epithymia, die Begierde, weiblich.“, Ibid., 
S. 58. Ich glaube nicht an derartige inspiratorische Zufälle, schon gar nicht in Pla-
tons Wort- und Metaphernwahl. Viel früher, aber umso differenzierter, griff Hans 
Kelsen in seinem zur Gänze erst posthum erschienenen Platonbuch diese Frage auf. 
Allerdings überträgt er die Dreiteilung der Seele in der Politeia vielleicht zu un-
gebrochen auf die Topologie im Timaios und setzt damit den „dritten“ Seelenteil 
mit jenem Raum, der „von Platon bezeichnenderweise mit dem Frauengemach ver-
glichen“ werde, gleich. Damit subsumiert er aber die im Text nicht mehr explizit in 
diesen metaphorischen Raum fallenden, sondern nur an ihn geketteten Teile der 
Verdauungs- und der Fortpflazungsorgane, die ja eigene Seelenfunktionen erfüllen. 
Der explizite Vergleich Platons im Timaios bezieht sich nur auf die zweite, herz-
lich-gerührtere und damit weiblich markierte Grenzzone der Beherztheit, also die 
unterhalb der phrên liegende kardiê. Damit unterstellt Kelsen aufgrund der Verein-
heitlichung von Herz, Verdauungsapparat und Fortpflanzungsorganen dem diffe-
renziert einfallsreichen Psychosomatologen des Timaios eine gröbere Assimilierung 
von weiblich und tierisch (bestialische brüllende Verdauungs- und Fortpflanzungs-
organe), als wir sie bei genauer Lektüre finden. Vgl. Hans Kelsen: Die Illusion der 
Gerechtigkeit, S. 299. 

�2  Elizabeth V. Spelman hat eine Tafel der stereotypen „Frauen“- und „Männer“-
Gestalten bei Platon gezeichnet. Sie gruppieren sich um die Achse der Körper-
Seele-Dichotomie. Für die Politeia enthält die Tafel zwei gemischtgeschlechtliche 
und zwei eingeschlechtliche Gestalten: „a. manly soul/male body: brave soldier; b. 
manly soul/female body: female philosopher-ruler; c. womanly soul/male body: 
cowardly male soldier; d. womanly soul/female body: typical Athenian woman“, E. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 47 

 

Die organischen Funktionen des menschlichen Körpers konstituieren also ei-

ne Art Modell für einen Funktionalismus der Seelenteile, welcher per Analogie-

schluss hergestellt wird. Doch die Abstraktion vom Körper wird nicht explizit 
über dieses organizistische Modell vollzogen, weil die Seele als solche, und nicht 

nur die intelligible Seele, als eine a priori von den unsterblichen Göttern gegebe-

ne behauptet wird. Es sind die Götter, bzw. der Gott, die sie in dieses System 
eingefügt hätten, ein System, welches sie in zweierlei Hinsicht konstruierten: in 

psychischer und in physischer. Dennoch ist die Analogisierungs- und Metaphori-

sierungsarbeit, die ihren Ausgang bei geometrisch organisierten Körpern nimmt, 
notwendig, um die paradoxen Termini von Psyche und Soma gemäß der Hierar-

chie des Reinen und des Unreinen irgendwie nachvollziehbar anzuordnen. Dieses 

Paradoxon lässt sich keineswegs durch die bloße Einteilung der Seele in eine 
somatische und eine reine, göttlich-unsterbliche auflösen. Das erste Problem, 

welches Platon in noch radikalerer Weise im Phaidon aufwirft, ist jenes der Ver-

leiblichung überhaupt. Denn es ist das Problem der Mischung der von den Göt-
tern gegebenen Seele so wie jenes der logisch-begrifflichen Abstufung der psy-

chischen Substanz (zwischen Immaterialität und Leiblichkeit im Kontext des 

chôrismos, also der Abtrennbarkeit der Seele vom Körper). Ein anderes Problem 
wirft das Verhältnis zwischen der universellen Idee und der Seele auf, welche 

diese Idee zu schauen vermag: Sie bliebe leer ohne diese Körper, ohne ihre Viel-

zahl, Mannigfaltigkeit sowie ohne ihre innere Anordnung, Organisation und ihre 
rhythmische, also regelmäßige Bewegung, welche wir mit den Augen verfolgen 

können oder auch nicht. Nur durch diese „reale“ Bewegung – als an sich seiende 

für uns unsichtbar, sichtbar aber als stattgefunden habende und vorstellbar als 
gemäß einer regelmäßigen Ordnung stattfindende – kann Platon uns eine Idee 

dieser universellen Idee vermitteln. Die Bewegung der sinnlich-greifbaren Kör-

per ist gewissermaßen ihr allgemeines Substrat.�3  
Weiters sind wir mit der Frage konfrontiert, ob die Seele eine unterteilte ist, 

oder ob es mehrere Seelen gibt. Die Seele der Menschen, insofern sie im Ver-

gleich zu tierischen oder pflanzlichen, aber auch im Vergleich zu den fast perfek-
ten Seelen der Himmelskörper auf komplexere Art und Weise zusammengesetzt 

ist, hat bzw. ist eine gebrochene Einheit. Die menschliche Seele ist in mehrere 

Organe aufgeteilt, bzw. in mehrere Teile des Körpers, oder anders gesagt: Sie ist 

                                                                                                                                     
Spelman: „Hairy Cobblers and Philosopher-Queens“, in: B.-A. Bar On (Hg.), En-
gendering Origins, New York: State University of New York Press �994. 

�3  Idee wird auch eine minimale Quantität als Substrat einer Substanz genannt, die - 
mit anderen Substanzen kompositorisch vermischt – nur noch als geschmackliche 
Idee erscheint: „eine Idee Salz“ zum Beispiel, derer sich die EsserInnen auch im 
Marmeladebiskuit noch geschmacklich entsinnen sollen. Um so eine „Idee“ als 
Substrat der idea geht es hier. Aus der Säuglingsforschung zur Wahrnehmungsge-
nese geht hervor, dass die Bewegung die Wahrnehmungstätigkeit sowie die Her-
ausbildung von inneren Wahrnehmungsschemata maßgeblich bedingt und ermög-
licht bzw. bewirkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

mehrere Seelen in einem Körper (und nicht nur in einer Brust). Die Frage ist un-

entscheidbar, und es wird genügen müssen, von einer organischen Seele zu spre-

chen, deren Organisiertheit oder Organizität in Anlehnung an jene des Körpers 
zu verstehen ist, die aber zugleich anders komponiert ist: Der psychosomatische 

Organismus funktioniert nicht mehr gemäß den Gesetzen des organisierten Kör-

pers, er hat gleichsam eine Eigengesetzlichkeit, die Platon allerdings den somati-
schen Organen aufträgt. Er funktioniert gemäß seinen eigenen, heterogenen und 

vermischten Kriterien und Anhaltspunkten, die zu begreifen unumgänglich ist, 

wenn das Paradox eines beseelten bzw. animierten Körpers gedacht werden soll, 
eines Körpers, in dem das Denken sich zwischen Eingang, Ausgang, zwischen 

Gedanken, Ideation, Meinung, Erwartung, Imagination, Intuition, Wahrnehmung, 

etc., zwischen Passionen und Aktionen, zwischen endogen und exogen hin und 
her bewegt. Im Rahmen einer solchen psychosomatischen Topologie der Seele 

wird diese Mischung in Form eines spezifischen Animismus der Organe zum 

Ausdruck gebracht. Auf diese Weise verwandelt Platon die somatischen Organe 
mit ihren je spezifischen Lebensfunktionen (soweit damals bekannt) in Bera-

tungs-, Anherrschungs-, Beschwichtigungs-, Resonanz- und Räsonierungsorgane. 

Diese vermitteln auf je spezifische Weise zwischen dem Chaos des begierigen 
Leibes, den diversen autoritären Charakteren und der vernünftigen Kommando-

zentrale (Akropolis), welche – abgehoben von den plebäischen Eingeweiden – 

das göttliche Gesetz als Beschlussfassung über das Allgemeinwohl zu exekutie-
ren sucht.�4 Dieses Gesetz ist ebenso physisch wie idealiter sozial, denn die Ord-

nung ist für Platon eine und damit gleich für alle ontologischen Entitäten: die 

Ordnung ist eine, nicht aber die menschliche Wirklichkeit, welche dem Gesetz, 
vermittels der intelligiblen Seele, unterworfen wird.  

 

Natürlich mythologisiert Platon diese Instanz als eine göttliche, die er in einem 
Kopf ansiedelt, der auf einem viel zu verletzlichen Nacken sitzt. Doch zugleich 

ist es die als rationell organisiert erdachte Gesellschaft, welche in Analogie zu 

den Himmelsbewegungen als hierarchisch organisierte zur Harmonie gelangen 
soll. Als solche spiegelt sie die ewig zirkuläre und vorherbestimmte Idee wider, 

die Platon den Menschen in den Kopf setzte, damit die intelligible Seele der Bes-

ten unter ihnen davon durch geistige Betrachtung Kenntnis erlange. Andererseits 
habe diese Seele vermittels der Säfte, der Lungen und der Leber Anteil an der 

Besänftigung des bestialisch ausgestoßenen Geschreis von unten, aber auch der 

zornigen Einschüchterungen seitens des thymos von oben. Diese psychosomati-
sche Topologie im Zeichen des Chiasma erfordert immer jenes triton unter den 

genê der Seele bzw. eine vermittelnde Instanz wie die Leber, um zwischen Be-

stimmtheit und Unbestimmbarkeit, Intelligiblem und Sinnlichem, Verstand und 
sexueller Begierde, Lust und Unlust im Sinne der idealen Harmonie zu vermit-

teln. Und es ist kein Zufall, dass Gemüt und Gesinnung, das heißt thymos und 

                                              
�4  Platon: Timaios, 7�a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 49 

 

phrên, in Termini der Vermittlung zwischen Vernunft und Begierden, zwischen 

Wissen und Trieben sowie zwischen Gehör und Gesichtssinn beschrieben wer-

den. Das bzw. die phrên spielt eine um so interessantere Rolle, als sie/es nicht 
nur wie ein „Schall“ dämpfendes Fell wirkt, sondern auch im Sinne einer Instanz, 

welche die Sphären des Körpers gegeneinander abgrenzt, dabei aber – als das 

Diaphragma des Zwerchfells – eine Öffnung nach unten bereit hält. Durch diese 
gelangen Bilder (eidôla) und Schatten, welche die spiegelglatte Leber als (von 

der Galle her) bittere und zornerfüllte Zensurinstanz an die untersten Organe wei-

terspiegelt, wodurch sie die Furcht (phoboi) dieses dort angesiedelten bestiali-
schen Teils hervorrufen und ihn in Schach halten kann; ebenso gelangen dorthin 

zarte phantasmata, welche der Wind der Nachdenklichkeit abgemildert habe.�5 In 

der Sphäre des Magens und der Leber, welche sich unterhalb des phrên befindet, 
platziert Platon auch die Vorsehungskraft, welche dort weder an der Vernunft 

noch am Verstand Anteil hat. Diese inneren Visionen können als Anspielung auf 

jenes andere paradoxe Begriffspaar betrachtet werden, welches als „Sicht (opsis) 
versus Betrachtung (theôria)“ über das Erblinden verbunden ist. Die innere 

Schau des für die anderen Unsichtbaren greift die griechische Tradition der blin-

den Seher auf. Doch Platon unterteilt einmal mehr diese Sicht der Visionen: 
Während seitens der höher stehenden reinen Schau der Wahrheit die geistige Be-

trachtung (theôria, contemplatio) steht, siedelt Platon auf der unteren Ebene die 

innere Sicht der Träume und der Mania, also des Liebeswahns an.�6 Doch wäh-
rend die Vision in der Manie des auf das Schöne bezogenen Eros auf die Idee ab-

zielt, richtet sich die innere Vision im Traum oder im Angstphantasma auf die 

eidôla, diese illusorischen und kaum mitteilbaren Spiegelbilder. Die Vorse-
hungskraft (mantikê) ist schließlich die Verbesserung dieser minderen, „primär-

prozesshaften“ Sicht-Weisen der „Eingeweide“. Sie ist Einbildungskraft oder 

Phantasie, die von außen oder oben kommende Ideen auf der unteren und inneren 
Seelenebene aufbereitet. Platon nennt ihre „Wahrnehmungen“ daher nicht eidôla, 

sondern phantasmata. Und was noch bemerkenswerter ist an dieser Topologie 

der Phantasietätigkeit oder des Traums, ist der Umstand, dass Platon nicht ver-
sucht, die Träume erschöpfend durch die Vorsehungsfunktion zu erklären, die 

aus den SeherInnen reine Medien macht. Es gibt für Platon einen genuin inner-

psychischen Sinn und er statuiert diesen Sinn, indem er die Notwendigkeit eines 
Kontakts zwischen begierigen Seelenteilen und Aletheia (Wahrheit oder zu ent-

deckender Sinn) postuliert.�7 

                                              
�5  Es ist durchaus denkbar, dass Freud diese Passage des Timaios gelesen hatte, bevor 

er die Rolle des Zensors in seiner ersten Topik konzipierte. Besonders interessant ist 
hier die Verbindung zwischen Melancholie (von „schwarze Galle“) und (gegen das 
Ich bzw. die niedrigen Ich-Anteil gerichteter) Wut bzw. Aggression, die wir sowohl 
bei Platon als auch bei Freud finden. 

�6  Zur Verbindung zwischen Mania und mantikê und ihrer eminenten Rolle in der phi-
losophischen poiêsis sei vor allem auf den Phaidros verwiesen. 

�7  Timaios, 7� d 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

In der Politeia ist die Sonne ein anderes metaxy bzw. triton genos; sie wird 

als jene Instanz beschrieben, welche – in der Welt der Ideen und des Zugangs zur 

Wahrheit – der spiegelnden Oberfläche der Leber entspricht, die im menschli-
chen Körper inmitten der Eingeweide deren spezifische Zugangsmöglichkeit zur 

Wahrheit darstellt. Die Höhlenwand ist ihr strukturales Pendant im diesseitigen 

Leben der Gemeinschaft. Doch diese Sicht lässt sich wohl nur im Kontext der 
wahrnehmungsrelativen Erkenntnistheorie verstehen, die Platon mit Protagoras 

im Theaitetos vertritt.  

Die allgemeine Struktur dieser psychosomatischen Topologie ist also gemäß 
einer Hierarchie des Oben und Unten angeordnet, wobei die unteren Schichten 

weder zu sehr abgespalten noch zu sehr integriert werden. Die Niedrigkeit 

wächst mit jedem Schritt in Richtung Fortpflanzungs- und Ausscheidungsorgane. 
Doch die Hierarchie ist keine einfache. Nicht nur die verschiedenen Arten der 

Vermittlungsorgane, der Durch- und Übergänge, der flüssigen Verbindungen und 

der Durchlässigkeiten erhöhen die psychosomatische Komplexität, sondern auch 
Platons dialektische Beschreibung der psychosomatischen Funktion der Gedär-

me, welche die Gier des Magens, der ja weiter oben angesiedelt ist, ausgleichen 

würden, in denen sie die Nahrung speichern. Ohne diese durchaus „containende“ 
Funktion im Bionschen Sinn�8 müsste das Menschengeschlecht ohne Unterlass 

essen und wäre somit einer Gefräßigkeit (gastrimargian) ausgesetzt, die es der 

Philosophie und der Kunst entfremden würde (aphilosophon kai amouson). Doch 
so ist alles so gut wie es innerhalb der Ordnung zwischen dem Oben und dem 

Unten sein kann, was die Erreichung der höchsten Dinge zumindest ermöglicht, 

wobei jeder Teil seinen rechten Platz in diesem partiellen und unvollkommenen 
Organismus hat, welchen menschliche Körper-und-Seele innerhalb des göttlichen 

Kosmos darstellen.  

Das Universum ist dagegen für Platon ein aus vollkommenen Totalitäten be-
stehendes Lebewesen (zôon), dessen vollkommene Teile zwar unabhängig aber 

doch miteinander assoziiert sind. Ein Bruch prägt die menschliche Verfassung, 

die ständig von den zur Verselbständigung tendierenden Neigungen, der endoge-
nen stasis im Ich bedroht ist, welche analog zum Bürgerkrieg im Inneren der Po-

lis von der hybris, der Maßlosigkeit und dem Übermut, nicht zu trennen ist. Aus 

diesem Grund wird die harmonische Ordnung, die Platon illusorisch postuliert 
bzw. von den Himmelsbewegungen ablesen und universell ableiten zu können 

meint, zu einer für die menschliche Seele (das Ich oder der Kutscher) mühsamen 

Aufgabe, deren extreme Anforderungen die Qualität jener markiert, die ihnen 
standhalten. 
 

                                              
�8  Siehe Wilfred Bion: Lernen durch Erfahrung, Stuttgart: Klett-Cotta �97�.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 51 

 

Metaphern philosophischer Anstrengung  
 
Die körperlichen Register stehen also Modell für die Darstellung des Wahrneh-
mungs- und Denkaktes. Das drastischste Zeugnis davon gibt uns Platon in der 

Politieia und im Theaitetos, wo er zeigt, dass die philosophische Untersuchung 

nicht ohne Anstrengungen vor sich geht. In der geistigen Erforschung zählen,  
eben so wie in der körperlichen Ertüchtigung, die Anstrengung und die Ausdauer 

als Kampf gegen die Erschöpfung.�9 Rhathymia (Leichtsinn, Sorglosigkeit und 

Zerstreuung oder Erholung) ist nun das Versickern des Denkens, das sich mit 
dem nächst besten Gedanken zufrieden gibt. Einmal mehr wird der thymos in 

seiner metaphorischen Valenz an der Schnittstelle zwischen Soma und Psyche 

angesiedelt, eben dort, wo diese mit sich selbst in Widerstreit gerät, eine Situati-
on, die Platon zu beschreiben nicht müde wird. Wir wissen – zumindest die 

Sporterfahrenen unter uns – dass körperliche Anstrengung, wenn sie an die äu-

ßersten Grenzen der Körperkraft getrieben wird, mehrmals, dann endgültig an 
der Verzweiflung bricht. Diese ist die Folge der physischen wie auch psychi-

schen Schmerzen, welche durch eine solche Überforderung hervorgerufen wird, 

und sie besiegt jeden noch so kräftigen thymos.20  
Die Verzweiflung angesichts der Anstrengung beim Denken des Wider-

sprüchlichen durch die Ausdauer aufzuschieben: So lautet das Programm des dia-

lektischen Trainings bzw. der „Redeübung“ im Zwiegespräch. Ursache dieser 
Verzweiflung sind allerdings nicht physische Schmerzen im eigentlichen Sinn, 

diese werden vielmehr über zwei Metaphern, also zur Veranschaulichung dieser 

rätselhaft schmerzlichen Denkanstrengung herangezogen: der Schmerz der Blen-
dung und der Geburtsschmerz. Beide zeichnen sich gewiss nicht zufällig durch 

eine Art Immobilisierung aus, welche den Bewegungsdrang des Menschen völlig 

hemmen, also gleichsam die immobilisierte oder blockierte Seite der psychischen 

                                              
�9  Platon: Politieia, 504 d. Im deutschen Sprachraum frappiert die etymologische Nä-

he: Anstrengung, Strenge, Stringenz und strenge Prüfung (Rigorosum). Nachdem 
im Anschluss an Aristoteles die Philosophie zur Disziplin nicht nur der Muße 
(scholê) erklärt, sondern auch zu der des Müßiggangs verklärt wurde, scheint diese 
Sicht einigermaßen entrückt, zumal im Zeitalter ungebremster Effizienzsteigerung, 
gegen die sich die Philosophie – durchaus erfolglos – als Bollwerk zu etablieren 
suchte. 

20  Über die für die Anfänge der psychischen Tätigkeit so zentrale Ausdauer im Sinne 
des Aushaltens siehe Daniel Rosé: L’endurance primaire, Paris: PUF �995. Dieses 
Buch gibt aus psychoanalytisch-philosophischer Sicht einen der kenntnisreichsten 
und begrifflich durchdachtesten Einblicke in die Arbeiten über die Psyche-Soma-
Verschränkung. Rosé siedelt diese Verschränkung diesseits des „primären Maso-
chismus“ an, der unter dem Aspekt der/des „primären Ausdauer/Aushaltens“ be-
schrieben wird. Die umfassende Fixierung auf die primäre Ausdauer bzw. dieses 
Aushalten als „Ertragen“ vermag die tödlichsten Symptome hervorzubringen, von 
der Anorexie über das „Grand mal“, also jene auch als Fallsucht bezeichnete hyste-
rische Epilepsie, bis hin zu diversen Autoimmunkrankheiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Verzweiflung kennzeichnen.2� Der erste Schmerz trägt den Philosophen in den 

Bereich der göttlichen Idee vermittels der Schau, der zweite in jenen des philo-

sophischen Hervorbringens bzw. Gebärens. Erst im Phaidon wird der Weg, der 
ihn zur „ewigen Wahrheit“ führt, im Ende der Schmerzen münden, allerdings nur 

für Sokrates, der „weiß“, was ihn erwartet. Für seine Gefährten und noch mehr 

für die ihm nahe stehenden Frauen bleibt sein Tod als „Ausgang“ aus dem Kör-
per (exitus, ausgehaucht) eine höchst schmerzliche Angelegenheit. Dabei blieben 

die Frauen diesen Schmerzen umso mehr verhaftet, als sie ihren daraus erwach-

senden Tränen ungezügelt Ausdruck gäben.22 
Präziser werden die Aporien des Denkens in der Maieutik, also der metapho-

rischen Hebammen-Kunst dargestellt, nämlich in den Geburtswehen, ôdines, der 

auch den viel versprechenden jungen Theaitetos befallen soll, damit Sokrates ihn 
davon befreien kann.23 Guter Hoffnung ist Theaitetos insofern, als seine Seele 

dazu disponiert scheint, das Wahre zu gebären. Als Schmerzen „nicht der Lehre 

sondern der Fülle“ (mê kenos all’egkumôn) beschreibt Platon diese Geburts-
schmerzen oder Wehen, an denen Theaitetos leidet, kurz bevor er Sokrates ant-

wortet. Er leidet, gerade weil er sich zwischen dem Nichts und der gedanklichen 

Gestalt (Eidos) befindet, die sich erst mit Hilfe der travestierten und unendlich 
erhöhten Hebamme „Sokrates“ ihren Weg bahnen muss.24  

                                              
2�  Die Prüfung, welche die Schmerzen (ponoi) den sterblichen Seelen auferlegen, dis-

ponieren diese dazu, eine gute Auswahl bezüglich ihres zukünftigen Schicksals zu 
treffen; eine Disposition, die den himmlischen Seelen, die keine Übung in 
Schmerzangelegenheiten haben (ponôn agymnastous), ermangelt. Politeia, 6�9d. 

22  Im Höhlengleichnis weiß jener, der zur leuchtenden Wahrheit schreitet, nichts von 
der Schönheit, die ihn dort erwartet, vielmehr ist der Weg, der ihn dorthin führt, 
voller Leiden. Ibid 5�5 d; der zur Sonne gehende Philosoph leidet noch mehr als zu 
jener Zeit, da er in seiner Höhle festgehalten war, nur Schatten und indirekte Trug-
bilder (eidôla) schauend, welche der Lichtstrahl auf die Höhlenwand wirft. Die Un-
gewissheit, der Schmerz, und sein lächerlich wirkendes Tasten im Hellen, dann 
wieder im Dunkeln, sind allesamt Inszenierungen jener Aporien des Denkens und 
der mit seiner Hervorbringung verbundenen Anstrengung. Dieser platonische „Ki-
nematograph“ ist so etwas wie die Ur-Szene des philosophischen Denkens an der 
zerreißenden Schnittstelle zwischen schmerzlich-einsamer Vision und sorglos-
bequemem Allgemeinplatz. Zur Umkehrung dieses kinematographischen Motivs, 
siehe: Alice Pechriggl/Martin M. Ross, „Platons Höhlengleichnis im Film“, 
http://philo.audiothek.at vom 20. Juni 2004. 

23  Theaitetos, �48 e. 
24  Es sei hier festgehalten, dass Sokrates auf einer absolut übergeordneten Ebene mit 

der Hebamme verglichen wird, nicht zuletzt, um nicht der Lächerlichkeit preisgege-
ben zu werden, wie Transvestiten sonst in Griechenland; bei Aristophanes vor-
nehmlich als diejenigen, welche sich via Nachahmung aneignen, was sie nicht ha-
ben. Siehe Thesmophoriazousen, Komödien, München: dtv �990, �55-�56. Ob-
schon er das Lachen der anderen nicht fürchtet, gibt es eine Lächerlichkeit, die Sok-
rates gewiss nie akzeptieren würde: „einen dieser Berufe ausüben, in denen Frauen 
sich auszeichnen, und wo es ganz und gar lächerlich wäre, dass sie geschlagen wür-
den“, Platon: Politeia, 455 c. Während Frauen dort alle Berufe ausüben können soll-
ten, wäre es also lächerlich, wenn ein Mann sich als Mann in einem Frauenberuf 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 53 

 

Es handelt sich um jenen Vorstellungsraum zwischen dem Nichts jenes Un-

sagbaren, das noch nicht als eigene Idee gedacht oder gesagt werden kann, und 

der Klarheit dieser Idee, sobald sie ans Licht der Welt – und damit für die ande-
ren zum Ausdruck – kommt. Der Abgrund dieses Moments ist einer aus Turbu-

lenzen, die von der Vielzahl der einander bedrängenden Gedanken, Affekte und 

der sich vermischenden Vorstellungen herrühren: Verstopfung in der Seele jener, 
die von „Perplexitäten angefüllt sind, welche sie Tag und Nacht umhertreiben“.25  

Nun wissen wir, woher die Winde im Körper kommen.26 Die Analogie zum 

Verdauungsprozess ist bei Platon – wenngleich impliziter – auch im Timaois am 

                                                                                                                                     
versuchte, wo Männer sich doch (insgesamt) gegenüber den Frauen (insgesamt) in 
allen anderen Berufen auszeichnen würden (was es zu beweisen gilt, indem das Ge-
genteil durch die Selbstverständliches verkündende Lächerlichkeit abgewendet 
wird). 

25  Theaitetos, �50d. Eine diesem Umstand angemessenere körperliche Analogie wäre 
die von Freud in der anal-sadistischen Phase verortete Verdauungsstörung. Nichts 
spricht dagegen, dass die Psyche selbst diese Metonymie vollführt. Eine solche 
Verbindung zwischen Gedanken und faeces bei Platon mag erstaunen; die zwischen 
Gedanken und Kindern liegt offen zutage, doch die zwischen Kindern und faeces 
verdanken wir Freuds Interpretation infantiler „Sexualtheorien“, indirekter und po-
lysemischer finden wir sie schon bei dem Komiker Aristophanes, der Sokrates mit 
Hilfe des verdauenden Leibes philosophieren lässt: Um Strepsiades zu erklären, 
dass die Wolken und nicht Zeus die Ursache des Donners sind, stützt er sich auf die 
Analogie der „Winde“, welche der Bauch produziert. Wolken, 383-390. Entschei-
dend wird diese Analogie, wenn es darum geht, zu beurteilen, ob es sich bei den zu 
kommenden Gedanken um ein richtiges Produkt oder um ein anemiaion, etwas 
Windiges, ja Nichtiges handelt (was Schleiermacher als „Windei“ zu übersetzen 
wusste). Am Ende des Dialogs wird Theaitetos keine Idee, kein teknon, also Kind 
im Übertragenen Sinn, sondern nur Winde geboren haben, das heißt, dass er von all 
seinen eidôla befreit worden ist: Die Trugbilder haben sich dann in anemiaia 
(Windeier) aufgelöst, was den jungen Mann zarter, weil weniger aufgeblasen 
macht. Nun wird das Denken jedenfalls in der klassischen Antike immer wieder mit 
dem Wind assoziiert, zum Beispiel bei Sophokles, Antigone, „anemoeôn phronê-
ma“, „die Gedanken schnell wie der Wind“; siehe weiters die Idee des pneuma 
(Luft) bei Aristoteles und vor allem bei den Stoikern, welche die Seele überhaupt 
darauf reduzieren. Die Neoplatoniker der Renaissance übernehmen diesen Begriff, 
um darin die Einbildungskraft anzusiedeln sowie das Bild, das „halb Sinn halb  
Idee“ sei. Siehe zu Letzterem Robert Klein, „L’imagination comme vêtement de 
l’âme chez Marsile Ficin et Giordano Bruno“ in: Revue de métaphysique et de mo-
rale, �/�956, S. 22. Ein anderer interessanter Verweis findet sich bei Marcel Detien-
ne und betrifft das hypênemios, ein vom Wind befruchtetes Ei, ein klares Ei ohne 
Keim, welches Hera ohne Zeus hervorbringt, oder das Aristophanes als primordia-
les Ei einer Fortpflanzung ansetzt, die nicht sexueller Natur ist. L. Brisson: Le sexe 
incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans l’Antiquité gréco-romaine, Paris: 
Les Belles Lettres �997, S. 82 f. 

26  Blähungen werden die „windigen Krankheiten“, ta pneumatôdê pathê genannt. Ist 
die Verschiebung von anemos zu Pneuma auch in diesem Fall am Werk? Sie ist je-
denfalls keine Seltenheit. Siehe hierzu Aristoteles: Problem XXX, das lange – wohl 
zu unrecht – als Pseudo-Aristoteles gehandelt wurde. Dagegen J. Prigeaud in seiner 
Einleitung zu: Aristoteles: Problem XXX. L’homme de génie et la Mélancholie, Pa-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Werk, wo er über diese körperliche Vorstellung zur Figuration des Gebärens ge-

langt: Er schreibt dem Gebärakt eine Notwendigkeit zu, die dort einsetze, wo das 

Gebären die Frauen von Schmerzen befreie, welche die Gebärmutter (hystera) 
befalle, wenn sie – die notwendig zu füllen sei – leer bleibe. Diese anankê ist 

eindeutig dem Verdauungsprozess entlehnt. Sie ist in dieser unmittelbaren Not-

wendigkeit vom Gebären eben so weit entfernt wie von der Ejakulation, auf die 
er sie im selben Zuge anwendet. Die einzig strukturanalytisch sinnhältige Ver-

bindung ist der Übergang vom Zustand der Gefülltheit zu jenem der Erleichte-

rung, von der Spannung zur Abfuhr, um Freuds energetische Ausdrucksweise zu 
verwenden. Doch geht es Platon hier nicht, wie sonst oft, um die Subsumierung 

unterschiedlicher Prozesse unter ein einziges Schema, sondern darum, dass der 

bei den Geschlechtern gemeinsame Verdauungsprozess das Schema bildet, auf 
dessen Grundlage sich die auf den Gebärakt beziehenden Vorstellungen gestal-

ten. Dieser notwendige, ja zwanghaft deterministische Vorgang des Metabolis-

mus ist wohl jener, welcher der platonischen Ontologie am besten entspricht.27 
 

Im Gegensatz zu den epischen, ja sogar politischen Heroisierungen, welche über 

die Fähigkeit, den Schmerz zu ertragen, passieren, zielt die Idealisierung des in 
Frage stehenden Gebärens direkt auf die Höherwertigkeit des Produktes und von 

da auf jene des Ortes, aus dem dieses Produkt hervorzukommen bestimmt ist: Es 

geht um die Überlegenheit der Seele gegenüber dem Körper.28  

                                                                                                                                     
ris: Rivages �988, S. 88 und FN 28 sowie Pierre Louis in seiner Einleitung zur 
Ausgabe der Belles Lettres, in der er vor allem das erste Kapitel als authentisch he-
rausstreicht.  

27  Dass diese sich für die spätere christliche Dogmatisierung besonders gut eignete, 
wird nicht nur aufgrund der hier herausgearbeiteten Elemente analer Zwangsmeta-
phorik nachvollziehbar, sondern auch, wenn wir Reiks Studie Dogma und Zwangs-
idee lesen, in der er diese surreale Metaphorik im kollektiven Kontext politischer 
und auch kriegerischer Kämpfe analysiert: Theodor Reik: Dogma und Zwangsidee. 
Eine psychoanalytische Studie zur Entwicklung der Religion, Leipzig, Wien, Zü-
rich: Internationaler Psychoanalytischer Verlag �927. 

28  Die Erhöhung der andreia, ihre Sublimierung zur sophia, wodurch sie an die Seite 
der sôphrosynê und der phronêsis rückt, lässt ihre Verwurzelung im kriegerischen 
Mut nicht zur Gänze hinter sich. Wie der Mut bleibt auch die sôphrosynê, also die 
Selbstbeherrschung, in den Leibesübungen der männlichen Bürger verankert, wel-
che immer schon mit Beherrschung einhergehen, wenn auch ohne explizite phro-
nêsis. Platon schreibt für Frauen Gymnastik vor (in den Nomoi vor allem um der 
Verteidigung der Polis willen, und zwar für den Fall, dass die Männer in den Krieg 
gezogen sind; in der Politeia, weil Frauen, insofern sie der „Kaste“ der Wächter an-
gehören, die selbe Erziehung zu bekommen haben wie die männlichen Wächter). 
Auch das zeigt, dass er den Frauen nicht vollkommen oder „ von Natur „ die 
andreia abspricht, jedenfalls nicht die Grundlagen für deren Erlangung. Die Ge-
schlechtlichkeit ist eine Angelegenheit der imaginären Instituierung und der kultu-
rellen Verkörperung, die sich an die leibliche Anatomie nur anlehnt, und zwar in 
erster Linie über die metaphorische Valenz de Sprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 55 

 

Schmerzen zu ertragen wird aber auch als eine männliche Selbstverständlich-

keit fern der Übung dargestellt, denn der junge Mann Theaitetos lässt sich mit 

Sicherheit nicht zu Schmerzschreien – dieser genuin weiblichen Angelegenheit – 
hinreißen. Indem er Männer und nicht Frauen, Seelen und nicht Leiber befreit, 

unterscheidet Sokrates sich bereits maßgeblich von seinen weiblichen Berufs-

Namens-Genossinnen.29  
Die Geburtswehen beim Denken werden aber nicht anders denn über diese 

Annäherung an die physischen Schmerzen der Gebärenden beschrieben. Doch 

anstatt sie zu ertragen, geht es hier darum, durch einen Dritten von den Turbulen-
zen aus halb Gedanken, halb Winden und Halbwahrheiten, welche einander im 

Schlachtfeld der Seele bekämpfen, befreit zu werden. Indem sie über die Spra-

che, den Logos und durch den sprechenden Mund einen Ausgang finden, befreit 
sich die Seele von der endogenen Turbulenz.30 

Der Schmerz erhält dabei eine zweifache, vom Standpunkt der Mengen- und 

Identitätslogik her in sich gegenläufige Funktion: erstens die Analogie für die 
Einführung der Maieutik zu eröffnen und zweitens den aporetischen Zustand zu 

veranschaulichen, mit/aus dem die Philosophie ihren Beginn nimmt.3� 

Doch es bleibt die Tatsache bestehen, dass die an den Denkvorgang gebun-
denen Schmerzen im Theaitetos niemals als körperlich empfundene ausgesagt 

werden (wie dies im Gastmahl der Fall ist). Über die Verwendung des Wortes 

„Schmerzen, Wehen“ ist aber zumindest implizit die Rede von den Auswirkun-
gen, welche die Denktätigkeit auf den Körper haben kann oder sogar muss. 

Zugleich ist die Leiblichkeit durch die diskursive Funktionalisierung der Schmer-

zen auf Distanz gehalten. Diese übernehmen gewissermaßen den Part des Trans-
portmittels in der Metapher (also im metapherein, Herübertragen): Denn es sind 

vor allem die Geburtsschmerzen, mit Hilfe derer der nachdenkende junge Mann 

mit der gebärenden jungen Frau verglichen werden kann und damit Sokrates mit 
der befreienden Hebamme. 

Auch wenn Sokrates mit dem Vergleich der beiden „Babys“ beginnt, bevor er 

die Wehen explizit als das anspricht, wodurch seine Gesprächspartner den gebä-
renden Frauen ähneln, so hat er die Schmerzen, ôdines, von Beginn an erwähnt: 

                                              
29  Platon: Theaitetos, �50 b. Siehe auch Politeia, 395 e, wo Sokrates die gebärenden 

Frauen erwähnt, und die zu imitieren für einen Mann das �rgste wäre. 
30  Die Wehen erscheinen, so Giulia Sissa, als Zeichen dessen, was Platon jedes Mal 

thematisiert, wenn er „den weiblichen Körper und die Seele des Philosophen einan-
der annähert: [...] die Erfahrung des adynaton, des Unmöglichen, des chalepon, 
Schwierigen.“ Giulia Sissa: „Platon, Aristoteles und die Geschlechterdifferenz“, in: 
Georges Duby/Michelle Perrot (Hg.), Geschichte der Frauen, Bd. I, hg. von Pauline 
Schmitt-Pantel, S. 69 frz. Originalausgabe (dt. Ausgabe vergriffen). 

3�  „Eine schwere Geburt“ ist im Deutschen bekanntlich ein Werk, das der/dem Au-
tor/in viel Mühe gekostet hat. Im Gastmahl greift Sokrates unter Bezugnahme auf 
Diotima die Geburtswehen wieder auf; die Hervorbringung im Schönen, sei es nun 
gemäß dem Körper oder gemäß der Seele, befreie die Menschen von großen 
Schmerzen. Ibid., 206 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Anders hätte er wohl derart heterogene „Produkte“ und Tätigkeiten nicht verglei-

chen können.32 Bei diesem Wissen muss es sich um Schmerzen der Seele han-

deln, die noch schrecklicher und vor allem langwieriger sind als jene des Kör-
pers, damit das, was daraus hervorgeht, als eine Art Wunder erscheinen kann, als 

ein nie gesehenes, und vor allem nie berührtes Kind.33  

Die Schwierigkeiten, Schmerzen und Mühen der Seele sind es also, wodurch 
die Philosophie sich als ehrwürdige Angelegenheit etabliert. Und wenn auch 

kaum jemand an der Tätigkeit des Philosophierens als solcher zu sterben vermag 

(wie etwa die Frauen im Kindbett), so kann Philosophieren durchaus mit lebens-
bedrohlichen Risiken verbunden sein: Am Ende des Theaitetos muss Sokrates 

den Anschuldigungen des Meletos Rede und Antwort stehen, und wir wissen, 

dass dieser Prozess ihn das Leben kosten wird. Sein logon didonai war in seiner 
Überzeugungskraft nicht hinreichend zwingend, um ihn gegen die Gewalt eines 

von der Gemeinschaft auferlegten Todes zu schützen. Der Logos seines Schülers 

Platon würde zwingender werden und dessen Schüler Aristoteles flieht gar, bevor 
es noch zur Anklage kommt, aus Athen: ein zweites Mal soll diese Polis, deren 

Gast er so lange war, nicht Gelegenheit erhalten, einen Philosophen zu töten. 

 
Wie Sissa in dem bereits zitierten Artikel betont, ist es das Urteilen, das Sokrates 

endgültig von der Hebamme unterscheidet. Denn das große Verdienst der männ-

lichen Hebamme (de l’homme sage comme sage-femme, wobei sage weise heißt) 
und seiner Maieutik besteht nicht so sehr in der Geburtshilfe als vielmehr im kri-

nein, dem Beurteilungsvermögen, das heißt in dem Vermögen, zu unterscheiden, 

ob etwas wahr oder falsch bzw. richtig oder falsch ist. Das Falsche muss dann 
entrissen und abgeführt werden, mit einem Wort abgetrieben, ambliskein. Der 

Körper und seine Produkte können einer derart subtilen Kunst wie der sokrati-

                                              
32  Theaitetos, �50 d. 
33  Hatte nun derjenige, welcher ein Windei gebar, umsonst Schmerzen? Nein, denn es 

geht ja, das wird erst nachträglich, also am Ende dieses skeptischen Dialogs wirk-
lich klar, um eine Art chimney sweeping, wie Anno O. die Psychoanalyse nannte, 
ein „Kehren des Gedankengeburtskanals“, um – vielleicht – jenen wahren, platoni-
schen Gedanken einen Weg zu eröffnen, von deren Hervorbringung Platon Sokrates 
hier jedenfalls einmal ausschließt (das Gebären habe der Gott ihm verwehrt, zur 
Hebammenkunst habe er ihn gezwungen, anankazei). Was die Kreativität im Zuge 
der Hervorbringung der Ideen anlangt und die unterschiedlichen Grade der Deter-
miniertheit in der Empfängnis der, gemäß dem Dialog Menon, vom daimon erhalte-
nen Ideen (idées reçues), siehe M.F. Burnyeat: „Socratic Midwifery, Platonic Inspi-
ration“, in: Bulletin of the Institute of Classical Studies, 24/�977. Der Autor stellt 
sich allerdings weder die Frage nach den hierin implizierten erkenntnistheoretischen 
Brüchen noch die nach der spezifisch platonischen Erfindung der Maieutik, als ob 
die Darstellung des Gedankenhervorbringungsprozesses in Termini des Gebäraktes 
selbst schon eine transgesellschaftliche und -historische Invariante (oder vielleicht 
eine platonische Idee?) wäre. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 57 

 

schen offenbar nicht stattgeben, denn entweder ist das Neugeborene lebendig und 

da, oder aber es ist tot bzw. verkrüppelt.34  

Gedanken und Aussagen sind dagegen listiger. Sie können sich, wie die er-
wachsenen Menschen auch, verkleiden, sich einen falschen Schein geben. Sie zu 

beurteilen sei  schwieriger, was den Wert des Urteils nur erhöht. Schließlich gibt 

auch das Urteil, ob in Form einer Selbstzensur oder als erwartetes, Anlass zu ei-
nigem Unbehagen. Und so ist es dann auch kein Zufall, wenn genau dort, wo das 

tastende, irrende und beunruhigte „Proto-Denken“, also das vor seiner Ausgestal-

tung stets an der Grenze zur Auflösung stehende Denken, auf dem Spiel steht, 
wenn also gerade hier von Protagoras und dem Erkenntnisrelativismus die Rede 

ist.35 

Hier am Übergang zum Denken zieht Hermes vorüber.36 Wie das „Schweigen 
zwischen den Worten“, gibt es ein Schweigen zwischen dem Proto-Denken und 

dem in Sprache gefassten Gedanken; ein Schweigen, zu dessen Wächter Sokrates 

                                              
34  Immerhin wird auf die Möglichkeit angespielt, das „Kind“ auszusetzen: „Sollen wir 

es ernähren oder aussetzen?“ Platon: Theaitetos, �6� a. Vernant erinnert diesbezüg-
lich daran, dass in Sparta „der Erzeuger seiner Entscheidungsmacht bezüglich des 
Kindes beraubt wird“, weil es darum gegangen sei, das Kind in die Gemeinschaft 
der gleichen Bürger zu integrieren. J.-P. Vernant: „Hestia-Hermès“, in: J.-P. Ver-
nant, P. Vidal-Naquet, La Grèce ancienne, Paris: Seuil �99�, Bd. II, S. 92. Bei Aris-
toteles erfahren wir, dass es die Praxis der Abtreibung zu Demographie regulieren-
den Zwecken gab. Siehe Aristoteles: Politik, �335 b 35. Doch in keinem Fall ist die 
Beurteilung und die darauf gegründete Entscheidung darüber Frauenangelegenheit. 
In der Politeia wird Sokrates, in Widerspruch zu den verächtlichen Aussagen über 
Kupplerinnen im Theaitetos, selbst zum universellen Kuppler in Körperangelegen-
heiten, und zwar dann, wenn er die Regeln vorschlägt, nach denen die Polis die bes-
te aller Nachkommenschaften zu zeugen hätte. Ibid. 460 c-46� e. Bezüglich der 
Kindesaussetzung, siehe Marie Delcourt: Stérilités mystérieuses et naissances malé-
fiques dans l’Antiquité classique, Paris: Les Belles Lettres �986. 

35  In ihrem Artikel „On parvient péniblement à enfanter la connaissance“, hebt Giulia 
Sissa vor allem den negativen Aspekt der Maieutik hervor, wodurch diese „es sich 
also zur Aufgabe macht, einem Subjekt dabei behilflich zu sein, sich seiner Ent-
fremdung gegenüber dem Denken eines anderen bewusst zu werden“, mit anderen 
Worten: seiner Heteronomie, in: G. Fraisse u. a. (Hg.), L’exercice du savoir et la 
différence des sexes, Paris: l’Harmattan �99�, S. 45, Übers. A.P. Das Begehren 
nach Wahrheit ist, im Gegensatz zu anderen Begehrensformen, welche sich ihr Ob-
jekt vorstellen können, ein Begehren ohne eine solche Vor- und Darstellung, ein 
Begehren zu sagen, ohne noch zu wissen, wie und was genau. Nach Janine Chan-
teur liegt die Besonderheit dieses Begehrens darin, dass es nicht nur Mangel und 
Suche zur Behebung des Mangels ist, sondern auch unendlich und reflexiv: Platon, 
le désir et la cité, Paris: Sirey �980, S. 232. 

36  Siehe P. Vidal-Naquet in seinem Text zu dem Buch von Laurence Kahn: Hermès 
passe ou les ambiguités de la communication, Paris: Maspero�978. „Hermes zieht 
vorüber“ ist im Griechischen ein Ausdruck, der das Schweigen inmitten (metaxy) 
einer Konversation“ bezeichnet, und sich in der französischen Redewendung „un 
ange passe“ (ein Engel zieht vorüber) wieder findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

sich als Sohn einer maia, d.h. Hebamme, macht, wodurch er dem Gott des Über-

gangs, Sohn der Maia, verwandt scheint.37  

 
 
Die  Ausfahrt  der  Seele  aus dem Leib a ls   
wundersame Übersiedelung 
 
Im Phaidon etabliert Platon seine so genannte Seelenwanderungstheorie. Es ist 

die „Theorie“, oder vielmehr der Mythos, dem zufolge die menschliche Seele un-
sterblich ist, die Seele des Philosophen auf Grund ihrer Reinheit in höchstem 

Maße, weil seine Seele vom Körper am klarsten abgelöst ist. Als solche sei die 

Seele des Philosophen auch den Göttern am nächsten. In diesem Zusammenhang 
ist der Körper ein Gefängnis (eirgmos), aus dem befreit zu werden das größte 

Glück sei, umso mehr, als Sokrates selbst Hand an sich legen muss. Der Paro-

xysmos des originären Psyche-Soma wird in jenem des „Schönen Todes“ dieses 
anêr philosophos (Philosophen Mannes) sublimiert, von dessen Ankunft im 

Reich der Glückseligen niemand je wird Kunde geben können.  

 
Ganz zu Beginn der Unterhaltung im Phaidon werden wir direkt mit dem Bild 

des im Gefängnis sitzenden Körpergefängnisses konfrontiert. (Die conditio hu-

mana als eine verkörperte Bedingtheit wird übrigens auch im Höhlengleichnis als 
Gefängnis veranschaulicht, in dem die Menschen durch/mit ihre/n Körpern an die 

Höhle gefesselt sind.) Unmittelbar nach Erlösung von den Ketten illustriert Sok-

rates die Dialektik vom Angenehmen und Unangenehmen anhand seines eigenen 
Schmerzes. Niemals hätte er, noch während er den Schmerz erlitt, darüber ge-

sprochen. Erst im Moment seines Nachlassens erwähnt er ihn als das, was sein 

Gegenteil unmittelbar nach sich zieht, und er verallgemeinert dabei zugleich das 
Phänomen, die persönliche Ebene – wie schon bei Sappho geschehen – transzen-

dierend, in diesem Fall auch von ihr ablenkend. 

Doch bleiben wir noch beim Körper. Denn von Platon an – mit einigen wich-
tigen Ausnahmen, zu denen Aristoteles diesseits und jenseits seiner christlichen 

Apropriateure zählt – wird der Körper für mehr als zwei Jahrtausende als agens 

weitgehend von der philosophischen Szene verschwinden, beziehungsweise eine 
zutiefst unterdrückte Existenz fristen wird, vornehmlich als passives Untersu-

chungsobjekt oder in mehr oder weniger toten Metaphern. Sogar noch in der 

                                              
37  Maia, eine der Pleiaden, wird von Roscher für eine Nymphe der Wolken gehalten, 

Hermes der Windgott zitiert nach: W. Kroll, „Maia“. In: Georg Wissowa (Hg.), 
Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Bd. XIV, �, Stutt-
gart: Alfred Druckmüller �9�2, S. 528. Sokrates’ unterschiedlichste sprachspieleri-
sche „Familienähnlichkeiten“ wären Gegenstand einer eigenen Untersuchung des 
platonischen Corpus. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 59 

 

phänomenologischen Begrifflichkeit des „Leibes“ wird er Anfangs nicht in seiner 

psychisch-affektiven, das heißt animierten, Dimension zu begreifen versucht.38  

Im Moment der Trauer wird nun laut Platon/Sokrates die Sprache durch den 
Klang, den die Stimme für das Gehör verbreitet, die letzte Verbindung zur Seele 

sein (und nicht die Sicht). In genau diesem Moment des Übergangs der Seele 

müssen die richtigen Worte gefunden werden, das heißt jene, die zum erinnerli-
chen Schweigen werden: euphêmia. Parallel dazu siedelt Platon den Nous (Geist) 

ebenfalls an der Grenze zum Sagbaren an. Doch wie kann eine derartige Grenze, 

also auch Berührung, die zugleich ein Übergang wäre, anders denn vermittels der 
Sinne beschrieben werden? Über was, durch welche Mitte und mit welchen Mit-

teln? Die euphêmia allein kann es nicht sein. Jedenfalls wird gemäß Sokra-

tes/Platon nach dem Tod des Körpers die Psyche des Philosophen, welche rein 
geblieben und nicht von den Lastern des Körpers verführt wurde, ins Reich der 

Glückseligen übersiedeln. Doch es gibt keine Vorstellung von der Verbindung 

zwischen dem Ort der Psyche, den der Körper darstellt, und jenes überweltlichen 
Orts, weil diese Verbindung bereits bedeuten würde, dass der Körper be-

rührt/wird. Es ist die Psyche, welche – in Erinnerung an die Dreiteilung in Poli-

teia, Phaidros und Timaios – selbst schon geteilt ist, damit sich im entscheiden-
den Moment ihr reiner intelligibler Teil vom anderen, sinnlichen Teil ablösen 

kann, welcher ja gerade die gesuchte Verbindung ermöglichen würde, und über 

den die Seele durch einübende Ausübung der Philosophie das Kommando über-
nommen haben soll. Die Reise in dieser vorgeblichen Abwesenheit von Wider-

stand und Reibung – eine Reise in und durch den Logos – stößt allerdings an die 

Grenzen des Logos selbst. Es ermangelt sogar der Sprache, wenn es darum geht, 
diesen Übergang auszusagen, wenn es darum geht, auszusagen, wodurch die See-

le hindurch geht, wenn sie den verfallenen Körper verlässt und noch nicht in ih-

rer neuen Körperstätte angekommen ist, die sie gemäß ihrer Ehrwürdigkeit be-
wohnen soll (wir haben es hier tatsächlich mit normativen Setzungen ins Jenseits 

im Sinne Kelsens zu tun, wo sie doch eigentlich nicht hingehören, doch dazu spä-

ter). Von Übergang ist durchaus die Rede, auch wenn die Riten als unnötig er-
achtet werden39: metoikêsis, Übersiedelung, Übergang von einer Wohnstätte der 

Seele zur nächsten.40 Es fehlt uns also die Sprache, Logos, wenn es darum geht, 

                                              
38  Zum Bruch, den der Phaidon in das Imaginäre der alten Griechen bringt, insofern er 

gleichsam offiziell die Unsterblichkeit der Seele instituiert, siehe N. Loraux: Les 
expériences de Tirésias, Paris: Gallimard 1989, „Socrate est un homme“ und „Soc-
rate est immortel“. Der Tod als Übergang der Seelen in eine andere Welt ist hinge-
gen nichts Neues. Schon Heraklit, aber vor allem Epikur verneinen allerdings expli-
zit die Wahrhaftigkeit dieser Mythologien, Epikur, in dem er davon ausgeht, dass 
der Tod uns nicht betrifft, und dass er als solcher von uns den Glauben an ein Leben 
ohne Ende nehmen könnte, was uns für das diesseitige Leben befreien würde. Epi-
curus: Briefe, Sprüche, Werkfragmente, Stuttgart: Reclam 1993, Brief an Mene-
zäus. 

39  N. Loraux: Les expériences de Tirésias, S. 181. 
40  Siehe auch Platon: Apologie, 40 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

den Übergang von Körper zu Körper, aber auch jenen von Körper zu Nous aus-

zusagen, geschweige denn zu begreifen. Zwischen beiden, die so inszeniert wer-

den, als ob sie nur über die Hierarchien denkbar wären, steht also die Psyche, die 
zu diesem Behuf erst geteilt werden musste. Und so scheint es vorerst, dass die 

Hierarchie unumgänglich ist, solange diese Dualität im identitätslogisch-

dichotomen Sinn behauptet wird. 
Die ontologische Hierarchie baut sich auf dem Körper als Element und Me-

dium auf, in dem und durch das die Formen bzw. Gestalten des Seins (eidê) bzw. 

die Seienden als diskrete vergehen. Abgeleitet wird dies nicht zuletzt vom Ideal 
des paradeigma (Vorbild), das – sich selbst gleich – eins und unbeweglich weil 

ewig, das heißt außerhalb der Zeit sei, welche selbst nur eine „bewegliche Imita-

tion der nach der Zahl fortschreitenden Ewigkeit“ darstelle.4� Insofern der Körper 
verfällt und sich zersetzt, sich also nicht gegen Veränderung und Tod behaupten 

kann, wird er dem Weiblichen und damit immer wieder auch den Frauen zuge-

ordnet, die auf die Seite der Verwesung gerückt werden.42 Die Seite der Verwe-
sung ist ontologisch gesehen zugleich die Seite der apousia, des Mangels und der 

Abwesenheit bzw. der „Entwerdung“, Verwesung und Zersetzung. Und in der 

Tat: Der lebendige, ja jeder physikalisch zu fassende Körper verliert seine Form, 
sobald er sie verkörpert. Er zersetzt sich und indem er sich zersetzt hinterlässt er 

Abfälle, ja es könnte gesagt werden, dass er sich vom Paradigma schlechthin aus 

betrachtet als Abfall hervorbringt. Erst wenn der Zersetzungsprozess innehält, 
kehrt Ruhe ein.43  

                                              
4�  Platon: Timaios, 37 d. 
42  Diese Assoziation ist wohl auch an die Sitte gebunden, nach der es den Frauen der 

Familie zukommt, die Leichname vor dem Begräbnis oder der Einäscherung zu wa-
schen. Siehe hierzu Donna Kurtz und John Boardman: Greek Burial Customs, Lon-
don: Thames and Hudson �97�, Kap. 7. 

43  So stellt etwa im Phaidon das Skelett eine Erleichterung dar, weil es quasi unend-
lich lange besteht, es ist sozusagen unsterblich. Siehe Platon: Phaidon, 80 d. In der 
physiologisch-ontologischen Hierarchie der Körperteile ist wie erwähnt der Schädel 
höherwertig als das Fleisch, weil er aus dieser beständigen Knochenmaterie besteht. 
Platon: Timaios, 73 b-74 a. Zugleich mussten die Hierarchisierungskriterien nach 
mehreren Hinsichten ausdifferenziert und verschoben werden, weil gemäß Timaios 
das Knochenmark doch wieder höher angesiedelt ist als die Knochen, obwohl es 
dem Verfall weit stärker ausgesetzt ist als diese. Das ist Teil des umfassenderen 
Chiasmas, mit dem uns die Notwendigkeit zweier entgegengesetzten Setzungen in 
zwei voneinander zumindest potentiell abtrennbaren Medien konfrontiert: Einerseits 
die Setzung der Dichte und Härte der somatischen Materie als Garant für die Dau-
erhaftigkeit und den Schutz vor dem (gerade den hochwertigsten und komplexesten 
Materien inhärenten) Verfall und der Deformation bzw. Zersetzung, auf der anderen 
Seite die Fluidität, ja die Luftigkeit als Garant für die möglichste Reibungslosigkeit 
im Hinblick auf die postulierte Abtrennbarkeit der Seele vom Leib im Zuge des 
Umzugs. Dieses Chiasma ist aber mengen- und identitätslogisch – als Aporetik der 
psychosomatischen Materie überhaupt – nicht einfach durch die Behauptung einer 
Untrennbarkeit von Leib und Seele auflösbar, sondern verweist auf die bis heute die 
dogmatischen Körper- oder Geistesdisziplinen im Zwist festhaltende aporetische 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 61 

 

Der obsessive Zwang, sich des Körpers zu entledigen, ist zugleich der 

Zwang, diesen Veränderungen und der damit verbundenen Angst zu entkommen. 

Dies umso mehr, als die Veränderungen, fernab von humanistischer Fortschritts-
ideologie, niemals in die richtige Richtung gehen. Um dem Verfall der Formen 

zu entkommen, gibt es nur zwei Möglichkeiten: peras oder apeiron im reinsten 

Sinn, die Verselbständigung der Form in der Idee, das heißt in der unkorrumpier-
baren Unabhängigkeit von jeglicher Materialität oder, am anderen Ende des onto-

logischen Spektrums, die alles umfassende unförmige Matrix aller Formen und 

Seienden. Diese Matrix des Werdens im Begriff der chôra, enthält als symbio-
tisch-unkörperlicher Körper weder die Formen noch behält sie diese, doch eben-

so ist sie ihnen allen ideeller Behälter und sinnliches Material zugleich: ein uni-

verselles Chiasma sozusagen, das sich aus allen grundlegenden ontologischen 
Kategorien und Paradoxien zusammensetzt.44 Die unbeseelte, rigide Materie fu-

sioniert in der platonischen Theologie mit der göttlichen Idee, welche die Seite 

der Materialität verwischt, nicht ohne in die größten logischen Schwierigkeiten 
zu führen, die nicht verwischt, sondern explizit gemacht zu haben Platons Ver-

dienst gegenüber seinen rationalistisch-dogmatischen Nachfolgern bleibt. 

 
Zirkularität der Mimesis und Chiasmatik  
 
Analog zur Geometrie, von der Platon meint, dass sie sich mit formalen Grund-
annahmen begnüge, ohne sich – wie die theoretische Mathematik – die Frage 

nach der Setzung dieser Annahmen zu stellen, hat sich die vor allem theologisch-

philosophische Tradition mit der platonischen Setzung bezüglich des menschli-
chen Körpers begnügt, ja sie hat Platons Setzungen noch ihrer Chiasmatik entle-

digt, welche die Komplexität der psychosomatischen Aporetik zumindest berück-

sichtigt und inszenierend benennt. Der menschliche Leib (das „Fleisch“, la chair) 
wird christlich als (trauriges) „Entsein“ dogmatisiert, als ontologische Verwe-

sungsinstanz im Zustand permanenter Ungenügsamkeit und Besudelung, insbe-

sondere dort, wo Leib und Seele sich am intensivsten miteinander verbinden: in 
der Sexualität.45 Dieses durchaus perverse (also den Leib allein in das Register 

                                                                                                                                     
Einheit des Psyche-Soma-Komplexes, welche eben nur chiasmatisch zu begreifen 
ist. Aristoteles hat dies mit seiner Suche nach der Mitte, also nach der richtigen, das 
heißt nach der angemessenen Mischung der Verhältnisse (nicht nur in der Ethik) 
durchaus angedacht. 

44  Siehe hierzu weiter oben zum Begriff der chôra. 
45  Vor allem beanspruchen bis heute gerade diejenigen die Sexualität zu reglementie-

ren, welche sie (wohl aus für sie persönlich guten psychischen Gründen) zu vermei-
den trachten, nicht ohne diese Vermeidung zum höchsten Gut zu erheben. Warum 
aus dieser wahrlich inkompetenten Position heraus eine Allwissenheit darüber be-
ansprucht werden kann, die für alle anderen nicht nur als wahr sondern auch als 
normativ gelten soll, ist allerdings eine sozialpsychologische Frage; die Implikatio-
nen, aber auch schon die Motivationen dieses „Sexualmoralwissens“ ist freilich eine 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

von Thanatos stellende) Verhältnis zum Leibapriori (Kant, Heidegger), das dem 

unbegreiflichen „Seinsmangel“ oder der anfangs- und endlosen Vorstellung un-

seres Seins mit einem zumindest angreifbaren Sündenbock aufgepfropft wird, 
verbirgt die Verwobenheit nur schlecht. Denn trotz der nachträglich radikalisier-

ten Etablierung jener geradezu wahnhaften Idee von der Unkörperlichkeit der in-

dividuellen Seele (der Begriff einer überindividuellen „Seele“ oder „Weltseele“ 
ist ein anderes Kapitel, das uns in noch totalere Phantasmen führt), bleiben die 

Positionen in diesem Verhältnis zwischen Soma und Psyche relativ klar inner-

halb des Registers der Zirkularität der Mimesis: Der Körper ist für Platon ein – 
begrenztes aber unumgängliches – Modell für die Beschreibung nicht nur der 

philosophischen Forschung, sondern auch und vor allem der Bildung und Gestal-

tung des Menschen bzw. des Mannes als Polisbürger durch die Philosophie, die 
sich hiermit zur paideia par excellence aufschwingt.46  

Alle Momente des Zweifels, den nur der Mythos, nicht der Logos auszuräu-

men vermag, alle Momente des „mir scheint“ (dokei moi) und der elpis, also der 
Hoffnung bezüglich seiner Theorien und Spekulationen über das höchste Gut  

oder das Licht der Wahrheit sollten dem Dogma weichen, der Ideenlehre, die 

Platon selbst als solche nie bezeichnet hat, auch wenn er durchaus die Bahnen 
dafür legte. Seine Erfindung der Idee, dem Vorfahren des aristotelischen Begriffs 

(Eidos, das gemäß dem Logos bestimmt ist), wird solcherart abgesondert von ih-

ren Entstehungsbedingungen, von den Zweifeln ihres Autors und den durchaus 
noch von ihm benannten Zweifelhaftigkeiten der diesbezüglich versuchten „The-

orien“.47 

                                                                                                                                     
politische Angelegenheit, die zu kritisieren und zurückzuweisen einer demokrati-
schen Gesellschaft durchaus anstünde. 

46  Ein aus demokratischer Perspektive übergriffiger ethischer Anspruch, den öffentlich 
heute in den westlichen Demokratien nur noch die Kirchen und ihre lebendigen Vä-
ter gegen die beratende und entscheidende Gemeinschaft der Bürgerinnen und Bür-
ger aufrecht erhalten. Allerdings tun sie dies um den Preis eines massiven Mitglie-
derschwunds an der „Basis“ und einer damit einhergehenden dogmatischen Veren-
gung an der theologischen „Spitze“, von der Frauen sich keineswegs ausnehmen, 
insbesondere, wenn es um die Vorschreibung einer „ordentlichen Sexualmoral“ 
geht. 

47  Die vor allem mit der Rezeption des deutschen, und auch des englischen Idealismus 
zurückbehaltene Version ist in der hergebrachten Lehrmeinung zum Teil bis heute 
jene verkürzte Version, die Platon vom Erreichen der Ideen via Betrachtung, also 
religiös verbrämter und hypostasierter contemplatio der Welt der Ideen liefert. Für 
England vor allem in der �sthetik Ruskins, auf die Joyce mit jenen sarkastisch-
überspitzten Passagen über Platon und Sokrates anspielt: „die Kunst hat uns Ideen 
zu offenbaren, formlose geistige Essenzen. […] die Worte Hamlets bringen unsern 
Geist in Verbindung mit der ewigen Weisheit, Platons Ideenwelt. […] Formlose 
geistige. Vater, Wort und heiliger Odem. Allvater, der himmlische Mensch. Hiesos 
Kristos, Magier des Schönen, der Logos, der jeglichen Augenblick in uns leidet. 
Dies wahrlich ist jenes. Ich bin das Feuer auf dem Altar, Ich bin die Opferbutter.“ 
J. Joyce: Ulysses, Frankfurt am Main: Suhrkamp �98�, S. 26�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 63 

 

Obwohl es mehrere Arten von Paradigmata mit unterschiedlichen diskursiven 

wie auch logischen Funktionen gibt, 48 lässt sich das Problem der Zirkularität der 

Mimesis nicht auf einen bloßen Statuswechsel des Erkenntnisobjekts reduzieren. 
Es handelt sich dabei vielmehr um ein Problem, das die Schnittstelle zwischen 

Ontologie und Erkenntnistheorie berührt. 

In diesem Sinn ist die genannte Zirkularität zwischen Paradigma (Vorbild, 
eidetischer Maßstab) und mimêma (Abbild, sinnliche Nachahmung), das jeder-

zeit, je nach Perspektive, zum Paradigma gemacht werden kann, der Vorläufer 

einer Erkenntnisproblematik, die bis heute ungelöst ist und in Zukunft wohl nicht 
gelöst werden wird: Die Grenzen und Verzerrungen unserer Wahrnehmung und 

Erkenntnis sind selbst zugleich deren Bedingungen der Möglichkeit (oder umge-

kehrt). Die Setzung von körperlichen bzw. leiblichen Prozessen, Gestaltungen, 
Metabolisierungen und Zuständen als die dialektischen Denkprozesse immer nur 

unvollständig veranschaulichende Paradigmata ist nicht bloß eine rhetorische 

Operation. Es handelt sich dabei nämlich nicht um Metaphern im herkömmlichen 
Sinn, sondern um „ontologische“, das heißt zumindest implizit, aber zuweilen 

auch explizit, neue Felder, Kategorien und Unterscheidungen im Sein bzw. im 

Nachdenken über das Sein (to on hê on) eröffnende Metaphern. Dieser Vorgang 
ist gebunden an die idealistische und hypostasierte Setzung des Verhältnisses 

zwischen Sein und Erkennen. Darin erscheint die unmittelbare theoretische Er-

kenntnis, welche als Widerspiegelung des Seins oder als das Sein unzulänglich 
fassender Mythos betrachtet wird. Sie ist damit das vollkommenere und zugleich 

unzulänglichere Pendant zum Erkennen als zwischen Sinnen und Denken vermit-

telnde, dialektische Praxis, eine Praxis unter Angabe von begrifflich konsistenten 
Gründen und im Rahmen des orthos logos, der richtigen, konsequenten Rede 

oder Logik. Auch in diesem Verhältnis zwischen Theoria und dianoetischer Dia-

lektik zeichnet sich ein Chiasma ab, in dem die Gegenteile auf beiden Achsen 
einander diagonal berühren, allerdings unter der Vorherrschaft der jenseitigen 

Theorie des reinen Seins, die für uns auf immer Illusion bleibt. Die Dialektik 

hingegen ist für Platon unweigerlich an die menschliche Körperlichkeit gebunden 
und damit an ein die Erkenntnis mitbedingendes Dasein, welches er aber in der 

idealistischen Hypostase davon ablöst und, ebenso wie die Welt, gegenüber sei-

ner Existenz entäußert. Dies trifft insbesondere auf die unregelmäßigen, verän-
derlichen und unbestimmbaren Dimensionen des Seins/Erkennens zu. In dieser 

idealistischen Konzeption der Erkenntnis kann der Körper nur insofern als Mo-

dell fungieren, als das Modell von vornherein nur als provisorisches und äußerli-
ches gesetzt ist, als instrumentelles Modell, das davon abgelöst zu werden bean-

sprucht wird, ohne dass es nach Einsetzung der damit hergestellten Erkenntnis-

                                              
48  Siehe hierzu Victor Goldschmidt: Le paradigme dans la dialectique platonicienne, 

Paris: Vrin �985. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

schemata Spuren seiner erkenntnis- aber auch seinskonstitutiven Eigenarten hin-

terließe.49  

 
Wenn wir aber zum Eros zurückkehren, entdecken wir bei Platon einen Sinnkern, 

der zwischen Leib und Seele, zwischen Praxis der Reflexion (Maieutik) und 

Theoria (im Sinne von Betrachtung, contemplatio), zwischen aktiver poiêsis 
(Schöpfung, Hervorbringung) und passiver Rezeption (Empfängnis), sowie zwi-

schen Gebären im Schönen gemäß dem Körper und jenem gemäß der Seele ver-

mittelt. Die geschlechtliche Verfasstheit des Körpers wird dabei von Platon mit 
dem Verhältnis zwischen Körper und Seele, aber auch mit jenem zwischen Kör-

per und Lebendigem (bios), ja dem Über/leben der ganzen Polis verbunden. Hier 

beginnt der Entwurf zur „Biopolitik“ und in Verbindung damit zur Eugenik, die 
im 20. Jahrhundert – nicht ohne Berufung auf Platon – ihre bisher wohl monströ-

seste Verwirklichung – gegen die Juden – erfuhr. 
 
 
Die  Phi losophie a ls  subl ime Liebe,   
geprüft  durch sexuel les Begehren 
 
Der menschliche Körper verschwindet nicht als Träger und Gegenstand philoso-

phischen Erkennens, ohne dass nicht auch der Eros die philosophische Szene ver-
ließe, um der Philia, Freundschaft Platz zu machen. 

Die platonische Theorie der Sublimierung steht im Zentrum dieser Geschich-

te, im Zuge derer die Institution Philosophie sich als männliche Homophilie nicht 
nur gegen die Homosexualität errichtet, sondern auch gegen die effektive Teil-

nahme der Frauen an ihr. Dies geschieht vornehmlich, indem den Frauen bzw. 

dem Weiblichen die somato-biologischen Funktionen als Natur zugeschrieben 
werden, der nur einige hervorragende Ausnahmen zu entkommen vermögen, 

oftmals um den Preis der Subsumierung unter Vorstellungen des Monströsen, das 

heißt hier des Widernatürlichen oder zumindest des Übernatürlichen. 
Nun ist Platon nicht der erste, der den Terminus philosophos verwendet. He-

raklit habe ihn gebraucht, Herodot lässt Kresos sagen, dass Solon Geschmack an 

der Weisheit habe (philosophein) und Thukydides stellt das philosophoumen als 
einen athenischen Topos dar, wenn er das Wort in den Mund von Perikles legt.50 

                                              
49  Dieses Dilemma hat Hegel in anderer Weise Kant vorgeworfen, um aus diesem 

Vorwurf seine phänomenologisch bewegte Begrifflichkeit der Erfahrungen des 
Geistes zu entwickeln. 

50  Heraklit nach Clemens von Alexandria: Die Teppiche (Stromateis), Basel: Schwabe 
�936, 5.�40.5; Heraklit in Diels/Kranz: Fragmente der Vorsokratiker, Berlin: Dietz 
�96�, B 35; Herodot: Historien, Bamberg: Buchner 2002, I, 30; Thukydides: Ge-
schichte des Peloponnesischen Krieges, München: dtv �99�, II, 40. Für eine synop-
tische und systematische Darstellung siehe Lucien Braun, Geschichte der Philoso-
phiegeschichte, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft �990, Kap. �. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 65 

 

Doch Platon macht daraus eine Tätigkeit der Hervorbringung gemäß den Sche-

mata der Liebe, die er selbst erfindet, indem er die Menschen in Schichten ein-

teilt. Diese werden sich durch folgende Etappen voneinander unterscheiden: Die 
leiblich Liebenden, die Liebenden im Schönen und diejenigen, welche die Liebe 

zum Schönen als eine Art Vorsehungskunst betreiben, wie Sokrates in seiner 

Theorie von der Unsterblichkeit der Seele. Die Theologie, zu der er dabei 
kommt, setzt Menschen voraus, die gleichsam übermenschlich, jenseits der unab-

lösbar mit dem Leib verknüpften conditio humana wären. Sie sollen das Maß 

nicht nur für die gesellschaftspolitische Klassifikation der Menschen, sondern 
auch für die Moralität abgeben. Denn sie ist das Ziel der Verbindung zwischen 

universeller und göttlicher Idee, zwischen gesellschaftlicher Harmonie und Sub-

jektivität, zu der die Entwicklung vom Eros zur Philosophie führen soll.  
Die Reinigung der Seele vom Körper führt durch die Mitte zwischen Psyche 

und Soma, das heißt durch die Lust, hêdonê.5� Die Spaltung zwischen hêdonê 

und Eros, also zwischen leiblich-sexuellem Verlangen (tê tôn aphrodisiôn) und 
ideeller Liebe, hat die Verwirrungen jedoch nicht ganz auszuräumen vermocht, 

welche mit der Instituierung der Spiritualität einhergingen. Auch stellt sie für die 

Seelen keine Garantie gegen diese mit dem Begehren einhergehenden Schwie-
rigkeiten dar. Zwischen Gewalt und Harmonisierung bewegt das Begehren (oder 

die Begierde) bis heute die Philosophie, auch wenn Philosoph(inn)en dies nur 

selten, wie etwa Hegel, zu thematisieren vermochten. 
 

Wenn es um den Eros geht, wird zumeist automatisch an die Geschlechterdiffe-

renz gedacht. Doch eine solch unmittelbare Verknüpfung läuft allerdings Gefahr 
zu verkennen, dass der Eros bei Platon in erster Linie oder fast ausschließlich ein 

Eros zwischen Männern ist. Allerdings spielen die Geschlechterverhältnisse und 

auch die Geschlechterdifferenz als sexuelle eine Rolle, insofern die athenische 
Homosexualität, von der Platons Eros an ihrer untersten Basis ausgeht, sich an 

der damals instituierten Heterosexualität anlehnt, also an der gleichsam unum-

stößlichen Hierarchie zwischen Mann und Frau. Doch ebenso interessant ist in 
diesem Zusammenhang die Rolle der Bisexualität, die für lange Zeit, um genauer 

zu sein, bis Freud und darüber hinaus, die Konzeptionen von der „Zweige-

schlechtlichkeit der Seele“ prägen wird. Im Timaios finden wir eine psychosoma-
tische Bisexualität, die stark metaphorische Züge trägt. Im Symposion erscheint 

sie, um gleich darauf wieder zu verschwinden.  
 

                                                                                                                                     
erste Philosophiegeschichte finde sich laut Hermann übrigens bei der Pythagoräerin 
Theano: Acta philosophorum, Halle �7�5, S. �77. 

5�  Es gibt keine rein somatische Lust, vielmehr wird die reine Lust von Platon als eine 
Mischung aus seelischer Lust und leiblichem Schmerz, sodann als Lust ohne psy-
chische oder somatische Unlust beschrieben: Platon: Philebos, 3� b-36 c resp. 5� b-
52 c für die reine Lust am Schönen. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Die drei Arten des sexuellen Eros 
 
Der berühmte Aristophanes-Mythos führt das androgyne Wesen als kugelartigen 
Protomenschen ein, der aus einer weiblichen und einer männlichen Hälfte be-

steht, wobei die Sexuierung (sexuation) in diesem Mythos nachträglich eingezo-

gen ist. Obwohl dieses Wesen des dritten Geschlechts (triton genos) der Vorläu-
fer der überwiegenden Mehrheit der Menschen hinsichtlich ihrer sexuellen Dis-

position sei (der heterosexuellen), sagt Aristophanes von ihm, dass es als solches 

nicht mehr existiert: „Es bleibt davon nur noch ein entwürdigender Name“.52 
Zwischen dem Verschwinden dieses Geschlechts und dem bloßen Namen habe 

es also eine Existenz gegeben, die jedoch keine wesentliche Funktion in der Rede 

hat, die Platon dem Komödiendichter unterjubelt. Diese Rede hat nämlich die 
Aufgabe, über die drei Formen von Sexualität und Eros bei den Menschen Re-

chenschaft abzugeben: über jene zwischen Frau und Mann, über jene zwischen 

Männern und jene zwischen Frauen. Das Verschwinden des Vorläufers der Hete-
rosexuellen hat darin eine Entsprechung, dass die Bisexualität als eigene Form 

gleicher erotisch-sexueller Hingezogenheit zu beiden, Mann und Frau, in diesem 

Mythos keine Erwähnung findet.53 
Platon legt also dem Komiker Aristophanes folgende Entstehungsgeschichte 

des Eros in den Mund: Am Anfang war das Menschengeschlecht eins, und nicht 

in zwei geteilt. Das war die paradiesische Zeit der Kugelmenschen (die Kugel ist 
schon bei Empedokles die perfekte, abgerundete Form), in der kein Mangel und 

keine Sorgen die Menschen betrübten. Platon macht sich hier ganz offenkundig 

wieder über Hesiod, den kosmogonischen Kronzeugen, lustig. Doch in Ermange-
lung des Mangels seien die Menschen übermütig geworden und ersannen – so 

Platon/Aristophanes – Großes in der Absicht, die Götter zu stürzen, was diese zu 

sühnen beschlossen. Die Strafe war drakonisch und wurde von Zeus verhängt, 
von Apollo ausgeführt: in (zer)teilen (diatemô dicha). Die Kugelwesen wurden 

geteilt und verdoppelt, das heißt sie wurden vermehrt und zugleich so ge-

schwächt, dass sie sich von nun an nicht mehr über die Grenzen zwischen Men-
schen und Göttern hinwegsetzen konnten. Das Resultat war jämmerlich: Seit der 

„Sektion“, die zugleich der Auftakt zur Sexuierung war, sucht jede Hälfte nach 

ihrer „anderen“: Die ehemals gleichgeschlechtlichen Mann-Mann-Kugel-men-
schen werden knabenliebende Männer; die Frau-Frau-Kugelmenschen werden 

Frauen liebende Frauen; die androgynen Frau-Mann-Kugelmenschen werden he-

                                              
52  Platon: Symposion, �89 e. 
53  Jedenfalls nicht in �9� d-e, wo er die Nachfolgegeschlechter im Sinne ihrer ero-

tisch-sexuellen Vorliebe aufzählt. Wir können spekulieren: Wer sich nicht entschei-
den kann, ist – wie etwa die Unentschlossenen im Bürgerkrieg (stasis) – nicht ernst 
zu nehmen, zählt nicht in dieser konflikthaften Wesensbestimmung des Eros. Dieser 
Vergleich wäre insofern stimmig, als der Eros wie eine stasis im Inneren des Men-
schen zu wirken vermag. In �9� b wird die Bisexualität jedenfalls beiläufig er-
wähnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 67 

 

terosexuell. Für bisexuelle Hälften gibt es in dieser Geometrie wie erwähnt kei-

nen Platz. Das mag daran liegen, dass es Platon/Aristophanes um den eigentli-

chen, triebhaften Eros ging und nicht um Mischungen, welchen die Spur einer 
Strategie der Unschlüssigkeit anhaftet, einer Strategie gegen die Unerfüllbarkeit 

des Anspruchs, alles zu sein und zugleich alles zu haben. 

Wenn also die „richtigen“ Hälften einander endlich gefunden haben, wollen 
sie nicht mehr voneinander lassen, sodass sie auf all ihre Tätigkeiten vergessen, 

sogar auf jene für die Einzelnen und die gesamte Gattung überlebensnotwendi-

gen Tätigkeiten des Essens und der Fortpflanzung. Deshalb wären sie – so Pla-
ton/Aristophanes – auch beinahe ausgestorben. 

Nun war die Bisexualität als Praxis in Athen offenbar weit verbreitet, insbe-

sondere unter den Männern.54 Doch es sind nicht so sehr die sexuellen Praktiken, 
die Platon im Visier hat, als vielmehr das erotische Begehren, insofern es vorerst 

an das sexuelle Begehren gebunden ist. Nun kann zwar die Sexualität, und in 

gewisser Hinsicht auch das Begehren, Resultat gesetzlichen Zwangs sein, doch 
eigentlich scheint der sexuelle Eros nicht teilbar. Zumindest geht dies aus dem 

Aristophanesmythos hervor, der eine Art Geschichte der psychosexuellen Schick-

sale erzählt: Jede/r hat einen eidetischen Sexus, ein Geschlecht, das er oder sie 
vornehmlich begehrt, so wie jedeR vornehmlich ein Geschlecht hat bzw. einem 

solchen (wenn auch nicht in jeder Hinsicht) zugehört. Insofern erscheint es nicht 

angebracht, weitere Unterteilungen, also „Geschlechterdiaresen“ innerhalb der 
Männer und Frauen anzustellen. Die Bisexualität als Eros eines je einem Ge-

schlecht zugehörigen Individuums zu beiden Geschlechtern ist in diesem Modell 

logisch nicht leicht einfügbar, ebenso wenig der Hermaphrodit, obwohl er das 
Vorbild für den androgynen Kugelmenschen ist, der im Aristophanes-Mythos 

wiederum das Vorbild für den gemeinsten, den heterosexuellen Eros abgeben 

soll. Einmal mehr und analog zur Ironisierung des Mythos von der Autochthonie 
im Menexenos führt Platon einen überzogenen Erklärungsversuch über die Zirku-

larität der Mimesis ad absurdum, nicht ohne dabei einen Wahrheitskern bezüg-

lich des Eros freizulegen.  

                                              
54  Wie diverse Kommentatoren unterstreichen, war die Bisexualität in diesem Sinn 

(und nicht im Sinn von „zweigeschlechtlich sein“) stark verbreitet, und der Gegen-
satz zwischen Homo- und Heterosexualität existierte nicht. Es ist allerdings festzu-
halten, dass Platon hier sehr wohl eine Spezifizierung einführt, die eine solche Ge-
gensätzlichkeit oder zumindest Gegenüberstellung eröffnet. Bezüglich der Anglei-
chung von Homo- und Heterosexualität siehe vor allem: L. Brisson: Le sexe incer-
tain, S. 129 ff. Bisexualität wird im Symposion stets in Zusammenhang mit Homo-
sexualität erwähnt. Die homosexuellen Bürger müssen – so Platon später – durch 
das Gesetz zur Sexualität mit Frauen gezwungen werden, während von den homo-
sexuellen Frauen gesagt wird, dass sie von den Männern weniger angezogen seien 
(es bedarf also nicht der Durchsetzungsgewalt des Gesetzes…). Ich komme in der 
Folge, insbesondere im Kapitel zu Platon und Sappho, noch auf diese Fragen zu-
rück. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Jean-Pierre Vernant bringt das Modell auf folgende Formel: ½ + ½ = �.55 Die 

Formel für die Bisexualität würde nun nicht einen androgynen (also ½ + ½) son-

dern einen „andro-androgynen“ oder eine/n „androgynaiko-gynê“ als paradigma-
tischen Vorfahren erfordern, also ein dreifaches Wesen, von dem nicht ganz klar 

ist, wie es in zwei geteilt und wieder zu einer Einheit zusammenkommen soll. 

Für die öffentlich-tradierte Verstandeskraft jedenfalls war es schwierig genug, al-
le drei Kugeln zu behalten, was sich in der persistenten Rezeption allein des and-

rogynen Kugelmenschen, also des Vorläufers der heterosexuell Liebenden, 

zeigt.56 
Die von Platon/Aristophanes anvisierte Einheit des Eros führt über die ge-

schlechtliche Einheit des Objekts des Begehrens, sodass es Liebe zu Frauen oder 

Liebe zu Männern für jedes Individuum sein muss, egal welchen Geschlechts das 
Individuum selbst ist. Im Rahmen der fusionierenden Liebe, die er in diesem 

Text so bewundernswert in Worte fasste, hätte er es nicht anders anstellen kön-

nen. So müsste es also eher heißen: Liebe zu einer Frau oder Liebe zu einem 
Mann. Dieses geschlechtliche Eidos der ersehnten/geliebten „anderen Hälfte“ 

wird Eidos des Geschlechts im allgemeinen durch den Verlust dieser ursprüngli-

chen Hälfte und die Suche nach, dann die Vereinigung mit einem Ersatz, einer 
anderen „anderen Hälfte“, die mit der ursprünglichen zumindest das Geschlecht 

teilt (oder gemein hat).  

Warum ist es nun aber gerade das Geschlecht, das hier für die Kontinuität des 
Eidos des/der Geliebten herhält? Die Frage stellt sich umso drängender, als die 

Liebesgestalt, das ersehnte Eidos, schon da ist, bevor „Geschlecht“ im sexuellen 

wie auch im reproduktiven Sinn noch Sinn macht, ja überhaupt eine Rolle spielt. 

                                              
55  J.-P. Vernant: L’individu, la mort, l’amour, Paris: Gallimard �989, S. �63. Luc 

Brisson stellt den Aristophanesmythos vornehmlich im Lichte der Einheit und der 
Teilung dar, aber auch im Lichte der engen Verbindung zwischen Unterscheidung 
und Verschmelzung der Geschlechter einerseits und der impliziten Ontologie der 
Trennung/Verschmelzung (Spaltung/Verleugnung) in den diversen Theogonien an-
dererseits. Siehe: Le sexe incertain, S. 67-78. Was den logischen Gesichtspunkt be-
trifft, so ist klar, dass die erforderlichen dreifachen (oder dreigeteilten) Kugeln un-
symmetrisch wären: Zwei Teile wären dann nämlich bisexuell, während der dritte 
Teil heterosexuell wäre. Eine solche Asymmetrie wäre für die identitäre und kom-
plette Konzeption der sphärischen Wesen störend gewesen. 

56  Das hat allerdings mehr mit psychoanalytisch zu deutenden Widerständen gegen die 
mit dem Christentum hinwegsozialisierte Homosexualität denn mit mangelnder 
Verstandeskraft zu tun. Die Persistenz der Ausblendung der beiden gleichge-
schlechtlichen Kugeln zugunsten der androgynen wird aber nicht allein dadurch be-
greiflich: Sie hängt auch mit der außergewöhnlichen Vorrangstellung der ebenso ta-
buisierten hermaphroditischen und/oder androgynen Daseinsweise zusammen. Der 
auf den Androgyn verkürzte Aristophanes-Mythos wurde gleichsam zum Refe-
renzmythos für all jene, die – über die oben zitierte Leugnung der Existenz von 
Hermaphroditen hinwegsehend – inmitten einer strikt binärgeschlechtlichen Kultur 
als somatische und/oder psychische Hermaphroditen bzw. Androgyne nur in dieser 
ausgeblendeten aber zumindest mythisch vorhandenen Mitte Platz fanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 69 

 

Denn erst nachdem Zeus den zerteilten Kugelwesen aus Mitleid die zuvor an der 

Hinterseite befindlichen Schamteile (aidoia) nach vorne drehen lässt, können sie 

in der erotischen Umarmung auch eine Organlust verspüren, im Falle der ehe-
mals Androgynen das Angenehme mit dem für das Menschengeschlecht nun-

mehr Nützlichen der Fortpflanzung verbindend, wodurch Geschlecht in allen drei 

Bedeutungen gemeinsam (sexuell-erotisch, reproduktiv, gattungsbezogen) erst 
auf den Plan tritt (zuvor hatten sie sich „wie Zykaden in den Boden fortge-

pflanzt“).  

Wir haben es also mit einer Nachträglichkeit, bzw. einer begrifflichen petitio 
principii bezüglich der reproduktiven Geschlechtlichkeit und der Charakterisie-

rung des Eros durch das Geschlecht zu tun, was eine Modifizierung der Aus-

drucksweise nahe legt: „Dieses geschlechtliche Eidos der geliebten Hälfte wird 
Eidos des ihr zukommenden Geschlechts, das dadurch Eidos des Geschlechts im 

Allgemeinen wird.“ Dieser Satz findet keine Erklärung im Text und kann nur aus 

der Identität der Geschlechtermarker des originären Eidos abgeleitet werden, 
dessen Organe von Fortpflanzungsorganen zu Schamteilen und zugleich zu Ge-

schlechtsorganen mutierten, wodurch sie erst zum entscheidenden Merkmal der 

Geschlechtszugehörigkeit werden. Wie dem auch sei, die Geschlechterdifferenz 
bleibt in dieser luziden und zugleich obskuren Geschichte eine problematische 

Zerschneidung im Bereich des Eros. Und selbst wenn wir schon vor der biologi-

schen Sexuierung (oder Sektion), welche die zweigeschlechtliche Fortpflanzung 
nach sich zieht, eine Sexuierung und damit eine primitive, mythische Differenz 

der an den Gestirnen (Sonne, Erde, Mond) orientierten Geschlechter annehmen, 

dann bleibt der Eros jedenfalls grundsätzlich geprägt von dieser ursprünglicheren 
sectio der sphärischen „Menschen“, aus der die Geschlechterdifferenz als solche 

erst hervorgebracht wird.  

Die sectio (tmêsis, Schnitt) stellt eine Art transzendentaler Differenz gegen-
über der Geschlechterdifferenz in ihren Vorstellungs- und Bedeutungsdimensio-

nen dar: Die Differenz im/des identitären sphärischen Wesens, das als geteiltes 

nicht seinen Anderen, sondern den anderen Teil von sich sucht, verweist sowohl 
auf das Problem des Narzissmus bzw. der „Kastriertheit“ im Lacanschen Sinn als 

auch auf jenes der Geschlechtermetaphysik, die in der abgeschlossenen Identi-

tätslogik zirkuliert, wenn sie die Alterität, der wir in der Liebe begegnen, in den 
Geschlechtsorganen ansiedelt statt, wie Platon/Aristophanes, im Ereignis des 

Bruches einer primordialen Einheit, für die es im Eros eine nur prekäre, stets un-

vollständige, tendenziell bedrohliche und unablässig gesuchte Aufhebung gibt. 
Wo der Aristophanesmythos die Herkunft der symbiotischen Liebe zu erhel-

len sucht, führt er also zu einem nicht mehr bloß leiblichen Eros, sondern zu ei-

nem, den wir psychisch im radikalsten Sinn des diesseits der Verdrängung lie-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

genden Unbewussten anzusiedeln hätten, einer psychosomatischen Einheit und 

Ganzheit gepaart mit dem egotischen Phantasma des Allseins.57 

Diese Suche und die Symbiose, zu der sie führen soll, sind so ausschließlich, 
dass die neu zugeschnittenen Individuen zu nichts anderem als zu ihrer Um-

klammerung fähig sind, sodass sie beinahe verhungern und als Gattung an ihrer 

Inaktivität zugrunde gehen würden, weil sie sogar vergessen, sich fortzupflanzen. 
Platon stellt hier auf drastischste Weise die maßlose Tendenz der Psyche selbst 

dar, die auf Kosten des Körpers und seiner rudimentärsten Bedürfnisse gehen 

kann. Gleichzeitig ist diese psychische, dem Geist jedes einzelnen gemäße (kata 
noûn autô) Symbiose auch eine originär somatische, denn die Vereinigung er-

folgt als eine körperliche, allerdings gemäß dem Wiederherstellungsversuch des 

ehemals kompletten mythischen Körperschemas.58  
Der gewiss nicht zufällig in der Mitte des Symposion angesetzte Aristopha-

nesmythos situiert die Organlust als Bedingung der Möglichkeit für deren Subli-

mierung, insofern sie einen Ausgang aus der symbiotischen Aporie, dieser Aus-
weglosigkeit des Psyche-Soma schafft (das heißt aus der Unmöglichkeit einer be-

friedigenden und zum Überleben befähigenden psychisch-körperlichen Vereini-

gung). Doch während die Lust bei den ehemals androgynen Kugeln in der Leib-
lichkeit verharre, überschreite sie diese im Fall der ehemaligen Mann-Mann-

Kugeln. Von den weiblichen wird nur gesagt, dass aus ihnen die hetairistriai 

hervorgegangen seien.59 

                                              
57  Aulagnier spricht in diesem Zusammenhang vom Originären (vor dem Primär- und 

dem Sekundärprozesshaften angesiedelt), Castoriadis von der psychischen Monade, 
doch geht es für beide um dasselbe Phänomen: P. Aulagnier: La violence de 
l’interprétation; Castoriadis: Die Gesellschaft als imaginäre Institution. Das Origi-
näre hinterließe seine Spuren etwa in der Konzeption eines umfassenden originären 
Ortes, analog zur chôra, aber ebenso in der Vorstellung von einer absoluten und 
transztendenten Instanz, als archê, „Gott“, etc. Platon verweist mit diesem phyloge-
netischen Mythos auf die Ontogenese. Die mahnende Funktion des Nabels, welche 
an die sectio der ursprünglichen menschlichen Physis erinnert, verweist auf die 
Verbindung zwischen Geburtstrauma und Liebesschmerz. Platon: Symposion, 
�9� a. 

58  Durch die Verdrehung der Genitalorgane nach vorne impliziert die Vereinigung 
nicht nur die nunmehr zweigeschlechtliche Fortpflanzung, sondern vornehmlich für 
die ehemaligen Mann-Mann-Kugeln auch die Befriedigung (die größer sei als die 
der Heterosexuellen: Platon: Symposion, �92 e). Die Befriedigung der Frau-Frau-
Kugeln wird nicht erwähnt. Dieses Tabu hat Tradition, und es ist erstaunlich, dass 
Platon überhaupt auf die weibliche Homosexualität Bezug nimmt; siehe hierzu Na-
thalie Ernoult, „Homosexualité féminine chez Platon“, in: Revue française de psy-
chanalyse, 3/�994. 

59  Ibid., �9� e; Schleiermacher übersetzt mit Tribaden, Brisson mit femmes homosexu-
elles, Dover schreibt schließlich, dass dieser Terminus sich nur an dieser Stelle fin-
de und offenbar eine Frau bezeichne, die in einer der hetairêsis vergleichbaren Be-
ziehung mit einer anderen Frau lebt. K.J. Dover: Greek Homosexuality, Cambridge: 
Harvard University Press �978, III E resp. II A. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 71 

 

Subl imierung via  Mimesis  und Einübung  
 
In der Erzählung, die Sokrates am Ende des Symposions als Diotimas Lehre  
übermittelt, wird der Eros weder als Zustand, noch als eine unmittelbare Obses-

sion verstanden, sondern als eine über die Sublimierung des Leibes vermittelte 

und vermittelnde Suche. Ziel der Übung ist es, sich in Hinblick auf die Idee des 
Schönen, im Akt der Hervorbringung, zu vereinigen. Dieser poietische Zugang 

setzt die ideelle Verbindung fort, die wir als konkret-allgemeine bereits zwischen 

den hoplitischen Kriegern finden. Es handelt sich dabei, wie oben angekündigt, 
um das Ideal der ebenso fundamental-allgemeinen wie konkretistisch-soma-

tischen, an die männliche Körperkraft gebundenen Tugend namens andreia. Die-

ses Ideal der Tugend wird Platon zur dikaiosunê, zur sôphrosynê und zur phro-
nêsis (Gerechtigkeit, Besonnenheit und praktische Vernunft bzw. Klugheit) erhe-

ben. Doch der schöpferische Eros der Hervorbringung (genesis) wird damit 

zugleich von der männlichen Homosexualität distanziert, nicht ohne weiterhin 
den Männern vorbehalten zu bleiben. Die „Eroslehre“ von der Hervorbringung 

im Schönen gemäß dem Körper (tokos), dann − weiter oben in der ontologischen 

Hierarchie − von der Schöpfung (poiêsis) gemäß/in der Seele, führt von einer  
ebenso leiblichen wie auch körperlichen Liebe bei „allen Menschen“ (pantes 

anthrôpoi) zu jener rein psychischen und unvergänglichen Liebe eines Mannes 

zu einem anderen. Die aus dieser „ordentlichen päderastischen Liebe“ (to orthos 
paiderastein) hervorgehende Familie ist eine mit unsterblichen Kindern,60 die 

gemeinsam aufgezogen werden und dadurch den Weg eröffnen für die Betrach-

tung des sich selbst gemäß sowie an und für sich selbst (auto kath’auto 
meth’autou) ewig Schönen.  

Es handelt sich dabei nicht nur um einen Aufstieg, der von der sinnlichen und 

leiblich-sexuellen Liebe ausgeht. Wir finden darin weiters die explizit gemachte 
Anlehnung der intellektuellen Schöpfung (poiêsis) an den Gebärakt, wie wir sie 

auch in der sokratischen Maieutik ins Werk gesetzt sehen. Doch die Maieutik 

wird nicht als Eros zwischen den Dialogpartnern beschrieben. Eine solche Be-
schreibung findet sich nur im Symposion, und zwar an der Übergangsstelle zum 

Eros des Schönen an sich. Diese Stelle weist starke Analogien zur Darstellung 

der Philosophie als Eros im Phaidros auf. Beide Etappen, die hier zur Darstel-
lung der philosophischen Schöpfung im Spiel sind, komplettieren die Anlehnung 

an die weibliche Gebärfähigkeit: In der Maieutik des Theaitetos wird das Gebä-

ren in Schmerzen inszeniert, im Symposion das Lieben und die kreative Hervor-
bringung als „Zeugen“ im Schönen.6� Hier wird die instituierte Komplementarität 

                                              
60  Siehe weiter unten zu diesem Topos in Bezug auf Sapphos Gedichte. 
6�  Das besagt nicht, dass dabei nicht auch vom Gebären, den damit verbundenen Ge-

burtsschmerzen und der trophê, also dem Nähren und Aufziehen die Rede wäre. 
Was den Bezug zwischen Eros, poiêsis und Philosophie bei Platon angeht, siehe 
etwas rezenter auch Louis A. Ruprecht: Symposia: Plato, the Erotic, and Moral Va-
lue, Albany: State University of New York Press �989. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

klar als eine zwischen leiblichen und geistigen Termini gesetzt, wobei Erstere, 

wie schon im Aristophanes-Mythos angekündigt, dem heterosexuellen Eros, 

Letztere dem homosexuellen Eros entspricht, der ja mangels leiblicher Kinder 
darauf angewiesen ist, sublimierte Gestalten hervorzubringen. Die Unterteilung 

in Hervorbringung/Empfängnis (das Zusammenfallen von aktiv und passiv ist 

hier ebenfalls interessant) und Gebären wird im Phaidros weiter ausgeführt. Hier 
zeugt der daimôn, was die Seele empfängt und mittels dialektischer Maieutik mit 

Hilfe des Hebammen-Philosophen gebären wird. Die biologischen Rollen, wel-

che dabei auf beide Geschlechter aufgeteilt sind, werden außerhalb des Leibes 
transponiert, die Gestaltung des philosophischen Aktes wird damit zur erhöhten 

Mimesis des sexuellen Aktes.  Die Transposition ist also ziemlich präzise und be-

inhaltet unterschiedliche Perspektiven auf die biologische Fortpflanzung. Dies 
abseits der Platonischen Ironie zu begreifen, verfehlt vor allem die von Platon 

gewiss nicht unwissentlich inszenierte, aber nicht als solche kommentierte, Zir-

kularität der Mimesis. Platon selbst eröffnet die Reflexion darüber im Parmeni-
des als Aporetik des „dritten Menschen“, welche Aristoteles in der Metaphysik 

aufgreift (und nicht als Kritik an Platon erfindet). Wenn wir allerdings von der 

Heterogenität der Seinsweisen und ihrer gleichzeitigen Verknüpftheit ausgehen, 
müssen wir dieser Aporetik als einer sinnvollen, zugleich seins- als auch er-

kenntniskonstitutiven nachgehen und sie immer wieder an den metaxy-Kreu-

zungen diverser Chiasmen aufsuchen. 
 

Der Eros wird in Platons Sublimierungstheorie metaxy im Verhältnis zwischen 

Sinnlichem und Intelligiblem, insofern er die Lust an die ideal/ideelle Schönheit 
bindet, ein Problem, das Kant in seiner Ethik, aber auch in seiner �sthetik maß-

geblich beschäftigen sollte. Diese Verbindung geschieht nun vermittels einer Art 

von erotisch-ästhetischer Erziehung, die vom Intimen zum Politischen, aber auch 
vom Somatischen zum Philosophischen aufsteigt und im Zuge dieses Aufstiegs 

diverse Abstraktionsstufen durchläuft. Es geht dabei um die Hervorbringung ei-

ner besonderen Kunst der Liebe, die mit der Liebe dieses besonderen, einzelnen 
Körpers, bzw. des Antlitzes eines einzelnen Menschen beginnt – sozusagen das 

sinnliche Schema, auf dem die Idee des Schönen in unserer Seele aufbaut. Sie 

geht dann zur Vermehrung der Körper über, in der sich die eidetische Schönheit 
(als schöne Gestalt) findet, die nicht mehr mit der Singularität dieses einzelnen 

Körpers gleichgesetzt ist, und mündet dann in der eidetischen Schönheit, die von 

allen sterblichen Körperresten des lebenden Menschen befreit ist. Im Phaidros ist 
dieser Übergang bekanntlich als eine Mania beschrieben, ein anderer Zwischen-

zustand zwischen Logos der „objektiven“ Welt der anderen und endogenem Pa-

thos, wodurch auch die Mania wie ein metaxy wirkt, das eine neue Perspektive, 
nämlich die der Theoria, eröffnet. 

Die Vielheit der schönen Körper als Zwischenstadium auf dem Weg zur  

ideellen Betrachtung enthält allerdings ein Risiko. Denn anstatt sich a priori aus-
schließlich der abstrakten Schönheit der Körper zuzuwenden, könnte das Begeh-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 73 

 

ren sich genauso gut an die Körper selbst heften, die zwar eine gewisse Idee der 

Schönheit in sich vereinen bzw. untereinander von einer solchen vereint werden, 

insofern sie an ihr teilhaben, die aber über dieses Eidos hinaus, für das die bloße 
Betrachtung reichen würde, dem Begehren noch etwas anderes zu versprechen 

scheint. Gegen dieses Risiko des Falls in die sinnlich mannigfaltige Einzelheit 

des körperlichen Begehrens wird die Betrachtung gewappnet, indem ihr immer 
schon ein im Blick distanzierender Verzicht vorauseilt, der sie implizit immer 

schon begleitet. Es ist unentscheidbar, ob die Sicht (im Betrachten) die Lust am 

Schönen auf Kosten der anderen Sinne für sich behält, oder ob es sich nicht 
vielmehr um einen Tribut an die Lust, hêdonê, jenseits der aktualisierenden Dif-

ferenzierung der unterschiedlichen Sinne handelt. Jedenfalls affiziert und akti-

viert die in der Dialektik implizierte Lust andere Sinne als nur den Gesichtssinn, 
wie wir den Rahmenhandlungen der platonischen Dialoge unschwer entnehmen. 

Aber gerade deshalb ist sie ja auch eine diesseitigere Kunst als die Theoria, die 

überhaupt keines Partners mehr bedarf.  
Und hierin kündigt sich das transzendente Imaginäre als Resultat, aber auch 

als Telos der Platonischen Sublimierung an: Zuerst in der Abschaffung des 

menschlichen Gegenübers, das doch immerhin die Quelle aller Lust war, auch 
der am rein ideellen Schönen (und in seinen besonderen Aspekten wahrschein-

lich auch die Quelle des Begehrens), dann als Projektion seines universalisierten 

Eidos auf ein transzendentes Jenseits. Die Philosophie, kaum ist sie gegründet, 
tendiert zu einer neuen Religion, nicht einer der Dämonen, wegen der Sokrates 

angeklagt wurde, sondern einer viel totaleren, Parmenideischen, des absoluten 

Ursprungs und Endes eines sich selbst gleichen Seins. 
Der wegen seiner imperativen Bedürfnisse und Begierden herabgewürdigte 

Körper würde nur durch die Vorschriften seitens des vernünftigen Geistes zu ei-

nem gerechten/richtigen Leben zu führen sein. Doch Platon sieht sehr wohl, dass 
auch auf die Psyche jene dem Körper vorgeworfenen Eigenschaften zukommen 

können. Seine Erklärung für diese schwer zu leugnende Tendenz der Seele ist ih-

re Unterwerfung unter die Prinzipien der Leiblichkeit, wobei es sich dann weni-
ger um die Psyche „selbst“ als vielmehr um die dem Nous bzw. den Logos zu un-

terwerfende Animalität in ihr handle. Alles kann für die Psyche sowohl Quelle 

von Lust als auch Quelle von Unlust sein, so wie umgekehrt die Un/lust sowohl 
im Dienst des Schönen als auch im Dienst des Hässlichen stehen kann.62 In einer 

bewundernswerten Passage im zweiten Buch der Nomoi bringt er eine Theorie 

der Bildung von Seele und Körper vor, die nicht mehr, wie noch in der Politeia, 

                                              
62  Anders im Menon, wo es darum geht, dass der Mensch nur aufgrund eines Irrtums 

und nicht aufgrund von chiasmatisch verkehrten Lustmechanismen das Schlechte 
anstrebe. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

über die Askese und das mühevolle Erlangen von Wissen zur Lust am körperli-

chen und seelischen Training gelangt, sondern über eine Art Übung der Lüste.63 

Nun hat Platon trotz der expliziten Konstruiertheit einer Komplementarität 
des Eros gemäß den beiden Geschlechtern dem Eros eine physikalistisch-

deterministische Wendung gegeben, dabei hat er allerdings chiasmatischen Zwi-

schenraum offen gehalten zwischen dem weiblichen bzw. heterosexuellen „Zeu-
gungseros“ gemäß dem Körper, dem männlich-homoerotischen gemäß der Seele 

und der Physis, also der Natur der Geschlechter wie auch der erotischen Sexuali-

tät: Alle Kombinationen scheinen möglich, je nach Disposition der Individuen. 
Wie im Fall der Seelenteile und der diesen attribuierten „Geschlechtscharaktere“, 

sind diese bereits begrifflich vermittelten Elemente nicht dem einen oder dem 

anderen Geschlecht vorbehalten. Die geistige Hervorbringung wird zwar als 
männlicher Eros beschrieben, der den Geburtsakt der Frauen auf einer höheren 

Ebene nachahmt, doch ist er den Frauen nicht a priori, also gemäß einem physi-

kalischen oder begrifflichen Prinzip, explizit verwehrt (wie der somatische Ge-
bärakt den, also allen, Männern – noch – unmöglich ist). Doch die Reformulie-

rung einer instituierten und gleichsam ausschließlichen Geschlechterkomplemen-

tarität ohne metaxy und fern jeder Chiasmatik ist verbunden mit ihrer Transpo-
nierung auf die Bereiche der Fortpflanzung, was die Frauen tendenziell aus der 

schöpferischen Tätigkeit ausschließt.  

Nur in den politischen Dialogen, in denen die Philosophie nicht vermittels 
der Mimesis der Fortpflanzung beschrieben wird, auch nicht vornehmlich über 

die Anlehnung an die instituierte Geschlechterkomplementarität, erhalten die 

Frauen explizit Zugang zur Sphäre philosophischer Tätigkeit. Die dort entworfe-
ne Geschlechterkomplementarität schließt die Frauen nicht logisch, auch nicht 

aufgrund eines konkreten a priori aus dieser Sphäre aus, sehr wohl aber implizit.  

Deshalb ist es wichtig, die philosophischen und politischen Implikationen 
dieser Komplementarität auch in der Philosophiegeschichte, insbesondere bei  

Aristoteles, zu untersuchen. Was unverändert über die wechselnden soziohistori-

schen Kontexte besteht, ist jedenfalls die Faszination, die das Gebären auf die 
Männer auszuüben scheint. Sie bedingt gleichsam die Aneignung der Semantik 

des Gebärens und der daran gebundenen Werte (und Entwertungen). Diese An-

eignung kommt nur teilweise einer Enteignung gleich, und zwar vermittels der 
Übertragung dieser exklusiv weiblichen Tätigkeit bzw. Fähigkeit auf Bereiche, 

die nicht a priori männlich sind, insofern nämlich aus dieser übertragenen und 

komplementär gesetzten Exklusivität ein männliches Monopol der Ausübung ab-
geleitet oder zumindest insinuiert wird. Was die Männer (und natürlich auch vie-

le Frauen…) von ihrer leiblichen Natur her zu tun nicht fähig sind (gebären, stil-

len mit der Milch aus dem eigenen Körper), muss bei den Frauen eine strikt 
komplementäre „Ergänzung“ finden, um eine Art zwanghaft ersehnte Symmetrie 

                                              
63  Diese Idee könnte die Aristotelische katharsis in der Poetik ankündigen, auch wenn 

Platon das Wort in diesem Kontext nicht verwendet.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 75 

 

herzustellen. Teilweise wurde diese leibliche Kompensierung in der Formierung 

der militärischen Männerkorps gefunden, bei der der Ausschluss der Frauen 

durch deren physische Konstitution begründet wurde. Doch auch hier sind die 
Relativierungsmöglichkeiten groß, das Chiasma ist jederzeit möglich, sobald eine 

Frau (zum Beispiel in Männerkleidern) in diesen Korps eindringt und die Exklu-

sivität durchbricht. Die sicherste Lösung schien sich im Feld der kulturellen Fä-
higkeiten zu befinden und mündete in der hartnäckigen Behauptung eines „geis-

tigen Schwachsinns des Weibes“: Dogmen sind vielleicht doch stabiler als unkla-

re leibliche Indispositionen. 
Auch wenn es keine erschöpfende Erklärung für die Darstellung des Denkak-

tes sowie der Philosophie als solcher in Termini des Gebärens gibt, so muss eine 

solche Anlehnung im Licht des gesellschaftlichen Zwangs zur Fortpflanzung ge-
sehen werden, der allen Individuen mehr oder weniger rigide auferlegt wird. Pla-

ton selbst bestreitet diesen Zwang nicht offen, obwohl er sich ihm niemals fügte. 

Eine Tätigkeit kann als Kompensierung einer anderen gesetzt werden, doch er-
klärt das nicht, warum sie über sie gestellt wird. Dieses Phänomen lässt sich erst 

erklären durch die in den westlichen Kulturen seit unvordenklichen Zeiten insti-

tuierte Hierarchie der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Eros und Thanatos zwischen Psyche und  

Kosmos: von Platon zu Sappho und von  

Sappho zu uns 1  

Im Folgenden möchte ich die Verbindung zwischen den drei Begriffen (oder Re-
gistern) Eros, anterôs und Thanatos als Resultat einer Untersuchung von implizi-

ten wie auch expliziten Bezugnahmen Platons auf Sappho darlegen.  

Die Art und Weise, in der diese Register in das Verhältnis zwischen Psyche 
und Kosmos eingebettet sind, erfordert ein Begriffsschema, das ich als Mobile 

bezeichnen würde, das heißt als ein bewegliches und viel dimensionales Chias-

ma, in dem die Polysemie des Soma bis Homer zurückreicht, wo dieses Wort 
auch den toten Körper, also den Leichnam bezeichnete: 

 

                                              
�  Dieses Kapitel entstand zuerst im Rahmen eines von der Kultur- und Wissen-

schaftsabteilung der Stadt Wien (MA7 Wien Kultur) geförderten Forschungspro-
jekts 2000/200�, das mit der Neuberarbeitung von antiken Texten für das gemein-
sam mit Martina Cizek konzipierte Werk Ionische Fraktate. Ein Operatorium für 
Tonband und Gesang (Uraufführung Theseustempel Wien 200�) verknüpft war. 
Der Text erschien in einer ersten englischen Fassung als Vortragsmanuskript unter 
dem Titel „Eros and Thanatos between Psyche and Kosmos“, in: Vigdis Songe 
Møller, Vibeke A. Tellmann (Hg.), Eros, Bios and Thanatos in Ancient and Early 
Modern Philosophy, Bergen 2003, University of Bergen, S. 7-20. Es handelt sich 
bei diesem Buch um die Dokumentation der gleichnamigen Tagung, die im Herbst 
200� an der Universität Bergen stattfand. Dieser Tagung war im Winter 2000 eine 
erste Tagung unter dem Titel „Liebe, Geschlecht und Sexualität in der antiken grie-
chischen Philosophie“ vorausgegangen. Ich danke insbesondere Vigdis Songe 
Møller sowie Martina Cizek, Nathalie Ernoult, Maria Jóo, Sergius Kodera und Ha-
ris Metaxa für ihre kritischen Anmerkungen. Weiters danke ich meinen FreundIn-
nen und KollegInnen in Paris Claude Calame, Violaine Cuchet-Sebillotte und Pau-
line Schmitt-Pantel für ihre weiterführenden Diskussionsbeiträge im Rahmen der 
Vorträge, die ich im Februar 2000 zu diesem Thema anlässlich einer Gastprofessur 
am Centre Glotz der Universität Paris I Sorbonne hielt. Das Ende des Textes erfuhr 
eine neue Wende aufgrund des Fundes von Papyrusfragmenten mit Zeilen von 
Sappho durch die Archäologen Michael Gronewald und Robert Daniel, das Martin 
West im Juni 2005 zum „vierten Gedicht Sapphos“ zusammenfügte. Georg Danek 
danke ich schließlich dafür, dass er mir den griechischen Text und seine erste Über-
setzung ins Deutsche zur Verfügung gestellt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Eros     Kosmos  

            Soma 

Psyche     Thanatos  
 

Einige zentrale, aber nicht neue Aspekte der Verbindung zwischen Eros und an-

terôs möchte ich hier noch einmal skizzieren und auf die Spuren von Eros und 
Thanatos bei Sappho und Platon hin untersuchen. Vorauszuschicken sei, dass ei-

ne Auseinandersetzung mit diesen Begriffen und ihre Entwicklung bei den bei-

den genannten AutorInnen heute nur im – wenngleich brüchigen und immer auch 
anachronistischen – Licht Freud’scher Triebtheorie geführt werden kann. Analog 

zur Sublimierungstheorie, die Platons Erostheorien durchzieht, ja gewissermaßen 

anleitet, ist auch die Verbindung zwischen Liebe und Tod aus heutiger Sicht im 
Sinne der Nachträglichkeit besser zu verstehen. Wir könnten uns an dieses Phä-

nomen erotologischer Theoriebildung mit der analogen Metapher des Mondes 

annähern, wonach Thanatos die Schattenseite des Eros darstellt, die für uns nur 
theoretisch, also spekulativ und – zumindest teilweise – verständig berechnend 

und vorstellend „erfahrbar“ ist; sinnlich konkret erfahrbar ist sie immer nur über 

eine minimale Vermittlung mit Eros selbst, der bei Sappho nicht so sehr das Ge-
genstück, als vielmehr die Bedingung für die Erfahrbarkeit des Todes ist, wäh-

rend der Tod bei Platon zum transzendentalen Grund sublimer Liebe wird: Ange-

sichts des Todes und der Sterblichkeit leibseelischer Liebe und ihrer leiblichen 
Produkte (tekna, Kinder), wird diese sublimiert. Über die leiblich verankerte 

Sterblichkeit hinaus geht die Liebe in einer ideellen, also philosophischen Poetik 

bzw. in der Schöpfung von ewigkeitstauglichen Ideen auf, durch welche die Psy-
chen der Liebenden sich (und einander) zum Geist (nous) hin erhöhen und in de-

nen sie sich für immer vereinigen.   

Es mag erstaunlich sein, dass die Verbindung zwischen Sappho und Platon so 
gut wie keine Aufmerksamkeit in der nunmehr fast 25 Jahrhunderte währenden 

Sappho-Rezeption fand. Doch angesichts der mittlerweile recht gut erforschten 

Rezeptionsgeschichte Sapphos2, wird diese Ausblendung zumindest historisch 
nachvollziehbar. Sie ist geprägt von Verzerrungen und Spaltungen, die so weit 

gehen, die sublime, sogar von Aristoteles gelobte Dichterin von der lasterhaften 

Frauenliebhaberin zu scheiden, sie also in zwei Personen aufzuspalten. �hnlich 
ab/spaltend wurde mit Platons Aristophanesmythos von den Kugelmenschen ver-

fahren, oder mit seinen Ausführungen über die Beteiligung der Frauen an der 

Machtausübung in der Polis. Es gab in dieser Rezeptionsgeschichte gewiss Au-
genblicke, in denen die geradezu utopisch wirkenden Philosopheme der Liebe 

und der Gesellschaft aufgegriffen wurden, etwa von Ibn Rushd, Christian Wolf, 

Charles Baudelaire oder Virginia Woolf. Aber erst durch die Frauen-, dann die 

                                              
2  Siehe hierzu vor allem Annalisa Paradiso, „Sappho, la poêtesse“, in: Nicole Loraux 

(Hg.), La Grèce au féminin, Paris: Les Belles Lettres 2003. Sie schreibt im Kontext 
der Aufspaltung der Dichterin von „Sappho une et deux“, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 79 

 

Lesben und Schwulenbewegung wurden diese Fragen auf so drängende Art und 

Weise aufgeworfen, dass die darauf gegebenen provisorischen Antworten bei 

Platon und zuvor schon bei Sappho weniger ambivalent und verklemmt auch ins 
breitere Licht antikisierender Öffentlichkeit rücken konnten.3  

Die Stelle im Phaidros, an der Platon Sappho nennt, erweist sie als die liebli-

che Sappho, eine jener weisen Frauen und Männer, die besser über Eros zu spre-
chen vermochten als Lysias, den Sokrates alles andere als schätzt. Lysias hatte 

versucht, die qualitative Höherwertigkeit desjenigen, der nicht liebt, gegenüber 

demjenigen, der liebt, zu beweisen (235c). Auf das Thema Eros-Thanatos vor-
greifend, kann diese Position als dem proto-therapeutischen Paradigma folgend 

bezeichnet werden. Ich beziehe mich dabei auf das, was Martha Nussbaum oder 

Louis Ruprecht als „therapeutisches Paradigma“ der Stoiker oder anderer helle-
nistischer Strömungen behandeln.4 Ich nenne es proto-therapeutisch, weil das 

Ziel nicht die Befreiung vom Leid bringenden Begehren ist sondern dessen aske-

tische Vermeidung. Indem Platon auf die archaischen DichterInnen verweist, die 
über Eros schrieben, insbesondere auf Sappho, setzt er diesem proto-thera- 

peutischen Paradigma ein dramatisches entgegen. Und wenn seine Erostheorie 

schließlich selbst in einem noch radikaleren therapeutischen Paradigma mündet 
(das berühmte Pharmakon, also die Droge gegen die Liebessucht), so führt seine 

Suche nach leidloser Unsterblichkeit mitten durch die Intensität leiblicher Liebe 

                                              
3  Das gilt weniger für die deutschsprachige denn für die franco- und anglophone An-

tikeforschung. Die von Kelsen auf Platon angewandte Vermutung der Ambivalen-
zen gegenüber der eigenen Homosexualität, die wir heute unter dem Begriff der 
Homophobie versammeln, hat vor allem die Rezeption von Sapphos Leben wie 
auch Werk stark geprägt. Zur Illustration der immer noch aktiven Ausblendung sei 
eine Anekdote zum besten gegeben: Als ich auf einem Kongress in Rhodos 200� 
Teile dieser Arbeit präsentierte, wurde ich ungläubig nach den genauen Referenzen 
der Bezugnahme Platons auf Sappho gefragt. Ich wiederholte die Angaben, die ich 
bereits im Vortrag genannt hatte. Als meine Kollegin Nathalie Ernoult am nächsten 
Tag abermals auf die Rolle Sapphos bei Platon und auf meinen Vortrag verwies, 
wurde auch sie wieder ungläubig von derselben Teilnehmerin nach den Referenzen 
gefragt. Dass Homosexualität im antiken Griechenland sich nicht ganz mit der Pra-
xis des paiderastein deckt, sondern auch von Gleichaltrigen praktiziert wurde, sei 
nur nebenbei erwähnt. Strafbar waren jedenfalls Übergiffe (hybrizein) und ein Bür-
ger, dem in seiner Jugend Prostitution (mit Männern) nachgewiesen werden konnte, 
verlor seine Bürgerrechte, weil eine derartige Position eines athenischen Bürgers als 
nicht würdig erachtet wurde. Dass die athenische Demokratie als Gründungshelden 
gerade zwei ineinander verliebte Männer wählte, die aus Liebe zueinander „die 
Stadt vom Tyrannen befreiten“, wofür die Stadt ihnen sogar ein Monument errichte-
te, sollte allerdings als Kontrast zu den derzeit so zahlreichen Behauptungen von 
der Marginalisierung der Homosexualität gegenüber der gewiss gängigeren Bisexu-
alität nicht vergessen werden. Von Ehefrauen der beiden Tyrannenmörder Harmo-
dios und Aristogeiton (symmachoi par excellence) ist meines Wissens nichts über-
liefert; was natürlich kein Beweis dafür ist, dass es keine gegeben hätte; dass Platon 
nicht verheiratet war, ist aber so gut wie gewiss. 

4  Martha C. Nussbaum: The Therapy of Desire, Princeton: Princeton University Press 
sowie Louis A. Ruprecht: Symposia. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

und Mania. Dieses Paradigma ist gewissermaßen ein religiöses im Levinasschen 

Sinn des Wortes als Verbindung zur Transzendenz. 

 
 
Eros und anterôs  
 
Eine weitere zentrale Verbindung zwischen Sappho und Platon ist die ausschließ-

lich in Bezug auf Platon breit diskutierte Idee des anterôs in Phaidros 255e, die 

uns jedoch zu Sapphos Ode an Aphrodite führt, das einzige uns vollständig über-
liefert Gedicht von ihr.  
 

„Vielsinnige unsterbliche Aphrodite 

Kind des Zeus, Ränkespinnende,  

Ich flehe Dich an, bezwinge nicht meinen Mut,  

Herrin, durch Schmerz und Sorgen,  

sondern komm her jetzt, wenn Du jemals aus der Ferne meine Stimme vernahmst,  

das Haus Deines Vaters verlassend, den Wagen anspanntest und kamst.  

Schöne Sperlinge zogen Dich geschwind um die dunkle Erde  

mit schnellem Flügelschlag  

von den Höhen des Himmels durch die klare Luft. 

Schnell waren sie da.  

Und Du, Glückselige,  

mit einem Lächeln auf dem unsterblichen Gesicht,  

fragtest, woran ich nun schon wieder litte,  

warum ich nun schon wieder nach Dir rief 

Und wovon mein irres Herz am meisten  

wünschte, dass es sich erfülle:  

‚Wen soll ich nun schon wieder überreden und Deiner Liebe zuführen,  

wer, Sappho, hat Dich verschmäht? 

Denn flieht sie jetzt noch, so wird sie bald verfolgen,  

und wenn sie Gaben ausschlägt, so wird sie bald sie geben, und liebt sie nicht, so wird 

sie bald schon lieben, auch gegen ihren Willen.‘ 

Komm zu mir auch jetzt,  

erlöse mich von den quälenden Sorgen,  

und vollbringe, was mein Herz vollbracht haben will,  

sei du selbst meine Mitstreiterin im Kampfe.“5 

 
Sie nennt darin nicht explizit anterôs, doch beschreibt sie das Phänomen, wenn 

sie Aphrodite zu sich selbst sprechen lässt, gleichsam in einer doppelten Wende 

im Geschehen bzw. Zuwendung zu „Sappho“: „Denn flieht sie jetzt noch, so 

                                              
5  Reinach �, Übertragung A.P. Ich zitiere bis auf eine Ausnahme nach Reinach: Al-

cée Sappho, Paris: Les Belles Lettres �989. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 81 

 

wird sie bald verfolgen, und wenn sie Gaben ausschlägt, so wird sie bald sie ge-

ben, und liebt sie nicht, so wird sie bald schon lieben, auch gegen ihren Willen.“ 

Wie bereits hervorgehoben, ist ein wesentlicher Aspekt des anterôs, also der 
„Gegenliebe“ oder der erwiderten Liebe bei Platon, dass Sokrates seine Rolle als 

erastês, das heißt als Liebhaber, in jene des Geliebten, also des eromenos, ver-

kehrt; eines eromenos allerdings, der alles andere als passiv und damit weibisch 
im hergebrachten Sinn ist. Vielmehr inszeniert Platon ihn im Symposion als einen 

eromenos der höheren Art, als einen weiblich verhüllten Meister der Liebes- und 

Verführungskunst. Verkehrung also – und Erhöhung. 
Doch es ist noch mehr, denn durch die zusätzliche Integration von Elementen 

des gesellschaftlich instituierten Weiblichen eröffnet Platon den anterôs zugleich 

für Männer, denen er den philosophischen Eros hernach vorbehält.6 Ich folge in 
dieser Einschätzung David Halperin7 und weniger Claude Calame8, für den an-

terôs bei Plato nur eine Anspielung auf den Gott der Vergeltung für nicht erwi-

derte Liebe ist und den Geist der Rivalität bezeichne, milder ausgedrückt: des 
konkurrierenden Ansporns (émulation). Für Calame ist anterôs jedoch nicht als 

Gegenliebe oder reziproke Liebe zu verstehen. Doch wenn dieser Aspekt narziss-

tischer Gegenliebe bei Platon negiert wird, dann entgeht uns ein zentraler Schritt 
innerhalb der gesamten platonischen Philosophie: Denn es ist genau dieser As-

pekt, der immer wieder auftaucht, wenn es um den Übergang zur sublimen Liebe 

und damit zur Philosophie als Liebe zur Weisheit geht, von der Rede des Aristo-
phanes im Symposion über die Passage im Phaidros, in der das Wort anterôs ex-

plizit aufscheint, bis hin zur Spiegelmetapher in Alkibiades I (�32d-�33b), wel-

che den besten Weg zur Selbsterkenntnis illustrieren soll: das Blicken in des an-
deren Blick auf mich. Schließlich ist die gesellschaftlich so relevante Philia ohne 

diese Gegenseitigkeit nicht denkbar. 

Nun reiht Platon die Rede des Alkibiades im Symposion hinter jene der Dio-
tima ein, allerdings nicht weil er, wie Martha Nussbaum vertritt, zur fleischlichen 

Lust zurückkehren möchte, um uns die Wahl zwischen beiden Lust- und Genuss-

formen zu eröffnen.9 Vielmehr flicht Platon durch diese Konstruktion eine refle-
xive Wende, eine Zurückwendung, in die tendenziell aufsteigende Entwicklung 

dieses ausnahmsweise nicht dialogischen Werks ein. Die Rückwendung auf das 

bzw. ins Leibliche stellt eine Prüfung dar, aus der ein Verzicht entsteht, der die 

                                              
6  Diverse AutorInnen haben zu diesem Thema gearbeitet, unter anderen Page Dubois 

mit „The Platonic Appropriation of Reproduction“, in: N. Tuana (Hg.), Feminist In-
terpretation of Plato, Philadelphia: The Pennsylvania State University Press �994 
und Vigdis Songe Møller mit „Sexualität und Philosophie in Platons Symposion“, 
in: Symbolae Osloenses, 43/�988. 

7  „Why is Diotima a Woman?“, in: David M. Halperin/John Winkler/Froma Zeitlin 
(Hg.), Before Sexuality: The Construction of Erotic Experience in the Ancient 
Greek World, New York: Routledge �990. 

8  L’éros dans la Grèce antique, Paris: Belin �996. 
9  M. Nussbaum, The Fragility of Goodness, Cambridge: Cambridge University Press 

�986, S. �65-�99. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Sublimierung nur noch erhöhender sich auswirken lässt. Dieser Aufstieg, der 

vom gemeinen und leiblichen Eros zum göttlich-geistigen führt, kann zu Platons 

Strategie im Phaidon in Analogie gesetzt werden: Als er Sokrates über die – 
nachlassenden – Schmerzen sprechen lässt, welche ihm die so eben abgenomme-

nen Ketten bereiteten, lässt er ihn im Zeichen der Nachträglichkeit sprechen, um 

es mit Freud zu sagen, aber auch im Zeichen des „primären Aushaltens“ im Sin-
ne Rosés, auf das Sokrates angesichts des Todes ebenso rekurrieren muss wie auf 

den erbaulichen Mythos der Seelenwanderung.�0 Und ebenso ist die von Alkibia-

des geäußerte Selbstkritik nur das klarste Zeichen für Sokrates’ unermessliche 
Überlegenheit, die Sokrates zweifelsohne als denjenigen erscheinen lässt, den es 

in seiner richtigen, das heißt sublimierten Päderastie nachzuahmen gilt.�� Der 

Platonische Eros ist sexuell, oder allgemeiner fleischlich, geprüft, weil beide − 
Soma und Psyche − im aushaltenden Verzicht explizit aktiv werden. Und, last 

                                              
�0  D. Rosé: L’endurance primaire. „Rekurs“ betont hier mehr den Rückgriff auf eine 

Ressource im Gegensatz zu „Regression“, die in der fortschrittsorientierten Meta-
psychologie Freuds pejorativ und weitgehend unkreativ gefasst ist. Erbaulich im 
Sinne der Aushaltbarkeit soll der Gedanke an die Seelenwanderung sein, den Sokra-
tes’ Gesprächspartner noch einmal „durcharbeiten“ (diapragmateusasthai) möch-
ten. Einer von ihnen, Kebes, antwortet ihm, dass er sie nun überreden (sic!) solle, 
aber nicht so, als ob sie sich fürchteten (wie Kinder, die sich davor fürchteten, dass 
die Seele sich beim Austritt aus dem Leib vom Wind zerstäuben ließe), sondern: 
„vielleicht ist in uns ein Kind, welches sich vor dergleichen ängstigt. Dieses also 
wollen wir versuchen zu überreden, dass es sich vor dem Tod nicht fürchten müsse 
wie vor den Schreckgespenstern (mormolykeia).“ (Phaidon 77 d-e, Übers. von mir 
abgeändert.) Darauf erst folgt der „Beweis“ von der nicht Zusammengesetztheit der 
Seele, die als solche auch nicht wieder in Teilchen zerstäubt werden könne. „Göt-
terglaube ist kindisch“ schrieb schon Heraklit; er ist dies wohl auch, weil die – be-
wusste und noch stärker die unbewusste – Angst, die ihn hervorbringt, es ist. 

��  Der Logos hier ist zwar nicht zwingend, wie in der dialektischen Argumentation, 
doch über die tragischkomische, ja groteske Lobrede des Alkibiades, in der Sokra-
tes an die Stelle von Eros gerückt wird, kommt es zu einer ästhetischen Fügung, die 
in einer zu anachronistisch-liberalen Sichtweise verloren geht. Eine präzise Analyse 
der raum-zeitlichen Struktur des Symposions würde den Rahmen dieses Aufsatzes 
sprengen. Hinsichtlich der „Rückwendung“ in der bzw. durch die Rede des Alkibi-
ades möchte ich jedoch einige poetische Elemente zur Stützung meiner These an-
führen: Sokrates hat, wie Alkibiades auch, die Feier des Gewinners des Redewett-
bewerbs (Agathon) versäumt und überbringt seine Glückwünsche einen Tag später, 
also nachträglich; doch während Sokrates’ Rede noch zu den Lobreden auf Eros 
zählt, also an der Grenzlinie, spricht Alkibiades schon als Betrunkener. Als solcher 
bringt er die leibliche Lust nicht nur zum Ausdruck sondern auch zur szenischen 
Darstellung. Sein Part muss – dem Anstand gemäß – am Ende kommen, weil zu 
Beginn das Symposion selbst zu einer nüchternen Angelegenheit erklärt wurde (bei 
der Feier am Vortag sei schon zu viel Wein geflossen, die Gäste des gestrigen Fes-
tes sind also „verkatert“). Die Wahrheit des Alkibiades ist – durch die Wirkung des 
Weins – eine manische. Mit diesem Trick werden intime Details über die Bezie-
hung zwischen Alkibiades und Sokrates aussprechbar, Details, die in einem nüch-
ternen und schamhaften Gespräch keinesfalls zu finden wären (Platon ist kein Ko-
mödienschreiber, schon eher ist er ein Verfasser des Tragikkomischen). 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 83 

 

but not least, kann die Rede des Alkibiades nicht früher stattfinden, weil durch 

sie allein Sokrates uns wirklich als die Verkörperung des richtigen Eros erschei-

nen kann. Diese Erscheinung setzt die vorangegangene Beschreibung der physi-
schen Züge des Gottes Eros voraus, dem Sokrates als Liebe hervorrufender Lieb-

haber auch von da her ähnelt: es ist eine Beschreibung von Seele und Geist, aber 

ebenso eine körperliche! In Alkibiades’ trunken das Geheimnis lüftender Darstel-
lung eines verhüllt verzichtenden Sokrates treten dessen göttlichen Züge beinahe 

grotesk hervor. Doch einmal mehr erhebt sich der Philosoph über die Kategorie 

des Lächerlichen, indem er sie durchschreitet und dekonstruiert.�2 
Eine andere, zum Teil analoge, Strategie der Verkehrung gesellschaftlich in-

stituierter Rollen zwischen Liebhaberin und Geliebter, sowie zwischen männli-

chen und weiblichen Anteilen können wir auch in Sapphos Gedichten auffinden. 
Es geht dabei nicht so sehr um eine reale Symmetrie zwischen den liebenden 

Frauen, wie Halperin sie wohl eher idealisierend ins Feld führt. Der Alterunter-

schied ist hier gewiss nicht unbeträchtlich und wirkt sich durchaus auf die Rol-
lenverteilung der Liebespartnerinnen aus. Doch in einem ist Halperin und auch 

John Winkler zuzustimmen: Frauen stehen nicht unter dem selben gesellschaftli-

chen und politischen Druck wie Männer, was ihre größere Ausweichmöglichkeit 
aus dem rigiden Setting zwischen erastês und eromenos impliziert, für die es ja 

nicht einmal eine weibliche Form gibt (Platon nennt sie beide gleich: hetairistri-

ai). Was offenbar bleibt, ist die Tatsache, auf die bereits Margaret Williamson�3 
in ihrem Buch verweist: dass Frauen im Allgemeinen nicht als aktiv liebende be-

trachtet wurden und wenn, dann wurden sie als maskuline Frauen verachtet, die 

jederzeit ins Karikaturale kippen konnten. (Die antike Komödie durchwegs 
männlicher Autoren präsentierte Sappho gerne als Dildotragende).  

 
Eros und Ästhetik 
 
Wir finden bei Platon eine solche Verkehrung der Geschlechterkonventionen 

auch im Eros: In der Rede, die er im Symposion dem Pausanias in den Mund legt, 
verweist dieser zur Bekundung des gesellschaftlichen, und im weiteren des poli-

tischen Nutzens jenes geistigen Eros zu dem sich der homosexuelle Eros erheben 

soll, unter anderen auf Alkestis. Diese sei – als aktive Liebhaberin – für ihren 
Gemahl zu sterben bereit gewesen. Desgleichen Orpheus für Euridike oder  

Achill, der Patroklos rächend stirbt. 

Dieser von Platon zur Lebensverachtung gesteigerte Ansporn gemahnt an 
Sapphos Fragment „an Anaktoria“, in dem sie, auch hierin Vorläuferin Platons, 

                                              
�2  Es ist gewiss kein Zufall, dass hier Travestie und Groteske die Idee des Sokrati-

schen Eros erhöhen. Siehe auch Buch V der Politeia, wo die Kategorie des Lächer-
lichen explizit anhand der Kritik an gewohnten Geschlechterrollenfixierungen de-
konstruiert wird. 

�3  Sappho’s Immortal Daughters, Cambridge Mass., London: Harvard University 
Press �995. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

den Eros als die höchste ästhetische Kraft etabliert und das, was jemand begehrt, 

als das Schönste:  

 
„Manche sagen, ein Trupp berittener Krieger, 

manche das Fußvolk und manche eine Flotte von Schiffen 

sei das Schönste auf der dunklen Erde. 

Doch ich behaupte, es ist das, was jemand begehrt. 

Es ist ganz leicht, dies allen verständlich zu machen, 

denn die, die an Schönheit das Menschengeschlecht übertraf,  

Helena, verließ ihren Gatten, einer der Besten, 

segelte nach Troja und gedachte weder des Kindes noch 

der lieben Eltern, sondern, verführt von [der Liebe] 

leichthin […] erinnert sie mich jetzt an Anaktoria, die 

nicht da ist, deren lieblichen Schritt und deren Strahlen 

des Gesichts ich lieber sehen würde als lydische 

Kampfwagen und waffenstarre Krieger im Kampf […] 

Unmöglich […] menschlich […] der Wunsch zu teilen.“14 

 

Mit diesem Gedicht legte Sappho die erste Version einer abstrakten Setzung des 
Schönheitsbegriffs vor. Die Frage, was das Schönste sei, also der Prototyp des 

Schönen, impliziert die Frage nach dem Wesen der Schönheit, also danach, was 

es ist, im höchsten Maß schön zu sein, das heißt zu gefallen. Das Schönste zu 
sein, so Sappho, ist nicht dies oder das (Streitwagen, also konkrete männliche 

Schönheitsideale), sondern das geliebt Werden, das Auslösen des Eros, an dem 

wir den Gefallen in seiner höchsten Form erkennen. Das Schönste ist in seiner 
konkreten Einzigartigkeit für jeden zugleich universell. In dieser abstrakten For-

mulierung liegt bereits etwas vom Begriff der methexis: was jemand (irgendwer) 

liebt, die eine dies, der andere das, gemeinsam ist ihnen allen das Gefallen und 
Geliebt-Werden. Wesen der Schönheit ist nicht nur ein Etwas, sondern ein Tun, 

ein Begehren und Anziehen, die Attraktion ja Beherrschung der Aisthesis oder 

anders: Das Wesen des Schönen ist es, geliebt zu werden, weil darin liegt das 
Schöne um der Schönheit willen: Weil ich jemanden oder etwas liebe, ist sie, er 

oder es für mich das Schönste und umgekehrt, weil für mich jemand oder etwas 

das Schönste ist, liebe ich sie, ihn oder es. Als Kenner und Bewunderer Sapphos 
muss Platon darüber nachgedacht haben (sofern es sich nicht ohnehin schon um 

einen Topos handelte). Die Universalität des Eros, die mit dieser Idee des Schö-

nen eröffnet wird, übernimmt er zwar für die Liebe zwischen Menschen in der 
Aristophanesrede im Symposion, er reduziert sie jedoch gleich wieder auf die 

männliche Homosexualität. Indem er diese als die für die Sublimierung unerläss-

liche Form jedes die Organlust überschreitenden Eros setzt, fällt er hinter 
Sapphos universelle Setzung zurück in die einschränkende weil ausschließende 

Konkretion der Mann-zu-Mann-Liebe. Für Sappho dagegen gilt jede Liebe bzw. 

                                              
14  27, Übertragung A.P.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 85 

 

die Liebe eines/einer jeden als ästhetischer Maßstab, der sich nur in der Verwirk-

lichung zu überschreiten und zu erfüllen vermag. 

Im Phaidon liefert Platon allerdings die abstrakteste Version des Schö- 
nen. Die darin vorgelegte Ausführung über das Eidos, also den Begriff, als die  

(Form-)ursache des Schönen lautet folgendermaßen: „[…] mich dünkt, ich müsse 

in den Gedanken Zuflucht nehmen, und in diesen das wahre Wesen der Dinge 
anschauen.“ Die tautologische Abstraktheit des Eidos (und damit auch der ousia, 

also des Wesens der „Schönheit“…) wird dadurch markiert, dass eben nichts 

darüber definiert oder bestimmt wird: „dass irgend etwas schön ist, […] dadurch, 
dass nichts anderes es schön macht, als eben jenes Schöne, nenne es nun Anwe-

senheit (parousia) oder Gemeinschaft (koinônia), wie nur und woher sie auch 

komme, denn darüber möchte ich nichts weiter behaupten, sondern nur, dass 
vermöge des Schönen alle schönen Dinge schön werden.“�5 Platon überspitzt hier 

beinahe die Tautologie um ja keine falsche weil begriffsfremd-konkrete Bestim-

mung zu riskieren, mit der er den Anaxagoras überführt hatte, der die universelle 
Vernunft zwar angerufen hat, aber dann erst wieder nur konkretistisch-dinghaft 

zu erläutern vermochte. Die Definition Sapphos dagegen kommt an die begriff-

lich-synthetische Leistung, die Platon/Sokrates einfordert, sehr nahe heran, ja sie 
führt mit der darin verdichtet enthaltenen Dialektik von Einzelnem und Allge-

meinen eine solche Begriffsleistung paradigmatisch vor.  

 
Wiederholung und Wechsel /Tausch (échange)  

 
Doch zurück zur Ode an Aphrodite. Sie zeigt, im Ganzen genommen, Sappho auf 
jeder Ebene des Gedichts in unterschiedlichen Positionen. Zuerst ist sie die ein-

same Verfolgerin, die sich in der nicht erwiderten Leidenschaft verzehrt, dann ist 

sie die anrufende Regisseurin ihres höchst dramatischen Eros. Sie ruft Aphrodite 
als höhere Instanz um Hilfe an, gewiss. Doch zugleich trägt die Göttin Züge der 

Geliebten, nach der sie sich verzehrt.�6 Der Rollentausch zwischen der Göttin 

und den Sterblichen zeigt eine kosmologische Schnittstelle an, ebenso wie die 
Suche nach der Anwesenheit dessen, was in der Identität der Göttin noch erman-

gelt. Ich sehe in dieser Fort-Da-Inszenierung das kritisch-ironische Pendant zu 

dem, was Platon tut, wenn er die abwesende Gottheit, oder die göttliche Idee in 
dem und für den Geliebten/Liebhaber gegenwärtig macht. Durch die Wiederho-

lung der poetischen Mise-en-scène einer vorangegangenen Hilfestellung Aphro-

                                              
�5  Platon: Phaidon, �00 d. 
�6  Was den Topos multipler Identifikation betrifft, siehe John J. Winkler: Der ge-

fesselte Eros. Sexualität und Geschlechterverhältnis im antiken Griechenland, Mün-
chen: dtv �997, S. 247. Er untersucht darin Sapphos metaphorischen Gebrauch von 
Homer, Ill. 5. Hier ist Aphrodite die Schwache, die den Wagen nimmt, um dem 
männlichen Kampf zu entfliehen, während sie in Sapphos Gedicht diejenige ist, die 
in den Kampf einsteigt und Sappho jene Frage stellt, die in der Illias an sie gerichtet 
war: „Wer tat Dir unrecht?“  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

dites kann Sappho zur Verfolgten werden, ohne ihren Status als aktive Beteiligte 

ganz zu verlieren: Das Gedicht endet mit einem neuen, multipel chiasmatischen 

Arrangement der fünf Terme: Die – passivere – Sappho wartet auf Aphrodite und 
auf ihre Geliebte, um von ihrem passionellen Leid befreit zu werden; auf der an-

deren Seite stehen die Göttin und die Dichterin Seite an Seite als symmachoi; in 

der männlichen Form: Du selbst wirst mein Kampfgefährte sein, symmachos, der 
aktiv am Kampfgeschehen beteiligt ist.�7  

In dieser chiasmatischen Konstellation stellt die Epiphanie der Göttin in der 

exakten, auch zeitlich gefassten, Mitte (metaxy) des Gedichts den Kreuzungs- 
und Wendepunkt dar: exakt dann, wenn das unsterbliche Antlitz (athanatos pro-

sôpos) der Göttin auftaucht. Diese Antizipation über ein vergangenes Ereignis 

führt zu weiteren interessanten Perspektiven der Zeitlichkeit. „Metaxy“ taucht 
zeitlich vor allem als Unterbrechung inmitten einer Rede auf.�8 Aus einer ontolo-

gischen Perspektive setzt erst diese Überkreuzung von Antizipation und Nach-

träglichkeit den kairos, also laut Hippokrates die Zeit, in der nicht viel Zeit ist, 
als Moment des Wechsels, als Gelegenheit ein. Dieser Trick in Sapphos Gedicht 

mag aus einer rein philologischen Perspektive an den Haaren herbei gezogen er-

scheinen, aus einer philosophischen Perspektive erscheint er grenzgenial. 
Die Wiederholung der Epiphanie im darauf folgenden Vers unterstreicht die-

sen Kreuzungspunkt zusätzlich als kairos, Moment des Wechsels, inmitten des 

Chiasma. Es handelt sich um eine Epiphanie, die sich über die Stimme der Göttin 
bestätigt, welche sich plötzlich direkt an Sappho wendet, ja sie sogar beim Na-

men nennt. Sappho ist eine habituée der Göttin, deren Hilfe sie immer wieder in 

Anspruch nimmt: „wieder Du, dêyte“. Beinahe ist ihr Traum in Erfüllung gegan-
gen, zumindest kann sie hoffen, dass ihr Leiden ein, wenn auch nur vorüberge-

hendes, Ende hat.�9 

Ich möchte drei unterschiedliche und zugleich miteinander verwobene Ebe-
nen der Ode an Aphrodite unterstreichen, die für den Kontext relevant sind: 

�) Kampf bzw. Schlacht und Vergeltung,  

2) Eros, Philia und anterôs, 

                                              
�7  Das hier als impliziter anterôs analysierte Phänomen enthält ebenso die erwähnte 

Bedeutung der Rivalität und gemahnt in der Inversion von Fliehender zu Verfol-
gender an Freuds Analyse der Verkehrungen in Schrebers Inversionsabwehr durch 
den an dessen Stelle tretenden Wahn: „Der Ersehnte wurde jetzt zum Verfolger, der 
Inhalt der Wunschphantasie zum Inhalte der Verfolgung.“, in: Über einen autobio-
graphisch beschriebenen Fall von Paranoia, GW VIII, S. 283. 

�8  Bei Platon – z. B. in Lysias, Politeia, Apologie – wird diese Unterbrechung als eine 
Wende im Drama inszeniert, durch die zugleich ein Effekt der Nachträglichkeit ent-
steht. 

�9  Auch im Phaidros bringt die Anwesenheit des Geliebten für beide eine Erleichte-
rung von den Leiden, welche die Abwesenheit des Anderen hervorruft. Genau an 
dieser Stelle wird anterôs als Spiegelungsakt dargestellt, der für beide – Liebenden 
und Geliebten – gleichermaßen, wenn auch nicht gleichartig, wirksam ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 87 

 

3) Tausch bzw. Wechsel von Geschenken, Rollen und Zuständen sowie von 

sozialem, geschlechtsspezifischem, ontologischem und kosmologischem Status 

(Leid und Erleichterung; Einsamkeit und Gefährtenschaft; unerfüllte und 
un/erwiderte Liebe; Anwesenheit und Abwesenheit; männlich und weiblich; ak-

tiv und passiv; menschlich bzw. sterblich und göttlich bzw. unsterblich). 

Der Wechsel findet auf allen Ebenen statt. Weiters spielt Sappho mit diesen 
Bereichen (z.B. göttlich und menschlich) indem sie sie austauscht, zwischen ih-

nen verbindet etc. Dieses Spiel kann allerdings einigermaßen verwirrend sein. 

Eine zentrale Kategorie in der Struktur der unterschiedlichen Handlungs- und 
Seinsebenen bzw. -perspektiven im Kontext der Widerholungsdramatik ist die 

der Asymmetrie, die es durch diverse Tauschhandel und Wechsel auszugleichen 

gilt. Diese Akte umfassen auch die poetische Mise-en-scène, welche ein meta-
pherein (herübertragen) zwischen den Bereichen und Ebenen erst ermöglicht: 

Sappho kämpft im Schlachtfeld der Liebe. Doch anstelle einer für immer erlang-

ten Erfüllung der Symmetrie im fließenden Liebestausch wird „Sappho“ ihr 
Drama immer wieder holen – ihre passionelle Verzweiflung ebenso wie ihre Er-

leichterungen, ihre Liebes- und ihre Todeserfahrungen.  

Dies markiert einen grundlegenden Unterschied nicht nur zwischen Sappho 
und Platon, die über Liebe schreiben und sprechen bzw. singen, sondern wohl 

auch zwischen Philosophie und Dichtung. Umso mehr betrifft diese Differenz je-

ne Art der Liebe zwischen Frauen in der griechischen Antike: Sappho’s Liebe ist 
dazu verdammt, in einer Trennung zu münden, weil das Mädchen, das sie liebt, 

sie um einer Heirat willen verlassen wird.20 

 
„Wahrlich, ich möchte sterben. 

Sie verließ mich unter vielen Tränen 

Und sagte zu mir: 

‚Ach welche Qualen mussten wir ertragen, 

Sappho, ich verlasse dich gegen meinen Willen.‘ 

Ich aber antwortete ihr:  

‚Sei voller Freude, wenn du gehst, und erinnere dich an mich, 

denn du weißt wie wir dir zugetan. 

Und wenn du es nicht weißt, so will ich dich erinnern… 

Wir haben schöne Dinge erlebt‘…“.2� 

 
Wenn Aphrodite und Peithô (die Göttin der Überredung) auch dabei behilflich 

sein können, die ersehnte Liebe zu bringen, so können sie diese Ordnung der 

                                              
20  Siehe Claude Calame, „Sappho’s Group“, in: Ellen Greene (Hg.), Reading Sappho, 

Berkeley e. a.: University of California Press �996. Schwer aufrecht zu erhalten ist 
dagegen das rein textphilologische und neoplatonische Dogma einer klaren Unter-
scheidung zwischen Werk und Leben der Autorin. 

2�  93, Übertragung A.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Dinge nicht aufheben, diesen sozialen Kosmos, innerhalb dessen Sappho weiter-

hin leiden wird, wieder und wieder, schon wieder, deytê. 

 
 
Subl imierung als  Kosmos gener ierende Tät igkei t   
zur  Überwindung der  Liebes-Todesangst  
 
Im Gegensatz dazu ist Platons Sublimierung ein vertikales Überspringen dieser 

psychischen Tragödie. Vertikal im Sinne Vernants, der darunter das Transzendie-
ren der horizontalen Symbiose frischer Verliebtheit versteht, wie es im Aristo-

phanes Mythos beschrieben wird, und das den Kern von Sapphos dêyte, „enco-

re!“ darstellt, die Quelle und das Ziel ihrer tragischen Wiederholung.22  
Das metaxy, also der dritte Term, das Zwischendrin, ist von zentraler Bedeu-

tung in der vertikalen Sublimierung bei Platon, ebenso das homoion als reines 

Äquivalent.23 Auch wenn die Asymmetrie zwischen Erfüllung und Mangel nie-
mals ganz aufgelöst wird (ja werden soll), durchbricht Platon die kreative aber 

gewiss auch verzweifelte Wiederholung des Eros-Thanatos-Dramas. Wenn das 

homoion, also das Ähnliche bzw. Gleiche die erhabenste Art von metaxy in die-
sen Beziehungen ist, so ist Eros selbst innerhalb dieses semantischen Feldes des 

metaxy anzusiedeln: Im Symposion beschreibt Platon ihn als daimôn, ein Zwi-

schenwesen zwischen Mensch (sterblich) und Gott (unsterblich), zwischen Man-
gel (Penia, seine Mutter) und Erfüllung (Poros, der Weg ist sein Vater), zwischen 

Wissen und Nichtwissen, etc. Als solcher bezeichnet er die existentielle Dimen-

sion jener Kraft, die uns dem Tod so nahe zu bringen vermag, eine Kraft zwi-
schen Leben und Tod.  

Platon negiert also nicht die Todes- und Trauererfahrung, auch sucht er sie 

nicht gänzlich zu vermeiden, vielmehr arbeitet er den radikalen Abgrund in uns 
heraus, den die Leere an der Stelle des geliebten Anderen schafft und hinterlässt. 

Doch indem er zeigt, wie Sokrates diesen Abgrund überschreitet, belässt er diese 

Erfahrung als Spur, die zum Beispiel – aber nicht zufällig – durch die Anwesen-
heit von Frauen markiert wird: so etwa im Phaidon, in dem Platon den Tod des 

Sokrates und seine Theorie der Unsterblichkeit der Seele darstellt. Die anwesen-

den Frauen werden darin, gemeinsam mit Sokrates’ Ehefrau, aufgefordert, den 

                                              
22  „For her, as for Rilke, das Schöne ist nichts als des Schrecklichen Anfang… Anac-

toria is, to her, menacingly desirable, ‚fair as the moon, clear as the sun, and terrible 
as an army with banners‘“ schreibt Garry Wills am Ende seines Artikels „The Sap-
phic ‘Umwertung aller Werte‘“, in: American Journal of Philology, 88/1967, S. 
442. Encore! ist natürlich eine Anspielung auf Lacans gleichnamiges Seminar XX 
zur jouissance (Genießen/Lustfreude). Vielleicht spielte er selbst auf Sappho an, 
doch wählte er die optisch verfügbare Darstellung von Berninis heiliger Theresa 
von Aquila als eindrückliches Paradigma aus. 

23  Siehe hierzu insbesondere Maria Jóo, „Die Liebe zum Ähnlichen“, in: Gymnasium, 
104/1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 89 

 

Raum zu verlassen, bevor Sokrates’ Körper die Szene der Welt verlässt. Zum ei-

nen verkörpern diese weinenden Frauen eine mit dem Heulen verbundene Anste-

ckungsgefahr, zum anderen verkörpern sie eine leibliche Weltverbundenheit, die 
Sokrates sich ja gerade zu transzendieren anschickt und mit deren Inszenierung 

der Dialog begonnen hat (Sokrates gerade nicht mehr gefangen in fesselnden 

Ketten aber immer noch gefangen in seinem davon noch schmerzenden Leib, den 
er soeben eigenhändig und unwiederbringlich vergiftet hat). Sie würden ihm, 

gleich einem Widerstand, den Abflug ins reine (Seelen)reich der Glückseligen 

erschweren. 
 
Sterbende Eltern – trauernde Frauen … 
 
Vordergründig könnten wir die sokratische Unsterblichkeit als eine männliche 

Aufhebung (im Hegelschen Sinn) der Todeserfahrung und zugleich der damit 

verbundenen Trauerarbeit interpretieren, die ja in erster Linie Frauensache war.24 
Doch von da her zu schließen, dass Lamentieren im Angesicht oder in der Folge 

des Todes eine zentrale Angelegenheit aller Frauen war, wäre falsch: Denn genau 

dieses Verdikt gegen das Trauerlamento (thrênos), das Sokrates mit dem Raus-
wurf der weinenden Frauen samt Xanthippe25 ausspricht, wird uns als einer von 

Sapphos Versen überliefert:  

„In einem Haus, das den Musen geweiht ist, ist es nicht rechtens zu lamentie-
ren. Es geziemt sich nicht für uns.“26  

Ich kann nicht beweisen, dass Platon diesen Vers als Modell heranzog, wahr-

scheinlich handelte es sich bei dem Verdikt um einen Allgemeinplatz, der vor al-
lem für Männer verbindlich war. Dennoch, Sappho durchkreuzt einmal mehr die 

                                              
24  Die Lamentozüge der Mütter während der feierlichen Soldatenbegräbnisse waren 

wohl eine der prominentesten öffentlichen Angelegenheiten von Frauen im Antiken 
Griechenland, insbesondere in Athen, wo sie allerdings zunehmend an den Rand der 
Feierlichkeiten gedrängt wurden, wie Nicole Loraux in ihrem Buch Die Trauer der 
Mütter gezeigt hat. Bezüglich des Phaidon siehe vor allem ihren oben zitierten 
Kommentar zu Sokrates/Platon in: Les expériences de Tirésias. 

25  „- Eine Widerspenstige, sagte John Eglinton widerspenstig, ist nicht gerade eine 
nützliche Pforte der Entdeckung, sollte man meinen. Welche nützliche Pforte der 
Entdeckung lernte Sokrates wohl von Xanthippe? 

 - Dialektik, antwortete Stephen: und von seiner Mutter, wie man Gedanken zur 
Welt bringt. Was er von seiner anderen Frau Myrto lernte (absit nomen!), Sokrati-
didions Epipsychidion, wird kein Mensch, weder Mann noch Frau, jemals wissen. 
Aber weder die Hebammenkenntnisse noch die Gardinenpredigten retteten ihn vor 
den Archonten des Sinn Fein und ihrem Schierlingsbecher.“ J. Joyce, Ulysses, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S. 267. 

26  Frgm. 150. Übertragung A.P. Was diese spezielle Verbindung zwischen Sokrates 
und Sappho angeht, so bin ich nicht die erste, die darauf verweist. Siehe: Alcée, 
Sapho, S. 271: „Fontes – Maximus Tyrius, XXIV (XVIII Hobein), 9 (comparantur 
Socrates et Sappho) [...]“, sowie H. Fränkel, Dichtung und Philosophie des frühen 
Griechentums, New York, Frankfurt am Main, Oxford: Blackwell, S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Geschlechterstereotypen, indem sie – um mit Nietzsche zu sprechen – die noble 

Perspektive einnimmt.27 

 
… unsterbliche Kinder 
 
Was die unsterblichen Kinder angeht, so scheint es nunmehr eine Selbstverständ-
lichkeit zu sein, dass die metaphorische Erhöhung weiblicher Gebärfähigkeit  

über die Instituierung dieser neuen Art von Kindern eine Erfindung Platons ist, 

der sie im Symposion als Frucht eines Mann-zu-Mann-Eros inszeniert. Dies legt 
den oft wiederholten Gedanken an eine An-/ und Enteignung nahe, die als eine 

Art Kompensierung dafür interpretiert wird, dass Männern diese Fähigkeit ab-

geht. Doch es geht hier nicht so sehr um eine An- oder Enteignung (der verdräng-
ten Wertigkeit) weiblichen Gebärens, als vielmehr um die Theoretisierung eines 

genuin kreativen Aktes in – das Gebären körperlicher Kinder durchaus erniedri-

gender – Anlehnung an diese ausschließlich weibliche Fähigkeit. Wenn die Be-
zeichnung „Aneignung“ in diesem Kontext Sinn macht, dann schon eher als eine 

des ideellen „Kindergebärens“ von Sappho, deren Gedichte als ihre unsterblichen 

Töchter bezeichnet wurden.28 Dieser von so fast allen feministischen Kommenta-
torinnen übersehene Umstand fällt wohl unter das, was wir Ironie der Geschichte 

nennen. 

Die im Symposion von Diotima gelobten schönsten „unsterblichen Kinder“ 
sind allerdings nicht in der Dichtung oder der bildenden Kunst zu finden. Viel-

mehr sind es – und das klingt wie eine Replik auf Sapphos ästhetisches Paradig-

ma im oben zitierten Fragment – Verfassungen und Gesetze, an denen ja vor-
nehmlich Platon sich im Anschluss an Solon und Lykurgos versuchte. Diese 

zwar noch männerbündische Replik schreitet allerdings über den archaischen 

Bellizismus hinweg. 
Platons Lehre vom Aufstieg zum richtigen Eros führt also von einem leibli-

chen Eros in allen Menschen zu einem immerwährenden (aei), das heißt rein see-

lischen Eros zwischen zwei Männern. Die Familie, die aus dieser „richtigen pä-
derastischen Liebe“ (to orthôs paiderastein) entsteht und sich über eine psychi-

sche und intellektuelle Schöpfung verwirklicht, setzt sich aus zwei sterblichen 

Männern und deren unsterblichen Kindern zusammen. Die diesbezügliche Rolle 
Diotimas im Symposion ist hinreichend diskutiert worden.29 Noch einmal für den 

Kontext festzuhalten ist, dass in ihrer von Sokrates referierten Rede die schöpfe-

rische Hervorbringung zwar wie erwähnt analog zur Maieutik in Anlehnung an 

                                              
27  Genealogie der Moral, München: Goldmann 1999b. Siehe auch Claudia Card: „Ge-

nealogies and Perspectives: Feminist and Lesbian Reflections“, in: International 
Studies in Philosophy 3/1996. Sappho gehörte tatsächlich der aristokratischen Elite 
von Lesbos an. 

28  Siehe J. Williamson: Sappho’s Immortal Daughters. 
29  Siehe A. Pechriggl: Corps transfigurés. Bd. II, S. 99-101, wo sich die genauen Ver-

weise finden. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 91 

 

das körperliche Gebären konzipiert wird, dass die Hebammenkunst im Theaitetos 

aber eben nicht – wie im Symposion – den Eros zwischen den Dialogpartnern 

darstellt, sondern eine Art Geburtshilfe, bei der die männlich erhöhte (und 
zugleich durchaus ironisierte) Hebamme Sokrates vor allem als kritische Instanz 

fungiert.30  

Die beiden Schritte in der philosophischen Schöpfung (Philosophie sei 
Schöpfung von Begriffen, création de concepts, so Deleuze und Guattari), die in 

Anlehnung an die leibliche Fortpflanzung beschrieben werden, stellen also meh-

rere Momente dar, die erst im Phaidros, wo es mehr um die Philosophie denn um 
die Liebe selbst geht, explizit gemacht und aneinander gefügt werden. Die Frage 

nach der weiteren „Aufzucht“ bzw. Kultivierung des Gedankens, welche im 

Theaitetos behandelt wird, inszeniert ein Verhältnis zwischen Ungleichen, wäh-
rend die im Symposion behandelte poiêsis mit Empfängnis und Zeugung dem Akt 

gewidmet ist, bei dem Eros maßgeblich als wechselseitiger, das heißt auch als 

anterôs am Werk sei.31 Es ist nichts Neues, dass Platon die von ihm so nachhaltig 
eingesetzte Komplementarität zwischen Körper und Geist jener zwischen hetero-

sexueller und „richtiger“ päderastischer Liebe entsprechen lässt. 

Die Erhöhung dieses Aktes zu einem männlich-homoerotischen kann nun 
zwar als „männliche Aneignung“ von „Weiblichem“ bezeichnet werden (was auf 

der „niedrigeren“ Ebene Frauen vorbehalten ist, soll nun in der erhöhten Variante 

Männern vorbehalten sein, obwohl die erhöhte Version bereits einer Frau, vor-
nehmlich Sappho, entlehnt zu sein scheint); zugleich stellt sie eine Aufhebung 

der Homosexualität als solcher zugunsten einer leiblos-asexuellen und umso ex-

klusiver männlichen Homoerotik bzw. Homosozialität dar. 
Die Tatsache, dass Sokrates in dieser intellektuellen Gebärinstitution namens 

Philosophie die „weibliche“ Rolle eines interesselosen (abstinenten) Dritten – der 

Hebamme – spielt, unterstreicht diese Aufhebung zusätzlich.32 Im Theaitetos be-

                                              
30  Siehe oben Kap. I.1 für die genauen Verweise. 
31  Das schließt die Erwähnung der Gebärtätigkeit mit den damit verbundenen Wehen 

sowie der Aufzucht und Ernährung (trophê) der Kinder nicht aus. 
32  Je mehr ich mich mit Platons Theorie des Eros befasste, desto klarer wurde mir der 

Einfluss, den sie auf Freuds Erfindung der Psychoanalyse, insbesondere der Trieb-
theorie, gehabt haben muss. Bei der Einführung von Eros und Thanatos zitiert er 
aus Platons Symposion und später referiert er als einer der wenigen (und entgegen 
die Behauptung Luc Brissons) den Aristophanes-Mythos vollständig und nicht wie 
üblich auf die Mann-Weib-Kugel reduziert: Jenseits des Lustprinzips, GW XIII, 
S. 62; L. Brisson, „Bisexualité et médiation en Grèce ancienne“, in: J.-B. Pontalis 
(Hg.), Bisexualité et différence des sexes, Paris: Gallimard 1963, S. 33. Die Reduk-
tion auf die Mann-Weib-Kugel findet sich hingegen in den 1905 erschienenen Drei 
Abhandlungen zur Sexualtheorie (GW V, S. 34) sowie in Warum Krieg (GW XVI, 
S. 20). Zur Verknüpfung von Freudscher und Platonischer Triebtheorie schon zu 
Lebzeiten Freuds, siehe den von Freud selbst im Vorwort von 1920 zitierten 
S. Nachmansohn: Freuds Libidotheorie verglichen mit der Eroslehre Platos, Interna-
tionale Zeitschrift für Psychoanalyse, 3/1915 sowie Hans Kelsen, der den ersten 
Teil seines Platonbuches Die Illusion der Gerechtigkeit 1933 unter dem Titel „Die 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

schreibt er sich selbst als von der Zeugungsfähigkeit ausgeschlossen, denn hätte 

er sich hier als Zeuger bezeichnet, wäre er wohl zu tief in Platons Ironie gesun-

ken, weil er damit die Rolle des den eromênos mit Ideen begattenden erastês 
eingenommen hätte, der ihm zugleich beim Gebären dieser Kinder behilflich ist 

(150 c).33 Doch Homosexualität verliert in Platons hierarchischer Ontologie der 

Sublimierung vom prokreativen zum homoerotischen Eros hin ihren Sinn, oder 
genauer: Ihr Sinn ist im Übergang aufgehoben. Derart ist die Homosexualität 

nicht so sehr in der Sphäre der Intimität gegenseitiger Liebe angesiedelt, sondern 

inmitten des (für den Krieg) trainierenden kollektiven Körpers. Die Sublimierung 
der sexuell-erotischen Beziehung, welche weiterhin als unidirektionaler Eros 

markiert ist, schließt sich mit der homosozialen und gegenseitigen Philia 

(Freundschaft) kurz. In diesem Sinne ist die Sublimierung selbst ein Zwischen-
schritt zwischen Sinnlichem und Rationalem; zwischen Verfallendem (oder Ver-

faulendem) und beständig (=) Gutem; zwischen beseelten Körpern, die einander 

begehren, und der Ordnung, also dem eidetischen Kosmos des politischen Kör-
pers; zwischen prokreativer Sexualität und der sozialen Selbstreproduktion eines 

sublimen Männerkorps; und vor allem zwischen Begehren und Philosophie. Pla-

tons Einsicht, dass die Idee der Schönheit nicht direkt zugänglich ist, führt zur 
Bedingung eines persistierenden leiblichen Begehrens danach. Er löscht also die-

se Art des Begehrens nicht aus, sondern arbeitet die Einübung und hernach die 

schrittweise mühevolle Transzendierung dieses Begehrens heraus. 

                                                                                                                                     
platonische Liebe“ in der von Freud herausgegebenen Zeitschrift Imago veröffent-
lichte: Bd. XIX, S. 34-98 sowie S. 225-255. 

33  Aristophanes machte sich auf diese Weise in den Wolken über Sokrates lustig. Der 
männlich-homosexuelle Eros in der griechischen Antike, insbesondere in Athen, be-
inhaltet eine solche Anlehnung an die Heterosexualität. Der eromênos, ein Knabe 
(pais) oder junger Mann (neaniskos), nimmt darin gemeinhin die traditionell den 
Frauen zugeschriebene Rolle ein. Doch während die Frauen eher dazu berufen sind, 
den Verführungen zu erliegen, (zumal sie als diejenige betrachtet werden, die nicht 
die Kraft besitzen, zu widerstehen), soll der eromênos sich keinesfalls dem Erstbes-
ten erastês hingeben. Der Preis: Geschenke, aber vor allem Erziehung. Der Rollen-
wechsel bei den jungen Männern ist weniger Zeichen einer umfassenden Ge-
schlechterverwirrung als vielmehr im Kontext dessen zu sehen, was J.-P. Vernant 
als „rites de passage“ beschreibt, die nicht zuletzt darin bestehen, die Rollen in Hin-
blick auf ihre endgültige Konsolidierung vorübergehend zu tauschen. Siehe: „La 
guerre des cités“ in: Mythe et société en Grèce ancienne, Paris: Seuil 1992a, S. 37-
39. Und doch ist auch das grundlegendere, diesseits von Geschlecht angesiedelte 
Klaffen in der menschlichen Existenz ein gewiss nicht zu unterschätzender Faktor 
in der Instituierung der Homosexualität in Anlehnung an, aber auch in Abgrenzung 
zur, Heterosexualität, jedenfalls wie wir ihr bei Sappho und Platon begegnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 93 

 

Psyche-Soma 
 
„Das geistige Auge“, das Sokrates am Ende des Symposions auf Alkibiades wirft, 
der ihn zu verführen sucht, verursacht in dessen Seele eine brennende Wunde 

(und wohl auch in Sokrates’ eigener Seele). Diese Wunde, die an der Zurückwei-

sung des liebesbegierigen Leibes entflammt, wird diesen (als „gebranntes Kind“) 
lehren, sich stattdessen mit seinen affektiven Freudensymptomen an der Schön-

heit des Logos zu befriedigen. Doch was auf den ersten Blick wie ein Ersatz aus-

sehen mag, hat sich bereits als Wesen und Ziel des Eros offenbart: die Schöpfung 
im Schönen gemäß der Seele (kata psychên), also durch und für die Seele, die 

nur noch über die Aisthesis (sinnliche Wahrnehmung) des Schönen an den Leib 

gebunden zu bleiben scheint. Die Bindung ist allerdings nicht einfach, sondern 
spitzt sich zu im Zustand eines leib-seelischen Oxymoron. Auch im Phaidros 

wird sublime Liebe in Termini der Widersprüchlichkeit beschrieben, die auf den 

Leib/Körper als Modell verweisen: Der erastês, der auf Sexualität verzichtet, be-
ginnt beim Anblick eines göttlichen Antlitzes (theoeidês) oder eines wunder-

schönen Körpers zu erschaudern und zu zittern. „Und erblickt er ihn, so über-

kommt ihn Hitze und Schweiß wie bei der Umwandlung fiebrigen Schauders“ 
(251a). Diese Beschreibung kommt – verdichtet – jener in Sapphos folgendem 

Fragment sehr nahe:  

 
„[…] 

denn sobald ich dich erblicke, 

auch nur für einen Augenblick, verlässt mich die Stimme, ich kann nicht mehr sprechen,  

die Zunge ist wie gelähmt, und unter der Haut breitet sich plötzlich ein zartes Feuer aus, 

die Augen sind ohne Blick und die Ohren überrauscht; 

Schweiß bricht aus und ein kalter Schauer 

ergreift mich, ich bin grüner als Gras, 

es scheint mir, ich werde gleich sterben, 

doch es muss alles durchgestanden werden, denn selbst ein Bettler […]“34 
 

Auch wenn wir diese Symptombeschreibung nicht als eine Erfindung Sapphos 

lesen können (sie findet sich ähnlich bereits bei Homer), enthält sie insofern et-

was Neues, als die Dichterin sie mit dem Tod in Verbindung setzt. Wie Marco-
vich gegen die von Devereux auf Sappho selbst angewandte Pathologisierung 

vermittels psychiatrischer Kategorien hervorhebt, sucht sie in ihren Gedichten 

persönliche Erfahrung mit traditionellen Mustern zu kombinieren, aber auch, so 
möchte ich hinzufügen, gegenseitig philosophisch-anthropologisch zu reflektie-

ren.35  

                                              
34  2. Übertragung A.P. 
35  Miroslav Marcovich: „Sappho Fr. 31: Anxiety Attack or Love Declaration?“, in: 

Classical Quarterly, 22/1972. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Bei Sappho ist der Eros ebenfalls ein sexuell geprüfter, allerdings ohne das 

oberste Ziel oder die explizit deklarierte Notwendigkeit, den sexuellen Anteil als 

solchen sublimatorisch und ontologisch aufzuheben. Ihr Verzicht ist einer der 
gewöhnlichen Art, auferlegt entweder durch nicht erwiderte Liebe (also das Feh-

len von Gegenliebe) oder durch den Fortgang, sprich die Heirat der Geliebten. 

Die Spannung zwischen sexuellem Begehren und Sublimierung bleibt dadurch 
stets wirksam und schöpferisch, aber eben auch potentiell zerstörerisch, zumin-

dest auf der Ebene der Psyche. Mit Platons sublimierender Lösung verlassen 

nicht nur der organisierte Körper und das Psyche-soma die Szene so wie Sokrates 
im Phaidon die Szene verlässt (sie bleiben als Phantome zurück), sondern auch 

Eros, der nun hinter die Philia rückt, hinter der er bei Aristoteles ganz ver-

schwindet, bevor er in der christlichen Welt von der agapê, der Liebe zu Gott, er-
setzt wird. Die derart instituierte Ruhe und Erbaulichkeit haben einen Preis, den 

die Philosophie – mit einigen Ausnahmen – zu zahlen bereit war: die Ausblen-

dung des Leiblichen und des, vor allem sexuellen, Eros. 
 
Der symbolische Tausch zur Überwindung der Liebes-Todesangst 
 
Die vorhin erwähnten Felder, in denen der Tausch stattfindet, sind alle in der 

Perspektive des Ganzen, des Kosmos als Universum (All) und Ordnung, Univer-

salordnung, eingebettet. Dieser Kosmos wird organisiert durch Harmonie und 
Rhythmus, welche die Destabilisierung durch die konflikthaften Kräfte des Eros 

ausgleichen sollen. Wir begegnen dabei der Stabilisierung durch den Ausgleich, 

den der Tausch (wieder)herstellt. Platon greift dazu auf den Begriff des reinsten 
metaxy zurück, welches im Leben der Menschen homoion genannt wird, also das 

Gleiche, Ähnliche. Doch ebenso bedarf es des Extrems, der absoluten – Absolu-

tion erteilenden – Perspektive der Unsterblichkeit bzw. zeitloser Konstanz. 
Die vorsokratische Idee der Konstanz durch die Veränderung hindurch (vor 

allem bei Anaximander, Heraklit und Empedokles), und nicht gegen diese ge-

stellt, ist insbesondere bei Empedokles mit einem Kosmischwerden des Eros und 
dadurch mit dessen Entdramatisierung verbunden. Wenn die Zeit vergeht, verge-

hen mit ihr die notwendig in einer Kontinuität von Werden und Vergehen sich 

auflösenden spezifischen Aporien und Konflikte. Doch für die „sublunaren“, und 
als solche sterblichen Wesen sind diese aporetischen Kräfte unausweichlich und 

werden als tragische erlebt.  

Die Entdramatisierung und Entmenschlichung des Eros durch seine ontologi-
sche Integration (aber auch Aufblähung) in eine anthropomorphe Kosmologie 

blockiert die Ausarbeitung einer Sublimierungstheorie, wie sie Platon und vor al-

lem Freud entwickelten: Insofern die kosmologische Erostheorie die erotische 
Todeserfahrung der Individuen – im starken hegelschen Sinn – immer schon auf-

gehoben hat, indem sie sie in einen „höheren“ und universal verankerten Begriff 

verwandelt, also auf eine andere Ebene transponiert, wird individuelle Sublimie-
rung entbehrlich gemacht oder vielmehr übersprungen. In Sapphos Gedichten 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 95 

 

dagegen ist die angesprochene Sublimierungstheorie – wenn auch nur implizit – 

enthalten. Sie wiederholt ihr Symptom des unerfüllten weil notwendig zu unter-

brechenden Eros/Anteros. Das erotische Symptom ist in seiner überwältigenden 
Darstellung nur ein Zeichen des Todes. Eros ist für Sappho eine wiederholte und 

zu wiederholende Übung der einzig möglichen Todeserfahrung, nämlich der psy-

chischen, die nicht als rein rhetorisch-metaphorische zu verstehen ist: Es geht um 
das (vorgreifende?) Erleben des Todes im Verlust oder in der Trennung von der 

geliebten Person bzw. im Erleiden der nicht erwiderten Liebe, das heißt in der 

Passion.36  
Diese Erfahrung markiert das Scheitern von – immer auch narzisstisch zu be-

greifendem – erôs/anterôs, der in einer so verzweifelten Leidenschaft enden 

kann, dass der Tod als einziger Ausweg aus dem psychischen Leid erscheint,  
aber ebenso in der Möglichkeit eines Auswegs über eine Abänderung der Wie-

derholung durch die Sublimierung. Wir wissen mit ziemlicher Sicherheit, dass 

Sappho sich nicht aus verzweifelter Liebe zu Phaon getötet hat; diese Geschichte 
ist jedoch ein verfügender Mythos, eine Legende, denn die Wahrheit über ihren 

Tod wird uns wohl weiterhin verborgen bleiben, wie der Großteil ihres Werks. 

Sie bleibt für uns phantastisches Zeichen eines Fehlens, wie Monique Wittig und 
Sande Zweig in ihrem Lesbian Peoples: Material for a Dictionnary es dargestellt 

haben: Der Eingang zu Sappho ist eine leere Seite.  

 
Ich möchte hingegen ein Fragment von Sappho zitieren, in dem viele der Ebenen, 

die ich zu skizzieren versuchte, miteinander in einem polysemischen Netz ver-

woben sind: die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit, von Psyche und 
Kosmos in ihrem Austausch und der Veränderung von Raum und Zeit, Liebe und 

Tod rund um die Mitte, aus der Mitte heraus – aber wohin? 

 
„Untergegangen sind Mond und Pleiaden;  

es ist mitten in der Nacht  

und die Zeit vergeht,  

ich aber liege da allein.“37 
 

In ihrer Polysemie besingen diese Verse die Sterblichkeit38: Sappho ist in der 
Mitte ihrer Lebenszeit, inmitten der Nacht und die Zeit vergeht: hôra, die Zeit 

der Zeiten, Stunde, Frühling. Zeit ohne Term, ohne jegliches erfüllende Ende 

(das heißt ohne die Rückkehr der Anderen/Geliebten). Es ist eine Leere in der 
Zeit, wie manche sie aus schlaflosen Stunden „mitten in der Nacht“ kennen. 

                                              
36  Siehe Igor A. Caruso: Die Trennung der Liebenden. Eine Phänomenologie des To-

des, Frankfurt am Main: Fischer 1961. 
37  74, Übertragung A.P. 
38  Siehe Castoriadis’ Kommentar dieses Fragments, in: Figures du pensable, „Notes 

sur quelques moyens de la poésie“, Paris : Seuil, 1999. Der posthum erschienene 
Sappho-Kommentar war einer seiner letzten Texte. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

„Warten“ macht da keinen Sinn. Die Verse sind rund um die Abwesenheit aufge-

baut, wenn die verlässlichen Lichter der Nacht, Pleiaden und Mond, schon verlo-

schen sind, doch das aufziehende Licht des Tages ihn noch nicht verkündet. Sie 
liegt zwischen den Welten, alleine schlafend und hellwach: Die Absenz der An-

deren klafft, wird existentielle Leere, Grab der Einsamkeit par excellence, aus 

dem alle anderen verschwunden, weil schlafend – sogar Pleiaden und Mond, die 
wie eine Art ambivalenter Anker erscheinen könnten, weil zumindest sie wieder 

aufgehen werden im Zirkel kosmischer Zeitlichkeit. 

 
 
Überraschendes und doch vor läuf iges Ende 
 
„[Mögt Ihr], Mädchen, [Euch um der blumig duftenden Musen] schöne Geschenke 

[bemühen], und um die klangliebend helle Leier 

Mir hat die [einst zart gewesene] Haut das Alter  

[ergriffen], und [weißes] Haar ist aus dem schwarzen geworden. 

Auch ist mein Mut schwer gesunken, es tragen mich kaum noch die Knie 

die einst so flink waren zu tanzen wie Rehe 

Nun seufze ich darüber oft, doch was soll ich denn machen? 

Nicht altern und Mensch sein, das wird niemals möglich. 

Denn auch den Thitonos hat einst, so wurde gesagt, die rosenarmige Eos, 

Von der Liebe getrieben, bis ans äußerste Ende der Welt getragen. 

Schön und jung ist er da noch gewesen, jedoch packte 

Mit der Zeit graues Alter ihn, der doch habhaft war der unsterblichen Gattin.“39 
 

Kein Appell mehr an die Göttin, kein dêyte, schon wieder! von ihr, wenn es ans 

Altern geht, gegen das nichts und niemand helfen. Das Altern ist die conditio 

humana der Sterblichen, das diese a priori und doch nur mit der Zeit ergreift. Das 
Philosophem ist auch hier wieder in der Mitte des Gedichts platziert, metaxy, 

mittendrin zwischen Sappho und Thitonos, zwischen der Welt der Sterblichen 

und der Welt des gleichnishaften Mythos über die Göttergattin und ihren tragi-
schen Gemahl. Wir finden darin die Struktur der Ode an Aphrodite wieder. 

Dieses Gedicht ist noch resignierter als das vorhin zitierte Fragment zum 

Grab der Einsamkeit in der zeitlichen Mitte (der Nacht, ihres Lebens); die Appel-
le aus der Liebesagonie anderer Gedichte sind einem sich wiederholenden Seuf-

zen gewichen, dessen endgültiges Aussetzen so wenig absehbar ist wie der Tod 

selbst – ein Seufzen, das ihn zugleich unausweichlich verkündet. Der Körper 
wird dabei zum sêma im doppelten Sinn, Zeichen und Grab als Stätte des Ver-

falls, der alle Sterblichen ereilt; Zeichen der Lebendigkeit, deren Darstellung erst 

                                              
39  Martin West: „The new Sappho“, in: ZPE 151/2005, S. 1-9. Ich gebe auch dieses 

Gedicht in meiner Übersetzung wieder, welche ich auf der Grundlage des restaurier-
ten griechischen Textes und mit Hilfe von Wests englischer sowie Georg Daneks 
deutscher Übersetzung erstellte. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 97 

 

die Tragik der beginnenden Verwesung vor Augen und ins Gemüt führt. Doch 

transzendentaler noch in ihrer Tragik sind Sein und Werden des Verfalls, den die 

Psyche erleidet, die das begreift: „Sein“ wird abgewandelt, lässt sich nicht halten 
im Menschen, denn der Mensch lässt sich durch nichts konservieren. Sappho, 

„Ich“, hat das begriffen, doch was helfen Einsicht und Seufzer? Sollen Mädchen, 

Musen und Göttinnen sich anstrengen, um Kunst und Unsterblichkeit zu erlan-
gen: Sappho altert ohne erbauliche Seelenwanderungstheorie; sie liefert keinen 

Glauben an ein Reich der Glückseligen, schließlich hat sie schon so viele „Tode“ 

gelitten, dass sie auch diesen – langsamer aber umso unerbittlicher zerreißenden 
– noch erwartet und aushält.40 

Durch das Band des Verfalls im Zuge des Alterns verbindet s/ich hier die 

Dichterin mit dem Gatten der Göttin. Doch im Gegensatz zu Thitonos muss 
Sappho zumindest nicht unendlich alt werden (ihn, den immer Greiseren, habe 

Eos dem Mythos zufolge schließlich in sein Zimmer gesperrt). Zwar hat Sappho, 

wie Thitonos, durch ihre „unsterblichen Kinder“ auch an der Unsterblichkeit Teil 
– zumindest im metaphorischen Sinn der Dichtung. Doch das Altern nimmt ihr, 

wie auch ihm, niemand ab: Es packt erbarmungslos zu. 

Damit „verdient“ Sappho einmal mehr einen Platz unter den „vorsokrati-
schen“ Philosophen-Dichtern. Mit ihren anthropologisch-existentialistischen Phi-

losophemen hätte sie, neben Heraklit, ihren Platz aus systematischer Sicht nahe 

dem epochemachenden Sokrates und diesem in manchem näher als die kanoni-
sierten Naturdichter und –philosophen. Der Männerbund der „Vorsokratiker“ 

müsste jedenfalls als einer von Philosoph/inn/en-Dichter/inn/en umgedacht wer-

den. Aber Sappho verdient auch, vielleicht ebenso dringend wie ernsthafte Ge-
lehrten-Kommentare, leere Einträge, die – nicht ohne Ironie – nachdenklich ma-

chen. 

                                              
40  Der durch Ovid propagierte Mythos von Sapphos Selbstmord aus Liebeskummer 

wegen ihres angeblichen Geliebten Phaon wird damit einmal mehr als solcher mani-
fest. Zur homophoben und sozial stabilisierenden Funktion dieses Mythos siehe vor 
allem Annalisa Paradiso: „Sappho, la poêtesse“, S. 62-71.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Lust und Freundschaft bei Aristoteles 

In der Aristotelischen Psychologie einer stärker somatisch verankerten Seele 

spielt der Eros zwar keine Rolle, sehr wohl aber Lust und Begierde in ihrer ge-

genseitigen Verschränkung. Zwischen leiblichen Begierden und gesellschaftli-
cher Sublimierung in der Philia ist die hêdonê, also die Lust bzw. der Genuss, das 

metaxy.  

Wenn Aristoteles, und mit ihm die wissenschaftlich orientierten PhilosophIn-
nen der Neuzeit, davon ausgehen, dass die Denktätigkeit nicht ohne Körper 

denkbar ist, so hat er selbst die Trennung zwischen Körper und Geist nicht ganz 

aufgehoben. Doch während für Platon die Reibung und der Schmerz der Er-
schöpfung zentrale Momente in der Ablösung des reinen Denkens vom Körper 

darstellen, siedelt Aristoteles diese Fragen dezidiert außerhalb des Bereichs phi-

losophischer Untersuchung an und fasst die äußerste Schnittstelle von Soma und 
Psyche als reine Denktätigkeit unter dem diffusen Begriff des Pneuma, womit er 

das Problem bewusst offen lässt.� Er bedeutet mit diesem Begriff die Grenzen 

des Verstandes (dianoia), aber auch die des Körpers: Während klar ist, dass die 
Sinne durch zu viele Sinneseindrücke überfordert und erschöpft werden und die 

                                              
�  Aristoteles: Über die Seele, 403 a �0. Trotz der Tatsache, dass Aristoteles den pla-

tonischen Dualismus von Leib und Seele aufgibt und die beiden im Menschen un-
auflöslich miteinander verknüpft, lässt er die Hypothese eines abstrakten Nous be-
stehen. Was die Lebewesen betrifft – und „Seele“ macht für ihn nur in Bezug auf 
diese Sinn – so hätten unter ihnen explizit nur die Menschen durch ihre geistigen 
Fähigkeiten an einem solchen Nous teil. Für sie betont er die Verankerung des 
Denkens (noein) im Körper bzw. Leib (sôma), sei es, weil das Denken eine Art 
Vorstellungs- bzw. Einbildungskraft (Phantasia) ist, sei es, weil der Mensch „nie-
mals ohne Phantasmen denken“ kann, und diese immer auch einen leiblichen Anteil 
haben. Über die Seele, Buch I. � und vor allem Buch III. Siehe diesbezüglich vor al-
lem C. Castoriadis: „La découverte de l’imagination“, in: Domaines de l’homme. Er 
macht darin explizit, was implizit da ist und in den Aristotelischen Termini wider-
sprüchlich erscheint. Die Einbildungskraft wird einmal als „primäre“ und das Phan-
tasma als Schema gedacht, ohne das die Seele nicht denken kann, ein anderes Mal 
wird sie als „sekundäre“ oder „reproduktive Einbildungskraft“ gefasst, und die 
Phantasmen als nachträglich durch das Denken organisierte und hervorgebrachte.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Augen durch zu viel Helligkeit erblinden können, scheint sich der Verstand in 

der Denktätigkeit nicht zu erschöpfen.2  

Vor dem Hintergrund der klaren Unterscheidung zwischen den Sinnen und 
dem geistigen Auge tritt eine andere Unterscheidung hervor, nämlich jene zwi-

schen den Fakultäten der Seele: die sensitive, die motorische und die dianoeti-

sche, d.h. die Verstandesfähigkeit. Die hêdonê ist keine Aisthesis, also kein Sinn 
mit der dazugehörigen Sinneswahrnehmung, und zugleich gibt es keine Aisthesis 

ohne hêdonê, die jede Sinneskraft begleitet, so wie sie die Verstandestätigkeit, 

die Urteilskraft und die Theoria begleitet.3 In dieser Hinsicht ist sie analog zur 
Phantasia angesiedelt, wennschon sie der Leiblichkeit näher steht als diese, inso-

fern ihre materielle Qualität sinnlicher und stärker in die innere taktile Örtlichkeit 

und Räumlichkeit eingelassen ist. Die materielle Qualität der Phantasia nämlich 
ist als solche nicht wahrnehmbar und wohl bis heute nicht als solche begreifbar 

(bzw. über inadäquate sinnlich-materielle oder leibliche Metaphern dargestellt).  

 

 

Hêdonê  –  Die Spuren des Psyche-Soma im  
Ar istote l ischen Lust-Begr i f f  
 
Die hêdonê bildet nun das Verbindungsglied zwischen der Bewegung der orexis 

(Volition) und der denkenden Vorstellungskraft; sie ist integraler Bestandteil der 
schöpferischen Tätigkeiten, wie auch jeder anderen (reproduktiven, reperkutori-

schen etc.) Seelentätigkeit. Sie verbindet auch den Habitus als Disposition (hexis, 

Gehabe, Haltung) mit der intentional auf einen Gegenstand gerichteten orexis. 
Dabei verwirklicht sie die Kraft jeder seelischen Disposition, als Kraft und als 

Akt(ivität) aufgefasst, indem sie sich selbst als diese oder jene, aber eben auch 

ganz allgemein als hêdonê verwirklicht. Wir finden in diesem zirkulären Phäno-
men die doppelte Struktur der hêdonê, also der Lust als begehrliche (envie) und 

als erfüllte (plaisir) wieder, insofern diese Verwirklichung nicht ohne Energeia, 

ohne zielgerichtete Wirkkraft möglich ist, so wie sie gleichzeitig selbst das Ziel 
dieser Tätigkeit ist, zu deren Verwirklichung sie beiträgt. Die hêdonê trägt also in 

sich sowohl den Genuss der Vollendung der Tätigkeit wie auch das Begehren der 

Verwirklichung dieses Genusses bzw. der Lust an und für sich, um es hegelia-

                                              
2  Aristoteles: Über die Seele, 429 b 3-5. Es ist, als ob er die unermessliche und uner-

schöpfliche Quantität wie auch Qualität der neuronalen Vernetzungspotentiale des 
menschlichen Gehirns vorausgesehen hätte. Von der Mania, insofern sie eine Gren-
ze für die übermäßige Denktätigkeit darstellen könnte, ist nicht die Rede, auch nicht 
im theoretisch-spekulativen Sinn, den Platon der Mania verliehen hat. Für eine Ver-
bindung zu diesem semantischen Feld siehe vor allem die bereits erwähnte Sektion 
XXX der Probleme. Für die Mania als Resultat von Lust und Begierde, welche den 
Körper verändern, siehe Buch VII der Nikomachischen Ethik, ��47 a �5-�7. 

3  Ibid., ��74 b 20-2�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 101 

 

nisch zu formulieren.4 Im Gegensatz zu den Sinnen oder zur Erkenntnis geht die 

Lust nicht auf äußerliche „Gegenstände“ sondern auf ihr eigenes Zusammentref-

fen mit den Sinnen und mit der Erkenntnis selbst oder mit dem Verstand, und 
zwar im Medium der jeweils sie verwirklichenden Tätigkeit. Sie ist gewisserma-

ßen das Prinzip der vollendenden Tätigkeit, das heißt der teleologisch auf sich 

sowie auf die Lebendigkeit gerichteten. 
Doch insofern sie immer spezifische Tätigkeiten der Seele begleitet bzw. 

verwirklicht, ist das Telos, das die hêdonê jeweils ins Werk setzt, ebenso spezi-

fisch und als solches auch den logischen Definitionen unterworfen, durch die A-
ristoteles die Art (Eidos, Spezies) bestimmt. Und so wird die hêdonê entlang der 

Wertigkeitsachsen durch die Hierarchie der eidê (Arten) dekliniert, weil ihre un-

terschiedlichen Ausgestaltungen oder Formen miteinander in eine Konkurrenz 
treten, die immer nur einen Sieger zulässt. Als Beispiele für diese konkurrieren-

den Formen zitiert Aristoteles die Musik und die Philosophie: Die hêdonê für die 

eine bedeutet automatisch eine lypê, also Unlust, Lustmangel für die andere, was 
auf die absolutistische Tendenz der hêdonê verweist, die ihr schon Platon im 

Kontext des sexuellen Eros zugeschrieben hatte. Bei Aristoteles ist sie begriff-

lich, also in ihrem An-sich-Sein zuerst frei flottierend, und trotz der Rolle, die er 
der Erziehung zuschreibt, finden wir in diesem Begriff nur noch rudimentär die 

Spuren des menschlichen Psyche-Soma, das chaotisch, absolutistisch und auto-

erotisch, immer an ein Phantasma, also gewissermaßen an ein originäres Eidos 
gebunden ist, wie etwa jenes der manisch verliebten Kugelhälften bei Platon. 

Die Pole, die in der Nikomachischen Ethik statuiert werden, sind die animali-

sche Leiblichkeit und der kontemplative Philosoph; das sinnliche, passive und 
funktionelle Soma einerseits, und die intellektuelle, aktive und freie Psyche ande-

rerseits.5 Diese Polarisierung ist nur teilweise von Platon ererbt, denn Aristoteles 

                                              
4  Bezüglich der Verbindung zwischen epithymia und hêdonê siehe insbesondere 

Buch III, Ibid., ���8 a, wo Aristoteles die Besonnenheit abhandelt, die für die Be-
handlung der körperlichen Gelüste relevant sei. In der Nikomachischen Ethik finden 
wir zwei Abhandlungen der hêdonê hinsichtlich der ontologischen Dreiteilung der 
Seele: die Erste im III. Buch hinsichtlich der akolasia (Ungezügeltheit) und ihres 
Gegenteils, der sôphrosynê, Zweck der orexis; die zweite in dem Abschnitt des X. 
Buches, welcher der hêdonê selbst gewidmet ist, und auf den ich mich hier vor al-
lem hinsichtlich der doppelten Natur oder Bedeutung beziehe, dergemäß sie in allen 
Sinnen und Seelenfakultäten am Werk ist und somit auch als Verbindung zwischen 
Aisthesis und Dianoia. Näher bei der orexis angesiedelt als etwa die Phantasia ist 
sie doch nicht orexis, denn diese ist vor der Tätigkeit angesiedelt, während die 
hêdonê bereits Tätigkeit ist. Über die hêdonê als Energeia oder deren Vollendung 
siehe auch Francisco J. Gonzalez, „Aristotle on Pleasure and Perfection“, in: Phro-
nesis, 2/�99�, S. �45. 

5  Über die Beziehung zwischen den beiden Abhandlungen über die Lust in der Ni-
komachischen Ethik − die eine im VII. Buch über die stärker an den Leib gebunde-
ne Lust, die andere im X. Buch über die mehr an den ethisch-politischen Bereich 
gebundene Lust − und den Beitrag der Magna Moralia, siehe A. J. Festugière:  
Aristote. Le plaisir, Paris: Vrin �960. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

setzt die aphrodisia (Liebesangelegenheiten, sexuelle Angelegenheiten) und die 

sexuelle hêdonê nicht mehr explizit als eine Art psychischen Stamm, von dem 

aus die Sublimierung zum philosophischen Eros hin stattfindet, sondern eher – 
wie etwa die Lust auf Nahrung, als durch die Art ihrer „Objekte“ konkret be-

stimmte Lust und als Teil des Reichs der Notwendigkeit bzw. der Bedürfnisse 

(und nicht so sehr des Begehrens als solches). Insofern die Bedürfnisse Teil unse-
rer animalischen Natur sind, entstehen sie maßgeblich durch den taktilen Sinn, 

den er als den tierischen Sinn par excellence sieht, insofern er das bewegt/be- 

seelte Dasein konstituiert.6 Die sexuelle Lust, die analog zum Verzehr von Nah-
rungsmittel dargestellt wird, hat nicht mehr die Bedeutung, die sie bei Platon hat-

te. Für Aristoteles ist sie ein tierischer (und als solcher nicht bewerteter) Akt, den 

er vornehmlich in Termini animalischer Paarung oder in rein physiologischen 
Termini beschreibt. Die Sexualität erscheint nun wie ausgehöhlt vom sexuellen 

Eros, die �sthetik in weite Ferne gerückt.7  

Doch während die tierische Natur mancher Arten der Lust den Kern der Un-
besonnenheit oder der Besonnenheit (sôphrosynê) darstellt, ist es gerade die Vor-

stellung, welche die reine Genusslust zum Begehren hin überschreitet und so aus 

der Unbesonnenheit ein menschliches, nicht tierisches Laster macht. Auf einer 
anderen Ebene siedelt Aristoteles den akratês an (den Unbeherrschten). Bei die-

sem wird eine maßlose Lust (hêdonê) zwar von einem Urteil bzw. von einer Zen-

sur begleitet, diese sind jedoch zu schwach gegen die Begierden (epithymiai). 
Und obschon es zuerst der kratos ist, also die Herrschaft und nicht die zu beherr-

schenden Begierden, welche die begriffliche Natur dieses Tugend-Laster-Paares 

bestimmt, so ist es doch die „Qualität“, also die Art und Weise der Begierden 
und der Lust, die durch diese geistig angestrengte Beherrschung formiert werden 

soll. Dadurch ist die Beherrschung selbst in einer Art logischer Zirkularität be-

grifflich ihrerseits von diesen oder jenen Begierden (in ihrem Sosein) bestimmt.  
Und so sind die in der akrasia (Unbeherrschtheit) aktiven Gelüste (im Ge-

gensatz zu den in der akolasia, der Unbesonnenheit aktiven, von denen weniger 

immer besser sind als zu viele) durch ihre Quantität an der Erhöhung der kom-
plementären enkrateia (Beherrschtheit) beteiligt. In diesem unentflechtbaren Ge-

füge zwischen enkrateia und akrasia (die zum Beispiel explizit nicht die Effekte 

des Wahnsinns betrifft) reiht Aristoteles indirekt die Frauen auf der unteren Seite 
dieser Erhöhung zur Erreichung der enkrateia ein. Und zwar nicht explizit, weil 

er ihnen den kratos im psychischen Sinn absprechen würde, sondern vermittels 

einer posturalen Natur, die durch die Syntax fixiert scheint: Passivität und nicht 
Aktivität im sexuellen Paarungsakt, stünde am Ursprung des kratos.8 So kehrt 

                                              
6  Siehe hierzu den letzten Abschnitt in Über die Seele. 
7  Bezüglich der sexuellen Lust siehe vor allem Aristoteles: Probleme, IV, Hosa dia 

aphrodisia. 
8  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��48 b 3�-33. Die akrasia treffe nicht auf ange-

borene Verhaltensweisen zu, so wie die Frauen nicht akrateis, und daher auch nicht 
enkrateis genannt werden können, nämlich wegen ihrer sexuellen Passivität, welche 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 103 

 

hier die Lust gerade hinsichtlich der Moralität der Frauen in widersprüchlicher 

Weise wieder, um eine unerwartete Rolle im ethischen Entwicklungsprozess zu 

spielen. Klarerweise hat diese Strategie einmal mehr die Aufgabe, die Geschlech-
terhierarchie weiter zu vertiefen, und es ist nicht die Tätigkeit der Frauen im Be-

reich der Unlust (lypê), die ihnen die Möglichkeit eröffnet, von erhöhter akrasia 

oder enkrateia zu zeugen. Die Lust, die sie – wie die verweiblichten Männer – 
aus ihrem gemeinschaftlichen Lamentieren zögen, sei schlichtweg schlecht.9 

Die Lust und das Begehren als Fakultäten und Tätigkeiten der Seele sind 

„von Natur“ und auch ontologisch in zwei Bereiche gegliedert: in den tierischen 
Bereich der für die Gattung notwendigen Fortpflanzung einerseits, in den 

menschlichen der Freiheit vermittels einer Unterdrückung der Lust, die somit ei-

ne kulturell immer schon von Meinung und Urteil geformte bzw. eingedämmte 
ist. Sogar die Freundschaft wird in diese beiden Bereiche eingeteilt, je nach – un-

gleicher bzw. egalitärer – Beziehung und je nach den Gütern, welche darin von 

den PartnerInnen ausgetauscht werden.�0 Durch diese Teilung und Teilhabe wer-
den die Geschlechterverhältnisse in eine allgemeine Hierarchie der menschlichen 

Verhältnisse eingefügt, die sich ja gerade von der Biologie ablösen, aus der sie 

die Parameter der Hierarchie zugleich zu beziehen beanspruchen. 

                                                                                                                                     
durch die passive Form des Verb opyô (begatten) bewiesen sei. „Da nun, wo die 
Ursache in der Naturanlage liegt, wird niemand von Unbeherrschtheit sprechen, ge-
nauso wenig wie bei den Frauen, mit der Begründung, dass ihnen beim Ge-
schlechtsakt nicht der aktive, sondern der passive Anteil zufällt.“. Dieser Satz 
schöpft seinen Wahrheitsanspruch aber aus einer durchaus konventionellen und so-
zial auferlegten Position (Missionarsstellung, eventuell von hinten), womit sich die-
se „Theorie“ nur teilweise an jene von Freud annähern lässt, der den Frauen auf-
grund ihrer sexuellen Passivität eine den Männern vergleichbare Sublimierungsfä-
higkeit abspricht. Die behauptete Abwesenheit bzw. „angeborene“ Niederschwel-
ligkeit sexueller Triebe erfordert keine moralische Kraft, die sie einschränken müss-
te. Die Annäherung ist nur teilweise sinnvoll, weil der Passiv, auf den sich Aristote-
les beruft, offenkundig konventioneller Natur ist, und daher nicht auf eine Verleug-
nung sexueller Triebhaftigkeit bei Frauen hinausläuft (eine Triebhaftigkeit, die  
Aristoteles andernorts durchaus anerkennt). 

9  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��7� b �0. 
�0  Siehe hierzu auch das Kapitel „Wiederholung und Wechsel/Tausch (échange)“ wei-

ter oben. Die Philia in Lysis setzt die Reinigung des Selbst als Liebe zum unbedingt 
guten Eigenen (oikeion) ins Werk. Was geliebt wird, ist das, was des Guten erman-
gelt. Die Spannung zwischen Philia des Guten und Schlechten (kakon, das fehlende 
Gut/e) führt dazu, dass diese platonische Philia im Gegensatz zur idealen Philia bei 
Aristoteles noch der Asymmetrie verhaftet ist. In den Nomoi stellt Platon sie ek tôn 
homoiôn als eine dar, die zwar nicht gegenseitig ist wie der anterôs, aber eine ge-
teilte, gemeinsame: „koinê dia biou“ (welche in der Übersetzung von Schleierma-
cher und Susemihl auch mit gegenseitig wiedergegeben wird). Platon: Nomoi, 
837 b.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Phi l ia  und Gleichhei t  bei  Ar istoteles 
 
Der vollkommene Freund (philos) als Freund und Philosoph ist bei Aristoteles 
notwendig männlich. Zwar spricht er den Frauen nicht die Möglichkeit ab, 

Freund von jemandem zu sein, aber angesichts ihrer zivilen und das heißt für  

Aristoteles unmittelbar auch ethischen Inferiorität können Frauen den Status ei-
nes Freundes im Sinne von „Gleichen“, also eines allos autos, eines anderen 

Selbst nicht erreichen.�� Nur dieser ist ein wahrer Freund eines guten Mannes, 

spoudaios, der seiner Güte wegen gemocht wird (und nicht für seine Güter oder 
das, was er im sinnlichen Register der Brauchbarkeit oder der Lust zu verschaf-

fen vermag). Der amikale Status, den Frauen in dieser Hinsicht erreichen können, 

gehört dem semantischen Feld der Philia zwischen sozial bzw. „politisch“ Un-
gleichen an. Hier ist die Hierarchie zwischen Mann und Frau im Sinne einer „ar-

sitokratischen“ Hierarchie rund um die Ausübung der Macht angesiedelt. Das 

Kommando gebühre dem Mann gemäß seiner Würde bzw. Wertigkeit (kat’axian 
gar ho anêr archei). Diese Höherwertigkeit bezieht sich zirkulär selbst wiederum 

auf jene Werte, welche den Mann zum würde- und wertvolleren Wesen machen: 

gemäß der Tugend (kat’aretên), welche als andreia traditionell das Wesen des 
Mannes sei und wesentlich männlich, wie das Wort andreia, Mannhaftigkeit, ja 

schon „selbst“ sagt.�2  

Die Freundschaft zwischen Mann und Frau beruht in der ethisch-politischen 
Perspektive vor allem auf Notwendigkeit (sowohl im Bereich der Fortpflanzung 

als auch im Bereich der Ökonomie, sprich Haushaltsführung). Dennoch ist nicht 

ausgemacht, dass die eheliche Gemeinschaft im Kern des oikos eine Gemein-
schaft physei, also gemäß der Natur ist, und nicht eine Gesetzte (nomô). Die 

Formulierung von Aristoteles ist diesbezüglich eher ambivalent und die Frage 

nach der Natürlichkeit des Sozialen bzw. des Politischen bleibt offen. Er schreibt: 
„Die Freundschaft zwischen Mann und Frau scheint (dokei) gemäß der Natur 

(kata physin) zu existieren (hyparchein).“�3 Dieses „gemäß der Natur“ ist ein 

Zweifaches: einerseits ein biologisch (hinsichtlich der Fortpflanzung des Men-
schen als zôon), andererseits ein ökonomisch – und somit (proto)politisch gefass-

tes. Doch keine universale Menschennatur diktiert diese ökonomische Gemein-

schaft zu zweit, vielmehr trennt ein institutioneller Abgrund die Fortpflanzung 

                                              
��  Zu diesem für das herkömmliche Verständnis des greichischen Kontextes erstaunli-

chen Terminus siehe die Untersuchung von Suzanne Stein-Gillet: Aristotle’s Philo-
sophy of Friendship, Albany: State University of New York Press �995, Kap. �. 

�2  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��60 b 32-34 et ��6� a 23-24. Es gibt in der An-
tike durchaus auch Frauen, denen andreia, Mut, zugesprochen bzw. attribuiert wird. 
Die Möglichkeit, dass eine Frau andere Freundschaftsverhältnisse eingeht, wird 
zwar nicht erwähnt, aber auch nicht explizit verneint. Einmal mehr erscheint gynê 
hier nur im Kontext der Familie, und zwar als gynê gametê und als mêtêr, die vor-
nehmlich dazu da ist, dem Bürger legitime Bürger zu gebären, was ihre Hauptauf-
gabe als Bürgerin ist. 

�3  Ibid., ��62 a �6-�7. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 105 

 

von der Monogamie, mit der diese strikte geschlechtsspezifische Arbeitsteilung 

und die damit verbundene Art der Freundschaft einher geht. Das bleibt auch Aris 

toteles nicht verborgen, und so lässt er von diesem Abgrund eine Spur, die in 
dem Wort dokei durchscheint, welches die Eindeutigkeit des physei im „kata 

physin“ durchbricht. 

Was vorerst nur eine von Biologie und Lust regierte Freundschaft ist, kann 
einen durchaus ethischen Zug annehmen, wenn beide – Mann und Frau – tu-

gendhaft sind. Dennoch ist ihre Tugendhaftigkeit per definitionem eine komple-

mentäre (eine egalitär-reziproke würde die axiologische Hierarchie gemäß der 
Tugend/Wertigkeit unterminieren, die diese Beziehung bestimmt), so wie auch 

ihre Rollen in der Fortpflanzung und in der Arbeitsteilung im oikos sowie in der 

Polis (Aufzucht bzw. Erziehung und politische Bildung) strikt hierarchisch-
komplementär angelegt sind (anders als in Platons Politeia, und viel stärker in 

Anlehnung an die griechischen Praktiken). Diese Formen der Komplementarität 

machen die Verwirklichung einer Philia im vollendeten Sinn zwischen Mann und 
Frau insofern sie Eheleute sind, unmöglich.  

Der Sinn einer sozio-politischen Komplementarität des archein kai ar-

chesthai, also des Befehlens und Gehorchens zwischen den Geschlechtern beruht 
vor allem in der Zirkularität der hierarchischen Ableitung der Formen der Kom-

plementarität. Dabei wird die Instituiertheit dieser Hierarchie durchaus in der 

„Geschlechtsnatur“ zu verankern versucht (ähnliches gilt für das Verhältnis zwi-
schen Freien/Herren und Sklaven und eindeutiger zwischen Eltern und Kindern). 

Dies erfordert eine genauere Untersuchung der familiären Philia bei Aristoteles.  

Da jegliche zwischenmenschliche Hierarchie in Termini von Tausch- und 
Machtverhältnissen ausdrückbar sein muss, handelt es sich bei der Aristoteli-

schen Philia zwischen Mann und Frau um eine proportionale Beziehung. Der 

bessere, das heißt übergeordnete Teil erhält mehr als der untergeordnete, weil er 
mehr ist: Jedem gemäß seinem ethischen Wert. Der Mann ist der beste unter den 

Familienmitgliedern, wobei die Familie als Kern der koinônia, der Gemeinschaft 

gesetzt ist, die selbst wiederum die Vorläuferin der Polis im Sinne der Entwick-
lung des Menschen auf dem Weg zur Erfüllung seines Zwecks im Allgemeingut 

der Polis ist. Die männliche Qualität ist dabei vielfältig und hat keine beständige 

Substanz. Hinsichtlich der Philia zwischen Mann und Frau lässt sie sich in der 
Behauptung der Überlegenheit gemäß der Stärke und des ethischen Werts zu-

sammenfassen. Die Tauschbeziehung setzt die Zählbarkeit oder Aufrechenbar-

keit der moralischen Würde voraus, das heißt dessen, was jemand im Sinne sei-
nes Status ist; sie setzt auch die Transformation dieses Seins in ein Geben voraus, 

wobei die Gabe ein diesem jeweiligen Status gemäßes Werk (ergon) voraussetzt. 

Dabei handelt es sich um ein Gut oder eine Gabe. Und in der Tat ist der die Phi-
lia konstituierende Tausch ein interessierter Tausch von Gütern (gesellschaftliche 

Unterstützung, Geld, Geschenke, Lüste, aber auch Erleichterungen im materiel-

len „Unglücksfall“, der sowohl sinnliche als auch psychische Taten und Werke 
umfasst; intellektuelle Bemühungen, Zugegensein in der gemeinschaftlichen Tä-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

tigkeit, desinteressierte Freundschaftsliebe (philêsis) hinsichtlich ethischer Wer-

ke, die zum autarken Glück und Gemeinschaftsgut beitragen. Doch das Wie die-

ser Transformation des ethischen Status einer Person in ein Gut bzw. eine Leis-
tung bleibt komplex, wenn nicht aporetisch. So muss der Übergeordnete – um 

den qualitativen Mehrwert seiner Werke oder der Tugendhaftigkeit, die er bei-

trägt, auszugleichen – quantitativ weniger geben als der untergeordnete Partner. 
Doch was bedeutet, dass er „weniger gibt“ in Termini der Liebe bzw. Freund-

schaft? „Der höherwertige Partner muss mehr geliebt werden als er liebt, damit 

die Ungleichheit zwischen der axia (Würdigkeit) des einen und jener des anderen 
ausgeglichen wird.“�4 Wie soll aber nun der Akt bzw. die orexis im Lieben quan-

titativ gemessen werden? Wir können uns dies im Sinn von mehr oder weniger 

großer Intensität vorstellen, was aber schwerlich in Termini eines quantitativen 
Werts ausdrückbar ist, der in einem Tauschverhältnis einsetzbar wäre, das seiner-

seits sozial bewertbar und Wert verleihend sein soll. Wir sind hier mit mehreren 

Bedeutungen von philein, von philêsis und vor allem im semantischen Feld der 
familiären Philia konfrontiert. Eine Bedeutung lässt sich in Termini qualitativen 

Werts ausdrücken, eine andere in Termini affektiver Quantität, die sich ihrerseits 

in unterschiedliche liebesartige Zu-/Hinwendungen unterteilt, welche auf unter-
schiedliche „Objektklassen“, ja auf heterogene Gegenstände gerichtet sind, von 

denen der Mensch als tugendhaft lebendiger der höchste ist. Die Frau muss dem 

Mann mehr Affektion entgegenbringen als dieser ihr, weil sein Werk (oder seine 
Präsenz) in Würde- und Tugendmaßen mehr wert ist als das (die) ihre. Die Mut-

ter müsste demzufolge auf einer untergeordneten Ebene ihren Kindern weniger 

Affektion entgegenbringen als diese ihr, insofern die Kinder ihr untergeordnet 
sind. Doch schon hier durchdringt die Qualität die Affektion, weil die Kinder ih-

re Eltern (die sie vielleicht ebenso wenn nicht mehr lieben als diese sie) so gut 

wie möglich ehren müssen, ohne jemals einen Ausgleich oder eine vollständige 
Kompensation schaffen zu können. Es gibt, um genau zu sein, kein Maß für das 

Lieben, das nicht immer schon in die Beziehungen zwischen den PartnerInnen 

eingewoben wäre. An der Spitze dieser Beziehungen steht die Gegenseitigkeit, 
die der Gleichheit der Partner entspricht. So muss für die Höherbewertung der af-

fektiven Quantität der Kinder stets eine neue, ethische und damit auch gesell-

schaftlich eingesetzte Qualität der affektiven Wertigkeit oder besser Valenz 
(auch Werthervorbringung) hinzugesetzt werden und nicht einfach eine abstrakte 

Liebesquantität. 

Ehren, das bedeutet jemandes Würde mit dem Ausdruck der Anerkennung 
dieser Würde abgelten. Doch ist die freundschaftliche, und also auch ethisch re-

levante Würde stets im Verdacht, eine falsche zu sein, reine Konvention ohne 

Grundlage oder bloßes Insignum (wie Aristoteles es in der Politik hervorhebt), 
wenn sie nicht von Affekten seitens der Ehrerbietenden getragen ist, die an diese 

Würde glauben müssen, um dem Anspruch, sie zu ehren, auch wirklich gehor-

                                              
�4  Ibid., ��58 b 25-26. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 107 

 

chen zu können. Zugleich ist aber die Abhängigkeit der Ehrerbietung vom Affekt 

einer der Gründe, warum die Affektion auch eine Gefahr für die Würde darstellt: 

Bleibt sie nämlich aus, dann wird die Würde als solche prekär, ja vakant. Wenn 
die Affektion aber umgekehrt zu groß ist, dann riskiert die Würde, hinter ihr zu 

verschwinden (diejenigen, die zu sehr lieben, können sich leicht bezüglich der 

Würde eines Menschen täuschen, sind gleichsam verblendet, und die würdigen 
Leute können würdelos werden, wenn sie zu viel lieben). Umgekehrt ist die 

Würde der Übergeordneten zugleich Träger und Ziel der Affektion und als sol-

cher bereits gesellschaftlich eingesetzt. Sie stellt einen minimalen sozialen Ga-
ranten dafür dar, dass die „Untertanen“ ihre affektgetragenen Ehrerbietungen 

auch erbringen, auch wenn sie nicht immer Gründe dafür oder Lust dazu haben, 

diejenigen zu lieben oder zu mögen, die ihnen vermittels der emblematischen 
Würde übergeordnet sind.  

Aristoteles sieht, dass der Übergeordnete nicht als solcher gemocht oder ge-

liebt wird, bestenfalls will jemand aus Gründen des Nutzens sein Freund sein. 
Doch er drückt dies dadurch aus, dass er ausnahmslos „übergeordnet“ durch 

„würdig“ ersetzt, was seinen eher unkritischen sozialen Positivismus hinsichtlich 

der gesetzten Hierarchien manifest werden lässt: Im Bereich der Freundschaft 
kommt die Gleichheit gemäß der Quantität vor der Gleichheit gemäß der Würde; 

umgekehrt verhält es sich im Bereich der Rechtsangelegenheiten und der Politik.  

Es scheint mir unumgänglich, dies über den Primat der „Quantität“ als Deri-
vat exakter arithmetischer Gegenseitigkeit der Liebe in der vollkommenen 

Freundschaft zu verstehen, die gleichsam das oberste Paradigma des gesamten 

Philia-Komplexes darzustellen scheint. Doch die Liebesmenge, die als erster 
(wesentlicher?) Term ausgesagt wird, kommt im Text erst dort vor, wo sie für 

den Ausgleich der Ungleichheit innerhalb einer proportionalen (und nicht einer 

egalitären) Freundschaftsbeziehung herhalten sollte. Sie stellt also eine Art priva-
tes �quivalent dar, vermittels dessen die Tugend und das tugendhafte Werk 

wirklich gemessen werden können, weil diese Quantität erst die Gleichheit im 

Tauschverhältnis zwischen den heterogenen Termini und ungleichen PartnerIn-
nen herstellt. Dieses Maß ist kein dritter Term, der numerisch quantifizierbar wä-

re, sondern stellt als Tätigkeit den Grund und die Verwirklichung (Energeia) der 

Freundschaft dar.�5 Doch als quantitativer Faktor, der die Termini des ungleichen 
Tauschverhältnisses durch ein mehr oder weniger ausgleicht, muss es auch ein 

quantifizierender Faktor sein, also transzendental und so abstrakt wie möglich. 

Nun tritt die tätige Liebe als Quantum erst nach der vorhergehenden Setzung ei-
ner Wertehierarchie ein, die ja wie erwähnt die Verhältnisse zwischen Mann und 

Frau, Eltern und Kindern, Herren und Sklaven etc. charakterisiert, ja definiert. 

Wenn der prôtos, der das Primat der Quantität bezeichnet, nicht in einem chrono-
logischen Sinn zu lesen ist, dann auch nicht in einem logisch-begrifflichen, es sei 

                                              
�5  Hierin besteht der wichtigste Unterschied zum proportionalen Verhältnis im 

V. Buch. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

denn wir setzen die Gegenseitigkeit der Philia unter Gleichen als gleiche Quanti-

tät einer philêsis voraus, zu der alle fähig sind, und die in allen privaten zwi-

schenmenschlichen Beziehungen vorkommt.  
Und nun können wir auch die mangelnde Affektion für den Übergeordneten 

als einen entscheidenden Faktor lesen: Wenn dieser Mangel sich in einem Fehlen 

von Affektion bestätigt, dann deshalb, weil es kein gemeinsames Maß gibt, kein 
Freundschaftsverhältnis zwischen den hierarchisierten Partnern, das einen sol-

chen affektiven Austausch ermöglichen würde; und dann haben wir es vielleicht 

nicht einmal mit einer zwischenmenschlichen Beziehung als solcher zu tun (die 
Griechen schienen ihre Götter nicht gerade geliebt zu haben, eher fürchteten sie 

sie oder waren ihnen dankbar, und der Sklave als Sklave kann für Aristoteles 

kein Freund sein, sondern nur insofern er auch ein Mensch ist).�6 Da, wo nicht 
von vorne herein ein Mangel oder ein „weniger als“ gegeben ist, wird dieser „re-

gulierte“ Mangel eingesetzt, diesmal allerdings im Sinne einer geringeren affek-

tiven Menge seitens des Übergeordneten. Diese Anordnung erklärt sich dadurch, 
dass das Wesen der Aristotelischen Philia die Gleichheit an sich zwischen den 

Partnern ist, welche sich nicht mehr durch ihre Würde unterscheiden, und einan-

der lieben und auserwählen für das, was/wie sie für einander als Gleiche und im 
gleichen Maße sind (hierin ist das Platonische „gemäß dem Gleichen“ gewisser-

maßen verwirklicht und aufgehoben). 

Und so ist dies auch jene vollkommene Form der Freundschaft, in der nicht 
mehr getauscht wird, in der Liebe nicht ungleich, ausschließend und possessiv 

(nicht) geteilt wird, sondern in der die Freunde interesselos in gemeinsamer Teil-

habe an der tätigen Freundschaftsliebe leben: Seine Zeit gemeinsam verbringen 
in Liebe zur Weisheit durch die tätige Philia/Philosophia. 

Das philein, das Aristoteles als quantifizierbare Entität einzusetzen versucht, 

ist das, was er als eine effektive Substanz der Philia setzt. Dabei idealisiert er die 
Philia über das Telos der Verwirklichung einer Freundschaft zwischen Men-

schen, die so gleich sind in ihrem tugendhaften Leben, so selbstgenügsam in ih-

rer geradezu mönchischen Theoria, dass sie ganz explizit das Paradoxon streifen, 
keine Freunde mehr zu brauchen und also aufzuhören, Menschen zu sein.�7  

Nun sind die Ungleichen nicht vom philein ausgeschlossen – weder die Frau-

en, noch die Kinder oder die Sklaven –, ja sie werden durch ihren affektiven 

                                              
�6  Der Aristotelische „Realismus“ bezüglich der affektiven Beziehung der Menschen 

zu ihren Göttern ist vor dem Hintergrund der griechischen Welt zu lesen. Er macht 
zum Beispiel keinen Sinn mehr ab der Durchsetzung der agapê, das heißt der Liebe 
zum christlichen Gott. 

�7  Aristoteles verweist im IX. Buch der Nikomachischen Ethik selbst auf diese Aporie 
in seiner anthropologischen Teleologie: ��69 b 3 -��70 b 20. Auf diese Aporie be-
zieht sich gewiss Kant, wenn er die Unmöglichkeit einer ethischen Handlung an-
spricht. Siehe auch J. Derrida: Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 109 

 

Mehraufwand geradezu charakterisiert.�8 Doch weil die Frauen als diejenigen ge-

setzt sind, denen es gegenüber den Männern an Würde und Tugend ermangele, 

ist es mehr als zweifelhaft, dass sie in Aristotelischer Perspektive fähig wären, 
den Status eines wahren Freundes zu erreichen. Die etablierte Geschlechter-

komplementarität erschwert dies ebenso wie die männlich konnotierte und auch 

ausdrücklich den Männern vorbehaltene Tugendhaftigkeit, die für die erfüllt-
erfüllende Tätigkeit der philoi Bedingung ist. Im Grenzfall wäre eine philia zwi-

schen zwei Frauen oder zwischen Frau und Mann außerhalb der Geschlechter-

komplementarität und der damit verbundenen Arbeitsteilung gerade noch vor-
stellbar, niemals innerhalb derselben.  

Doch abgesehen von dieser Grenzhypothese, werden die Frauen den Män-

nern auch im Register der Freundschaft untergeordnet – nicht nur durch die sozi-
ale Ordnung, sondern auch durch ethische Setzung des Philosophen. Eine Frau 

kann bzw. soll laut Aristoteles in keiner dieser Sphären ihrem Ehemann gleich-

gestellt sein oder gar übergeordnet werden. Selbst in dem durchaus nicht seltenen 
Fall einer Ehe, in der die Frau wohlhabender ist als der Mann, sieht der Philo-

soph der Systematizität ein bloß akzidentelles Kippen der Ordnung. Diese Ord-

nung gilt es umso rascher wieder herzustellen, als diese Umkehrung nicht auf-
grund der substantieller gefassten Tugendhaftigkeit, sondern aufgrund des noch 

zufälligeren materiellen Erbes besteht.�9  

Es macht keinen Sinn, hier bei Aristoteles noch weiter zu suchen, weil diese 
Hierarchie gemäß der etablierten Würde die geschlechtsspezifische Arbeitstei-

lung im sozioökonomischen Kern der Polis begründet („kat’ axian gar ho anêr 

archei: Denn gemäß seiner Würde befiehlt der Mann“)20. Dennoch bleibt die 
Frage nach dem Verhältnis zwischen Hierarchie und egalitärem Status offen, also 

die Frage nach dem eigentlichen Unterschied zwischen jenen, die als „Gleichere“ 

prinzipiell Zugang zur homoiotês als solcher haben und denjenigen, die es erst 
anzugleichen gilt, wo doch klar ist, dass diese Differenz jedes noch so homogen 

gedachten Bürgerkorps (der „homoioi“) durchwirkt, ohne dass deshalb die poli-

tische Freiheit und Gleichheit der Männer in der demokratischen Polis zersetzt 
würde: Der Unterschied zwischen sozialen Klassen wird eben durch die Gleich-

heit, ja Identität der Rechte (isêgoria und isonomia) ausgeglichen. Doch umge-

kehrt umfassen die homoioi, also die Gleichen oder die �hnlichen (hinsicht-

                                              
�8  Zugleich verweist Aristoteles in der Politik auf die Unmöglichkeit einer Aufrechen-

barkeit der Philia über das Maß der Tugenden: �283°a �-�5. 
�9  Ibid. ��6� a �-2 „Nè l’amico può essere donna: il silenzio del discorso racchiude il 

postulato che l’amico virtuoso, paradigmatico, non è declinabile al femminile. La 
somiglianza (homoiotês) psicologica ricopre una somiglianza sessuale, sociale, ge-
nerazionale. L’amico è un maschio, proprietario, adulto che, solo, può dar luogo a 
una prassi di amicizia che è buona perchè giocata all’interno dell’élite dei buoni.“ 
Silvia Campese, „Madre materia“, in: S. Campese, P. Manuli, G. Sissa (Hg.), Madre 
materia, S. 38.  

20  Aristote: Nikomachische Ethik, ��60 b 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

lich…), nicht alle Männer, sonst wäre es nicht möglich, sie mit diesem Substan-

tiv zu bezeichnen. Denn als solche nämlich setzen sie die Nicht- oder Weniger-

Gleichen voraus: Wie die Integrierten die Ausgeschlossenen in der Identitäts- 
und Mengenlogik der klassifizierenden Polis bedingen und voraussetzen, so set-

zen die Gleichen die Ungleichen voraus, die jenen untergeordnet sind. Wenn we-

der die Gleichheit noch die Ungleichheit für sich die transzendentale Quelle der 
Gesellschaftsverhältnisse ist, dann weil beide zuerst einmal gleichzeitig auftre-

ten. Und so lange die Gleichheit nicht auf alle ausgedehnt ist, so lange also die 

homoioi als solche (die Gleichen) bezeichnet werden, so lange werden sie sich 
als eben diese von den anderen abgrenzen.  
 
Mutterliebe: unvollendeter Prototyp 
 
Nun ist die Philia aus einem teleologischen Blickwinkel zwar eine Freundschaft 

der freien und gleichen Bürger sowie der tugendhaften Männer (beide sind nicht 
identisch, doch der Status der Ersteren ist notwendige Bedingung für die Erlan-

gung der Tugend, die zugleich notwendige Bedingung für den Status des „guten 

Bürgers“ ist), doch zugleich sind Frauen als Mütter eine Art Modell oder besser: 
der unvollendete Prototyp der interesselosen Philia sowie derjenigen, die in ihrer 

eigenen Verwirklichung gründet. Die beiden entsprechenden Passagen in der Ni-

komachischen Ethik bieten in diesem Zusammenhang einige Klärungen bezüg-
lich der Frage danach, ob Aristoteles die moralische Minderwertigkeit der Frauen 

von der biologischen Minderwertigkeit ihres Leibes ableitet oder nicht.  

Die Mütter als unvollendete Prototypen für die vollkommene Freundschaft 
tauchen in der Ethik drei Mal auf. Einmal erwähnt Aristoteles sie als Zeichen, 

sêmeion, für den Primat des philein (lieben) über das phileisthai (geliebt werden), 

welches die Freundschaft(sliebe) als selbstreferentielle bzw. als Selbstzweck be-
gründet, als Liebe im Sinne der Freude am Leben und nicht in der Intention, da-

für Güter oder Komplimente zu erlangen.2� Das Beispiel ist kurz gehalten. Was 

unmittelbar daraus hervorgeht, ist eine Trennung oder zumindest Unterscheidung 
zwischen biologischer und sozialer Mutter: Erstere wird dabei als diejenige in 

Szene gesetzt, die ihr Kind liebt, obwohl sie es für die Aufzucht hergegeben hat, 

und die nicht nach Gegenliebe (antiphileisthai) strebt.22 Nun wird die erwähnte 
Unterscheidung zwar nicht explizit erwähnt, doch das Verb trephesthai verweist 

auf eine Amme, also eine soziale „Mutter“ und die Unterscheidung steht im Zei-

chen einer Demonstration: dass die Mutterliebe als natürliche und notwendige 
mit dem ethisch-gesellschaftlichen philein kontrastiert, welches durch eine damit 

                                              
2�  Siehe hierzu auch Xénophon: Memorabilia, Paris: Garnier �935, II, 2, 4-7, wo Sok-

rates mit seinem Sohn über die Pflicht diskutiert, die ihm als Kind gebietet, der 
Mutter mit Ehrerbietung (dei therapeuein) zurückzuerstatten, was diese ihm als ih-
rem Kind an Leid und Wohlwollen entgegengebracht hat, ohne zu wissen, ob sie 
jemals Dank dafür erhalten werde.  

22  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��59 a 25-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 111 

 

verbundene Wahl charakterisiert ist. Die Mutterliebe ist also ein teilweise bei-

spielhafter Fall für die auf einer höheren Ebene angesiedelte Philia zwischen 

wahren Freunden. Die zweite Passage, in der Aristoteles die Mutterliebe ins Feld 
führt, findet sich im Rahmen der Aufzählung der fünf Modi des Freund-Seins. 

Von diesen sind immerhin zwei der Mutterliebe zu Eigen: der Modus, in dem der 

Freund das Leben und Dasein des Freundes um seiner selbst willen will (boulo-
menon) und jener Modus, in dem der Freund an den Freuden und Leiden des an-

deren teilhat. Letzterer sei bei Müttern stärker vorhanden.23 Die drei anderen 

Modi betreffen die Wahl des Gutes, das gemeinschaftliche Leben und die Wahl 
derselben Dinge (tauta hairoumenon).  

Die beiden Modi der Mutterliebe implizieren eine direkte Bande zwischen 

Mutter und Kind, die nicht durch eine gesellschaftliche und damit instituierte 
Tugend vermittelt sei (der Pleonasmus „gesellschaftliche Tugend“ ist eben da-

durch relativiert, dass der natürliche Status der Mutterliebe hier die Bedeutung 

einer weiblich-natürlichen „Tugend“ erhält).24 Diese Bande wird auch in jener 
Passage des IX. Buches erwähnt, in der Aristoteles versucht, das Phänomen der 

im Werk des Tuns sowie im schöpferischen Akt enthaltenen philêsis zu erhellen. 

Hier wird die Dichotomie zwischen Aktivität bzw. Energeia auf der Seite des 
philein und Passivität auf der Seite des phileisthai am explizitesten. Und so wie 

dies bereits bezüglich des Mehr an philein im proportionalen Verhältnis der Fall 

war, so werden hier, ganz im Sinne des Chiasma, das ja die Proportionalität stets 
als ihr Schatten begleitet, und entgegen die sonstigen Zuschreibungen, die Frau-

en/Mütter auf der Seite der Aktivität genannt: Aristoteles verweist auf das Bei-

spiel der Mütter, welche ihr Kind mehr liebten, weil ihnen deren Geburt (genêsis) 
mehr Schmerzen bereitet und weil sie mehr Gewissheit darüber haben (isasin), 

dass es ihr Werk ist.25  

Damit sind wir wieder bei den Grenzen zwischen dem Biologischen und dem  
Ethischen angelangt. In ihrer ethischen bzw. protoethischen Wirklichkeit ist der 

Beitrag der Frauen/Mütter zur Fortpflanzung plötzlich von Relevanz, während 

der Beitrag des Mutterleibes in den biologischen Abhandlungen auf ein Mini-
mum reduziert wird. Wir sollten uns allerdings hüten, darin ein Zeichen für eine 

ethisch-politische Rehabilitierung der Frauen zu sehen. Denn dieser Beitrag auf 

der Seite der Energeia fügt sich genau in die instituierte hierarchische Komple-
mentarität ein, die in soziologischer oder ethischer Hinsicht den biologischen 

Beitrag des Leibes auf der untersten Ebene der mit der Hervorbringung verbun-

denen Werte ansiedelt. Doch diese Verkehrung der kategorialen Zuordnungen 
der Energeia und der Aktivität an die Frauen/Mütter (und nur Mütter sind richti-

                                              
23  Ibid., ��66 a �-9. 
24  Angesichts der für die Ethik zentralen Rolle der prohairêsis ist diese vermeintlich 

automatisch „mütterliche“ Tugend  nicht Tugend im eigentlichen Sinn dieses Beg-
riffs bei Aristoteles.  

25  Ibid., ��68 a �9-27. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

ge Frauen…) lässt die Tragweite der Veränderung auf der ontologischen Ebene 

erkennen, die im Übergang von der Biologie zur Ethik angesiedelt sind, in wel-

cher der Part der Biologie nur Zeichen ethischer Unvollkommenheit und Min-
derwertigkeit ist. Diese chiasmatische Verkehrung verweist schließlich auf die 

Beschränktheit und die vorgebliche Natürlichkeit der Maternität und somit des 

„weiblichen“ Beitrags zum Phänomen der Philia, welche sich ja „eigentlich“ nur 
im guten männlichen Bürger verwirkliche.  

Das „von Natur“ jener Minderwertigkeit der Frauen im ethisch-politischen 

Bereich ist ohne diese Definition des Menschen als „von Natur“ politisches Le-
bewesen undenkbar.26 In dieser Hinsicht werden Frauen als Frauen, ebenso wie 

Sklaven als Sklaven, von Aristoteles als von Natur untergeordnete aber auch als 

minderwertige Menschen statuiert. Sie werden in dieser Funktion vom teleologi-
schen Maßstab des Politisch-Seins abgeleitet, das den männlichen Bürgern vor-

behaltenen ist.27 Aristoteles kennt natürlich die Schwierigkeiten einer unmittelba-

ren Deduktion der ethischen Minderwertigkeit vom Bereich der Biologie, insbe-
sondere in Geschlechterfragen. Denn die Rolle der Frauen ist nicht einmal in ei-

ner völlig abstrakt-anthropologischen Sicht bloß instrumentell oder als Ganze auf 

ihre Fortpflanzungsfunktion reduzierbar. Da sie sowohl in der Erziehung als auch 
in der Ökonomie durchaus am archein teilhaben, gilt ihr unbedingtes archesthai, 

also ihre Beschränkung auf die passive Form der Machtausübung (gehorchen, 

beherrscht werden von Männern) nur innerhalb der explizit politischen Sphäre 
bzw. innerhalb der Beziehungen zwischen Bürgern und ihren Ehefrauen mit un-

vollkommenem, bloß mittelbarem Bürgerstatus. Im oikos und in anderen Ver-

hältnissen (Eltern-Kinder, Freie-Sklaven, etc.) verhält es sich durchaus anders, 
weshalb dort die biologische Grundlegung eines beschränkten geschlechtsspezi-

fischen Tugend- und Fähigkeitsgefälles als zutiefst widersprüchlich ins Auge fie-

le.  
Die Verwirklichung, ja Vollendung der Philia besteht nun in einem reinen 

und gemeinsamen Tätigsein (wobei die Philosophie als reines Denken diese Tä-

                                              
26  Siehe hierzu weiter unten am Beginn des Kapitels „Von der Menge zur Polis“. 
27  Dazu bedarf es, wie noch heute in Frauen ausschließenden und dazu noch strikt an-

tidemokratischen Parallelgesellschaften wie der katholischen oder anderer Kirchen, 
keiner eindeutigen Aussage darüber, dass Frauen minderwertig sind: die Ämtern 
sind den Männern vorbehalten, die Tugenden, welche mit diesen Ämtern verbunden 
sind, auch. Wenn nun der Mensch seinen Zweck erst in der Ausübung dieser Ämter 
erfüllt, bleiben diejenigen dieseits der Zweckerfüllung oder „zweckinferior“, die 
von dieser Ausübung ausgeschlossen sind: Die Zirkularität ist gleichsam die Stärke 
der in Teleologie gegossenen historischen Praxis, die jede historische Veränderung 
der Praktiken zu verhindern beansprucht. Die Rolle der Kirchen ist deshalb immer 
eine zutiefst antidemokratische, weil sie die Gesetzgebung durch die Menschen 
selbst, also den „Demos“, bereits insgeheim als Frevel gegen ihre letztlich immer 
theokratische Dogmatik betrachten müssen. Diese Abneigung gegen die Demokra-
tie ist also nicht „radikalen“ Moslems vorbehalten, wie manche die Sache in letzter 
Zeit darzustellen tendieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 113 

 

tigkeit am vollkommensten erfülle), welches das Gut/e als Leben des Geistes ins 

Werk setzt. Aristoteles versucht wohl den Eros von der Philia abzugrenzen, in-

dem er die philêsis in die Mitte dieses Begriffspaares einfügt. Die philêsis stellt 
den Mittelbegriff dar in der Dialektik von Wahlverwandschaft und nicht gewähl-

ter Verwandschaft innerhalb der Familiarität. Die Ablösung der Philia vom Eros 

ist allerdings keine vollständige und der Übergang vollzieht sich im Laufe der 
Bildung/Sozialisierung des jungen Mannes zwischen Psyche/Soma und gesell-

schaftlicher Institution. Das päderastische Verhältnis zwischen einem pais (Kna-

be, Jüngling) oder neaniskos (junger Mann) und einem erwachsenen Mann endet 
mit dem Erwachsenwerden des Jungen. Diese Befristung geht einher mit der 

gängigen Transformation dieses Verhältnisses in das der Philia, um es – mit zu-

nehmender gesellschaftlicher Verpöntheit der Homosexualität – bald ganz zu er-
setzen und den in der paideia (Erziehung, Bildung des jungen Menschen, vor-

nehmlich Mannes) involvierten Eros als sublimierten aufzuheben. 

Die bleibenden menschlichen Schönheiten wie die Tugenden nehmen dabei 
den Platz der aristokratisch höher geschätzten physischen Schönheit ein und die 

Bande gewinnen an Gegenseitigkeit, um für die politischen Verbindungen und 

Bündnisse als konstitutiv hervorgehoben zu werden.28 
 Die Qualitäten, welche zur ethischen Übergeordnetheit führen, sind Fähig-

keiten, welche – angefangen von der standhaften andreia über die (gegen die 

stets drohende hybris unerlässliche) Mitte (meson) des Maßhaltens bis hin zum 
richtigen Begriff bzw. zur richtigen Rede (orthos logos) – stets dazu führen sol-

len, die im Zwist miteinander liegenden Teile zu harmonisieren oder die abwei-

chenden RandgängerInnen zu drosseln, ja zu beherrschen oder zumindest bei der 
maßgeblichen Stange, d.h. in der Nähe der Norm der Polis zu halten, egal, ob 

diese RandgängerInnen nun Frauen, Verweiblichte bzw. Verweichlichte, Ver-

rückte, Monströse oder bloß „die Menge“ heißen. Die mütterliche philêsis und 
die trophê stellen dabei die „natürlichsten“ Momente in der Sozialisation des 

Kindes dar, deren höchster Zweck (Telos) die ethisch-politische Erziehung ist. 

Diese geschieht als „vollständige Geburt des Bürgers“ im Rahmen einer männli-
chen Gesellschaft, wie Platon sie bereits für die Philosophie konzipiert hatte und 

wie sie in Athen vorhanden war, ohne allerdings die klare Eröffnung auf die Phi-

lia der Philosophen-homoioi zu bedeuten, die Aristoteles mit der Verwirklichung 
und gänzlichen Sublimierung des Eros im und durch das ideale Individuum ent-

wirft. 

                                              
28  In Diesem Sinn betrachtet John Cooper philos bei Aristoteles eher als Alliierten 

denn als Freund: „Aristotle on friendship“, in: A. D. Rorty (Hg.), Essays on  
Aristotle’s Ethics, Berkeley: University of California Press �980. Es ist allerdings 
klar, dass die Übersetzung dieses Terms ein zu partielles semantisches Feld um-
fasst, insofern aus ihm der gesamte affektive Aspekt der Philia ausgespart bleibt, 
während „Freund“ den „Alliierten“ durchaus einzuschließen vermag.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Genos – Gattung, Geschlecht,  „Rasse“.  

Antike Vorläufer und moderne Auswirkungen  

Aristotelischer Zeugungslehre 1 

Das folgende Kapitel befasst sich mit dem antiken griechischen Genos-Begriff, 
angesiedelt zwischen Geschlecht, Gattung und „Rasse“. Der erste Teil wird sich 

den antiken griechischen „Theorien“ zu Geschlecht, Gattung und „Rasse“ im 

Vorfeld der Entstehung der Philosophie und der Aristotelischen Biologie bzw. 
Zeugungslehre zuwenden. Es handelt sich dabei nicht um Theorien im wissen-

schaftlichen Sinn, sondern um mythische „Theorien“ etwa in der Bedeutung der 

infantilen Sexualtheorien, die Freud beschreibt.2 Ich werde dann zur Philosophie 
Platons übergehen, der aus dem griechischen Drama (insbesondere der Komödie) 

und aus dem Mythos bestimmte Topoi hinsichtlich der Fortpflanzung und der 

Entstehung des Menschengeschlechts aufgreift und teils selbst wieder komisch-
ironisch aufbereitet, teils zu Philosophemen erhöht, deren systematische Weiter-

führungen durch seinen Schüler Aristoteles ich ebenfalls skizzieren werde. 

Der zweite und längste Teil widmet sich dann dem eigentlichen Thema, also 
der Aristotelischen Zeugungslehre (als Teil der biologischen Schriften) im Kon-

text der Aristotelischen Philosophie. Aristoteles ist eine zentrale Figur nicht nur 

der Philosophie-, sondern der gesamten Wissenschaftsgeschichte. Als logisch-
empirisch arbeitender Philosoph tritt er nicht zufällig auch als erster systematisch 

vorgehender Philosophiehistoriker auf, weshalb wir ihm eine nicht unbeträchtli-

che Anzahl von Fragmenten verdanken, die ansonsten mit all den anderen ver-
schwundenen Büchern verloren wären. Für die christliche Rezeption, die Aristo-

teles wie keinen anderen Philosophen vereinnahmte und zum Teil völlig verzerr-

te, war die Zeugungslehre besonders willkommen, weil sie aus einer biologi-
schen und zugleich ontologischen Perspektive heraus geschrieben war. Ich werde 

                                              
�  Dieses Kapitel entstand aus einem Vortrag gehalten im Rahmen der Ringvorlesung 

des Gender curriculums der Universität Wien, Sommersemester 2004. Eine erste 
Version des Manuskripts ist erschienen, in: Marlen Bidwell-Steiner und Karin Wo-
zonig (Hg.), Gender & Generation, Innsbruck und Wien: Studienverlag 2005, S. �3-
32. 

2  Sigmund Freud: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, GW V. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

am Schluss dieses Abschnitts kurz auf diese durch die christliche Assimilation 

aufbereitete Verknüpfung eingehen, die ja auch fatale Folgen hatte für die Positi-

onierung des Frauenleibes und der Frauen in den biologischen Wissenschaften 
sowie ganz allgemein in der Gesellschaft. 

Der dritte Teil schließlich ist eine kritische Reflexion einer zum Teil feminis-

tischen Rezeption. Konkret soll der Weiterführung dieser Verknüpfung und dann 
sogar Verwechslung zwischen Biologie und Ontologie sowie Anthropologie und 

Philosophie der Politik nachgegangen werden, die in mancher Hinsicht selbst als 

Mythenbildung erscheint: Mythen bezüglich der Aristotelischen Zeugungslehre, 
aber vor allem bezüglich der anderen Schriften des Philosophen.  
 
 
Genos bei  den vorar istotel ischen Mythologen  
und Naturphi losophen 
 
Als früher Vorläufer von Aristoteles in der Erörterung von Genos ist vor allem 

Hesiod zu nennen, der in der Theogonie (Genealogie, also Entstehung und Her-

kunft, der Götter, bzw. des Kosmos) von einem „Menschengeschlecht“ ausgeht, 
das ursprünglich nicht von der Differenz zwischen männlich und weiblich durch-

zogen ist. Sein „Menschengeschlecht“ besteht zunächst ausschließlich aus Män-

nern. Diesem Genos der Männer/Menschen (andrês/anthrôpoi) sei dann das Ge-
schlecht (Genos) der Frauen hinzugesellt worden. Wichtig im gegenständlichen 

Zusammenhang ist die in diesem Mythem3 enthaltene Phantasie, dass die Männer 

sich vor dem In-die-Welt-Treten der Frauen alleine fortpflanzten. Es ist also hier 
tatsächlich von einem Genos im biologischen Sinn die Rede, wie Aristoteles ihn 

später definieren wird: der Genos als Gattung oder auch Geschlecht wie in 

„Menschengeschlecht“, das heißt eine Gruppe von Lebewesen, die sich als 
Gruppe alleine fortpflanzt, das heißt ohne den Beitrag von Wesen anderer Grup-

pen.  

Allerdings, und das ist das Interessante an diesem Vergleich im Zeichen der 
Nachträglichkeit. Dieses Genos ist wie eine Gattung „höherer“ Lebewesen – und 

ist es zugleich nicht, denn das Hauptmerkmal „höherer“, das heißt hier komple-

xerer, Lebewesen ist die Zweigeschlechtlichkeit. Hesiod schreibt jedoch nicht als 
Biologe, sondern als Mythograph und Dichter. So lässt er sich zu diesem Thema 

Fabelhaftes einfallen, um zu erörtern, was keine wissenschaftlich-logische Ant-

wort finden kann oder soll: die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen. Das wäre 
zumindest eine methodologische Deutung im Sinne Platons, der den Mythos 

dann einsetzt, wenn das Problem so schwierig und dunkel ist, dass es sich einer 

                                              
3  „Mythem“ ist, wie „Philosophem“, ein Neologismus, der sich an die neutralen – auf 

das Suffix -(e)ma, plur. -(e)mata endenden – altgriechischen Worte Schema, mi-
mêma (Platon: Imitat, Nachahmung), enthymêma (Aristoteles: durch Induktion und 
Intuition erlangter Gedanke), oder, eingedeutscht z.B. Theorem, anlehnt.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 117 

 

logisch-begrifflichen Annäherung bzw. Erhellung entzieht. Doch Hesiod ist es 

(noch?) nicht um Wissenschaftlichkeit, und nur am Rande um Plausibilität zu tun 

(er spricht im Namen der Musen), weshalb dieser Frage etwas Widersinniges an-
haftet. Nicht widersinnig im zeitlichen Sinn, sondern vielmehr im bio-logischen 

Sinn erscheint Hesiods Antwort: Die höhere Komplexität, die mit der Zweige-

schlechtlichkeit einhergeht, ist bei ihm ein Charakteristikum der Erniedrigung 
und nicht der Erhöhung des gesamten Menschengeschlechts, das nunmehr in 

zwei kaum zu vereinbarende Untergeschlechter eingeteilt ist.  

In seinem Buch Werke und Tage beschreibt er das Auftauchen der ersten 
Frau als Strafe bzw. als Bürde, die dem männlichen Menschengeschlecht von den 

Göttern auferlegt worden sei. Er nimmt damit auch auf den Dichter Semonides 

Bezug, der dieses Frauengeschlecht wiederum in Unterarten einteilte, die alle-
samt für die Männer Verderb bringend seien. Nur eine positive Form hat in die-

sem fabelhaften Tier- und Frauenartenkatalog Platz, und zwar die Bienenfrau, ein 

wahres Ideal an Beflissenheit und Sauberkeit. Es ist hier nicht der Raum für eine 
detaillierte Darstellung dieses Komplexes, der zentrale Topoi des Geschlechter-

imaginären der alten Griechen in Szene setzt und reflektierbar macht. Ich möchte 

aber auf die ausgezeichnete Arbeit von Nicole Loraux verweisen.4  Vorausge-
schickt sei aber, dass Platon als erster Autor „Genos“ und „Eidos“ als Begriffe, 

als Ordnungs- sowie als Wesensbegriffe, zu verstehen und zu erhellen beginnt, 

womit er den Weg für Aristoteles’ Systematik und wissenschaftliche Analytik 
eröffnet.  

 
 
E idos und Genos 
 
Genos steht in Verbindung mit genesis (Entstehung, Er/zeugung, Geburt) und mit 
dem Verb ginesthai (werden, entstehen). Es ist ein Substantiv und heißt zuerst re-

lativ undifferenziert sowohl Geschlecht, Familie, Stamm als auch Gattung, Art, 

Klasse und Zahl, sowie schließlich Menschenalter, Generation und Abstammung. 
Bei Platon erhält der Begriff Genos aber auch die abstraktere Bedeutung von Art 

und Begriff im logischen Sinn. Er wird als solcher oft synonym mit Eidos ver-

wendet. Eidos kommt von dem Verb eidô bzw. horan, sehen, wahrnehmen, ein-
sehen, erkennen. Idein heißt zuerst Gesehenes, Antlitz, Aspekt, dann Form oder 

Gestalt. Bei Platon wird Eidos zum philosophischen Begriff schlechthin, viel-

leicht ist dieser Begriff sogar eine seiner wichtigsten Erfindungen. Dieser philo-
sophische Begriff bedeutet ein Ideal, auch ein Vorbild, wenn wir ihn vom Ge-

sichtspunkt der Ontologie her betrachten. Dann nämlich wird die Gestalt bzw. die 

ideelle Form zur Essenz eines Dings in seiner sinnlichen Mannigfaltigkeit. Die 

                                              
4  Es handelt sich um das Kapitel „Sur la race des femmes et quelques-unes de ses tri-

bus“, das in dem leider noch immer nicht ins Deutsche übersetzten Buch Les en-
fants d’Athéna, Paris: Seuil �990 erschienen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Gestalt des Dreiecks ist das beste Beispiel, denn sie lässt sich unabhängig von 

der sinnlich konkreten Existenz dieses oder jenes Dreiecks, aus Papier oder aus 

Stoff, beschreiben, herstellen, nachzeichnen, ja zu einer Formel verdichten, die 
sich nur der oder dem erschließt, die/der nicht sehen, aber rechnen können muss. 

Doch die Geometrie ist nur eine der vielen Darstellungsmöglichkeiten der Welt, 

und so wird Platon den Eidos-Begriff selbst immer wieder ent- und begrenzen 
müssen, nicht zuletzt durch den angrenzenden, aber abstrakter gefassten Begriff 

des Genos. Aristoteles knüpft hier an, und es wird zu sehen sein, dass er dies in 

logisch durchaus konsequenter Weise tut. Doch bleiben wir noch eine Weile bei 
Platon und dem, was die Philosophiegeschichtsschreibung lange Zeit völlig zu 

Unrecht als bloss regressives Moment innerhalb seiner Philosophie abkanzelte: 

den Mythos. Wie erwähnt, werden der Mythos, die Geschichte, das Gleichnis  
oder die Metapher dann bemüht, wenn wir mit klaren Begriffen und Schlüssen in 

unseren Erhellungs- und Erklärungsversuchen nicht weiter kommen, weil das 

Gebiet zu komplex, dunkel und aporetisch, also ausweglos erscheint. Platon 
selbst hat dieses methodologische Vademecum im Timaios angegeben. 

An der Rezeptionsgeschichte von sehr einflussreichen, „großen“ AutorInnen 

ist immer auch abzulesen, wie sich das Gesellschaftlich-Geschichtliche über eine 
Texttradition auswählend, weglassend, zensurierend, ja blind machend auch als 

„epochale“ Gestalt, Eidos konstituiert, ohne dass hier ein Wer oder eine konkrete 

AutorInnenschaft ausmachbar wäre, sondern bestenfalls Dominanzen, Interessen, 
Strukturen, etc.5  

So hat es bis ins 20. Jahrhundert gedauert, als der platonische Vorschlag, 

Frauen an der Regierung des Gemeinwesens zu beteiligen, aufgegriffen wurde, 
insbesondere aufgrund des Drucks der Frauenbewegungen. Und fast ebenso lan-

ge hat es gedauert, bis der Aristophanes-Mythos vom Kugelmenschen vollstän-

dig rezipiert und nicht nur als auf ein Drittel zurechtgestutzt kolportiert wurde.  
Der Aristophanes-Mythos in Platons Symposion soll nun eine Beantwortung 

der Frage „Was ist Eros“, oder genauer: „Warum gibt es drei Formen erotischen 

Begehrens, das zwischen Männern, das zwischen Frauen und das zwischen Mann 
und Frau?“ ermöglichen. Nun ist dieser Mythos ein Versuch, den Eros von der 

fortpflanzungsaktiven Sexualität zu lösen, weshalb er die Entstehung der Ge-

schlechter und die der Sexualität als nachträgliche zu beschreiben versucht. Die-
ses Unterfangen misslingt zwar wie erwähnt, doch nur vom rein logischen Stand-

                                              
5  Ich denke dabei etwa an die derzeit alles, auch Foucault selbst, überrollende Dog-

matisierung in der und durch die „Diskursanalyse“ vor allem im deutschsprachigen 
Raum, hinter der die ursprünglich kritische Intention zur Pseudosubversion und 
dann gar zur akademischen Disziplinierung herabsinkt. Es ist in diesem Zusam-
menhang interessant zu bemerken, dass es in Frankreich, wo Foucaults Werk diffe-
renzierter rezipiert und nicht so sehr als sozialwissenschaftliche „Methode“ ange-
wandt bzw. nachgeahmt wird, überhaupt seltener zu derartigen „postmodernen“ 
Dogmatisierungstendenzen kommt wie in Deutschland und im Anschluss daran 
meist auch in Österreich. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 119 

 

punkt her, ein Standpunkt, der in diesem Kontext ohnehin nicht Ziel führend ist. 

Wir haben es in diesem Mythos mit einer Verbindung zwischen Phylogenese und 

Ontogenese zu tun, also zwischen erosbezogener Gattungsgeschichte und Ge-
schichte der einzelnen Lebewesen nach dem „Trauma“ der gebürtlichen Tren-

nung und dem damit verbundenen Empfinden von Mangel, ohne den es für Pla-

ton keinen Eros gibt. Die Nachhaltigkeit dieser Erostheorie kann kaum über-
schätzt werden.  

 
 
Die  Ar istote l ische Zeugungslehre 
 
Vergleichbar nachhaltig ist der Einfluss des Aristoteles, insbesodnere auf die bio-
logischen Wissenschaften und die darin impülizierte Biopolitik. Diese beziehen 

sich – zum Teil wider besseres Detailwissen – bis heute auf dessen Klassifikatio-

nen und die damit verbundene Begriffslogik, aber auch auf die diesen Theorien 
inhärenten sozialen Vorurteile bezüglich der Geschlechterverhältnisse, die sie 

gleichsam in der „biologischen Differenz“ naturalisieren. 

Wenn Aristoteles sich weder in seinen biologischen noch in seinen psycholo-
gischen Schriften mit der Platonischen Eros-Theorie auseinandersetzt, so greift er 

zumindest einen Gedanken daraus in der Politik auf: die Verbindung von Nützli-

chem und Angenehmen, die der Heterosexualität – so Aristoteles – den Vorzug 
vor der Homosexualität gebe. Kein weiterer moralisierender Kommentar, auch 

kein staatstragend-verurteilender.  

Hinsichtlich der Aristotelischen Zeugungslehre sind nun zwei zentrale As-
pekte hervorzuheben: Einmal die aristotelische Ontologie (insbesondere die Me-

taphysik) und ihr Beitrag zur Formulierung seiner Zeugungslehre, ein anderes 

Mal die ontologische Differenzierung zwischen den Bereichen Bios (Lebendiges, 
betrifft vor allem das Leibliche), Psyche und Polis; sowie zwischen Materialität 

und Idealität insbesondere in der Seelenlehre 

Aristoteles hat nun mit seinem Werk De generatione animalium (peri zôôn 
geneseôs, Von der Zeugung der Geschöpfe) die Biologie als katalogisierende und 

klassifizierende Wissenschaft nachhaltig, zum Teil bis heute geprägt, indem er 

die bereits von Platon angedeutete Differenzierung zwischen Genos als Gattung 
und Eidos als Art systematisierte und zur Grundlage für seine Einteilung der Ge-

schöpfe (oder Lebewesen: zôa) machte. Das Wesentliche der Lebewesen ist es, 

dem bios anzugehören, also geboren, lebendig und vergänglich zu sein – und: 
sich fortzupflanzen, wodurch das Lebewesen als Gattung (Genos) Anteil an der 

„Unsterblichkeit“ habe.6 Fortpflanzung wird also hier keineswegs mit Vermeh-

                                              
6  Bereits bei Platon findet sich der Gedanke, allerdings in Bezug auf den sublimierten 

Eros, den Sokrates im Symposion unter Berufung auf Diotima vorstellt: Die Liebe 
gelte nur der Zeugung und dem Gebären im Schönen. „Warum denn nur der Zeu-
gung?“ fragt Sokrates die mythische Lehrerin. „Weil das Ewige und Unsterbliche 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

rung gleichgesetzt (nach dem biblischen und dann evolutionistischen Motto „ge-

het hin und vermehret Euch“), sondern mit dem zeitlichen Bestehen eines „all-

gemein“ gefassten Lebewesens über die Vergänglichkeit seiner Einzelexemplare 
hinaus. Es ist also die Perspektive der Zeitlichkeit, die hier den Gesamtzusam-

menhang bestimmt und auf die lateinische Übersetzung hin öffnet: Zeugung als 

generatio, als Hervorbringung in einem transgenerationellen Sinn (zeugen, gebä-
ren und hervorbringen alleine heißt im Griechischen tiktein, das Kind wird auch 

teknon, Gezeugtes genannt, analog zur gängigen Zustandsbezeichnung des Men-

schen als „Sterblicher“). Genos ist bei Aristoteles erstmals ein biologischer Beg-
riff im wissenschaftlichen Sinn, also ein das Lebendige betreffender. Zugleich ist 

er auch ein abstrakt ontologischer Begriff, der Sein, Werden und Vergehen bzw. 

Bestehen umfasst, über den somit Geschlechtlichkeit und Generationalität lo-
gisch-systematisch miteinander verknüpft werden. Hätte Aristoteles nicht zuvor 

bios und chronos, also die beiden Bereiche des Lebendigen und der Zeitlichkeit, 

voneinander begrifflich unterschieden, hätte er die beiden entsprechenden Per-
spektiven nicht wieder logisch miteinander zu einer Synthese verknüpfen kön-

nen. So hat er die Biologie begründet, was immer seine konkreten Irrtümer bzw. 

falschen Beobachtungen und Schlüsse sowie seine gesellschaftlichen Vorurteile 
gewesen sein mochten.  

Was heute als „Gene“ die Biologie bestimmt und zunehmend auf die Genetik 

reduziert, hat nichts mit den genê des Aristoteles, also den verschiedenen Gat-
tungen oder dem abstrakter gefassten „Überbegriff“ zu tun; und doch wurde der 

Begriff des Gens, der auf ein steuerndes biologisches Elementarteilchen verweist, 

mit der Erfindung der Biologie ermöglicht. Ontologisch gesehen, also auf der 
reinen Begriffsebene, ist „der Gattung nach alles Eines, was es der Art nach ist, 

was aber der Gattung nach, das ist nicht alles auch der Art nach, sondern der  

                                                                                                                                     
im Sterblichen die Zeugung ist“. Platon: Symposion, 206c. Aristoteles holt den von 
Platon zum idealischen „Zeugen“ erhobenen Gedanken also gleichsam zurück auf 
den Boden der bloßen Leiblichkeit diesseits des Eros, das ist der Boden der „Zeu-
gung im Leib“ und somit der biologischen Fortpflanzung der Gattung. Die ironische 
Spitze gegen seinen Lehrer und dessen Homoerotik ist darin nicht zu verkennen. 
Wie muss Aristoteles, heterosexueller Vater und Ehemann, es wohl erlebt haben, 
dass der, dessen Schüler er zwanzig Jahre lang war, die philosophische Zeugung im 
Schönen jenen vorbehielt, die als Männer einander liebten? In manchem vielleicht 
ähnlich wie Frauen mit dem großen Unterschied, dass Aristoteles die Sitte auf sei-
ner Seite hatte, was weder bei Platon noch – bis vor kurzem – für philosophierende 
Frauen, geschweige denn für homosexuelle Menschen mit herkömmlich eingestell-
ten heterosexuellen Lehrern der Fall war. Jedenfalls ist der folgende Satz aus dem 
Phaidros wohl nicht spurlos an Aristoteles vorüber gegangen, auch wenn er vor 
dessen Zeit bei Platon verfasst worden sein mag: „Wer nun nicht noch frisches An-
denkens ist, oder schon verderbt, […] so daß er es auch nicht anschauend verehrt, 
sondern der Lust ergeben gedenkt er sich auf tierische Art mit körperlichem Umfas-
sen Kinder zu zeugen, und, der Ausgelassenheit vertraut, fürchtet und schämt er 
sich nicht, wider die Natur der Lust nachzugehen.“ Phaidros 250 e (von mir abge-
änderte Übers. von Schleiermacher). 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 121 

 

Analogie nach Eines, und was der Analogie nach Eines ist, das ist es nicht alles 

auch der Gattung nach.“7 

 
Ein Genos im biologischen Sinn unterscheidet sich also zuerst dahingehend vom 

Eidos als seiner Unterart, dass es außerhalb eines Genos keine Fortpflanzung 

gibt. Für zweigeschlechtliche Lebewesen bedeutet das, dass zwei Exemplare ver-
schiedener genê (plur. von Genos) keinen Sprössling zu zeugen vermögen, wäh-

rend Exemplare verschiedener Arten (eidê) dies sehr wohl tun, zum Beispiel Esel 

und Pferd, die miteinander ein Maultier zu zeugen vermögen. Der unterschiedli-
che „Aspekt“, die unterschiedliche Gestalt also von Esel und Pferd verhindert 

noch nicht die grobe reproduktionsfunktionale Einheit. Irgendwie leuchtet dieses 

Einteilungskriterium ein und verweist bereits auf die beschränkte Gültigkeit 
morphologischer (also formspezifischer) Gesichtspunkte für die Bestimmung von 

Klassen in der Systematik der Lebewesen. Diese Gesichtspunkte haben sich hin-

sichtlich der genetischen Zuordnungen und Klassifizierungen als zunehmend un-
brauchbar erwiesen, je mehr in der Pflanzenwelt „mikro“genetisch geforscht 

wird. (Aus der Sicht des hier behandelten Genos-Begriffs sind die heute gesuch-

ten Gene auf der Mikro- ja Nanoebene angesiedelt; kein Stein bleibt dabei auf 
dem anderen.)  

Nun ist die Theorie von Aristoteles bezüglich der Menschen folgende: 

„Mensch“ ist ein Genos, ein Gattungsbegriff; kein einzelnes Wesen dieses Genos 
vermischt sich mit einem Exemplar eines anderen Genos (es sei denn im Mythos 

der Satyre oder ähnlicher Mischwesen). Doch das Genos versammelt vom Ge-

sichtspunkt der Fortpflanzung her zwei Eiden (eidê) unter sich, also zwei Ge-
schlechter: Weibchen (thêly) und Männchen (arrên), die „Prinzipien der Entste-

hung/Fortpflanzung (archai geneseôs)“.8 Weiters gibt es vom morphologischen 

Gesichtspunkt her unendlich viele Eiden, doch stehen diese hier nicht im Vor-
dergrund. Über dieses Prinzip des Gesichtspunkts, des „hinsichtlich“, das die Er-

hellung des Aristotelischen Textcorpus so schwierig und zugleich interessant 

macht, können auch die schematisierenden und dadurch ungenauen Philosophie-
geschichten wie etwa jene von Thomas Laqueur nicht hinwegtäuschen.9 Diese 

Theorie der zwei „Geschlechter“ (eidê) als Unterarten eines Menschenge-

schlechts (Genos, also im biologischen Jargon: einer Gattung) impliziert zweier-
lei: Erstens gibt es keine Theorie der „Rassen“, weder auf die beiden Geschlech-

ter noch auf irgendwelche unterschiedlichen Ethnien übertragen (die „Rasse“ ist 

ja auch gegen andere abgeschlossen, allerdings mehr bio-normativ als aufgrund 
von biologischer, d.h. fortpflanzungstechnischer Unmöglichkeit); zweitens gibt 

                                              
7  „Genei panta hên hosaper kai eidei, hosa de genei ou panta eidei all’analogia. Ho-

sa dê hên analogia, ou panta genei.“ Metaphysik, 1017 a 1-2. 
8  Arsitoteles: Generation of animals (DGA), Cambridge, Mass. u. a.: Harvard Univ. 

Press 2000. 
9  Thomas Laqueur: Auf den Leib geschrieben: die Inszenierung der Geschlechter von 

der Antike bis Freud, Frankfurt am Main u. a.: Campus 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

es bei Aristoteles für die Definition des Menschen wesentlichere Gesichtspunkte 

als jenen der Fortpflanzung: die Sprache und die Soziabilität bzw. das Politisch-

sein des Menschen; und diese Aspekte teilen potentiell (dynamei) alle, wenn-
gleich sie sie in unterschiedlichen Rollen und gesellschaftlichen Funktionen, also 

in unterschiedlichen Graden verwirklichen. Ein weiterer Aspekt ist jener der ge-

schlechtsspezifischen Funktionsaufteilung in der Fortpflanzung und ihren Etap-
pen, also Empfängnis, Zeugung, Ernährung und Geburt.  Für diese Übergänge ist 

nun ein minimales Verständnis der Ontologie des Philosophen erforderlich, wenn 

es nicht zu den üblichen Vermischungen oder reduktionistischen Verallgemeine-
rungen kommen soll.  

In Buch II der Metaphysik legt Aristoteles eine Vier-Ursachen-Logik vor, de-

ren Systematizität im Kontext seines Gesamtwerks einem begrifflichen Perspek-
tivenmobile gleicht: Je nach Seinsbereich oder Seins- und damit auch Betrach-

tungsweise (Physik, Biologie, Psychologie, Technik, Ethik, Poetik, Politik etc.) 

stehen die Ursachen in einem unterschiedlichen Verhältnis zueinander. Die vier 
Ursachen sind der Stoff (hylê), die Form (Eidos), die Wirk- oder Bewegungsur-

sache (Energeia) und der Zweck (Telos); dazu kommt immer noch die Frage 

nach dem Wesen bzw. dem Wesensbegriff (ho logos tês ousias), der als Gesamt-
zusammenhang die Entelechie, also die Vollendung des Zusammenspiels der vier 

Prinzipien darstellt. Das Modell für diese Ontologie ist wohl die Hervorbringung 

im Bereich der Herstellung (technê): Der Werkmeister (dêmiourgos) oder spe-
zieller der Tischler (hylourgos) hat eine Idee oder einen Plan von einem herzu-

stellenden Tisch, das ist das Eidos, die Form des Tisches auf dem Reißbrett; die 

hylê, also der Stoff als Ursache ist z.B. das Holz (ebenfalls hylê), ein Stoff, der 
zwar in sich schon irgendwie bestimmt, also formiert ist, aber nicht hinsichtlich 

der Form, die der Tisch erhalten soll; es handelt sich also um eine bedingt be-

stimmte Materie (im Gegensatz zur ersten Materie, die alle Bestimmungen und 
Eiden nur erst an sich, also rein potentiell enthält). Die Arbeitskraft des Tischlers 

ist die Energeia, also die Wirk- oder Bewegungsursache, die eben der dynamis, 

der Potentialität, logisch entgegengesetzt wird (ohne die Arbeit bleibt der Tisch 
„im Kopf“ oder bloße Skizze, also unverwirklicht). Schließlich ist die Zweckur-

sache der fertige Tisch oder zum Beispiel der Schreibtisch in seiner effektiven 

Funktion (und nicht nur in seiner geplanten Funktion, von der niemand etwas hat, 
denn erst wenn all diese Verursachungen bzw. Faktoren versammelt und mitein-

ander verbunden werden, kann es zur Vollendung des Tisches kommen, also zu 

seiner Nutzung als Schreibtisch).  
Die Technik, also die geplante Herstellung ist, wie wir angesichts zeitgenös-

sischer Wertungen zu vergessen drohen, für das menschliche Verständnis ein re-

lativ einfaches Gebiet. Es gilt jedenfalls als ungleich einfacher als die Bereiche 
des nicht von Menschen Hergestellten, wozu ja schon das von Menschen Phanta-

sierte gehört, die Bedeutungen und Symbole, die Sprache, über die wir die physi-

kalische Welt ja überhaupt erst zu erschließen beginnen können. Das für Aristo-
teles schwierigste und zugleich höchste Gebiet ist die Psychologie, die zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 123 

 

Naturwissenschaft (Physik), Biologie und philosophischer Geisteswissenschaft 

bzw. Kognitionswissenschaft angesiedelt ist. Hier gibt es keinen Plan, der vorlä-

ge und die Frage nach der Form, dem Eidos, ist daher schwer zu erhellen. Für  
Aristoteles geht es immer um die Verbindung zwischen Leib und Seele. Er greift 

also nicht auf die noch recht naiven Seelenwanderungsmythen seines Lehrers 

Platon zurück, der im Timaios einen kosmischen Werkmeister erfindet, welcher 
nach einem vorgezeichneten Plan die Seelenteile der Weltseele in die ihnen zu-

kommenden Körper/teile einsetzt. Weniger schwierig erscheint bei Aristoteles 

der Bereich der Biologie und der sie bestimmenden Kategorie der Fortpflanzung. 
Doch der Schein trügt und es ist gewiss kein Zufall, dass diese Schriften heute zu 

den widersprüchlichsten und im Detail am häufigsten widerlegten zählen.  

Seine Biologie widmet sich nicht den fundamentalontologischen Phantasma-
gorien des nackten Lebens, sondern der Frage des Beitrags der beiden Ge-

schlechter, die als Eiden, also als Unterarten des Genos Mensch fungieren. Und 

hier geht Aristoteles streng logisch und zugleich von seinen sozialen Vorurteilen 
geleitet vor: Der Beitrag des weiblichen Körpers (thêly) ist auf eine rein stoffli-

che Funktion reduziert, wobei diese Funktion hier eine nährende ist. Die Form- 

und die Wirkursache kommen über den männlichen Leib, genauer gesagt über 
das Sperma, wobei auch die Zweckursache im Eidos enthalten ist. Die Art des 

Menschen als Lebewesen enthält ihren eigenen „Zweck“, der Mensch ist eideti-

scher Weise, also idealiter, sich selbst gemäß, Selbstzweck. Ich werde hier nicht 
im Detail auf die spekulativen Ausführungen in der Aristotelischen „Samen-“ 

und „Säftelehre“ eingehen, doch so viel ist festzuhalten: Die weiblichen Säfte 

sind unreif, nicht hinreichend gekocht, weshalb das Menstruationsblut nicht zu 
den sublim-schaumigen Höhen gelangt, die laut Aristoteles das männliche Sper-

ma auszeichnen, das eben aufgrund seiner quasi immateriellen Luftigkeit das e-

benso immaterielle Eidos zu bergen und zu transportieren vermag (in dieser Dis-
kussion um das erste Prinzip im Lebendigen, das seinen Zweck immer schon – 

begrifflich – enthält, bahnt sich die Suche nach den Chromosomen, den Hormo-

nen und den Genen bereits an).10  
Nichts, weder die argumentative Logik noch die der Beobachtung, gibt An-

lass zu einer Theorie, in der die weiblichen Säfte nur einen stofflichen, keinen 

Form gebenden Beitrag in der Fortpflanzung leisten. Aristoteles hätte auch – wie 
manche seiner biologisch forschenden Vorgänger, etwa Demokrit – im weibli-

chen Körper bzw. in den weiblichen Säften einen solchen Beitrag ansiedeln kön-

nen, und es wird zu sehen sein, dass ihm dies ein Dilemma innerhalb seiner Bio-
logik erspart hätte. 

Wir haben es bei der Aufteilung der Ursachen auf die Geschlechtskörper also 

mit einer eindeutig vorurteilsgeleiteten Hierarchisierung zu tun, die durchaus mit 
dem erwähnten Topos des Frauenleibs als Acker im Feld der Fortpflanzung ver-

                                              
10  DGA, 167 a bis 177 a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

bunden ist.�� Das Eidos, das allein im männlichen Sperma angesiedelt wird, soll 

also das wesentliche Moment in der Zeugung sein, während die Nahrung eine un-

tergeordnete Rolle spielt, die dem unvollkommeneren Frauenleib als alleiniger 
Beitrag zukommt. Allein die Dinge liegen nicht so einfach: Im Register der Fort-

pflanzung ist die Nahrung das Ausschlaggebende, so wie die Pflanzen für ihre 

Zwecke über eine „Nahrungsseele“ verfügen müssen, eventuell über primitive 
sinnliche Wahrnehmung, nicht aber über Seelentätigkeiten, die den denkenden 

und selbstbewussten Geist ausmachen, also die Vernunftseele (nous).�2 Insofern 

birgt das stoffliche Prinzip im Register der Biologie das Wesentliche, aber eben 
nicht in letzter Konsequenz, haben wir es doch beim Menschen mit komplexen 

denkenden Lebewesen zu tun.  

Aristoteles macht in der Zeugung der Geschöpfe kein Hehl daraus, dass in 
seinen Augen der männliche Körper der vollkommenere ist. Er beschreibt den 

weiblichen Körper in seiner Fortpflanzungsfunktion als eine Art verstümmelten, 

unvollständig ausgereiften Leib: „als wenn die weibliche Natur eine Deformati-
on, Verstümmelung wäre“ (hôsper anapêrian einai tên thêlytêtata physikên).�3 

Allerdings, und darin bleibt das Dilemma einer solchen Sicht zumindest offen-

kundig, es handelt sich um eine naturnotwendige Unvollkommenheit oder Ab-
weichung.�4 

Das Dilemma, auf das Aristoteles nun kohärenterweise stößt, ergibt sich aus 

der nicht zu leugnenden Beobachtung, dass manche Kinder, auch männliche, ih-
ren Müttern ähneln. Wird aber die Form gebende Kraft ausschließlich im männ-

lichen Körper angesiedelt, so kann eine solche �hnlichkeit nicht erklärt werden. 

Aristoteles versucht nun den Umweg über das Extrem des Verstümmelten, des 
Monströsen: Manche Kinder ähneln keinem ihrer Elternteile, ja sie entbehren  

überhaupt der Züge der Gattung (Mensch) (parekbebêke gar he physin en toutois 

ek tou genos tropon tina).�5
 Sie ähneln vielmehr einem wilden Tier, einer Bestie. 

                                              
��  Topos heißt Ort, im übertragenen Sinn Allgemeinplatz. In der griechischen Antike 

bezeichnet dieses Wort jedoch auch die weibliche Scham. Auch gibt es eine Aristo-
telische Schrift über die topoi im argumentativ-logischen Sinn (Topik), der die be-
kanntere Schrift über die Kategorien vorangestellt ist, und zwar als Abhandlung 
„vor den topoi“. Die topoi wären als begriffsanalytische Auseinandersetzung insbe-
sondere mit sophistischen Trugschlüssen auch für den Kontext der vorliegenden 
Thematik von Interesse.  

�2  Über die Seele, 435 a ff. 
�3  DGA, 775 a ff. 
�4  Nach den vernichtenden Umsetzungen der NS-Ideologie, in der das biologisch Ab-

weichende als umfassend Auszumerzendes gilt, mag ein solcher Gedanke schwerer 
denkbar geworden sein, entzieht er sich doch der mit der totalen Vernichtung ver-
bundenen Spaltung in Ausmerzen oder Leugnen von Verstümmelung bzw. Abwei-
chung vom Normbild, indem er sie als die Physis durchdringend, ja ihren Normbeg-
riff bedingend begreift. Wir finden diese Spaltung heute am deutlichsten im gesell-
schaftlich instituierten Umgang mit Behinderung und Krankheit bzw. Leiden, ins-
besondere mit psychischen Leiden oder Konflikten. 

�5  DGA 767b. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 125 

 

Der Beginn der Abweichung sei, wenn ein Weibchen statt einem Männchen 

entsteht. Dies sei notwendigerweise so, wobei aus unterschiedlich verursachter 

Schwäche des Männlichen (Alter oder anderes) weiblicher Nachwuchs entsteht. 
Wenn das Sperma jedoch in gut gekochter Substanz des perittôsis (Residuum, 

Nahrungsabsonderung) aufgehoben sei, mache das Männliche die Bewegung 

gemäß seiner eigenen Form (kath’ auten poiêsei tên morphên he tou arrenos ki-
nêsis). Dies legt den Schluss nahe, dass auch das „Weibchen“ (thêly) über soma-

tische Formierungskraft verfügt (Eidos/Form- und Energeia/Wirkursache), und 

dass diese über die männliche Formierungskraft überwiegt, wenn ein Knabe Zü-
ge bzw. Potentiale (Fähigkeiten, Fakultäten) seiner Mutter trägt. Aristoteles lässt 

den Widerspruch allerdings offen, das heißt, dass er ihn zwar nicht für eine Revi-

dierung seiner falschen These bezüglich der Zuordnung der Ursachen zum väter-
lichen und mütterlichen Körper fruchtbar macht, dass er ihn aber auch nicht spe-

kulativ zu verwischen sucht.  

Vielmehr stellt er den Widerspruch in einen rationalisierenden Begründungs-
zusammenhang, in dem die Schwächen des weiblichen Körpers mit physikali-

schen Spekulationen verbunden werden. Zu viele Absonderungen (perissômata) 

sammeln sich im weiblichen Körper an, weil er zu kalt sei und deshalb die Resi-
duen unzureichend verkoche. Der weibliche Leib sei auch zu feucht und auch zu 

schwer im Gegensatz zum leichten Sperma, das luftiger sei und auf eine voll-

ständigere Verarbeitung hinweise. Aristoteles rekurriert hier auch auf die Passivi-
tät im Weiblichen, aber diese ist nicht absolut, insofern beide tätige Prinzipien, 

Kräfte sind. 

Wie Eingangs erwähnt, bezeichnen thêly und arrên nicht Mann und Frau 
sondern weibliche und männliche Kräfte, Prinzipien in der Biologie, in deren 

Zentrum die Fortpflanzung steht. Wir finden hierin eine strukturelle Analogie zur 

protê hylê, der ersten Materie der Physik. Sie enthält – ganz Materie – zugleich 
die anderen Ursachen (ist gleichsam ihr Raum), womit sie auch das Prinzip der 

differenzierteren Hervorbringung von Seienden aus sich heraus ist. Die erste Ma-

terie verweist auf Platons chôra im Timaios  und ist gleichsam Vorläufer der Au-
topoiesis oder auch schon der natura naturans des �9. Jahrhunderts, insbesonde-

re Schellings.  

Die Geschlechterdifferenz im bios, also im fortpflanzungsfunktionalen Leib, 
betrifft nicht den ganzen Menschen, und es bleibt offen, was in welcher Hinsicht 

als determinierend, also bestimmend erachtet wird. Zwar ist die Geschlechterdif-

ferenz aus einer umfassender anthropologischen Perspektive für Aristoteles nicht 
beliebig, sie wird nicht als völlig zufällig erachtet, aber auch nicht als essentiell 

für den Menschen als Menschen (sondern eben hinsichtlich der Fortpflanzung, 

der Fortpflanzungsorgane und des an die anatomisch-biologische Geschlecht-
lichkeit Gebundenen im Menschen; nur dort, also in der Biologik, ist „Ge-

schlecht“ als Eidos ein notwendiger Begriff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Methodologisch-ontologische Schlussbetrachtungen 
 
Nun sind in Aristoteles’ Werk Biologie und Seelenlehre eng miteinander verbun-
den, und die Seele des Menschen ist für ihn die Schnittstelle zwischen bloßem 

Lebewesen- und sozialem Menschsein. Das lässt viele vorschnell darauf schlie-

ßen, dass Aristoteles den Frauen nur eine Pflanzenseele zugesprochen habe. Die-
ser Fehlschluss gründet in einer unzulässigen Gleichsetzung der Seinsbereiche. 

Zwar hat Aristoteles tatsächlich in Über die Seele die Seeleneinteilung nach 

funktionalen Gesichtspunkten vorgenommen und die „Pflanzenseele“ dadurch 
gekennzeichnet, dass sie das Nahrungsprinzip beinhalte, nicht jedoch das Fort-

bewegungsprinzip (kinêsis, wie die Tierseele) oder gar das Denkprinzip (dianoia, 

wie die Menschenseele). Doch hätte er niemals behauptet, dass die Zuordnung 
der Stoffursache zum Beitrag des weiblichen Körpers im Register der Biologie, 

also der Fortpflanzung (in der ja das Nahrungsprinzip gerade ausschlaggebend 

ist), auf eine Verallgemeinerung schließen ließe, die da lautet: Die Seele der 
Frauen ist auf die Nahrungsfunktion beschränkt. Vielmehr entdecken wir, wie ich 

bereits zeigte und noch ausführlicher zeigen werde, bei der Lektüre der dafür re-

levanten Schriften geradezu das Gegenteil. Die Argumentationen und rhetori-
schen Wendungen, mit denen Aristoteles die ethische Minderwertigkeit und den 

politischen Ausschluss der Frauen stützt, sind weit listiger als ein derart rudimen-

tärer Fehlschluss. 
Ich möchte mit einigen Bemerkungen über die Verkennung dieser Differen-

zierungen innerhalb einer pauschalisierenden, die Quellenkritik vernachlässigen-

den und vornehmlich mündlichen Rezeptionstradierung schließen. Es geht dabei 
vor allem um unzulässige Schlüsse: Von Körperattribuierungen wird ohne 

Kenntnis jener Schriften, welche die geistigen Fähigkeiten von Männern und 

Frauen betreffen, auf den „geistigen Schwachsinn des Weibes“ bei Aristoteles 
geschlossen. Zuletzt vernahm ich in einem Seminar sogar die Behauptung, dass 

Aristoteles ein Fürsprecher der genitalen Verstümmelung von Frauen gewesen 

sei. Auf Nachfrage konnte die Quelle nicht präzisiert werden. 
Es handelt sich dabei um Verallgemeinerungen, die gerade auch für die Re-

zeption des Aristotelischen Werks charakteristisch sind, und die Pierre Aubenque 

bereits hinreichend kritisiert hat.�6 Diese scholastische Tradition hat eine so ge-
nannte Analogie des Seins postuliert, der gemäß die letzten Prinzipien (der Onto-

logie) auf alle Gebiete in analoger Weise anzuwenden seien. Kurz gesagt ging es 

darum, diese letzten Prinzipien, von denen alles per Analogieschluss abzuleiten 
sei, als einheitlichen Vernunftgott zu setzen (rationale Theologie), für den es in 

der aristotelischen Ontologie selbst keinen Platz gibt. Dort geht es vielmehr um 

die logischen Prinzipien, nach denen Sein, Werden und Vergehen, die physischen 
wie auch die gesellschaftlichen Dinge und Begriffe organisiert und als solche 

denkbar seien. Dagegen ist bei Aristoteles gerade die Heterogenität der Seinswei-

                                              
�6  Pierre Aubenque: Le problème de l’être chez Aristote, Paris : PUF �994. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 127 

 

sen nicht nur methodologisch zentral, sondern bis heute von wirklich wissen-

schaftlichem Wert. Diese Heterogenität, also Andersartigkeit der Seinsweisen, ob 

nun im Bereich des Bios, der Techne, der Psyche, des Ethos, der Poiesis als 
schöpferischer Kunst oder der Politik: In jedem sind die das Sein in seinen Wir-

kungs- und Veränderungsweisen erhellenden Begriffe und Kategorien nach ande-

ren Kriterien am Werk. Und so erfordert jeder Seinsbereich eine ihm angemesse-
ne Zugangsweise, jeder neu entdeckte Aspekt eine neue Anordnung der Betrach-

tungsweisen sowie der Ordnungs- und Reflexionsbegriffe. Auch wenn die Onto-

logie in jedem dieser Bereiche eine methodologisch unverzichtbare Rolle spielt, 
so lässt sich nichts in unserer mannigfaltigen Erfahrungswelt in dogmatischer 

Weise über einen theoretisch-homologischen Kamm scheren. Und deshalb sind 

reine Analogieschlüsse zwischen den Bereichen nur unter genauer Rücksicht-
nahme auf die sinnlich wahrnehmende, systematisch beobachtende und begriff-

lich reflektierende Erfahrung (empeiria) und gleichsam nur provisorisch zulässig, 

nicht aber wenn sie den Beobachtungen zuwiderlaufen. Dass Aristoteles hier 
selbst zuweilen nicht ganz astrein verfuhr, und die Reflexion der Empirie gerade 

in den biologischen Schriften durch seine gesellschaftlichen Vorurteile verzerrt 

wurde, macht diese Bedachtnahme nicht weniger relevant.  
Die feministische Kritik an den modernen Naturwissenschaften betrifft vor 

allem die szientistische Objektivierung als Verdinglichung und Beherrschung der 

Natur bzw. des Forschungsgegenstandes, insbesondere seit Bacon. Wir können 
diese Kritik an der mit der bürgerlichen Moderne einsetzenden Naturwissen-

schaft auf die griechisch antiken Wissenschaften nur beschränkt übertragen. 

Denn wenngleich die Medizin, von der Aristoteles als Sohn eines Arztes viele 
Anstöße erhielt, durchaus schon anatomisch, also zerschneidend angelegt war 

und die Klassifikationen das ihre zur verdinglichenden Ausrichtung der Wissen-

schaften beitrugen, so schotteten sich diese insgesamt erst in der Moderne zu-
nehmend von der integrierend-verknüpfenden Philosphie als „Liebe zur Weis-

heit“ (und nicht zur Wissensvermehrung) ab. Nun hat diese – vor allem ange-

sichts der aktuellen Entwicklungen einer technologisch entfesselten Wissen-
schaftsgläubigkeit – dringend nötige Kritik zuweilen zu einer zynischen Art der 

Wissenschaftsfeindlichkeit und des willkürlichen Relativismus geführt, der uns 

heute die theoretischen wie praktischen Vorzüge empirisch fundierten,�7 logisch- 
bzw. begrifflich-analytischen Arbeitens nicht hoch genug einschätzen lässt. Die-

seVorgehensweise wurde von Aristoteles maßgeblich geprägt, wenn auch in ei-

nem widersprüchlichen und in seiner Anwendung nachhaltig frauenfeindlichen 
Sinn. 

 

                                              
�7  Ich fasse Empirie hier auch im altgriechischen Sinn von Erfahrung (empeiria) und 

nicht nur im Sinne einer doch tendenziell reflexionsarmen immer mehr technokrati-
schen Erhebungs- und Beobachtungpraxis. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Sublimierung und gesellschaftl iche Institution 

Das Zusammenfallen bzw. die Vermischung von ethisch-politischen und er-

kenntnistheoretischen Ansprüchen ist ein Merkmal nicht nur der vorsokratischen 

Philosophie, es prägt auch Platons Werk noch relativ stark, und wir finden es 
auch bei Aristoteles. Dieser Zug der antiken griechischen Anthropologie, die vor 

allem bei Platon und Aristoteles eine stark politisch und weniger wissenschaft-

lich orientierte war, scheint einer der Hauptfaktoren in der Ersetzung des Eros 
durch die Philia zu sein. Da die Gemeinschaft, koinônia, für beide Philosophen, 

und insbesondere die politische, nach Freiheit und gutem Zusammenleben stre-

bende Gemeinschaft, nicht in der Liebe sondern in der Freundschaft, ja in der 
Verfassung ihren Zusammenhalt hat, wird der sexuelle Eros als Gegenstand des 

Erkenntnisinteresses aus dem Politischen herausgelöst. Dies umso mehr, als das 

zersetzende Potential des Eros von Platon durchaus realistisch analysiert worden 
war. Das von Platon noch an den Eros gekoppelte Erkenntnisinteresse wird von 

Aristoteles als Neugierde aus menschlicher Gewohnheit, als eine Art Habitus 

(hexis) naturalisiert. Als Begierde wird der Eros ins Reich der Notwendigkeit  
(erôs tyrannos) und des privaten Einzelmenschen (idiôtês) abgeschoben, in ein 

Reich also, das für Aristoteles wenig politisch-anthropologische Relevanz hatte. 

In Platons Symposion durchläuft die Sublimierung des Eros zwei Etappen: 
einmal durchläuft sie den päderastischen Eros (zwischen Männern), ein anderes 

Mal die Reinigung dieses Eros von den Spuren der Leiblichkeit. Im achten Buch 

der Nomoi unterscheidet Platon zwischen Philia und Eros, nicht ohne auch hier 
dem dritten Term, einer Mischung aus beiden, Rechnung zu tragen. Diese Mi-

schung sei gut, wenn das stets zur Maßlosigkeit neigende somatische Begehren 

dem psychischen Begehren untergeordnet ist. Dies geschieht durch die Übung 
und den Rekurs auf das Zeugungs-Modell der poiêsis im Symposion, in dem die 

Liebe zwischen Männern bereits eine neuartige, fleischlose, also eine sublimierte 

Lust jenseits der Organlust ist. Die pädagogische Dimension, welche die gesell-
schaftlichen, geistigen und intergenerationellen Verhältnisse betrifft, wird in die-

sem Spätwerk zum Teil auf die erotische Vereinigung übertragen bzw. umge-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

kehrt: So beschreibt Platon etwa das corps-à-corps zwischen Männern in Termi-

ni des Vater-Sohn-Verhältnisses, was im Gegenzug die Möglichkeit eröffnet, 

dieses Mann-zu-Mann-Verhältnis mit dem Inzesttabu zu belegen, ein Tabu, das 
er mit dramatischen Beispielen belegt.� Er betont in seinen gesellschaftlich-

politischen Schriften die Deklarationen, welche männliche wie auch weibliche 

Homosexualität als wider die Natur und als Gefahr nicht nur für die Individuen, 
sondern für ganze Stadtstaaten (poleis) stigmatisieren.2 Was sie als durch die Sit-

ten hervorgebrachte Abweichung von der Natur bezeichnen, unterwerfen diese 

Deklarationen der Polis-räson also einem analogen Tabu wie die sexuelle Ver-
bindung von Verwandten.3  

Dagegen präsentiert Platon im Symposion in der dem Pausanias in den Mund 

gelegten Lobrede auf Eros die Päderastie als eine Praxis, die von den Barbaren 
ebenso verachtet werde wie die Philosophie und die Liebe zum Körpertraining 

(philogymnastia).4 Die erste Lobrede auf Eros, die des jungen Phaidros, führte 

                                              
�  Platon: Nomoi, 838 a-c. Hier wartet schon der Tod auf die Schuldigen, die sich da-

zu von selbst entschließen. Im Symposion wird der Inzest über den Verzicht des 
Sokrates ins Spiel gebracht, der den Avancen des Alkibiades widersteht: 2�9 d. Der 
Verschmähte berichtet, dass er neben Sokrates geschlafen habe wie neben einem 
Vater oder einem älteren Bruder. Ist diese Verbindung einmal hergestellt, kann Pla-
ton das Verbot dem Tabu angleichen. Am explizitesten tritt das Inzesttabu als sozia-
les Regulativ in der Politeia auf: Alle Mitglieder derselben Altersklasse und dersel-
ben gesellschaftlichen Schicht sind berechtigt, sich sexuell zu vereinigen. Da in die-
sem Entwurf die Blutsverwandtschaft verwischt ist, werden sie alle Brüder und 
Schwestern genannt. Platon: Politeia, 463 c. Dagegen ist die intergenerationelle 
Paarung insgesamt tabu, und zwar aus eugenischen Überlegungen heraus. Ibid. 
46� b-e.  

2  Platon: Nomoi, 636 c, resp. 836 a. Kelsen kommentiert diese Haltung psychoanaly-
tisch inspiriert. Er sieht darin die Platon beherrschende Ambivalenz gegenüber sei-
nem eigenen Begehren: der von der Polis zunehmend verpönten Knabenliebe: „Man 
spürt aus diesen Zeilen, wie der Jüngling und Mann unter ihm gelitten haben, wie 
sehr dieser ganz und gar auf Staat und Gesellschaft ausgerichtete Geist das Antiso-
ziale seiner sexuellen Veranlagung erkannt, wie er bei seiner politischen Haltung 
gegen den sittlichen Verfall und für die Wiederherstellung altväterlicher Sitte als 
Sünde empfunden haben muß, daß er sich unfähig fühlte, dem Vaterland durch 
Gründung einer Familie und Begründung von Nachkommenschaft zu dienen, und 
wie gewaltig der Kampf war, den er gegen seine innerste Natur geführt hat, wenn er 
sich heroisch den Verzicht auf Triebbefriedigung als sittliches Ideal auferlegt hat.“ 
Die Illusion der Gerechtigkeit; S. 79 sowie mein Beitrag „Wie un/dogmatisch ist 
Kelsens Platon? Drei Annäherungen an Die Illusion der Gerechtigkeit“ in: op. cit. 
Zur phêmê, also dem Gerücht zur Tabuisierung der Homosexualität bei Platon siehe 
das folgende Kapitel. 

3  Hybris, hybrizein in einem sexuellen Kontext bezeichnete Übergriffe bzw. sexuel-
len Missbrauch von Jünglingen, und war damit Thema auch von Gerichtsverhand-
lungen; es bezeichnet aber ebenso sexuelle Akte zwischen zustimmenden Erwach-
senen wie etwa Ehebruch oder Verführung einer „freien“ Frau. Siehe David Cohen 
„Law, Society and Homosexuality in Classical Athens“, in: Past and Present, 
��7/�987. 

4  Platon: Symposion, �82 b. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SUBLIMIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE INSTITUTION | 131 

 

den Krieg ein (eine Polis oder eine Armee, die aus Geliebten und Liebhabern zu-

sammengesetzt ist, sei von allen die beste) und betont die Verbindung zwischen 

paiderastia und paideia bzw. Philosophie. Nun sind die beiden Letztgenannten 
spezifisch athenische Institutionen,5 welche die Knabenliebe durchaus legitimier-

ten. Dabei werden Päderastie und Paideia einander mittels der Schönheits- und 

Weisheitsideale angeglichen, welche sie den jungen Männern eingeben helfen.6 
Das Gelage zu Ehren des Gottes Eros beginnt also mit der Effektivität und dem 

sozialen Nutzen der Knabenliebe um die es, mit Ausnahme des Aristophanesmy-

thos, der die drei Arten der Liebe behandelt, ausschließlich geht. In allen Reden 
ist sie die hochwertigste. So lieben die jungen Männer in der noch unchiasmati-

schen, tautologischen ersten Rede aus männlichem Mut (andreia) heraus das, 

was ihnen ähnelt, und als die männlichsten sind sie die besten, ja sie werden die 
perfekten Politiker. Doch weil sie nicht gewillt sind, zu heiraten und sich fort-

zupflanzen, muss das Gesetz sie dazu zwingen. Die erotisch-philosophische Sub-

limierung im Phaidros, in deren Mittelpunkt die Mania und die Überwindung der 
Triebe stehen, hat also aus der biopolitischen Sicht Platons auf die Polis ihren 

zwanghaften Preis.7 

 
Zwischen der Minderwertigkeit gemäß der Physis und jener gemäß dem nomos 

können die griechischen Frauen nicht wählen. Doch wider den Schein des für uns 

Selbstverständlichen schrieben die Griechen der Sitte bzw. der gesellschaftlichen 
Institution mehr Wirkmächtigkeit zu als den von der Physis gelegten Differen-

zen. Platon beginnt zaghaft mit der Instauration einer Art Naturrecht, doch erst 

Aristoteles legt mehr ontologisches Gewicht auf die Verankerung der Setzung in 
einer natürlichen Grundlage, um derart die mögliche Validität, die Validität de 

jure und jene de facto, nach systematischen Kriterien in seiner Teleologie zu ver-

sammeln. Es gibt in seinen politischen Schriften aber weder eine biologische Be-
gründung des Ausschlusses der Frauen aus der Politik, noch eine ihrer ethisch 

postulierten Minderwertigkeit, die ihrerseits einen solchen Ausschluss – auch aus 

der wahren Freundschaft, der Philia im philosophischen Sinn der Nikomachi-

                                              
5  Paideia könnte als „die dem Kind und dem jungen Menschen gemäße Erziehung“ 

übersetzt werden, während in Sparta die Erziehung psychagogê oder nur agogê, al-
so Führung heißt, eine Etymologie, von der das moderne Wort Pädagogik ebenso 
abgeleitet wurde wie von paideia. Das im Ambiente der intellektuellen „Gleich-
schaltung“ entstandene Werk Werner Jaegers Paideia trägt den Untertitel „Die 
Formung des griechischen Menschen“. Siehe auch Teresa Orozco: Platonische Ge-
walt. Gadamers politische Hermeneutik der NS-Zeit, Hamburg: Argument �995, 
Personenregister zu „Jaeger“. 

6  Ibid., �84 d. 
7  Bernd Effe vernachlässigt diese diskursive Spannung in seinem vorsichtig biogra-

phisch gewendeten Versuch, die Widersprüchlichkeit in Platons Haltung zur Päde-
rastie zu erhellen: „Platon und die Päderastie“, in: Marcel van Ackeren (Hg.), Pla-
ton verstehen, S. �35-�46. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

schen Ethik – begründen ließe.8 Vielmehr ist diese ethische Minderwertigkeit, die 

Aristoteles den Frauen nicht nur implizit unterstellt, vor allem in der Praxis des 

Ausschlusses selbst begründet, welche der legitimierenden Ideologie vorausgeht. 
Wie die Sklaven aufgrund ihres sklavischen Lebens der so wichtigen Erziehung 

zur – und Einübung der – politischen Praxis entbehren, so tun dies auch die Frau-

en. Beide braucht die griechische Polis für ihr hierarchisch arbeitsteiliges Gleich-
gewicht zwischen den komplementär angelegten Klassen: die Frauen für die ge-

sellschaftlich notwendige Arbeit im oikos, dem Haushalt oder der Landwirt-

schaft, ja sogar im Verkauf am Markt, der agora; die Männer für gesellschaft-
lich-symbolisch wertvollere Aufgaben wie Großhandel, Kunst, Krieg und Politik, 

aber auch für als niedriger geltende Tätigkeiten wie Ackerbau, Handwerk etc. 

Zugleich gab es auch Künstlerinnen, vor allem als geringer gestellte Tänzerinnen 
aber eben auch als hoch gelobte Dichterinnen, wie Aristoteles selbst im An-

schluss an Platon bezüglich Sappho anerkennt. Und so verwundert es vielleicht 

nicht all zu sehr, dass gerade er es ist, der als einer der wenigen überlieferten Au-
toren die weibliche Form des Bürgers verwendet, politis (zu männl. politês), 

wenn er in der Politik die Rolle der Mutter in der Reform der Bürgerschaft (unter 

Perikles) beschreibt: Während zuvor nur der Vater eines zukünftigen politischen 
Bürgers athenischer Bürger zu sein hatte, so musste nun auch die Mutter atheni-

sche Bürgerin sein. Die weibliche Form des Bürgers ist komplementär und nicht 

analog zu ihrem männlichen Pendant. Es ist eine Bürgerschaft, die auf das Ge-
burtsrecht verweist, das jemanden zwar zu einem Teil der einheimischen Bevöl-

kerung (Demos im weiteren Sinn) macht, aber damit noch nicht zum politischen 

Bürger, der dem Demos (Volk) im engeren Sinn, also dem politischen Volk der 
männlichen Bürger Athens angehört. Aristoteles unterscheidet klar zwischen die-

sen unterschiedlichen Ausprägungen der Bürgerschaft und des Demos. 

Der Demos im engeren, explizit politischen Sinn ist es, der sich selbst und 
zugleich die ausgeschlossenen Anderen (die Nicht- oder TeilbürgerInnen) re-

giert; ein ebenso autonomer wie – für die anderen – heteronomer Demos also. Im 

Vergleich mit den repräsentativen Demokratien unserer Zeit handelt es sich dabei 
um eine unvollkommenere Demokratie, was die Ein- und Ausschlüsse (von 

Frauen und Sklaven) anlangt; um eine vollkommenere, was die Machtverteilung 

im politischen Demos selbst betrifft. Im Sinne seiner weitgehend unkritischen 
Zustimmung zu dieser gesellschaftlichen Wirklichkeit und ihrer Übereinstim-

mung mit seinen Vorurteilen hat Aristoteles seine Biologie auf ein wackeliges 

Begriffsgerüst gestellt, dessen Aporien er uns jedoch nicht vorenthalten hat. 
Schließlich kommen wir – auch nach seiner Überzeugung – im Denken nur über 

Aporien wirklich weiter, über ein Denken in und aus den Widersprüchen und 

Irrwegen. 

                                              
8  So stimme ich auch nicht mit den Vermischungen und „logischen“ Ableitungen  

überein, die eine durchaus seriöse Autorin auf diesem Gebiet, nämlich Silvia Cam-
pese, der Ethik unterstellt (op. cit. S. 40).  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SUBLIMIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE INSTITUTION | 133 

 

Vom Körper  zum Korps 
 
Die großen Einteilungen des menschlichen Körpers im griechisch-abend-län-
dischen Denken lassen sich, schematisiert, über mehrere Achsen aufschlüsseln. 

Mit der Philosophie, insbesondere mit Platon und nach ihm Aristoteles, ist der 

menschliche Körper nicht mehr nur in weiblichen und männlichen Körper einge-
teilt, sondern auch entlang zweier ontologischer Achsen polarisiert. Erstens ent-

lang der Achse von peras/Eidos (Grenze/Gestalt) und apeiron (Unbestimmtes, 

Unbegrenztes) in einen als �ußerlichkeit organisierten Körper, der als schönför-
mige Gestalt auf der Seite des Guten steht und in einen endogenen, unförmigen, 

ja gar chaotischen Leib, den seine psychischen Begierden, Konflikte und Dis-

harmonien auf die ontologisch mindere Seite stellen. Die zweite Achse lässt sich 
über die Termini Einheit und Vielheit konstituieren sowie über die des biologi-

schen und sozialen Körpers, insofern diese Vielheit und Einheit repräsentieren 

(im Sinne von „darstellen“ und „veranschaulichen“ aber auch im Sinne von „ver-
treten“). Der biologische Körper (im genuinen Sinn von fortpflanzungsteleologi-

schem Bio-logos) wirkt als Körpervervielfältigungsinstanz, die systematisch seit 

Aristoteles die Kontinuität und Einheit der Gattung nur über das vom Mann be-
wahrte Eidos zu garantieren beansprucht wird.  

Bei Platon ist diese Vielheit der Körper der Einheit, auf welche der männli-

che Gemeinschaftskörper abzielt, untergeordnet. Diese Einheit kommt zustande 
über die Formierung des Einzelkörpers und seine Eingliederung bzw. -fügung in 

die Gesamtheit der anderen einerseits, über die ideelle Einheit des Gemeinwesens 

als kollektiver Körper andererseits. Zwischen diesen Paaren, die einander nicht 
entsprechen, gibt es dennoch eine hierarchisierende Verbindung. Der weibliche, 

als unförmig und biologisch-hyletisch definierte Körper ist vom ontoteleologi-

schen Standpunkt her minderwertig. Doch diese drei Körperbestimmungen wer-
den einander erst über die Minderwertigkeit angeglichen. Durch die Hierarchisie-

rung werden sie nämlich zuerst mit den drei anderen Körperbestimmungen in ei-

ne ausschließende Komplementarität gesetzt: mit dem organisierten, über die  
Idee/Gestalt formierten und männlichen Körper, wodurch sie zueinander in eine 

begriffslogisch-wesenhaft erscheinende Verbindung gerückt werden, in der 

Männlichkeit und politische Formation der Körper einander gegenseitig unter 
Ausschluss der komplementären Bestimmungen von Körper und weitgehender 

Ohnmacht determinieren. Diese „logische“ Operation ist in erster Linie eine  

ideologische im legitimierenden Sinn, insofern sie gesellschaftlich und politisch 
instituierte Herrschaftsverhältnisse in die die Geschlechterklassen definierenden 

Körper einschreibt. Die Bestimmungsmerkmale dieser Klassenkörper sind solche 

der Macht, wodurch die einen als zu beherrschende, die anderen als beherrschen-
de ausgewiesen werden.  

 

Die den zweiten Teil konstituierenden Abschnitte sind Auseinandersetzungen mit 
diesen Übergängen und Schnittstellen zwischen einzelnem Psyche-Soma bzw. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

individuellem Körper einerseits, kollektivem Korps bzw. Verfasstheit der Menge 

andererseits. Als roter Faden durchkreuzt sie nicht nur das Chiasma sondern auch 

die Frage nach den Möglichkeiten, die vor allem männlich in/korporierte Tiefen-
struktur politischer Gemeinschaft und Verfasstheit nachhaltig zu zersetzen. Eine 

solche Zersetzung ist der einzig mögliche philosophische Beitrag zur Instituie-

rung einer umfassender und systematischer egalitären Gemeinschaftsstruktur. 
Platon und Aristoteles sind zwar als die wichtigsten und vor allem nachhal-

tigsten Ideologen dieser Körper- und Bio-logik der Antike (und darüber hinaus) 

zu betrachten; doch zugleich finden wir in ihren Werken die Begriffe und beg-
riffslogischen Hebel zur Zersetzung dieser historisch weiter entwickelten Ideolo-

gien. Für Aristoteles wurde dies in den vorigen Kapiteln hinsichtlich der Freund-

schaft und der Biologie in ihrem Verhältnis zur Politik nur erst skizziert. Wenn 
wir uns eingehender den politischen Schriften des Stagiriten zuwenden, wird dies 

umso deutlicher. Die Frage nach der einer einhellig scheinenden Logik innewoh-

nenden Aporetik und Zirkularität stellt sich dabei vor allem in Bezug auf die 
„Menge“ und auf die Dialektik der archê, also der Macht im weitesten Sinn.  

Aristoteles analysiert die Macht im Anschluss an Platon und entgegen dessen 

zuweilen parodistisch-kritische, zuweilen auch illusionär verkennende Reflexio-
nen und Ideologeme.  

Bevor ich mich dieser Analyse der Macht im Zeichen der Verkörperungen 

und Qualifizierungen der Menge widme, möchte ich jedoch ein Kapitel zu Pla-
tons Begriff der phêmê voranstellen, das gleichsam „immer noch“ oder „schon 

wieder“ an der Schnittstelle zwischen privater, öffentlich-politischer Sphäre und 

der Politik als expliziter und formalisierter (oder verfasster) Machtausübung an-
gesiedelt ist. Phêmê (Gerücht, Ruf) ist ein für die Geschichte der politischen Pro-

paganda zentraler Begriff und es ist gewiss kein Zufall, dass Platon ihn in der Po-

liteia anhand der tabuisierenden phêmê über die Homosexualität, wenn auch eher 
rhapsodisch, behandelt. Inwieweit die politische Behandlung der Sexualität den 

Kern disziplinierender biopolitischer Dispositive darstellt, hat Foucault für die 

Antike, wenngleich nicht gerade genau, skizziert.9 Er hat damit eine Fragestel-
lung wiedereröffnet, die bereits von Forschern wie Gomperz und Kelsen in An-

schluss an Freud im deutschsprachigen Raum moderner Antikerezeption teilwei-

se eröffnet worden war, aus dem sie mit dem Aufkommen des Nationalsozialim-
sus allerdings für lange Zeit verschwand.�0  

Der Ruf, die Rede (oder das Gerede) sowie die Propaganda sind zentrale To-

poi und zugleich Medien nicht nur der Politisierung des Privaten, sondern ebenso 
der monokratischen oder oligarchischen Privatisierung der Politik. Sie wirken 

nicht nur aufdeckend, sondern auch Herrschende so wie Beherrschte verfemend; 

                                              
9  M. Foucault: Sexualität und Wahrheit, Bd. I, Der Wille zum Wissen, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp �977. 
�0  Ich führte dies genauer aus in dem bereits erwähnten Artikel „Wie un/dogmatisch 

ist Kelsens Platon?“ 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SUBLIMIERUNG UND GESELLSCHAFTLICHE INSTITUTION | 135 

 

ebenso wirkmächtig werden sie aktiv verdeckend oder strategisch tabuisierend 

eingesetzt, und erst eine Analyse dieser Wirkungsmacht ermöglicht es uns, über 

die entwaffnet sich gebende Gegenrede, dass „gegen Gerüchte nicht argumen-
tiert“ werden könne, hinauszugehen. Ich sehe in Platon nicht nur den naiven  

Ideologen der Herrschaft, sondern eher ihren Parodisten und kritischen Beobach-

ter. In dieser Hinsicht scheint mir seine Inszenierung der phêmê mehr als erhel-
lend für die Frage nach der Biopolitik an den erwähnten Schnittstellen. Mehr 

noch als die explizite Formation der (männlichen) Körper oder die daran teilwei-

se angelehnte verfassungsmäßige Formalisierung der Machtausübung und  
-verteilung (bzw. -monopolisierung) formiert das Gerücht die Polis unter dem 

Vorzeichen der Entstellung des gesprochenen Wortes. Information und Gegenin-

formation nennen wir das in modernen Termini. Die phêmê verweist damit früh 
auf die Prekarietät des Politischen und der Politik, insbesondere der demokrati-

schen Politik, die umso dringender der Gesetze und der Verfassung bedarf, als 

für sie Ruf und Gerede als vielstimmige aber auch als zur Abstimmung und da-
mit zur Entscheidung drängende wesentlich sind. Gerade weil die antike Demo-

kratie eine der Worte ist, die sich im Streit der „guten Gründe“ und Argumente 

zu immer neuen Entscheidungen aber auch zu neuen Begriffen herausbilden, hebt 
sich in ihr die Schrift und allgemeiner die Materialisierung von Prozeduralem 

(Scherben, Losmaschinen, Tafeln etc.) als vorläufig fixierendes und zugleich 

schon wieder mobilisierendes Medium heraus. Die potentiell ebenso informie-
rende wie zersetzende Kraft der phêmê erinnert daran, so wie sie auf die Verkör-

perungen der Macht verweist, die sie zu zersetzen droht. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Teil II  
Polis 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Verbreiten, verfemen, verführen in Polis und 

Theatrokratie: Polit ische Begriffsgeschichte vor 

dem Hintergrund platonischer Inszenierungen1 

Für eine begriffsgeschichtliche Auseinandersetzung mit dem Phänomen Propa-
ganda erscheint es mir entscheidend, philosophische Reflexionen vor dem Hin-

tergrund institutionengeschichtlicher Aspekte anzustellen. Anhand der Darstel-

lung zentraler „propagener“ Topoi in den philosophischen wie auch bildungspoli-
tischen Inszenierungen Platons lassen sich Widersprüche und Spannungsverhält-

nisse aufzeigen, welche die Geschichte der Propaganda bis heute mitstrukturie-

ren. Zu den wichtigsten zählen die Dialektik von Einheit und Vielheit bzw. 
Buntheit; von weiblich und männlich; von Vereinigung/Versammlung und 

Verbreitung/Zerstreuung; das Spannungsverhältnis zwischen Überzeugung und 

Überredung bzw. Verführung sowie zwischen Lüge und Wahrheit. Es geht dabei 
immer auch um die Dialektik von Spaltung bzw. Ein/teilung und Integration, 

wobei dies keineswegs nur rhetorische und sprachphilosophische Tropen sind, 

wie es eine kommunikationszentristische Zugangsweise zu postulieren scheint. 
Vielmehr überkreuzen sich in diesen Spannungsfeldern individuell- wie auch 

kollektivpsychische, politische, ökonomische, sprachstrukturelle, epistemologi-

sche und ontologische Bereiche und Perspektiven.2 
Die Dialektik von Vereinigung durch Verbreitung/Verstreuung, wie ich sie 

für die phêmê bei Platon aufzeigen werde, ist hier im ebenso materiellen wie  

ideell-imaginären Sinn am Werk, oder eben in einem Chiasma (�), das diesen 
Dualismus weitgehend zu vermeiden oder zu reintegrieren trachtet. Das Medium 

vereinigt durch die Verstreuung im Akt der Zahlung und Geldanhäufung − eine 

                                              
�  Die erste Version dieses Kapitels erschien zuerst, in: Rainer Gries und Wolfgang 

Schmale (Hg.): Kultur der Propaganda, Bochum: Winkler 2005, S. 37-58. 
2  Ein prägnantes Beispiel für die Darstellung einer Schnittstelle zwischen diesen Fel-

dern ist die frühe Form der Reichspropaganda durch das Zahlungsmittel Münze. 
Das Auftauchen des Geldes wird gemeinhin im Zeichen einer irgendwie als staat-
lich zu verstehenden Ökonomie interpretiert, die zentralen propagandistischen 
Funktionen werden dabei bestenfalls als Epiphänomene behandelt. Der Kaiserkopf 
oder das vereinigende Insignum müssen in einer ökonomistischen Sichtweise als 
dekoratives Beiwerk fehlinterpretiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


140 | POLIS 

 

Zerstreuung, die zugleich durch die Einheit der Prägung, also des Eidos, aufge-

hoben wird. Der Fetischcharakter der Münze verbirgt, analog zum Fetischcharak-

ter des Gerüchts, das meist schmähend über die Auszugrenzenden „berichtet“, 
was sie am offenkundigsten verwirklicht, wenn wir den kruden Ökonomismus 

beiseiteschieben: die Tröstung von der Entäußerung der Ware durch die Illusion 

der „schönen Prägung“, in der sich alle wiederzuerkennen und zu versammeln 
vermögen.  

Doch ich möchte mich hier weder der Numismatik noch der politischen Iko-

nographie und Psychologie widmen, sondern einigen begriffsanalytischen Be-
trachtungen, bevor ich den platonischen Schreib- und Sprechakten nachgehe. 

Dabei wird es um deren relativ immaterielle Formen gehen wie sie das Gerücht, 

die Lüge oder die Überredung um des platonischen Guten-Schönen-Wahren oder 
− wie angeblich bei den Sophisten − um des Geldes willen darstellen. Dazu ist 

sowohl der ideologischere der beiden grossen platonischen Polis-Entwürfe, die 

Politeia, heranzuziehen, als auch der moderatere, die Nomoi (Gesetze) sowie der 
Sophistes. In dem letztgenannten Dialog kritisiert Platon nicht nur die Sophisten, 

sondern er gibt uns darin auch die bis heute wichtigsten skeptischen Denkwerk-

zeuge für die Kritik jeglichen Dogmatismus in die Hand. Wir haben bereits ver-
standen, dass Dogmatismus, wie Platon ihn verschmäht, etwas für grobschlächti-

ge oder ungestüme (= junge) Geister ist. Da aber auch diese in die Polis zu integ-

rieren sind, wird Platon in der Politeia nicht müde, mit Verblendungstaktiken zu 
dieser Integration anzustiften, nicht ohne gleichzeitig seine Verblendungskarten 

offenzulegen. Zumindest die LeserInnen werden nicht für dumm verkauft. Mit 

dem Demos, dem Volk bzw. der Bevölkerung, sieht es schon anders aus; doch 
hierzu später. 

Das Verhältnis zwischen Propagem, Topos, Idee und imaginärer Bedeutung 

verweist einmal mehr auf die Frage nach Ort und Art des Verbindlichwerdens 
individueller Vorstellungen für die Gemeinschaft bzw. die Allgemeinheit. Vor-

auszuschicken ist, dass diese das gesellschaftliche Imaginäre zentral konstituie-

renden Begriffe nicht von ihrem Umfeld und vor allem nicht von den darin zirku-
lär wirkenden Instanzen zu trennen sind: Sender, Adressat, Medium machen das 

Umfeld ebenso wie das Propagem der jeweils konkreten Propaganda überhaupt 

erst zu dem, was sie als solche erscheinen und wirken lässt. 
Eine für die Erschließung des semantischen Feldes der Propaganda zentrale 

Perspektivenverschiebung ist jene von der „Propaganda“ als Einwegkommunika-

tion zwischen Menge und Führer/(inne)n bzw. Erfindern und Verbreitenden 
(Sacra Congregatio de propaganda fide, 17. Jhd.) zu jener der „Propaganda“ als 

etwas, das sich erst über das Medium des eigentlichen Adressaten, die Menge, 

verwirklicht, ja bereits in diesem seinen Ursprung hat. Diese Zirkularität ist nicht 
nur begrifflicher Art, sie steht auch im Mittelpunkt der historisch-institutionellen 

Wirkungsweisen der Propaganda, von der das Propagem nur sehr bedingt zu un-

terscheiden ist. Das soll nicht heißen, dass die Differenzierung zwischen Propa-
gem und Propaganda obsolet wäre, im Gegenteil, es verweist nur auf den per-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 141 

 

spektivischen und bedingten Charakter dieser Differenzierung. In vielen Fällen 

ist das Propagem als „Werk“ der Propaganda bzw. als zu verbreitendes Ideolo-

gem in Form bzw. Inhalt nicht leicht von der Art und Wirkung seiner Inszenie-
rung und Verbreitung zu unterscheiden. Und wenn wir davon ausgehen, dass 

Propageme nur spezifisch aufgegriffene aber in der Gesellschaft bereits vorhan-

dene Ideen, Vorstellungen etc. sind, dann wird die erwähnte Zirkularität von Er-
finder (die schöpferische Menge und die sich die Idee etc. als Propagem aneig-

nenden Instanzen), Medium (die verbreitende Menge oder Technik aus der Sicht 

der produktions- und rezeptionsästhetischen Dialektik) und Adressat (die „glau-
bende“ Menge) vollends deutlich. 

Es geht mir also zuerst um die begriffliche sowie phantasmatische Verfasst-

heit der Menge und um die Verbreitung bzw. Verstreuung in ihr/durch sie als 
Medium und Adressat, aber auch als − zumeist negierte − Quelle. Diese Negation 

oder besser Verdeckung der schöpferischen Beteiligung der Menge an dem, was 

sich die staatlichen Manipulatoren oder Statthalter3 als ihr zu verbreitendes Pro-
pagem zurechtschleifen, aneignen und zunutze machen, ist der politischen Pro-

paganda inhärent. Denn als solche ist sie Teil einer Struktur der Entfremdung − 

ein Begriff, der seit Hegel dadurch definiert ist, dass den Menschen ihr Werk 
(Vorstellungen, Bildung, Bedeutungen, ja das Schaffen von Kosmos, also von 

Welt als Ordnung) als das einer transzendenten Instanz „verkauft“ bzw. propa-

giert wird. Sie können ihr Werk, und damit auch sich selbst darin nicht wiederer-
kennen; stattdessen sollen sie umso platter zu einer simplifizierten Version davon 

überredet und damit auf den kleinsten gemeinsamen Nenner versammelt und 

vergattert werden. Platon kritisiert und usurpiert diese Praxis bereits, auch wenn 
der Begriff der Entfremdung erst viel später philosophisch hervorgebracht wird. 

Für ihn ist die Menge stets hybrisverdächtig (er unterstellt ihr prinzipiell die 

Seinsweise der Masse bzw. dessen, was wir vor allem seit Hannah Arendt als 
Mob bezeichnen), weshalb sie einer überwachenden Führung und einer geschick-

ten Überredung durch diese Wächterkaste bedürfe.4  

 

 

Phêmê  und fama  −−−−  Gerücht  und Ruf   
 
Der platonische Begriff phêmê macht deutlich, wie prekär die Existenz eines 

Begriffs sein kann. Nicht jedes Wort, das in einem philosophischen oder theoreti-

schen Text mehrmals vorkommt, ist deshalb schon ein Begriff. Gleichzeitig wäre 
aber die philosophisch-systematische Hervorbringung und explizite Gliederung 

                                              
3  Propagator war derjenige, der Cäsars Statthalterschaft über eine Provinz verlänger-

te. 
4  Die in der Politeia vorherrschende Metapher von Hirte und Herde wird in dem spä-

teren Dialog Politikos von jener komplexeren und die Menge weit weniger verach-
tenden Metapher der die „weibliche“ Webkunst beherrschenden Politiker abgelöst. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | POLIS 

 

einer semantischen Gestalt durch die jeweiligen AutorInnen eine zu hoch gegrif-

fene notwendige Bedingung dafür, dass ein Wort als Begriff gelten kann. Im 

Französischen gibt es die durchaus sinnvolle Unterscheidung zwischen notion 
und concept, wobei Letzteres systematischer und umfassender ist als Ersteres. 

Ich ziehe es vor, die phêmê, wie Platon sie verwendet als Begriff im Sinne der 

notion zu bezeichnen, d.h. als Begriff im weiteren und nicht im rein systemati-
schen Sinn.  

Phêmê bezeichnet sehr vieles: das Gesagte, das Getratschte, das Gerücht, der 

Ruf, die Überlieferung etc. Im Sinne der Verbreitung handelt sich bei der phêmê 
um ein zur Zerstreuung neigendes semantisches Feld, dessen Inszenierung mit 

der von Platon beanstandeten Theatrokratie, also der Publikumsherrschaft, bis 

heute eng verbunden ist. Allerdings lässt es sich in Platons Analyse nicht auf die-
se Verfallsart der Demokratie beschränken (die Demokratie war für den demo-

kratiekritisch eingestellten Platon selbst schon ein Verfall, insbesondere ihre kor-

rumpierte Form zu seinen Lebzeiten). Die phêmê ist eine Art des Sprechens und 
des Gesagten, das heißt sie ist eine besondere Art des Logos, der seit Heraklit 

auch mit „Begriff“ übersetzt wird. Insofern ist phêmê gewissermaßen ein empiri-

scher bzw. begrifflich ungeläuterter Vorläufer des Begriffs. Als Grundelement 
des Mythos ist die phêmê Verbreitung von allem Möglichen − Sagbaren und Un-

sagbaren bzw. Unerhörten − im Medium der Oralität, bevor sie sich zu einem 

Mythos, also einer Geschichte, oder zu einer gnômê, also einer − öffentlichen − 
Meinung ausbildet, die für viele verbindlich, ja glaubhaft ist. Ohne auf Unter-

schieden zwischen glaubhaft, plausibel und glaubwürdig zu insistieren, möchte 

ich für diese sowie für weitere Fragen nach dem Mythos in der griechischen An-
tike vor allem auf Jean-Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet verweisen5, für 

die Relevanz des Mythos in der platonischen Philosophie auf Luc Brisson und 

Geneviève Droz.6 
Vernant betont, dass phêmê in/durch sich selbst in actu verbreitet und 

zugleich verformt, ohne dabei der Strukturiertheit zu entbehren. Die Analogien 

zum Unbewussten liegen nicht nur auf der Hand, sie wurden und werden von den 
strukturalanalytisch arbeitenden PhilosophInnen und HistorikerInnen des Imagi-

nären bewusst, wenngleich mit Vorsicht, herausgearbeitet. 7 Wir können uns an-

gesichts permanenter zentralisierter Einwegberichterstattung dennoch nur schwer 
die vielstimmige und interaktive Gerüchtekultur der antiken Polis vorstellen, die 

fast ausschließlich im Medium der Oralität funktionierte, und in der das Anhören 

                                              
5  Jean-Pierre Vernant: Mythe et société en Grèce ancienne, Paris: Seuil �992. Jean-

Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet: La Grèce ancienne. Bd. I. Du mythe à la 
raison. 

6  L. Brisson: Platon, les mots et les mythes, sowie G. Droz: Les mythes platoniciens, 
Paris: Seuil �992. 

7  Die „stille Post“ wäre hier als ein dem Freudschen Wunderblock vergleichbares 
Bild aus der Welt des Spiels zu verstehen. Sigmund Freud: Notiz über den Wunder-
block, GW XIV, S. �-8. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 143 

 

langer und auch komplizierter Reden eine Gewohnheit war. Zwischen Gerücht 

und Ruf (fama) besteht eine Verbindung, die umso wirkungsvoller ist, als Auto-

rInnenschaft und damit der Zeugnischarakter des Gerüchts sich in diesem verwi-
schen.8 

Damit führt die Frage nach der phêmê direkt zum politischen Tropus des kol-

lektiven Ursprungsmythos, der bei Platon im Aufruf zur Verbreitung der edlen 
Lüge (gennaion pseudos) kulminiert.9 Im Sinne des einen höchsten Guts „soll“ 

die Vielstimmigkeit der politischen Einhelligkeit oder gar Eintracht weichen, was 

besonders für die phêmê eine Zumutung ist, gedeiht sie doch gerade in der Viel-
stimmigkeit und der Selbstveränderung. Neben diversen anderen Ursprungsmy-

then in Platons Werk ist jene edle Lüge ein den Griechen vertrauter Ursprungs- 

bzw. Gründungsmythos, wie er etwa in der spartanischen Geschichte von Kad-
mos zu finden ist; zugleich ist er Teil einer Ideologie, denn er wird zur Legitimie-

rung der Hierarchie zwischen den drei Kasten des idealen Staates herangezogen. 


s geht darin um die autochthone, das heißt um die von der Erde, Gê („wie von 
einer Mutter“) bzw. um die von der chôra geschaffene Hierarchie der Kasten so-

wie um die ihr entsprechende Hierarchie der Seelen/Wesen: Gold, Silber und Ei-

sen/Erz bzw. solar, lunar und irdisch oder sublunar, wie Aristoteles nicht ohne 
Ironie zu schreiben pflegte, sind die Adjektive, mit denen Platon auf den bekann-

ten hesiodischen Mythos der drei genê (Rassen) anspielt.�0 Diese Legitimierung 

soll vor allem der Integration der Angehörigen niedriger Kasten dienen, welche 
stets abtrünnig zu werden drohen. Dafür wird ihnen auch, ganz im Sinne der von 

Platon inszenierten Pädagogik, gegenüber den niedrigen Instanzen eine Auf-

stiegschance eingeräumt: Zwar werden die Kasten auf so etwas wie hierarchisch 
angeordnete Wesensarten zurückgeführt, aber sie sind keine Rassen im Sinne der 

Unvermischbarkeit. Die von Platon konzipierten Kasten können, ja sollen sich 

sehr wohl vermischen, allerdings geplant und ausgesucht, also mit Maß und Ziel 
im Sinne der Eugenik. 

Auf der semantischen Ebene ist der Mythos zwar eine Legitimation der Hie-

rarchie, doch ist er zugleich eine Feier der Einheit im Sinne der Patria/Mutter/Er-
de, denn alle sind als politai (Bürger) geboren, und als aus der Erde Geborene 

sind sie Geschwister. Eingeführt wird diese familiäre Ursprungstäuschung mit 

dem Hinweis auf die Notwendigkeit der Herrschaft der Vernünftigen (wenn die 
eiserne Kaste regierte, würde das den Untergang der Mutter/Polis bedeuten, ihren 

Sturz ins Chaos oder in die Barbarei, um ein griechisch inspiriertes proteron 

hysteron zu verwenden). Es handelt sich dabei um eine angstgenerierende Dro-

                                              
8  Politisch betrachtet ist die Nähe zur Konspiration auffällig, was mich an ein Bei-

spiel aus der rezenteren Vergangenheit erinnert, als in Chile vor dem Putsch die Re-
gierung unter Salvador Allende geschwächt werden sollte, indem in Lebensmittel-
schlangen Antiregierungspropaganda in Form von Gerüchten „in die Welt gesetzt“ 
wurde. 

9  Platon: Politeia, 4�4 d-4�5 d. 
�0  Hesiod: Werke und Tage. Sämtliche Werke, Bremen: Schünemann �965. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | POLIS 

 

hung, mit der die Lüge in die Seelen gebracht, und die richtige Meinung vertrie-

ben würde − im Sinne des Verschwindens. Doch der Vertrieb des Mythos − im 

Sinne der Verbreitung − geschieht durch eine mêchanê, also eine List, einen 
Kunstgriff oder ein Stratagem. Den zur edlen Lüge erklärten Mythos würde aus 

der ersten Generation noch niemand glauben, sehr wohl aber würden dies die 

nachfolgenden Generationen tun. „Und dieses nun gehe, wie die Überlieferung es 
leiten wird (phêmê agagê).“��  

Mehr erfahren wir in der Politeia nicht über die List oder den Kunstgriff, den 

die phêmê nun mittels der immer unskeptischer verbreitenden Münder der Menge 
durchführen soll. Doch in den Nomoi, den Gesetzen, in denen Platon die Bevöl-

kerung weit milder zur guten wahren Einheit versammelt als in der Politeia, er-

fahren wir etwas mehr, und zwar in bezug auf die Sexualität. In der Erläuterung 
der einheitlichen phêmê über die Sexualität leitet Platon die Tabuisierung der 

Homosexualität als verpönte Praxis an. Der Gesetzgeber würde leicht mit diesen 

Praktiken zu Rande kommen, wenn er den öffentlichen Ruf (verpönt!), tên 
phêmên para pasi, nur bestätige.�2 Dieses Tabu soll wie das Inzesttabu als „Ge-

setz“ in alle Seelen eingeschrieben werden. Diese allgemeine und durch alle zu 

verbreitende phêmê ist nicht die öffentliche Meinung, die über den Logos zu-
stande kommt,  sie muss vielmehr subkutan zum Habitus werden.�3  

Die Verbannung von Homosexualität aus der Platonischen Polis hat vermut-

lich unterschiedliche Gründe. Da es sich bei der Normierung und „Normalisie-
rung“ der Sexualität um eine zentrale gesellschaftspolitische Angelegenheit han-

delt, wird es auch hier nicht ohne mehr oder weniger subtile Propaganda, sprich 

phêmê gehen. Platon ist sich im Klaren darüber, dass die Lust eine nicht gesetz-
lich zu regelnde Angelegenheit ist. Im Zuge einer Zweiteilung unterstellt er sie 

einerseits der philosophischen Sublimierung eines nunmehr entsexualisierten  

Eros zwischen Männern, andererseits stellt er sie unter das Diktat der Fortpflan-
zung: Jeder sexuelle Eros bzw. jede Sexualität, die sich nicht dieser Fortpflan-

zungsteleologie fügt, muss verhindert oder zumindest ausgegrenzt werden. Die 

unter dem längst dekonstruierten Argument der Natürlichkeit auf die Fortpflan-
zung reduzierte Sexualität ist zwar in der Politeia auch Aufgabe der höchstste-

henden Individuen (der Kaste der Herrscher- und WächterInnen), doch im Sym-

posion oder im Philebos wird die Hierarchie anders dargestellt und propagiert: 
Die Menschen, die ihr Leben dem philosophisch sublimierten Eros und der wah-

ren (Männer-)Freundschaft unter Gleichen widmen, übertreffen jene, die der ei-

gentlich als niedrig angesehenen Fortpflanzung nachgehen. In den letztgenannten 
Dialogen, die nicht der Einheit der ersehnten Polis verschrieben sind, scheint es, 

                                              
��  Platon: Politeia, 4�5 d. 
�2  Platon: Nomoi, 838 d-e. 
�3  Wie das geht, das wissen wir genauer erst seit Freud und vor allem seit Lacan und 

Aulagnier, die die Funktion des Symbolischen bzw. der Sprache als offenes System 
gerade auch in diesen Angelegenheiten hervorhoben und analysierten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 145 

 

als ob diese Lebensweisen einander ausschließen würden. Für die Polis gilt es, 

beide zu vereinbaren, und zwar um den Preis des Ausschlusses der Homosexuali-

tät, die für den philosophisch sublimierten Eros noch einen unentbehrlichen 
Schritt darstellte. Wir können diese Verschiebungen nur in einem systemisch und 

diachron zu lesenden Zusammenhang des Gesamtwerks Platons verstehen.  

Im Sinne der eugenischen Biopolitik und der Einheit der Polis bedarf es einer 
einhelligen phêmê bezüglich der Sexualität und nicht eines gesetzlichen Verbots. 

Ein solches setzt nämlich die Möglichkeit seiner Transgression voraus und laufe 

auf eine – wenn auch negativ formulierte − Anerkennung der (und damit Wer-
bung für) Homosexualität hinaus: analog zu Freuds Verneinung, in der das Ver-

neinte ja explizit enthalten ist. Bei Platon würde das die Zweiteilung der phêmê 

bedeuten, die tunlichst einhellig zu sein hat, damit das zu Negierende sogar als 
Negiertes verschwinde. Als solche muss die phêmê eine Ebene unterhalb des Ge-

setzes ansetzen und auf subtile Weise dazu dienen/zwingen, dass niemand mehr 

auf die Idee kommt, schon gar öffentlich, der aus der Polis zu verbannenden 
Homosexualität zu fröhnen. In Bezug auf die weibliche Homosexualität hat diese 

Strategie mancherorts bis heute Wirkung. Wir ahnen, welch ein die Biopolitik 

zersetzendes Potential Platon der Homosexualität noch im Alter einräumt (die 
Gesetze sind ein Spätwerk). Er mußte es wissen, war er doch selbst nie verheira-

tet, stets kinderlos und Autor von Dialogen, die mit zu den meistzitierten Insze-

nierungen von männlicher Homoerotik und Homosexualität in der Weltliteratur 
zählen.�4 Soviel zusammenfassend zur Verbindung von Homophobie und „Hete-

rophemie“ bei Platon. 

Wo phêmê auch Überlieferung, tradiertes Denken bezeichnet, das so einge-
fahren ist, dass es gegen kritisches Hinterfragen bzw. Abwägen immun zu sein 

scheint, ist sie bereits so weit verbreitet, dass sie längst phêmê der Vielen ist; sie 

ist von der Pluralität so wenig abzulösen wie die Politik und die Organisation der 
Polis überhaupt; das heißt aber nicht, dass sie nicht in den Dienst der Einheit ge-

stellt worden wäre. Es gibt vielleicht partikularistische phêmai, aber es gibt keine 

absolut private phêmê. In diesem Sinne verweist dieser Begriff auf Wittgensteins 
Sprachauffassung: Die Sprache in ihrer je spezifischen Gestaltetheit, also das je-

weilige Sprachspiel, ist die unhintergehbare Bedingung, ja das Schema allen 

Verstehens, all dessen, was in unseren Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
horizont eintritt, ja einzutreten vermag. 

Ein aus Platons Sicht entgegengesetzter Aspekt der phêmê ist die Durchset-

zung der Herrschaft des Vernünftigen und die Folgsamkeit des Eifrigen: sie ge-
schieht über die Zusammenstimmung von besänftigendem Zureden (para-

mythoumenê): das Vernünftige ist von schönen Reden angespornt, das Folgsame 

von Harmonie und Rhythmus (Wohlklang und Zeitmass) besänftigt. Gemeinsam 

                                              
�4  Die weibliche Homosexualität wird explizit nur im Symposion erwähnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | POLIS 

 

werden diese Teile im Staat (wie im Einzelmenschen) dem begehrlichen Teil in 

der (Volks)seele vorstehen.15 

Um die Rede- und (Seelen-)Führungsweisen begrifflich zu differenzieren, er-
scheint die tradierte rhetorische bzw. erkenntnistheoretisch-ontologische Analyse 

unzureichend. Es kann also nicht allein der Sophistik sowie der für die Begriffs-

geschichte der Propaganda meist vordergründig behandelten Frage nach wahr, 
falsch oder Schein bzw. Konstruktion Beachtung geschenkt werden. Diese Frage 

ist, wie erwähnt, im Kontext der Frage nach den diskursiven Inszenierungen der 

Menge zu beleuchten, des plêthos, der in Platons Philosophie der Politik als Me-
dium und Adressat verfasst wird. Bei Aristoteles, der die demokratische Verfas-

sung durchaus mehr zu schätzen wusste als Platon, erlangt die erwähnte Zirkula-

rität und Durchdringung von Medium, Adressat und Sender eine systematischere 
Abrundung, die Platon aus Furcht vor der Menge im Kommando- oder Täu-

schungskurzschluss zu verhindern wusste. In der bisher gewählten Betrachtung 

steht Platons eigener Rückgriff auf die verpönte Sophistik, ja auf die Lüge selbst, 
stärker im Vordergrund als seine Kritik der Sophistik, auf die ich im Anschluss 

noch eingehe.16  

 
 
Theatrokrat ie  
 
Die zentralen Begriffe im semantischen Feld der Propaganda, allen voran die 

phêmê, werden von Platon keineswegs allesamt als innerhalb der Theatrokratie, 

also der Publikumsherrschaft, wirkende dargestellt. Ich gehe dennoch davon aus, 
dass dieses Phantasma Platon gleichsam als politisches Schreckensphantasma 

faszinierte, wenn nicht fesselte. 

Die Theatrokratie wird in den Nomoi eingeführt.17 Ein Neologismus damals, 
der nicht nur die Herrschaft des Geschmacks der Vielen kritisiert, sondern über-

haupt deren Anwärterschaft auf guten Geschmack aus sich heraus. Es geht um 

den pädagogisch so relevanten Bereich der Musik, auf den Platon politische Ka-
tegorien anwendet. Die Herrschaft der Besten sei (auch) in diesem Bereich der 

Publikumsherrschaft gewichen. Halb so schlimm wäre es, wenn es sich um eine 

Demokratie handeln würde, der Herrschaftsform, in der der Demos (Volk) im 
engeren Sinn (die freien männlichen Bürger) über die anderen Bevölkerungsteile 

(der „erweiterte Demos“) herrscht und sich als dieser eingeschränkte Demos 

selbst bestimmt. (659 b) Doch die Welt, die Platon kritisiert, um sie für das Feld 
der Pädagogik zu verhindern, ist eine verkehrte Welt: Nicht die Juroren, also die 

                                              
15  Platon: Politeia, 442 a-b. 
16  Für eine Bearbeitung der Grabrede als erbauliche Rhetorik der Vereinheitlichung 

einer durch den Tod junger Soldaten oder die Stasis eingerissenen Einheit der Polis 
siehe: Nicole Loraux: L’invention d’Athènes. L’histoire de l’oraison funèbre dans 
la „cité classique“, Paris, La Haye: Mouton/Editions de l’EHESS 1981. 

17  Platon: Nomoi, 701 a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 147 

 

vermeintlichen Experten, unterrichten hier das Publikum, sondern dieses zwingt 

jenen seinen Geschmack auf; eine Pädagogik, in der die Unterrichteten bzw. die 

KonsumentInnen mit/bestimmen, was sie lernen wollen, wäre für ihn ein analo-
ges Skandalon − ein Skandalon, das der weitaus demokratischer ausgerichtete 

Aristoteles im Feld der Politik als Bedingung für die Qualität eines Urteils setzt. 

Platons Kritik an der Publikumsherrschaft in den Gesetzen bezieht sich zwar auf 
die Beurteilung von musikalischen Werken, doch die Zusammenziehung beider 

Bereiche − des Theaters und der Herrschaft(-kratie) − ist ein eindeutiger Verweis 

auf seine politischen Vorlieben für eine Herrschaft der philosophierenden Wäch-
terInnen (Politeia) oder des Gesetzes (Nomoi). 

Platon erklärt nicht, inwieweit und warum dieser Geschmack schlechter ist 

als der der Juroren, offenbar war es auch in einer korrupt gewordenen atheni-
schen Demokratie selbstverständlich, dass die ausgewählten Juroren über einen 

besseren Kunstgeschmack verfügen als das Publikum in seiner Gesamtheit.18 Es 

geht aber nicht sosehr um die Frage nach der Un/möglichkeit von Expertise in 
Geschmacksangelegenheiten, oder − wie im Protagoras, dem einzigen demokra-

tiefreundlicheren Dialog Platons, beschrieben − um die Aporetik, ja Absurdität 

von Expertise einiger weniger und Professionalisierung in Angelegenheiten, die 
alle betreffen, also in der Politik: Worum es hier geht, ist eine Illustration der pla-

tonischen Staatsideologie in Bezug auf die Menge, die zum Mob werde, sobald 

sie sich versammelt.  
Im Theatron, das zugleich das Publikum und das Theater bezeichnet, ver-

schmilzt die differenzierte Urteilskraft zu einem Affekt- und Vorstellungsfluss, 

der zudem mit sich im Widerstreit liegt. Ein Fluss, welcher der Hierarchisierung 
im Sinne politischer Eintracht ebenso wenig zugänglich ist wie der differenzier-

ten Urteilskraft. Er ist diffus und ähnelt dem, den wir bei kleinen Kindern antref-

fen, die Platon immer wieder ins Feld führt. Hier wirkt Propaganda, schöne Lüge 
oder Überredung mit Schwarzweißmalerei zur Bannung bzw. Abfuhr der bedroh-

lich anflutenden Affekte am Besten, oder: Hier wirkt nur noch Propaganda? Wir 

sind damit beim Kern der Eingangs erwähnten Ambivalenz in Platons Darstel-
lung der Lüge: aus der Not im Umgang mit der Ambivalenz des Triebhaften im 

Volkskörper wird die Tugend der Verbreitung einer noblen Lüge, mit der dieses 

Triebhafte, also die niedrige Menge, bestochen wird. 
Gewiss gibt es immer wieder derartig „propagene“ Verfaßtheiten der Menge, 

doch das heißt nicht, dass jede versammelte Menge diesem Agieren blind ausge-

liefert ist. Platon scheint allerdings dieser Ansicht gewesen zu sein, und er ist 
damit leider nicht alleine geblieben. Ich sage leider, da diese prinzipielle Verach-

                                              
18  Können wir uns dessen jemals sicher sein, und sind es nicht erst zur Urteilskraft 

hinzukommende systemische Organisatoren wie etwa die politische Ökonomie, die 
aus Wertschöpfungstrieb, Reflexionsfeindlichkeit und Ignoranz einen Konkurrenz-
kampf zwischen Kunst und Unterhaltung diktiert, in dem Erstere nur unterliegen 
kann? 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | POLIS 

 

tung − und Angst vor − der Menge eine der Grundlagen antidemokratischer Hal-

tungen, Ideologien bzw. Propaganden ist. 

 
 
Sprache der  Einhei t ,  Gespenst  des Sophisten 
 
Der Umgang mit den politischen Aspekten der Propaganda weist Platon nicht zu-

letzt als Rhetoriker gegen die Hybris der Vielheit oder Buntheit (poikilos), sowie 

der Freiheit und Gleichheit aus.19 Dabei geht es ihm nicht zuletzt um die Vermei-
dung des Umschlagens (metabolê) in die für ihn negativen Extreme Demokratie 

und Tyrannei. Dazu dienen die zum Teil analysierten diskursiven Vereinigungs-

techniken, aber ebenso das Gespenst des Sophisten.  
Die List des Sophisten ist das Verführen, diaphteirô, das auch zugrunde rich-

ten, zum Schlechten verändern heißt. Platon verbindet die semantische Spannung 

geschickt, indem er beschreibt, wie die Gesinnung von jemandem zum Schlech-
ten verändert wird. In der Politeia erläutert er, wie Meinungen aus der Seele ver-

schwinden:  

 
„mit seinem Willen [verschwindet] die falsche [Meinung] desjenigen, der sich eines 

besseren überzeugt; wider seinen Willen aber jede wahre. Bestohlen werden jene, die 

überredet werden oder vergessen haben. Überwältigt aber [...] die, welche irgendein 

Schmerz oder Weh ihre Meinung ändern macht. Bezaubert die, welche ihre Meinung 

ändern, entweder von einer Lust oder einer Furcht bezwungen.“20  

 

Wir haben es dabei mit einer gleichsam tiefenpsychologischen Strategie zu tun, 

die wir nicht nur aus der Propaganda sondern auch aus der Militär- oder der Sek-

tenforschung bzw. aus den Religionswissenschaften kennen: ein umso einfache-
res wie brachiales Prinzip, das − abgeschwächt − „Zuckerbrot und Peitsche“ ge-

nannt wird. Die Legitimationen der Technik, mit der ein Propagem in die Seelen 

eingeführt (ja gar „hineingepfercht“) wird, gehören dem Propagem ebenso an wie 
der propagierenden Technik oder mêchanê, dem Kunstgriff; sie verschwinden 

mit zunehmender Subtilität, sogenannter Selbstdisziplinierung. Ich möchte hier 

dennoch den Unterschied zwischen Selbstdisziplinierung im Sinne einer propa-
gandistischen Heteronomie und Autonomie im Sinne der Selbstbestimmung so-

wie Selbstbegrenzung betonen. 

Platon ist ein zuweilen subtil sophistisch schreibender Philosoph und als sol-
cher ein scharfsinniger Aneigner der Künste anderer, auch jener der Sophisten. 

Um die Ambivalenzen Platons in Sachen Propaganda noch kurz anhand des So-

phistes hervorzuheben, sei daran erinnert, dass die in der Politeia propagierte 
noble Lüge genau jenen Kriterien entspricht, die er in diesem Dialog den kriti-

                                              
19  Platon: Politeia, 562 a-566 d. 
20  Ibid., 412 e-413 b. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VERBREITEN, VERFEMEN, VERFÜHREN IN POLIS UND THEATROKRATIE | 149 

 

sierten Sophisten vorwirft. Er entschlüsselt sie im Zuge seiner Dihairesen (Unter-

scheidungen) als sich prostituierende Verführer der Jugend, die durch schillernde 

Kunstgriffe, Überredungskünste und sogar eine − platonisch-ironisch ins Feld ge-
führte − Ironia (Verstellung) einen Tross hinter sich versammeln, um Demago-

gen, also Volksführer (wie Kleon) zu werden.21 Der so beschriebene Volksredner 

(dêmiologikos) arbeitet mit analogen Mitteln wie Platons Lehrer Sokrates. Doch 
die Ironia ist eine mit umgekehrten Vorzeichen: Der Volksredner weiß sich in 

seinen langen Reden vor der Menge so zu verstellen (eirônikos), dass er sein 

Unwissen für Wissen ausgibt. Er wird dadurch zur billigen Karikatur von Sokra-
tes, der mit seiner genuinen Ironie selbst bereits den Sophisten parodiert hatte, 

indem er dessen „Verstellung“ verkehrte und zugleich entlarvte. 

Die Schönrede ist eine verführerische, schillernde (und damit als weibisch 
konnotierte) Rede, die als Lockspeise ködert, und zwar mit Seelengütern, wes-

halb Platon sie − durch eine Metapher aus dem Reich des Handels − als Seelen-

güterfernhandel (psychemporikê) oder als Bildungsgütergeschäft (teknê mathê-
matopôlikê) bezeichnet.22 Die Verbreitung und Verführung ist eine von leeren 

Versprechungen, vielleicht nicht einmal von Propagemen. Wir können uns aus-

suchen, womit wir für dümmer oder gescheiter verkauft werden.  
Doch es hieße Platon unterschätzen, wenn wir nicht mitbedenken würden, 

dass (er) seine Begriffe und Ideen, allen voran die Idee als Begriff und die einer 

idealen Verfassung, ob mit sophistischen Mitteln und ihrer dazugelieferten Ent-
schlüsselung und Dekonstruktion oder durch philosophische Begriffe und argu-

mentative Überzeugung, (sich) bis zu uns schriftlich und nachhaltig verbreitet 

(hat) haben. Dass die Nachkommenschaft und die damit garantierte Nachhaltig-
keit ein zentraler Aspekt von propago ist, gibt hinreichend Anlass dazu, in Platon 

einen der erfolgreichsten und interessantesten Verbreiter und Verlängerer, um 

nicht zu sagen Propagandisten des kritischen Denkens und Begreifens ebenso 
wie der Eugenik und des Diktats der Einheit zu sehen. Kaum jemand kann im 

Bereich der Philosophie behaupten, nicht auch PlatonikerIn zu sein, egal welcher 

Tendenz, Glaubensrichtung oder Denkweise sie oder er anhängt. Und vielleicht 
macht gerade dieses implizite, und damit gleichsam unphilosophische Wirken 

seines Denkens Platon zu einem der größten Philosophen. Denn anders als die 

von ihm kritisierten Propagandisten stellt er sich den Widersprüchen zumindest 
so lange, bis die Skepsis und die Neugier uns gebieten, alle Betrachtungsweisen 

ernst zu nehmen, um der Wahrheit näher zu kommen. Seinen Gegnern aber wirft 

er vor, dass sie, was sie nicht wissen können, deshalb als Wissen um die Wahr-
heit darstellen, weil sie von deren Schwierigkeiten absehen, ja darüber hinweg-

täuschen. Sie sind zwar nicht gerade Schwätzer, aber doch Langredner, die sich 

um diese Schwierigkeit der nichtenden Differenz zwischen Sein und Nichtsein, 

                                              
21  Demagogos war zuerst der Führer der demokratischen Partei, siehe Aristoteles: Der 

Staat der Athener. 
22  Platon: Sophistes, 224 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | POLIS 

 

zwischen Allgemeinem und Besonderem herumdrücken und gewissermaßen 

Pseudolösungen in Bildern vorgaukeln, die kritisch zu verwenden er sich selbst 

nicht scheut. Die Trennlinie ist eben niemals gesichert, stets durchlässig, aber sie 
lässt sich − nicht nur im Denken − als solche immer wieder ziehen, wenn auch 

nur provisorisch. 

 
Ein abschließender Aspekt, der das Verhältnis zwischen Bedeutungen bzw. Vor-

stellungen oder Ideen und Propagemen zu erhellen erlaubt, betrifft das Span-

nungsverhältnis zwischen Überzeugung und Überredung bzw. Verführung sowie 
zwischen Lüge und Wahrheit. Was wir über Platons Sophistes hinaus sagen kön-

nen, ist, dass dieses Spannungsverhältnis immer auch gerne von jenen beschwo-

ren wird, die einen konkurrierenden Diskurs als Verbreitung von Lügen, als „rei-
ne Propaganda“ (oder Ideologie im negativen Sinn der Legitimierung von Herr-

schaftsansprüchen) zu diffamieren (die negative phêmê) trachten. Nichts desto 

trotz bleibt die platonische Unterscheidung zwischen sokratischer und sophisti-
scher Ironie, also der Praxis, ein Wissen für Nichtwissen auszugeben bzw. ein 

Nichtwissen für Wissen, für das Selbstverständnis aller Wissenschaften und der 

Philosophie als Reflexions- und Begriffsbildungspraxis unumgänglich. Die Pro-
paganda mag dem Zweck der philosophischen und wissenschaftlichen Haltung 

da und dort pädagogisch dienen, ebenso politisch (etwa im Sinne eines besseren 

Lebens in der Gemeinschaft). Doch sie ist unweigerlich eine Abkürzung jedes 
erkenntnissuchenden Prozesses durch das Postulat, das sie im zu Verbreitenden 

transportiert: nicht nach weiteren Gründen ist zu suchen, bevor verbreitet wird, 

was als zu Geltendes und damit zumindest implizit als Wahres verbreitet werden 
soll. Je nachdem, wie geschlossen die Propageme ihrem jeweils angestrebten 

Zweck zu dienen haben, ob sie sich im Gerücht verändern oder nicht, oder ob sie 

gar als gezielte Fehlinformation ins Werk gesetzt werden: Sie stellen, ja geben 
zutiefst pragmatisches Behaupten oder „Wissen“ vor, das mit der Suche nach ei-

ner letztlich nicht festmachbaren, doch als Grenzbegriff notwendigen Wahrheit 

des philosophischen und wissenschaftlichen Wissens nicht ganz vereinbar ist. 
Die Skeptiker wussten von diesem Unterschied zwischen suchender Wissen-

schaft, die sich auf kein Dogma, keine letztgültige Lehrmeinung oder absolute 

Gewissheit festmachen darf, ja kann, und der praktischen wie auch politischen 
Notwendigkeit, sich mit solchen Dogmen provisorisch zufrieden zu geben, um zu 

handeln, zu entscheiden, ja zu kämpfen, zum Beispiel um das Recht, alle Dog-

men, Propageme und zentralen Bedeutungen immer wieder in Frage zu stellen. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Topologie des kollektiven Körpers  

Anthrôpos physei politikon zôon, das menschliche Wesen ist von Natur ein politi-

sches – diese einzigartige, immer wieder neu übersetzte und kommentierte Defi-

nition, hat nichts an Aktualität eingebüßt. Sie besteht als Grundlage jeder Refle-
xion über die Gesellschaft oder Politik bzw. das Politische. Die liberale Position, 

die sich auf ein abstrakt gefasstes Individuum diesseits der Gesellschaft stützt, 

erscheint vor dem Hintergrund dieses Satzes in all ihrer Widersprüchlichkeit.  
Aristoteles nennt mit einem Mal die drei wesentlichen Termini – physei, polit-

ikon und zôon – die, miteinander verknüpft, den anthrôpos formieren, insofern er 

immer schon durch die Polis, also die ihrem Zweck nach politische Gemein-
schaft, überschritten wird. Es handelt sich bei dieser Verknüpfung allerdings 

nicht um eine deskriptive und kumulative oder – mit Kant – um eine analytische 

Definition, in der jeder Term eine neue Präzisierung hinzufügt, sondern um eine 
begriffliche (oder synthetische), durch die ein neues semantisches Feld eröffnet 

wird, das sich nicht auf die in dieser Aussage enthaltenen Bedeutungen reduzie-

ren lässt. Zôon und physei betreffen den Bereich der Natur, bzw. den des Leben-
digen (Ersteres heißt Lebewesen, Letzteres von Natur, gewachsen etc.); politi-

kon − der problematischste Term – ist außerhalb der Natur im hergebrachten Sinn 

angesiedelt. Der anthrôpos verbindet zwei Bereiche in der Natur seines Seins 
und überschreitet „von Natur“ (aufgrund des ihm inhärenten Wachstums als Le-

bewesen) gerade dieses sein bloßes Natur- also Lebewesen-Sein auf das Poli-

tisch-Sein hin. Politisch-Sein ist hier im weitesten Sinn gefasst, und Aristoteles 
präzisiert, lange Zeit vor Wittgenstein und dem danach proklamierten linguistic 

turn, dass das Wesentliche dieser Überschreitung die urteilende Sprache darstelle 

(die Definition: anthrôpos zôon logon echôn). 
Indem er die menschliche Natur/Physis eine Natur nennt, welche die Natur 

der physischen bzw. physikalischen und organischen Welt überschreitet, beruft er 

sich auf seine Neudefinition des allgemeinen Begriffs der Physis, der heute, in 
Zeiten der Kulturalisierung alles Nicht-Kulturellen, so gut wie vergessen scheint. 

Außerhalb der lebendigen Natur zu sein und ihr zugleich anzugehören: Das ist 

die negative Formulierung der abstraktesten aller Grundlagen des Menschen als 
politisches Wesen.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | POLIS 

 

Aristoteles hätte – wenn wir seinem Denken zu geradlinig folgen – den Men-

schen explizit ein Monster (para physin, wider die Natur) nennen können, doch 

er setzt ihn als sein eigenes Maß (keineswegs als Maß aller Dinge, was eher der 
Platonischen Philosophie zum Vorwurf gemacht wurde). Die Neudefinition der 

Natur erlaubt es ihm vielmehr, diejenigen Menschen als „Monster“ zu bezeich-

nen, die außerhalb der Polis leben, denn diese ist das teleologische Maß aller 
menschlichen Angelegenheiten, das, worum sich alle menschlichen Anstrengun-

gen als notwendig gemeinschaftliche drehen und um dessen willen sie zumindest 

begrifflich geschehen. 
Ein Monster in diesem Sinne hieße konkret gesprochen ein Tier oder ein 

Gott. Nun gibt es aber zumindest Tiere, die in organisierten Gemeinschaften le-

ben (so genannten „sociétés animales“, Herden sagte Aristoteles, womit er sie 
mehr in das semantische Feld der Menge – plêthos – als Haufen rückte). 
 
 
Von der  Menge zur  Pol is .   
Quant i tät  und Qual i täten der  Menge 1 
 
Das Adjektiv „politikon“ bedeutet nun weder sozial noch gesellschaftlich, dafür 

würde eher die Bezeichnung koinon gewählt. Arendt schrieb, dass die Griechen 

die Gesellschaft im Sinne von societas nicht gekannt hätten, weil dies eine Auf-
fassung von Vertraglichkeit voraussetzt, die den Griechen noch fremd gewesen 

sei, und die Arendt als Schnittstelle zwischen dem Politischen und dem Privaten 

definiert.2 Doch aus einem anderen logisch-begrifflichen Blickwinkel, den  
Aristoteles selbst vorschlägt, insofern er sich nicht auf die Einteilung privat-

politisch beschränkt, bezeichnet die koinônia eben jene Bildung oder Formierung 

der Vielheit, die zwischen Menge (plêthos) und Polis angesiedelt ist, zwischen 
Haufen bzw. Häufung einer Menge und einer durch ihre zivilen, also bürgerli-

chen, und politischen Institutionen zur integrierten Ganzheit organisierten Men-

ge. Vom Gesichtspunkt der logischen Bestimmung her siedelt er die koinônia 
diesseits oder „vor“ der Polis an.  

Nun kannten die meisten menschlichen Gesellschaften weder die Polis im 

klassischen Sinn noch explizit die Politik. Auch gibt es innerhalb der Polis Grup-
pen von Individuen, die weniger politisch sind als andere, und damit von der 

Verwirklichung dieser „politischen Natur“ des Menschen weiter entfernt als die-

se. Es handelt sich also um eine Natur, die (wie die Polis und die Sitten, Gebräu-
che etc.) zu verwirklichen ist. Die Entelechie, also die Verwirklichung, genauer 

die Ins-Ziel-Setzung des Menschen wäre die beste Polis, die er gemeinsam mit 

                                              
�  Dieser Abschnitt basiert auf einem um einen Bezug auf die Moderne erweiterten 

Kapitel aus Corps transfigurés. Bd. II, Kap. 2.2 und erschien auf Deutsch in einer 
ersten Version in: Grundrisse. Zeitschrift für linke Theorie und Debatte, �2/2004. 

2  H. Arendt: Vita Activa, München, Zürich: Piper �98�, II, §6. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 153 

 

anderen Menschen dieser Polis verwirklichen kann. Das Telos der Polis (oder der 

politeia, der Verfassung par excellence) ist, dass die größtmögliche Zahl zu gu-

ten Bürgern in Hinblick auf das gute Leben in der Gemeinschaft wird/werden. Da 
sie per se in der Geschichte steht, ist die Polis immer auch Entwurf, den es best-

möglich zu verwirklichen gilt, und ohne den es keine konkrete Natur weder des 

Menschen noch der Polis gibt.  
Die Tatsache, dass die Frauen (in ihrer Gesamtheit) von Natur un- bzw. 

apolitische Wesen seien, und dennoch konstitutiver Teil der Polis sein können 

(und als solche bezeichnet Aristoteles sie einzeln als politis, Bürgerin, was er 
gewiss nicht täte, wenn er von Sklavinnen als Sklavinnen spräche), stellt ein 

zentrales Problem dieser Definition des Menschen dar.  

Es wird zuerst darum gehen, die Verwobenheit zweier Achsen zu analysie-
ren: der Achse des Privaten und Politischen gemäß dem Kriterium der Zahl, und 

der Achse der Qualifizierung der Zahl (der qualitativen Beschaffenheit der Quan-

tität) bzw. der Vielheit. Das sollte es möglich machen, die Konstituierungsbedin-
gungen der unterschiedlichen gesellschaftlichen Sphären und Räume besser zu 

untersuchen. Die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung ist dabei nur ein relativer 

– wenn auch zentraler – Faktor, in allen Gesellschaften. Die Verhältnisse zwi-
schen dem Privaten, dem Öffentlichen und der Politik, sollten – erhellt durch den 

Faktor der Arbeitsteilung – den Weg auf die Frage nach den Bedingungen einer 

egalitär menschlichen und nicht nur „brüderlichen“ Politik eröffnen.   
 
Plêthos, koinônia und Polis 
 
Die Vielheit (plêthos) ist für Aristoteles die materielle Grundlage sowohl der 

Gemeinschaft als auch der Polis. Die Polis ist das logische Fundament und 

zugleich das Telos, also der Zweck des menschlichen Wesens, die Pluralität – um 
die Beziechnung Arendts zu übernehmen – ist sowohl ihre Bedingung als auch 

ihr begrifflicher Ursprungsterm (also logisch gesehen vorgängig). Plêthos (Viel-

heit/Menge), koinônia und Polis bezeichnen zuerst alle eine undefinierte Anzahl 
von Menschen, eine bloße Vielheit oder Menge. Doch während dieser erste Term 

grundsätzlich bar qualitativer Bestimmungen ist, setzt der zweite bereits eine mi-

nimale Qualität voraus, die durch die Verbindungen gegeben scheint, welche die 
Einzelnen in Hinblick auf ein gemeinschaftliches Leben zusammenhalten. Diese 

Verbindungen und Banden (was auf Französisch le lien social genannt wird) prä-

gen auch die Identität der Individuen, insofern diese immer schon gesellschaftli-
che sind.3 Doch erst mit der Polis kann die Qualifizierung der Menge hinsichtlich 

des Zwecks geschehen, den sich die Gemeinschaft/en, welche diese Polis zu-

sammensetzen, geben, und um dessen Willen sie sich zu einer Polis organisieren 

                                              
3  Von einem Individuum kann erst nach erfolgter Sozialisation gesprochen werden; 

Winnicott formuliert dies in dem berühmten Satz: „es gibt nicht so etwas wie ein 
Baby“. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 | POLIS 

 

bzw. auch organisiert werden. Ob dieses Ziel nun das Glück oder das gute Leben 

in der Gemeinschaft ist, wie Aristoteles es verkündet, oder ob es die möglichst 

systematische Verknüpfung und (nicht nur stellvertretende) Verwirklichung von 
Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit ist, stellt ein anderes Problem dar, auf das 

ich hier nicht weiter eingehen werde. 

Der plêthos ist also zuerst unbestimmte Zahl, dann undifferenzierte Menge 
oder Haufen, welche der sie qualifizierenden Bestimmungen oder Eigenschaften 

entbehren (in den klassischen griechischen Texten, insbesondere bei Thukydides, 

Platon und Aristoteles, wird plêthos zumeist synonym verwendet mit den Vielen, 
polloi). Als solche ist die konkrete Menge für Platon an sich suspekt und der 

Mangel an Eigenschaften bzw. Bestimmungen bleibt nicht ohne Folgen in der 

ontologischen Hierarchie, welche die Unbestimmtheit an sich als negativen Wert 
gegenüber der klaren und vereinigenden Bestimmung setzt. Doch bevor ich mich 

den Inszenierungen der Menge innerhalb einer – immer auch geschlechtsspezifi-

schen – Werte- und Bedeutungshierarchie widme, ist noch zwischen plêthos als 
Material der gesamten Polis und jenem plêthos zu unterscheiden, das als dieses 

oder jenes plêthos innerhalb bestimmter Sphären oder Räume der Polis in Er-

scheinung tritt, sei es als Publikum (theatron) im Theater, als Ansammlung oder 
Menschenmenge in der agora – in den Straßen bei Umzügen bzw. im Falle einer 

stasis (Bürgerkrieg) – oder auch als einberufene Bürgerversammlung in der 

ekklêsia, dem Ort der Politik im expliziten Sinn. 
Die Relevanz der Geschlechterdifferenz für das plêthos im zuerst genannten 

Sinn, also als Material der Gemeinschaft wie auch der Polis, lässt sich weitge-

hend auf das Register des Biologischen reduzieren, innerhalb dessen die Größe 
der Bevölkerung demographisch geregelt wird, eine Regelung, die jedoch immer 

schon unter „eugenischen“ Voraussetzungen geschieht (also qualifizierend, wer-

tend, auslesend). Als spezifische Menge innerhalb der Polis kann die Menge al-
lerdings so unterschiedliche Bedeutungen haben, dass kein allgemeines Urteil 

über ihren geschlechtsspezifischen Bezug möglich ist. (Ein aus einem gesell-

schaftlich-geschichtlichen Blickwinkel möglicherweise gültiger Indikator wäre 
hierbei die als chaotisch entwertete Menge, welche zumeist weiblich denotiert 

ist.) Nur innerhalb eines totalitären Staates, in dem das umfassende plêthos als 

von der Partei bzw. ihrem sie verkörpernden und zugleich identifikatorisch ver-
tretenden Führer manövrierte Masse vor- und dargestellt wird, überwiegen biolo-

gische Kriterien und die eugenische Perspektive beherrscht hier die Logik der 

Differenzierung. Die Individuen, insbesondere die Frauen unter ihnen, werden 
weitgehend biologisiert, also unter dem Gesichtspunkt ihrer Fortpflanzungs- 

bzw. im weiteren Sinn ihrer reproduktiven Funktion gesehen. Jegliche politi-

schen Raum konstituierende Bande, die von der unmittelbaren Verbindung zwi-
schen geführten Massen und ihrer Partei bzw. ihrem Führer abweicht, wird dabei 

unterdrückt bzw. gewaltsam ausgelöscht. Doch unter diesen Umständen fungiert 

das plêthos nicht mehr nur als logisch oder abstrakt gesehen erster Term der Ge-
meinschaft, sondern es wird als dessen effektiv totalitäres Eidos (Gestalt, Form) 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 155 

 

inszeniert (die undifferenzierte Bewegung, die sich auf den Führer reduzieren 

ließe, im „Einer für alle, alle für einen“). 

 
Zusammenfassend ist die Gemeinschaft – koinônia – die Assoziation einzelner 

Individuen oder Personen (Gruppen, Familien, Korporationen etc.). Sie ist die 

konkrete Vermittlung der Pluralität, die Gestaltung und Verkörperung des Zu-
sammenlebens über die unterschiedlichen Banden und Verbindungen, durch die 

die Individuen in mehr oder weniger beständiger Weise in die Welt integriert 

sind, die sie gemeinsam bilden. Mehrere Gemeinschaften, so fasste Aristoteles 
den Begriff in der Politik, bilden ihrerseits eine größere Gemeinschaft (Ort-

schaft/Gemeinde, Bezirk, Föderationen etc.). 

 
Insofern die Liebe als pathos und orexis, d.h. als Affekt und Wunsch, zuerst auf 

der Ebene der Individualität angesiedelt und verwirklicht wird, kann die Liebe 

weder für Aristoteles noch für Platon als die Bande fungieren, die alle miteinan-
der, oder genauer die Gemeinschaft als solche verbindet. Eher noch kann die 

Liebe sich auf eine zur „leiblichen“ Gestalt transfigurierte Gemeinschaft richten, 

eventuell an eine individuierte Idee; doch das Affektive, so wichtig es ist, reicht 
nicht hin, eine Gemeinschaft zu strukturieren und zu organisieren. 4  

Die Gemeinschaft betrifft in erster Linie die Welt der Bande und Tauschver-

hältnisse, der Ökonomie im modernen Sinn (die das Öffentliche, die Pluralität 
des Marktes und der industriellen Produktion impliziert); die Welt, in der die 

Menschen in Macht- und Produktionsfeldern verbunden sind, also in einem 

Netzwerk von Institutionen im weiteren – und im Zuge der zivilisatorischen 
Komplexifizierung zunehmend auch im engeren – Sinn. Der Modus der Pluralität 

ist hier das Zusammensein, das inter-esse  und in der Moderne gestaltet sie sich 

zur Gemeinschaft im weiteren Sinn dessen, was Hegel als bürgerliche Gesell-
schaft bezeichnet.5 Die Banden der gemeinschaftlichen Kohäsion sind ebenso 

vielfältig wie die imaginären Bedeutungen und die Seins- und Verbindungswei-

sen der Lebenswelt. Wenn es nun ein originär römisches Element im Bereich der 
koinônia gibt, dann ist es dasjenige der juridischen Organisation der Unterge-

meinschaften, die formale Schaffung der Assoziation zu privat-öffentlichen Zwe-

cken; die zivile (und zivilrechtliche) Gemeinschaft, aber auch die religiöse Ge-
meinschaft insofern sie wie ein „Apparat“ organisiert ist (die Kirche und der Kle-

rus, die etwa in der hinduistischen Religion kein Pendant haben).  

                                              
4  Siehe das erste Buch der Politik. Die christliche Gemeinde hat sich hingegen die 

Liebe (zu Gott und dem Nächsten) als Kohäsionsprinzip gesetzt, was eine Universa-
lisierung und eine Vorrangigkeit des Individuums in seiner Beziehung zu den ande-
ren vermittels seines Gottesbezugs impliziert, den alle miteinander zu teilen voraus-
gesetzt werden. 

5  Sowohl in der Phänomenologie des Geistes als auch in der Enzyklopädie und den 
Prinzipien der Rechtsphilosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | POLIS 

 

Die Beziehung zwischen Natur und Kultur nimmt eine zentrale Rolle in der 

Prägung des Status und der Seinsweise einer vorklassisch antiken Gemeinschaft 

ein: die Phratrie, die phylê, oder das Genos (Geschlecht, „Rasse“, Gattung etc.) 
sind keine „biologischen“ Kategorien, sondern immer schon historische Instituti-

onen. Dennoch spielt in ihnen im Vergleich zum „Demos“ (Volk, Bevölkerung 

und seit der kleisthenischen Reform auch Bezirk) der Anteil des Gegenständlich-
Realen, ja des Physischen eine überwiegende Rolle, insofern die symbolischen 

Banden und imaginären Bedeutungen darin explizit verankert sind oder zu sein 

behauptet werden (Blutsbanden, Bindung an den Boden, das Territorium, die 
Umwelt und Landschaft, etc.). Gleichzeitig ist die Instituierung dieser Veranke-

rung umso mythischer, als sie eine Verbindung zwischen Natur und Kultur unter-

stellt, die von den in der Natur wirkenden geistigen Kräften „von Natur“ diktiert 
seien, was heute, angesichts der Vorherrschaft eines primärbiologistischen De-

terminismus, soviel heißt wie „ein für allemal“. 

Die Frauen gehörten den Gemeinschaften wie der Familie, der Phratrie, der 
phylê oder dem Genos an, doch haben sie dort meist keinen für die Gemein-

schaftsform explizit konstitutiven Status.6 Innerhalb der Gemeinschaft im weite-

ren Sinn finden wir auch Untergemeinschaften oder Gruppen, die um eine mini-
male oder zufällige Qualität (symbebêkon) herum versammelt werden (Platon 

nennt das Geschlecht wie erwähnt ein symbebêkon); hier wären auch Hautfarbe, 

ethnische Herkunft, Status, Eigen- bzw. Reichtum etc. als Klassen konstituieren-
de symbebêka anzuführen. 

Die Individuen waren in der antiken Gesellschaft immer entweder mehreren 

Untermengen bzw. Untergemeinschaften der Polis zugeordnet (so ist ein freier 
männlicher Athener sowohl Seemann, Reiter oder Hoplite, Handwerker, Händler 

oder Bauer… und politês, also politischer Bürger). Die demokratische (atheni-

sche) Polis ist das formal als Demos organisierte und sich organisierende plêthos 
(in Rom wird der cetus hominum durch die Gesetze zum populus); sie ist die 

Gemeinschaft, die sich eine organisatorische Form (Eidos) gibt; eine Gestalt, 

durch die ein Bürgerkorps gebildet wird, das über sich (und andere) die Herr-
schaft ausübt. Polis und Bürger sind untrennbar miteinander verbunden, auch 

wenn die Polis als den erweiterten Demos umfassend über das Bürgerkorps hin-

ausreicht (die einen und die anderen in der Polis, die Sklaven, Frauen, Metoiken 
und Kinder, die auch in der demokratischen Polis keinen Bürgerstatus haben). 

                                              
6  Benveniste bemerkt nichts desto trotz, dass die indo-europäische Tradition der  

Asymmetrie zwischen patrilinearem bzw. männlichem und weiblichem Verwandt-
schaftssystem in Griechenland teilweise umgestürzt wurde. Dieser Umsturz bestün-
de in der Einrichtung einer Symmetrie zwischen Blutsbrüdern und –schwestern (a-
delphoi / adelphai) neben der Asymmetrie zwischen dem an den sozialen Vater der 
Phratrie gebundenen soziale Bruder (phratêr) und der Schwester als weibliches 
Glied der männlichen sozialen Gruppe („es gibt keine weiblichen ‚Phratrien‘„). 
Emile Benveniste: Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Paris: Minuit 
�969, Bd. I, S. 203-223. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 157 

 

Zwar ist die Polis weder die ekklêsia, also die Volksversammlung, noch die ar-

chê, also die Macht der �mter bzw. das damit verbundene „Kommando“, doch 

sie existiert zugleich nicht ohne diese Amtsmacht, wie beschränkt diese auch sein 
mag. (Formal ist sie durch den nomos und die Beschlüsse fassende ekklêsia – in-

formell durch die agora, also den Marktplatz der Meinungen eingeschränkt). In-

sofern ist sie auf der gemeinschaftlichen Struktur aufgebaut, die sie durch die ex-
plizite Organisationsform und die dafür notwendigen konstitutiv-verbindenden, 

inszenierenden und legitimierenden Elemente ja gerade überschreitet.  

„Die Polis ist ihre Männer (andres)“ so ein Ausspruch nach der siegreichen 
Seeschlacht von Salamis, als die Bevölkerung Athens vor den verwüstenden per-

sischen Truppen auf ihre Schiffe geflohen war. Hier ist nur von den Männern die 

Rede, denn sie stellen den militärischen und politischen Kern der Polis dar. 
Zugleich ist die Polis auf ihren erweiterten Demos existentiell angewiesen. Doch 

abgesehen von dieser Krisensituation, die nicht zu lange andauern hätte dürfen, 

ist die Polis ebenso, und insbesondere die demokratische, ihr Territorium (die 
demokratiestiftende Reform des Kleisthenes ist vor allem eine durch das Territo-

rium; die Instituierung eines ius soli dient nicht zuletzt der Verwischung der alten 

Blut- und Gemeinschaftsbanden). Wenn diese Polis auch eine Regierung hatte 
(die boulê der 500) sowie einen Verwaltungsapparat und diverse Archonten, so 

sind diese Staatsorgane jenen des modernen Staates nicht vergleichbar. Der 

Hauptgrund für diese Unvergleichbarkeit ist ein prinzipiell politischer, der sich 
keineswegs auf eine Frage der Quantität oder der Komplexität reduzieren lässt: 

Im demokratischen Athen waren diese Organe tatsächlich und ganz bewusst in 

den Dienst des (politischen) Demos gestellt.7 
In Athen also unterstanden die �mter bzw. die Bouleuten, Prytanen und Ar-

chonten, also die Regierungs- und Exekutivorgane, dem Demos in effektiver und 

keineswegs nur in repräsentativ-symbolischer Gestalt der gesamten Volksver-
sammlung, die als ekklêsia an einem eigens dafür geschaffenen Ort auf dem Pnyx 

tagte.8 Die Frage nun, ob die Polis als Staat im weiteren Sinne bezeichnet werden 

                                              
7  Während sie im modernen, bis heute stark vom monarchischen Absolutismus ge-

prägten Staat, in den Dienst der Herrschaft gestellt wurden. Der Staatsapparat hat 
sich – zur besseren Kontrolle bzw. Beherrschung sowie Verwertung einer mit Hilfe 
des christlichen Dogmas wieder zur Herde entpolitisierten Menge – zur prinzipiell 
entfremdenden Staatsbürokratie entwickelt. An dieser herrschaftsstrukturellen Ent-
wicklung konnte auch die Französische Revolution nichts Grundlegendes ändern. 

8  Finley beharrt darauf, dass es sich bei der athenischen Polis sehr wohl um einen 
Staat handelte, und er bezieht sich dabei auf Staatsorgane und staatliche Instanzen, 
die in direktem Kontakt zu den Bürgern gestanden haben, ohne bürokratische Ver-
mittlung. Er weigert sich, hier zwischen Staat und Staatsapparat zu unterscheiden 
während Castoriadis die Bezeichnung Staat für die Verwaltungsorgane bestreitet, da 
es sich bei den Verwaltungsfunktionen um eine „permanente Bürokratie“ handelte 
mit �mtern, die sogar von Sklaven besetzt wurden. Siehe Moses I. Finley. Das poli-
tische Leben in der antiken Welt, München: dtv �99� und Cornelius Castoriadis, 
„La polis grecque et la création de la démocratie“ in: Domaines de l’homme. Dem 
ist hinzuzufügen, dass die Regierungsorgane (die boulê der 500 Räte, die daraus ge-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | POLIS 

 

kann, setzt voraus, dass wir von dieser historischen Entwicklung und vom institu-

tionengeschichtlichen Auftauchen des Terminus Staat abstrahieren. Das Auftau-

chen des Staates ist an die Bildung einer spezifischen territorialen Entität größe-
ren Ausmaßes geknüpft, an völlig andere Formen der Souveränität sowie der Or-

ganisation der Menge.9 Gleichzeitig war diese Formation in der Moderne derart 

vielfältigen und grundlegenden Veränderungen unterworfen, dass diese histori-
sche Bedingtheit nicht als Imperativ für die Zulässigkeit der Bezeichnung „Staat“ 

aufgefasst werden muss.  

In diesem Sinne wäre die Unterscheidung zwischen der Polis und ihren Ver-
waltungsinstanzen analog zu jener aufzufassen, die wir zwischen Staat im weite-

ren Sinn (als die gesamte Bevölkerung und das Territorium umfassend) und Staat 

im engeren Sinn des Staatsapparats und der in der Verfassung verankerten poli-
tisch-rechtlichen Institutionen machen. Das eher subjektivistisch-empiristische 

Argument Moses Finleys gegen diese Unterscheidung im Allgemeinen und über 

die antike Polis hinaus entbehrt dagegen jeglicher begrifflichen Grundlage: „Ab-
gesehen von den politischen Metaphysikern setzen die Bürger (oder die politi-

schen Subjekte) beide in eines“, und er zitiert Harold Laski: „Der Bürger kann 

seinen Staat nur durch die Staatsorgane erreichen.“�0 Der Staat im weiteren Sinn 
setzt sich doch zu allererst aus seinen politisch durchaus unterschiedlich klassifi-

zierten Bürgern zusammen, die ja als so genannter Souverän zumindest repräsen-

tativ die Basis des demokratischen Systems darstellen. Ebenso setzt er sich aus 
dem Territorium zusammen, in dem diese BürgerInnen oder die Bevölkerung 

mehr oder weniger ansässig sind (wir leben in einem Staat und gehören ihm in 

mehr oder weniger umfassender Weise an). 

                                                                                                                                     
losten rotierend die �mter ausführenden 50 Prytanen sowie die Archonten) ebenso 
wie die Gerichte nicht mit den reinen Verwaltungsfunktionen zu verwechseln sind. 
Die Regierungsämter sind nicht von Sklaven besetzt worden, sondern von vollen 
Bürgern. Sie wurden aus dem Kreis der ekklêsia unter den Bedingungen der Rotati-
on und Absetzbarkeit gelost bzw. gewählt. Dennoch handelte es sich dabei um Or-
gane einer exekutiven Gewalt, die von der gesetzgeberischen (und vor allem Be-
stimmungen erlassenden) Gewalt, also der ekklêsia, nicht nur getrennt, sondern ihr 
auch unterworfen war. Für das erst unter Perikles vollständig gegen den Areopagos, 
das alte Blutsgericht, eingesetzte Volksgericht wurden die Mitglieder ebenfalls aus 
dieser Gesamtmenge gelost. Die gerichtliche Rechtsordnung und –anwendung geht 
hier also keineswegs der institutionellen und rechtsverbindlichen Formalisierung 
des Staates voran, am effektiven Beginn steht vielmehr eine politische Setzung, 
nämlich die Kleisthenische Reform, dann jene durchaus als sekundär zu betrachten-
de des Perikles. 

9  Siehe hierzu vor allem Bertrand Badie und Pierre Birnbaum: Sociologie de l’Etat, 
Paris: Grasset �979.  

�0  M.I. Finley: Ibid., S. �9. Die Bürger sind sich aber ebenso der Tatsache bewusst, 
dass auch sie es sind, die den Staat konstituieren, und sei es über die Steuern, die sie 
entrichten, und ohne die er nicht existieren könnte.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 159 

 

Sphären und Räume der  Pol is  bei  Platon,   
Ar istoteles und darüber  hinaus  
 
Eine Annäherung an die Politik vom räumlichen Gesichtspunkt her, den ich hier 

als (nicht im mathematischen Sinn) topologischen bezeichnen möchte, lässt sich 

zwar weder auf die Frage nach dem Territorium noch auf das Problem der Sphä-
ren (privat, öffentlich, politisch) beschränken, sollte diese jedoch als begriffli-

chen Rahmen in Betracht ziehen. Im Unterschied zu jenen Theorien des Sozialen, 

welche diese Sphären auf zwei beschränken, also auf die private und auf die öf-
fentliche Sphäre, gehe ich im Anschluss an Aristoteles (und auch an Hegel oder 

Castoriadis) von einer Dreiteilung jener Gesellschaften aus, die eine politische 

Organisation kennen, wie dies insbesondere für das klassische Athen originär der 
Fall ist. Eine solche Dreiteilung erlaubt es, die falschen Alternativen zwischen 

privat und politisch zu vermeiden sowie die dichotomen Zuschreibungen der bei-

den Geschlechter zu je einer von diesen Sphären.��.  
Die mit einer Kategorisierung des Gesellschaftlichen und des Politischen 

verbundene Dreiteilung der Sphären findet sich wie erwähnt bereits in der Politik 

des Aristoteles. Er unterscheidet dabei zwischen dem Bereich des oikos, dem der 
koinônia (Gemeinschaft) und dem der Polis bzw. der Politik. Diese Dreiteilung 

wurde bei Hegel weiter ausgeführt. Er unterscheidet in der Enzyklopädie zwi-

schen der Familie, der bürgerlichen Gesellschaft und dem Staat. Während Auto-
rInnen wie Gramsci, Arendt oder Habermas in ihrem Werk auf die Dichotomie 

zwischen società civile und società politica, bzw. zwischen Privatem und Öffent-

lichem zurückgreifen, schlägt Castoriadis eine genauere Ausführung der Dreitei-
lung vor.�2 Er beschreibt sie in Termini des oikos, der agora und der ekklêsia und 

bezieht sich damit in relativ abstrakter Weise auf die Sphären der athenischen 

Demokratie, die in der Analyse der Verfassungen (bzw. Regime) bei Aristoteles 
eine – zumindest implizite – Erfahrungsgrundlage bilden. Der oikos (Haushalt) 

ist bei Castoriadis die private Sphäre im engeren Sinn, die agora (Marktplatz) die 

öffentlich/private Sphäre und die ekklêsia ist die eigentlich öffentliche Sphäre der 
expliziten (und damit auch mehr oder weniger formalisierten) Einsetzung und 

Ausübung der Macht (Beratung/Entscheidung, Gesetzgebung, Rechtssprechung). 

Diese dreigliedrige Unterscheidung ist mit einer anderen verbunden: jener zwi-
schen der Politik als implizite, nicht deklarierte und mehr oder weniger organi-

sierte Machtausübung (bis hin zu den arcana imperii) und der Politik als solcher, 

das heißt als das, was in der ekklêsia (Versammlung des Demos) die explizite In-
stituierung der Gesellschaft (des Demos) durch sich selbst (oder eine „stellvertre-

tende“ bzw. autokratische Elite, je nach Regime) darstellt. 

                                              
��  Für eine Kritik an diesen Modellen siehe P. Schmitt-Pantel: „Entre public et privé, 

le politique“ in: Ktema, 23/�998. 
�2  Cornelius Castoriadis: Fait et à faire, S. 62-72. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | POLIS 

 

Von diesem begrifflichen Rahmen ausgehend werde ich nun, nicht zuletzt im 

Sinne einer klareren Erkennbarkeit der Geschlechterproblematik, die Frage nach 

der Konstituierung dieser Sphären aus der qualitativen Konkretion der Menge als 
Menge von Körpern nachgehen. Die Rolle, die der menschliche Körper als im-

mer schon minimal organisiertes Schema spielt, ist grundlegend auch für diese 

konkrete Konstituierung der Sphären. Die Wirklichkeit der Formierung eines 
kollektiven „Körpers“ aus einer Vielzahl von Einzelkörpern erfordert eine 

Rückwendung auf die Körpermetapher und auf das in ihr transportierte Körper-

imaginäre, die in der Konstituierung des body politic oder der Politik und des sie 
konstituierenden Demos seit jeher (d.h. seit seiner expliziten Instituierung in der 

klassischen Antike) am Werk sind. 

Was als „politische Genetik“ bezeichnet werden kann, betrifft die zentrale 
Rolle, welche die Vorstellung von der generatio, der Zeugung und Hervorbrin-

gung im Kontext der Pluralität, der Kontinuität in der Zeit (und wider den Tod 

der Einzelnen) sowie als implizites wie auch explizites Fundament der Macht 
spielt. Zwei Dimensionen sind dabei leitend: Zuerst die Dimension der Vermeh-

rung ausgehend von einer Einheit, um die Einheit der Gattung (Genos) zu garan-

tieren, dann jene Dimension, welche die tendenzielle Ausblendung der Ge-
schlechterdifferenz aus diesem gründenden und grundlegenden Bereich anlangt. 

Die instituierte Komplementarität der Geschlechter geht einher mit einer ge-

schlechtsspezifischen Arbeitsteilung der Sphären der Gesellschaft und somit mit 
einer quasi-Segregation, die bis zur Segregation im engeren Sinn führen kann.�3 

Das Bild vom politischen Körper als aus männlichen Körpern formierte Ein-

heit ist nicht nur in Hinblick auf eine vergangene Epoche relevant; und auch 
nicht so sehr, weil es bis heute so genannte demokratische Wahlen gibt, von de-

nen Frauen ausgeschlossen sind. Maßgeblich relevant wird dieser Aspekt erst an-

gesichts einer Scheingleichheit, durch welche die politische Bürgerschaft der 
Frauen in den liberal- „demokratischen“ Gesellschaften mehr oder weniger 

„westlicher“ Prägung zwar de jure gegeben ist, de facto aber tief greifend geprägt 

bleibt von Konstituierungs- und Perpetuierungseffekten ihrer ausschließlich 
männlich-militärischen Gründungsstruktur. 

Die Bedingungen eines männlichen Machtausübungsmonopols in der öffent-

lichen, insbesondere der politischen Sphäre, liegen nicht zuletzt in einer Zirkula-
rität: die Gestaltung/Formierung des gesellschaftlichen Körpers geschieht in An-

lehnung an das Modell des männlichen Körpers, der wiederum in Hinblick auf 

die Einfügung in eben diesen kollektiven Körper formiert und sozialisiert wird. 
Weiters liegen sie in der historischen Instituierung der erwähnten segregationisti-

                                              
�3  Diese Bezeichnung für geschlechtsspezifischen Ausschluss ist m. E. gerade im Hin-

blick auf die Sphäre der Politik in der Antike relevant, weil diese Sphäre bereits im 
Prozess ihrer Konstituierung auf diesem Ausschluss aufbaut, was aber nicht heißt, 
dass dieser konkrete Ausschluss von Frauen (ebenso wie von Sklaven, Metoiken 
etc.) ihr ein für alle mal wesensimmanent ist. Das wäre nur in einer streng metaphy-
sischen Sicht auf die Gesellschaft der Fall. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 161 

 

schen Sphärenteilung begründet, in der die juristisch wie politisch für unmündig 

erklärten Frauen der Herrschaft des Familienoberhaupts (pater familias) unter-

stellt sind. Zugleich besitzt diese Segregation oder Quasi Segregation in ihrer 
Verbindung mit der Formierung des kollektiven Körpers eine im Wege der Me-

taphorik wirkende Legitimationsfunktion (die Polis, dann der Staat im weiteren 

Sinn werden als Familie beschrieben und teilweise, eher metonymisch, reprodu-
ziert). 

 

Bei Platon und Aristoteles findet sich ein Widerspruch zwischen dem allgemei-
nen Prinzip der Gleichheit (die philosophische und politische dynamis, Fähigkeit, 

die Platon auch den Frauen zugesteht) und einer segregationistischen Wirklich-

keit, die in den politischen Entwürfen des mehr empirisch orientierten Aristoteles 
stärker wirksam ist, zumal seine Arbeit dem bestehenden gesellschaftlich-politi-

schen Gefüge seiner Zeit auch stärker verbunden war. 

In seiner Planung einer Gemeinschaft der Frauen und Kinder hatte Platon das 
Verwischen der individuellen Blutsverwandtschaften im Visier.14 Für ihn hatte 

sich die Filiation, also soziale und normative Bande, gemäß dem Logos zu kon-

stituieren, der das Gute, Schöne und Wahre anleite. Durch die Aufhebung bzw. 
das unkenntlich Machen der Blutsbanden wird die soziale Bande gleichsam ver-

allgemeinert, und alle Mitglieder einer selben Klasse (insbesondere jene der herr-

schenden Kaste der Wächter), die einer Generation angehören, sind Schwestern 
und Brüder, für die sich das Inzestproblem erübrigt hat, zumal es die Pythia sein 

soll, welche durch das Los die für die richtige Zeugung zusammenpassenden 

PartnerInnen wählt.15 
Es wurde oftmals betont, dass der revolutionäre Charakter der Platonischen 

Ausführungen insbesondere bezüglich der Teilnahme der Frauen an der Wächter- 

und MachthaberInnenkaste, nicht unterschätzt werden dürfe.16 Die hervorragende 

                                              
14  Platon: Timaios, 18 c-e, Politeia, 457 d. 
15  Die Abwesenheit jeglicher PartnerInnenwahl verweist einmal mehr auf den extre-

men Grad der Funktionalisierung der Sexualität im Kontext der von Platon geplan-
ten Eugenik. 

16  Ich verweise hierfür auf den Kommentar der entsprechenden Passagen im V. Buch 
der Politeia, den Gregory Vlastos vorgelegt hat. Seine Frage „Was Plato a femi-
nist“, die bewusst als anachronistische formuliert wurde, vermindert nicht die 
Tragweite seiner Schlüsse: Die utopischen wie auch rationalistischen Anforderun-
gen seines gesellschaftlich-politischen Entwurfs führten Platon dazu, eine prinzi-
pielle Gleichheit zwischen den Geschlechtern anzunehmen, die über die von ihm als 
kontingent bezeichneten Geschlechterasymmetrien und -hierarchien überwiegen. 
Zugleich scheint er selbst, als Bürger Athens, von seinen rationalen Gedanken über-
fordert und hielte sie mehr aus intellektueller Redlichkeit und um der Kohärenz wil-
len denn aus Überzeugung aufrecht. Vlastos sieht in dieser platonischen Geschlech-
tergleichheit eine innerhalb der herrschenden Kaste zu verwirklichende Möglich-
keit. G. Vlastos, „Was Platon a Feminist?“, in: Studies in Greek Philosophy, Prince-
ton: Princeton University Press 1995, Bd. II. In Emile hatte Rousseau vorgegeben, 
dass Platon, nachdem er die Familie abgeschafft habe und mit den Frauen nichts 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | POLIS 

 

Rolle, die der Philosoph der Erziehung, Paideia, im Gegensatz zur geschlechtli-

chen Ausstattung einräumt (das Geschlecht ist symbebêkon, eine zufällige und 

nicht wesentliche Eigenschaft), verschiebt die Arbeitsteilung von der eher an der 
Physis (Natur, Gewachsenheit) orientierten geschlechterhierarchischen Achse auf 

die formalere klassenhierarchische Achse, in der Geschlecht „nur noch“ als wer-

tender Marker fungiert: Die Eliten haben männliche Eigenschaften (des Bürgers-
Kriegers-Philosophen), die allerdings auch von Frauen verkörpert und verwirk-

licht werden können – zwar nicht in so hervorragender Weise wie von den besten 

Männern, spezifisch aber besser von „mannhaften“ Frauen als von „weibischen“ 
Männern. Die Konzeption der „besten Frauen“ in der Politeia orientiert sich also 

am Modell der mannhaft-männlichen Bürger. Obwohl diese maximal rationali-

sierte Polis sowohl Frauen als auch Männer zu befehlen aufruft (eine für die 
Griechen komische Vorstellung, welche die Männer im Theater des Aristophanes 

gleichsam automatisch zum Lachen bringen sollte), und damit eine gleich-

heitspolitische Dimension eröffnet, steht diese Gleichstellung der Geschlechter 
zugleich im Zeichen jenes höheren Zwecks der Eugenik: Um einer bestmögli-

chen Nachkommenschaft willen sollen die Guten (agathoi) so oft wie möglich 

miteinander Nachkommen zeugen. Daraus kann zweierlei gefolgert werden: Auf 
einer ersten Ebene legitimiert die Eugenik im rational nachvollziehbaren und als 

zwingend notwendig einzusehenden Interesse aller die für den „common sense“ 

der Griechen abstruse Vorstellung einer Beteiligung der Frauen an den koina, 
diesen allen gemeinen und damit politischen Dingen. Auf einer vordergründigen 

Ebene und aus einer rein funktionalistischen Sicht (die Platon durchaus auch zu 

unterstellen ist), werden die in Hinblick auf die beste Polis hervorragenden Frau-
en nur deshalb Wächterinnen, weil sie als die gemeinschaftlich für die männli-

                                                                                                                                     
mehr anzufangen wusste, diese den Männern gleichgemacht hätte. Hier wird 
Gleichheit im rechtlich-politischen Sinn mit Identität im umfassenderen Sinn 
gleichgesetzt, was ein – ebenfalls von Platon verwendeter – rhetorischer Kunstgriff 
ist, den erst Aristoteles in der Politik systematisch ad absurdum führt: das Recht ist 
ja gerade dazu da, die „von Natur“ (physei) nicht identischen Menschen/Männer 
vergleichbar und politisch gleich zu machen. Von diesem rhetorischen Trick Rous-
seaus darauf zu schließen, dass die Gleichheit zwischen Wächtern und Wächterin-
nen nur ein Nebenprodukt sei, geht an der platonischen Gedankenwelt und der 
komplexen Argumentationsstruktur, sowie an der Ironie vorüber, mit der diese da-
mals revolutionäre bzw. komisch wirkende Idee vorgebracht wurde, und reduziert 
das Werk auf ein mechanisches. Handelte es sich tatsächlich bloß um ein Derivat, 
dann hätte Platon/Sokrates gewiss nicht den Bruch, den dieser Vorschlag einer 
Gleichstellung im griechischen Imaginären dargestellt hat, und die damit verbunde-
ne Häme auf sich genommen. Siehe z. B. Barbara Schaeffer-Hegel: „Eigentum, 
Vernunft und Liebe“ in: B. Schaeffer-Hegel (Hg.), Vater Staat und seine Frauen, 
Pfaffenweiler: Centaurus 1990, Bd. I, S. 152. Für eine ausführlichere Studie dieser 
Thematik verweise ich vor allem auf das Buch von Nathalie Ernoult, die darin die 
sowohl revolutionären als auch konservativen Elemente an den ihnen zukommen-
den Platz rückt: N. Ernoult: La place des femmes dans la cité platonicienne, Paris: 
unveröff. PhD-thesis EHESS 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 163 

 

chen Wächter verfügbaren Frauen (von der zur „Frauengemeinschaft“ analogen 

Männergemeinschaft für die Frauen ist in der Politeia nicht die Rede) den euge-

nischen Zweck im Sinne der politischen Fortpflanzungsteleologie – oder Biopoli-
tik – erfüllen.17 Und obschon alles, was hinsichtlich der Machtausübung (ar-

chein) über Männer gesagt wird, auch für die herrschenden Frauen (tas archou-

sas) gelten soll, ist die allgemeine Geschlechtergleichheit an anderer Stelle Zei-
chen des sozialen Chaos, jener verfallenden Demokratie, wie Platon sie vor dem 

Kippen in die Tyrannis vorstellte. Diese Welt einer Freiheit im Zustand der hyb-

ris verhöhnte er mit der tragikkomischen Stimme des rechtschaffenen autochtho-
nen Bürgers als eine „verkehrte Welt“, in der alle sozialen Hierarchien aufgeho-

ben sind – jene zwischen Metoiken und Bürgern ebenso wie die zwischen Jungen 

und Alten.  
 

„Aber das Äußerste, was diese Fülle der Freiheit mit sich bringt, die sich in einem sol-

chen Gemeinwesen findet, ist es doch, wenn die gekauften Sklaven und Sklavinnen  

ebenso frei sind wie diejenigen, die sie gekauft haben. Wie weit aber auch im Verhalten 

der Frauen gegen die Männer und der Männer gegen die Frauen die Rechtsgleichheit 

und Freiheit geht, das hätten wir beinahe vergessen zu erwähnen.“  

 
In dieser Welt sind sogar die sonst den Menschen untergeordneten Tiere freier 

als jene, und Hunde verhalten sich wie Gebieterinnen, despoinai.18 Unverkennbar 

ist hier Platons Ironie, und es wäre verfehlt, ihn an dieser Stelle als Autor allzu 
wörtlich zu nehmen oder ihm vorschnell Inkohärenz vorzuwerfen, wo er nicht 

logische Aporetik intendiert, sondern den Umschlag (metabolê) der Regime als 

einen Umschwung der Stimmung im Volk, gleichsam mimetisch, als „Traum“ 
inszeniert. Der Umschlag siedelt sich hier an der Schnittstelle, metaxy, zwischen 

Gleichheit und Freiheit an: Ohne den neu konzipierten hierarchischen Zwang der 

politischen Organisation seiner Politeia wird die demokratische Gleichheit zum 
Irrwitz der Menge, in der sich alle ihre Freiheiten nehmen und keine Verpflich-

tung mehr eingehen, außer die, der schauenden Menge zu gefallen: Der Fall aus 

der Demokratie/Theatrokratie in die Tyrannis ist in den Augen Platons ein 
gleichsam notwendiger. 

Die ideale Gesellschaft Platons teilt also klar in Gute und Schlechte ein, und 

die Philosophie wäre die Wissenschaft, die eine solche Einteilung und die gemäß 
der Notwendigkeit angeordnete Organisation der Teile anleitet. Die Freiheit der 

Muße, die Aristoteles als notwendige Bedingung der Philosophie zum Ausdruck 

bringt, ist bei Platon noch verdeckt. Er versucht vielmehr die Philosophie als 
mühevolle Arbeit an der Schnittstelle zwischen den Registern der Freiheit und 

                                              
17  Die Philosophen-HerrscherInnen (archontes und archousai) sind beauftragt, ab-

wechselnd zu regieren. Platon: Politiea, 540 b. Das Wort „König“ oder „Königin“ 
(basileus oder basileia) taucht in diesem Zusammenhang, entgegen gängiger Be-
hauptungen, im Text nicht auf. 

18  Platon: Politieia, 563 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


164 | POLIS 

 

des Zwangs darzustellen.�9 Hier darf die auf Platon noch lastende Erfordernis, die 

Philosophie zu legitimieren, nicht unterschätzt werden. Schließlich war er es, der 

sie im Anschluss an Sokrates und dessen Verurteilung als höchste Wissenschaft 
(in) der Polis zu institutionalisieren trachtete. Für eine solche Aufgabe ist es stra-

tegisch unvermeidlich, auf diese Tätigkeit die höchsten Werte und die als ehren-

haft anerkannten Eigenschaften zu übertragen. Die Muße, die dem unnötigen Lu-
xus nahe steht, dessen ausgewiesene RepräsentantInnen die reichen Frauen sind, 

würde ein schlechtes Licht auf die Philosophie werfen. Dieses Licht ist umso ge-

fährlicher, als die Philosophen als unnütz (achrêstoi)20 verschrien sind, und die 
Philosophie sich noch nicht in ihrem von Platon ersehnten diskurshegemonialen 

Status etabliert hatte. Dieser Status stand in Abgrenzung zur Mythologie, was die 

Welt jenseits des menschlichen Zusammenlebens anlangt, und in Abgrenzung 
zur Sophistik und politischen Rhetorik, was den staatsbürgerlichen Bereich an-

langte.  

Es verwundert also nicht, dass die Instituierung der Philosophie unentwirrbar 
verbunden bleibt mit dem Ethos männlicher Werte, verankert in den Registern 

der Hierarchisierung, durch welche die Tätigkeiten und die Menschen, die sie 

verrichten, gemäß der eingesetzten Arbeitsteilung einander untergeordnet wer-
den. Diese Verankerung ist umso wichtiger, als Platon sich anschickte, die Sitten 

umzuwälzen, indem er einerseits die Gemeinschaft der Frauen vorschlug, ande-

rerseits, indem er Menschen und Tätigkeiten einander nicht gemäß den kontin-
genten Kriterien der Körperlichkeit (insbesondere das Geschlecht wird als kon-

tingent bezeichnet) zuordnete, sondern gemäß ihrer wesenbestimmenden Anla-

gen (die niemals ganz von dieser Körperlichkeit abgelöst wurden und einer erbli-
chen Bestimmung unterlagen).   

Dabei kann sich ein (scheinbarer) Widerspruch ergeben zwischen einem 

männlichen oder weiblichen Körper und einer mit Geschlechtscharakter verbun-
denen Haltung (oder männlich/weiblich konnotierter ethischer und politischer 

Un/fähigkeiten). Gegen diesen scheinbaren Widerspruch hilft nur eine richtige 

Erklärung aus der Perspektive des Logos und seiner begrifflichen Gesetze. Be-
züglich sittlicher Veränderungen, die dem gewohnten Brauch widerstreben, ist 

die Erfordernis Rechenschaft abzulegen (logon didonai) groß, und die logische 

Erklärung dafür muss entweder propagandistisch oder logisch zwingender sein 
als die Gewalt der Abstimmung.2�  

                                              
�9  Die Notwendigkeit und die zwingende Notwendigkeit der Überredung sind im Be-

reich des Eros (Aphrodite wird wie erwähnt auch als Peithô, Überredung bezeich-
net) ebenso am Werk wie im Bereich des Logos. 

20  Platon: Politiea, 499 b. 
2�  Wie ganz zu Beginn angedeutet, war diese Strategie im tragischen Fall von Sokrates 

nicht wirksam genug, was als ein verstärkt motivierender Umstand im Denken Pla-
tons betrachtet werden kann. Jedenfalls hat Platon den kohärenten Logos, insbeson-
dere den Logos über die ideale Polis, durch das absolute Eine, den Zwang und die 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 165 

 

Im Gegensatz zu dem aus einem biologisch-sozialen Prinzip heraus abgelei-

teten Ausschluss der Frauen aus der Philosophie geht Platon zu einer Inszenie-

rung der Philosophie als Praxis über, die den Körper transzendiert. Dabei handelt 
es sich auch um eine Überschreitung (des Status) der Frauen, insofern diese „all-

gemein gesprochen“ ihrem Körper unterworfen sind.  

Doch trotz des ontologischen Gewichts, das in der platonischen Philosophie 
der Seele in Kontrast zum Leib bzw. zum Körper zugeschrieben wird, spielen 

auch in seiner Philosophie der Politik sowie in der Ethik die auf eine männlich 

gefasste Körperlichkeit verweisenden Bedeutungen eine zentrale Rolle. An sie 
lehnen sich die gemeinschaftskonstitutiven seelischen und charakterlichen Eigen-

schaften an. Auch stellt die männliche Körperlichkeit bzw. deren Ideale eine eben-

so unumgängliche wie konstitutive Grundlage für die Instituierung dieser neuen, 
normative Allgemeinheit beanspruchenden Tätigkeit innerhalb der politischen, ja 

menschlichen Gemeinschaft dar, welche Politik genannt wird, also die Kunst, die 

öffentlichen Angelegenheiten öffentlich zu bewerkstelligen, und nicht vom rela-
tiv abgeschlossenen Ort eines Geheimbundes oder von der pseudopolitischen 

Struktur der Familie aus. 

Zu dieser Grundlage kommen die per Analogie integrierten „weiblichen“ Tä-
tigkeiten (Gebären, Hebammenkunst, Webkunst etc.), die durch ihre Übertragung 

in das den Männern vorbehaltene Reich zu wahren Künsten erhoben werden, die 

Webkunst gar als metaphorische Vorlage für die höchste aller Künste, nämlich 
die politische Kunst des „Staatmannes“, der durch sie aus dem Schatten des Ge-

setzgebers heraustritt, der bei Aristoteles im Vordergrund steht.22 

Diese Bewegung impliziert zwar begrifflich gesprochen eine Universalisie-
rung der Philosophie, doch in Wirklichkeit bleibt diese eine den Männern und 

den männlichen Filiationen vorbehaltene Praxis.  

 
 

                                                                                                                                     
in der Politeia ständig präsente Indoktrinierung aufgerüstet und nicht nur durch eine 
religionsähnliche spekulative Idee des Guten oder gar „Illusion der Gerechtigkeit“. 

22  Platon: Politikos. Zu Aristoteles siehe vor allem die Politik sowie u. a. die Einlei-
tung von Pierre Pellegrin zu seiner Übersetzung derselben. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 | POLIS 

 

Topologie des kol lekt iven Körpers  
bei  Ar istoteles 23 

 
An dieser Stelle ist es hilfreich, auf die Bedeutungen von topos bei Aristoteles 

zurückzukommen. In der Physik ist der Topos abgelöst, nicht nur vom weibli-

chen Geschlecht (topos bezeichnet wie erwähnt auch das weibliche Genital), 
sondern er abstrahiert auch von allem, was sich darin aufhält oder darin Platz 

nehmen könnte. Topos in diesem Sinn erinnert an die Form, an die Grenze des-

sen, was „umgeben“ ist.24 Und dennoch ist der Topos nicht die Form dessen, was 
sich darin aufhält. Insofern er gleichsam noch äußerlicher ist als diese, ist der 

Topos die unmittelbare und unbewegliche Grenze dessen, was umhüllt. Zugleich 

erscheint er als Teil der chôra im Sinn von Territorium, Land, das durch die Re-
formen des Kleisthenes in Trittyen und in Demen (Bezirke) unterteilt worden 

war. Die chôra bindet die Polis in konkreter Weise an diese Erde, dieses be-

stimmte Territorium. Zwischen dem rein persönlichen Prinzip und dem territoria-
len Prinzip (der chôra), ist die kleisthenische Reform also im Topos verankert,25 

                                              
23  Da diese „Topik“ des kollektiven Körpers eine Reflexion des Topos-Begriffs vor-

aussetzt, also die Frage nach den Implikationen des „Orts“ bzw. der Örtlichkeit und 
der Räumlichkeit in der politiktheoretischen Verwendung dieses Begriffs bzw. der 
damit verbundenen Metaphorik sowie seiner Implikationen auf die Figurationen 
von Macht und politischer Institution, nenne ich sie Topologie. Mir ist klar, dass ich 
mich damit auf ein bisher von der Mathematik beanspruchtes Sprachterrain begebe, 
was einen philosophischen Gebrauch des Wortes Topologie jedoch keineswegs aus-
schließt.  

24  Der Platonische Begriff der chôra (im Timaios) ist weit davon entfernt, diese Ablö-
sung zu vollziehen, vielmehr tendiert Platon dazu, ihn mit der Weiblichkeit zu iden-
tifizieren, wenn er diesen Begriff als Eidos materieller Räumlichkeit des Werdens 
entwickelt. Aristoteles nennt diese Räumlichkeit in seiner Interpretation sowohl 
chôra als auch topos, und kommt dabei ohne geschlechtliche Analogien und Homo-
logien aus. Er verwendet diese Analogien hingegen zur Veranschaulichung des 
Verhältnisses zwischen hylê (Materie) und Eidos (Begriff, Gestalt, Form/Ursache). 

25  Aristoteles: Atheinaôn politeia (Die Verfassung der Athener), dt. Ausgabe: Der 
Staat der Athener, XXI, 4. In dieser Passage beschreibt Aristoteles die Reorganisie-
rung der Polis, welche einen impliziten Übergang vom ius sanguinis zum ius soli 
darstellt. Es handelt sich um eine Reorganisierung der Stämme, welche sich auf ei-
ner neuen Verteilung des Territoriums und der Bürger(innen) auf die Bezirke, die 
sie bewohnen, gründet. („Dies geschah, um zu vermeiden, dass man sich mit dem 
Patronym, dem Vaternamen, anruft [der den Namen der alten Familien, genê, ent-
sprach, A.P.] und derart die neuen Bürger entlarvt [die eingebürgerten Metoiken, 
A.P.]“). Das Land (chôra) wurde in drei „topoi“ unterteilt: Stadt, Küste und Bin-
nenland, die sich aus je zehn Demen, also Bezirken zusammensetzten – die dreißig 
Trittyen. Jedem der zehn Stämme wurden durch das Los drei Trittyen zugeordnet, 
„damit jeder Stamm seinen Anteil an allen topoi (Gegenden) hatte.“ Topos nimmt 
hier zwar die gegenüber den alten Regionen der Stämme und der chôra als Land 
abstrahierende Bedeutung an, doch vor allem nimmt der Begriff die Bedeutung von: 
Ort im Ort an, oder spezifischer von Ort im neuem politischen Raum sowie in dem 
diesen Raum umgebenden Raum, der somit den Hintergrund abgibt. Dieser Hinter-
grund-Raum umgibt nicht nur die Orte, die ihn konstituieren, sondern auch die ge-

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 167 

 

und konstituiert eine Polis, die ihre Männer (andres) ist, und die als Demos im 

erweiterten Sinn zur Not auch auf Schiffen evakuiert weiterexistieren kann.26 

Die Suche nach den Grundlagen der Verbindung zwischen Körper und Men-
ge führt uns zu den Ursprüngen der politischen Körpermetapher bei Aristoteles, 

die eine Annäherung an die Topologie des Politischen ist, insofern sie den Kör-

per als politischen Topos inszeniert, der die Dialektik von Einteilung und Teilha-
be der Glieder am Ganzen im Sinne der Organizität repräsentiert. Diese Meta-

pher ist bis heute konstitutiv für die Vor- und Darstellungen von Kollektivität, 

insbesondere von politischer Kollektivität. Dazu kommt die zirkuläre Bestim-
mung des Verhältnisses zwischen Körper als hylê (Stoff, Materie) einerseits, als 

Paradigma (Modell) und zugleich als Glied der Gemeinschaft bzw. des politi-

schen Raums andererseits. Es geht dabei um eine zweifache Bestimmung des 
Begriffs der Menge als Material sowie als organisierter Körper. Obwohl es Pla-

ton war, der Aristoteles insbesondere im Timaios hinsichtlich des Gebrauchs der 

organischen Körpermetapher zuvor kam, war es vor allem Letzterer, der sie 
mehrmals in einem explizit politischen Kontext verwendete. 

Im VII. Buch der Politik erwähnt Aristoteles das Verhältnis zwischen Polis 

und plêthos (Menge, Zahl oder Demos im weiteren Sinn der Bevölkerung im Ge-
gensatz zum „Volk“ als Bürgerkorps). Gemäß der in dieser Passage eingenom-

menen Perspektive, nämlich die „Untersuchung der Bedingungen der von uns 

gewünschten Polis“, rückt das Verhältnis zwischen dem Eidos, also der Ges-
talt/Form dieser guten Polis und ihrer hylê, also der bloßen Menge (plêthos) ins 

Zentrum der Aufmerksamkeit des Politikers oder Gesetzgebers.27 Erinnern wir 

uns an die Definition dieser hylê im ersten Buch: Es ist die „Substanz, aus der ein 
Werk hervorgebracht wird“ (im Gegensatz zu den Instrumenten oder Werkzeu-

                                                                                                                                     
samte Menge (plêthos) bzw. den Demos im weiteren Sinn von Gesamtbevölkerung. 
Dagegen sind die inneren Orte bestimmter und bestimmender, was die Organisation 
der Mengen (plêthê) angeht, insofern sie aus dem gesamten plêthos heraus gemäß 
einem topologischen Gesichtspunkt reorganisiert werden (als dêmos, das heißt Be-
zirk und neuer „Stamm“ mit je drei Gegenden). Doch zugleich ist der Ort, dessen 
Funktion es ist, eine bestimmte Anzahl von Bürgern als Teil der Polis zu versam-
meln, selbst nur abstrakter und politischer Ort, der allein durch den Inhalt dieser 
Zahl (Menge, plêthos der Bürger, arithmetische Zahl der Reform in Hinblick auf die 
Fusionierung des Volkes: anamisgesthai to plêthos) konkret vermittelt wird. Zu-
mindest gilt dies für den Augenblick der originären Instituierung durch die Reform. 
Pierre Lévêque und Pierre Vidal-Naquet haben das schwierige Problem der an die 
Kleisthenische Reform und das politische Denken der Griechen gebundenen politi-
schen Räumlichkeit in ihrem Buch Clisthène l’Athénien analytisch durchdacht auf-
bereitet.  

26  Wie dies die oben erinnerte Episode von der Schlacht von Salamis belegt, eines der 
Schlüsselereignisse der athenischen Demokratie, das, wie Vidal-Naquet betont, von 
den „Antidemokraten“, insbesondere Platon, unterschlagen wird. Siehe zuletzt: 
Pierre Vidal-Naquet: L’Atlantide. Histoire d’un mythe platonicien, Paris: Les Belles 
Lettres 2005. 

27  Aristoteles: Politik, 1326 a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 | POLIS 

 

gen, mit denen es hervorgebracht wird).28 Und alles weist darauf hin, dass diese 

innerhalb des Erkenntnisrahmens der Herstellung und der Werkstatt hervorge-

brachte Definition auch für die Frage nach der Menge bzw. die Bevölkerung he-
rangezogen wurde. Denn es ist der Politiker oder der Gesetzgeber, den Aristote-

les als Werkmeister (dêmiourgos) einführt, um seine Analogie plausibel zu ma-

chen. Die hier ins Spiel gebrachte hylê ist nicht die umfassend-omniplastische 
und gleichsam autopoietische protê hylê, sondern eine bestimmte (schon in-

formierte) Materie. So wird auch diese erste Bedingung nur in Hinblick auf die 

Qualität der Polis relevant: keine gute Gestaltung ohne gutes Material. 
Obwohl es bei Aristoteles keinen individualistischen Reduktionismus gibt, 

der alles auf den Einzelnen als ontologische Quelle der Gemeinschaft zurückfüh-

ren will, gründet die Gestalt oder Form (Eidos) der Menge und noch mehr des 
Demos auf dem Modell der Individualität. Diese bleibt, obgleich sie die Pluralität 

immer schon voraussetzt, einzigartige Einheit durch die hierarchische Anordnung 

ihrer Teile hindurch. Die körperliche Individualität fungiert als Modell der plura-
len und zugleich einigen Gestalt der in Klassen, Gemeinschaften, Gruppen etc. 

unterteilten Polis. Der Körper, Soma, ist also Modell und Glied dieser Entität. 

Organologisch wird die somatische Metapher in dem Moment, in dem Aristoteles 
sie in Hinblick auf die Gestaltbarkeit einer konstitutiven Aporie der Polis ent-

wirft: Unterschiedliche Arten von Teilen oder Gliedern sind ungleich und gleich, 

eher dem materiellen Prinzip oder eher dem Telos, also der Zweckursache zuor-
denbar, mehr oder weniger notwendig für die Bedingungen oder/und Zwecke 

dieser Entität, der sie alle angehören, ohne allerdings ein Teil davon im Sinne der 

Teilhabe und Teilnahme zu sein. Bevor die somatische Metapher also die exklu-
sive und zunehmend banalisierte Bedeutung erhält, die ihr Menenius Agrippa zu 

propagandistischen Zwecken zu Gunsten der Römischen Herrschenden gibt (der 

Magen solle sich nur dem kapitalen „Kopf“, also den Herrschenden unterord-
nen), erscheint sie bei Aristoteles in ihrem komplexen Verhältnis zum Demos als 

bewaffneter männlicher Körper. Denn es ist dieser Demos, mehr oder weniger 

groß an der Zahl, dem er dadurch das begriffliche Antlitz der Einheit verleiht, um 
ihn als beratende und beschließende Instanz veranschaulichen und verständlich 

machen zu können. Die Souveränität des männlichen Bürger-Volkes, der Wille 

des Demos, ist gleichsam nur über eine Verkörperung zu begreifen, so wie die 
demokratische Beratung und Abstimmung letztlich in der ekklêsia zu verorten 

war. Und so vollzieht er die Analogie auch zwischen den Teilen des Organismus 

und den Klassen, also Untermengen (plêthê) der Polis. Diese Untermengen und 
nicht die Individuen spielen die Rolle der „Körper“-teile der politischen und juri-

dischen Souveränität.29 

                                              
28  Ibid., 1256 a 4-6. 
29  Bezüglich der unterschiedlichen Klassen und der Rolle, die sie für die Konstituie-

rung der Polis spielen, siehe vor allem Buch IV der Politik, 1289 b 25-1291 b 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 169 

 

Die erste Definition des Bürgers (politês) in der Politik beinhaltet die archê 

noch im engeren Sinn von Amt. Diesen Sinn muss Aristoteles erweitern, um ihm 

die für die Definition der politischen Bürgerschaft nunmehr zentrale Bedeutung 
des (in der ekklêsia) versammelten Demos zukommen können zu lassen. Statt 

metechein kriseôs kai archês (Teilhaben an der Ausübung der Richter- und Rats-

funktion), wird das Wesen der Bürgerschaft definiert als echousia koinônein 
archês bouleutikês ê kritikês (Möglichkeit an der Beratungs-/Entscheidungs- oder 

richterlichen Macht Anteil zu haben).30 Und so ist es der Demos, der den Bürger-

korps konstituiert, was aus der konstitutionsgebundenen aristotelischen Sicht auf 
die Bürgerschaft aus der Demokratie jene Verfassung macht, in der „Bürger-

schaft“ ihren Sinn am vollständigsten entfaltet. Der Demos im engeren Sinn  

überwiegt in dieser Textpassage denn auch nicht zufällig über den Demos im 
weiteren Sinn: Auf die zweite Definition des Bürgers folgt unmittelbar eine da-

von abgeleitete Definition der Polis, die sich im Hinblick auf die Autarkie aus 

dieser Menge von Bürgern zusammensetze. Kein Wort über die anderen, unter-
geordneten, Teile der Bevölkerung, die ja auch die Polis, ja den Demos im weite-

ren Sinn ausmachen.  

Dieser Komplex von Argumenten zugunsten der Souveränität der Menge und 
nicht der Wenigen oder eines Einzigen wird von der Körpermetapher gestützt: 

Wenn, vom überwiegenden Standpunkt der Quantität aus, die Menge reicher und 

stärker ist als ein einziger Mann, dann ist sie auch für die Souveränität angemes-
sener. Sie übertrifft also den trefflichen Mann (spoudaios anêr): „Denn da sie 

viele sind, kann jeder über einen Teil der Tugend und der Einsicht verfügen, und 

wenn sie zusammenkommen, kann die Menge werden wie ein einziger Mensch 
(ôsper hena anthrôpon to plêthos), der viele Füße, Hände und viele Sinneswerk-

zeuge hat und so auch im Hinblick auf die Wesensart und die Denkweise.“31 Aus 

einer Sichtweise, die auf der Unersetzbarkeit der Zusammensetzung der Erfah-
rung jedes Einzelnen beruht, folgt die durchaus unplatonische Einschätzung des 

Stagiriten, dass die Menge über eine größere Urteilskraft verfügen könnte als der 

beste, ja göttlichste, Einzelne.32 
 

Doch wenden wir uns wieder der Aristotelischen Ordnung der Modelle der Ein-

heit zu, die für ihn hinsichtlich der Verwirklichung der archê als auszuübende 
Machtinstanz unabdingbar ist. Die Einheit wird wie erwähnt paradigmatisch über 

den menschlichen Körper vorgestellt. Auf dieser Ebene der Organizität des Kör-

pers und seiner Teile, die alle Menschen unabhängig von ihrem Geschlecht tei-
len, verwendet Aristoteles den allgemeinen Terminus anthrôpos. Dies steht nur 

                                              
30  Ibid., 1275 a 22-23. 
31  Ibid., 1281 a 42-1281 b 15. 
32  Ein anderes Argument zugunsten der Regierung des Demos ist, dass die Wenigen 

leichter korrumpierbar seien als die Menge. Aristoteles: Der Staat der Athener, 
XLI, 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 | POLIS 

 

scheinbar der damals durchgängig männlichen Verkörperung der hier diskutier-

ten archê entgegen. Denn was uns heute bei den Griechen als unmittelbar offen-

kundig erscheint, war für diese selbst wohl eine nicht weiter hinterfragbare 
Selbstverständlichkeit, und so hat die Differenzierung zwischen anêr und anthrô- 

pos weniger den Sinn, die Frauen konkret einzubeziehen, als vielmehr einen be-

grifflichen Möglichkeitsraum zu eröffnen: Auf diesem körperlichen und zugleich 
vom Geschlecht und anderen Besonderheiten abstrahierenden Terminus baut sich 

die Einheit der Menge auf, während das konkrete Modell der für diese Menge 

konstitutiven Einzelheit der Mann, anêr, ist. Zugleich ist der tugendhaft männli-
che Mensch als konkret besonderer in gewisser Hinsicht auch das Modell für die 

konkret allgemeine Tugendhaftigkeit der gesamten Menge. Es besteht kein Zwei-

fel darüber, dass es sich hier um die Formursache hinsichtlich der Tugend, und 
um die Stoffursache hinsichtlich der Einzelheit handelt: Die einzelnen Individuen 

sind wie die hylê – der Stoff der Menge, die als Demos sowohl Eidos (Form, 

Gestalt) als auch Telos (Ziel, Zweck) dieser verstreuten Teile ist. Sie ist deren 
Zusammensetzung, analog zur Aristotelischen Definition der Seele als Eidos und 

somit gleichsam als Verfassung des Leibes (sôma). Die Tugend auf der männli-

chen Seite steht also der Körperlichkeit auf der menschlichen Seite gegenüber 
und beide haben mit Frauen wenig gemein. Äußerstenfalls können wir darin die 

Erhebung des „Männlichen“ über die leibliche conditio humana hinaus suchen: 

Nicht sein Körper lässt den anêr hervorragen, sondern seine Seele und sein Geist, 
die jedoch, gerade bei Aristoteles und anders als bei Platon, unauflöslich mit dem 

Leib-Köper, den sie formieren, verwoben sind.33  

Innerhalb der Ordnung der Modelle und Schemata verhalten sich anêr und 
anthrôpos chiasmatisch zueinander wie Geist und Körper. Während der anêr, als 

Paradigma/Vorbild des konkret Einzelnen, als Gestalt der Tugend (spoudaios) 

genannt wird, ist der anthrôpos das sinnliche und zugleich allgemeine Modell 
(im Neutrum) organisierter Einheit. Die Überlegenheit der Menge gegenüber 

dem Einzelnen (Privaten, idiôtês) – und sei er noch so überragend – liegt in der 

Aristotelischen Transformation von Quantität in Qualtiät vermittels jenes Analo-
gie-Tropus, der die Zahl in einem Ort, topos, versammelt, wodurch sie erst zu ei-

nem Eidos wird. Zwar ist der topos an sich noch kein Eidos, sowenig übrigens 

wie die Zahl oder die Menge, doch erweisen sich beide als unerlässlich für die 
Hervorbringung von Qualität im politischen Sinn. Diese begriffliche Ablösung 

der Menge (plêthos) vom Eidos, die Aristoteles – viel radikaler als Platon – in 

der Metaphysik vollführt, vermag überhaupt erst die Denkwege zu eröffnen, die 
es erlauben, die Polis systematischer von der Vielheit und nicht mehr nur von der 

Einzelheit/Einheit her zu begreifen. Denn erst diese Abstraktion der arithmeti-

                                              
33  In einer hierarchisch binären Logik hat dies die Befürwortung der empirischen Un-

terwerfung der Frauen zur Folge, während es bei diesbezüglichen Idealisten wie 
Platon oder auch Descartes eine radikalere Transzendierung der empririschen Ge-
schlechterhierarchien ermöglichte bzw. induzierte.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 171 

 

schen Zahl und damit das Ende der Hierarchie der Zahlen unter der Ägide des 

obersten und einzigen Einen eröffnen – systematischer als die historisch-

politische Setzung – die logische Konsistenz von isêgoria und isonomia als 
Gleichheit von Ungleichen. Die Tautologie, gemäß der die mehrzähligen Einen 

als freie Menschen gleich seien, weil sie einander ähneln, drückt genau diese abs-

trakte Leere der arithmetischen Zahl aus, die es möglich macht, sie jeder Gestalt 
zuzuordnen, die an diesem Eidos des plêthos (an der Gestalt der Menge also) 

teilhat, das Demos genannt wird – allerdings mit der griechischen und bis heute 

nachwirkenden „Ausnahme“ von Sklaven, Frauen, Fremden und Kindern, diesen 
„Anderen der Polis“, welche die Einen als solche grundlegend mitkonstituieren.34 

Unter den somatischen Metaphern, die zur Vor- und Darstellung der Polis 

und der Verfassungen dienten, finden wir ganz allgemein die „organisierten We-
sen“: Gemäß der Zusammensetzung der Organe unterscheiden sich die Verfas-

sungen analog zu den Tierarten.35 Das Verhältnis zwischen Kopf und Körper 

wird auf die Polis vermittels der Analogie des kybernêtês angewandt. Wir kön-
nen nach heutigem Wissen nicht weiter zurückgehen als bis auf Aristoteles, um 

die diesbezüglichen Quellen der sozialen Modelle von Kybernetik und System-

theorie zu finden. Doch diese Anhaltspunkte der Selbstdarstellung eines Kollek-
tivs, das sich in Termini eines organischen Ganzen mit seiner Vielzahl an Glie-

dern vereinigt, beschränken sich nicht auf die griechische Antike. Die Körperme-

tapher erscheint im Bereich des Politischen in der zirkulären Gestalt des Körpers 
als Modell und als Glied des politischen Raums insbesondere bei den späteren 

Philosophen des Staates. Sie taucht dort allerdings in veränderter, gleichsam 

konkretistischer, Gestalt auf, wenn wir etwa die Schriften der spanischen Ärzte 
der Renaissance betrachten (oder den Leviathan von Thomas Hobbes), bei denen 

stets – ob explizit oder implizit – der Mann die Doppelrolle von Modell und 

Glied übernimmt.  
Zur Frage nach der Anlehnung des Modells an die historische Praxis ist – 

wenngleich tautologisch – festzuhalten, dass in den stärker um den Krieg herum 

organisierten Gesellschaften das männliche Monopol institutioneller Machtaus-
übung tief greifender im Männerkorps verankert ist als in weniger kriegerischen 

Gesellschaften. Diese Relevanz des Krieges für die Qualität einer Polis wird je-

doch gerade von Aristoteles radikal in Frage gestellt bzw. verneint. Und auch 
hierin weicht seine Vorstellung von einer guten – oder gar der bestmöglichen – 

                                              
34  Bezüglich der Zahl siehe Julius Stenzel: Zahl und Gestalt bei Platon und Aristote-

les, Leipzig, Berlin: Teubner 1924. Diese ausschließende Beschränktheit der Uni-
versalität ist eine historische, die durch die Einforderung des allgemeinen An-
spruchs der Gleichheit und die damit verbundenen historisch-politischen Kämpfe 
sukzessive aufgelöst wurde (und weniger durch ein ethisches oder katholisches Ge-
bot der Nächstenliebe oder Anerkennung des Eigenen im Anderen, deren Propaga-
teure bis heute zu den vehementesten Verfechtern des institutionellen Ausschlusses 
gehören). 

35  Aristoteles: Politik, 1290 b 25-38. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 | POLIS 

 

Verfassung von jener seines Lehrers ab. In einer Stelle des IV. Buches der Politik 

verortet er den kriegerischen Part der Polis über jenem der Bauern, die das Feld 

bestellen.36 Aristoteles leitet sein Argument einmal mehr mit der Metapher des 
beseelten Körpers ein:  

 
„Wenn man nun aber die Seele eines Lebewesens für einen wichtigeren Teil ansetzen 

sollte als den Körper, so muss man auch bei den Staaten in höherem Grad als die Dinge, 

die sich auf den notwendigen Nutzen beziehen, solche ansetzen wie den kriegerischen 

Teil und den, der Anteil hat an der richterlichen Gerechtigkeit, dazu aber noch den bera-

tenden, der den politischen Verstand verwirklicht.“37  

Und wenn daran geglaubt würde, dass das Wesen einer Armee in der Kraft der 

performativen Körper bestünde, so würde sich ein Kohärenzproblem aufwerfen 

angesichts der Aristotelischen Anschauung, dass die Körperkraft (to dynamenon 
tô sômati) der Grund ist für die Unterwerfung derer, die über sie verfügen.38 

Dass Herrschaft immer mit mehr oder weniger subtilen Distinktions- und Un-

terdrückungsmethoden einhergeht, verweist auf den Satz, den Aristoteles gerade 
bezüglich der Herrschaft der Männer über die Frauen vorbringt. Die folgende 

Beschreibung ist umso erstaunlicher, als sie merklich von der Auffassung vom 

Verhältnis zwischen Gatten und Gattin abweicht, wie sie in der Nikomachischen 
Ethik vorgebracht wird: In der Politik heißt es nämlich dazu:  

 

                                              
36  Es handelt sich um Teile, die einer Tätigkeit zugeordnet sind, und nicht um fixe 

Personengruppen, da zum Beispiel Krieger zugleich Bauern sein können. 
37  Aristoteles: Politik, 1291 a 24-28, von der Autorin in Anlehnung an die französi-

sche Übersetzung von Pierre Pellegrin abgeänderte deutsche Übersetzung: Aristote: 
Les Politiques, Paris: Flammarion 1990. 

38  Ibid., 1252 a 32-33. „Denn das ‚Wesen‘, welches in der Lage ist, mit dem Denken 
vorauszusehen, ist von Natur das Beherrschende und das von Natur aus Gebietende 
(despozôn), doch das, welches in der Lage ist, eben das mit dem Körper auszufüh-
ren, das ist das Beherrschte und das von Natur aus Dienende.“ Beide sind hier leich-
ter zu trennen als im Fall der Armee. Es handelt sich hierbei um die berühmt-
berüchtigte Passage, in der Aristoteles die Sklaverei als von Natur aus seiende, das 
heißt auch als logisch-notwendige Komplementarität begründet. Kurz davor hatte er 
mit seiner Aufzählung der notwendigen Bedingungen der Polis begonnen: „Man 
muss also vorerst die vereinigen, die ohne einander nicht existieren können, wie et-
wa zum einen die Frau und den Mann (Weibliches und Männliches) um der Fort-
pflanzung willen – und das nicht zufolge einer freien Entscheidung, sondern wie 
das sowohl bei den anderen Tieren als auch bei Pflanzen als Trieb naturgegeben ist, 
ein derartiges anderes Wesen zu hinterlassen, wie man es selbst ist – zum anderen 
aber das von Natur aus Herrschende und das Beherrschte wegen der Lebenserhal-
tung.“ Es braucht kaum hinzugefügt zu werden, das diese Aussage leichtfüßig über 
die Zwänge und/oder imaginären stimuli hinweggeht, durch die eine Gesellschaft 
oder ein Staat die Menschen, insbesondere die Mütter, zur Fortpflanzung anhält 
bzw. anregt, und die Sklav/inn/en in Sklaverei versetzt hält. Aristoteles rückt zwar 
die beiden komplementären Hierachien (Geschlechter, Herrschende-Sklaven) ne-
beneinander, hält aber den Unterschied fest, der sich nur bei den Barbaren verwi-
sche, wo Frauen und Sklaven den selben Rang hätten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 173 

 

„In den meisten politischen Regimen wechseln beherrschen und beherrscht werden (ar-

chein ka archesthai) einander ab (denn die Gleichheit soll von Natur aus sein, ohne Un-

terschied); und dennoch, jedes Mal, wenn der eine herrscht und der andere beherrscht 

ist, wird nach einem Unterschied getrachtet, in den Erscheinungsformen (schêmata), 

den Anreden (logoi) und den Ehren (timai) […]. Das (Herrschafts)verhältnis zwischen 

dem Männlichen und dem Weibliche ist immer dieser Art.“39  

 

Es existiert ständig, aei, ohne Abwechslung, und doch ist es institutiert, ja es 

könnte in Gefahr geraten, wenn diese Zeichen der Beherrschung und Übergeord-
netheit zu schwach würden oder wenn zu viele vorherrschende Frauen (hêgemo-

nikoterai) sich ihren Weg bannen würden und damit die Natur der Geschlechter-

verhältnisse änderten. (In der Tat ist sich Aristoteles dieser von ihm als Gefahr 
betrachteten Möglichkeit bewusst, also der Möglichkeit, dass Frauen zuviel 

Macht in der Polis an sich ziehen könnten (obschon dies für ihn nur im Rahmen 

impliziter Macht und nicht als explizit politische Ermächtigung im Sinne politi-
scher Ämter und Institutionen vorstellbar scheint).  

Wenn er schreibt, dass die Frau „die beratschlagende und entscheidende Fä-

higkeit (to bouleutikon) besitzt, nicht aber die souveräne Entscheidungsmacht (o-
der die Autorität: all’ akyron)“, sagt er implizit, dass sie aufgrund ihrer unterge-

ordneten Funktion von der Macht ausgeschlossen ist, ihre Natur als Mensch voll-

ständig zu verwirklichen.40 „Vollständig“ ist hier wichtig, denn als Mutter muss 
sie diese zumindest teilweise, nämlich über ihre Kinder verwirklichen; als freie 

Frau ist sie, zumindest implizit politisch, Bürgerin. Das Wort akyron verweist auf 

den Bereich der Politik und der damit der expliziten Machtausübung. Die Gesell-
schaft schließt die Frauen aus der Teilhabe an der Souveränität (kyrion) des ver-

sammelten Volkes aus, die hê kyria heißt. Durch die wirkliche Teilhabe an diesem 

kyrion kommte jedem ein Teil davon zu, diejenigen, die davon ausgeschlossen 
sind, sind akyron. Aristoteles gibt keine weiteren Erklärungen oder Gründe dafür 

an. In der Polis sind die Frauen „notwendig“ oder von der Natur der Polis aus Be-

herrschte, im oikos sind sie es nicht zwingend, und vielleicht nicht einmal auf der 
agora des Detailhandels. Doch im oikos ist die Tatsache, dass eine Frau den Mann 

beherrscht, für Aristoteles „widernatürlich“ im Sinne der „Natur der Macht“. Die-

ses Attribut gründet für ihn wohl auch in der Minderwertigkeit, die er den Frauen 
im Vergleich zu den Männern beimisst, doch das sagt er nicht ausdrücklich.  

Innerhalb der Logik der Politik, dieser ersten Politologie, müssen wir anders 

wo weitersuchen: Weil die Natur der Machtausübung sich in der Frauen aus-
schließenden Politik verwirklicht (was gemäß Aristoteles in der Natur der Polis 

liege), ist die Vorherrschaft eines akyrion über einen, der Teil des kyrion und der 

kyria ist, gegen die Natur der Macht. Ein Zirkel, in dem die politische Macht die 
private hervorbringt, und nicht umgekehrt, weil die Macht ein genuin politisches 

                                              
39  Aristoteles: Politik, 1259 b 5-6, von mir abgeänderte Übers. 
40  Ibid, 1260 a 12-13. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 | POLIS 

 

Phänomen ist. Als nur private ist die Macht psychisch und/oder physisch, und sie 

wird es umso mehr, als sie sich an die unmittelbare Gewalt annähert.  

 
 
Format ion der  Körper  und pol i t ische Korpsbi ldung 41 
 
Das im archaischen Zeitalter in Griechenland aufkommende Hoplitenkorps bilde-

te eine militärische Formation, von der die späteren politischen Entwicklungen, 

insbesondere die Demokratisierung der athenischen Polis, nicht mehr wegzuden-
ken sind. Im Gegensatz zur vom Mut des Helden geprägten Kriegsführung bei 

Homer steht hier die Phalanx der Schwerbewaffneten Infanteristen im Zentrum 

(Hopliten, von hopla = ganze Rüstung).42 Die Bedeutungsverschiebung der 
andreia, (Mannhaftigkeit bzw. Mut) von einem draufgängerischen Mut des Ein-

zelhelden zum standhaften Ausharren in der Reihe, Körper an Körper mit den 

Nebenmännern, war zugleich verbunden mit einer Verschiebung der Bedeutung 
des Krieges für das Gemeinwesen. Nicht mehr der fürstliche Ruhm und der grau-

sam-blutige Heldentod konstituierten den Sinnkern des Krieges, sondern der ge-

meinschaftsstiftende „schöne Tod“ der Soldaten für die Polis.43 Was die Forma-
tion des Heeres betrifft, so ging sie einher mit einer Gleichsetzung der Soldaten, 

für die es nicht nur verpönt war, aus Angst aus der Reihe auszubrechen, sondern 

auch, sich als einzelner besonders hervorzutun.  
Es geht nicht darum, diese Entwicklung als bestimmenden Grund für die Ent-

stehung der athenischen Demokratie darzustellen. Denn erstens muss es für eine 

solche Entwicklung bereits in der Gesellschaft vorhandene Bedeutungen und 
Praktiken in diese Richtung gegeben haben, und zweitens unterscheiden sich 

Sparta und Athen in der Gestaltung des Politischen grundlegend voneinander. 

Während die Organisation der spartanischen Polis insgesamt der Kriegslogik 
subsumiert blieb, wurde in Athen die Demokratie geschaffen und damit auch ei-

ne eigene politische Sphäre des gemeinsamen Zu-Rate-Gehens und Entscheidens 

(ekklêsia). Zwar blieb die Armeezugehörigkeit neben der Herkunft von atheni-

                                              
41  Dieses Kapitel ist eine überarbeitete und erweiterte Fassung eines im Rahmen des 

IAPH-Symposions 1996 zum Thema Krieg gehaltenen Vortrags. Das Vortragsma-
nuskript erschien unter dem Titel: „Die Formation der Körper. Zum formierten 
Männerkorps als Grundgestalt politischer Gemeinschaft“, in: Wiener Philosophin-
nen Club (Hg.), KRIEG/WAR. Eine philosophische Auseinandersetzung aus femi-
nistischer Sicht. Ausgewählte Dokumentation des VII. Symposiums der IAPH, 
München: Wilhelm Fink 1997, S. 167-174. 

42  Siehe hierzu v.a. Jean-Pierre Vernant (Hg.), Problèmes de la guerre en Grèce an-
cienne, Paris, La Haye: Mouton 1968; bezüglich Athen siehe insbesondere Pierre 
Vidal-Naquet, „La tradition de l’hoplite athénien“ ebenda sowie Yvon Garlan „Der 
Mensch und der Krieg“, in: Jean-Pierre Vernant (Hg.), Der Mensch der Griechen, 
Frankfurt am Main: Campus 1993. 

43  Siehe hierzu insbesondere die Grabrede des Perikles bei Thukydides: Geschichte 
des peloponnesischen Krieges, II, 34-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 175 

 

schen Eltern Grundlage für die Erlangung des Bürgerstatus’, doch die Politik, an 

der alle eigentlichen Bürger teilnehmen sollten, verfolgte andere Zwecke als nur 

militärische. Und so ist es hier nicht der Bürger, der − um es mit Vidal-Naquet 
auszudrücken − als Krieger die Polis leitet, sondern der Athener führt als Bürger 

Krieg. Ebenso hat sich die athenische Armee während des V. Jahrhunderts eher 

nach dem Modell der Polis gestaltet als umgekehrt, und die Flotte löste in ihrer 
Bedeutung für die strukturelle Verbindung zwischen demokratischer Polis und 

Heer die Phalanx ab. (In der Flotte dienten diejenigen, welche kein Geld für eine 

Rüstung hatten.) 
Der kriegerische Männerkorps war also zwar die personelle Grundlage des 

Demos als politische Körperschaft und auch Ehre und Mut standen in Analogie 

zueinander, doch die Polis bildete die Gleichheit ihrer männlichen Bürger über 
eigene Weisen der Bestimmung und der politischen Teilnahme aus. Auch hob 

sich der Tugendbegriff von der militärisch-körperlich eingeschränkten andreia 

als Tugend par excellence ab, um sich in vier aretai einzuteilen (andreia, dikaio-
synê, sôphrosynê, phronêsis). Dies änderte allerdings nichts an der hierarchi-

schen Komplementarität der Geschlechterrollen, die in Athen noch stärker aus-

geprägt war als in Sparta. Der mittels rotierender Ämter auf Gleichheit ausge-
richtete demokratische Männerkorps Athens war einer, von dem Frauen im Ver-

hältnis zu Männern viel einschneidender eingeschränkt waren als im Falle des 

rein militärisch ausgerichteten Sparta.44 
Die Verbindung zwischen militärischem und politischem Körper ist nicht ein 

metaphorischer im rhetorischen oder genauer im tropologischen Sinn des Wortes, 

sondern er ist es in dem Sinn, als die Organisation des Militärkorps eine konstitu-
tive Rolle spielt hinsichtlich der Hervorbringung politischer Räume und eines 

body politic als Bürgerkorps mit entsprechend korporierter „Seele“.  

Das Verhältnis zwischen den beiden Körperschaften – der der Krieger und 
der der Bürger – kann  anhand der Kategorien der Gestalt/ung sowie der Dar- 

und Vorstellung im und durch das Körperbild dargestellt werden. Das militäri-

sche Korps ist hierbei ein Prototyp metaphorisch-ontologischer Verbindungen 
zwischen dem Einzelkörper und der Menge, die sich über dessen Modellgestalt 

(Eidos) als Individuum herausbildet.45 

                                              
44  Die Gleichung von Hierarchie und Männerkorps ist also keineswegs überzeitlich, 

auch wenn sie für unsere aus dem christlich-monarchischen Zentralismus stammen-
de Bürokratie-Demokratie weitgehend zutreffen mag. Was sich sehr wohl in gewis-
ser Hinsicht durchgehalten hat, ist die männlich militärische Grundlegung der Bür-
gerschaft. 

45  Ontologisch auch deshalb, weil die Metapher d.h. die Übertragung nicht nur eine 
semiologische Angelegenheit ist, sondern auch eine das Sein betreffende, insofern 
sie zur Gestaltung und damit zum Ins-Sein-Treten eines vorher noch nicht da gewe-
senen oder irgendwo deterministisch angelegten Seienden/Seins beiträgt. Was die 
ontologische Differenz zwischen Seiendem und Sein hinsichtlich etwa der Politik 
und der politischen Sphäre betrifft, so überlasse ich diese Frage der traditionellen 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


176 | POLIS 

 

Die Einheit des Volkskörpers ist dabei über die organische Einheit eines Ein-

zelkörpers vermittelt gestaltet. Ob dieser Einzelkörper nun ein über die kyberne-

tische Metapher vom Sitz der Vernunft, also vom Haupt regierter ist (Aristoteles 
begründet in der Politik, im Anschluß an Platon, diese Metapher des kybernetês, 

Steuermannes) oder einer der egalitären Glieder war schon bei Aristoteles selbst 

nicht im Voraus entschieden.46 Was im Voraus entschieden war, ist die Reprä-
sentanz der Vielheit durch die Einheit der Körpergestalt (mit ihrem Pendant der 

Einheit des Beschlusses oder des Willens wie bei Rousseau). Es geht dabei um 

die Repräsentanz als Vereinigung der vom Zerreißen bedrohten Heterogenität 
sowie um die Repräsentanz dieser Heterogenität durch die Homogenität und To-

talität der Gestalt einer vernünftig angeordneten Anzahl von Gliedern.  

Dieser homogene Körper der Krieger steht in einem Analogieverhältnis zu 
dem dafür zu formierenden Einzelkörper der Epheben (Jungmänner, die mit dem 

Eintritt in den Militärdienst ihre Bürgerschaft erlangen). Es stimmt keineswegs, 

daß der menschliche Körper, auf dem die kollektive Korporation aufbaut, in der 
antiken Vorstellungswelt immer schon der vernunftgeleitete, verdinglichte Kör-

per ist, immer schon abgehoben von seinem Husserlschen Pendant der Innerlich-

keit, also dem Leib.47 Es ist dies ein Vorurteil, das sich vor allem für Platon als 
falsch erweist: Seine Auseinandersetzung mit der Aufzucht des Kindes (pais) 

und seiner Erziehung zum Mann, insbesondere in den Nomoi, steht im Zeichen 

der Formierung eines zu Amorphheit und innerem Chaos der Begierden drän-
genden Leibes. Diese Formierung, Eingrenzung des für die Einheit der Gemein-

schaft bedrohlichen und selbst ohne diese Gemeinschaft nicht überlebensfähigen 

Leibes ist für Platon zentral, auch wenn dieses Begriffspaar des Soma in Leib 
und Körper bei ihm nicht explizit ist. Die Frage ist allerdings, ob das Husserlsche 

Begriffspaar nicht eine noch grundlegendere Kluft als die von ihm gesetzte ver-

nachlässigt. Die Husserlsche Kluft von fühlend-erlebendem inneren Leib und äu-
ßerlichem, d.h. greifbarem Ding-Körper lässt nämlich ein Begriffspaar aus, das 

in der Platonischen Auseinandersetzung noch klarer auszumachen ist, und zwar 

das vom Leib als von Unbestimmbarkeit gezeichnetem Psyche-Soma einerseits, 
vom Körper als formiertem und begrenztem Soma andererseits. Und nur Letzte-

rer wird bei Platon zur Grundlage für die vernunftgeeinte Person im Dienste der 

harmonischen Einheitsgesellschaft. Die Formierung des Leibes (durch physische 
und geistige Leibesübung) zum Körper ist der Auftakt für jeden einzelnen neuen 

Bürger, sich in das Armeekorps bzw. das Bürgerkorps einzugliedern. Demge-

                                                                                                                                     
Ontologie, die bekanntlich bei deren Analyse als „bloss“ ontische, also Seienden, 
zuweilen schwer daneben griff. 

46  Platon stellt im Kritias (112b) die Akropolis des prähistorischen Athen als Krieger-
korps bzw. -geschlecht in sich selbstgleichem Für-Sich-Sein (auto kath’auto) dar. 
Zu Aristoteles siehe unten Kap. 8. 

47  Siehe hierzu Jacob Rogozinski: „‚Wie die Worte eines berauschten Menschen‘. Ge-
schichtsleib und politischer Körper“, in: Herta Nagl-Docekal (Hg.), Der Sinn des 
Historischen, Frankfurt am Main: Fischer 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 177 

 

genüber steht die nicht erst durch Platon weiblich besetzte Amorphheit, Zügello-

sigkeit und Übermäßigkeit der Begierde sowie der leiblichen Lust, insbesondere 

der sexuellen, deren Beherrschung, als einzige unter allen Genüssen, nicht durch 
Übung des Genusses zu erlangen ist, sondern die schlichtweg zu verdrängen bzw. 

als reproduktionsteleologische Sexualität zu funktionalisieren sei. Die psychische 

Instanz der Lust (hêdonê) als somatische, d.h. insofern sie in den Leib reicht und 
auf diesen gerichtet ist, wird im Zuge dieses Formierungsprozesses allerdings 

zugunsten der sublimierten Denklust, d.h. Lust an den bzw. der Idee des Schö-

nen, Guten und Wahren abgekapselt. Dieser Weg der Sublimierung ist einer, der 
den Männern, den Philosophen vorbehalten ist, deren Formierung sich an jener 

des Soldaten in mehr als einer Hinsicht anlehnt.48  

Die Menge der formierten Männerkörper, die sich durch klare, feste Grenzen 
und Kräfteverhältnisse auszeichnen, ist in ihrer zur Einheit organisierten Gestalt 

die höchste Verkörperung einer undurchdringlichen Idee, in der sich die Gesamt-

heit der territorialen Bevölkerung als Volkskörper sammeln soll. Während das 
Heer an der Front bzw. am  Schlachtfeld stellvertretend um Leben und Tod bzw. 

um Freiheit und Ehre kämpft, ist der „Randdemos“ (freie Frauen, Alte, Kinder 

und im Extremfall auch Sklaven) von der Vernichtung bzw. Versklavung „nur“ 
bedroht. Dieser Stellvertretungskrieg ist mit der kapitalistischen Entwicklung der 

Armee zum militärisch-industriellen Komplex immer mehr auf die ganze Bevöl-

kerung übertragen worden, sowohl in seinen Produktionsbedingungen als auch in 
seinen unmittelbaren Auswirkungen der Körper und Psychen verstümmelnden 

Waffengewalt. Was sich nicht ausgeweitet hat, ist das Monopol auszeichnender, 

effektiver Kampfhandlungen, deren Kern bis heute der Nahkampf ist, aus dem 
Frauen sogar in der US-amerikanischen Armee ausgeschlossen sind.49  

Diesem effektiven Kriegerheer als kämpfender Repräsentanz nach außen hin 

steht im Inneren der eigentliche Demos bzw. in den modernen Demokratien die 
Volksvertretung gegenüber, deren Aufgabe es vornehmlich in der Antike war, 

die stasis, also den Bürgerkrieg, abzuwenden.50 Diese Volksvertretung streitet in 

einem Theater um Meinungen und Interessen. Es ist klar, dass jede Art von Bera-
tung und Entscheidung in einer irgendwie formalisierten Art und Weise stattfin-

den muss. Vielleicht ist es irrelevant, dass die − bei uns noch nicht sehr lange 

gültigen − parlamentarischen Gestaltungsformen sowie die Selbstrepräsentation 

                                              
48  Siehe Teil I zu Ausdauer, Mut, andreia als Grundlagen der schmerzverursachenden 

Denkanstrengung. 
49  Die Rede vom virtuellen Krieg hat sich in Jugoslawien in ihrer Beschränktheit auf 

eine bestimmte Art der Kriegsführung und ihrer medialen Übertragung offenbart. 
50  In die stasis sind alle involviert, die sonst aus der kämpfenden Polis ausgeschlossen 

sind: Frauen und Alte, Sklaven und Jugendliche. Dementsprechend ist auch heute 
noch auf der Unterscheidung zwischen regulärer Armee und bewaffneten Bürger-
kriegsparteien zu beharren, insofern sich in letzteren immer wieder Frauen finden, 
die in Nahkämpfe verwickelt werden, sowie der Bürgerkrieg überhaupt stärker von 
der Struktur des Nahkampfes geprägt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 | POLIS 

 

des Parlaments als Ort der Souveränität auf den Gestaltungsschemata des for-

mierten Kriegerkorps beruhen, die sich ihrerseits an der Form des im Halbkreis 

abgeschlossenen und uniformierten Repräsentationskörpers des Volkes anlehnen. 
Pragmatisch gesehen stellt die Form der im Vollkreis (und nicht im Halbkreis) 

nach oben hin angeordneten Tribünen wohl die beste Lösung für die lebendige 

(nicht digitale oder sonst wie mediatisierte) Kommunikation in Großgruppen dar, 
weil darin alle einander sehen und hören können. Es war dies die Form des Bou-

leuterions, also jenes Gebäudes des aus der Vollversammlung der Bürger ausge-

losten Rats der 500 (boulê). Die modernen repräsentativen Demokratien hinge-
gen wählten als Vorbild für die Architektur ihrer über Parteien gewählten Reprä-

sentanten das griechische Theater, in dem nicht nur maskiert gesprochen wurde, 

sondern in dem auch die Bühne und die sie begrenzenden Wände wie ein Spiegel 
der Polis den Kreis der Tribünen als Halbkreis beschloss. Vielleicht ist bereits 

darin ein Hang zur politischen Theatrokratie der Gegenwart angelegt.  

Die athenische Polis jedenfalls hat die Sphären von religiösem Kult und Poli-
tik, dann von Politik und Theater überhaupt erst räumlich zu trennen begonnen. 

Mit dieser Auseinanderlegung wurde jede als Sphäre sui generis mit ihren je ei-

genen Organisations- und Gestaltungsweisen instituiert und spezialisiert.51  
Frauen sind körper- und repräsentationsorganisch aus diesen Stellvertretungs-

räumen ad personam ausgeschlossen, weil ihre sozialisierten Körper der Identität 

uniformierten männlichen Antlitzes bzw. Anzuges zuwiderlaufen. Doch dieser 
Ausschluss hat sich zunehmend in einen strukturellen verwandelt, zu dessen 

wichtigsten Elementen der Konkretion das Kostüm zählt. (Es bedarf nur eines 

Hinweises auf die uniformierten Anzugträger in den Parlamenten und vor allem 
bei internationalen Gesandtentreffen, inmitten derer jede Frau, zumal wenn sie 

sich nicht auch so kleidete, bis vor kurzem als Travestie im Männerraum er-

schien.) Aber auch noch aus einem anderen, mindestens ebenso wichtigen Grund 
stellen Frauen Fremdkörper in diesen Räumen dar: Als Pendant zum männlichen 

Monopol effektiver kollektiver Machtausübung wurde, nicht zuletzt aus Gründen 

projektierter Einheitsstiftung, das Weibliche als Erd- bzw. Chora-Prinzip bis hin 
zur Allegorie des Territorialstaates abseits von jeglicher handlungsbezogenen 

Bedeutungswirklichkeit in einen abstrakt- bzw. religiös-transzendenten Raum 

extrapoliert. Dieses Prinzip, das sogar von Frauen selbst zum viel versprechen-
den Anderen gegenüber männlicher Herrschaft erhoben wurde, tritt durch seinen 

ebenso monopolhaften Anspruch auf Weiblichkeitsdarstellung den gesellschaftli-

chen Gestaltungsmöglichkeiten von Frauen entgegen.52 Im Raum des politischen 

                                              
51  Dass die Fusionierung der Sphären in der totalitären Inszenierung von einmütig 

formierter Menge und religiösem Kult mit an der Spitze dem paranoiden Volksfüh-
rer als Messias und Vater erst vor kurzem in unseren Breiten stattgefunden hat, 
zeigt, wie prekär die Eigenheit dieser Räume ist; und sie neu zu gestalten ist uner-
lässlich, um überlieferten Ausschlussschemata entgegenzuwirken. 

52  Die unkritische und meist unausgewiesene Übernahme des ontologischen Chôra-
Begriffs als Matrix des Werdens im Timaios zum Zwecke einer Grundlegung von 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 179 

 

Imaginären und in dem des Krieges gibt es diese zur gestaltenden Effektivität 

komplementäre Funktion der Einigung über die abstrakt-ikonische bzw. ideelle 

Körper-Frau-Gestalt (Eidos/eidolon) ebenfalls seit den Griechen. Diese politische 
Erbauungsgestalt reicht von Athena über die Libertas bis zur Marianne und wird 

vor allem in Zeiten der Krise und des Krieges − gemeinsam mit seinem negativen 

Gegenbild der zersetzenden weiblichen Monstrosität − bemüht. In dieser Funkti-
on projektierter und affektiv besetzter Einheitsstiftung steht sie strukturell dem 

mutig dafür kämpfenden Männerkorps gegenüber und besetzt als abstrakt- bzw. 

religiös-transzendentes Imaginäres den gesellschaftlich-imaginären Raum des-
sen, was Frau-Sein betrifft. Und zwar umso ausschließlicher, als dieses wirkliche 

Frau-Sein auf das Weibliche, also komplementär zum Männlichen beschränkt 

ist.53 
Die hypostasierte Weiblichkeit als Erde wie auch Menschenmaterial hervor-

bringende Materie schlägt sich in kollektiven Vorstellungen des singulären Frau-

enkörpers als Stellvertreter feindlichen Territoriums nieder, das es zu verwüsten 
oder biopolitisch zu verwerten gilt. Darin fügt sich die Vorstellung des Frauen-

körpers als Wunde ein.54 Diese weibliche Körperverunstaltung, die bereits auf 

der ideellen Vorstellung von der Amorphheit weiblicher Körperlichkeit basiert, 
steht in einer unauflösbaren Verbindung zu der historischen Verunmöglichung 

weiblicher Körperschaften als Gestalten formierter kollektiver Körper, die alle-

samt das Phantasma der hybrisverdächtigen Meute, bzw. der Amazonen hervor-
rufen und damit wieder auf die Ungestaltetheit verweisen. 

 

Die komplexen sozio-politischen Verhältnisse, erfahren nicht nur in der identi-
tätslogisch und teleologisch setzenden Philosophie bezüglich der Körperlichkeit, 

sondern auch während des Krieges eine Reduktion auf die primitivsten Termini 

traditioneller Komplementarität. Diese Beschränkung in der Komplementarität 
birgt für Frauen nur dort eine Verwirklichungsmöglichkeit, wo es um die mate-

                                                                                                                                     
Weiblichkeit unter Absehung vom politischen Chôra-Begriff (Land, Territorium) 
und von der Verbindung zwischen beiden, hat fatale Implikationen für das, was 
Frau-Sein gesellschaftlich und politisch bedeutet bzw. bedeuten kann. 

53  Ich verweise hierzu auf den Wiener Dialektausdruck „Auf ana Wundn lieg’n“. Was 
die weiblichen Gottheiten bzw. Allegorien des Staates als gleichsam dem religiösen 
bzw. abstrakt-transzendenten Imaginären angehörende betrifft, so ist hier nicht der 
Platz, das Konkurrenzverhältnis genau zu erläutern, in dem sie zum effektiven Ima-
ginären aktueller politischer Teilnahme von Frauen stehen. Es sei hier nur erwähnt, 
dass dieses Verhältnis nicht eines der polaren Trennung dieser beiden Schichten des 
Imaginären ist, sondern von Überlappungen und Durchlässigkeit geprägt ist, die im 
Verhältnis zur politischen Teilnahme von Frauen wachsen. Das heißt, dass diese 
Trennung nicht so sehr als der Grund für den Ausschluß von Frauen aus der Sphäre 
der Politik zu sehen ist, sondern dass sie vielmehr Teil des männlichen Machtmo-
nopols ist, aber zugleich zu dessen Perpetuierung beiträgt. 

54  Siehe hierzu das von Gudrun Perko und mir verfaßte Buch: Phänomene der Angst. 
Geschlecht – Geschichte – Gewalt, Wien: Milena 1996, kap. II.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 | POLIS 

 

rielle, körperlich-hyletische Wiederherstellung bzw. Vermehrung des Territori-

ums und seines Menschenmaterials geht.  

Die geschlechtsspezifischen Grunddienste Gebären und Wehren wurden in 
der Antike explizit, heute zum Teil noch unterschwellig, in ihrer Komplementari-

tät einander gegenübergestellt wie kulturell und natürlich erzwungenes Aufs-

Spiel-Setzen von Leben: Sowohl die Geburt als auch der Krieg implizieren 
schrecklichen körperlichen Schmerz und Lebensgefahr (Artemis, die Göttin der 

Jagd und damit der Waffen ist zugleich jene Göttin, die den gebärenden Frauen 

den Tod im Kindbett bringt.) Ob der Krieg nun eine männliche Erfindung oder 
nur eine Aneignung aller Waffengewalt zur Kompensation des weiblichen Ge-

bärmonopols ist, bleibt dahin gestellt. Sicher ist, dass er nicht mehr aus unserem 

Dasein wegzudenken ist. Die Frage ist, wie kommen wir zu einer Entgrenzung 
und damit zum Bruch dieser Komplementarität, welche als Begründung für Zu-

gehörigkeit zur und Ausschluss aus effektiver und voller Bürgerschaft bis heute 

weiterwirkt? Die geschlechtsspezifisch abgeschlossenen Sphären, die mit dieser 
Komplementarität geschichtlich strukturell verbunden sind, sind nur aufzulösen 

durch eine Ausweitung der Sphäre instituierender Politik auf alle Bereiche des 

gesellschaftlichen Lebens und somit durch eine breitestmögliche Teilnahme von 
Frauen mit ihren heterogenen Anliegen und Lebensentwürfen. Das bedeutet, dass 

es einer weiter reichenden Entgrenzung der Politik als heute bedarf, einer Politik, 

welche die traditionell männlich-korporatistische und elitistische Sphäre mono-
polisierender Vertretung überschreitet. Wie dies geschehen und gestaltet werden 

soll, darauf kann eine Einzelne keine Antwort liefern, vielmehr bedarf es dazu 

kollektiven politischen Willens so vieler wie möglich. 
Ohne den politischen Raum vom militärischen ableiten zu wollen, sind doch 

mit Arendt die historisch-strukturalen Bande zu unterstreichen, insbesondere be-

züglich des agonistischen Charakters der beiden in Frage stehenden Tätigkeiten –
 kriegerischer Kampf sowie politisches Handeln und Sprechen.55 Die zentrale 

Dimension dieser Bande ist die räumliche, und zwar nicht nur aus logistischen 

und topographischen Erwägungen, welche ja die militärische wie auch agonale 
Organisation beherrschen. Die räumliche Dimension ist vor allem wegen der ge-

sellschaftlichen Implikationen dieser Bande zentral, durch welche die militäri-

sche Hierarchie der Körper sich auf einer breiter gefassten Ebene als Hierarchie 
der zivilen Räume ausmachen lässt, insbesondere was die bürokratischen Räume 

anlangt, die in ihrer modernen institutionellen Organisation auch die trennend-

verbindenen Bande der Hierarchien von Kirche und monarchisch-absolutis-
tischem Staat ererbt haben. 

Die Formalisierung des politischen Raums hat sich also ausgehend von einer 

Trennung geschlechtsspezifisch substantialisierter Räume vollzogen, eine Tren-
nung, welche von den konventionellen Theorien über die Genese des Staates nur 

                                              
55  Siehe hierzu, im kritischen Anschluss an Vernant, Nicole Loraux: „Le lien de la di-

vision“, in: dies.: La cité divisée, Paris: Payot 1997, Kap. IV, insbesondere, S. 96f. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


TOPOLOGIE DES KOLLEKTIVEN KÖRPERS | 181 

 

selten in Betracht gezogen werden. Die politischen Implikationen dieser Substan-

tialisierung, die kritisch zu beleuchten gerade Aufgabe einer Ontologie des Poli-

tischen ist, insofern sich diese auf die Seins- und Hervorbringungsweisen des Po-
litischen und der Politik bezieht, sind zumindest drei. Zum einen die erwähnte 

männliche Monopolisierung der politischen und staatlichen Räume, weiters die 

Formationsweisen der männlich geprägten kollektiven Körper, die als organisier-
te Institutionen die öffentliche Sphäre verdichten und zugleich kolonisieren, und 

schließlich der dazu komplementäre Ausschluss der „Anderen“, insbesondere der 

Frauen aus diesen Korps, die sich ja zugleich über diese Aus- und Abgrenzung 
mitkonstituieren und -formieren. Der Aufbau von Grenzen (limites et frontières) 

zwischen den gesellschaftlichen Räumen ist untrennbar verbunden mit der Insti-

tuierung der ehelichen Gattungskomplementarität der Geschlechter, die den 
Mann als denjenigen einsetzt, der den Raum penetriert, besetzt und immer wieder 

verlässt, der von der Frau auf den verschiedensten Ebenen des gesellschaftlichen, 

aber auch des einzelpsychisch wirksamen Körperimaginären repräsentiert wird. 
Der Mann also ist jener, der sich entäußert und zu externalisieren vermochte, in-

dem er die Familie lange Zeit nach außen hin repräsentierte. Der oikos als gesell-

schaftlicher Raum konstituierte sich durch eben diese Instituierung, die als per-
formativen Akt zu bezeichnen eine Verkürzung ist, weil damit noch nichts über 

die imaginär-affektiven Hintergründe und Mechanismen gesagt ist. Mit dieser In-

stituierung wird der männliche Protagonist des Gesellschaftlichen ebenso gegen 
seine komplementär als minderwertig konnotierten Rivalen wie auch gegen all 

jene etabliert, die mangels anatomischer und kosmetischer Insignien als gefährli-

che weil potentiell Macht zersetzende Andere figurieren.  
Die Notwendigkeit, diese Substantialisierungen in Hinblick auf die Verwirk-

lichung der Demokratie, insbesondere der Geschlechterdemokratie, zu brechen 

bzw. dekonstruktiv aufzuweichen hat vor allem in den letzten 200 Jahren, insbe-
sondere aber nach dem 2. Weltkrieg und mit der neuen Frauenbewegung Ende 

des 20. Jahrhunderts dahingehend Wirkung gezeigt, dass zumindest de jure, aber 

in vieler Hinsicht gewiss auch de facto, die öffentliche Sphäre sich der Menge, 
unabhängig von besagten Korps-„Insignien“ öffnete, womit tatsächlich eine Ver-

allgemeinerung der politischen Sphäre befördert wurde, die der „männlichen“ 

Aneignung dieser alle betreffenden Sphäre zunehmend entgegen wirkte. Ein sol-
cher Bruch muss über eine gewisse Abstraktionsleistung geschehen, wie sie je-

dem Transfigurationsprozess zugrunde liegt; die Abstraktion des Begriffs der 

Menge und die Herrschaft derselben als Grundlage der Demokratie im Gegensatz 
zur Herrschaft der Wenigen sind davon nicht ablösbar. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Bibliographie 

Agulhon, Maurice (�979): Marianne au combat, Paris: Flammarion.  
Agulhon, Maurice (�989): Marianne au pouvoir, Paris: Flammarion.  
Arendt, Hannah (�98�): Vita Activa, Piper: München, Zürich. 
Aristophanes (�990): Thesmophoriazousen, Komödien, München: dtv. 
Aristoteles (�973): Rhétorique, Paris: Les Belles Lettres.  
Aristoteles (�983): Nikomachische Ethik, Stuttgart: Reclam. 
Aristoteles (�987-88): Physik, Hamburg: Meiner. 
Aristoteles (�988): L’homme de génie et la Mélancolie (Problem XXX), Paris: Rivages. 
Aristoteles (�989-9�): Metaphysik. Hamburg: Meiner. 
Aristoteles (�989): Politik, Stuttgart: Reclam sowie Paris: Les Belles Lettres. 
Aristoteles (�990): Les politiques, Paris: Flammarion. 
Aristoteles (�995): Über die Seele, Meiner: Hamburg. 
Aristoteles (�997): Poetik, Stuttgart: Reclam. 
Aristoteles (�997): Der Staat der Athener, Stuttgart: Reclam. 
Aristoteles (2000): Generation of animals. Cambridge, Mass. u. a.: Harvard Univ. 

Press. 
Aubenque, Pierre (�994): Le problème de l’être chez Aristote, Paris: PUF. 
(�993): Aristote: Politique. Etudes sur la Politique d’Aristote. Paris: PUF. 
Aulagnier, Piera (�975): La violence de l’interprétation, Paris: PUF. 
Badie, Bertrand/Birnbaum, Pierre (�979): Sociologie de l’Etat, Paris: Grasset. 
Benveniste, Emile (�969): Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Paris: Mi-

nuit. 
Bion, Wilfred R. (�97�): Erfahrungen in Gruppen und andere Schriften, Stuttgart: 

Klett-Cotta. 
Bluestone, Natalie H. (�987): Women and the Ideal Society. Plato’s Republic and Mod-

ern Myths of Gender, Amherst: University of Massachusetts Press. 
Bluestone, Natalie H. (�988): „Why Women Cannot Rule: Sexism in Plato Scholar-

ship“. In: Philosophy of Social Science, �8.  
Blumenberg, Hans (�987): Das Lachen der Thrakerin, Frankfurt am Main: Suhrkamp  
Bres, Yvon (�973): La psychologie de Platon, Paris: PUF. 
Braun, Lucien (�990): Geschichte der Philosophiegeschichte, Darmstadt: Wissenschaft-

liche Buchgesellschaft. 
Brisson, Luc (�973): „Bisexualité et médiation en Grèce ancienne“. In: Bisexualité et 

différence des sexes, Paris: Gallimard. 
Brisson, Luc (�982): Platon, les mots et les mythes, Paris: Maspero. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


184 | CHIASMEN 

 

Brisson, Luc (�997): Le sexe incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans l’Antiquité 
gréco-romaine, Paris: Les Belles Lettres. 

Brisson, Luc (�994): Le même et l’autre dans la structure ontologique du Timée de Pla-
ton, Sankt Augustin: Academia-Verlag. 

Burnyeat, M. F. (�977): „Socratic Midwifery, Platonic Inspiration“. In: Bulletin of the 
Institute of Classical Studies, 24. 

Calame, Claude (�996): L’éros dans la Grèce antique, Belin: Paris. 
Calame, Claude (�996): „Sappho’s Group“. In: Ellen Greene (Hg.), Reading Sappho, 

Berkeley e. a.: University of California Press. 
Card, Claudia (�996): „Genealogies and Perspectives: Feminist and Lesbian Reflec-

tions“. In: International Studies in Philosophy, 3. 
Caruso, Igor A. (�96�): Die Trennung der Liebenden. Eine Phänomenologie des Todes, 

Frankfurt am Main: Fischer. 
Castoriadis, Cornelius (�975): L’institution imaginaire de la société, Paris: Seuil, dt. 

Gesellschaft als imaginäre Institution, Frankfurt am Main: Suhrkamp �984.  
Castoriadis, Cornelius (�978): Les carrefours du labyrinthe (CL) I, Paris: Seuil,  
Castoriadis, Cornelius (�98�): Durchs Labyrinth, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Castoriadis, Cornelius (�986): Domaines de l’homme. CL II, Paris: Seuil. 
Castoriadis, Cornelius (�986): „Merleau-Ponty und die Last des ontologischen Erbes“. 

In: Die leibhaftige Vernunf – Spuren von Merleau-Pontys Denken, hg. v. Alexandre 
Métraux/Bernhard Waldenfels, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Castoriadis, Cornelius (�990): Le monde morcelé. CL III, Paris: Seuil.  
Castoriadis, Cornelius (�997): Fait et à faire. CL V, Paris: Seuil.  
Castoriadis, Cornelius (�999): Figures du pensable. CL VI, Paris: Seuil. 
Chanteur, Janine (�980): Platon, le désir et la cité, Paris: Sirey.  
Chantraine, Pierre (�968): Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Paris: 

Klincksieck.  
Clemens von Alexandria (�936): Die Teppiche (Stromateis), Basel: Schwabe. 
Cohen, David (�987): „Law, Society and Homosexuality in Classical Athens“. In: Past 

and Present, ��7.  
Cooper, John (�980): „Aristotle on friendship“. In: Essays on Aristotle’s Ethics, hg. V. 

Amely O. Rorty, Berkeley: University of California Press.  
Delcourt, Marie (�986): Stérilités mystérieuses et naissances maléfiques dans l’Antiqui-

té classique, Paris: Les Belles Lettres. 
Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (�995): Qu’est-ce que la philosophie, Paris: Minuit. 
Detienne, Marcel/Vernant, Jean-Pierre (�974): Les ruses de l’intelligence, Paris: Flam-

marion.  
Dean-Jones, Lesley (�994): Women’s Bodies in Classical Greek Science, Oxford: Clar-

endon Press.  
Derrida, Jacques (�972): Marges de la philosophie, Paris: Minuit. 
Derrida, Jacques (�987): „Chôra“. In: Poikilia. Etudes offertes à Jean-Pierre Vernant, 

Paris: Editions de l’EHESS. 
Derrida, Jacques (2000): Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Derrida, Jacques und Elisabeth Roudinesco (200�): De quoi demain… Dialogue, Paris: 

Fayard Galilée. 
Detienne, Marcel (�976): „Potagerie de femmes ou comment engendrer seule“. In: Tra-

verses, 5–6. 
Diels, Hermann/Kranz, Walther (�96�): Fragmente der Vorsokratiker, Berlin: Dietz. 
Diogenes Laertios (�998): Leben und Lehren der Philosophen, Stuttgart: Reclam. 
Dover, Kenneth J. (�978): Greek Homosexuality, Cambridge: Harvard University Press. 
Droz, Geneviève (�992): Les mythes platoniciens, Paris: Seuil. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


BIBLIOGRAPHIE | 185 

 

Dubois, Page (�994): „The Platonic Appropriation of Reproduction“. In: Feminist In-
terpretations of Plato, hg. v. Nancy Tuana, Philadelphia: The Pennsylvania State 
University Press. 

Effe, Bernd (2004): „Platon und die Päderastie“. In: Platon verstehen, hg. v. Marcel van 
Ackeren, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Epicurus (�993): Briefe, Sprüche, Werkfragmente, Suttgart: Reclam. 
Ernoult, Nathalie (�994): „Homosexualité féminine chez Platon“. In: Revue française de 

psychanalyse, 3. 
Ernoult, Nathalie (�996): La place des femmes dans la cité platonicienne, unveröff. 

PHD-thesis, Paris: EHESS. 
Festugière, André Jean (�960): Aristote: Le plaisir, Paris: Vrin. 
Finley, Moses I. (�985): L’invention de la politique: démocratie et politique en Grèce 

ancienne et dans la Rome républicaine, trad. par J. Carlier, Paris: Flammarion. 
Finley, Moses I. (�99�): Das politische Leben in der antiken Welt, München: dtv. 
Foucault, Michel (�977): Sexualität und Wahrheit I, Der Wille zum Wissen, Frankfurt 

am Main: Suhrkamp. 
Fränkel, Hermann (�95�): Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, New 

York et Frankfurt am Main, Oxford: Blackwell.  
Freud, Sigmund (�960): Gesammelte Werke (GW), Frankfurt am Main: Fischer.  
Garlan, Yvon (�993): „Der Mensch und der Krieg“. In: Der Mensch der Griechen, 

hg. v. Jean-Pierre Vernant, Frankfurt am Main: Campus. 
Georgoudi, Stella (�99�): „Bachofen, le matriarcat et le monde antique“. In: Histoire 

des femmes en Occident Bd.I, hg. v. George Duby, Michelle Perrot, Paris: Plon. 
Goldschmidt, Victor (�985): Le paradigme dans la dialectique platonicienne, Pa-

ris: Vrin. 
Gonzalez. Francisco J. (�99�): „Aristotle on Pleasure and Perfection“. In: Phronesis, 2. 
Halperin, David M. (�985): „Platonic Eros and What Men Call Love“. In: Ancient Phi-

losophy, 5. 
Halperin, David M. (�986): „Plato and Erotic Reciprocity“. In: Classical Antiquity, �. 
Halperin, David M. (�989): „Why is Diotima a Woman?“. In: Before Sexuality: The 

Construction of Erotic Experience in the Ancient Greek World, hg. v. David M. 
Halperin/John Winkler/Froma Zeitlin, Princeton: Princeton University Press. 

Halperin, David M. (�990): One Hundred Years of Homosexuality, New York: 
Routledge. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (�98�): Werke, Frankfurt am Main: Suhrkamp.  
Herkert, Petra (�987): Das Chiasma, Würzburg: Königshausen und Neumann. 
Herodot (2002): Historien, Bamberg: Buchner. 
Hesiod (�965): Sämtliche Werke, Bremen: Schünemann. 
Hoffmann, Ernst (�964): „Methexis und Metaxy bei Platon“. In: Drei Schriften zur 

griechischen Philosophie, Heidelberg: Winter. 
Horkheimer, Max /Adorno, Theodor W. (�978): Dialektik der Aufklärung, Frankfurt am 

Main: Fischer. 
Iriarte, Ana (�986): Parole énigmatique, parole féminine, Thèse de 3e cycle, Paris: 

EHESS.  
Jóo, Maria (�997): „Die Liebe zum �hnlichen“. In: Gymnasium, �04. 
Joubaud, Catherine (�99�): Le corps humain dans la philosophie platonicienne, Paris, 

Vrin. 
Joyce, James (�98�): Ulysses, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Kahn, Laurence (�978): Hermès passe, Paris: Maspero. 
Kelsen, Hans (�985): Die Illusion der Gerechtigkeit, Wien: Manz.  
Klein, Robert (�956): „L’imagination comme vêtement de l’âme chez Marsile Ficin et 

chez Giordano Bruno“. In: Revue de métaphysique et de morale, �. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


186 | CHIASMEN 

 

Kurtz, Donna/Boardman, John (1971): Greek Burial Customs, London: Thames and 
Hudson. 

Lacan, Jacques (1975): Séminarie I, Les écrits techniques de Freud, Paris: Seuil. 
Lacan, Jacques (1975): Séminaire livre XX, Encore!, Paris: Seuil. 
Laqueur, Thomas (1992): Auf den Leib geschrieben: die Inszenierung der Geschlechter 

von der Antike bis Freud, Frankfurt am Main u. a.: Campus. 
Leveque, Pierre/Vidal-Naquet, Pierre (1964): Clisthène l’Athénien, Paris: Macula. 
Lloyd, Genevieve (1984): The Man of Reason, Minneapolis: University of Minnesota 

Press. 
Lobel, Edgar, und Denys Page (Hg.) (1955): Poetarum Lesbiorum Fragmenta, Oxford: 

Oxford University Press. 
Loraux, Nicole (1981): L’invention d’Athènes. L’histoire de l’oraison funèbre dans la 

„cité classique“, Paris, La Haye: Mouton, Editions de l’EHESS. 
Loraux, Nicole (1987): Vorwort zu Giulia Sissa: Le corps virginal, Paris: Vrin. 
Loraux, Nicole (1989): Les expériences de Tirésias, Paris: Gallimard. 
Loraux, Nicole (1991): „Qu’est-ce qu’une déesse ?“. In: Histoire des femmes en Occi-

dent Bd. I, hg. v. Georges Duby/Michelle Perrot, Paris: Plon. 
Loraux, Nicole (1996): Né de la terre, Paris: Seuil. 
Loraux, Nicole (1997): La cité divisée, Paris: Payot.  
Loraux, Nicole (1998) „Warum die Frauen, wie es heißt, die Erde nachahmen“. In: Gu-

drun Perko, Mutterwitz, Wien: Milena. 
Manuli, Paola (1983): „Donne mascoline, femmine sterili, vergini perpetue: la gineco-

logia greca tra Ippocrate e Sorano“. In: Madre materia, hg. v. Silvia Campese/Paola 
Manuli/Giulia Sissa, Turin: Boringhieri. 

Marcovich, Miroslav (1972): „Sappho fr. 31: Anxiety Attack or Love Declaration? “. 
In: Classical Quarterly, 22. 

Marx, Karl (1990): Manuskripte von 1844. MEGA Abt. 1. Berlin: Dietz. 
Merleau-Ponty, Maurice (1994): Le visible et l’invisible, Paris: Gallimard  
Merleau-Ponty, Maurice (1964): Das Sichtbare und das Unsichtbare, München: Fink. 
Métraux, Alexandre/Waldenfels, Bernhard (Hg.) (1984): Die leibhaftige Vernunft – 

Spuren von Merleau-Pontys Denken, München: Fink. 
Meunier, Mario (1932): Femmes pythagoriciennes: Fragments et lettres de Theano, Pe-

rictione, Phyntys, Melissa et Myia, Paris: L’artisan du livre. 
Migliori, Maurizio (1993): L’uomo fra piacere, intelligenza e bene, Milan: Vita e Pen-

siero. 
Montaigne, Michel de (1953): Die Essais, Leipzig: Reclam.  
Nancy, Claire (1983): „Euripide et le parti des femmes“. In: La femme dans les sociétés 

antiques. Actes des colloques de Strasbourg (A. E. C. R mai 1980 et mars 1981), 
Strassburg: Université des sciences humaines de Strasbourg.  

Nestle, Wilhelm 1926-27: „Die Fabel des Menenius Agrippa“. In: Klio, 21. 
Nietzsche, Friedrich (1999a): Jenseits von Gut und Böse, München: Goldmann. 
Nietzsche, Friedrich (1999b): Über die Genealogie der Moral, München: Goldmann. 
Nussbaum, Martha (1986): The Fragility of Goodness, Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press. 
Nussbaum, Martha (1990): Love’s Knowledge, Oxford: Clarendon Press. 
Nussbaum, Martha (1994): The Therapy of Desire, Princeton: Princeton University 

Press. 
Osborne, Catherine (1994): Eros Unveiled, Oxford: Clarendon Press. 
Paradiso, Annalisa (2003): „Sappho, la poêtesse“. In: La Grèce au féminin, hg. v. Ni-

cole Loraux, Paris: Les Belles Lettres. 
Pechriggl, Alice (1991): „Der Einfall der Einbildung als ontologischer Aufbruch“. In: 

Die Institution des Imaginären. Zur Philosophie von Cornelius Castoriadis, hg. v. 
Alice Pechriggl/Karl Reitter, Wien: Turia & Kant. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


BIBLIOGRAPHIE | 187 

 

Pechriggl, Alice (1999): „Der Körper in den Gestaltungen und Schichtungen des ge-
schlechtsspezifischen Imaginären“. In: Körper-Konzepte, hg. v. Julia Funk u. a., 
Tübingen: Gunter Narr. 

Pechriggl, Alice (2000): Corps transfigurés. Stratifications de l’imaginaire des 
sexes/genres Bd. II Critique de la métaphysique des sexes, Paris: l’Harmattan. 

Pechriggl, Alice (2004): „‚Biopolitik’ und demokratische Instituierung zwischen Agie-
ren und Handeln“. In: Autonomie und Heteronomie der Politik. Politisches Denken 
zwischen Post-Marxismus und Proststrukturalismus, hg. v. Frankfurter Arbeitskreis 
für politische Theorie & Philosophie, Bielefeld: Transcript. 

Pechriggl, Alice (2006): „Wie un/dogmatisch ist Kelsens Platon? Drei Annäherungen an 
Die Illusion der Gerechtigkeit“. In: Griechische Philosophie im Spiegel Hans Kel-
sens. Band 28 der Schriftenreihe des Hans Kelsen-Instituts, hg. v. Robert Wal-
ter/Clemens Jabloner/Klaus Zeleny Wien: Manz. 

Pechriggl, Alice/Ross Martin M. (2004): „Platons Höhlengleichnis im Film“, 
http://philo.audiothek.at, 20. Juni. 

Pellegrin, Pierre (1993): „La Politique d’Aristote: unité et fractures. Eloge de la lecture 
sommaire“. In: Aristote, Politique, hg. v. P. Aubenque, Paris: PUF. 

Pellegrin, Pierre (1996): „Le De Anima et la vie animale“. In: G. Romeyer-Dherbey 
(Hg.), Corps et âme. Sur le De Anima d’Aristote, Paris: Vrin. 

Perko, Gudrun/Pechriggl, Alice (1996): Phänomene der Angst. Geschlecht – Geschichte 
– Gewalt, Wien: Milena. 

Pietra, Régine (1997): Les femmes philosophes de l’Antiquité gréco-romaine, Paris: 
L’Harmattan.  

Platon (1991): Sämtliche Werke. Frankfurt am Main, Leipzig: Insel. 
Platon (1964-1995): Œuvres complètes, Paris: Les Belles Lettres. 
Reik, Theodor (1927): Dogma und Zwangsidee. Eine psychoanalytische Studie zur 

Entwicklung der Religion, Leipzig, Wien, Zürich: Internationaler Psychoanalyti-
scher Verlag. 

Ribes, François (1983): „La sexion, le mixte et le neutre“. In: Oui la philosophie, 1. 
Rogozinski, Jacob (1996): „‚Wie die Worte eines berauschten Menschen.‘ Geschichts-

leib und politischer Körper“. In: Der Sinn des Historischen, hg. v. Herta Nagl-
Docekal, Frankfurt am Main: Fischer. 

Rosé, Daniel (1995): L’endurance primaire.  Paris: PUF. 
Ruprecht, Louis A. (1999): Symposia: Plato, the Erotic, and Moral Value, Albany: 

State University of New York Press. 
Sa
d, Suzanne (1983): „Féminin, femme et femelle dans les grands traités biologiques 

d’Aristote“. In: La femme dans les sociétés antiques. Actes des colloques de Stras-
bourg (mai 1980 et mars 1981), Strasbourg: Lévy. 

Sappho (1989): Alcée, Sappho, Paris: Les Belles Lettres. 
Sartre, Maurice (1991): „L’homosexualité dans la Grèce antique“. In: Amour et sexuali-

té en Occident, Paris: Plon. 
Schaeffer-Hegel, Barbara (Hg.) (1990): Vater Staat und seine Frauen Bd. I, Pfaffenwei-

ler: Centaurus. 
Sissa, Giulia (1983): „Il corpo della donna“. In: Silvia Campese/Paola Manuli/Giulia 

Sissa (Hg.), Madre materia, Turin: Boringhieri. 
Sissa, Giulia  (1987): Le corps virginal, Paris: Vrin. 
Sissa, Giulia  (1991): „Philosophies du genre“. In: Georges Duby/Michelle Perrot (Hg.): 

Histoire des femmes en Occident Bd. I, Paris: Plon. 
Sissa, Giulia  (1991): „On parvient péniblement à enfanter la connaissance“. In: 

L’exercice du savoir et la différence des sexes, hg. v. Geneviève Fraisse e. a., Paris: 
L’Harmattan. 

Sissa, Giulia  (2000): L’âme est un corps de femme, Paris: Odile Jacob. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


188 | CHIASMEN 

 

Songe-Møller, Vigdis (1988): „Sexualität und Philosophie in Platons Symposion“. In: 
Symbolae Osloenses 63. 

Spelman, Elizabeth V. (1994): „Hairy Cobblers and Philosopher-Queens“. In: Engen-
dering Origins, hg. v. Bat-Ami Bar On, New York: State University of New York 
Press. 

Stein-Gillet, Suzanne (1995): Aristotle’s Philosophy of Friendship, Albany: State Uni-
versity of New York Press. 

Stenzel, Julius (1924): Zahl und Gestalt bei Platon und Aristoteles, Leipzig, Berlin: 
Teubner. 

Thomas, Yan (1991): „La division des sexes en droit romain“. In: Histoire des femmes 
en Occident Bd. I, hg.v. Georges Duby/Michelle Perrot, Paris: Plon. 

Thukydides (1991): Geschichte des Peloponnesischen Krieges, München: dtv. 
Vernant, Jean-Pierre (1989): L’individu, la mort, l’amour, Paris: Gallimard. 
Vernant, Jean-Pierre (1990a): La mort dans les yeux, Paris: Hachette. 
Vernant, Jean-Pierre (1990b): Les origines de la pensée grecque, Paris: PUF. 
Vernant, Jean-Pierre/Vidal-Naquet, Pierre (1990): La Grèce ancienne Bd. I Du mythe à 

la raison, Paris: Seuil. 
Vernant, Jean-Pierre/Vidal-Naquet, Pierre (1991): La Grèce ancienne Bd. II L’espace et 

le temps, Paris: Seuil. 
Vernant, Jean-Pierre/Vidal-Naquet, Pierre (1992a): Mythe et société en Grèce ancienne, 

Paris: Seuil. 
Vernant, Jean-Pierre/Vidal-Naquet, Pierre (1992b): La Grèce ancienne Bd. III Rites de 

passage et transgressions, Paris: Seuil. 
Vidal-Naquet, Pierre (1990): La démocratie grecque vue d’ailleurs, Paris: Flammarion. 
Vidal-Naquet, Pierre (1991): Le chasseur noir, Paris: Maspero. 
Vidal-Naquet, Pierre (1999): La guerre, la Grèce et la paix, Paris, Tübingen: Edition 

Isèle. 
Vidal-Naquet, Pierre (2000a): Les Grecs, les historiens, la démocratie. Le grand écart, 

Paris: La Découverte. 
Vidal-Naquet, Pierre (2000b): Vorwort zu A. Pechriggl: Corps transfigurés. Stratifica-

tions de l’imaginaire des sexes/genres Bd. I Du corps sexué à l’imaginaire civique, 
Paris: l’Harmattan. 

Vidal-Naquet, Pierre (2005): L’Atlantide. Histoire d’un mythe platonnicien, Paris: Les 
Belles Lettres. 

Vlastos, Gregory (1995): Studies in Greek Philosophy  II, Princeton: Princeton Univer-
sity Press.  

Waldenfels, Bernhard (1980): Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.  

West, Martin (2005): „The new Sappho“. In: ZPE 151, S. 1-9. 
Wider, Kathleen (1986): „Women Philosophers in the Ancient Greek World: Donning 

the Mantle“. In: Hypathia, 1. 
Williamson, Margaret (1995): Sappho’s Immortal Daughters, Cambridge Mass., Lon-

don: Harvard University Press. 
Wills, Garry (1967): „The Sapphic ‚Umwertung aller Werte‘“. In: American Journal of 

Philology, 88. 
Winkler, John J. (1997): Der gefesselte Eros. Sexualität und Geschlechterverhältnis im 

antiken Griechenland, München: dtv. 
Wissowa, Georg (Hg.) (1912): Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswis-

senschaft Bd. XIV, 1, Stuttgart: Alfred Druckmüller. 
Xenophon (1935): Memorabilia, Paris: Garnier. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Andreas Niederberger,

Markus Wolf (Hg.)

Politische Philosophie und
Dekonstruktion
Beiträge zur politischen

Theorie im Anschluss an

Jacques Derrida

Dezember 2006, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-545-6

Ludger Schwarte (Hg.)

Auszug aus dem Lager
Zur Überwindung des

modernen Raumparadigmas in

der politischen Philosophie

Dezember 2006, ca. 350 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 29,80 €,

ISBN: 3-89942-550-2

Alice Pechriggl

Chiasmen
Antike Philosophie von Platon

zu Sappho – von Sappho zu uns

September 2006, 192 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 3-89942-536-7

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)

Mnêma
Derrida zum Andenken

September 2006, ca. 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-510-3

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der

Demokratietheorie

August 2006, 288 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-332-1

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Jens Badura (Hg.)

Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte

transdisziplinärer Reflexionen

Juni 2006, 318 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-364-X

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansätze zu einem

philosophischen Medienbegriff

April 2006, 252 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-443-3

Stefan Blank

Verständigung und
Versprechen
Sozialität bei Habermas

und Derrida

März 2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-456-5

Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophische

Begründungsprobleme in

Auseinandersetzung mit

Hugo Dingler

März 2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-475-1

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
Baumaßnahmen am

menschlichen Körper.

Bioethische und ästhetische

Aufrisse

Februar 2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-427-1

Tobias Blanke

Das Böse in der
politischen Theorie
Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

Februar 2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-465-4

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)

Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und

Geschichte in der deutsch-

jüdischen Emigration

Januar 2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-441-7

Christoph Henning

Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption und

die normative Sozialphilosophie

der Gegenwart in der Kritik

2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 3-89942-367-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt
kein System
Beiträge zur gemeinsamen

Philosophie von Oskar Negt

und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-273-2

Arnd Pollmann

Integrität
Aufnahme einer

sozialphilosophischen

Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-325-9

Hans-Joachim Lenger

Marx zufolge
Die unmögliche Revolution

2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-211-2

Christoph Ernst, Petra Gropp,

Karl Anton Sprengard (Hg.)

Perspektiven interdiszipli-
närer Medienphilosophie

2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger

Vom Abschied
Ein Essay zur Differenz

2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-75-0

https://doi.org/10.14361/9783839405369 - am 14.02.2026, 09:50:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover Chiasmen
	Inhalt
	Geleitwort
	Einleitung
	Das Chiasma und die Rolle des metaxy
	Philosophische Anthropologie: Situiertheiten und Zeitlichkeiten
	Eros und Thanatos oder die versäumte Thanatologie
	Antike Erostheorien und Anthropolitik
	Dis/kontinuitäten – Demokratische Korpsbildung im klassischen Athen und darüber hinaus

	TEIL I: CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS
	Die Abgründe des Denkens und die Instituierung der Philosophie
	Chôra, Amme und Mutter aller Dinge als begriffliche Matrix der Formen (eidê)
	Fragen der Metaphorik

	Psyche-Soma - Eros - Genos
	Psyche-Soma als verwirrender Grund des Denkens und der Körper als Modell
	Topologie der somatischen Seele im Timaios
	Metaphern philosophischer Anstrengung

	Die Ausfahrt der Seele aus dem Leib als wundersame Übersiedelung
	Zirkularität der Mimesis und Chiasmatik

	Die Philosophie als sublime Liebe, geprüft durch sexuelles Begehren
	Die drei Arten des sexuellen Eros

	Sublimierung via Mimesis und Einübung

	Eros und Thanatos zwischen Psyche und Kosmos: von Platon zu Sappho und von Sappho zu uns
	Eros und anterôs
	Eros und Ästhetik

	Wiederholung und Wechsel/Tausch (échange)
	Sublimierung als Kosmos generierende Tätigkeit zur Überwindung der Liebes-Todesangst
	Sterbende Eltern – trauernde Frauen …
	… unsterbliche Kinder

	Psyche-Soma
	Der symbolische Tausch zur Überwindung der Liebes-Todesangst

	Überraschendes und doch vorläufiges Ende

	Lust und Freundschaft bei Aristoteles
	Hêdonê – Die Spuren des Psyche-Soma im Aristotelischen Lustbegriff
	Philia und Gleichheit bei Aristoteles
	Mutterliebe: unvollendeter Prototyp


	Genos – Gattung, Geschlecht, „Rasse“: Antike Vorläufer und moderne Auswirkungen Aristotelischer Zeugungslehre
	Genos bei den voraristotelischen Mythologen und Naturphilosophen
	Eidos und Genos
	Die Aristotelische Zeugungslehre
	Methodologisch-ontologische Schlussbetrachtungen

	Sublimierung und gesellschaftliche Institution
	Vom Körper zum Korps


	TEIL II: POLIS
	Verbreiten, verfemen, verführen in Polis und Theatrokratie: Politische Begriffsgeschichte vor dem Hintergrund platonischer Inszenierungen
	Phêmê und fama – Gerücht und Ruf
	Theatrokratie
	Sprache der Einheit, Gespenst des Sophisten

	Topologie des kollektiven Körpers
	Von der Menge zur Polis. Quantität und Qualität der Menge
	Plêthos, koinônia und Polis

	Sphären und Räume der Polis bei Platon, Aristoteles und darüber hinaus

	Topologie des kollektiven Körpers bei Aristoteles
	Formation der Körper und politische Korpsbildung

	Bibliographie

