
https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Robert Hermann 

Präsenztheorie 

 

 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


LITERATUR  KULTUR  THEORIE 

Herausgegeben  
von 

Sabina Becker, Christoph Bode, Hans-Edwin Friedrich,  
Oliver Jahraus und Christoph Reinfandt 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Band 26 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ERGON VERLAG

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


 

Robert Hermann 

Präsenztheorie 
Möglichkeiten eines neuen Paradigmas anhand  
dreier Texte der deutschen Gegenwartsliteratur  

(Goetz, Krausser, Herrndorf) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

ERGON VERLAG 

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


 
 
 
 
 
 

Zugl.: Diss., Ludwig-Maximilians-Universität München, 2018 
Die vorliegende Arbeit wurde mit einem LMU-Abschlussstipendium gefördert. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

© Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 

Jede Verwertung außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Verlages.  
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen  

und für Einspeicherungen in elektronische Systeme. 
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier. 

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo 
 

www.ergon-verlag.de 
 

ISSN  1869-9030 
ISBN  978-3-95650-521-8 (Print) 
ISBN  978-3-95650-522-5 (ePDF) 

 

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Inhaltsverzeichnis

Einleitung  ...................................................................................1. 9
Kunst: ein Erlebnis?  ............................................................1.1 9
Präsenz: ein analytischer Begriff?  .........................................1.2 18

Präsenztheorie: Genese eines Paradigmas  .......................................2. 25
Fundament: Wittgenstein und Heidegger  ............................2.1 25

Intertextuelle Relevanz  ..........................................2.1.1 25
Gemeinsame Rezeptionsgeschichte  ........................2.1.2 29

Ludwig Wittgenstein  ..........................................................2.2 32
Die Grenze (I)  .......................................................2.2.1 33
Die Logik  .............................................................2.2.2 34
Sagen und Zeigen  .................................................2.2.3 35
Das Mystische  .......................................................2.2.4 38
Das metaphysische Subjekt  ....................................2.2.5 40
Die Leiter-Metapher  ..............................................2.2.6 45
Die Grenze (II)  .....................................................2.2.7 48

Martin Heidegger  ...............................................................2.3 49
Das Sein (I)  ...........................................................2.3.1 49
Gleichursprünglichkeit  .........................................2.3.2 52
Der Augenblick  ....................................................2.3.3 56
Verbergung und Entbergung  .................................2.3.4 58
Gelassenheit  .........................................................2.3.5 62
Der Unter-Schied  ..................................................2.3.6 66
Das Sein (II)  .........................................................2.3.7 69

Wittgenstein und Heidegger: Zusammenfassung  ..................2.4 74
George Steiner  ...................................................................2.5 79

Transzendenz und Theorie  .....................................2.5.1 80
Gegenschöpfung und Verantwortlichkeit  ................2.5.2 84
Andersheit  ............................................................2.5.3 88
Theologisierung der Kunst  ....................................2.5.4 91
Unmittelbarkeit  ....................................................2.5.5 94
Zusammenfassung  ................................................2.5.6 95

Jean-Luc Nancy  ..................................................................2.6 97
X ist Y  ..................................................................2.6.1 97
Präsenz, Immanenz und Transzendenz  ...................2.6.2 98
Identität und Passivität  ..........................................2.6.3 102

5

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Exscription und Berührung  ...................................2.6.4 105
Philosophie und Literatur  ......................................2.6.5 111
Zusammenfassung  ................................................2.6.6 115

Karl Heinz Bohrer  ..............................................................2.7 116
Plötzlichkeit, Präsens und Präsenz  ..........................2.7.1 117
Ästhetische Augenblicke  ........................................2.7.2 120
Transzendenz ohne Transzendenz  ...........................2.7.3 126
Selbstreferenz vs. Kontext  ......................................2.7.4 129
Zusammenfassung  ................................................2.7.5 135

Martin Seel  ........................................................................2.8 136
Erscheinen  ...........................................................2.8.1 137
Aktive Passivität  ....................................................2.8.2 142
Radikale Immanenz  ..............................................2.8.3 145
Rauschen und Rausch  ...........................................2.8.4 148
Zusammenfassung  ................................................2.8.5 156

Dieter Mersch  ....................................................................2.9 157
Materialität und Amedialität  ..................................2.9.1 159
Alterität und Responsivität  ....................................2.9.2 164
Störungen  ............................................................2.9.3 168
Leere und Fülle  .....................................................2.9.4 173
Zusammenfassung  ................................................2.9.5 177

Hans Ulrich Gumbrecht  .....................................................2.10 178
Sinn vs. Präsenz  ....................................................2.10.1 180
Substanz und Epiphanie  ........................................2.10.2 187
Stimmung  ............................................................2.10.3 194
Latenz  ..................................................................2.10.4 201
Zusammenfassung  ................................................2.10.5 205

Zusammenfassung und Vergleich der Ansätze  ......................2.11 207
Äquivalente Begriffe  ..............................................2.11.1 207
Singuläre Begriffe  .................................................2.11.2 215
Der Präsenzbegriff  ................................................2.11.3 215
Wiederkehrende Denkfiguren  ................................2.11.4 217
Zwei Dimensionen, eine Theorie  ...........................2.11.5 220

Einordnung und Abgrenzung problematischer Begriffe  ........2.12 222
Metaphysik und Transzendenz  ...............................2.12.1 223
Mystik und Unmittelbarkeit  ..................................2.12.2 225
Esoterik und Okkultismus  .....................................2.12.3 227
Spiritualismus und Spiritualität  .............................2.12.4 228
Zusammenfassung  ................................................2.12.5 231

6

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Überschneidungen und Unterschiede zu anderen
Denktraditionen  ................................................................

2.13
231

Differenztheorien  .................................................2.13.1 231
Rezeptionsästhetik  ................................................2.13.2 241
Emotionsforschung  ...............................................2.13.3 245
Phänomenologie  ...................................................2.13.4 252
Anthropologie  ......................................................2.13.5 256
Zusammenfassung  ................................................2.13.6 259

Präsenzanalysen  ...........................................................................3. 261
Präsenzanalytische Vorarbeiten  ............................................3.1 261

Bisherige Applikationsversuche  ..............................3.1.1 262
Kritische Beurteilung  ............................................3.1.2 269

Begründung der Textauswahl  ..............................................3.2 272
Rainald Goetz: Rave (1998)  .................................................3.3 274

Schrift: das zu Überwindende  ................................3.3.1 276
Epochen-Remix  ....................................................3.3.2 285
Ohne-Worte-Zeit  ...................................................3.3.3 293
Körper-Denken  .....................................................3.3.4 299
Autor-Figur  ..........................................................3.3.5 306
Kaputt-Leben  ........................................................3.3.6 310
Zusammenfassung  ................................................3.3.7 315

Helmut Krausser: UC (2003)  ...............................................3.4 317
Hyperschizophrenie  ..............................................3.4.1 319
Film-Bewusstsein  ..................................................3.4.2 326
Musikalische Leere  ................................................3.4.3 331
Zehn Frauen, Zehn Dimensionen  ..........................3.4.4 335
Helmut als (Gegen-)Schöpfer  .................................3.4.5 340
Schrift: das sich Verselbstständigende  .....................3.4.6 344
Zusammenfassung  ................................................3.4.7 349

Wolfgang Herrndorf: Tschick (2010)  .....................................3.5 352
Schrift: das zu Verschleiernde  .................................3.5.1 352
Drei Wirklichkeiten  ..............................................3.5.2 359
Romantik 2.0  ........................................................3.5.3 366
Alterität des Ostens  ...............................................3.5.4 373
Epiphanien ohne Gott  ...........................................3.5.5 378
Eintauchen  ...........................................................3.5.6 385
Zusammenfassung  ................................................3.5.7 388

7

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ergebnisse und Schlussgedanken  ..................................................4. 391
Präsenz: ein analytischer Begriff  ..........................................4.1 391
Kunst: ein Erlebnis  .............................................................4.2 394

Bibliografie  ........................................................................................... 399
Siglenverzeichnis  ......................................................................... 399
Filme  .......................................................................................... 399
Primärliteratur ............................................................................ 399
Sekundärliteratur  ........................................................................ 400

Danksagung  ......................................................................................... 417

8

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Einleitung

Kunst: ein Erlebnis?

Eine der wichtigsten Kritiken am akademischen Umgang mit Literatur stammt
von Susan Sontag. In ihrem 1964 veröffentlichten Essay Gegen Interpretation
(Englisch: Against Interpretation)1 beklagt sie bei der Auslegung literarischer Tex-
te einen „Primat des Inhalts“2 bzw. eine „Überbetonung des Inhaltsbegriffs“3,
was einer „offenkundigen Verachtung des äußeren Erscheinungsbildes“4 und
einer „Rache des Intellekts an der Kunst“5 gleichkomme. Die damals gängige
hermeneutische Interpretation fuße auf einer obsoleten Theorie der Mimesis,
die bis Platon zurückreiche6 und letzten Endes nur zum „Herausgreifen einer
Reihe von Elementen (das X, das Y, das Z und so weiter) aus dem Werkganzen“7

führe, was einer „Massenvergewaltigung“8 der Werke von Autoren wie Franz
Kafka oder Samuel Beckett entspreche. Als Gegenprogramm stellt Sontag das
„Erlebnis der Kunst“9 und die „sinnliche Unmittelbarkeit“10 artistischer Werke
in den Vordergrund und kehrt dabei das Verhältnis von subjektivem Erlebnis
und objektiver Textanalyse um:

Die Interpretation setzt ein sinnliches Erlebnis des Kunstwerks als selbstverständlich
voraus und basiert darauf. Aber dieses sinnliche Erlebnis läßt sich heute nicht mehr oh-
ne weiteres voraussetzen. […] Unsere Kultur beruht auf dem Übermaß, der Überpro-
duktion; das Ergebnis ist ein stetig fortschreitender Rückgang der Schärfe unserer sinn-
lichen Erfahrung. Sämtliche Bedingungen des modernen Lebens – sein materieller
Überfluß, seine Überladenheit – bewirken eine Abstumpfung unserer sensorischen Fä-
higkeiten. Und im Hinblick auf diesen Zustand unserer Sinne, unserer Fähigkeiten
(und nicht derer einer anderen Zeit) muß die Aufgabe des Kritikers bestimmt werden.
Heute geht es darum, daß wir unsere Sinne wiedererlangen. Wir müssen lernen, mehr
zu sehen, mehr zu hören und mehr zu fühlen. (Sontag 1980: 18)

Sontags Desiderat ist eindeutig: „Statt einer Hermeneutik brauchen wir eine
Erotik der Kunst.“11, heißt es im berühmten Schlusssatz ihres polemischen Es-
says. Um eine solche ‚Erotik der Kunst‘ heraufzubeschwören, fordert sie vor al-

1.

1.1

1 Susan Sontag: Gegen Interpretation [1964]. In: Ders. Kunst und Antikunst. Essays. Übers.
von Mark W. Rien. München: Hanser 1980, S. 9-18.

2 Ebd., S. 10.
3 Ebd., S. 11.
4 Ebd., S. 12.
5 Ebd., S. 13.
6 Ebd., S. 10.
7 Ebd., S. 11.
8 Ebd., S. 13.
9 Ebd., S. 9.

10 Ebd., S. 14.
11 Ebd., S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


lem „ein verstärktes Interesse für die Form in der Kunst“12 und ein damit ein-
hergehendes „Vokabular der Form“13.

 
Die folgenden Jahre und Jahrzehnte sollten Susan Sontags Forderung nach
einem Vokabular der Form mehr als nachkommen. Die verspätete Rezeption
von Ferdinand de Saussures linguistischen Theorien und der Aufstieg des Struk-
turalismus leiteten eine Phase zwischen 1965 und 198014 ein, die Terry Eagleton
als „[t]he golden age of cultural theory“15 bezeichnet und die er mit den Theori-
en intellektueller Größen wie Jacques Lacan, Claude Lévi-Strauss, Louis Althus-
ser, Roland Barthes, Michel Foucault, Raymond Williams, Luce Irigaray, Pierre
Bourdieu, Julia Kristeva, Jacques Derrida, Hélène Cixous, Jürgen Habermas,
Frederic Jameson and Edward Said verbindet. Das Resultat dieser „Theorieex-
plosion“16 war die Etablierung eines Methodenpluralismus in den Literaturwis-
senschaften, der neben der Hermeneutik analytische Ansätze wie den Struktu-
ralismus, die Dekonstruktion, die Narratologie, die Diskursanalyse, die Psycho-
analyse oder die Gender Studies an den Universitäten verankerte17. Vor allem
der Strukturalismus, die Dekonstruktion und die Narratologie zeichnen sich
durch ein ausgesprochen hohes Formbewusstsein aus, so wie Susan Sontag es
verlangte. Phänomene wie das ‚Erlebnis der Kunst‘ oder die ‚sinnliche Unmit-
telbarkeit‘ ästhetischer Wahrnehmung wurden jedoch weiterhin von nahezu al-
len etablierten Methoden entweder ignoriert oder als theoretisch uneinholbar
und somit als ‚unwissenschaftlich‘ verworfen.

Die Theorieexplosion der 1960er und 70er erlebte in den 80ern und 90ern
keine Fortsetzung18 und in seinem Buch After Theory (2004) drückt Eagleton sei-
nen Unmut darüber aus, dass seit dieser ‚goldenen Zeit‘ der Literatur- und Kul-
turwissenschaften kaum neue Theorien entstanden seien, die mit der Ambitio-
niertheit und der Originalität der oben aufgelisteten „founding mothers and fa-

12 Ebd., S. 17.
13 Ebd.
14 Vgl. Terry Eagleton: After Theory. London: Penguin Books 2004, S. 24.
15 Ebd., S. 1.
16 Mario Grizelj und Oliver Jahraus: Einleitung: Theorietheorie. Geisteswissenschaften als

Ort avancierter Theoriebildung – Theorie als Ort avancierter Geisteswissenschaften. In:
Ders. (Hg.) Theorietheorie. Wider die Theoriemüdigkeit in den Geisteswissenschaften.
München: Wilhelm Fink 2011, S. 9-14, hier: S. 9.

17 Eine gute Übersicht liefert hierzu vor allem Oliver Jahraus (Hg.) Kafkas „Urteil“ und die
Literaturtheorie: zehn Modellanalysen. Stuttgart: Reclam 2010a und Ders. (Hg.) Zugänge
zur Literaturtheorie: 17 Modellanalysen zu E.T.A. Hoffmanns „Der Sandmann“. Stuttgart:
Reclam 2016.

18 Eine Ausnahme im deutschsprachigen Raum stellt in den 1990ern die Instrumentalisie-
rung der Systemtheorie von Niklas Luhmann für die Zwecke der Literaturwissenschaft
dar. Vgl. hierzu u.a. Dietrich Schwanitz: Systemtheorie und Literatur: ein neues Paradig-
ma. Opladen: Westdeutscher Verlag 1990, Siegfried J. Schmidt: Literaturwissenschaft und
Systemtheorie: Positionen, Kontroversen, Perspektiven. Opladen: Westdteutscher Verlag
1993 und Jürgen Fohrmann: Systemtheorie der Literatur. München: Wilhelm Fink 1996.

10

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


thers“19 vergleichbar wären. Nach dem Zeitalter der „high theory“20 scheint also
eine gewisse „Theoriemüdigkeit“21 eingekehrt zu sein, was jedoch keineswegs
bedeutet, dass Phänomene wie ‚Theorie‘ und ‚Methode‘ allgemein ausgedient
hätten, wie Eagleton betont:

There can be no going back to an age when it was enough to pronounce Keats
delectable or Milton a doughty spirit. It is not as though the whole project was a ghast-
ly mistake on which some merciful soul has now blown the whistle, so that we can all
return to whatever it was we were doing before Ferdinand de Saussure heaved over the
horizon. If theory means a reasonable systematic reflection on our guiding assump-
tions, it remains as indispensable as ever. (Eagleton 2004: 1f.)

Ein ‚Nach der Theorie‘ im Sinne einer Rückkehr zu einer vortheoretischen Lite-
raturwissenschaft kann es somit nicht geben: “We can never be ‚after theory’.“22

Eagleton verweist jedoch darauf, dass kultur- und literaturwissenschaftliche Vor-
stellungen sich stets zusammen mit der Welt wandeln, die sie zu reflektieren
versuchen, und dass unser aktuelles Zeitalter, die Postmoderne, sich scheinbar
dem Ende zuneigt:

Cultural ideas change with the world they reflect upon. If they insist, as they do, on the
need to see things in their historical context, then this must also apply to themselves.
Even the most rarefied theories have a root in historical reality. […] Cultural theory
must be able to give some account of its own historical rise, flourishing and faltering.
(Eagleton: 23)

With the launch of a new global narrative of capitalism, along with the so-called war
on terror, it may well be that the style of thinking known as postmodernism is now
approaching an end. It was, after all, the theory which assured us that grand narratives
were a thing of the past. Perhaps we will be able to see it, in retrospect, as one of the
little narratives of which it has been so fond. (ebd.: 221)

Ein Ende der Postmoderne glauben neben Eagleton auch viele andere Geistes-
wissenschaftler erkannt zu haben, was seit After Theory (2004) zu einer Inflation
von Ismen zur Bezeichnung einer vorgeblich neuen Gegenwartskultur bzw. Ge-
genwartskunst geführt hat. Gilles Lipovetsky spricht in diesem Zusammenhang
von einem ‚Hypermodernismus‘23, der sich im Zuge von Phänomenen wie Glo-
balisierung und Digitalisierung vor allem durch zwei simultane Tendenzen aus-
zeichne:

Two tendencies exist together. The one that accelerates speeds tends to the disincarna-
tion of pleasures; the other, on the contrary, leads to the anestheticization of enjoy-
ment, the bliss of the senses, the quest for the quality of the moment. On the one hand
we have a compressed time, one which is ‚efficient’ and abstract; on the other hand, a
time centred on the qualitative, on bodily pleasures – one which aims to make the pass-

19 Eagleton (2004), S. 1.
20 Ebd., S. 2.
21 Grizelj und Jahraus (2011), S. 9.
22 Ebd., S. 211.
23 Gilles Lipovetsky: Hypermodern Times. Cambridge: Polity Press 2005.

11

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ing moment more sensual. It is this way that ultra-modern society presents itself as a
disunited and paradoxical culture. This is a yoking of contraries that merely intensifies
two major principles constitutive of technocratic and democratic modernity: the con-
quest of efficiency and the ideal of earthly happiness. (Lipovetsky 2005: 53f.)

Der Dualismus zwischen einer technologischen und rationalistischen ‚Ent-
fleischlichung‘ der Welt einerseits und einer komplementären bzw. kompensa-
torischen Steigerung körperlich-emotionaler Aspekte andererseits drückt sich
bei Lipovetsky auch in folgender Gegenüberstellung aus:

Cathedrals of consumption are flourishing, while spiritualities and ancient schools of
wisdom are also in fashion; porn is flagrant and ubiquitous, while sexual habits are sen-
sible rather than unbridled; cyberspace is making communication virtual, while indi-
viduals are voting overwhelmingly for live performances, collective parties, and
evenings out with friends; paying for services is becoming the norm, while voluntary
workers are becoming more numerous, and affection and emotion more than ever
form the basis for the life of couples. It is obvious that the individual is no longer the
faithful reflection of the hyperbolic logic of the media and the market. (Lipovetsky
2005: 54)

Aspekte wie Globalisierung, Digitalisierung und ein scheinbar neu entflamm-
ter Körper-Geist-Dualismus haben viele weitere Begriffe und Konzepte befeuert,
wie zum Beispiel Alan Kirbys ‚Pseudomodernismus‘24 und ‚Digimodernis-
mus‘25, Thomas Homscheids ‚Neomodernimus‘26, Raoul Eshelmans ‚Performa-
tismus‘27, Nicolas Bourriauds ‚Altermodernismus‘28 oder Nicoline Timmers
‚Post-Postmodernismus‘29.

Die überzeugendste Analyse im Hinblick auf eine neue Ästhetik seit der Jahr-
tausendwende liefern meines Erachtens jedoch Timotheus Vermeulen und Ro-
bin van den Akker mit ihren Überlegungen zu einer ‚Metamoderne‘30, die sie
als eine Ästhetik beschreiben, die epistemologisch sowohl der Moderne als
auch der Postmoderne verhaftet bleibt, ontologisch zwischen beiden Epochen

24 Vgl. Alan Kirby: The Death of Postmodernism and Beyond. In: Philosophy Now 58
(2006). Online: https://philosophynow.org/issues/58/The_Death_of_Postmodernism_And
_Beyond (Zugriff: 21.11.2017).

25 Vgl. Alan Kirby: Digimodernism. How New Technologies Dismantle the Postmodern and
Reconfigure Our Culture. New York: Continuum 2009.

26 Thomas Homscheid: Intertextualität. Ein Beitrag zu Literaturtheorie der Neomoderne.
Würzburg: Königshausen & Neumann 2007.

27 Vgl. Raoul Eshelman: Performatism or the End of Postmodernism. Aurora: The Davis
Group Publishers 2008.

28 Vgl. Nicolas Bourriaud (Hg.) Altermodern: Tate Triennial. London: Tate 2009.
29 Vgl. Nicoline Timmer: Do you Feel it Too? The Post-Postmodern Syndrome in American

Fiction at the Turn of the Millenium. New York: Rodopi 2010.
30 Vgl. Timotheus Vermeulen und Robin van den Akker: Notes on Metamodernism. In:

Journal of Aesthetics & Culture 2 (2010). Nur online: https://doi.org/10.3402/jac.v 2i0.56
77 (Zugriff: 5.3.2018) und Robin van den Akker, Alison Gibbons und Timotheus Ver-
meulen (Hg.) Metamodernism: Historicity, Affect, and Depth after Postmodernism. Lon-
don: Rowman & Littlefield International 2017, u.a. mit Beiträgen von Nicoline Timmer
und Raoul Eshelman.

12

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


steht und historisch betrachtet beide hinter sich lässt, wie die drei Bedeutungen
des griechischen Präfixes ‚meta‘ suggerieren sollen31. In einer Mischung aus
„modern naïveté“ und „postmodern skepticism“ strebe die metamoderne Äs-
thetik nach einer „impossible possibility“32, die Züge einer Neoromantik aufwei-
se:

Metamodern neoromanticism should not merely be understood as re-appropriation; it
should be interpreted as re-signification: it is the re-signification of ‚the commonplace
with significance, the ordinary with mystery, the familiar with the seemliness of the un-
familiar, and the finite with the semblance of the infinite‘. Indeed, it should be inter-
preted as Novalis, as the opening up of new lands in situ of the old one. (Vermeulen
und van den Akker 2010)

Novalis’ Romantisierung der Welt im Sinne einer Mystifizierung des Alltägli-
chen, einer Konfrontation mit der Alterität des Vertrauten und einer ästheti-
schen Verschränkung von physischer Endlichkeit mit evozierter Unendlichkeit
glauben Vermeulen und van den Akker unter anderem in den Filmen von Wes
Anderson, in den Gemälden von David Thorpe oder in Bauwerken wie der von
Herzog & de Meuron entworfenen Elbphilharmonie in Hamburg zu erkennen.

Raoul Eshelman spricht in Performatism or the End of Postmodernism (2008)
von ähnlichen Tendenzen in Filmen wie American Beauty (1999) oder Die fabel-
hafte Welt der Amelie (2001), und ordnet auch Romane wie Arundhati Roys The
God of Small Things (1997) oder Yann Martel Life of Pi (2001) einer neuen Ästhe-
tik zu33. Während die Kunst und die Kultur sich seit längerem in einem Trans-
formationsprozess befänden, hätten es die Kunstwissenschaften laut Eshelman
bisher jedoch versäumt, auf diese Veränderungen mit neuen und adäquaten
Theorien zu reagieren34, so wie es laut Eagleton eigentlich notwendig wäre
(„Cultural ideas change with the world they reflect upon.“35).

 
Dieser Vorwurf stimmt aber nur teilweise. Denn seit dem Erscheinen von
George Steiners Buch Real Presences. Is There Anything in What We Say? (1989)
hat sich ein neuer kunsttheoretischer Diskurs entfaltet, zu dem unter anderem
wichtige Monografien gehören wie Jean-Luc Nancys The Birth To Presence
(1993), Karl Heinz Bohrers Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit
(1994), Martin Seels Ästhetik des Erscheinens (2000), Hans Ulrich Gumbrechts
Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz (2004) oder Dieter Merschs
Posthermeneutik (2010). Es stimmt jedoch, dass die mitunter heterogenen The-
sen der genannten Autoren erst seit einigen Jahren unter den Begriffen Prä-

31 Vermeulen und van den Akker (2010).
32 Ebd.
33 Eshelman (2008), S. xiv und 13.
34 Ebd., S. xii.
35 Eagleton (2004), S. 23.

13

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


senz36 bzw. Präsenztheorie37 eine Subsumierung und somit eine klare Kontextua-
lisierung erfahren haben.

Die neuen Begriffe und Konzepte dieser Werke umfassen dabei phänomeno-
logisch fundierte und rezeptionsästhetisch orientierte Wendungen wie „Unmit-
telbarkeit“38 und „Mysterium“39, ‚Geburt‘ („birth“)40 und ‚Berührung‘ („touch-
ing“)41, „absolute[s] Präsens“42 und „Epiphanie“43, „Erscheinen“44 und „Rau-
schen“45, „Materialität“46 und „Alterität“47, oder „Substanz“48 und „Versunken-
heit in fokussierte Intensität“49. Auf den ersten Blick scheinen diese Formulie-
rungen in der Tat einer von Vermeulen und van den Akker beschworenen Neo-
romantik nahezustehen, und auch bei genauerer Betrachtung finden sich Passa-
gen, die durchaus Züge einer Mystifizierung des Alltäglichen, einer Alterität
des Vertrauten oder einer Verschränkung von physischer Endlichkeit und evo-
zierter Unendlichkeit aufweisen:

Ich glaube, daß der Bereich der Musik im Zentrum des Bereichs der Sinnerfahrung des
Menschen steht, des Zugangs des Menschen zu metaphysischer Erfahrung […] In unse-
rer Fähigkeit, in Musik Form und Sinn zu komponieren und darauf zu reagieren, liegt
das Mysterium der Conditio humana begriffen. (Steiner 1990: 16)

Die aufgewiesene ‚Gravitation der Alterität‘, wie sie auf einzigartige Weise in der Stim-
me, aber nicht nur dort, aufscheint, […] avanciert so zur Chiffre eines Verlusts an In-
tentionalität. (Mersch 2010: 264)

36 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht: Präsenz. Hg. und mit einem Nachwort von Jürgen Klein.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012.

37 Vgl. u.a. Markus Rautzenberg: Die Gegenwendigkeit der Störung. Aspekte einer postme-
taphysischen Präsenztheorie. Zürich: Diaphanes 2009, S. 16, Oliver Jahraus: Geleitwort:
Gegenwart als Provokation der Geistes- und Kulturwissenschaften. In: Tanja Prokic, Anne
Kolb und Oliver Jahraus (Hg.) Wider die Repräsentation. Präsens/z Erzählen in Literatur,
Film und Bildender Kunst. München: Peter Lang 2011, S. 7-9, hier: S. 8 und Christiane
Schildknecht und Irina Wutsdorff: Einleitende Bemerkungen In: Ders. (Hg.) Präsenz und
Text. Strategien des Transfers in Literatur und Philosophie. Paderborn: Wilhelm Fink
2016, S. 7-18, hier: S. 8.

38 George Steiner: Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt? Mit einem Nachwort
von Botho Strauß. Übers. von Jörg Trobitius. München: Hanser 1990, S. 236.

39 Ebd., S. 31.
40 Vgl. Jean-Luc Nancy: The Birth to Presence. Stanford: Stanford University Press 1993, S. 5.
41 Ebd., S. 206.
42 Karl Heinz Bohrer: Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1994, S. 159.
43 Ebd., S. 42.
44 Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens. München: Hanser 2000, S. 9.
45 Ebd., S. 227.
46 Dieter Mersch: Posthermeneutik. Berlin: Akademie-Verlag 2010, S. 140.
47 Ebd., S. 121.
48 Hans Ulrich Gumbrecht: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz. Übers.

von Joachim Schulte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 78.
49 Ebd., S. 124.

14

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die ästhetische Lust ist eine Lust des endlichen Daseins am endlichen Dasein. In dieser
Endlichkeit aber entdeckt die ästhetische Anschauung die Gelegenheit einer Vergegen-
wärtigung unendlicher Möglichkeiten, die in der theoretischen und praktischen Verfü-
gung nicht erfahren werden können. (Seel 2000: 220)

In einem literaturwissenschaftlichen Kontext, der sich um eine möglichst große
Objektivität und um eine möglichst nüchterne Metasprache bemüht, wirken
Formulierungen wie „metaphysische Erfahrung“, „Verlust an Intentionalität“
oder „ästhetische Lust“ allerdings schnell etwas obskur und deplatziert. Dieser
Tatsache ist sich auch Hans Ulrich Gumbrecht bewusst, der wohl bekannteste
Vertreter der Präsenztheorie:

Der Gebrauch solcher Begriffe gilt in den Geisteswissenschaften jedoch seit langem als
Symptom eines erbärmlich schlechten intellektuellen Geschmacks. Ja, ich glaube die
Möglichkeit einer anders als durch Sinn bewerkstelligten Bezugnahme auf die Welt ist
mittlerweile gleichbedeutend mit dem höchsten Grad an philosophischer Naivität,
und bis vor kurzem haben nur wenige Geisteswissenschaftler den Mut aufgebracht,
diese potentiell verheerende und peinlich berührende Kritik mit Absicht auf sich zu
lenken. (Gumbrecht 2004: 72)

Doch worum geht es den Denkern eigentlich, die im Rahmen dieser Arbeit als
‚Präsenztheoretiker‘ eingestuft werden, und was genau wollen sie mit neoro-
mantisch und zum Teil mystisch anmutenden Formulierungen dieser Art be-
zwecken? Im Fokus aller sechs genannten Autoren (Steiner, Nancy, Bohrer, Seel,
Mersch, Gumbrecht) stehen implizit oder explizit verschiedene „Arten ästheti-
schen Erlebens“50 sowie daraus resultierende „Momente der Intensität“51. Auf diese
Weise rückt neben der werkimmanenten Zeichenhaftigkeit von Kunstwerken
auch der Aspekt der körperlich-emotionalen Rezeption in den Vordergrund. Die-
ter Mersch spricht in diesem Zusammenhang vom „Asemiotischen oder Nichts-
emiologischen“52 und von einer „Untilgbarkeit der Körper“53.

Dieser wichtige Aspekt der Präsenztheorie korrespondiert mit den erwähn-
ten kulturtheoretischen Beobachtungen von Gilles Lipovetsky, denen zufolge
sich unsere ‚hypermoderne‘ Gegenwart durch einen Gegensatz aus technolo-
gisch bedingter Entfleischlichung („disincarnation of pleasure“54) und einer
komplementären bzw. kompensatorischen Wiederentdeckung des Körpers
("bodily pleasures […] make the passing moment more sensual“55) auszeichnet,
wie auch Mersch argumentiert:

Denn mit der Tilgung der Körper, der Kapriziosität des Immateriellen, die jeder semio-
tischen Perspektive strukturell innewohnt, ist zugleich eine Geschichte verbunden, die

50 Ebd., S. 117.
51 Ebd., S. 118.
52 Dieter Mersch: Was sich zeigt. Materialität – Präsenz – Ereignis. München: Wilhelm Fink

2002a.
53 Mersch (2010), S. 144.
54 Lipovetsky (2005), S. 53f.
55 Ebd.

15

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


weit ins Selbstverständnis der westlichen Kultur reicht: das Begehren nach der Erlö-
sung vom Leiblichen, dem Phantasma seiner Ersetzung, der Aufzeichnung und Kon-
servierung des Flüchtigen, der Überwindung der Zeit und damit des Todes. Sie korre-
spondieren mit dem Primat der Form, der Bevorzugung des Gestalteten, in der noch
immer ein theologisches Motiv mitschwingt. […] Die Gegenwart scheint diesen Traum
in Gestalt des Technischen zu wiederholen und im Simulakrum zur Erfüllung bringen
zu wollen. Dessen Ideal ist ein Denken ohne Leib, ein Fühlen, Wahrnehmen, Handeln
ohne Körper. Die Entmaterialisierung der Zeichen folgt sowohl dem christlichen
Ethos der Entfleischlichung der Seele als auch den Konstruktionen des Mathemati-
schen, die deren eigentliche Erfüllung zu bieten scheint. Dass wir körperlos denken
und denken wollen, dass wir schließlich die Fesseln des Realen durch die Maschine,
den reinen Algorithmus zu transzendieren trachten, bestimmt unser Schicksal spätes-
tens seit dem cogito des Descartes, der Trennung zwischen res cogitans und res extensa,
die im digitalen Netz, in der Turingmaschine ihr Modell und ihre endgültige Verwirk-
lichung gefunden hat. Dem korrespondiert ein Konstruktivismus, der heute die Körper
selbst, den Bios erreicht hat. (Mersch: 144f.)

Mersch postuliert damit, dass der Leib-Seele-Dualismus des Christentums und
dessen philosophische Weiterführung durch René Descartes das Fundament des
abendländischen Denkens bilden und dass dieses Denken in Gestalt moderner
Medien und Apparate (Internet, Smartphones, Virtual Reality) auf eine Kulmi-
nation hinsteuere, deren Ziel letzten Endes eine Überwindung des Körpers sei.
In diesem Zusammenhang kritisiert auch Gumbrecht, dass

das cartesianische Cogito dafür gesorgt hat, daß die Ontologie der menschlichen Exis-
tenz ausschließlich von den Vollzügen des menschlichen Geistes abhängt (Gumbrecht
2004: 34)

und verweist in Stimmungen lesen (2011)56 zusätzlich darauf, dass angesichts der
digitalen Revolution ein steigendes Bedürfnis nach intensiver und unmittelba-
rer Präsenz bestehe:

Dass wir den Stimmungen und der gesamten Präsenzdimension heute wohl mehr be-
wusste Aufmerksamkeit schenken als vor fünfzig, zweihundert oder fünfhundert Jah-
ren […], mag zu tun haben mit einem Alltag, der sich für die meisten von uns in einer
Fusion aus Bewusstsein und Software vollzieht, also sozusagen unter Entzug von Prä-
senzerlebnissen. Dieser Entzug schafft Präsenzbedürfnisse und Präsenzsehnsüchte.
(Gumbrecht 2011a: 15f.)

Vor dem Hintergrund eines immer mächtigeren Primats des Geistigen und ei-
nes immer größeren Entzugs von Präsenzerlebnissen üben nahezu alle Präsenz-
theoretiker explizit Kritik an streng semiotischen Theorien und Methoden wie
der Hermeneutik oder der Dekonstruktion, da diese die Dimension der ästheti-
schen Wahrnehmung und der körperlich-emotionalen Rezeption kategorisch
ausklammern würden. Diese Kritik sei aber nicht als der Versuch einer Falsifi-

56 Hans Ulrich Gumbrecht: Stimmungen lesen. Über eine verdeckte Wirklichkeit der Litera-
tur. München: Hanser 2011a.

16

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


zierung dieser Theorien und Methoden zu verstehen, sondern vielmehr als eine
auf ihnen aufbauende Erweiterung bzw. Vervollständigung:

Ausdrücklich sei ergänzt, dass es sich dabei nicht in dem Sinne um eine Überschrei-
tung von Hermeneutik oder Dekonstruktion handelt, dass diese mit einer ‚Ästhetik des
Ereignens‘ als einem Anderen konfrontiert wird, sondern lediglich um eine Verschie-
bung der Fragestellung, eine Transformation der Perspektive. Sie fügt ihrerseits der Ver-
schiebung von der Hermeneutik zur Dekonstruktion eine weitere Dimension hinzu,
die das ‚Hermeneutische’ abermals instabil werden lässt. (Mersch 2010: 33f.)

Nachdem das ‚goldene Zeitalter‘ der Literatur- und Kulturtheorie in den
1960ern und 70ern Susan Sontags Forderung nach einem „verstärkte[n] Interes-
se für die Form in der Kunst“57 mehr als nachgekommen ist, scheint es so, als
würden die Präsenztheoretiker nun, über 50 Jahre nach Against Interpretation
(1964), auch die zweite Forderung von Susan Sontag erfüllen wollen, nämlich
die nach einem „sinnliche[n] Erlebnis des Kunstwerks“58 und nach einem
„ mehr […] sehen, mehr […] hören und mehr […] fühlen“59. Sontags Deside-
rat, statt einer vergeistigten Hermeneutik eine „Erotik der Kunst“ 60 zu prakti-
zieren, scheint in Titeln wie Diesseits der Hermeneutik (Gumbrecht 2004) und
Posthermeneutik (Mersch 2010) mitzuschwingen. Der Begriff ‚Erotik‘ könnte vor
diesem Hintergrund als eine Metapher für das Phänomen der ‚Präsenz‘ gelesen
werden.

 
Aus literaturwissenschaftlicher Sicht erhebt sich jedoch die Frage, ob die sen-
sualistisch und mitunter mystisch aufgeladenen Begriffe und Konzepte der zi-
tierten Präsenztheoretiker auch methodologisch brauchbar sind, also ob sich
die theoretischen Ansätze der genannten Autoren für konkrete Textanalysen
operationalisieren lassen. Denn anders als beispielsweise jüngste Ansätze der
Neuroästhetik argumentieren die Denker der Präsenztheorie nicht empirisch,
sondern „im strengen Sinn der phänomenologischen Tradition“61, wie Hans Ul-
rich Gumbrecht betont62. Das Fundament der sensuell-rezeptionsästhetisch aus-
gerichteten Präsenztheorie bilden somit nicht etwa Erkenntnisse der Neurobio-
logie oder der Kognitionspsychologie, sondern vor allem die existenzphiloso-
phischen Überlegungen Heideggers und die sprachmystischen Thesen des frü-
hen Wittgenstein63. Die Konsequenzen dieser Ausrichtung sind eine introspek-
tive Herangehensweise und ein metaphernreiches Vokabular, was die Frage auf-
wirft, ob die institutionalisierten Fächer der Kunstwissenschaft überhaupt der

57 Sontag (1980), S. 17.
58 Ebd., S. 18.
59 Ebd.
60 Ebd., S. 18.
61 Gumbrecht (2004), S. 120.
62 Die phänomenologische Ausrichtung der sechs in dieser Arbeit behandelten Präsenzden-

ker wird in Kapitel 2.13.4 ausführlich thematisiert.
63 Dieser Hintergrund wird in den Kapiteln 2.1 bis 2.4 eingehend behandelt.

17

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


richtige Ort für die Präsenztheorie sind, oder ob diese nicht doch besser in
einer akademischen „‚Exterritorialität‘“64 verbleiben sollte. Genau dieser Frage
wird sich die vorliegende Untersuchung annehmen.

Präsenz: ein analytischer Begriff?

Um die methodologische Operationalisierbarkeit der Präsenztheorie zu prüfen,
muss also geklärt werden, ob ‚Präsenz‘ und ähnliche Begriffe überhaupt als ana-
lytische Termini fungieren können. Der beste – und wahrscheinlich einzige –
Weg, um dies herauszufinden, ist die praktische Anwendung präsenztheoreti-
scher Begriffe und Konzepte auf konkrete Werke der Kunst. Die vorliegende Ar-
beit wird dabei implizit in vier Schritten verfahren:

 
1. Rekonstruktion
2. Selektion
3. Applikation
4. Evaluation
 
Der erste Schritt (Rekonstruktion) soll ganz im Sinne des Philosophieverständ-
nisses des späten Wittgensteins „eine Ordnung herstellen: eine Ordnung zu
einem bestimmten Zweck schaffen; eine von vielen möglichen Ordnungen;
nicht die Ordnung“ (PU: 70)65. Gemeint ist in diesem Fall eine Ordnung des
Präsenzdiskurses66, der, wie bereits erwähnt, im Wesentlichen die heterogenen
Werke der sechs wichtigsten Präsenzdenker George Steiner, Jean-Luc Nancy,
Karl Heinz Bohrer, Martin Seel, Dieter Mersch und Hans Ulrich Gumbrecht
umfasst.

Zu diesem Zweck werden zunächst in den Kapiteln 2.1 bis 2.4 die zwei Phi-
losophen behandelt, die auf die Thesen aller sechs Autoren erheblichen Ein-
fluss hatten und die somit das philosophische Fundament der Präsenztheorie
bilden: Ludwig Wittgenstein und Martin Heidegger. Kapitel 2.1 soll zunächst
eine knappe Übersicht über die intertextuelle Relevanz beider Philosophen für
die gennannten Präsenzdenker geben, sowie eine kurze Geschichte der gemein-
samen Rezeption Wittgensteins und Heideggers in der Philosophie liefern. Die
gemeinsame Rezeptionsgeschichte beider Denker soll verdeutlichen, warum es

1.2

64 Waldemar Fromm: Einmaligkeit des Erlebens. Hans Ulrich Gumbrecht über Sinnkultu-
ren und Präsenzkulturen. In: literaturkritik.de, 9.11.2004. Online: http://literaturkritik.de
/id/7427 (Zugriff: 10.7.2017).

65 Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen [1953]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1971.

66 Der Begriff ‚Diskurs‘ wird in diesem Zusammenhang verwendet, um die Heterogenität
der einzelnen Präsenzansätze und die noch nicht abgeschlossene Genese einer einheitli-
chen ‚Theorie‘ zu betonen.

18

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


kein Zufall ist, dass die Präsenztheorie ohne größere Widersprüche aus den
Werken beider Philosophen schöpfen kann. Kapitel 2.2. und 2.3 werden sich
dann jeweils einzeln den präsenztheoretisch relevantesten Theoremen der zwei
Philosophen widmen, ehe in Kapitel 2.4 eine Zusammenfassung und eine Ge-
genüberstellung der wichtigsten Gemeinsamkeiten und Unterschiede mit Blick
auf die Präsenztheorie erfolgen wird.

Die Kapitel 2.5 bis 2.10 werden sich anschließend den sechs einzelnen Prä-
senzdenkern und ihren wichtigsten und textanalytisch relevantesten Theore-
men zuwenden, wobei die Ergebnisse der vorangegangenen Kapitel zu Wittgen-
stein und Heidegger immer wieder zur Vertiefung des Verständnisses herange-
zogen werden. Die Reihenfolge der sechs behandelten Präsenztheoretiker orien-
tiert sich dabei chronologisch am Erscheinungsjahr ihrer jeweils ersten – oder
wie im Falle von Steiner und Nancy einzigen – Monografie mit offenkundigem
Bezug zum Präsenzphänomen, um die komplexe Genese des Diskurses und die
damit verbundene Intertextualität der Werke möglichst effizient zu rekonstruie-
ren.

 
Der zweite Schritt (Selektion) erfolgt zu großen Teilen bereits in der Darstel-
lung der einzelnen Präsenzdenker und ihrer Theoreme in den Kapiteln 2.5
bis 2.10, da schon hier Begriffe und Konzepte immer wieder einer kritischen
Prüfung und einem aufeinander aufbauenden Vergleich unterzogen werden. In
Kapitel 2.11 erfolgen jedoch noch einmal explizit und jeweils separat eine struk-
turierte Abwägung der analytischen Brauchbarkeit bestimmter Termini, eine
synthetische Arbeitsdefinition des Präsenzbegriffes, eine allgemeine Analyse
wiederkehrender Denkfiguren sowie eine Arbeitsdefinition und eine modell-
hafte Darstellung der Präsenztheorie.

Kapitel 2.12 soll wissenschaftlich ‚heikle‘ Begriffe wie ‚Metaphysik‘, ‚Transzen-
denz‘, ‚Unmittelbarkeit‘ oder ‚Mystik‘, die in den Texten einiger Präsenztheoreti-
ker eine wichtige Rolle spielen, im Lichte der bisherigen Ergebnisse einordnen
und von anderen problematischen Begriffen und Vorstellungen abgrenzen. Ka-
pitel 2.13 wird schließlich aufzeigen, welche Überschneidungen die Präsenz-
theorie mit anderen wichtigen Denktraditionen wie den Differenztheorien
(Hermeneutik, Dekonstruktion und Systemtheorie), der Rezeptionsästhetik,
der Emotionsforschung, der Phänomenologische und der philosophischen An-
thropologie aufweist, und wo jeweils die Unterschiede der Präsenztheorie zu
diesen Traditionen liegen.

 
Kapitel 3.1 leitet mit einer kritischen Übersicht zu bisherigen Applikationsver-
suchen der Präsenztheorie gewissermaßen den ‚praktischen‘ Teil dieser Untersu-
chung (Applikation) ein, wobei in Anbetracht der Tatsache, dass es sich bei der
Präsenz um ein performatives Phänomen handelt, auch gesagt werden kann, dass
dieser vermeintlich praktische Teil den eigentlichen Theorieteil dieser Arbeit

19

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


darstellt, da sich – ganz im Sinne Wittgensteins – erst hier das Potenzial der
neuen Ansätze zeigt.

Die Applikation der Präsenztheorie soll dann anhand dreier Beispielanalysen
erfolgen. Die Wahl fällt dabei auf drei längere Prosatexte der deutschen Gegen-
wartsliteratur, nämlich auf Rainald Goetz’ Rave (1998), Helmut Krausser UC
(2003) und Wolfgang Herrndorfs Tschick (2010). Die entscheidenden Kriterien
bei der Auswahl dieser Werke waren erstens ihre Unterschiedlichkeit, die es er-
laubt verschiedenste Strategien zur Produktion von Präsenz aufzuzeigen, zwei-
tens ihre Länge von jeweils 250-500 Seiten, die ausreichend aber nicht überbor-
dend viel Sprachmaterial für eingängige Analysen bereitstellt, und drittens ihr
Erscheinungszeitraum, der ihre mögliche Zugehörigkeit zu einer ‚Metamoder-
ne‘ bzw. zu einer neuen Präsenz-Epoche miteinschließt, wodurch sich eine be-
sondere Relevanz der Texte ergibt. Eine ausführlichere und spezifischere Be-
gründung der Textauswahl erfolgt in Kapitel 3.2, ehe in den Kapiteln 3.3 bis 3.5
die jeweiligen Analysen stattfinden.

 
Der vierte und letzte Teil dieser Untersuchung (Evaluation) wird schließlich in
den Kapiteln 4.1 und 4.2 die Ergebnisse der drei Präsenzanalysen und damit die
Applizierbarkeit der Präsenztheorie im Rahmen der literaturwissenschaftlichen
Praxis kritisch bewerten und dabei abwägen, ob ein Mehrwert gegenüber ande-
ren etablierten Theorien und Methoden der Literaturwissenschaft gegeben ist.
Ausgehend davon soll ersichtlich werden, ob man bei der Präsenztheorie von
einem neuen Paradigma sprechen kann, wie der Titel dieser Arbeit suggeriert.

 
An dieser Stelle sollte jedoch angemerkt werden, dass die vorliegende Untersu-
chung nicht den Anspruch erhebt, eine abgeschlossene und somit uneinge-
schränkt anwendungsbereite ‚Methode‘ nach dem Vorbild der Dekonstruktion
oder der Systemtheorie zu präsentieren. Falls die Resultate dieser Arbeit über-
zeugen, wird es Aufgabe der Forschung sein, an die Rekonstruktionen, Selek-
tionen und vor allem Applikationen der vorliegenden Untersuchung durch Kri-
tik, Weiterentwicklung und weitere Applikationen auf verschiedenste Medien,
Gattungen und Epochen anzuknüpfen. Erst so kann sich entscheiden, ob die
Präsenzanalyse sich eines Tages in den Methodenpluralismus der Literaturwis-
senschaften einreihen wird.

Die Vorgehensweise dieser Arbeit erfolgt dabei im vollen Bewusstsein der
Tatsache, dass die Rekonstruktion, Selektion und methodenähnliche Applikati-
on des Präsenzdiskurses in Gestalt von ‚Präsenzanalysen‘ sowohl konzeptionell
als auch begrifflich einigen Überlegungen der sechs zu behandelnden Präsenz-
theoretiker zuwiderlaufen. So würde sich George Steiner wahrscheinlich bereits
gegen das Prädikat Präsenztheoretiker zur Wehr setzen, weil ihm zufolge das
Wort ‚Theorie‘ in den Geisteswissenschaften ohnehin „sein Geburtsrecht verlo-

20

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ren“67 hat und im Grunde schon immer nichts anderes gewesen sei als „entwe-
der eine der Selbstschmeichelei dienende Illusion oder eine Fehlanleihe aus der
Domäne der Naturwissenschaften“68. Karl Heinz Bohrer hingegen spricht von
einer „Theorie des absoluten Präsens“69 und auch Hans Ulrich Gumbrecht be-
zeichnet Diesseits der Hermeneutik als „einen bestimmten ‚theoretischen‘ Schach-
zug“, der seinen Lesern „[i]n einer Zeit also, da wir der ‚Theorie‘ müde gewor-
den sind […] neue Energie zuführen“70 soll. Die Literaturwissenschaft hat sich
daher trotz der Polemik Steiners dazu entschieden, von einer „Präsenztheorie“71

und entsprechend auch von Präsenztheoretikern zu sprechen, und wie Kapitel
2.11.5 („Zwei Dimensionen, eine Theorie“) zeigen wird, ist die vermeintliche
contradictio in adiecto dieser Komposita ein unentbehrlicher Teil des Präsenzdis-
kurses.

Eine ähnliche Scheinproblematik liegt auch beim Begriff der ‚Methode‘ vor,
den Gumbrecht in den Geisteswissenschaften als „mitunter ein wenig anma-
ßend“72 bezeichnet. In Stimmungen lesen heißt es hierzu:

Bezüglich der Möglichkeit und des Orientierungswertes von ‚Methoden‘ geht meine
Skepsis noch weiter – denn ich glaube, dass wir Geisteswissenschaftler uns mehr auf
die Fähigkeit zu gegenintuitivem Denken verlassen sollten als auf vorgezeichnete ‚Pfa-
de‘ oder ‚Wege‘ (so die ursprüngliche Bedeutung des Wortes ‚Methode‘). (Gumbrecht
2011a: 29)

Vorauseilende Operationalisierungsbedenken dieser Art sind in der Philosophie
jedoch kein Novum und haben die Literaturwissenschaft in der Vergangenheit
auch nicht an der methodologischen Instrumentalisierung bestimmter Theori-
en gehindert, wie der Fall von Jacques Derrida verdeutlicht, der seine Dekon-
struktion auch nicht mit einer ‚Methode‘ gleichsetzen wollte73:

Was ich Dekonstruktion nenne, kann natürlich Regeln, Verfahren, Techniken hervor-
bringen, aber im Grunde genommen ist sie keine Methode und auch keine wissen-
schaftliche Kritik, weil sie eine Methode, eine Technik des Betragens oder der Lektüre
ist, die ohne Rücksicht auf die idiomatischen Züge in anderen Zusammenhängen wie-
derholbar sein soll. Die Dekonstruktion ist keine Technik. Sie befasst sich mit Texten,
besonderen Situationen, Signaturen, mit der Gesamtheit der Philosophiegeschichte, in
der sich der Begriff der Methode konstituiert hat. Wenn die Dekonstruktion die Ge-
schichte der Metaphysik und die des Methodenbegriffs untersucht, kann sie sich nicht
einfach selbst als Methode darstellen. […] Die Dekonstruktion ist also […] keine
Metasprache, […] keine Disziplin, vor allem keine Metadisziplin. Ich würde lieber sa-
gen, dass sie alle Disziplinen durchquert. (Derrida 1987: 71, 81 und 85 passim)

67 Steiner (1990), S. 97.
68 Ebd., S. 101.
69 Bohrer (1994), S. 181f.
70 Gumbrecht (2004), S. 17.
71 Jahraus (2011), S. 9 sowie Schildknecht und Wutsdorff (2016), S. 8.
72 Gumbrecht (2004), S. 39.
73 Jacques Derrida im Gespräch mit Florian Rötzer. In: Florian Rötzer (Hg.) Französische

Philosophen im Gespräch. München: Boer 1987, S. 67-87.

21

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Auch wenn diese Arbeit wie bereits erwähnt nicht den Anspruch erhebt, eine
in sich geschlossene Methode wie Derridas Dekonstruktion zu (re-)konstruie-
ren, muss der Methodenbegriff bezüglich der Präsenzanalyse aufgrund von
Gumbrechts Bedenken nicht gleich für alle Zeit verworfen werden. Wahr-
scheinlich ist es in diesem Zusammenhang das Sinnvollste, sich an Heideggers
phänomenologischem Methodenbegriff in Sein und Zeit74 zu orientieren, der
‚Methode‘ und „technischen Handgriff“ klar voneinander scheidet und einen
flexiblen, objektabhängigen Methodenbegriff vertritt:

Je echter ein Methodenbegriff sich auswirkt und je umfassender er den grundsätzli-
chen Duktus einer Wissenschaft bestimmt, um so ursprünglicher ist er in der Ausein-
andersetzung mit den Sachen selbst verwurzelt, umso weiter entfernt er sich von dem,
was wir einen technischen Handgriff nennen. (SuZ: 29)

Der Terminus der ‚Interpretation‘ ist im Rahmen der Präsenztheorie hingegen
wirklich problematisch, da dieser Begriff von vielen Autoren – ähnlich wie bei
Susan Sontag – entweder mit der Hermeneutik oder mit anderen streng semio-
tischen Theorien in Verbindung gebracht wird. Gumbrecht betont jedoch, dass
die Präsenztheorie keineswegs eine Abschaffung der Interpretation anstrebt:

Was hieße es nun, dem Zeitalter des Zeichens ein Ende zu setzen – und was wäre dazu
erforderlich? Was hieße es, der Metaphysik ein Ende zu setzen – und was wäre dazu er-
forderlich? Es kann bestimmt nicht heißen, dass wir Sinn, Bezeichnung und Interpreta-
tion preisgäben. Unter Bezugnahme auf das vorige Kapitel glaube ich, daß das ‚Jenseits‘
der Metaphysik nichts anderes bedeuten kann, als daß man zusätzlich zum Interpretie-
ren noch etwas anderes tut, ohne freilich die Interpretation als ein elementares und
wahrscheinlich unvermeidbares theoretisches Verfahren aufzugeben. Es würde bedeu-
ten, daß man Begriffe ausprobiert und entwickelt, die uns in den Geisteswissenschaften
die Möglichkeit geben könnten, zur Welt in ein Verhältnis zu treten, das komplexer ist
als die Interpretation allein, komplexer als die bloße weltbezogene Sinnzuschreibung
(oder um es mit Hilfe einer älteren Topologie zu sagen: komplexer als das Extrahieren
von Bedeutung aus der Welt). (Gumbrecht 2004: 71)

Eine präsenztheoretisch geleitete Lektüre schließt also traditionelle Elemente
einer Interpretation mit ein, fügt aber noch „eine weitere Dimension hinzu“75,
wie Mersch es ausdrückt, indem sie „zusätzlich zu hermeneutischen Begriffen
nichtinterpretative Begriffe“76 verwendet. Da es heuristisch jedoch widersprüch-
lich anmuten würde, von einer ‚Interpretation mittels nichtinterpretativer Be-
griffe‘ zu sprechen, wird für die Zwecke dieser Arbeit der Begriff der Interpreta-
tion daher konsequent gemieden. Statt von einer ‚Interpretation‘ wird stattdes-
sen überwiegend von einer Analyse die Rede sein, weshalb diese Untersuchung
auch keine ‚Präsenzinterpretationen‘ durchführt, sondern Präsenzanalysen. Dies

74 Martin Heidegger: Sein und Zeit [1927]. Tübingen: Max-Niemeyer-Verlag 2006.
75 Mersch (2010), S. 33f.
76 Gumbrecht (1994), S. 71.

22

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


geschieht auch in Einklang mit einer Bemerkung von Martin Seel in Die Macht
des Erscheinens77:

Wie immer sie [= die ästhetische Wahrnehmung; R.H.] aber einsetzen mag, es ist das
innere Ziel ihrer Vollzüge, auf eine Gegenwart von Erscheinendem aus zu sein. Weil
das so ist, tut die Theorie dieser Wahrnehmung und ihrer Objekte gut daran, ihre Ana-
lysen bei der Präsenz des Erscheinens zu beginnen.“ (Seel 2007: 19)

In Anbetracht der obigen Ausführungen zum Theorie- und Methodenbegriff
sowie zur Adäquatheit von vermeintlich widersprüchlichen Komposita wie
‚Präsenztheorie‘ wäre es allerdings nicht per se falsch, auch die Präsenzanalyse
als eine (besondere) Form der Interpretation zu betrachten.

Der letzte grundlegende Begriff, der im Zuge dieser Untersuchung noch zu
problematisieren bzw. zu entproblematisieren wäre, ist der im Untertitel dieser
Arbeit vorkommende Terminus ‚Paradigma‘. Dieter Mersch spricht in seinen
Texten unter anderem von einem „Paradigma der différance“78 oder von einem
„Paradigma der ‚Nachträglichkeit‘“79, während er seine eigenen Überlegungen
lediglich als eine „Verschiebung der Fragestellung“ oder als „eine Transformati-
on der Perspektive“80 bezeichnet, um wie bereits erwähnt nicht den Eindruck
einer versuchten Falsifizierung bestehender Theorien oder Paradigmen zu er-
wecken. Gumbrecht findet bezüglich der „Affinitäten zwischen [seinen] Ge-
danken über ‚Präsenz‘ und einer Reihe neuerer Bücher aus verschiedenen Berei-
chen der Geisteswissenschaften“81 noch deutlichere Worte:

Diese vielfältigen Affinitäten konvergieren allerdings nicht in der Verheißung (oder
Androhung) eines neuen geistigen Standpunkts oder eines neuen wissenschaftlichen
Paradigmas. (Gumbrecht 1994: 13)

Da sich jedoch bereits die Skepsis der Präsenzdenker in Bezug auf Begriffe wie
‚Theorie‘, ‚Methode‘ oder ‚Interpretation‘ als widersprüchlich und als größten-
teils unberechtigt herausgestellt hat, liegt es meines Erachtens im Auge des Be-
trachters darüber zu entscheiden, ob die Präsenztheorie als eine ‚Transformation
der Perspektive‘ oder als ein ‚neues Paradigma‘ zu bezeichnen wäre. Merschs
und Gumbrechts Zurückhaltung diesbezüglich könnte sowohl dem zuneh-
mend inflationären Gebrauch des Begriffs ‚Paradigmenwechsel‘ geschuldet sein
als auch den erwähnten Bedenken darüber, fälschlicherweise den Eindruck
einer Negierung der Dekonstruktion oder der Hermeneutik erwecken zu kön-
nen.

77 Martin Seel: Die Macht des Erscheinens. Texte zur Ästhetik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2007.

78 Mersch (2010), S. 76.
79 Ebd., S. 97.
80 Ebd., S. 33f.
81 Gumbrecht (1994), S. 13.

23

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Wenn die Präsenztheorie aber tatsächlich nichts Geringeres darstellt als die
theoretische Hinzufügung „eine[r] weitere[n] Dimension“82, dann kann in An-
betracht der Bedeutungsschwere und Tragweite des Begriffs ‚Dimension‘ mei-
ner Ansicht nach auch von einem neuen Paradigma gesprochen werden. Zu-
dem beschreibt der amerikanische Physiker und Philosoph Thomas S. Kuhn,
der als der Begründer des Terminus ‚Paradigmenwechsel‘ gilt, Paradigmen als
„Theorien in ihren Anwendungen in Bezug auf Begriffsbildung, Beobachtung
und Apparaturen“83. Da Gumbrecht fordert, „zusätzlich zu hermeneutischen
Begriffen nichtinterpretative Begriffe zu entwickeln“84 und Mersch eine „Trans-
formation der Perspektive“85 verlangt, liegen gemäß Kuhn die beiden aus geis-
teswissenschaftlicher Sicht relevanten Kriterien für ein neues Paradigma, näm-
lich eine neue Begriffsbildung und eine neue Art der Beobachtung, eindeutig
vor.

 
Unter Berücksichtigung dieser begrifflichen Feinheiten kann nun mit der Re-
konstruktion, Selektion, Applikation und Evaluation der Präsenztheorie begon-
nen werden.

82 Mersch (2010), S. 33f.
83 Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolution. 2., revidierte und um das

Postskriptum von 1969 ergänzte Aufl. Übers. von Hermann Vetter. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1976.

84 Gumbrecht (1994), S. 71.
85 Mersch (2010), S. 33f.

24

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Präsenztheorie: Genese eines Paradigmas

Fundament: Wittgenstein und Heidegger

Betrachtet man die unterschiedlichen philosophischen Bezugspunkte der sechs
Theoretiker, die den Präsenzdiskurs in den vergangenen drei Jahrzehnten maß-
geblich geprägt haben, so fällt auf, dass zwei Denker hier eine herausragende
Stellung einnehmen: Ludwig Wittgenstein und Martin Heidegger. Die philoso-
phische Schnittmenge dieser zwei Autoren soll daher das Fundament für die
(Re-)Konstruktion des Präsenzdiskurses und für die methodologische Ausarbei-
tung einer literaturwissenschaftlichen Präsenzanalyse bilden. Ehe sich die vor-
liegende Untersuchung jedoch den einzelnen, für diese Zwecke relevanten Be-
griffen und Konzepten Wittgensteins und Heideggers widmen wird, soll zu-
nächst eine Begründung der herausragenden präsenztheoretischen Relevanz
dieser zwei Philosophen erfolgen. Diese Begründung fußt auf zwei Aspekten:
Erstens auf der intertextuellen Relevanz beider Philosophen für die Texte von
Steiner, Nancy, Bohrer, Seel, Mersch und Gumbrecht und zweitens auf der seit
über 30 Jahren bestehenden gemeinsamen Rezeptionsgeschichte beider Auto-
ren innerhalb der deutschen und anglo-amerikanischen Philosophie.

Intertextuelle Relevanz

Eine ausführliche intertextuelle Rekonstruktion des Einflusses von Wittgenstein
und Heidegger auf die einzelnen Präsenztheoretiker wird in den Kapiteln 2.5
bis 2.10 erfolgen, weshalb in diesem Abschnitt durch einige Zitate und Verwei-
se lediglich angedeutet bzw. vorweggenommen werden soll, inwiefern alle sechs
Präsenztheoretiker an zentralen Stellen auf Wittgenstein oder Heidegger rekur-
rieren, sei es explizit oder implizit, sei es affirmativ oder kritisch.

Für George Steiner ist Wittgensteins Philosophie eng verbunden mit der geis-
tesgeschichtlichen Aufkündigung einer jahrtausendealten Einheit von Wort
und Welt86. Mit dem Tractatus werde laut Seiner erstmals in der Philosophie der
Paradigmenwechsel von einer „referentiellen Semantik zu einer Semantik inter-
ner Relationen“87 deutlich, wodurch eine prinzipielle „Inkommensurabilität
des Semantischen“88 in den Vordergrund rücke. Diese Erkenntnis bildet die
Grundlage von Steiners Kunstdefinition, die Literatur, Musik und bildende
Kunst generell als eine „Maximalisierung der semantischen Inkommensurabilität

2.

2.1

2.1.1

86 Steiner (1990), S. 139.
87 Ebd., S. 143.
88 Ebd., S. 114.

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


hinsichtlich der formalen Ausdrucksmöglichkeiten“89 begreift. Der Einfluss
Heideggers auf Steiner wird deutlich, wenn Steiner mehrfach bei seinen Aus-
führungen zu Wittgenstein auf heideggerianische Begrifflichkeiten zurückgreift
und so implizit Parallelen zwischen beiden Denkern suggeriert. So spricht Stei-
ner bezüglich Wittgensteins Trennung von Sagen und Zeigen von einem „exis-
tentielle[n] Reich ‚jenseits der Sprache‘“ und von „Kategorien empfundenen
Seins“90. Wenn Steiner konstatiert, dass Heideggers berühmter Ausspruch ‚Wis-
senschaft denkt nicht‘ auf lapidare Weise mit den Schlusssätzen des Tractatus
zusammenfällt91, dann wird diese Parallelführung sogar explizit.

In The Birth to Presence erläutert Jean-Luc Nancy, dass die Formulierung „to
be born“ der eigentliche Name des Seins sei92, genauer betrachtet jedoch von
keinem wirklichen ‚Namen‘ gesprochen werden könne, da das Sein sich rein
performativ vollziehe, was Heideggers fundamentaler Problematisierung des
Nomens ‚Sein‘ und des damit einhergehenden Antagonismus von Vollzug und
Verdinglichung entspricht. Des Weiteren erinnert Nancys Doppelaspekt der ‚In-
scription‘ und ‚Exscription‘ von Sprache stark an Heideggers Ur-Streit zwischen
Verbergung und Entbergung93, und wenn Nancy postuliert, dass Präsenz nicht
auftreten könne, ohne die Art von Präsenz auszulöschen, die die Repräsentation
gerne konkret benennen würde94, dann folgt dies aufs Genaueste dem Diktum
von Wittgenstein, dem zufolge man nicht sagen könne, was sich nur zeigen
lässt.

Karl Heinz Bohrer setzt sich in Plötzlichkeit, seiner ersten Monografie über
präsentische Phänomene, zunächst nur am Rande mit Heideggers Differenz
zwischen uneigentlicher Gegenwart (‚Jetzt‘-Zeit) und eigentlicher Gegenwart
(ekstatische Zeit) auseinander95, wobei er letztere Zeitwahrnehmung mit sei-
nem eigenen Plötzlichkeits-Begriff gleichsetzt. In Das absolute Präsens hingegen,
der ersten Monografie, in der sich Bohrer explizit mit Präsenz- bzw. Präsens-
Phänomenen beschäftigt, befasst er sich ausführlich mit Heideggers Kunstphi-
losophie in dessen Aufsatz Der Ursprung des Kunstwerks96 und lobt dabei vor al-
lem Heideggers Ereignis-Begriff, den er als gelungenen Ausdruck einer „Selbst-
referenz dichterischer Sprache“ sowie einer „Absage an die Repräsentation“97

deutet. Scharfe Kritik übt Bohrer hingegen am Seins-Begriff Heideggers, den er
als eine letztbegründende und somit metaphysische Referenz liest98, mit dem

89 Ebd.
90 Ebd., S. 139.
91 Ebd., S. 280.
92 Nancy (1993), S. 2.
93 Vgl. ebd., S. 338f.
94 Vgl. ebd., S. 4f.
95 Vgl. Bohrer [1981], S. 53.
96 Vgl. Bohrer (1994), S. 95-120.
97 Ebd., S. 106.
98 Vgl. ebd., S. 136ff.

26

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Heidegger seinen Ereignis-Begriff und seinen damit verbundenen „antimeta-
physischen Ansatz“99 selbst unterwandere100. Auch in Ästhetische Negativität er-
folgt eine höchst kritische, jedoch ebenso produktive Auseinandersetzung mit
zentralen Theoremen von Sein und Zeit, anhand derer Bohrer sein Konzept der
ästhetischen Negativität entwickelt101. In diesem Zusammenhang betrachtet er
Wittgensteins Sprachskepsis als den einzigen philosophischen Ansatz in der ers-
ten Hälfte des 21. Jahrhunderts, der mit Bohrers Negativitäts-Konzept korre-
spondiert102.

Auch Martin Seel geht in seiner Ästhetik des Erscheinens explizit auf
Heideggers Gedanken einer ekstatischen Gegenwart ein, um seine Ausführungen
über das „Erscheinen realer Präsenz“103 in Natur und Kunst zu untermauern.
Wenn Seel im Zuge seines präsentischen Erscheinungs-Begriffs von „Sein und
Zeigen“104 spricht, wird damit außerdem eine philosophische Nähe von
Heideggers Sein und Zeit und Wittgensteins Differenz zwischen Sagen und Zei-
gen aus dem Tractatus angedeutet.

Die deutlichste Synthese aus den Texten Wittgensteins und Heideggers findet
sich jedoch zweifelsohne in der präsenzbasierten Medientheorie von Dieter
Mersch. Bereits in seiner Habilitationsschrift Was sich zeigt. Materialität – Prä-
senz – Ereignis geht Mersch intensiv auf Wittgensteins Differenz zwischen Sagen
und Zeigen ein105, anhand derer er seinen Performanz-Begriff entwickelt106. Acht
Jahre später gibt Mersch an, dass sein gesamtes Konzept der Posthermeneutik an
dieser Differenz ihr Modell findet107. Die Philosophie Heideggers spielt für sein
Denken jedoch eine mindestens ebenso wichtige Rolle. Begriffe und Theoreme
wie das Ereignis108, die Gabe109 oder der Unter-Schied110 stellen die Grundlage für
Merschs Konzepte der Alterität und Responsivität dar111. Die Neigung zu einer
Synthese von Wittgensteins und Heideggers Ansätzen zeigt sich zudem, wenn
Mersch Heideggers Begriff des Winks synonym zu Wittgensteins Zeigen be-
nutzt112 oder wenn Heideggers Sprung ins Unbestimmbare mit Wittgensteins

99 Ebd.
100 Ich halte Bohrers Auslegung von Heideggers Seins-Begriff diesbezüglich für eine Fehl-

lektüre, wie ich in Kapitel 2.7.3 ausführlich darlegen werde.
101 Vgl. Bohrer (2002), S. 190-196.
102 Vgl. ebd., S. 324.
103 Seel (2000), S. 160f.
104 Ebd., S. 242.
105 Vgl. Mersch (2002a), u.a. S. 238ff.
106 Vgl. ebd., S. 243.
107 Vgl. Mersch (2010), S. 82.
108 Vgl. u.a. Mersch (2002a), S. 16, Mersch (2002b), S. 234 und Mersch (2010), S. 96.
109 Vgl. u.a. Mersch (2002a), S. 416, Mersch (2002b), S. 106 und Mersch (2010), S. 40.
110 Vgl. u.a. Mersch (2002a), S. 95 und Mersch (2010), S. 104.
111 Vgl. u.a. Mersch (2002a), S. 403-424.
112 Vgl. ebd., S. 34.

27

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Prinzip des Aspektwechsels gleichgesetzt wird113. Verblüfft über die zahlreichen
Parallelen dieser beiden Denker konstatiert Mersch unter anderem bezüglich
des unsagbaren Vollzugscharakters von Sprache:

Es ist auffallend, dass Heidegger dafür dasselbe Wort findet wie Wittgenstein, denn die
Sprache ist für ihn weniger eine Struktur, ein System von Bedeutungen, auch nicht ei-
gentlich ein Werkzeug der Kommunikation, sondern, so der etwas manierierte Aus-
druck in Unterwegs zur Sprache, die ‚Zeige‘. Die ‚Zeige‘ nennt das, was im Prozess aller-
erst zum Vorschein gelangt, dessen Sagen jedoch selbst nicht sagbar ist – ein Schluss,
der auf bemerkenswerte Weise mit dem Wittgensteins übereinstimmt, wenn dieser Sa-
gen und Zeigen im selben Satz als einander ausschließend konzipiert. (Mersch 2010:
165)

Für Hans Ulrich Gumbrecht spielen die Ansätze Wittgensteins hingegen keine
besondere Rolle, dafür nimmt Heideggers Denken eine umso zentralere Stel-
lung im Rahmen seines Präsenzdenkens ein. Gumbrecht selbst gibt dabei zu,
„daß es für ihn immer schwieriger geworden ist, sich ein von der Philosophie
Martin Heideggers losgelöstes Bild von der eigenen Arbeit zu machen“114. Tat-
sächlich koppelt Gumbrecht seinen Epiphanie-Begriff maßgeblich an
Heideggers Ereignis-Begriff115, widmet sich ausführlich den Konzepten von Sein,
Dasein und In-der-Welt-Sein aus Sein und Zeit, und setzt sich intensiv mit der Dif-
ferenz zwischen Erde und Welt aus Der Ursprung des Kunstwerks auseinander116,
um anschließend darauf aufbauen seine kontroverse Dichotomie zwischen
Sinn- und Präsenzkulturen zu entwerfen117. Des Weiteren übernimmt er aus-
drücklich den exzentrischen Metaphysik-Begriff Heideggers, der nichts Über-
sinnliches oder gar Religiöses bezeichnen soll, sondern ein starres, sinnbasiertes
Subjekt-Objekt-Denken, das die unsagbare Präsenz von bestimmten Phänome-
nen missachtet118.

Es wird also deutlich, dass die Theoreme und Konzepte Wittgensteins und
Heideggers eine tragende Rolle innerhalb der Präsenztheorien der sechs ge-
nannten Autoren einnehmen, weshalb das Denken dieser zwei Philosophen als
Fundament der Präsenztheorie betrachtet werden kann. Mit dieser Metapher ist
jedoch kein rigides Plateau gemeint, auf dem die genannten Theoretiker rei-
bungslos und mit starrer Systematik ihre Überlegungen entfalten, sondern viel-
mehr eine breite, aber in sich kohärente philosophische Grundlage zur Ausar-
beitung neuer Einstellungen, Methoden und Termini für einen präsenzbasierte-
ren Umgang mit Sprache, Literatur und Kunst, der sich in Begriffen wie ‚Geist‘,
‚Sinn‘ oder ‚Semiotik‘ allein nicht erschöpft.

113 Vgl. ebd., S. 395.
114 Gumbrecht (2004), S. 13.
115 Vgl. ebd., S. 132.
116 Vgl. ebd., S. 85-98. Gumbrechts ‚substantialistische‘ Deutung von Heideggers Seins-Be-

griff ist dabei hochproblematisch, wie in Kapitel 2.10.2 genauer erläutert wird.
117 Vgl. ebd., S. 100-106.
118 Vgl. ebd., S. 11.

28

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Gemeinsame Rezeptionsgeschichte

Aber wie kommt es eigentlich, dass vor allem Martin Heidegger und Ludwig
Wittgenstein eine so herausragende Position innerhalb des breit gefächerten
Quellenkanons der genannten Theoretiker einnehmen, zu dem schließlich
auch zahlreiche weitere Denker gehören wie beispielsweise Georges Bataille
(vor allem bei Nancy119), Montaigne und Schopenhauer (vor allem bei Boh-
rer120) oder Schelling, Walter Benjamin und Levinas (vor allem bei Mersch121)?
Worin liegt die besondere präsenztheoretische Relevanz dieser zwei Philoso-
phen begründet und welche Gemeinsamkeiten bzw. welche Schnittmenge wei-
sen ihre Schriften auf? Auf den ersten Blick scheinen beide Denker neben
ihrem gemeinsamen Geburtsjahr 1889 wenig miteinander gemein zu haben.
Wittgensteins Interesse galt zeitlebens der Sprachkritik, wohingegen Heidegger
sich vor allem mit Fragen der Ontologie und der Kunstphilosophie beschäftig-
te. Wittgenstein wird oft als Vater des sogenannten linguistic turn122 tituliert und
im anglo-amerikanischen Raum überwiegend der Traditionslinie der analyti-
schen Philosophie zugeordnet, die sich durch logisch-empirische Methodik oder
durch eine sprachkritische Position auszeichnet, wohingegen Heideggers phä-
nomenologisches Denken oft der sogenannten Kontinentalphilosophie zuge-
schrieben wird, der man zuweilen metaphysische Letztbegründungen und vage
Argumentationsstrategien unterstellt123.

Dennoch liegen seit den 1980er Jahren eine große Anzahl von Artikeln und
Monografien vor, die sich explizit den Unterschieden und Gemeinsamkeiten
dieser beiden Philosophen widmen124. Im deutschsprachigen Raum stellt dabei
Thomas Rentschs Dissertation Heidegger und Wittgenstein. Existential- und

2.1.2

119 Vgl. Nancy (1993), u.a. S. 308 und 316ff.
120 Vgl. zu Schopenhauer Bohrer (1994), S. 176-181 und zu Montaigne Bohrer (2002),

S. 197-228.
121 Vgl. zu Schelling Mersch (2002a), S. 382-400, zu Levinas Mersch (2002b), S. 14ff. und zu

Benjamin Mersch (2002b), S. 28ff.
122 Richard Rorty bezeichnet in seinem Aufsatz zu Wittgenstein und Heidegger diesen

Sammelbegriff, den er Gustav Bergmann zuschreibt, als eine Verlegenheitslösung, die
im Wesentlichen dazu dienen solle, die neuen sprachkritischen Positionen um 1900 von
der Transzendentalphilosophie Kants abzugrenzen. Vgl. Richard Rorty: Wittgenstein,
Heidegger and the Reification of Language. In: Ders. Essay on Heidegger and Others.
Philosophical Papers Volume 2. Cambridge: University Press 1991, S. 50-65, hier: S. 50.

123 Obwohl mittlerweile viele Philosophen die Trennung zwischen analytischer Philosophie
und Kontinentalphilosophie als wenig fruchtbar erachten, ist diese Trennung im anglo-
amerikanischen Raum immer noch weit verbreitet. Vgl. hierzu vor allem Paul M. Li-
vingston: Wittgenstein Reads Heidegger, Heidegger Reads Wittgenstein: Thinking Lan-
guage Bounding World. In: Jeffrey A. Bell, Andrew Cutrofello und Paul M. Livingston
(Hg.) Beyond the Analytic-Continental Divide: Pluralist Philosophy in the Twenty-First
Century. New York: Routledge 2016, S. 222-248.

124 Vgl. hierzu vor allem Herbert Hrachovec: Vorbei. Heidegger, Frege, Wittgenstein. Vier
Versuche. Frankfurt a.M.: Roter Stern 1981, Walter Schweidler: Die Überwindung der
Metaphysik. Zu einem Ende der neuzeitlichen Philosophie. Stuttgart: Klett-Cotta 1987,

29

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Sprachanalysen zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie aus dem Jahr
1985 immer noch die einschlägigste und ausführlichste Arbeit über die philoso-
phischen Parallelen dieser zwei Autoren dar. In der erweiterten Neuauflage aus
dem Jahr 2003 wird zudem kritisch die gemeinsame Rezeptionsgeschichte bei-
der Philosophen beleuchtet125. Rentsch konstatiert dabei eine „systematisch[e]
Kompatibilität“ sowie eine „intensive wechselseitige Durchdringung“126 der An-
sätze von Wittgenstein und Heidegger. Diesen Umstand betrachtet er als Aus-
druck einer philosophischen Anthropologie, die er aufgrund ihrer enormen
Tragweite und Radikalität als eine Zweite kopernikanische Wende127 nach der
transzendentalphilosophischen Wende von Immanuel Kant bezeichnet. In die-
sem Zusammenhang zählt Rentsch acht Gemeinsamkeiten zwischen Wittgen-
stein und Heidegger auf, die sich von früheren philosophischen Ansätzen radi-
kal unterscheiden und die auch für die Präsenztheorie eine zentrale Rolle spie-
len:

1. Die Destruktion einer „Vorhandenheitsontologie“ bzw. „Vorhandenheitssemantik“
2. Die „Radikalisierung der Sinnkritik“ in Form eines „Fragwürdigwerden[s] des Sinns

von Sein“ einerseits und einer „Rückfrage nach den Möglichkeitsbedingungen von
sprachlichem Sinn und sprachlicher Bedeutung“ andererseits

3. Die „tiefgreifend[e] anticartesianisch[e] Kritik der klassischen Bewußtseinsphilosophie,
eines Dualismus von privater ‚Innenwelt‘ und öffentlicher ‚Außenwelt‘ sowie des
subjektzentrierten Denkens überhaupt“

4. Der „Rekurs auf die unhintergehbare lebensweltliche Alltagspraxis und das in ihr im-
plementierte Hintergrundwissen“

5. Ein „Holismus, der auch die traditionellen Wahrheitskonzeptionen kritisiert“
6. Die Anwendung einer „Tiefenhermeneutik“, die von einer phänomenologischen „Fer-

ne des Nahen“ ausgeht, die zufolge hat, dass „[d]ie eigentlichen Grundlagen seiner
Forschung dem Menschen gar nicht auf[fallen]“

7. Das Phänomen des Zeigens, dem bei beiden „sowohl im Sinne des Sich-Zeigens der
Phänomene […] wie auch im Sinne der Aktivität des Zeigens, des Ausweisens – eine
zentrale Bedeutung“ zukommt

8. Die Verbindung aus einer „Tiefenhermeneutik des in der Alltäglichkeit Verborge-
nen“ und eines „Zeigens und Sich-Zeigens des begrifflich-reflexiven Unsagbaren“ zu
einer „methodisch exkludierten bzw. negativen Metaphysik“, wodurch die „tiefe struk-
turelle Entsprechung von Sein und Zeit und Tractatus sowie des Umfelds dieser Wer-
ke“ ersichtlich wird (Rentsch 2003: 15ff.; meine Gliederung)

James C. Edwards: The Authority of Language. Heidegger, Wittgenstein, and the Threat
of Philosophical Nihilism. Tampa: University of South Florida Press 1990, Rorty (1991),
Hirokiyo Furuta: Wittgenstein und Heidegger: ‚Sinn‘ und ‚Logik‘ in der Tradition der
analytischen Philosophie. Würzburg: Königshausen & Neumann 1996, Hans Wilckens:
Philosophie als Antwort. Heidegger und Wittgenstein im Horizont der Frage nach der
Zeit. Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2010 und Lee Braver: Groundless Grounds.
A Study on Wittgenstein and Heidegger. Massachusetts: The MIT Press 2012.

125 Thomas Rentsch: Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Sprachanalysen zu den
Grundlagen philosophischer Anthropologie. 2., erw. Aufl. Stuttgart: Klett-Cotta 2003.

126 Vgl. ebd., S. 14.
127 Vgl. ebd., S. 60.

30

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Unter diesen acht Aspekten hebt Rentsch besonders den expliziten bzw. impli-
ziten „Anticartesianimus“128 beider Philosophen sowie das damit verbundene
„verdinglichungskritische Denken“129 hervor. Diese beiden Formulierungen be-
ziehen sich vor allem auf die scharfe Kritik beider Autoren am cartesianischen
Leib-Seele-Dualismus, dessen sprachliche Manifestation beide im unreflektier-
ten Subjekt-Objekt-Paradigma (im Folgenden kurz: SOP) der abendländischen
Philosophie sehen. Rentsch bezeichnet das SOP im Rahmen seiner Überlegun-
gen als eine anthropologische Oberflächengrammatik, wohingegen er Heideggers
Prinzip der Gleichursprünglichkeit von Befindlichkeit, Verstehen und Rede130 als
eine anthropologische Tiefengrammatik auffasst131, die einen holistischen Charak-
ter besitzt und eine Überwindung bzw. Verwindung132 des SOP darstellt. Diese
Einteilung ist von fundamentaler Bedeutung für die Präsenztheorie, wie sich im
Verlauf dieser Arbeit noch zeigen wird.

Das wichtigste Phänomen bzw. Prinzip zur Erkundung einer solchen Tiefen-
grammatik stellt bei Wittgenstein und Heidegger der „Aufweis bzw. die Fingie-
rung von Störungen“133 struktureller und wahrnehmungsbezogener Natur dar,
sei es in einem alltäglichen, in einem wissenschaftlichen oder in einem artisti-
schen Kontext. Mit dem Störungs-Begriff identifiziert Rentsch ein Prinzip, das
über 30 Jahre später grundlegend für Dieter Merschs negative Medientheorie sein
wird134 und das auch bei den drei beispielhaften Präsenzanalysen dieser Arbeit
eine zentrale Rolle spielt.

An dieser Stelle ließen sich noch zahlreiche andere Autoren zitieren, die
wichtige Parallelen zwischen Wittgenstein und Heidegger aufweisen konnten.
Da dieses Kapitel aber die besondere intertextuelle und rezeptionsgeschichtli-
che Relevanz beider Philosophen für die Präsenztheorie lediglich andeuten soll-
te, werden weitere Erkenntnisse aus der gemeinsamen Forschung zu Wittgen-
stein und Heidegger nicht hier, sondern im Verlauf der nächsten zwei Kapitel
(2.2 und 2.3) und in der Zusammenfassung (Kapitel 2.4) eingearbeitet, die sich
ausführlich den präsenztheoretisch relevanten Elementen der Schriften dieser
zwei Autoren widmen. Als roter Faden bei der (Re-)Konstruktion der jeweili-
gen Theoreme wird dabei der Präsenzbegriff in seiner methodologischen Rele-
vanz für die Literaturwissenschaft fungieren. Nach Abschluss dieser zwei Ein-

128 Ebd., S. 92.
129 Ebd., S. 92f.
130 Heideggers Prinzip der Gleichursprünglichkeit wird in Kapitel 2.3.2 ausführlich erläu-

tert.
131 Vgl. Rentsch (2003), S. 424f.
132 Der Begriff der Verwindung stammt von Heidegger und wird in Kapitel 2.3.7 ausführ-

lich erläutert.
133 Rentsch (2003), S. 162.
134 Vgl. vor allem Mersch (2006), S. 226: „Die Umrisse einer negativen Medientheorie zeich-

nen sich dadurch ab. Ihre Basis sind negative Praktiken wie Eingriffe, Störungen, Hin-
dernisse, konträre Konfigurationen“, sowie Mersch (2010), S. 111 und 167f.

31

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


zelbetrachtungen soll mit Rückgriff auf Rentschs acht Aspekte der systemati-
schen Kompatibilität von Wittgenstein und Heidegger zusammenfassend ge-
zeigt werden, dass die philosophische Schnittmenge beider Denker ein konsis-
tentes und erklärungsmächtiges Fundament für alle weiteren methodologi-
schen Überlegungen zur Präsenztheorie bilden kann.

Ludwig Wittgenstein

Anders als Martin Heidegger, der der Nachwelt eine 102-bändige, autorisierte
Gesamtausgabe135 hinterlassen hat, deren vollständige Veröffentlichung immer
noch nicht abgeschlossen ist, beschränkt sich das Œuvre Ludwig Wittgensteins
auf eine einzige zu Lebzeiten publizierte Monografie und auf fragmentarische
Überlegungen, Notizen und fremde Mitschriften, von denen viele erst posthum
strukturiert wurden und die seit 1984 in einer 8-bändigen Werkausgabe136 ange-
ordnet sind.

Als die zwei Hauptwerke Wittgensteins gelten der Tractatus logico-philosophi-
cus, der 1921 zu Lebzeiten Wittgensteins veröffentlicht wurde, und die Philoso-
phischen Untersuchungen, die 1953 posthum erschienen. Während das Hauptan-
liegen des Tractatus in einer Sprachkritik der abendländischen Metaphysik be-
steht, widmen sich die Untersuchungen vornehmlich Fragen des alltäglichen
Sprachgebrauchs und der Epistemologie. Aus diesem Grund liefert der Tractatus
wesentlich mehr Vergleichs- und Anknüpfungspunkte zum Gesamtwerk
Heideggers, dessen großes Thema ebenfalls die Kritik des metaphysischen Den-
kens ist137. Der Tractatus wird daher von den einzelnen Präsenztheoretikern
auch wesentlich häufiger zitiert als die anderen Schriften Wittgensteins und
auch die gemeinsame Rezeptionsgeschichte innerhalb der Philosophie neigt da-
zu, Heideggers Gesamtwerk teilweise ausschließlich mit dem Tractatus zu ver-
gleichen, wie Hrachovec138 und Furuta139 es beispielsweise tun. Auch die fol-
genden Überlegungen werden sich mit Blick auf die Präsenztheorie überwie-
gend Theoremen des Tractatus widmen, wobei einige wichtige Aspekte aus
Wittgensteins Vortrag über Ethik und aus den Philosophischen Untersuchungen

2.2

135 Martin Heidegger: Gesamtausgabe. Hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frank-
furt a.M.: Klostermann.

136 Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984.
137 Allerdings operieren Wittgenstein und Heidegger dabei mit zwei sehr unterschiedlichen

Metaphysik-Begriffen, die sich teilweise gegenseitig exkludieren, wie in Kapitel 2.4 aus-
führlich dargelegt wird.

138 Vgl. Hrachovec (1981), u.a. S. 19: „Um Heidegger gerecht zu werden, muß man die Ent-
wicklung seines Denkens vom Anfang bis zum Ende beschreiben. […] Auf den frühen
Wittgenstein angewandt ändert sich das Vorgehen […] Die Auseinandersetzung mit ihm
läßt sich als Auslegung eines einzelnen Buches führen.“

139 Vgl. Furuta (1996), u.a. S. 152: „Wir möchten sehen, daß der Tractatus eine begrenzte
Form der Seinsfrage bei Heidegger verkörpert.“

32

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ebenfalls miteinbezogen werden. Aus dem Tractatus werden sechs Theoreme
ausführlich behandelt:

 
1. Der Begriff der Logik
2. Die Differenz zwischen Sagen und Zeigen
3. Der Begriff des Mystischen
4. Der Begriff des metaphysischen Subjekts
5. Die Leiter-Metapher am Ende des Texts
6. Der Begriff der Grenze
 
Anders als die ersten fünf Theoreme steht der Begriff der Grenze allerdings für
ein Prinzip, das sowohl die Klammer als auch den roten Faden des Tractatus bil-
det. Aus diesem Grund sollen ein paar einleitende Gedanken die Wichtigkeit
dieses Terminus andeuten, ehe die anderen Theoreme behandelt werden und
ehe dieser Begriff in Kapitel 2.2.7 abschließend geklärt wird.

Die Grenze (I)

Bereits im Vorwort des Tractatus gibt Wittgenstein an, mit seinem Buch „dem
Denken eine Grenze ziehen“ zu wollen „oder vielmehr – nicht dem Denken,
sondern dem Ausdruck der Gedanken“ (TLP: 7)140. Mit dieser Metapher ist je-
doch keine konkrete, gegenständlich zu verortende Grenze gemeint, wie Witt-
genstein explizit problematisiert: „Denn um dem Denken eine Grenze zu zie-
hen, müßten wir beide Seiten dieser Grenze denken können (wir müssten also
denken können, was sich nicht denken läßt)“ (TLP: 7). Daher stellt Wittgen-
stein klar, dass alle Grenzziehungen in seinem Buch als rein sprachlich aufzufas-
sen sind: „Die Grenze wird also nur in der Sprache gezogen werden können
und was jenseits der Grenze liegt, wird einfach Unsinn sein.“ (ebd.). Die Funkti-
on dieser sprachlichen Grenzziehungen im Tractatus ist eine Kritik bzw. eine
Eliminierung zahlreicher metaphysischer Diskussionen, die Wittgenstein als
einen unreflektierten Nebeneffekt der mannigfachen sprachlichen Ausdrucks-
möglichkeiten einstuft und polemisch als „Unsinn“ bezeichnet. Zu diesen me-
taphysischen Diskussionen zählen unter anderem die Frage nach dem Ursprung
der Welt, die Frage nach dem Sinn des Lebens oder die Frage nach dem Wesen
des Todes (TLP: 6.41 – 6.5). Um die genaue Beschaffenheit von Wittgensteins
Grenz-Begriff nachvollziehen zu können, lohnt es sich zunächst seine Ausfüh-
rungen zur Logik detailliert zu betrachten.

2.2.1

140 Zitiert wird nach Ludwig Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus [1921]. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1963. Mit Ausnahme des Vorworts werden nicht die Seitenzahlen dieser
Ausgabe angegeben, sondern die Nummerierung Wittgensteins.

33

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Logik

Laut Wittgenstein besteht die Welt, so wie wir sie wahrnehmen, nicht nur aus
einer additiven Ansammlung von Gegenständen, sondern aus Sachverhalten, die
er wiederum als „eine Verbindung von Gegenständen (Sachen, Dingen)“ (TLP:
2.01) definiert. Jedes Objekt, jedes Gefühl und jedes abstrakte Phänomen kann
also nur durch seine Verbindung zu anderen Objekten, Gefühlen oder abstrak-
ten Phänomenen wahrgenommen werden. Ein Stein wird nicht einfach als
Stein wahrgenommen, sondern stets in Abgrenzung zum Boden, auf dem er
liegt, zur Luft, die ihn umgibt, oder in seiner Funktion als potenzielles Werk-
zeug oder als potenzielle Waffe. Sachverhalte ergeben sich daher nicht aus dem
bloßen nebeneinander von Dingen, sondern aus den sich ändernden, spezifi-
schen Konfigurationen bestimmter Gegenstände (TLP: 2.0272), innerhalb derer
alle Dinge zusammenhängen „wie die Glieder einer Kette“ (TLP: 2.03.) Allen
Gegenständen ist daher „wesentlich, der Bestandteil eines Sachverhaltes sein zu
können“ (TLP: 2.011), und wenn ein „Ding im Sachverhalt vorkommen kann,
so muß die Möglichkeit des Sachverhaltes im Ding bereits präjudiziert sein“
(TLP: 2.012). Wittgenstein begründet diesen Umstand mit der Behauptung,
dass man sich zwar einen leeren Raum vorstellen könne, niemals jedoch ein
Objekt ohne einen ihn umgebenden Raum (TLP: 2.013). Die Gesetzmäßigkeit
dieser Verbindungen selbst nennt Wittgenstein die „Logik“ (TLP: 2.012) bzw.
„die logische Form“ (TLP: 2.18).

Auf Grundlage dieses sehr weiten Logik-Begriffs entwirft der Tractatus eine
strenge Repräsentationstheorie, der zufolge jedes mediale Abbild „ein Modell
der Wirklichkeit“ darstellt (TLP: 2.12). Gemäß dieser Theorie entsprechen die
einzelnen Elemente einer Fotografie, einer Zeichnung oder eines Satzes den
Gegenständen, auf die sie referieren:

2.13 Den Gegenständen entsprechen im Bilde die Elemente des Bildes.
2.131 Die Elemente des Bildes vertreten im Bild die Gegenstände.
2.1511 Das Bild ist so mit der Wirklichkeit verknüpft; es reicht bis zu ihr.
2.1512 Es ist wie ein Maßstab an die Wirklichkeit angelegt.
2.171 Das Bild kann jede Wirklichkeit abbilden, deren Form es hat.

Ein Bild ist jedoch erst dann „richtig oder unrichtig“ (TLP: 2.21), wenn ihm die
gleiche logische Form innewohnt, die auch den Konfigurationen der Wirklich-
keit inhärent ist. ‚Logik‘ bezeichnet bei Wittgenstein also zum einen die struktu-
rierenden Gesetzmäßigkeiten hinter den Konfigurationen der Welt, zum ande-
ren die strukturierenden Gesetzmäßigkeiten hinter den Konfigurationen media-
ler Abbildungen und zusätzlich die Gesetzmäßigkeiten der Transformation be-
stimmter Konfigurationen beim Übergang von Wirklichkeit zu Medium. Den-
noch wohnt der Sprache und allen anderen Medien eine Unzulänglichkeit in-
ne, die sich nicht tilgen lässt: die Tatsache, dass ein abbildendes Medium außer-

2.2.2

34

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


stande ist, die logische Form, die alle Abbildungen erst ermöglicht, mitabzubil-
den. Wittgenstein schreibt hierzu:

4.12 Der Satz kann die gesamte Wirklichkeit darstellen, aber er kann nicht darstel-
len, was er mit der Wirklichkeit gemein haben muß, um sie darstellen zu
können – die logische Form. Um die logische Form darstellen zu können,
müßten wir uns mit dem Satze außerhalb der Logik aufstellen können, das
heißt außerhalb der Welt.

Was für die Sprache gilt, gilt analog auch für andere Medien: Keine Zeichnung,
kein Foto, kein Film vermag es während einer Mediatisierung seine eigene Me-
dialität mitzumediatisieren. Diese Unzulänglichkeit ist unter anderem grundle-
gend für Dieter Merschs negative Medientheorie und für seine darauf aufbauende
Posthermeneutik141. Die Unmöglichkeit der Mediatisierung von Medialität selbst
ist jedoch nicht die einzige Grenze, die Wittgensteins Logik-Begriff impliziert,
wie folgende Sätze verdeutlichen:

5.552 Die Logik ist vor jeder Erfahrung – daß etwas so ist.
5.133 Alles Folgern geschieht a priori.
6.13 Die Logik ist keine Lehre, sondern ein Spiegelbild der Welt. Die Logik ist

transcendental.
5.61 Die Logik erfüllt die Welt; die Grenzen der Welt sind auch ihre Grenzen. […]

Was wir nicht denken können, das können wir nicht denken; wir können also
auch nicht sagen, was wir nicht denken können.

Wittgensteins Logik-Begriff setzt der Sprache somit eine dreifache Grenze: Die
Logik ist Ursprung, Wirkung und Endpunkt der Sprache. Als Apriori bildet sie
den Ursprung der Sprache, hinter den kein Satz je zurückfallen kann, als Wir-
kungsprinzip ist sie allen Sätzen inhärent, ohne jedoch selbst mediatisiert wer-
den zu können, und als Endpunkt limitiert sie die sinnvollen Ausdruckmög-
lichkeiten einer Sprache. Um auf den performativen Aspekt derartiger Grenzer-
fahrungen dennoch in irgendeiner Weise referieren zu können, stellt Wittgen-
stein dem Sagen einen komplementierenden Begriff zur Seite: das Zeigen.

Sagen und Zeigen

Die logische Form von Welt, Denken und Sprache lässt sich innerhalb eines Sat-
zes oder eines Bildes nicht abbilden. Dennoch liegt es in der Natur von Abbil-
dern, die logische Form aufzuweisen: „Seine Form der Abbildung aber kann das
Bild nicht abbilden; es weist sie auf.“ (TLP: 2.172). Was Wittgenstein damit
meint, wird im Verlauf des Tractatus präzisiert:

2.2.3

141 Mersch (2010), S. 106 bezeichnet diese Unzulänglichkeit als „ein Amediales“.

35

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


3.262 Was in den Zeichen nicht zum Ausdruck kommt, das zeigt ihre Anwendung.
Was die Zeichen verschlucken, das spricht die Anwendung aus.

4.121 Der Satz kann die logische Form nicht darstellen, sie spiegelt sich in ihm. Was
sich in der Sprache spiegelt, kann sie nicht ausdrücken. Was sich in der Spra-
che ausdrückt, können wir nicht durch sie ausdrücken. Der Satz zeigt die logi-
sche Form der Wirklichkeit. Er weist sie auf.

‚Aufweisen‘ und ‚zeigen‘ werden von Wittgenstein synonym verwendet und be-
zeichnen beide deiktisch den performativen Aspekt aller Zeichensysteme („ihre
Anwendung“). Es gibt Dinge und Sachverhalte, auf die klar referiert werden
kann, die also gesagt werden können, und es gibt die logische Form, die sich le-
diglich zeigt bzw. die lediglich gezeigt werden kann. Dies bewegt Wittgenstein zu
einem seiner bekanntesten Postulate: „Was gezeigt werden kann, kann nicht ge-
sagt werden.“ (TLP: 4.1212). Diese Differenz zwischen Sagen und Zeigen ist laut
Wilhelm Vossenkuhl keine Erfindung Wittgensteins, sondern eine Entdeckung142,
die nichts Geringeres als das „Hauptproblem der Philosophie“143 darstellt. Auf
Grundlage dieser Differenz ist es Wittgenstein nämlich möglich, eine weitere
folgenreiche Unterscheidung einzuführen, nämlich die normative Trennung
von sinnvollen, sinnlosen und unsinnigen Sätzen.

Als ‚sinnlos‘ stuft Wittgenstein tautologische oder kontradiktorische Sätze
ein (TLP: 4.461), deren Aussagewert er mit der Zahl ‚0‘ in der Arithmetik
gleichsetzt (TLP: 4.4611). Als Beispiele für derartige Sätze ließen sich tautologi-
sche Sprichwörter wie „Ein Mann muss tun, was ein Mann tun muss“ oder kon-
tradiktorische Bonmots wie „Ich kann allem widerstehen, nur nicht der Versu-
chung“144 anführen.

‚Unsinnig‘ hingegen sind laut Wittgenstein „[d]ie meisten Sätze und Fragen,
welche über philosophische Dinge geschrieben worden sind“ (TLP: 4.003). Ge-
meint sind damit hauptsächlich alle Fragen der Theologie, der Ontologie und
der Ethik, die auf metaphysische Letztbegründungsinstanzen angewiesen sind
und die das Vorstellungsvermögen des Menschen per definitionem übersteigen,
wie folgende Sätze verdeutlichen:

6.41 Der Sinn der Welt muß außerhalb ihrer liegen. In der Welt ist alles wie es ist
und geschieht alles wie es geschieht; es gibt in ihr keinen Wert – und wenn es
ihn gäbe, so hätte er keinen Wert. Wenn es einen Wert gibt, der Wert hat, so
muß er außerhalb alles Geschehens und So-Seins liegen. Denn alles Gesche-
hen und So-Sein ist zufällig. Was es nicht-zufällig macht, kann nicht in der
Welt liegen; denn sonst wäre dies wieder zufällig. Es muß außerhalb der Welt
liegen.

142 Vgl. Wilhelm Vossenkuhl: Solipsismus und Sprachkritik: Beiträge zu Wittgenstein. Ber-
lin: Parerga 2009, S. 86.

143 Ebd.
144 Oscar Wilde: Lady Windermeres Fächer [1892]. In: Vier Komödien. Übers. von Carl Ha-

gemann. Wiesbaden: Walther Greif 1947, S. 26.

36

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


6.42 Darum kann es auch keine Sätze der Ethik geben. Sätze können nichts Höheres
ausdrücken.

6.421 Es ist klar, daß sich die Ethik nicht aussprechen läßt. Die Ethik ist transcendental.
(Ethik und Ästhetik sind Eins.)

6.4311 Der Tod ist kein Ereignis des Lebens. Den Tod erlebt man nicht. Wenn man unter
Ewigkeit nicht unendliche Zeitdauer, sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt
der ewig, der in der Gegenwart lebt. Unser Leben ist ebenso endlos, wie unser Ge-
sichtsfeld grenzenlos ist.

6.4312 Die zeitliche Unsterblichkeit der Seele des Menschen, das heißt also ihr ewiges
Fortleben nach dem Tode, ist nicht nur in keiner Weise verbürgt, sondern vor al-
lem leistet diese Annahme gar nicht das, was man immer mit ihr erreichen wollte.
Wird denn dadurch ein Rätsel gelöst, daß es ewig fortlebe? Ist denn dieses ewige
Leben dann nicht ebenso rätselhaft wie das gegenwärtige? Die Lösung des Rätsels
des Lebens in Raum und Zeit liegt außerhalb von Raum und Zeit.

6.432 Wie die Welt ist, ist für das Höhere vollkommen gleichgültig. Gott offenbart sich
nicht in der Welt.

6.5 Zu einer Antwort, die man nicht aussprechen kann, kann man auch die Frage
nicht aussprechen. Das Rätsel gibt es nicht. Wenn sich eine Frage überhaupt stellen
läßt, so kann sie auch beantwortet werden.

Alle metaphysischen Fragestellungen der Theologie, der Ontologie und der
Ethik sind also laut Wittgenstein lediglich das Produkt eines bewussten oder
unbewussten Sprachmissbrauchs und dürften eigentlich gar nicht existieren,
weshalb die ganze Philosophie im Grunde nur aus „Sprachkritik“ (TLP: 4.0031)
bestehe, deren Aufgabe es sei, die Unsinnigkeit solch metaphysischer Fragen
festzustellen (TLP: 4.003). Wittgenstein bestreitet damit nicht, dass es einen
Gott, ein Leben nach dem Tod oder eine höhere Ordnung der Ethik geben
könnte, sondern stuft Überlegungen dieser Art schlicht als „Unaussprechliches“
(TLP: 6.522) ein, da sie sich sprachlich nicht näher beschreiben oder bestim-
men lassen. Unsagbare Phänomene dieser Art stellen also eine Grenze dar, die
sich den Menschen lediglich „zeigt“ (ebd.) und auf die man deshalb selbst nur
deiktisch verweisen kann.

Sinnvoll sind somit ex negativo nur Sätze, die weder sinnlos noch unsinnig
sind und in einem korrekten abbildenden Verhältnis zur Welt stehen. Dieser
Gedankengang wird zu einer allgemeinen Schweigepflicht der Philosophie aus-
geweitet, denn „[a]lles was sich aussprechen läßt, läßt sich klar aussprechen“
(TLP: 4.116), und „[w]ovon man nicht sprechen kann, darüber muß man
schweigen“ (TLP: 7.). Durch seine rigide Abbild-Theorie und dieses daraus re-
sultierende Sprachverbot steht Wittgensteins Tractatus also ganz im Dienste
einer normativen Idealsprache, die in philosophischen und linguistischen Krei-
sen um 1900 eine weit verbreitete Utopie darstellte.

Allerdings missachtet dieser Ansatz gänzlich die Tatsache, dass nicht allen
Elementen einer ‚sinnvollen‘ Sprache zwingend eine abbildende Funktion zu-
kommt, die nur auf außersprachliche Sachverhalte referiert. Viele Formulierun-
gen sind innersprachlichen Eigendynamiken geschuldet, die bestimmte soziale

37

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Funktionen erfüllen und die Wittgenstein in seinen Untersuchungen als Sprach-
spiele bezeichnet (PU: 17)145. Im Vorwort zu den Untersuchungen gesteht Witt-
genstein daher „schwere Irrtümer“ (PU: 10) im Tractatus ein und verwirft sein
Abbildungs-Paradigma zugunsten eines Gebrauchs-Paradigmas (PU: 35), dem
zufolge die Aufgabe der Philosophie nicht in der Schaffung einer Idealsprache
liegt, sondern in der Rekonstruktion und Explikation der alltagssprachlichen
Regeln (PU: 69).

Dennoch hat Wittgenstein zu keinem Zeitpunkt den Logik-Begriff des Tracta-
tus oder die Differenz von Sagen und Zeigen explizit widerrufen146. Fallen ge-
lassen wurde lediglich das Sprachverbot am Ende des Tractatus, da Wittgenstein
in den Untersuchungen erkannt hat, dass auch sinnlose und unsinnige Sätze Teil
von bestimmten Sprachspielen sind und einen essentiellen Bestandteil der con-
ditio humana darstellen, wie die Begriffe des Mystischen und des metaphysischen
Subjekts im Tractatus bereits andeuteten.

Das Mystische

Wie schon erwähnt werden die metaphysischen Fragen der Ethik, der Ontolo-
gie und vor allem der Theologie im Tractatus als per definitionem unbeantwort-
bar eingestuft und folglich als unsinnig abgetan. Dennoch verstößt Wittgen-
stein teilweise selbst gegen sein Gebot, von unsinnigen Dingen zu schweigen,
indem er für die Begrenztheit des menschlichen Vorstellungsvermögens einen
Begriff einführt, der selbst im höchsten Maße theologisch aufgeladen ist: das
Mystische. Die drei entscheidenden Passagen hierzu lauten:

6.44 Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern daß sie ist.
6.45 Die Anschauung der Welt sub specie aeterni ist ihre Anschauung als-begrenz-

tes-Ganzes. Das Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes ist das mystische.
6.522 Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.

Das Mystische wird also definiert als „[d]as Gefühl der Welt als begrenztes Gan-
zes“. Das Wort „Gefühl“ suggeriert eine phänomenologische Erste-Person-Per-
spektive, die Phrase „Welt als begrenztes Ganzes“ knüpft an diese Perspektive an
und impliziert nicht nur eine ontologische Begrenztheit der wahrgenommenen
Welt, sondern auch eine epistemologische Begrenztheit des wahrnehmenden
Subjekts. Innerhalb dieser gefühlten Begrenztheit wird ein Aspekt bzw. eine un-
sinnige Frage besonders hervorgehoben, nämlich die Frage nach dem Dass der
Welt, also nach dem Phänomen der Existenz von Welt überhaupt.

2.2.4

145 Zitiert wird nach Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen [1953]. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1971. Da Wittgenstein seine Gedanken nur im ersten Teil des
Buchs nummeriert hat, werden im Folgenden lediglich die Seitenzahlen dieser Ausgabe
angegeben.

146 Vgl. Vossenkuhl (2009), S. 99, Fußnote 10.

38

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


In seinem Vortrag über Ethik geht Wittgenstein ausführlicher auf dieses Phä-
nomen ein. „Wie sonderbar, daß überhaupt etwas existiert“147 (VüE: 14)148,
schreibt Wittgenstein dort und behandelt damit in leicht abgewandelter Form
dieselbe Frage, die Martin Heidegger für die zentrale Frage der Metaphysik hält:
„Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?“ (WiM: 20)149. Aber
anders als Heidegger, der das Nichts im Laufe seines Texts mit dem Sein gleich-
setzt, stuft Wittgenstein sein eigenes Staunen über die Existenz der Welt als un-
sinnig ein, da man nur über etwas staunen könne, dessen Gegenteil vorstellbar
sei. Die Nicht-Existenz der Welt bzw. das Nichts selbst sei jedoch nicht vorstell-
bar (VüE: 16), weshalb es sich bei diesem Satz – und damit auch bei der Frage
Heideggers – im Grunde nur um einen weiteren Missbrauch von Sprache hand-
le (VüE: 15). Allerdings spricht Wittgenstein während dieses Vortrags auch da-
von, dass es „der Trieb aller Menschen“ sei, „die je versucht haben, über Ethik
oder Religion zu schreiben, über die sinnvolle Sprache – hinauszugelangen“
(VüE: 18f.). Zwar wird behauptet, dass ein solches „Anrennen gegen die Wände
unseres Käfigs […] völlig und absolut aussichtslos“ (VüE: 19) sei, doch wird dies
als „Zeugnis eines Drangs im menschlichen Bewußtsein“ gewertet, den Witt-
genstein „nicht anders als hochachten kann“ und den er „um keinen Preis lä-
cherlich machen würde“ (ebd.). Die Affirmation eines solchen Anthropologi-
cums findet sich in ähnlicher Form auch in den Untersuchungen:

Die Ereignisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines schlichten Unsinns
und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt
hat. Sie, die Beulen, lassen uns den Wert jener Entdeckung erkennen. (PU: 68)

Die Mystifizierung der unsinnigen letzten Fragen der Philosophie im Tractatus
ist also einem Staunen darüber geschuldet, dass es offensichtlich zur menschli-
chen Natur gehört, sich diese Fragen in abgewandelter Form wieder und immer
wieder zu stellen, wohlwissend, dass dieses Unterfangen zum Scheitern verur-
teilt ist. Aus diesem Grund rekurrieren auch alle sechs in dieser Arbeit behan-
delten Präsenztheoretiker immer wieder staunend auf das ‚Dass‘ bestimmter
Phänomene, sei es Dieter Mersch, der vom „Ereignis des ‚Daß‘ (quod)“150

spricht, Hans Ulrich Gumbrecht, der sein Staunen mit dem ebenfalls hochgra-
dig religiös besetzten Begriff der Epiphanie zum Ausdruck bringt151, oder
George Steiner, der ein solches Staunen mit einer Offenbarung Gottes gleich-

147 Eine Identität dieser Frage mit dem Begriff des Mystischen im Tractatus sieht auch Peter
Hacker: Einsicht und Täuschung. Wittgenstein über Philosophie und die Metaphysik
der Erfahrung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, S. 118.

148 Ludwig Wittgenstein: Vortrag über Ethik [1930]. In: Vortag über Ethik und andere klei-
ne Schriften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 9-19.

149 Martin Heidegger: Was ist Metaphysik? [1929] 6., durch Einleitung und Nachwort ver-
mehrte Aufl. Frankfurt a.M.: Klostermann 1951, S. 20. Heidegger übernimmt diese Fra-
ge explizit von Leibniz.

150 Mersch (2002a), S. 21.
151 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 130ff.

39

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


setzt152. An dieser Stelle sollte jedoch betont werden, dass Wittgensteins Begriff
des Mystischen keineswegs mit dem christlichen Gottesbild gleichgesetzt wer-
den darf, wie Thomas Rentsch richtigstellt:

Wittgenstein war Mystiker. […] Sein mystisches Selbst- und Weltverständnis bekundete
sich jedoch nicht in einem schwärmerischen religiösen Enthusiasmus, sondern in
Schweigen, Zurückgezogenheit und in einem Philosophieren, das von den letzten Din-
gen in sehr indirekter Weise zeugt. (Rentsch 2003: 288)

Das metaphysische Subjekt

Ausgehend von diesem Mystik-Begriff wird auch der exzentrische Subjekt-Be-
griff des Tractatus verständlicher. Allerdings sind Wittgensteins Ausführungen
zum Subjekt bzw. zum Ich ausgesprochen vieldeutig. Wilhelm Vossenkuhl
identifiziert zwei verschiedene Arten von Subjekten im Tractatus153, Peter Ha-
cker sogar drei154.

Die Überlegungen zum Subjekt im Tractatus werden mit einem der bekann-
testen Sätze des Buchs eingeleitet: „Die Grenzen der Sprache bedeuten die Gren-
zen meiner Welt.“ (TLP: 5.6). Um dieses Zitat richtig einordnen zu können,
wiederholt Wittgenstein unmittelbar danach, dass die Logik das Denken, das
Sagen und auch die Welt erfüllt und somit allen drei Phänomenen eine Grenze
setzt (TLP: 5.61). Wittgenstein geht also implizit von einer Gleichursprünglich-
keit von Logik, Denken und Welt aus, ein Prinzip, das sich an zentralen Stellen
auch in Heideggers Sein und Zeit findet155. Bezüglich des genauen Zusammen-
hangs zwischen Subjekt und empirischer Welt bringt Wittgenstein die Idee des
Solipsismus ins Spiel:

5.62 Diese Bemerkung gibt den Schlüssel zur Entscheidung der Frage, inwieweit
der Solipsismus eine Wahrheit ist. Was der Solipsismus nämlich meint, ist
ganz richtig, nur läßt es sich nicht sagen, sondern es zeigt sich. Daß die Welt
meine Welt ist, das zeigt sich darin, daß die Grenzen der Sprache (der Sprache,
die alleine ich verstehe) die Grenzen meiner Welt bedeuten.

Um Missverständnissen vorzubeugen sollte betont werden, dass hier mit dem
Begriff des Solipsismus kein ontologischer Solipsismus gemeint ist, also nicht die
Überzeugung, dass nur das eigene Bewusstsein existiert und die gesamte Um-

2.2.5

152 Vgl. Steiner (1990), S. 13ff.
153 Vgl. Vossenkuhl (2009), S. 119-132.
154 Vgl. Hacker (1978), S. 109-114.
155 Für Heidegger sind Verstehen, Befindlichkeit und Rede existenzial gleichursprünglich (vgl.

SuZ: 161), ebenso wie Dasein und In-der-Welt-Sein (vgl. SuZ: 206). Heideggers Logik-Be-
griff ist hingegen keineswegs deckungsgleich mit Wittgensteins Logik-Begriff. Für
Heidegger ist Logik identisch mit einer formalisierten Methode der Naturwissenschaf-
ten, die die Seinsfrage gänzlich ignoriert (vgl. SuZ: 10). Auf das Konzept der Gleichur-
sprünglichkeit wird in Kapitel 2.3.2 ausführlich eingegangen.

40

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


welt lediglich ein Produkt dieses Bewusstseins darstellt156, sondern ein epistemo-
logischer Solipsismus, dem zufolge Erkenntnis bzw. gesichertes Wissen durch das
eigene Bewusstsein entscheidend begrenzt wird. Peter Hacker spricht diesbe-
züglich von einem transzendentalen Solipsismus157. Wittgenstein veranschaulicht
diese Begrenztheit der menschlichen Erkenntnismöglichkeiten mit seiner be-
rühmten Augen-Metapher:

5.633 Du sagst, es verhält sich hier ganz, wie mit Auge und Gesichtsfeld. Aber das
Auge siehst du wirklich nicht. Und nichts am Gesichtsfeld läßt darauf schlie-
ßen, daß es von einem Auge gesehen wird.

Dieser metaphorische blinde Fleck in der optischen Wahrnehmung kongruiert
mit dem blinden Fleck bezüglich der eigenen Erkenntnismöglichkeiten: Denn
anders als im Spiegel, in dem das Subjekt seinen empirischen Körper betrach-
ten kann, ist es dem denkenden Subjekt nicht möglich, während des Denkens
sein Denken selbst zu beobachten bzw. mitzudenken. Es wird also wieder der
Gedanke aufgegriffen, dass die Logik, die die Welt erfüllt, sich weder in der
Welt, noch in der Sprache, noch im Denken konkret ausdrückt, sondern sich
lediglich in seiner Unsagbarkeit zeigt. Dies führt Wittgenstein zu zwei seiner ra-
dikalsten Sätze: „Das denkende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht.“ (5.631) und
„Das Subjekt gehört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt.“
(5.632). Man beachte, dass Wittgenstein hier nicht die Existenz eines denken-
den Menschen leugnet, sondern vielmehr versucht, die Koppelung des Subjekt-
Begriffs an das Subjekt-Objekt-Paradigma aufzuheben. Denn beginnend mit
der cartesianischen Differenz zwischen res cogitans und res extensa, über den
Deutschen Idealismus, bis hin zu Nietzsches Übermenschen-Konzept galt stets
der Gedanke, dass das denkende Subjekt durch seine Vorstellungskraft sowohl
die anderen Objekte seiner Umwelt als auch sich selbst hinreichend reflektieren
könne, womit selbst das eigene Subjekt im Akt der Selbstreflexion zu einem
Objekt gemacht werden konnte, und so im vorstellenden Subjekt zur Einheit
gebracht wurde158. Dieses Paradigma verwirft Wittgenstein, indem er implizit
von drei Aspekten des Ichs spricht, von denen er nur eines als das wahre Sub-
jekt betrachtet:

156 Vgl. Wilhelm Vossenkuhl: Ludwig Wittgenstein. München: C.H. Beck 2003, S. 178. Voss-
enkuhl übernimmt verwirrender Weise Wittgensteins Wortwahl und spricht bezüglich
des Tractatus von einem metaphysischen Solipsismus (ebd., S. 177), gemeint ist damit je-
doch „nicht jene abstruse, von Russel beschriebene Einstellung, nach der nur der Solip-
sist existiert.“ (ebd., S. 178). Daher wird im Folgenden zwischen ontologischem und epis-
temologischem Solipsismus unterschieden.

157 Vgl. Hacker (1978), S. 114.
158 Vossenkuhl (2003), S. 179 bezeichnet diese „Innen-Außen-Differenz“ als „eine Art heilige

Kuh der neuzeitlichen Philosophie des Geistes“. Wittgenstein wird in diesem Kontext
auf S. 175 als „Anti-Cartesianer“ eingestuft.

41

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


5.631 Das denkende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht. Wenn ich ein Buch schrie-
be ‚Die Welt, wie ich sie vorfand‘, so wäre darin auch über meinen Leib zu
berichten und zu sagen, welche Glieder meinem Willen unterstehen und wel-
che nicht, etc., dies ist nämlich eine Methode, das Subjekt zu isolieren oder
vielmehr zu zeigen, daß es in einem wichtigen Sinne kein Subjekt gibt: Von
ihm allein nämlich könnte in diesem Buche nicht die Rede sein.

5.641 Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie nicht-psycho-
logisch vom Ich die Rede sein kann. Das Ich tritt in die Philosophie dadurch
ein, daß die „Welt meine Welt ist.“ Das philosophische Ich ist nicht der
Mensch, nicht der menschliche Körper, oder die menschliche Seele, von der
die Psychologie handelt, sondern das metaphysische Subjekt, die Grenze –
nicht ein Teil der Welt.

Wittgenstein spricht also erstens von einem „denkende[n], vorstellende[n] Sub-
jekt“, zweitens von „meine[m] Leib“ und drittens von einem „metaphysische[n]
Subjekt“ bzw. von einem „philosophische[n] Ich“. Peter Hacker folgt dieser Tri-
as, wenn er im Verlauf seiner Ausführungen über Wittgensteins Subjekt-Begriff
von einer „empirische[n] Wirklichkeit“159, von einem „Ich, welches die Projekti-
onsmethode denkt“160, und von einem „metaphysischen Ich“161 spricht. Hacker
argumentiert, dass Sprache ohne die Begleiterscheinung des individuellen Be-
wusstseins nichts als eine Hülse sei. Das Bewusstsein projiziere seine Inhalte
mittels Sprache, doch beim Versuch, eben diese Projektionsmethode selbst
sprachlich zum Ausdruck zu bringen, stoße das Bewusstsein an seine Grenzen.
Diesen unsagbaren Teil des Bewusstseins nennt Hacker die „metasprachliche
Seele“162, die dem blinden Fleck auf der Netzhaut in Wittgensteins Augen-Me-
tapher entspreche. Da dieser Umstand selbst nicht sagbar sei, könne diesbezüg-
lich auch nicht mehr von einem ‚Wissen‘ gesprochen werden, wie Vossenkuhl
richtig feststellt, da Wissen stets intersubjektiv vermittelbar sein müsse. Den-
noch stellt diese ‚unprojizierbare Projektionsmethode‘ des Bewusstseins – ein
Ausdruck, der im Grunde nur eine Umschreibung von Wittgensteins Logik-Be-
griff ist – einen bestimmten Bewusstseinsinhalt dar, der nur dem Subjekt selbst
zugänglich ist. Dies ist der Solipsismus, auf den Wittgenstein mit dem Satz „Ich
bin meine Welt. (Der Mikrokosmos)“ (TLP: 5.63) verweist. Dieses solipsistische
‚Wissen‘, das streng betrachtet gar kein Wissen ist, sondern vielmehr ein „Ge-
fühl“ (TLP: 6.45), eine unsagbare „Erfahrung“163, bildet also trotz seiner Unsag-
barkeit eine psychische Tatsache, die sich nicht ‚wegdenken‘ lässt. Hacker
spricht hier von einem „nichtkontingente[n] Besitzverhältnis“164 des Bewusst-
seins zu sich selbst. Da dieser Umstand jedoch nicht sagbar ist, kommt es auch

159 Ebd., S. 111.
160 Ebd., S. 109.
161 Ebd.
162 Ebd.
163 Ebd., S. 112.
164 Ebd., S. 112f.

42

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


zu keinem Konflikt zwischen dieser Art des Solipsismus und dem empirischen
Realismus der alltäglichen Kommunikation, da beide Phänomene sich nicht
berühren und somit streng genommen phänomenologisch zusammenfallen,
wie Wittgenstein pointiert zusammenfasst:

5.64 Hier sieht man, daß der Solipsismus, streng durchgeführt, mit dem reinen
Realismus zusammenfällt. Das Ich des Solipsismus schrumpft zum ausdeh-
nungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte Realität.

Wittgenstein verlässt mit diesen Ausführungen auf den letzten Seiten des Tracta-
tus eindeutig den Bereich der analytischen Sprachphilosophie und betreibt
stattdessen eine „Phänomenologie der solipsistischen Gemütsverfassung“165.
Dennoch verweisen sowohl Hacker als auch Vossenkuhl darauf, dass bereits Im-
manuel Kants Konzept des transzendentalen Ichs eine nahezu identische episte-
mologische Grenzfigur beschreibt166, wie ein Zitat aus der Kritik der reinen Ver-
nunft verdeutlicht:

Der Ausgang aller dialektischen Versuche der reinen Vernunft bestätigt nicht allein,
was wir schon in der transcendentalen Analytik beweisen, nämlich daß alle unsere
Schlüsse, die uns über das Feld möglicher Erfahrung hinausführen wollen, trüglich
und grundlos seien; sondern er lehrt uns zugleich dieses Besondere: daß die menschli-
che Vernunft dabei einen natürlichen Hang habe, diese Grenze zu überschreiten, daß
transzendentale Ideen ihr ebenso natürlich seien, als dem Verstande die Kategorien,
obgleich mit dem Unterschiede, daß, so wie die letzteren zur Wahrheit, d. i. der Über-
einstimmung unserer Begriffe mit dem Objecte führen, die ersteren einen bloßen, aber
unwiderstehlichen Schein bewirken, dessen Täuschung man kaum durch die schärfste
Kritik abhalten kann. (Kant 1968: 426f.)167

Vossenkuhl argumentiert aber, dass Wittgenstein anders als Kant dieses trans-
zendentale Subjekt nicht als ein abstraktes, apersonales Konzept begreift, son-
dern als eine individuelle Erfahrung168, für die der Begriff des ‚Subjekts‘ im
Grunde nicht mehr angebracht ist. Aus diesem Grund geht Vossenkuhl auch
von keiner Trias der Ichs bzw. der Subjekte aus wie Hacker, sondern von einer
Dichotomie bestehend aus einem empirischen Ich, das ausschließlich aus dem
Objekt des eigenen Körpers besteht, und einem metaphysischen Ich, zu dem so-
wohl das vorstellende Denken als auch die unsagbare solipsistische Grenzerfah-
rung gehören169. Vossenkuhl folgt in dieser Dichotomie Wittgensteins Differenz

165 Ebd., S. 115.
166 Vgl. Vossenkuhl (2009), S. 121: „In diesem Sinn ist das Ich von Wittgensteins Solipsis-

mus identisch mit Kants transzendentalem Ich, eben weil es dieselbe Grenzfunktion
hat“, und vgl. Hacker (1978) S. 119: „Die Kantische Vorstellung klingt bei Wittgenstein
nach“.

167 Zitiert nach Immanuel Kant: Kants Werke. Akademie-Textausgabe. Hg. von der Königli-
chen Preußischen Akademie der Wissenschaften. Band III: Kritik der reinen Vernunft
[1787]. 2. Aufl. Berlin: De Gruyter 1968.

168 Vossenkuhl (2009), S. 121.
169 Vgl. ebd., S. 119ff.

43

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


zwischen Solipsismus und „reine[m] Realismus“ (TLP: 5.64) und deutet des-
halb, angelehnt an den Zusammenfall dieser beiden Positionen zu einem „aus-
dehnungslosen Punkt“ (ebd.), Wittgensteins Begriff des metaphysischen Sub-
jekts als keine Neudefinition des abendländischen Subjekt-Begriffs, sondern
vielmehr als eine restlose Eliminierung des Subjekts170, da es während einer
mystischen Erfahrung im Grunde

gar kein Subjekt mehr gibt, sondern nur die Realität, die sich mit seinem logischen
System beschreiben lässt. In diesem System gibt es kein metaphysisches Subjekt, son-
dern nur Sätze, Operationen und Funktionen. Das Subjekt und alle seine mehr oder
weniger klaren Erscheinungen sind redundant geworden. (Vossenkuhl 2009: 122)

Diese These findet sich auch bei Klaus Puhl, dem zufolge Wittgensteins meta-
physisches Subjekt „eigentlich undenkbar [ist], da nur Gegenstände gedacht
werden können“171. Mit der Auflösung des denkenden Subjekts verändert sich
jedoch auch die Wahrnehmung der Zeit grundlegend. Daher spricht Wittgen-
stein während seiner Ausführungen über den Tod davon, dass ‚Ewigkeit‘ nicht
zwingend als „unendliche Zeitdauer“ verstanden werden muss, sondern auch
als eine „Unzeitlichkeit“ betrachtet werden kann, und „[w]enn man unter Ewig-
keit nicht unendliche Zeitdauer, sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der
ewig, der in der Gegenwart lebt“ (TLP: 6.4311). Hacker verweist diesbezüglich
auf Wittgensteins Vorlesungen von 1932–33, in denen Wittgenstein sagte, „daß
er selbst oft versucht war zu sagen, daß alles, was wirklich und gewiß ist, die
Erfahrung des gegenwärtigen Augenblicks sei“172. Dies legt nahe, dass auch die
Erfahrung des Solipsismus, das Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes und das
Erscheinen des metaphysischen Subjekts eher als ephemere, exzeptionelle Au-
genblicke im Leben zu betrachten sind, und nicht als ein dauerhafter Zustand.
Dieser Aspekt weist deutliche Parallelen zu Heideggers Augenblicks-Begriff in
Sein und Zeit auf173 sowie zum Begriff des absoluten Präsens, den Karl Heinz
Bohrer und Dieter Mersch in ihren Texten behandeln174.

170 Vgl. ebd., S. 121.
171 Klaus Puhl: Subjekt und Körper. Untersuchungen zur Subjektkritik bei Wittgenstein

und zur Theorie der Subjektivität. Paderborn: Mentis 1999, S. 32.
172 Hacker (1978), S. 115.
173 SuZ, S. 338: „Die in der eigentlichen Zeitlichkeit gehaltene, mithin eigentliche Gegenwart

nennen wir den Augenblick. Dieser Terminus muß im aktiven Sinne als Ekstase verstan-
den werden. Er meint die entschlossene, aber in der Entschlossenheit gehaltene Entrü-
ckung des Daseins an das, was in der Situation an besorgbaren Möglichkeiten, Umstän-
den begegnet. […] ‚Im Augenblick‘ kann nichts vorkommen, sondern als eigentliche
Gegenwart läßt er erst begegnen, was als Zuhandenes oder Vorhandenes ‚in einer Zeit‘
sein kann.“

174 Vgl. Bohrer (1994), S. 176: „Zeitlosigkeit im Sinne eines kontemplativen Akts absoluter,
partiell unbewußter, jedenfalls nicht ich-geleiteter Vergegenwärtigung von Zuständen,
Vorstellungsbildern, Wahrnehmungsgegenständen ist […] die gemeinsame Konstante
der Augenblicks-Metapher innerhalb der Literatur der klassischen Moderne“, und
Mersch (2002), S. 134: „Allerdings ist unter dem Ausdruck ‚Materialität‘ kein vorder-
gründig Stoffliches zu verstehen, vielmehr etwas, was sich von dort her erst ereignet. Er-

44

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Wittgensteins Begriff des metaphysischen Subjekts lässt sich also weniger als
eine Neudefinition des Subjekt-Begriffs verstehen, sondern vielmehr als die
phänomenologische Beschreibung eines psychischen Ausnahmezustands, in
dem sich das Subjekt-Objekt-Denken für eine bestimmte Zeit auflöst und sich
stattdessen das unsagbare, mystische „Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes“
(TLP: 6.45) einstellt. Wittgensteins ‚metaphysisches Subjekt‘ ist somit lediglich
ein semantischer Platzhalter, der dazu dient, das Asemantische des Bewusstseins
anzuzeigen. Der Begriff stellt somit eine Verlegenheitslösung dar, die deiktisch
auf unsagbare Bewusstseinsinhalte verweist. Diese sprachliche Verlegenheitslö-
sung ist jedoch unvermeidlich, wie die Leiter-Metapher am Ende des Tractatus
zu illustrieren versucht.

Die Leiter-Metapher

Wittgenstein beendet seinen Tractatus mit zwei Aussagen, die sich bei genauerer
Betrachtung zu widersprechen scheinen:

6.54 Meine Sätze erläutern dadurch, daß sie der, welcher mich versteht, am Ende
als unsinnig erkennt, wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hinausgestie-
gen ist. (Er muß sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf sie hinauf-
gestiegen ist.) Er muß die Sätze überwinden, dann sieht er die Welt richtig.

7. Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen.

Der apodiktische letzte Satz des Buchs erscheint wie die logische Konsequenz
der Differenz zwischen Sagen und Zeigen bzw. zwischen sinnvollen und unsin-
nigen Sätzen. „Alles was sich aussprechen läßt, läßt sich klar aussprechen“, hieß
es in 4.116, weshalb es wenig verwundert, dass Wittgenstein sein Werk mit
einem Schweigegebot beendet, das alle unsinnigen Sätze aus dem philosophi-
schen Diskurs zu verbannen scheint. In 6.54 gesteht Wittgenstein jedoch, dass
auch die Sätze des Tractatus - zumindest teilweise – unsinniger Art sind, womit
er zugibt, gegen sein eigenes Gebot verstoßen zu haben. Aus diesem Grund wi-
derspricht Hacker auch der These, dass

die sogenannten ‚mystischen‘ Teile des Buches […] aus den früheren Abschnitten des
Buches folgen, daß man die Semantik nicht akzeptieren kann, ohne den Solipsismus,
den ethischen Agnostizismus und die Theorie von der Nichtaussprechbarkeit der Äs-
thetik anzunehmen. (Hacker 1978: 110)

In der Tat erstaunt es, dass Wittgenstein nach über 100 Seiten formaler Sprach-
kritik auf den letzten Seiten seines Buchs plötzlich alle großen Fragen der
menschlichen Existenz im Schnelldurchgang zu klären versucht und dabei von
‚Unaussprechlichem‘, ‚Mystischem‘ und von einem ‚metaphysischen Subjekt‘

2.2.6

scheinen, das kein ‚Etwas‘ beinhaltet, keine Erscheinung-als, sondern vornehmlich ein
‚Wirken‘, das geschieht. Seine Form ist das Ereignen, sein Zeitmodus das absolute Präsens:
der Augenblick“.

45

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


spricht, nur um am Ende selbst die Unsinnigkeit dieses Unterfangens zu konsta-
tieren. Der performative Widerspruch dieses Verlaufs scheint jedoch strategisch
gewollt. Denn um zu begreifen, wo genau die Grenze des Sagbaren ‚liegt‘ bzw.
wo genau sich eine solche Grenze zeigt, führt kein Weg am Unsinnigen vorbei.
Darum spricht Wittgenstein davon, dass man „durch“ seine unsinnigen Sätze
„auf“ sie hinaufsteigen muss, um „über“ sie steigen zu können, ähnlich einer
Leiter, der man sich so lange bedient, bis man über sie hinausgestiegen ist, um
sie dann von einem erhabeneren Punkt aus „wegwerfen“ zu können, wie es in
6.54 metaphorisch heißt. Meiner Ansicht nach kann diese Leiter-Metapher des-
halb auf zwei Arten gelesen werden. Beide Lesarten implizieren jeweils eine an-
dere Idealsprache:

Die erste Lesart deutet das Erklimmen der Leiter als einen Erkenntnisprozess,
dessen Ziel es ist, die Gesamtheit der unsinnigen Sätze, die für Wittgenstein die
abendländische Metaphysik bilden, zu „überwinden“ (TLP: 6.54), sie also ein
für alle Mal hinter sich zu lassen. Der nicht weiter spezifizierte Ort, an dem der
Kletterer ankommt, ist ein Ort der Weisheit, von dem aus es kein Zurück mehr
geben darf, weshalb die Leiter auch weggeworfen werden „muß“ (ebd.). Für die
Schaffung einer philosophischen Idealsprache ist die Überwindung der unsinni-
gen Sätze also normativ.

Die zweite Lesart ist komplexer und legt einen Widerspruch offen. Denn in-
dem Wittgenstein davon spricht, dass man „über“ die unsinnigen Sätze „hinaus-
gestiegen“ sein muss (ebd.), um die Metaphysik zu überwinden, also all das, was
buchstäblich über175 die Grenzen der Physik hinausgeht, und indem er einen
Kletterer an einen unbestimmten Ort hinaufsteigen lässt, von dem aus es kein

175 Martin Heidegger weist in seinen Grundbegriffen der Metaphysik darauf hin, dass die grie-
chische Vorsilbe ‚meta‘ eigentlich den deutschen Präpositionen ‚nach‘ oder ‚hinter‘ im
Sinne einer örtlichen oder zeitlichen Reihenfolge entspricht. Der Begriff ‚Metaphysik‘
wurde ursprünglich verwendet, um die Schriften von Aristoteles, die sich weder der Phy-
sik, der Logik oder der Ethik zuordnen ließen, irgendwie zu kategorisieren. ‚Meta-Phy-
sik‘ bedeutete also ursprünglich so viel wie ‚das, was nach der Physik im Regal steht‘. Die
lateinische Entsprechung dieser Bedeutung von ‚meta‘ ist die Vorsilbe ‚post‘. ‚Meta‘ be-
zeichnet im Griechischen jedoch auch den Umschlag von einer Sache hin zu einer ande-
ren. Dieser zweiten Bedeutung von ‚meta‘ entspricht im Lateinischen die Präposition
‚trans‘, die im Lateinischen jedoch auch ein Hinausgehen bezeichnet. Heidegger argu-
mentiert, dass so durch den lateinischen Begriff ‚Metaphysica‘ ein „Umschlag der techni-
schen Bedeutung“ der Vorsilbe ‚meta‘ zu einer „inhaltlichen Bedeutung“ (GdM: 56) er-
folgte. Die ursprüngliche Formulierung „meint jetzt nicht mehr das, was den Lehren
über die Physik nachfolgt, sondern was von dem handelt, was sich von der physica weg-
wendet und sich zu anderem Seienden, zum Seienden überhaupt und eigentlich Seien-
den hinwendet. […] Metaphysik wird zum Titel für die Erkenntnis des über das Sinnli-
che Hinausliegenden, für die Wissenschaft und Erkenntnis des Übersinnlichen“ (ebd.: 59).
Für Heidegger stellt dieser Bedeutungswandel der Vorsilbe „nichts Beiläufiges“ dar, son-
dern „das Schicksal der eigentlichen Philosophie im Abendland“ (ebd.: 59f.). Vgl. Martin
Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit.
[1929/30]. In: Ders. Gesamtausgabe, II. Abteilung, Bd. 29/30. Frankfurt a.M.: Kloster-
mann 1992.

46

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zurück mehr gibt, bedient sich Wittgenstein selbst einer äußerst plakativen Me-
tapher für den metaphysischen Prozess der Transzendenz. Wäre das passende
Bild für eine Überwindung der Metaphysik nicht vielmehr ein Hinabsteigen
oder ein Sturz aus den hohen Sphären unsinniger Sätze? Die Intention der Lei-
ter-Metapher (die Überwindung der Metaphysik) und ihre Form (der Aufstieg
in unsagbare Sphären) bilden bei genauerer Betrachtung einen Widerspruch.

Dieser Widerspruch ist meiner Ansicht nach jedoch nicht als eine unglückli-
che Metapher-Wahl Wittgensteins zu werten, sondern als ein Zeigen: Denn die
Sätze in 6.54 bringen in ihrer Widersprüchlichkeit die Grenze des sprachlich
Sagbaren selbst zum Erscheinen, womit auf einer metasprachlichen Ebene ge-
nau das erreicht wird, was die letzten Seiten des Tractatus zu umschreiben ver-
suchen: das Mystische, das Unsagbare, das Dass von Logik, Sprache und Welt
selbst. Die letzten Sätze des Tractatus inszenieren eine sprachliche Störung, also
das, was Thomas Rentsch als die wesentliche Methode von Wittgenstein und
Heidegger zum Aufzeigen von Grenzphänomenen identifiziert hat176. Das den-
kende und vorstellende Subjekt, dass die (sprachliche) Leiter hochgeklettert ist,
befindet sich nun in einem suspendierten Zustand an einem nicht lokalisierba-
ren Ort und verwandelt sich in ein metaphysisches Subjekt, in einen ausdeh-
nungslosen Punkt, über den sich nichts Weiteres aussagen lässt, weshalb Witt-
genstein auch über den genauen Lokus und das weitere Schicksal des Kletterers
schweigt. Passend dazu heißt es wenige Sätze vorher:

6.521 Die Lösung des Problems des Lebens merkt man am Verschwinden dieses
Problems. (Ist nicht dies der Grund, warum Menschen, denen der Sinn des
Lebens nach langen Zweifeln klar geworden wurde, warum diese dann nicht
sagen können, worin dieser Sinn bestand.)

Was Wittgenstein mit der Leiter-Metapher eigentlich inszeniert, ist eine mysti-
sche Auflösung des Subjekt-Objekt-Paradigmas: Die Leiter (Objekt), die die
Sprache verkörpert, wird weggeworfen, und der Kletterer (Subjekt), der das
denkende und vorstellende Subjekt repräsentiert, schweigt fortan oder ver-
schwindet ebenfalls, wodurch auch das ‚Problem des Lebens‘ sich auflöst. In
Anbetracht dieser zwei Lesarten lassen sich aus dem Schlusssatz des Tractatus
nicht ein, sondern gleich zwei Postulate ableiten:

Erstens gilt, dass für die Schaffung einer philosophischen Idealsprache alle un-
sinnigen Sätze – ähnlich einer Leiter, über die man hinausgestiegen ist – wegge-
worfen werden müssen. Zweitens gilt, dass für die Evokation des Mystischen, für
ein Aufzeigen des Unaussprechlichen, kein Weg an Widersprüchen und Ambi-
valenzen vorbeiführt. Die philosophische Idealsprache, die Wittgenstein mit

176 Rentsch (2003), S. 161: „Wie nun legt man solche Phänomene frei, insbesondere verdeck-
te und verborgene Phänomene? Die Antwort Heideggers und Wittgensteins ist in we-
sentlichen Fällen der Analyse gleich: durch den Aufweis bzw. die Fingierung von Störun-
gen.“

47

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


seinem Schweigegebot am Ende des Tractatus fordert, ist eine Sprache der sinn-
vollen Sätze, die mystische Idealsprache hingegen, die Wittgenstein durch seine
Leiter-Metapher ebenso heraufbeschwört, ist eine Sprache der unsinnigen und
der sinnlosen Sätze. Das Ziel dieser Arbeit ist es unter anderem zu zeigen, dass
im Rahmen der Präsenztheorie genau diese unsinnigen und sinnlosen Sätze die
ästhetische Idealsprache der Kunst darstellen. Wittgenstein selbst legte eine solche
Nähe zwischen Philosophie und Ästhetik in einer Bemerkung nahe: „Ich glau-
be meine Stellung zur Philosophie dadurch zusammengefaßt zu haben, indem
ich sagte: Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten“ (VB: 483)177.

Die Grenze (II)

Zusammenfassend wird so auch die Bedeutung des Begriffs der Grenze im Trac-
tatus ersichtlich: Die Grenze der Logik, des Denkens und der Welt ist die Sub-
jekt-Objekt-Spaltung selbst. Denn kein sinnvoller, kein sinnloser und kein un-
sinniger Satz kommt an dieser Spaltung vorbei. Darum muss auch Wittgenstein
sich zur Explikation seiner Sprachphilosophie eines Kletterers (Subjekt) und
einer Leiter (Objekt) bedienen, um beide überhaupt zum Verschwinden brin-
gen zu können. Empirisch betrachtet lösen sich jedoch auch während einer
mystischen Erfahrung weder das Medium der Sprache (die Leiter) noch das em-
pirische Subjekt (der Kletterer) auf. Was sich jedoch während des Gefühls der
Welt als begrenztes Ganzes sehr wohl auflöst, ist das intentionale, vorstellende
Denken, das Subjekt und Objekt voneinander scheidet. Die Grenze wird damit
aber nicht überstiegen, sie verschwindet vielmehr für eine bestimmte Zeit. Darum
spricht Wittgenstein davon, dass der Solipsismus der subjektiven Welt mit dem
reinen Realismus der objektiven Welt zu einem „ausdehnungslosen Punkt“
(TLP: 5.64) zusammenfällt: Die Differenz zwischen Subjekt und Objekt geht in
eine unsagbare Identität über, die sich jedoch nicht in der Sprache selbst, son-
dern rein als Gefühl, also ausschließlich psychisch manifestiert.

Wittgensteins Prinzip der Grenze kann also als eine Repräsentation des Sub-
jekt-Objekt-Paradigmas betrachtet werden. Die normative Botschaft „Wovon
man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen“ schreibt somit vor, die
in der Sprache und im vorstellenden Denken unüberwindbare Differenz zwi-
schen Subjekt und Objekt zu akzeptieren und die Vereinigung beider Phäno-
mene der unsagbaren Gefühlswelt des Individuums zu überlassen. Wittgen-
steins Überwindung der Metaphysik besteht somit aus der Feststellung, dass die
Grenze zwischen Subjekt und Objekt in der Sprache selbst nicht überwunden
werden kann. Diese Erkenntnis veranlasste Wittgenstein in den Philosophischen
Untersuchungen auch dazu, sich ausschließlich den empirisch beobachtbaren Re-

2.2.7

177 Ludwig Wittgenstein: Vermischte Bemerkungen. In: Ders. Werkausgabe, Bd. 8. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1984, S. 445-573.

48

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


geln der alltäglichen Kommunikation zuzuwenden und über alles Mystische
fortan konsequent zu schweigen, anders als Martin Heidegger, der sein ganzes
Leben der sprachlichen Überwindung des Subjekt-Objekt-Paradigmas widmete.

Martin Heidegger

Wie bereits erwähnt umfasst das Gesamtwerk Heideggers eine 102-bändige Ge-
samtausgabe mit zahlreichen zu Lebzeiten publizierten Monografien, Abhand-
lungen und Vorträgen. Die von den Präsenztheoretikern dabei am häufigsten
zitierten Texte sind Sein und Zeit, Was ist Metaphysik?, Der Ursprung des Kunst-
werks und Unterwergs zur Sprache. Für ein fundiertes Verständnis der Präsenz-
theorie sind meines Erachtens außerdem die Texte Identität und Differenz sowie
Zur Erörterung der Gelassenheit von zentraler Bedeutung. Anders als bei Wittgen-
stein ist es also im Rahmen dieser Untersuchung nicht möglich, sich bei
Heidegger auf einen einzigen Text zu fokussieren. Eine Gesamtanalyse von
Heideggers Œuvre wäre allerdings auch nicht im Interesse dieser Arbeit und zu-
dem im begrenzten Umfang dieses Kapitels kaum zu leisten. Stattdessen soll
eine gezielte Selektion derjenigen Theoreme erfolgen, die für eine präsenztheo-
retische Methodologie unerlässlich sind. Diese wären:

 
1. Das Konzept der Gleichursprünglichkeit
2. Der Begriff des Augenblicks
3. Die Differenz zwischen Verbergung und Entbergung
4. Der Begriff der Gelassenheit
5. Der Begriff des Unter-Schieds
6. Der Begriff des Seins
 
Da der Terminus Sein jedoch mit Abstand das wichtigste Leitmotiv im Denken
Heideggers bildet, ist es wie bei Wittgensteins Grenze ratsam, zunächst mit ein
paar einleitenden Gedanken zum Sein und zu Heideggers Sprache allgemein zu
beginnen, ehe in Kapitel 2.3.7 eine befriedigende Erläuterung dieses Begriffs er-
folgen kann.

Das Sein (I)

Heidegger hat im Verlauf seines Lebens viele verschiedene Bezeichnungen ge-
wählt, um auf die Komplexität des Seins hinzuweisen. In Was ist Metaphysik?
setzt er das Sein mit dem ‚Nichts‘ gleich (WiM: 41), in Zur Seinsfrage178 streicht
er das Wort ‚Sein‘ kreuzförmig durch (ZS: 211), in seinen Beiträgen zur Philoso-

2.3

2.3.1

178 Martin Heidegger: Zur Seinsfrage [1955]. In: Ders. Gesamtausgabe, I. Abteilung, Bd. 9.
Frankfurt a.M.: Klostermann 1976, S. 385-427.

49

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


phie179 schreibt er das Sein mit y (‚Seyn‘) (BzP: 3) und in Unterwegs zur Spra-
che180 identifiziert er das Sein mit einem ‚Geviert‘ aus „Himmel und Erde,
Sterblichen und Göttlichen“ (UzS: 19).

Der Begriff des Seins und obskure Formulierungen dieser Art haben
Heidegger in der akademischen Welt viel Kritik eingebracht. So stufte beispiels-
weise Robert Minder die Sprache von Sein und Zeit als eine „Schwarzwälder
Version des deutschen Expressionismus“ ein und bezeichnete Heideggers Spät-
werk als „pure Verbalvirtuosität“ 181. Hans Albert verurteilte den mitunter „eso-
terischen Jargon“182 Heideggers als eine „Heilslehre ohne Gott […], in der das
Sein die Stelle einnimmt, die in der christlichen Tradition Gott zukommt“183.
Heideggers Texte würden deshalb nur eine Faszination auf Leser ausüben, „die
sich zwar in philosophischen Gefilden tummeln, in Wirklichkeit aber nach reli-
giöser Erbauung suchen oder einen Religionsersatz nötig haben“184. Für Albert
besteht Heideggers Werk im Wesentlichen aus „Begriffsdichtung“185, „Wortspie-
lerei“186, „Imponierporsa“187 und einer „quasi-religiöse[n] Seinsmystik“188. Ernst
Tugendhat, der sich in seiner Habilitation mit dem Wahrheitsbegriff bei Hus-
serl und Heidegger beschäftigt hat189, behauptet sogar, dass Heideggers späte
Texte „an einen indischen Mystiker erinner[n], der nur noch die Silbe ‚Om, om‘
wiederholt“190.

Vorwürfe dieser Art verfehlen jedoch gänzlich den Anspruch von Heideggers
Denken, der nie darin bestand, theoretische oder gar praktische Fragen der Phi-
losophie in einer möglichst zugänglichen Sprache erschöpfend zu klären.
Heideggers Philosophie stellt vielmehr ein „rastloses Experimentieren mit dem
eigenen philosophischen Ansatz“191 dar, dessen Ziel nichts Geringeres als die

179 Martin Heidegger: Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis [1989]. In: Ders. Gesamtaus-
gabe, III. Abteilung, Bd. 65. Frankfurt a.M.: Klostermann 2003.

180 Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache [1959]. In: Ders. Gesamtausgabe, I. Abtei-
lung, Bd. 12. Klostermann 1985.

181 Robert Minder: Heidegger und Hebbel oder die Sprache von Meßkirch. In: Ders. (Hg.)
Dichter in der Gesellschaft. Erfahrungen mit deutscher und französischer Literatur.
Frankfurt a.M.: Insel 1966, S. 259.

182 Hans Albert: Traktat über kritische Vernunft. 5., erw. Aufl. Tübingen: Mohr Siebeck
1991, S. 166.

183 Hans Albert: Kritik der reinen Hermeneutik: der Antirealismus und das Problem des
Verstehens. Tübingen: Mohr Siebeck 1994, S. 2.

184 Ebd., S. 11.
185 Ebd., S. 17.
186 Ebd., S. 19.
187 Ebd., S. 264.
188 Ebd., S. 17.
189 Ernst Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. Berlin: De Gruyter

1967.
190 Ernst Tugendhat: Anthropologie statt Metaphysik. 2., erw. Aufl. München: C.H. Beck

2010, S. 20.
191 Günter Figal: Martin Heidegger zur Einführung. Hamburg: Junius 1992, S. 8f.

50

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Schaffung einer neuen Philosophiesprache ist, die bewusst die Nähe zur literari-
schen Sprache sucht. Ein solcher Ansatz hat naturgemäß viele Ambiguitäten
und Irritationen zur Folge, und der Begriff des Seins, der zentralste und enig-
matischste Terminus in Heideggers Werk, erweist sich in diesem Zusammen-
hang als der problematischste aller Begriffe, weshalb selbst Günter Figal, lang-
jähriger Vorsitzender der Heidegger-Gesellschaft, in seinem Einführungsbuch
empfiehlt, „die ‚Seinsfrage‘ erst einmal [zu] vergessen“192, um so einen leichte-
ren Zugang zu Heideggers Denken zu finden. Meiner Ansicht nach führt je-
doch bei einer präsenztheoretischen Betrachtung von Heideggers Œuvre selbst
als Einstieg kein Weg am Seinsbegriff vorbei, weshalb es sich lohnt, diesbezüg-
lich mit den einleitenden Passagen von Sein und Zeit zu beginnen, die eine erste
Eingrenzung des Seinsbegriffs vornehmen.

Denn im Grunde liefert der Text bereits auf seinen ersten Seiten eine ziem-
lich konzise Beschreibung des Seins: „Sein liegt im Daß- und Sosein, in Realität,
Vorhandenheit, Bestand, Geltung, Dasein, im ‚es gibt‘.“ (SuZ: 7). Heideggers
Sein ließe sich gemäß dieser Beschreibung als eine Verschmelzung von Wittgen-
steins Begriff des Mystischen („Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern
daß sie ist.“, TLP: 6.44) und dessen Logik-Begriff („Die Logik ist vor jeder Erfah-
rung – daß etwas so ist. Sie ist vor dem Wie, nicht vor dem Was.“, TLP: 5.552)
auffassen193. Der gemeinsame Nenner zwischen Heideggers Sein und Wittgen-
steins Mystischem wäre dabei das Dass, also das Phänomen der Existenz selbst.
Um das Wesen des Seins genauer zu umkreisen, trennt Heidegger im Rahmen
seiner berühmten ontisch-ontologischen Differenz das Sein heuristisch vom Sei-
enden: „Seiend ist alles, wovon wir reden, was wir meinen, wozu wir uns so und
so verhalten, seiend ist auch, was und wie wir selbst sind.“ (SuZ: 6f.). Auch hier
ließe sich mit Wittgenstein gesprochen sagen, dass das Seiende Dinge (materiel-
le Objekte), Sachen (Gedanken, Gefühle und Abstrakta) und Sachverhalte (Kon-
texte und Konfigurationen von Dingen und Sachen) beschreibt (TLP: 2.01), al-
so alles, was sagbar ist, „alles, wovon wir reden“ können, wie Heidegger
schreibt. Seiendes ist also sensuell erfassbar oder mittels Sprache eindeutig
kommunizierbar, wohingegen das Sein als der „allgemeinste“ und „dunkelste“
(SuZ: 3), aber auch als der „selbstverständlichste“ (SuZ: 4) aller Begriffe be-
zeichnet wird, was Heidegger auch dazu verleitet, Sein eigentlich für „undefi-
nierbar“ (ebd.) zu erklären.

Diese Undefinierbarkeit bezieht sich vor allem auf die Problematik, dass mit
dem Begriff ‚Sein‘, trotz seiner substantivierten Form kein Ding, keine Sache

192 Ebd., S. 8.
193 Furuta (1996), S. 152 schreibt diesbezüglich: „Sein und Logik meinen bei Heidegger die-

selbe Sache, die von uns im Dasein verstanden wird: Die Bedingung des Normativen im
allgemeinen, d.h. die Bedingung der Wahrheit bzw. Richtigkeit schlechthin. […] Der
Begriff der Logik im Tractatus läßt sich in Heideggers Konzeption betrachten als eine be-
stimmte Ausgelegtheit des Seinsverständnisses im Dasein, die ein formales Aussehen
hat.“

51

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


und auch kein bestimmter Sachverhalt bezeichnet werden soll, sondern ein
Prozess bzw. eine Performanz, die das kleingeschriebene Verbalinfinitiv ‚sein‘ ei-
gentlich treffender anzeigt. Daher verbindet Heidegger nach Sein und Zeit das
Sein mit dem Begriff des Ereignisses194, um so genauer auf das performative We-
sen des Seins zu verweisen. Das Ereignis, um das es Heidegger dabei geht, ist
der Akt des Fragens nach dem Sein selbst, der sich am deutlichsten in der Frage
artikuliert „Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?“ (WiM:
20). Das Faszinierendste für Heidegger am menschlichen Bewusstsein, das er in
SuZ mit dem Begriff des Daseins bezeichnet, ist die Tatsache, dass es diese Frage,
die Wittgenstein in seinem Vortrag über Ethik explizit als eine unsinnige Frage
einstuft, überhaupt stellt, weshalb er das menschliche Dasein vornehmlich defi-
niert als ein Seiendes, dem es „in seinem Sein um dieses Sein selbst geht“ (SuZ:
12). Die Frage nach der genauen ‚Gestalt‘ oder nach dem genauen ‚Ort‘ des
Seins wäre also wie folgt zu beantworten:

Die Antwort – und auch diese Idee findet sich bei Wittgenstein – muss im Vollzug des
Fragens selbst gesucht werden. Oder noch drastischer ausgedrückt: Die Antwort be-
steht in der Tatsache, dass überhaupt gefragt wurde. (Jahraus 2004: 156)

Gemäß Wittgensteins Differenz zwischen Sagen und Zeigen ließe sich also sa-
gen, dass das Seiende bei Heidegger alles Sagbare bezeichnet, wohingegen sich
das Sein nur in seiner Autoperformanz195 zeigt, so wie auch Wittgensteins Be-
griff der Logik. Um jedoch die immense Tragweite von Heideggers Seinsbegriff
besser einordnen zu können, ist es zunächst hilfreich, ein grundlegendes und
leider viel zu selten thematisiertes Konzept von Sein und Zeit näher zu beleuch-
ten: die Gleichursprünglichkeit.

Gleichursprünglichkeit

Heideggers Konzept der Gleichursprünglichkeit steht dabei im Kontext einer
intensiven Kritik der neuzeitlichen Philosophiegeschichte. Das zentrale Anlie-
gen von Sein und Zeit ist dabei nichts Geringeres als „die phänomenologische
Destruktion des „cogito sum“ (SuZ: 89). Gemeint ist damit ein auf René Des-
cartes fußender Leib-Seele-Dualismus, der den Geist als unterbliche und somit
metaphysische Entität ontologisch den Objekten der empirischen Welt über-
ordnet. Laut Descartes Meditationen existieren in der Welt drei ‚Substanzen‘:
Gott, die res cogitans und die res extensa. Res cogitans, wörtlich ‚denkende Din-

2.3.2

194 In diesem Kontext gilt Heideggers Text Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis, der zwi-
schen 1936 und 1938 entstand und erst posthum im Rahmen der Gesamtausgabe 1989
publiziert wurde, als die programmatische Schrift für die performative Wende in Den-
ken Heideggers. Dieser Text wird mitunter auch als „heimliches, zweites Hauptwerk
Heideggers“ bezeichnet, vgl. hierzu Oliver Jahraus: Martin Heidegger. Eine Einführung.
Stuttgart: Reclam 2004, S. 165.

195 Vgl. ebd., S. 156.

52

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ge‘, sind die menschlichen Seelen bzw. die menschlichen Bewusstseine. Res ex-
tensa, wörtlich ‚ausgebreitete Dinge‘, bezeichnet hingegen alle materiellen Ob-
jekte der Welt, einschließlich des menschlichen Körpers. Descartes argumen-
tiert im Rahmen seines methodischen Skeptizismus, dass nicht mit Sicherheit da-
von ausgegangen werden kann, dass alle Objekte der Umwelt wirklich real sind
und nicht vielmehr ein Traum, den ein ‚böser Gott‘ erschaffen hat, um uns
Menschen zu täuschen196. Deshalb sei die einzige wirklich verlässliche Methode
zur Versicherung der eigenen Existenz die Tatsache, dass man die Fähigkeit be-
sitzt überhaupt zu denken197. Aus diesem Gedankengang heraus entwickelt
Descartes sein berühmtes cogito, ergo sum198: ‚Ich denke, also bin ich‘. Heidegger
wirft Descartes jedoch vor, mit diesen Überlegungen nicht weit genug gegan-
gen zu sein:

Mit dem ‚cogito sum‘ beansprucht Descartes, der Philosophie einen neuen und siche-
ren Boden beizustellen. Was er aber bei diesem ‚radikalen Anfang unbestimmt läßt, ist
die Seinsart der res cogitans, genauer der Seinssinn des ‚sum‘. Die Herausarbeitung der
unausdrücklichen ontologischen Fundamente des ‚cogito sum‘ erfüllt den Aufenthalt
der zweiten Station auf dem Wege des destruierenden Rückgangs in die Geschichte der
Ontologie. (SuZ: 24)

Descartes erkläre Gott zum Schöpfer und zum Apriori des menschlichen Be-
wusstseins199 und versäume es dadurch, dem Wesen des Seinsfrage genauer
nachzugehen. In diesem Zusammenhang bilden für Heidegger die Begriffe
„Subjekt, Ich, Vernunft, Geist, Person“ (SuZ: 22) alle eine philosophische Wei-
terführung des cartesianischen Cogitos, weshalb er unter anderem auch Imma-
nuel Kant vorwirft, eine „ontologisch[e] Analytik der Subjektivität des Sub-
jekts“ (SuZ: 24) niemals wirklich entwickelt zu haben.

Das „Phänomen des Welt Erkennens“ in der abendländischen Philosophie er-
schöpfe sich daher seit Descartes in der „Beziehung zwischen Subjekt und Ob-
jekt“ (SuZ: 60). Ein solches Subjekt-Objekt-Denken setze jedoch „ein zunächst
weltloses bzw. seiner Welt nicht sicheres Subjekt voraus, das sich im Grunde erst

196 Vgl. René Descartes: Betrachtungen über die Grundlagen der Philosophie [1641]. Übers.
von Ludwig Fischer. Leipzig: Reclam 1925, S. 36: „Aber das Empfinden? – Auch dieses
geschieht nur mit Hilfe des Körpers, und gar oft schien es mir ja auch im Traume, als
empfinde ich, während ich nachher merkte, daß es nicht wahr sei!“.

197 Vgl. ebd., S. 33: „Ganz zweifellos bin aber eben darum auch ich, wenn er [= ein böser
Gott; R.H.] mich täuscht; mag er mich nun täuschen, soviel er kann, das wird er doch
nie bewirken können, daß ich nicht sei, während ich denke, ich sei etwas! und nachdem
ich so alles wieder und immer wieder erwogen habe, muß ich schließlich konstatieren,
daß der Satz: ‚Ich bin, ich existiere‘ unbedingt wahr ist, so oft ich ihn ausspreche oder
denke.“

198 Das berühmte Zitat „cogito, ergo sum“ ist eigentlich eine Verkürzung des Satzes „ego
cogito, ergo sum“ aus Descartes’ erst 1644 veröffentlichten Principia philosophiae. Vgl.
René Descartes: Die Prinzipien der Philosophie [1644]. Übers. von Christian Wohlers.
Hamburg: Meiner 2007.

199 Vgl. Descartes (1925), S. 60.

53

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


einer Welt ver-sichern muß“ weshalb ein solches Subjekt stets die Tendenz habe,
„die ‚Außenwelt‘ zunächst ‚erkenntnistheoretisch‘ in Nichtigkeit zu begraben,
um sie dann erst zu beweisen“ (SuZ: 206). Das Subjekt nehme somit eine iso-
lierte Position gegenüber seiner gesamten Umwelt ein, womit das Phänomen
der Welt generell auf eine „Vorhandenheit“ (ebd.) reduziert werde und somit
das fundamentale Phänomen des Seins sowie der genauere Zusammenhang
zwischen dem menschlichen Denken und der Welt gänzlich in Vergessenheit
gerate.

Aus diesem Grund verwirft Heidegger „zur Bezeichnung des Seienden, das
wir selbst sind“ (SuZ: 46) explizit die Begriffe ‚Subjekt‘, ‚Seele‘, ‚Bewusstsein‘,
‚Geist‘, ‚Person‘, ‚Leben‘, und ‚Mensch‘. Zur Explikation des Verhältnisses von Be-
wusstsein und Welt werden stattdessen drei neue Termini eingeführt: ‚Da-Sein‘,
‚In-der-Welt-Sein‘ und ‚In-Sein‘ (SuZ: 54ff.)200. Substantivierte Syntagmen dieser
Art sind typisch für Heideggers Sprache und wirken zunächst etwas gewöh-
nungsbedürftig. Tatsächlich sind solche Wortschöpfungen jedoch nicht Aus-
druck eines Profilierungswahns, wie manche Kritiker behaupten, sondern stel-
len einen Versuch dar, mit experimentellen Mitteln das rigide Denkmuster des
Subjekt-Objekt-Paradigmas zu durchbrechen, das der Struktur der Sprache
selbst innewohnt201. Statt also von einem ‚Subjekt‘ zu sprechen, das durch seine
Vor-Stellung buchstäblich versucht, sich ‚vor‘ alle Objekte der Welt zu ‚stellen‘,
um so ein distanziertes und isoliertes Verhältnis zur seiner Umwelt und in letz-
ter Konsequenz auch zu sich selbst einzunehmen, charakterisiert Heidegger die
menschliche Existenz zunächst nur durch die schiere Tatsache ihrer phänome-
nologischen Präsenz. Ähnlich wie Wittgenstein, der behauptet, dass zwar ein
leerer Raum imaginierbar sei, niemals jedoch ein Ding ohne einen Raum (TLP:
2.013), geht auch Heidegger davon aus, dass Da-Sein nur in Beziehung zu Au-
ßenwelt existieren kann, weshalb jedes Da-Sein immer auch ein In-der-Welt-Sein
ist: „Das Verständnis des In-der-Welt-seins als Wesensstruktur des Daseins er-
möglicht erst die Einsicht in die existenziale Räumlichkeit des Daseins“ (SuZ:
56).

‚In-Sein‘ bezeichnet in diesem Zusammenhang weniger eine Räumlichkeit
im physischen Sinne, sondern vielmehr den „formale[n] existenziale[n] Aus-
druck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-Welt-seins
hat“ (SuZ: 54). Die Präposition ‚in‘ und das Adverb ‚da‘ sollen also entgegen
ihrer primären alltagssprachlichen Bedeutung nicht die Stellung eines Men-
schen innerhalb eines physikalischen Raums zum Ausdruck bringen, sondern

200 Ich werde jedoch an einigen Stellen zur Explikation bestimmter Zusammenhänge von
Heideggers Terminologie abweichen und auch Begriffe wie ‚Mensch‘ oder ‚Psyche‘ ver-
wenden.

201 Vgl. Figal (1992), S. 9: „Wer Heideggers Philosophieren verstehen will, muß sich auf den
experimentellen Charakter seines Werkes einlassen. Einen Zugang zu ihm findet man
deshalb vor allem an den Brüchen und Bruchstellen.“

54

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


vielmehr die „Tatsächlichkeit des Faktums Dasein“ (SuZ: 56), das Dass der je ei-
genen Existenz. Die räumlichen Begriffe im ersten Teil von Sein und Zeit sind
also vor allem metaphorisch zu verstehen.

Durch die phänomenologische Faktizität des In-Seins lösen sich jedoch alle
Kausalitäten und Hierarchien nach dem Vorbild des Subjekt-Objekt-Schemas
auf. Stattdessen werden Da-Sein und In-der-Welt-Sein als zwei Phänomene ge-
dacht, die sich wechselseitig konstituieren und somit zwei Aspekte ein und des-
selben Phänomens bilden, nämlich des Seins. Aus diesem Grund kritisiert
Heidegger auch die Vorstellung, „der Mensch sei zunächst ein geistiges Ding,
das dann nachträglich ‚in‘ einen Raum versetzt wird“ (SuZ: 56). Da-Sein, In-
der-Welt-Sein und In-Sein bilden folglich Aspekte einer phänomenologischen
Einheit, die Heidegger mit dem Begriff der Gleichursprünglichkeit zueinander in
Beziehung setzt (SuZ: 13). Diesem Ansatz zufolge entspringt weder das Dasein
der Welt noch die Welt dem Dasein, womit die philosophischen Positionen des
Realismus und des Idealismus beide umgangen werden:

Die Unableitbarkeit eines Ursprünglichen schließt aber eine Mannigfaltigkeit der dafür
konstitutiven Seinscharaktere nicht aus. Zeigen sich solche, dann sind sie existenzial
gleichursprünglich. Das Phänomen der Gleichursprünglichkeit der konstitutiven Mo-
mente ist in der Ontologie oft mißachtet worden zufolge einer methodisch ungezügel-
ten Tendenz zur Herkunftsnachweisung von allem und jedem aus einem einfachen
‚Urgrund‘. (SuZ: 131)

An dieser Stelle sollte jedoch betont werden, dass Heidegger mit seinem Kon-
zept der Gleichursprünglichkeit weder die Existenz einer Realität fernab der ei-
genen psychischen Wahrnehmung leugnet noch die Erkenntnisse und Gesetze
der Naturwissenschaft in Frage stellt. Heidegger betont, dass sein phänomeno-
logischer Welt-Begriff keineswegs identisch mit dem Natur-Begriff der Natur-
wissenschaften ist: Natur sei „selbst ein Seiendes, das innerhalb der Welt begeg-
net und auf verschiedenen Wegen und Stufen entdeckbar wird“ (SuZ: 63), wo-
hingegen ‚Weltlichkeit‘ „ein ontologischer Begriff“ sei, der „die Struktur eines
konstitutiven Moments des In-der-Welt-seins“ (SuZ: 64) meint. ‚Welt‘ ist also ein
phänomenologischer Begriff, der aus der Ersten-Person-Perspektive des Daseins
heraus seine Relevanz erhält, während ‚Natur‘ ein naturwissenschaftlicher Be-
griff ist, dessen Geltungsraum in der Dritten-Person-Perspektive liegt. Die Fra-
ge, ob die Natur bzw. die Realität unabhängig vom Dasein existiert, stuft
Heidegger als unbeantwortbar und somit als sinnlos ein (SuZ: 202), und die
Frage nach der möglichen Beschaffenheit einer Realität vor der Geburt des ers-
ten Menschen oder nach dem Tod des letzten Menschen gilt phänomenolo-
gisch als irrelevant:

Allerdings nur solange Dasein ist, das heißt die ontische Möglichkeit von Seinsver-
ständnis, ‚gibt es‘ Sein. Wenn Dasein nicht existiert, dann ‚ist’ auch nicht ‚Unabhängig-
keit‘ und ‚ist‘ auch nicht ‚An-sich‘. Dergleichen ist dann weder verstehbar noch unver-
stehbar. Dann ist auch innerweltliches Seiendes weder entdeckbar, noch kann es in Ver-
borgenheit liegen. Dann kann weder gesagt werden, daß Seiendes sei, noch daß es

55

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nicht sei. Es kann jetzt wohl, solange Seinsverständnis ist und damit Verständnis von
Vorhandenheit, gesagt werden, daß dann Seiendes noch weiterhin sein wird. (SuZ:
212)

Heidegger geht es also bei seinem Gleichursprünglichkeits-Konzept nicht um
eine Verneinung der physischen Realität oder um eine Neuschreibung der Evo-
lutionsgeschichte. Die philosophische Methode, die Heidegger Sein und Zeit ex-
plizit zugrunde legt, ist die Phänomenologie (SuZ: 27ff.), die er definiert als
„[d]as was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst her zeigt, von ihm selbst her
sehen lassen“ (SuZ: 34). Die Gleichursprünglichkeit von Da-Sein und In-der-
Welt-Sein ist somit nicht als ‚objektives Wissen‘ zu verstehen, sondern als der
Versuch einer Wahrnehmungsbeschreibung jenseits des Subjekt-Objekt-Den-
kens. Eine solche Wahrnehmung nennt Heidegger unter anderem ein ‚Aufbre-
chen‘ des Seins (SuZ: 134). Das Sein bildet somit eine Identitätsfigur, die die
Differenzfigur des Subjekt-Objekt-Paradigmas aufzulösen versucht. Innerhalb
dieses Paradigmenwechsels erfüllt die Reflexionsfigur der Gleichursprünglich-
keit die Aufgabe einer näheren Beschreibung dieses Auflösungsprozesses, in
dem die temporalen Kausalitäten und die logischen Hierarchien zwischen Sub-
jekt und Objekt in der Wahrnehmung des Daseins phänomenologisch ver-
schwinden. Heidegger begreift die temporäre Beschaffenheit dieser Wahrneh-
mung als einen ekstatischen Augenblick, wie im Folgenden erläutert werden soll.

Der Augenblick

Die Leitfrage von Sein und Zeit ist die Frage nach dem Sinn von Sein. Während
sich der erste Teil des Buches mittels Raummetaphorik einer Beschreibung des
Da-Seins und des In-der-Welt-Seins widmet, liefert der zweite Teil die Antwort
auf die Frage nach dem Sinn von Sein: Der Sinn von Sein ist Zeit, oder konkre-
ter gefasst, der Tod. Das Da-Sein wird im Zuge dieser Überlegung als ein „Sein
zum Tode“ (SuZ: 234) charakterisiert, wodurch die Todesgewissheit zum zentra-
len Aspekt der Fundamentalontologie Heideggers wird. Aus diesem Grund be-
zeichnet Thomas Rentsch Sein und Zeit als „eine philosophische Lehre vom
Tod, eine Thanatologie“202. Dieser Aspekt erscheint zunächst recht trivial, doch
das Phänomen des Todes erlaubt es Heidegger, sein Denken gänzlich dem Dies-
seits zuzuwenden und so die phänomenologische Beschaffenheit der Zeitlichkeit
des Da-Seins genauer herauszuarbeiten.

So unterscheidet Heidegger im Zuge seiner Thanatologie zwischen einem
uneigentlichen und einem eigentlichen Zeitverstehen“ (SuZ: 326ff.). Die unei-
gentliche Zeit ist das alltägliche, das „vulgäre Zeitverständnis“ (SuZ: 18), das im
Wesentlichen zwischen einer unbestimmten Zukunft und einer unabänderli-
chen Vergangenheit „eingeschlossen“ ist (SuZ: 328), und das die Gegenwart nur

2.3.3

202 Rentsch (2003), S. 141.

56

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


als eine Aneinanderreihung von bedeutungslosen Jetzt-Momenten erlebt, die
sich summieren wie die Sekunden, Minuten und Stunden auf einer Uhr (SuZ:
422). Diese Zeitwahrnehmung nennt Heidegger die Jetzt-Zeit (ebd.), das „Ge-
genwärtigen“ (SuZ: 328) oder auch die ‚uneigentliche Gegenwart‘ (ebd.). Die
dazugehörige vulgäre Vergangenheit bzw. „Gewesenheit“ (SuZ: 328) und die
entsprechende Zukunft sind beide ebenfalls als uneigentlich einzustufen. Die-
ser alltäglichen Zeitwahrnehmung wird eine exzeptionelle Wahrnehmung ge-
genübergestellt, die sich durch eine „eigentlich[e] Zukunft“ auszeichnet. Diese
Zukunft wird bestimmt durch ein „Vorlaufen in den Tod“ (SuZ: 384), womit
das Bewusstsein und die Akzeptanz der Möglichkeit gemeint ist, dass der eigene
Tod jederzeit eintreten könnte, eine Haltung, die Heidegger affirmativ als ein
„Freisein für den Tod“ (ebd.) bezeichnet. Ein solches Zukunftsverständnis wirkt
auf die Gegenwart ein und transzendiert die Grenzen zwischen den drei alltäg-
lich-uneigentlichen Zeitdimensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft,
wodurch das entsteht, was Heidegger den Augenblick nennt:

In der Entschlossenheit ist die Gegenwart aus der Zerstreuung in das nächst Besorgte
nicht nur zurückgeholt, sondern wird in der Zukunft und Gewesenheit gehalten. Die
in der eigentlichen Zeitlichkeit gehaltene, mithin eigentliche Gegenwart nennen wir den
Augenblick. Dieser Terminus muß im aktiven Sinne als Ekstase verstanden werden. Er
meint die entschlossene, aber in der Entschlossenheit gehaltene Entrückung des Da-
seins an das, was in der Situation an besorgbaren Möglichkeiten, Umständen begegnet.
(SuZ: 338)

Diese Beschreibung entspricht dem, was George Steiner als reale Gegenwart,
Jean-Luc Nancy als Geburt zur Präsenz, Karl Heinz Bohrer als absolutes Präsens,
Martin Seel als ästhetischen Augenblick, Dieter Mersch als Ek-stasis oder Hans Ul-
rich Gumbrecht als Epiphanie bezeichnen. Es ist ein Heraustreten aus der „Zer-
streuung“ des Alltags, bedingt durch eine „Entschlossenheit“ gegenüber der ei-
genen Todesmöglichkeit, durch die man bestimmte Dinge oder Sachverhalte
(„besorgbar[e] Möglichkeiten, Umstände“) eine gewisse Zeit lang („gehaltene
Entrückung“) intensiv auf sich wirken lassen kann. Heidegger verwendet zur
Beschreibung der drei Zeitdimensionen (Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft) den Begriff der Ekstase (SuZ: 329). Innerhalb eines Augenblicks komme
es phänomenologisch zu einer sogenannten ekstatischen Einheit dieser drei Di-
mensionen, die Heidegger mit der Metapher des Horizonts (SuZ: 365) be-
schreibt. Auch hier wird wieder die Reflexionsfigur einer phänomenologischen
Gleichursprünglichkeit forciert:

Wie die Gegenwart in der Einheit der Zeitigung der Zeitlichkeit aus Zukunft und Ge-
wesenheit entspringt, so zeitigt sich gleichursprünglich mit den Horizonten der Zu-
kunft und Gewesenheit der einer Gegenwart. (ebd.)

Diese zeitliche Gleichursprünglichkeit von Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft korreliert mit der räumlichen Gleichursprünglichkeit von Da-Sein, In-
der-Welt-Sein und In-Sein. Die phänomenologische Auflösung der zeitlichen

57

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Trifurkation dient dabei der temporalen Destruktion der Kausalitäten des Sub-
jekt-Objekt-Denkens. Mensch und Welt, Vergangenheit und Zukunft, Tod und
Leben verschmelzen zu einem ekstatischen Augenblick, der sich in Form eines
intensiven aber unsagbaren Gefühls manifestiert, das den Eindruck einer Trans-
zendenz erweckt: „In der horizontalen Einheit der ekstatischen Zeitlichkeit
gründend, ist die Welt transzendent.“ (SuZ: 421). Das Sein, das Heidegger als
Gegenentwurf zum Subjekt-Objekt-Paradigma entwirft, zeigt sich somit nur in
der Ekstase des Augenblicks. Diese Ausführungen Heideggers entsprechen im
Wesentlichen Wittgensteins Gefühl, „daß alles, was wirklich und gewiß ist, die
Erfahrung des gegenwärtigen Augenblicks sei“203, sowie seiner Beschreibung
des Mystischen als „Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes“ (TLP: 6.45), wobei
das weltbegrenzende Phänomen in Sein und Zeit konkretisiert wird durch das je
eigene Sein zum Tode.

Verbergung und Entbergung

Ekstatische Augenblicke dieser Art stellen jedoch eher eine Seltenheit dar. Dies
liegt daran, dass bestimmte Elemente der Welt und der menschlichen Natur die
meiste Zeit über danach trachten, das Sein zu verdecken, wie es in Sein und Zeit
heißt (SuZ: 33), bzw. das Sein zu verbergen, wie es in Der Ursprung des Kunst-
werks204 ausgedrückt wird (UdK: 40). Dennoch ist es möglich, in einen be-
stimmten Wahrnehmungsmodus zu gelangen, in dem das Sein sich entdeckt
(SuZ: 83) bzw. entbirgt (UdK: 25). Die Differenzpaare Verdecken/Entdecken und
Verbergen/Entbergen sind bezogen auf das Sein synonym, beziehen sich jedoch
auf unterschiedliche Phänomenbezirke.

In Sein und Zeit beschreibt Heidegger mit dem Begriff des ‚Verdeckens‘ zu-
nächst ein gesamtgesellschaftliches Phänomen. Wie Thomas Rentsch feststellt,
rekurriert Heidegger in Sein und Zeit mehrfach „auf die unhintergehbare lebens-
weltliche Alltagspraxis und das in ihr implementierte Hintergrundwissen“205,
ähnlich wie Ludwig Wittgenstein in seinen Philosophischen Untersuchungen.
Doch im Vergleich zu Wittgenstein, der in seinen Untersuchungen die Sprach-
spiele der alltäglichen Interaktion möglichst neutral zu rekonstruieren ver-
sucht206, fällt Heideggers Darstellung der alltäglichen Kommunikation ausge-
sprochen negativ aus. Für ihn ist die „durchschnittlich[e] Alltäglichkeit“ (SuZ:
16) des Menschen nämlich vor allem geprägt von einer „Indifferenz“ (SuZ: 40)
gegenüber dem Wesen der Welt und gegenüber den eigenen Seinsmöglichkei-

2.3.4

203 Hacker (1978), S. 115.
204 Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks [1935/36]. In: Ders. Gesamtausgabe, I.

Abteilung, Bd. 5: Holzwege. Frankfurt a.M.: Klostermann 1977, S. 1-74.
205 Rentsch (2003), S. 15.
206 PU, S. 69: „Die Philosophie darf den tatsächlichen Gebrauch der Sprache in keiner Weise

antasten, sie kann ihn am Ende also nur beschreiben.“

58

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ten. Schuld an dieser Indifferenz sei das Phänomen der Gesellschaft bzw. der
Öffentlichkeit selbst, dem Heidegger einen neuen Namen gibt, indem er ein
apersonales Pronomen substantiviert: das Man. Dieses Man „schreibt die Seins-
art der Alltäglichkeit vor“, die sich durch „Abständigkeit“, „Durchschnittlich-
keit“ und durch eine „Einebnung aller Seinsmöglichkeiten“ auszeichnet (SuZ:
127). Oberflächliches „Gerede“ (SuZ: 169), zerstreuungssüchtige „Neugier“
(SuZ: 172) und leere, effekthascherische „Zweideutigkeit“ (SuZ: 173) bestim-
men laut Heidegger den alltäglichen Diskurs, was dazu führe, dass das eigene
Dasein von einer „Uneigentlichkeit“ (SuZ: 175) geprägt sei.

Heideggers vernichtendes Urteil über die alltägliche Kommunikation lautet
deshalb: „Die Öffentlichkeit verdunkelt alles und gibt das so Verdeckte als das
Bekannte und jedem Zugängliche aus.“ (SuZ: 127). Das Man nehme dem Da-
sein seine Verantwortlichkeit ab (ebd.) und biete als apersonale Instanz bequem
und rund um die Uhr die Möglichkeit zur „Seinsentlastung“ (SuZ: 128).
Heidegger konstruiert so einen Antagonismus zwischen dem „Mitsein“ (SuZ:
129) des alltäglichen Soziallebens und einem exzeptionellen „Selbstsein“, in
dem „das Dasein die Welt eigens entdeckt und sich nahebringt“ (ebd.). Nur das
Selbstsein kann also Sein entdecken, das Mitsein verdeckt Sein lediglich. Aus
politischer, soziologischer oder ethischer Sicht ist es daher verständlich, dass
Sein und Zeit mitunter als ein sozialfeindliches207 Werk interpretiert wurde und
dass viele Kritiker diese antisozialen Aspekte als Keimzelle für die spätere natio-
nalsozialistische Begeisterung Heideggers deuten208. Allerdings relativieren sich
diese Vorwürfe, wenn man bedenkt, dass es gar nicht Heideggers Absicht war,
mit Sein und Zeit eine Staatsphilosophie, eine Moralphilosophie oder gar eine
umfassende Anthropologie zu entwerfen. Deshalb heißt es auf den ersten Sei-
ten des Buches auch:

In der Absicht auf eine mögliche Anthropologie, bzw. deren ontologische Fundamen-
tierung, gibt die folgende Interpretation nur einige, wenngleich nicht unwesentliche
‚Stücke‘. (SuZ: 17)

Diese anthropologischen ‚Teilstücke‘ sind das Individuum und dessen Zugang
zum Sein. Aus diesem Grund greift Heidegger in Sein und Zeit ebenso wie Witt-
genstein in seinem Tractatus die Reflexionsfigur des Solipsismus auf. Heidegger
argumentiert, dass das Dasein sich vor dem In-der-Welt-Sein ängstigt, weil das
Dasein während eines ekstatischen Augenblicks der Zerstreuung und der Für-
sorge des Man beraubt und auf die Einsamkeit seiner eigenen Existenz verein-
zelt wird. Diese existenziale Angst vor dem Selbstsein ist laut Heidegger ein An-
thropologicum:

das Wovor der Angst ist die Welt als solche. Die völlige Unbedeutsamkeit, die sich im
Nichts und Nirgends bekundet, bedeutet nicht Weltabwesenheit, sondern besagt, daß

207 Vgl. Jahraus (2004), S. 135.
208 Vgl. ebd., S. 119.

59

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


das innerweltlich Seiende an ihm selbst so völlig belanglos ist, daß auf dem Grunde
dieser Unbedeutsamkeit des Innerweltlichen die Welt in ihrer Weltlichkeit sich einzig
noch aufdrängt. (SuZ: 187)

Die Angst vereinzelt und erschließt so das Dasein als ‚solus ipse‘. Dieser existenziale ‚So-
lipsismus‘ versetzt aber so wenig ein isoliertes Subjektding in die harmlose Leere eines
weltlosen Vorkommens, daß er das Dasein gerade in einem extremen Sinne vor seine
Welt als Welt und damit es selbst vor sich selbst als In-der-Welt-sein bringt. (SuZ: 188)

So wie Wittgensteins metaphysisches Subjekt dazu bestimmt war, als semanti-
scher Platzhalter den Zusammenfall von Solipsismus und reinem Realismus an-
zuzeigen und so die Eliminierung des vor-stellenden Subjekts auszudrücken,
versucht auch Heidegger durch seinen Antagonismus zwischen dem Mitsein
des Man – das einem philosophischen Realismus entspricht – und dem Selbst-
sein des Daseins – das einem epistemologischen Solipsismus209 entspricht – eine
mystische Wahrnehmung der Welt jenseits von Sagbarkeit und Subjekt-Objekt-
Denken zu beschreiben. Das Sein vereinzelt das Subjekt zu einem ausdeh-
nungslosen, sprachlosen Punkt. Eine solche Wahrnehmung ist so ‚individuell‘
und so ‚privat‘ wie nur irgend möglich, weshalb der Vorwurf des Antisozialen
oder gar des impliziten Totalitarismus einen Kategorienfehler darstellt.

Im Rahmen von Heideggers solipsistischer Existenzialanalyse stellt das Mit-
sein des Man jedoch durchaus einen Widerstand dar. Diesen Widerstand gilt es
aber nicht zu ‚ignorieren‘ oder gar zu ‚bekämpfen‘, sondern vielmehr zu trans-
zendieren bzw. zu modifizieren:

Das eigentliche Selbstsein beruht nicht auf einem vom Man abgelösten Ausnahmezu-
stand des Subjekts, sondern ist eine existenzielle Modifikation des Man als eines wesenhaf-
ten Existenzials. (SuZ: 130)

Die Umwelt des Individuums kann also sowohl die Gestalt eines seinsverde-
ckenden Mans als auch die eines seinsentdeckenden In-der-Welt-Seins anneh-
men. Der Begriff ‚Existenz‘ fungiert dabei als eine Art Oberbegriff, der beide
Seinsmöglichkeiten einschließt. Die seinsentdeckenden Potenziale des Man
werden vor allem deutlich, wenn man bedenkt, dass sich Heidegger nach Sein
und Zeit intensiv einem sozialen System widmete, dem er eine herausragende
Rolle bei der Entdeckung des Seins zusprach, nämlich der Kunst.

In Der Ursprung des Kunstwerks definiert Heidegger das Wesen der Kunst als
„das Sich-ins-Werk-Setzen der Wahrheit des Seienden“ (UdK: 21). Diese ‚Wahr-
heit‘ ist nichts Geringeres als „die Unverborgenheit des Seins“ (UdK: 56). Kunst-
werke stellen für Heidegger Medien zum „Entbergen“ (UdK: 25) des Seins und
somit zur Produktion von ekstatischen Augenblicken dar. In Unterwegs zur Spra-

209 Heideggers ‚existenzialer‘ Solipsismus und Wittgensteins ‚metaphysischer‘ Solipsismus
bezeichnen meiner Ansicht nach beide einen epistemologischen Solipsismus, da die in-
dividuell erlebte Auflösung des Subjekt-Objekt-Paradigmas ein Gefühl und somit im
subjektiven Sinne ein ‚Wissen‘ darstellt, das sich – mit Wittgenstein gesprochen – nicht
sagen, sondern bestenfalls zeigen lässt.

60

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


che geht er sogar so weit, eine „Nachbarschaft“ von Denken und Dichten zu
postulieren (UzS: 163). ‚Entbergen‘ ist also ein Begriff, der sich bei Heidegger
vornehmlich auf den Phänomenbezirk der Kunst bezieht, weshalb im Rahmen
der Präsenztheorie die Differenz zwischen ‚Verbergen‘ und ‚Entbergen‘ auch
häufiger aufgegriffen wird als die Differenz zwischen ‚Verdecken‘ und ‚Entde-
cken‘, die sich auf die öffentliche Kommunikation allgemein bezieht.

Doch auch in Bezug auf die seinsentbergende Kunst kommt Heidegger nicht
ohne einen Antagonismus aus, der noch im Kunstwerk selbst das Sein zu verde-
cken droht. Anhand von Van Goghs berühmtem Bauernschuhen-Gemälde (UdK:
18ff.) entwirft Heidegger einen „Streit“ zwischen Erde und Welt (UdK: 36). Van
Goghs Gemälde zeige auf den ersten Blick nur ein paar abgenutzte Bauernschu-
he, deren alltägliche Funktion in der Erleichterung der Feldarbeit liege. Die
Schuhe würden dem Betrachter somit zunächst nur als ein „Zeug“ erscheinen,
als etwas Gegenständliches, das sich durch eine bestimmte „Dienlichkeit“ aus-
zeichnet (UdK: 18). Bei genauerer Betrachtung ließen die Schuhe jedoch auch
die spezifische Welt erahnen, in der der Träger oder die Trägerin der Schuhe
lebt. Die Schuhe würden metonymisch den mühsamen Alltag, die kulturelle
Bedeutung und die damit verbundene Lebenswelt eines Bauern evozieren.
Einer flüchtigen Betrachtung hingegen würden sich jedoch nur ein Paar Bau-
ernschuhe zeigen, die zur Begehung der fruchtbaren Erde bestimmt sind. Die-
sen oberflächlichen, rein materiellen Aspekt des Kunstwerks, also alles, was „an
dem als Gegenstand genommenen Werk so aussieht wie das Dinghafte im Sin-
ne der geläufigen Dingbegriffe“ (UdK: 56f.), nennt Heidegger passenderweise
die Erde. Die Erde ist jedoch auch „das Bergende“ (UdK: 28), „das wesenhaft
Sich-verschließende“ (UdK: 33), das die Welt des Kunstwerks ähnlich verdeckt
wie das Man das Sein. Die Welt wird definiert als „das immer Ungegenständli-
che, dem wir unterstehen, solange die Bahnen von Geburt und Tod, Segen und
Fluch uns in das Sein entrückt halten“ (UdK: 30f.). Interessant ist, dass
Heidegger in seinem Kunstwerk-Text bei der Bestimmung des Welt-Begriffs Witt-
gensteins Differenz zwischen Sagen und Zeigen aufzugreifen scheint, wenn es
heißt, dass sich „[d]as Wesen von Welt […] auf dem Wege, den wir hier gehen
müssen, nur anzeigen“ lässt (UdK: 30). Außerdem gibt Heidegger an, dass sich
jede Kunstform, egal ob Literatur, bildende Kunst oder Musik, durch ein Phä-
nomen auszeichnet, dass er „die Sage“ (UdK: 61) nennt. Mit dieser Sage ist jenes
„entwerfende Sagen“ gemeint, „das in der Bereitung des Sagbaren zugleich das
Unsagbare als ein solches zur Welt bringt“ (UdK: 61f.). Die ‚Sage‘ im Kunstwerk-
Text umfasst also sowohl das Sagen als auch das Zeigen des Tractatus, das Logi-
sche und Abbilde ebenso wie das Mystische und Unaussprechliche. In Unter-
wegs zur Sprache nähert sich Heidegger der wittgensteinschen Terminologie so-
gar noch weiter an, indem er das Ur-Wesen der Sprache gänzlich mit dem Zei-
gen gleichsetzt: „Das Wesende der Sprache ist die Sage als die Zeige.“ (UzS:
242).

61

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Erde und Welt zeichnen sich jedoch für den Rezipienten eines Kunstwerks
nicht durch einen harmonischen Synchronismus aus, sondern durch einen
Streit: „Indem das Werk eine Welt aufstellt und die Erde herstellt, ist es eine An-
stiftung dieses Streits.“ (UdK: 36). Dieser Streit ist ein ständiges Wechselspiel
zwischen Erde und Welt, ein Vexierbild, das zwischen gegenständlicher Oberflä-
che und abstrakten Evokationen changiert. Auf diese Weise stiftet der Streit so-
wohl die „Einheit“ als auch die „Bewegtheit“ eines Kunstwerks (ebd.). Es ist
aber genau diese Bewegtheit, dieser eigentümliche Umschlag von Erde zu Welt,
der ähnlich einer „Lichtung“ (UdK: 40) das, was das Kunstwerk in seinem We-
sen wirklich auszeichnet, das Dass des Kunstwerks selbst, zum Vorschein bringt.
In der Performanz des Streits zwischen Erde und Welt entbirgt sich also das mys-
tische Sein.

Sowohl der Antagonismus zwischen Mitsein und Selbstsein als auch der
Streit zwischen Erde und Welt offenbaren jedoch eine eigentümliche Denkfi-
gur: Denn in beiden Fällen kommt Heidegger bei der Entbergung des einheits-
stiftenden Seins nicht umhin, einen Dualismus zu entwerfen, der selbst der bi-
nären Logik von Subjekt und Objekt zu folgen scheint. Um also die phänome-
nologische Identität von Subjekt und Objekt im ekstatischen Augenblick einer
Seinsentbergung evozieren zu können, scheint sprachlich kein Weg an binären
Konstruktionen dieser Art vorbeizuführen, wie auch der Begriff der ‚Gelassen-
heit‘ demonstriert.

Gelassenheit

Während sich der Streit zwischen Erde und Welt im Ursprung des Kunstwerks pri-
mär mit der Objektseite der Kunstrezeption, als dem Kunstwerk selbst befasst,
widmet sich Heidegger in seinem Text Zur Erörterung der Gelassenheit210 der psy-
chischen Einstellung211, die seitens des Rezipienten nötig ist, um einen ekstati-
schen Augenblick wahrscheinlich zu machen. In einem fiktiven Dialog zwi-
schen einem ‚Forscher‘, einem ‚Gelehrten‘ und einem ‚Lehrer‘, der sich während
eines Spaziergangs auf einem Feldweg abspielt, wird die „Frage nach dem We-
sen des Menschen“ (Gel: 38) diskutiert. Der programmatische Satz des Texts
lautet dabei „ich will das Nicht-Wollen“ (ebd.). Dieser paradoxal anmutende
Satz eröffnet ebenfalls einen Streit, nämlich den Dualismus zwischen Intentio-

2.3.5

210 Martin Heidegger: Zur Erörterung der Gelassenheit. Aus einem Feldweggespräch über
das Denken [1944/45]. In: Ders. Gesamtausgabe, I. Abteilung, Bd. 13: Aus der Erfahrung
des Denkens. Frankfurt a.M.: Klostermann 1983, S. 37-74.

211 Obwohl Heidegger sich in Sein und Zeit vom Begriff der ‚Psyche‘ ebenso distanziert wie
vom Begriff des ‚Subjekts‘ („Die existenziale Analytik des Daseins liegt vor jeder Psycho-
logie, Anthropologie und erst recht Biologie.“; SuZ: 45) halte ich diesen Begriff im Rah-
men der Präsenztheorie an bestimmten Stellen für hilfreich.

62

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nalität und Nicht-Intentionalität. Letzteres Phänomen wird von Dieter Mersch
auch mit dem Begriff der Responsivität bezeichnet212.

Mit dieser willentlichen Absage an das Wollen ist jedoch kein „kraftloses
Gleiten- und Treibenlassen der Dinge“ (Gel: 41) gemeint, sondern vielmehr ein
„Wachbleiben für die Gelassenheit“ (ebd.). Die Widersprüchlichkeit solcher For-
mulierungen, die Wittgenstein als sinnlos einstufen würde, ist gewollt, denn der
Begriff ‚Gelassenheit‘ soll ein Phänomen bezeichnen, das „außerhalb der Unter-
scheidung von Aktivität und Passivität“ liegt (Gel: 41). Auch hier zeigt sich wie-
der die Tendenz, zwei vermeintlich gegensätzliche Aspekte ein und desselben
Phänomens miteinander zu vereinigen.

Der „Horizont“ (Gel: 45), innerhalb dessen sich die Gelassenheit ausbreiten
kann, wird zuerst als „eine Gegend“ (ebd.) bezeichnet, ehe diese vage Raumme-
tapher umbenannt wird in eine „Gegnet“, eine typische Wortschöpfung
Heideggers, die als archaische Form des Wortes ‚Gegend‘ ausgegeben wird. De-
finiert wird der Begriff wie folgt:

Die Gegnet ist die verweilende Weite, die, alles versammelnd, sich öffnet, so daß in ihr
das Offene gehalten und angehalten ist, jegliches aufgehen zu lassen in seinem Beru-
hen. (Gel: 47)

Heidegger schreibt in dieser Definition dem, was er zunächst als eine Art passi-
ven Resonanzraum der Gelassenheit beschreibt, auch aktive Qualitäten zu, in-
dem er zum Partizip I greift („verweilend“, „versammelnd“). Eine explizite Be-
gründung der Wortschöpfung ‚Gegnet‘ liefert der Text nicht, ausgehend von
dieser Definition ließe sich der Begriff aber entweder als eine (nicht gegen-
ständliche) Gegend, die einem begegnet, oder als eine (nicht gegenständliche)
Gegend, die etwas entgegnet paraphrasieren. Auf jeden Fall zeigt sich die Ten-
denz, die apersonalen Aspekte eines Rezeptionsphänomens als eine Alterität
darzustellen, der sprachlich ein aktivischer, subjektähnlicher Status zukommt.
Diese Denkfigur bildet im Wesentlichen das Fundament von Dieter Merschs
Medienverständnis213. Alteritäre und responsive Aspekte dieser Art finden sich
auch in Sein und Zeit, wenn von einem „Rufcharakter des Gewissens“ (SuZ:
271) bzw. von einem „Ruf der Sorge“ (SuZ: 273) die Rede ist, der das Dasein
aus dem existenzialen Modus des Man reißt und in den Modus des Selbstseins
überführt. Allerdings bezeichnen dabei weder dieser ‚Ruf‘ noch die ‚Gegnet‘
eine metaphysische Instanz mit eigener Intentionalität, sondern vielmehr einen

212 Vgl. Mersch (2002a), S. 21, wo in Bezug auf das „Ereignis des ‚Daß‘ (quod)“ von einer
„Umwendung des Bezugs“ bzw. von einem Übergang „von der Intentionalität zur Re-
sponsivität“ gesprochen wird.

213 Vgl. Merschs ersten Satz aus seinen Medientheorien zur Einführung (2006), S. 9: „Es gibt
Medien, weil es Alterität gibt.“ In seiner Posthermeneutik (2010), S. 122 postuliert Mersch
einen „Primat von Alterität, der gleichzeitig die Abwendung von Sprache und Diskursi-
vität sowie von Repräsentation und Mediation in der allgemeinsten Bedeutung ein-
schließt“.

63

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


spezifischen Wahrnehmungsmodus, der außerhalb des Paradigmas von Wollen
und Nicht-Wollen liegt. Daher auch der Satz: „Das Dasein ruft im Gewissen sich
selbst.“ (SuZ: 275).

Folglich haben innerhalb einer solchen Gegnet auch „die Dinge, die in der
Gegnet erscheinen, nicht mehr den Charakter von Gegenständen“ (Gel: 47),
weshalb sich über eine solche Rezeptionserfahrung auch nichts sprachlich Exak-
tes mehr aussagen lässt. Vom Rezipienten wird deshalb ein „Warten, […] aber
niemals erwarten“ (Gel: 49) gefordert, das statt einer konkreten Vorstellung
oder „Veranlassung“ die allgemeine Haltung eines „Sicheinlassen[s]“ (Gel: 51)
voraussetzt. Diese paradoxale Figur findet sich bei Hans Ulrich Gumbrecht wie-
der, der diesbezüglich von einer „Versunkenheit in fokussierte Intensität“214

spricht. Die ganze Komplexität der paradoxalen Dialektik von Wollen und
Nicht-Wollen fasst Heidegger wie folgt zusammen:

Die Gelassenheit ist in der Tat das Sichloslassen aus dem transzendentalen Vorstellen
und so ein Absehen vom Wollen des Horizonts. Dieses Absehen kommt nicht mehr
aus einem Wollen, es sei denn, der Anlaß zum Sicheinlassen in die Zugehörigkeit zur
Gegnet bedürfe einer Spur des Wollens, welche Spur jedoch im Sicheinlassen ver-
schwindet und vollends in der Gelassenheit ausgelöscht ist. (Gel: 62)

Um der Realität eines Rezeptionsprozesses gerecht zu werden, gesteht
Heidegger also auch der Gelassenheit eine anfängliche „Spur des Wollens“ ein,
die im Rahmen einer ästhetischen Rezeption ganz konkret in der Absicht beste-
hen könnte, ins Kino zu gehen oder ein Buch aufzuschlagen, in der Hoffnung,
dabei eine interessante ästhetische Erfahrung zu machen. Mit dem erfolgrei-
chen Einsetzen der Immersion jedoch, also mit dem Eintritt ins Gegnet und
mit der Entfaltung der entsprechenden Gelassenheit, weicht diese ursprüngli-
che Intentionalität einer responsiven Haltung, innerhalb derer sich das Subjekt-
Objekt-Verhältnis von rezipierendem Subjekt und rezipiertem Objekt phäno-
menologisch in Gestalt einer Seinsentbergung auflöst. Die Präsenz des Kunst-
werks bringt so das Subjekt-Objekt-Paradigma in einem ekstatischen Augen-
blick zum Verschwinden. Den Endpunkt eines solches Prozesses bildet erneut
„etwas Unsagbares“ (Gel: 71), in diesem Fall ein Staunen aller drei Figuren im
Text über die Schönheit der nächtlichen Sterne, deren Faszination nur noch mit
poetischen Mitteln angezeigt werden kann: „Für das Kind im Menschen bleibt
die Nacht die Näherin der Sterne.“ (Gel: 74).

Die affektiven und kognitiven Anteile einer solchen Gelassenheit lassen sich
mit einem Konzept aus Sein und Zeit näher beschreiben, nämlich mit der exis-
tenzialen Gleichursprünglichkeit von Befindlichkeit, Verstehen und Rede. ‚Befind-
lichkeit‘ ist dabei Heideggers ontologischer Begriff für das ontisch „Bekannteste
und Alltäglichste: die Stimmung, das Gestimmt-sein“ (SuZ: 134). Affektive
Stimmungen werden als die „ursprüngliche Seinsart des Daseins“ postuliert,

214 Gumbrecht (2004), S. 124.

64

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


durch die das Sein dem Dasein selbst „vor allem Erkennen und Wollen und über
deren Erschließungsstrategien hinaus erschlossen ist“ (SuZ: 136). Stimmungen
kommt somit eine verständnisleitende Funktion zu215, weshalb Heidegger be-
hauptet, man müsse „grundsätzlich die primäre Entdeckung der Welt der „‚blo-
ßen Stimmung‘ überlassen“ (SuZ: 138). Hans Ulrich Gumbrecht folgt diesem
Gedanken programmatisch in seinem Buch Stimmungen lesen216.

In Sein und Zeit demonstriert eine Untersuchung der Furcht und seiner ver-
schiedenen Ausprägungen (Erschrecken, Grauen, Entsetzten, Schüchternheit,
etc.) beispielhaft das breite Spektrum an Stimmungen, die die Wahrnehmung
lenken können (SuZ: 142). Otto Friedrich Bollnow hat in seinem an Sein und
Zeit anknüpfenden Buch Das Wesen der Stimmungen eindrucksvoll aufgezeigt,
wie viele weitere Affekte Heideggers Stimmungsbegriff theoretisch umfassen
könnte217.

Neben der Befindlichkeit wird als ein zweiter Aspekt der Welterschließung
das ‚Verstehen‘ expliziert, dessen Gegenstand „das Sein als Existieren“ selbst ist
(SuZ: 143). Die konkrete Ausprägung des Verstehens nennt Heidegger die Aus-
legung (SuZ: 148) und das, „worin sich Verständlichkeit von etwas hält“, also
das, „[w]as im verstehenden Erschließen artikulierbar ist“, nennt Heidegger den
Sinn (SuZ: 151). Stimmung und Verstehen lassen sich phänomenologisch je-
doch nicht voneinander trennen: „Befindlichkeit hat je ihr Verständnis, wenn
auch nur so, daß sie es niederhält. Verstehen ist immer gestimmtes.“ (SuZ: 142).

Gleiches gilt für den dritten Aspekt der Welterschließung, der sogenannten
‚Rede‘. Die Rede wird als die konkrete „Artikulation der Verständlichkeit“ (SuZ:
161) definiert, die jeder Auslegung und jeder Aussage stets zugrunde liegt. Zur
Rede zählt Heidegger jedoch nicht nur die Sprache, die er als „Hinausgespro-
chenheit der Rede“ (ebd.) bezeichnet, sondern auch das Hören und das Schwei-
gen, die er für ebenso wichtig erachtet. Ähnlich wie Wittgenstein spricht also
auch Heidegger dem Schweigen eine entscheidende Funktion zu:

215 In der literaturwissenschaftlichen Emotionsforschung findet sich ein entsprechender
Ansatz vor allem bei Jean-Pierre Palmier: Gefühlte Geschichten. Unentscheidbares Er-
zählen und emotionales Erleben. München: Wilhelm Fink 2014, S. 9: „Denken und Füh-
len sind neurologisch untrennbar, vielfältig vernetzt und immer im Austausch begrif-
fen.“ Besonders bei experimentellen Erzählformen würden „emotionale Zugänge zu Tex-
ten offenbar eine verständnisleitende Funktion“ einnehmen (ebd.).

216 Gumbrechts Ziel in diesem Buch ist es seine Leser „anhand der Stimmungskonfiguratio-
nen verschiedener Texte – prinzipiell aller Texte – einem besonders intensiven und inti-
men Erleben von Alterität auszusetzen“ (Gumbrecht 2011: 23).

217 Vgl. Otto Friedrich Bollnow: Das Wesen der Stimmungen. 3., erw. Aufl. Frankfurt a.M.:
Klostermann 1956. Bollnow wirft Heidegger jedoch vor, dass dieser „bisher nur die ‚ge-
drückten‘ Stimmungen fruchtbar gemacht hat und in ihrem ganzen Aufbau entschei-
dend von diesem Ausgangspunkt bestimmt bleibt“, weshalb sich Bollnow in seinem
Buch verstärkt ‚gehobenen Stimmungen‘ wie Ausgelassenheit, Heiterkeit und Glück
widmet (vgl. hierzu S. 44ff.).

65

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Verschwiegenheit artikuliert als Modus des Redens die Verständlichkeit des Daseins so
ursprünglich, daß ihr das echte Hören-können und durchsichtige Miteinandersein ent-
stammt. (SuZ: 165)

Für die Präsenztheorie ist vor allem die Prämisse zentral, dass Rede, Befindlich-
keit und Verstehen als „existenzial gleichursprünglich“ aufzufassen sind (SuZ:
161). Dies bedeutet, dass während eines ekstatischen Augenblicks, in dem alle
drei Zeitdimensionen zu verschmelzen scheinen, beziehungsweise während ei-
nes Augenblicks der Gelassenheit, in dem das Dass der Welt anhand bestimm-
ter Gegenstände auf unsagbare Weise erfahren wird, sich Interpretation, emo-
tionales Erleben und potenzielle sprachliche Artikulierbarkeit weder kausal
noch temporal hierarchisieren lassen. Dieser Umstand spiegelt sich präsenz-
theoretisch am deutlichsten in Hans Ulrich Gumbrechts „Gleichzeitigkeit von
Präsenz- und Sinneffekten“218 wider. Da eine solche Gelassenheit und empfun-
dene Gleichursprünglichkeit von Sinn und Präsenz vor allem während einer in-
tensiven Kunstrezeption zu erwarten ist, wie unter anderem Heideggers Aus-
führungen zum Ursprung des Kunstwerks nahelegen, würde eine literaturwissen-
schaftliche Würdigung dieses speziellen Wahrnehmungsmodus eine Ergänzung
der antisubstantialistischen Ausrichtung etablierter Theorien wie beispielsweise
der Hermeneutik oder der Dekonstruktion erfordern219, da diese Theorien die
Befindlichkeiten des Rezipienten als Instrument zur Textanalyse kategorisch
ausschließen.

Der Unter-Schied

Die bisherigen Betrachtungen haben gezeigt, dass Heidegger in allen Aspekten
seines Denkens stets nach der Vereinigung bestimmter Differenzen strebt. Die
folgende Tabelle veranschaulicht dieses Prinzip anhand einiger behandelter Bei-
spiele:

Phänomen A Identitätsbegriff Phänomen B
Wollen Gelassenheit Nicht-Wollen

Sagbares Sage Unsagbares
Erde Streit Welt

Vergangenheit Augenblick Zukunft
Ursache Gleichursprünglichkeit Folge
Subjekt Sein Objekt

Seiendes ist Sein

2.3.6

218 Gumbrecht (2004), S. 34.
219 Vgl. ebd., S. 72.

66

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Das letzte Beispiel verdeutlicht, dass gemäß Heideggers Denken selbst inner-
halb der ontisch-ontologischen Differenz, die mit den Begriffen ‚Seindes‘ und
‚Sein‘ angezeigt ist, noch eine Identität herrscht, wie der Text Identität und Diffe-
renz220 explizit thematisiert. Heidegger gibt dort an, dass der allgemeine Satz
der Identität (A=A) immer „vom Sein des Seienden“ (IuD: 35) spricht. Zu je-
dem Seiendem gehöre also „die Identität, die Einheit mit ihm selbst“ (ebd.),
womit ausgedrückt werden soll, dass Seiendes und Sein nur heuristisch ge-
trennt werden können und im Grunde stets eine phänomenologische Einheit
bilden. Der Verbalinfinitiv ‚ist‘ spielt dabei deiktisch eine entscheidende Rolle:

Sein des Seiendes heißt: Sein, welches das Seiende ist. Das ‚ist‘ spricht hier transitiv,
übergehend. Sein west hier in der Weise eines Übergangs zum Seienden. Sein geht je-
doch nicht, seinen Ort verlassend, zum Seienden hinüber, so als könnte Seiendes, zu-
vor ohne das Sein, von diesem erst angegangen werden. (IuD: 70f.)

Heidegger problematisiert hier implizit die Grenze sprachlicher Ausdrucksmög-
lichkeiten. Denn indem zwei Aspekten ein und desselben Phänomens zwei ver-
schiedene heuristische Begriffe zugewiesen werden, entsteht stets der Eindruck,
als würde es sich um zwei physisch separat lokalisierbare Gegenstände handeln,
was jedoch bei Sein und Seiendem ausdrücklich nicht der Fall ist. Das große
Sprachproblem Heideggers ist also der Umstand, „daß es sich beim Sein des Sei-
enden und beim Seienden des Seins jedes Mal um eine Differenz handelt“ und
so „die Differenz eigens in den Blick“ kommt (IuD: 68). Diese schriftlich oder
gedanklich realisierte Differenz verleite einen aber dazu, diese Differenz als eine
Relation aufzufassen, die unser Vorstellungsvermögen zum Sein und zum Sei-
enden hinzugetan hat, wodurch „die Differenz zu einer Distinktion, zu einem
Gemächte unseres Verstandes herabgesetzt“ werde (IuD: 69). Die Subjekt-Ob-
jekt-Struktur der Sprache scheint auf diese Weise fortwährend die Identität von
Seiendem und Sein zu verbergen.

Anders gewendet scheint diese Identität jedoch auf eine bestimmte sprachli-
che Differenz angewiesen zu sein, um sich überhaupt ereignen zu können. Denn
wie bezüglich des Augenblicks bereits erwähnt, handelt es sich bei allen Identi-
tätsfiguren Heideggers stets um exzeptionelle und ephemere Ereignisse, die
einem Widerstand (dem Man, der Erde, der Intentionalität) erst abgerungen
werden müssen, ähnlich der Wittgenstein’schen Leiter, die man erst erklimmen
muss, ehe man sich ihr entledigen kann. Sein muss daher zunächst immer aus
einer Differenz heraus gedacht werden (IuD: 72), ehe der „Sprung“ in den „Ab-
grund“ der Unsagbarkeit vollzogen werden kann (IuD: 48). Diesen paradoxalen
Prozess der sprachlichen Differenzerzeugung zum Zwecke der phänomenalen
Differenzüberwindung nennt Heidegger den Unter-Schied:

220 Martin Heidegger: Identität und Differenz [1957]. In: Ders. Gesamtausgabe, I. Abtei-
lung, Bd. 11. Frankfurt a.M.: Klostermann 2006, S. 27-110.

67

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Sein im Sinne der entbergenden Überkommnis und Seiendes als solches im Sinne der
sich bergenden Ankunft wesen als die so Unterschiedenen aus dem Selben, dem Unter-
Schied.
(IuD: 71)

In Unterwegs zur Sprache greift Heidegger den Begriff erneut auf und versucht
ihn dabei etwas genauer zu umschreiben:

Die Innigkeit von Welt und Ding west im Schied des Zwischen, west im Unter-Schied.
Das Wort Unter-Schied wird jetzt dem gewöhnlichen und gewohnten Gebrauch entzo-
gen. […] Der jetzt gebrauchte Unter-Schied ist nur als dieser Eine. Er ist einzig. Der
Unter-Schied hält von sich her die Mitte auseinander, auf die zu und durch die hin-
durch Welt und Dinge zueinander einig sind. (UzS: 22)

Der ‚Unter-Schied‘ bezeichnet also weder eine Distinktion noch eine Relation,
sondern den paradoxalen Prozess der Erzeugung von Differenz zum Zwecke
ihrer Überwindung, wobei diesem Prozess ein epiphaner Charakter zukommt:
„Der Riß des Unter-Schiedes läßt die reine Helle glänzen. Sein lichtendes Fügen
ent-scheidet die Auf-Heiterung von Welt in ihr Eigenes.“ (UzS: 25).

Der Unter-Schied bildet also die Bedingung für die Möglichkeit des Ereignis-
ses der Identität von Seiendem und Sein. Der Begriff referiert jedoch nicht auf
einen bestimmten Gegenstand im Sinne einer klassischen Signifikat-Signifi-
kant-Beziehung, sondern auf die Performanz des Identitäts-Ereignisses selbst.
Wenn es überhaupt ein Wort gibt, dass diesen Unter-Schied sprachlich zu reprä-
sentieren vermag, dann sei es das Verb ‚sein‘, das semantisch sowohl die Existenz
als auch die Identität bestimmter Phänomene bezeichnet. Heidegger fasst die
gewaltige Bedeutung dieses alltäglichsten aller Verben deswegen wie folgt zu-
sammen:

Das kleine Wort ‚ist‘, das überall in unserer Sprache spricht und vom Sein sagt, auch
dort, wo es nicht eigens hervortritt, enthält […] das ganze Geschick des Seins. (IuD:
79).

Im Grunde ist es jedoch die konzeptionelle bzw. narrative Ausrichtung des
Texts Identität und Differenz selbst, der den Unter-Schied am eindrucksvollsten
performiert. Denn im Verlauf des Texts erklärt Heidegger nicht nur Sein und
Seiendes für phänomenologisch zusammengehörig, sondern auch Sein und
Denken (IuD: 38) sowie Sein und Mensch: „Mensch und Sein sind einander
übereignet. Sie gehören einander.“ (IuD: 40). Indem Heidegger aber mit Begrif-
fen wie ‚Ereignis‘ oder ‚Unter-Schied‘ zuerst Sein und Seiendes, dann Sein und
Denken und schließlich sogar Sein und Mensch zur Identität bringt, entsteht
beim Leser der Eindruck, dass Heidegger im Grunde alles miteinander vereini-
gen möchte, was sich überhaupt denken lässt. Diese textuelle Autoperformanz
zeigt somit das, wovon sie spricht: den Unter-Schied. Dieser performative Aspekt
ist es, den Heidegger selbst als einen „Sprung in die Wesensherkunft der Identi-
tät“ (IuD: 48) beschreibt, der das traditionelle Subjekt-Objekt-Denken in ein

68

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Seins-Denken verwandeln soll, das man im Rahmen dieser Arbeit auch als ein
Präsenz-Denken bezeichnen könnte.

Das Sein (II)

Unter Berücksichtigung aller bisher behandelten Termini, Aspekte und Kon-
zepte kann nun abschließend eine genauere Bestimmung des Seins-Begriffs für
die Zwecke dieser Arbeit erfolgen. Allerdings müssen zuvor noch ein paar zu-
sätzliche Aspekte und Theoreme von Heideggers Denkens berücksichtigt wer-
den, um die volle Tragweite des Seins-Begriffs zu umreißen. Aus den bisherigen
Betrachtungen ist vor allem hervorgegangen, dass das Sein innerhalb der abend-
ländischen Philosophiegeschichte ein alternatives Paradigma zum Subjekt-Ob-
jekt-Denken darstellen soll. In diesem Zusammenhang ist es unerlässlich,
Heideggers Verständnis des Begriffs ‚Metaphysik‘ näher zu betrachten, zumal
dieser Begriff auch innerhalb des präsenztheoretischen Diskurses viel Verwir-
rung gestiftet hat.

Anders als in der neuzeitlichen Philosophie und im alltäglichen Sprachge-
brauch üblich identifiziert Heidegger das Metaphysische nämlich nicht mit et-
was Außerweltlichem oder Übersinnlichem, sondern mit der Tendenz des Sub-
jekt-Objekt-Denkens, alle unsagbaren Phänomene zu verdinglichen. Heideggers
großer Vorwurf an die abendländische Metaphysik besagt, dass ein metaphysi-
sches Denken stets Sein mit Seiendem verwechsle und so das Sein ‚vergesse‘
bzw. verberge (WiM: 11).

Der christlichen Theologie wirft er vor, das Jenseits schlicht als einen ande-
ren „Ort“ bzw. als eine andere „Ordnung“ zu denken (GdM: 66), wodurch sug-
geriert werde, dass Sinnliches und Übersinnliches „in gewisser Weise gleichmä-
ßig vorhanden“ seien (ebd.). In der Neuzeit habe sich René Descartes durch sei-
ne Philosophie zwar deutlicher dem Diesseits zugewandt, dabei jedoch das Sub-
jekt zum „erste[n] Objekt des ontologischen Vorstellens“ (ÜdM: 72)221 gemacht
und somit das Subjekt neben Gott als eine allmächtige Instanz inthronisiert.
Diesen Ansatz habe Kant dann in seiner Transzendentalphilosophie weiterge-
führt, indem dieser das ontologische Fragen durch das erkenntnistheoretische
Fragen ersetzt habe und so eine „Umdeutung des Seins in die Gegenständigkeit
und Vorgestelltheit“ (ebd.) vollzogen habe. Hegels Philosophie „des absoluten
Wissens als des Willens des Geistes“ (ÜdM: 74) betrachtet Heidegger als „[d]ie
Vollendung der Metaphysik“ und auch Nietzsches religionskritisches Denken
stellt für ihn nur eine weitere Kulmination der Metaphysik dar, da Nietzsches
Übermenschen-Denken eine Auflösung des Seins zugunsten eines subjektbezo-
genen Willens zur Macht betreibe (ÜdM: 78). Auch den Rationalismus und den

2.3.7

221 Martin Heidegger: Überwindung der Metaphysik [1936-1946]. In: Ders. Gesamtausgabe,
I. Abteilung, Bd. 7. Frankfurt a.M.: Klostermann 2000, S. 67-98.

69

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Siegeszug der Technologie im 20. Jahrhundert wertet Heidegger nur als eine
Weiterführung des nietzscheanischen Willens zur Macht, da das technologische
Denken lediglich ein rechnendes Denken sei (WiM: 44), dessen Grundprinzip die
„Berechnung und […] Einrichtung von Allem“ bilde (ÜdM: 78).

Die Theologen des Mittelalters, René Descartes, Immanuel Kant, G.W.F. He-
gel, Friedrich Nietzsche und die Technokraten der Gegenwart stellen für
Heidegger somit allesamt Seinsvergesser bzw. Seinsverberger dar. Die einzige
Epoche, die sich laut Heidegger mit der Seinsfrage adäquat auseinandergesetzt
habe, sei die griechische Antike gewesen. Die Schriften von Aristoteles hebt
Heidegger dabei besonders hervor: „Mit Aristoteles hat die antike Philosophie
ihren Höhepunkt erreicht, mit ihm beginnt ihr Abstieg und eigentlicher Ver-
fall.“ (GdM: 53). In diesem Sinne kann Heideggers Philosophie als eine Art Re-
naissance des Seins aufgefasst werden.

Aus diesen Gründen versucht Heidegger den Begriff der Metaphysik von al-
lem gegenständlichen Denken zu entkoppeln und stattdessen mit bestimmten
Prozessen des Denkens selbst gleichzusetzten, vor allem mit der Frage „Warum
ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?“ (WiM: 20). In seinem Text
Was ist Metaphysik? argumentiert Heidegger, dass sich dem Denken die Frage
nach dem Sein erst erschließe, wenn man versucht, das Nichts selbst zu denken,
weshalb er das Sein mit dem Nichts gleichsetzt. Da das pure Nichts, also die
Nicht-Existenz der ganzen Welt, jedoch nicht vorstellbar sei, wird in diesem Zu-
sammenhang nicht mehr von einem vor-stellenden Denken gesprochen, son-
dern von einem „andenkenden“ Denken (ebd.).

Während Wittgenstein in seinem Vortrag über Ethik das Staunen über die
Existenz der Welt als ein unsinniges „Anrennen gegen die Wände unseres Kä-
figs“ (VüE: 19) bezeichnet, da man sich eine Nicht-Existenz der Welt gar nicht
vorstellen könne (VüE: 15), macht Heidegger genau dieses Anrennen gegen die
Grenzen der Sprache zum Ausgangspunkt seiner „Wandlung der Metaphysik“
(WiM: 9). Konsequenterweise müsste man also bei Heidegger unterscheiden
zwischen einer uneigentlichen Metaphysik, die durch Subjekt-Objekt-Denken
und Verdinglichung die Illusion eines umfassenden Weltverständnisses schafft,
und einer eigentlichen Metaphysik, die sich nur performativ in der (unsinnigen)
Frage nach dem Sein bzw. nach dem Nichts zeigt.

Das Resultat eines solchen Fragens nach dem Nichts ist ein unsagbarer, eksta-
tischer Augenblick, den Heidegger als eine Form der Transzendenz beschreibt:
„Sichhineinhaltend in das Nichts ist das Dasein je schon über das Seiende im
Ganzen hinaus. Dieses Hinaussein über das Seiende nennen wir die Transzen-
denz.“ (WiM: 32). Das Sein ist für Heidegger somit sowohl transzendental, also
die Bedingung für die Möglichkeit der Frage nach dem Sein überhaupt, als
auch transzendent, also eine Möglichkeit, über die Grenzen des Seienden phäno-

70

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


menologisch hinauszugelangen222. Mit dieser Transzendenz ist jedoch kein kör-
perlicher oder seelischer Übertritt in eine andere Welt gemeint, sondern eine
Denkart bzw. ein Wahrnehmungsmodus, der über das Seiende hinausgeht. Man
könnte hier Friedrich Glauners Begriff der „Sprachtranszendenz“223 ansetzen,
der ein Phänomen beschreibt, das zwar sprachlich nicht identifizierbar, dafür
aber erfahrbar ist, oder Ernst Tugendhats Begriff der „immanenten Transzen-
denz“224, den er definiert als ein „Übersichhinausgehen, das nicht mehr ein
Übersichhinausgehen zu etwas Übersinnlichem ist, sondern ein Übersichhin-
ausgehen innerhalb des Seins des Menschen“225.

Die große Widersprüchlichkeit von Heideggers Sprache besteht jedoch darin,
dass eine solche Sprachtranszendenz, die über die Grenzen des Seienden und
somit auch über die Grenzen der sprachlichen Subjekt-Objekt-Struktur hinaus-
gelangen soll, nach wie vor nur mit den Mitteln einer Subjekt-Objekt-Sprache
angezeigt werden kann:

Die Frage, ‚Was ist Metaphysik?‘ fragt über die Metaphysik hinaus. Sie entspringt einem
Denken, das schon in die Überwindung der Metaphysik eingegangen ist. Zum Wesen
solcher Übergänge gehört es, daß sie in gewissen Grenzen noch die Sprache dessen
sprechen müssen, was sie überwinden helfen. (WiM: 39)

Aus diesem Grund weist Heidegger selbst darauf hin, dass beim Seinsbegriff
stets die Gefahr besteht, „einem bloßen Wortgötzen zum Opfer [zu] fallen“
(GdM: 36), ähnlich wie bei all seinen anderen Identitätsbegriffen (‚Gelassen-
heit‘, ‚Sage‘, ‚Streit‘, etc.). Das Sein in all seinen Aspekten und in all seinen
sprachlichen Manifestationen (‚Nichts‘, ‚Ereignis‘, ‚Geviert‘, etc.) muss also eben-
so wie Wittgensteins Begriff der ‚Grenze‘ als ein semantischer Platzhalter für ein
Vollzugsphänomen verstanden werden, das sich ähnlich der logischen Form
nicht abbilden bzw. verdinglichen lässt. Darum spricht Heidegger auch explizit
davon, dass sich das Sein eigentlich nicht im Substantiv ‚Sein‘ zeigt, sondern im
unausgesprochenen bzw. ungeschriebenen ‚ist‘ der sprachlichen Wahrnehmung
selbst (GdM: 38). An einer Stelle, die ebenfalls an Wittgenstein erinnert, fasst
Heidegger diesen Umstand wie folgt zusammen:

Das Sagen vom Nichts kann daher auch nie unvermittelt anheben wie z.B. die Be-
schreibung eines Bildes. Aber auf die Möglichkeit solchen Sagens vom Nichts läßt sich
hinzeigen. (EiM: 29)226

Eigentliche Metaphysik wird also nicht durch die Schöpfung und Erläuterung
von Identitätsbegriffen wie ‚Sein‘, ‚Nichts‘, ‚Gelassenheit‘ oder ‚Gleichursprüng-

222 Vgl. Jahraus (2004), S. 88.
223 Friedrich Glauner: Sprache und Weltbezug. Adorno, Heidegger, Wittgenstein. Freiburg:

Karl Alber 1997, S. 113.
224 Tugendhat (2010), S. 13.
225 Ebd., S. 15.
226 Martin Heidegger: Einführung in die Metaphysik [1935]. In: Ders. Gesamtausgabe, II.

Abteilung, Bd. 40. Frankfurt a.M.: Klostermann 1983.

71

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


lichkeit‘ betrieben, sondern primär durch die explizite oder implizite Prozes-
sualität des Fragens nach dem Sein des Seienden selbst. Ein solches Fragen nach
dem Sein äußert sich vor allem in den drei unbeantwortbaren Welt-Fragen, die
in Heideggers Einführung in die Metaphysik auf Seite 4f. explizit gestellt werden
und die sich kategorisch wie folgt einordnen lassen:

Frage: Lebens-
phänomen

Zeit-
phänomen

Kausalitäts-
phänomen

„aus welchem Grunde
kommt das Seiende?“

Geburt Vergangenheit Ursprung

„auf welchem Grunde
steht das Seiende?“

Leben Gegenwart Sinn

„zu welchem Grunde
geht das Seiende?“

Tod Zukunft Jenseits

Diese fundamentalontologische Trifurkation wirkt zunächst trivial, doch gerade
aufgrund ihrer Trivialität steht sie dem Dasein ontisch am Nächsten und onto-
logisch am Fernsten (SuZ: 16). Hierbei gilt, dass sich bereits durch den explizi-
ten oder impliziten Akt des Fragens einer dieser drei Fragen eine Überwindung
der uneigentlichen Subjekt-Objekt-Metaphysik und somit eine Transzendenz
hin zur eigentlichen Seins-Metaphysik vollzieht. Eine eindeutige Antwort auf
diese Fragen kann und muss nicht erfolgen, denn das Fragen selbst ist bereits
die Überwindung der Metaphysik, in ihr zeigt sich das Sein.

Doch anders als bei Wittgensteins weggeworfener Leiter ist es mit einer ein-
maligen Überwindung der Metaphysik nicht getan, denn eine solche

‚Überwindung der Metaphysik’ beseitigt die Metaphysik nicht. Solange der Mensch das
animal rationale bleibt, ist er das animal metaphysicum. Solange der Mensch sich als
vernünftiges Lebewesen versteht, gehört die Metaphysik nach dem Wort Kants zur Na-
tur des Menschen. (WiM: 9)

Die Metaphysik läßt sich nicht wie eine Ansicht abtun. Man kann sie keineswegs als
eine nicht mehr geglaubte und vertretene Lehre hinter sich bringen. […] Denn die
überwundene Metaphysik verschwindet nicht. Sie kehrt gewandelt zurück und bleibt
als der fortwaltende Unterschied des Seins zum Seienden in der Herrschaft. (ÜdM:
69f.)

Das Leben bzw. das Da-Sein ist somit ein nie endender Streit zwischen Verber-
gung und Entbergung, zwischen uneigentlicher und eigentlicher Metaphysik.
Aus diesem Grund verzichtet Heidegger ab seinem Text Zur Seinsfrage auch auf
den Begriff der ‚Überwindung‘ und spricht stattdessen nur noch von einer „Ver-
windung“ der Metaphysik:

Die Verwindung der Metaphysik ist die Verwindung der Seinsvergessenheit. Die Ver-
windung wendet sich dem Wesen der Metaphysik zu. Sie umrankt es durch das, wohin

72

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


dieses Wesen selbst verlangt, insofern es nach demjenigen Bereich ruft, der es ins Freie
seiner Wahrheit hebt. Darum muß das Denken, um der Verwindung der Metaphysik
zu entsprechen, zuvor das Wesen der Metaphysik verdeutlichen. Einem solchen Ver-
such erscheint die Verwindung der Metaphysik zunächst wie eine Überwindung, die
das ausschließlich metaphysische Vorstellen nur hinter sich bringt, um das Denken ins
Freie des verwundenen Wesens der Metaphysik zu gleiten. Aber in der Verwindung
kehrt die bleibende Wahrheit der anscheinend verstoßenen Metaphysik als deren nun-
mehr angeeignetes Wesen erst eigens zurück. (ZS: 416)

Was Heidegger hier beschreibt, ist das Phänomen des Unter-Schieds: Um zur
Identität der Differenz zu gelangen, führt kein Weg an der Differenz der Identität vor-
bei. Um das Sein im Seienden entbergen zu können, führt kein Weg an der Dif-
ferenz zwischen Sein und Seiendem vorbei, die das Sein verbirgt.

Aus diesem Grund ist es auch ein Fehler, Heideggers Philosophie als
„schwarzwälder Version des deutschen Expressionismus“227 oder als bloße
„Wortspielerei“228 abzutun. Denn genau diese exzentrische Nähe zur literari-
schen Sprache ist es, der sich Heidegger bedienen muss, um das Sein performa-
tiv entbergen zu können. In diesem Zusammenhang weist Oliver Jahraus da-
rauf hin, dass auch die einzigartige Leistung von Sein und Zeit nicht in einer be-
stimmten These oder in einer bestimmten Wortschöpfung besteht, sondern in
der Tatsache, dass sich die zwei Teile des Werks wechselseitig (re-)interpretie-
ren229, was der Struktur eines „formalen Roman[s]“230 gleichkommt. Dieser äs-
thetische Aspekt, der Heideggers Sein und Zeit in die Nähe der Literatur rückt,
gilt umso mehr für alle Texte nach Sein und Zeit, die zunehmend den Selbstvoll-
zug des Seins durch einen „Zusammenfall von Thema und Prinzip“231, also
durch einen Zusammenfall von Form und Inhalt, in den Vordergrund stellen.

Ernst Tugendhat hat also gar nicht unrecht, wenn er behauptet, dass
Heideggers Spätwerk „an einen indischen Mystiker erinnert, der nur noch die
Silbe ‚Om, om‘ wiederholt“232. Denn die Essenz von Heideggers Werk ist in der
Tat das ständige Wiederholen einer Seinsentbergung, einer Verwindung des
Subjekt-Objekt-Paradigmas, die sich nicht sagen, sondern lediglich durch im-
mer neue Begriffe und Formelemente zeigen lässt. Daher ist es durchaus tref-
fend, über Heideggers Werk dasselbe zu sagen, was laut Dan Zahavi für die Phä-
nomenologie im Allgemeinen gilt: Beide sind „eine endlose Meditation“233.
Heideggers ‚Sein‘ kann also für die Zwecke dieser Arbeit als ein Performanzphänomen
begriffen werden, das sich sprachlich explizit oder implizit in der Figur einer Identität

227 Minder (1966), S. 259.
228 Albert (1991), S. 166.
229 Vgl. Jahraus (2004), S. 142f.
230 Thomas Rentsch: Martin Heidegger. Das Sein und der Tod. Eine kritische Einführung.

München: De Gruyter 1989, S. 108.
231 Jahraus (2004), S. 153.
232 Tugendhat (2010), S. 20.
233 Dan Zahavi: Phänomenologie für Einsteiger. Paderborn: UTB 2007, S. 42.

73

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


der Differenz äußerst, und das anthropologisch seine Entsprechung in den unbeant-
wortbaren Fragen nach dem Ursprung, dem Sinn und dem Danach von Leben und
Welt hat. Dieser radikale, fast schon poetische Ansatz erklärt auch die große Re-
levanz Heideggers für die Literaturwissenschaft und vor allem für die Präsenz-
theorie.

Wittgenstein und Heidegger: Zusammenfassung

In Kapitel 2.1.2 wurde auf acht Gemeinsamkeiten hingewiesen, die Thomas
Rentsch in den Texten von Ludwig Wittgenstein und Martin Heidegger identi-
fiziert:

1. Die Destruktion einer „Vorhandenheitsontologie“ bzw. „Vorhandenheitssemantik“
2. Die „Radikalisierung der Sinnkritik“ in Form eines „Fragwürdigwerden des Sinns von

Sein“ einerseits und einer „Rückfrage nach den Möglichkeitsbedingungen von
sprachlichem Sinn und sprachlicher Bedeutung“ andererseits

3. Die „tiefgreifend[e] anticartesianisch[e] Kritik der klassischen Bewußtseinsphilosophie,
eines Dualismus von privater ‚Innenwelt‘ und öffentlicher ‚Außenwelt‘ sowie des
subjektzentrierten Denkens überhaupt“

4. Der „Rekurs auf die unhintergehbare lebensweltliche Alltagspraxis und das in ihr im-
plementierte Hintergrundwissen“

5. Ein „Holismus, der auch die traditionellen Wahrheitskonzeptionen kritisiert“
6. Die Anwendung einer „Tiefenhermeneutik“, die von einer phänomenologischen „Fer-

ne des Nahen“ ausgeht, die zufolge hat, dass „[d]ie eigentlichen Grundlagen seiner
Forschung dem Menschen gar nicht auf[fallen]“

7. Das Phänomen des Zeigens, dem bei beiden „sowohl im Sinne des Sich-Zeigens der
Phänomene […] wie auch im Sinne der Aktivität des Zeigens, des Ausweisens – eine
zentrale Bedeutung“ zukommt

8. Die Verbindung aus einer „Tiefenhermeneutik des in der Alltäglichkeit Verborge-
nen“ und eines „Zeigens und Sich-Zeigens des begrifflich-reflexiven Unsagbaren“ zu
einer „methodisch exkludierten bzw. negativen Metaphysik“, wodurch die „tiefe struk-
turelle Entsprechung von Sein und Zeit und Tractatus sowie des Umfelds dieser Wer-
ke“ ersichtlich wird (Rentsch 2003: 15ff.; meine Gliederung)

Rentsch achter und letzter Punkt suggeriert, dass der Begriff des Zeigens und die
damit verbundene negative Metaphysik die wichtigste Gemeinsamkeit beider
Philosophen darstellt. Diese These deckt sich mit den bisherigen Ergebnissen
dieser Arbeit. Die „Zeige“ (UzS: 242) sowie diverse Variationen des Verbs (‚an-
zeigen‘, ‚hinzeigen‘, ‚aufzeigen‘) finden sich immer wieder an entscheidenden
Stellen in Heideggers Schriften und selbst dort, wo ein entsprechendes Verb
nicht vorkommt, ist stets davon die Rede, dass sich das Sein vornehmlich in
einer Performanz zeigt, die das Identifikations- und Identitätsverbs ‚ist‘ zum
Ausdruck bringt.

Hier folgt Heidegger implizit zwei Postulaten Wittgensteins: „Was gezeigt
werden kann, kann nicht gesagt werden.“ (TLP: 4.1212) und „Es gibt allerdings
Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.“ (TLP: 6.522). Dieser

2.4

74

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zeige-Begriff ist, wie Rentsch richtig herausstellt, Teil einer Tiefenhermeneutik,
die bei einer alltäglichen Vorhandenheitsemantik ansetzt, um eine Überwin-
dung des cartesianischen Subjekt-Objekt-Paradigmas zugunsten eines unsagba-
ren Holismus zu bewirken. Die damit einhergehende Sinnkritik beider Denker
äußerst sich in Form einer radikalen Sprachkritik, die jedoch stets eingesteht,
dass jede noch so ephemere und unsagbare Transzendenz der sprachlichen
Grenzen ihren Ausgangspunkt immer in den beschränkten Mitteln der Sprache
selbst nehmen muss, wie die folgenden zwei Zitate verdeutlichen:

Meine Sätze erläutern dadurch, daß sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsin-
nig erkennt, wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hinausgestiegen ist. (TLP: 6.54)

Zunächst kann die Überwindung der Metaphysik nur aus der Metaphysik selbst gleich-
sam in der Art einer Überhöhung ihrer selbst durch sie selbst vorgestellt werden.“
(ÜdM: 77)

Durch den gehäuften Einsatz von Präpositionen wird eine komplexe Raumme-
taphorik evoziert, die die Grenzen einer solchen Metaphorik mitanzeigt. In bei-
den Zitaten wird dabei die Metaphysik als etwas betrachtet, das es zu überwin-
den gilt, weshalb auch beide Autoren ihre jeweilige Philosophie als das Ende
der traditionellen Philosophie begreifen234.

Gleichzeitig betreiben jedoch sowohl Wittgenstein als auch Heidegger zu
einem gewissen Grad weiterhin Metaphysik. Wittgenstein tut dies auf den letz-
ten Seiten des Tractatus, indem er über das ‚metaphysische Subjekt‘ und das
‚Mystische‘ spricht, und Heidegger tut dies im Grunde in all seinen Texten, in-
dem er diverse Identitätsbegriffe wie ‚Sein‘, ‚Augenblick‘ oder ‚Gelassenheit‘
heraufbeschwört, die eine Transzendenz des Seienden zum Ausdruck bringen
sollen. In beiden Fällen werden die Signifikate der genannten Begriffe jedoch
als unsagbare Ereignisse deklariert, wodurch keine Metaphysik im Sinne einer
verdinglichten Vorstellung betrieben wird. Von bildlichen Letztbegründungsin-
stanzen, wie beispielsweise ‚Gott‘ oder die ‚Dreifaltigkeit‘ im Christentum, dis-
tanzieren sich beide Autoren235, aber auch subjektbezogene Letztbegründungs-
versuche wie beispielsweise Descartes’ ‚Seele‘, Kants ‚Vernunft‘ oder Nietzsches
‚Wille zur Macht‘ werden strikt abgelehnt.

An dieser Stelle enden jedoch die Gemeinsamkeiten beider Denker, denn ge-
nauer betrachtet stehen der normative Metaphysik-Begriff Wittgensteins und
der normative Metaphysik-Begriff Heideggers einander diametral gegenüber.
Diese Tatsache wird besonders manifest, wenn man die zwei Begriffe miteinan-

234 Vgl. hierzu auch Jahraus (2004), S. 163.
235 Wittgenstein tut dies im Tractatus vor allem mit dem Satz „Gott offenbart sich nicht in

der Welt“ (TLP: 6.432), Heidegger tut dies wohl am deutlichsten in seinen Beiträgen zur
Philosophie, wenn er das Sein mit dem Kommen ‚des letzten Gottes‘ gleichsetzt, jedoch
einleitend über diesen schreibt: „Der ganz Andere gegen die Gewesenen, zumal gegen
den christlichen“ (BzP: 403).

75

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


der vergleicht, die das jeweilige Leitmotiv ihrer Philosophien bilden: die Grenze
und das Sein.

Während nämlich Wittgenstein mit seinem Begriff der Grenze und seiner
Differenz zwischen Sagen und Zeigen eine binäre Denkweise zur Norm erhebt,
macht Heidegger mit dem Sein die Vereinigung der Differenz zur Norm. Witt-
gensteins Tractatus vertritt somit einen normativen Dualismus, Heideggers Werk
hingegen einen normativen Monismus. Diesen Umstand hat Hirokiyo Furuta in
seiner Monografie zu Wittgenstein und Heidegger am deutlichsten herausgear-
beitet. Furuta behauptet dabei, dass der sprachkritische Ansatz des Tractatus in
der Philosophie Heideggers inkludiert werden kann:

Während Wittgenstein das Normative im begrenzten Zeug-Zusammenhang des
sprachlichen Zeichengebrauchs konzipiert, stellt Heidegger das Normative in Frage im
umfangreicheren Zusammenhang des Seins des Seienden, das wir um Umgang mit der
Welt verstehen. (Furuta 1996: 146)

Die Inkludierbarkeit von Wittgensteins Sprachphilosophie ergibt sich durch
Heideggers Seins-Begriff, der Wittgensteins Logik-Begriff zu absorbieren ver-
mag:

Sein und Logik meinen bei Heidegger dieselbe Sache, die von uns im Dasein verstan-
den wird: Die Bedingung des Normativen im allgemeinen, d.h. die Bedingung der
Wahrheit bzw. Richtigkeit schlechthin. […] Der Begriff der Logik im Tractatus läßt sich
in Heideggers Konzeption betrachten als eine bestimmte Ausgelegtheit des Seinsver-
ständnisses im Dasein, die ein formales Aussehen hat. (Furuta 1996: 152)

Diese Absorptionsfähigkeit liegt wiederum in Heideggers Phänomenologie be-
gründet, die wesentlich formloser und flexibler ist als Wittgenstein analytischer
Ansatz, der eine „[l]ogische Subjektivität“236 konsequent ausschließt. Daher gel-
te:

Die Sprache, die ein und dieselbe Sache im oben vorgeführten Sinn, d.h. die Bedin-
gung des Normativen selbst, aussagen soll, ist nach Wittgenstein Unsinn, für
Heidegger Phänomenologie. (Furuta 1996: 148f.)

Wittgenstein und Heidegger widmen sich also ähnlichen Themen, operieren
dabei jedoch mit Methoden, die unterschiedlichen Restriktionen folgen und
deshalb auch zu unterschiedlichen normativen Schlussfolgerungen führen.
Während Wittgenstein im Schlusssatz des Tractatus befiehlt, über dasjenige zu
schweigen, wovon man nicht sprechen kann, spricht Heidegger über dieses Un-
aussprechliche in seinen Werken unbeirrt weiter. Dass beide Philosophen trotz-
dem für sich beanspruchen können, eine Überwindung der Metaphysik zu be-
treiben, hängt mit den jeweils unterschiedlichen Auffassungen des Begriffs ‚Me-
taphysik‘ zusammen:

236 Furuta (1996), S. 148.

76

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Wittgensteins sprachphilosophischer Ansatz […] läßt sich, von Spät-Heideggers Stand-
punkt her gesehen, als ein typisches Beispiel der Metaphysik verstehen. […] Anderer-
seits ist Heideggers Ansatz, aus dem bescheidenen Gesichtspunkt von Wittgenstein be-
trachtet, ein arroganter Versuch, die unbewegliche Wahrheit in seinem eigenen Wort
zu verkörpern. Die Sätze von Heidegger sind absichtlich nicht bipolar. Solche Sätze
sind typisches Beispiel der metaphysischen Aussagen nach Wittgensteins sprachlogi-
scher Konzeption. (Furuta 1996: 154)

Wittgenstein und Heidegger müssten sich also im Grunde gegenseitig den Vor-
wurf der Metaphysik machen. Wittgenstein müsste Heideggers Identitätsbegrif-
fe, die Sagen und Zeigen in eine monistische Einheit zu bringen versuchen, als
metaphysischen Unsinn verurteilen, und Heidegger müsste Wittgensteins dog-
matisches Schweigegebot am Ende des Tractatus als einen Aufruf zur Seinsver-
gessenheit abtun.

Genau an dieser Problematik krankt auch der Metaphysik-Begriff der Prä-
senztheorie. Denn durch die gemeinsame Rezeption von Wittgenstein und
Heidegger wird der Begriff ‚Metaphysik‘ innerhalb des präsenztheoretischen
Diskurses zu einem Januswort, zu einem Autoantonym, das neben einer be-
stimmten Bedeutung auch das genaue Gegenteil dieser Bedeutung mitzuführen
scheint. Das Resultat ist eine sprachliche Verwirrung, die in Kapitel 2.12.1
(„Metaphysik und Transzendenz“) geklärt wird.

Gegen Furutas antagonistische Darstellung spricht jedoch die Tatsache, dass
Wittgenstein mit seinem Schweigegebot das Sein zwar aus dem philosophi-
schen Diskurs verbannen möchte, dabei jedoch keineswegs eine Form der
Seinsvergessenheit betreibt, da es ansonsten keinen Grund gäbe, auf den letzten
Seiten des Tractatus überhaupt vom ‚metaphysischen Subjekt‘ oder vom ‚Mysti-
schen‘ zu sprechen. Anders als Descartes, Kant, Hegel oder Nietzsche könnte
Heidegger Wittgenstein nämlich nicht den Vorwurf machen, das Vergessen des
Seins selbst noch vergessen zu haben237, da Wittgenstein das Sein in Form von
Logik und Mystik explizit thematisiert, um es anschließend bewusst zu verges-
sen. Man könnte also sagen, dass Wittgenstein und Heidegger zu den gleichen
Erkenntnissen bezüglich Sprache und Sein kommen, jedoch gegensätzliche
normative Konsequenzen aus ihren Überlegungen ziehen.

Wie der Schluss von Wittgensteins Vortrag über Ethik jedoch zeigt, hatte Witt-
genstein trotz des Schweigegebots am Ende des Tractatus größten Respekt für
den Trieb des Menschen, „gegen die Wände unseres Käfigs“ (VüE: 19) anzuren-
nen. Dies zeigt sich auch in der einzigen überlieferten Äußerung Wittgensteins
zu Heidegger aus dem Jahr 1929, zwei Jahre nach der Publikation von Sein und
Zeit:

Ich kann mir wohl denken, was Heidegger mit Sein und Angst meint. Der Mensch hat
den Trieb, gegen die Grenzen der Sprache anzurennen. Denken Sie z.B. an das Erstau-
nen, daß etwas existiert. Das Erstaunen kann nicht in Form einer Frage ausgedrückt

237 Vgl. Jahraus (2004), S. 177.

77

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


werden, und es gibt auch gar keine Antwort. Alles, was wir sagen können, kann a prio-
ri nur Unsinn sein. Trotzdem rennen wir gegen die Grenzen der Sprache an. Dieses An-
rennen hat auch Kierkegaard gesehen und es sogar ganz ähnlich (als Anrennen gegen
das Paradox) bezeichnet. Dieses Anrennen gegen die Grenzen ist die Ethik. Ich halte es
für sicher wichtig, daß man all dem Geschwätz über Ethik – ob es eine Erkenntnis ge-
be, ob sich das Gute definieren lasse etc. – ein Ende macht. In der Ethik macht man
immer den Versuch, etwas zu sagen, was das Wesen der Sache nicht betrifft und nie be-
treffen kann. Es ist a priori gewiß: Was immer man für eine Definition zum Guten ge-
ben mag, es ist immer nur ein Mißverständnis, das Eigentliche, was man wirklich
meint, entspreche sich im Ausdruck (Moore). Aber die Tendenz, das Anrennen, deutet
auf etwas hin. Das hat schon der heilige Augustinus gewußt, wenn er sagt: Was, du
Mistvieh, du willst keinen Unsinn reden? Rede nur einen Unsinn, es macht nichts!
(WK: 68f.)238

Obwohl Wittgensteins Äußerungen hier offensichtlich im Kontext seiner eige-
nen Überlegungen zur Ethik stehen und somit eine Verkürzung, wenn nicht
gar eine Fehllektüre von Sein und Zeit darstellen239, kommt in diesem Kommen-
tar dennoch eine Sympathie für die ‚Unsinnigkeit‘ von Heideggers Identitäts-
denken zum Ausdruck.

Dies relativiert sowohl das Schweigegebot am Ende des Tractatus als auch den
daraus resultierenden, vermeintlichen Antagonismus der Metaphysik-Begriffe
von Heidegger und Wittgenstein. Ich halte es daher für produktiver, den ge-
meinsamen Nenner beider Denker in einer negativen Metaphysik anzusiedeln,
so wie Thomas Rentsch es vorschlägt, da sowohl Wittgensteins Begriff der
Grenze als auch Heideggers Begriff des Seins semantische Platzhalter für ein Er-
eignis darstellen, das mit einer phänomenologischen Auflösung des Subjekt-
Objekt-Denkens einhergeht. Dieses Subjekt-Objekt-Denken und die Möglich-
keit seiner Auflösung stellen für beide Philosophen die Essenz der conditio hu-
mama dar und bilden zugleich das theoretische Fundament der Präsenztheorie.

238 Ludwig Wittgenstein: Ludwig Wittgenstein und der Wiener Kreis. Gespräche, aufge-
zeichnet von Friedrich Waismann. Aus dem Nachlass herausgegeben von B.F. McGuinn-
ness. In: Ders. Werkausgabe, Bd. 3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.

239 Livingston (2016) betont auf S. 227f., dass Heidegger das Sein keineswegs als einen ‚Un-
sinn‘ begreift, über den man besser schweigen sollte: „This is not a subjective ‚running-
up against the boundaries of language’ but something more like a falling of meaning in-
to the world in the form of its capture by objective presence. […] there is no suggestion
that any part of this analysis [= Sein und Zeit; R.H.] involves recognizing the boundaries
of language as such, or considering how the tendency to speak beyond them issues in
nonsense. Moreover, although the possibility of keeping silent does indeed bear, for
Heidegger, a primary disclosive significance, what it tends to disclose is not the limits of
the world beyond which it is impossible to speak, but rather, quite to the contrary, the
inherent positive structure of Dasein’s capability to make the world articulate and intelli-
gible. This is not the obligatory silence, which concludes the Tractatus, beyond the
bounds of language where nothing can be said, but rather the contingent silence that
results from a ‚reticence’ of which Dasein is always capable, and which is indeed at the
root of Dasein’s strictly correlative capability of having something to say’.”

78

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


 
Die folgende Tabelle fasst zum Abschluss alle für die Präsenztheorie relevanten
Begriffe und Konzepte von Wittgenstein und Heidegger in einer übersichtli-
chen Darstellung noch einmal zusammen. Die grafische Parallelisierung be-
stimmter Theoreme soll dabei keine Synonymie der jeweiligen Begriffe sugge-
rieren, sehr wohl aber gewisse philosophische Überschneidungen:

Wittgenstein Heidegger
Sagen vs. Zeigen
– logische Form vs. Unaussprechli-

ches
– ‚Wie‘ vs. ‚Dass‘ (der Welt)

Verbergen vs. Entbergen
– Erde vs. Welt (= Streit)
– Man vs. Selbstsein

metaphysisches Subjekt
– Zusammenfall von Solipsismus

und reinem Realismus

Gleichursprünglichkeit von
– Da-Sein, In-Sein und In-der-Welt-

Sein
– Befindlichkeit, Verstehen und Rede

Mystisches
– ‚Dass‘ der Welt
– Gefühl der Welt als begrenztes

Ganzes

Sein (= Nichts, Ereignis)
– Augenblick
– Gelassenheit

Grenze
– Augen-Metapher
– Leiter-Metapher

Unter-Schied
– Differenz der Identität
– Identität der Differenz

Überwindung der Metaphysik
– Metaphysik = unsinnige Sätze

Verwindung der Metaphysik
– Metaphysik = Subjekt-Objekt-

Paradigma
negative Metaphysik negative Metaphysik

George Steiner

Die erarbeiteten Aspekte aus der Philosophie Wittgensteins und Heideggers sol-
len nun im Folgenden zu einem tiefgreifenden Verständnis der wichtigsten zeit-
genössischen Präsenztheorien beitragen. Wie in der Einleitung dieser Arbeit be-
reits erwähnt, verdankt der aktuelle Präsenzdiskurs seinen Namen unter ande-
rem dem Titel der ersten Monografie, die sich nach dem ‚goldenen Zeitalter‘
der Literatur- und Kulturtheorie explizit mit Phänomenen wie der Unmittelbar-
keit, der Alterität und der Präsenz von Kunst beschäftigt hat: George Steiners
Real Presences. Is There Anything in What We Say? (1989), auf Deutsch erschienen
unter dem Titel Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt? (1990). Auch
Hans Ulrich Gumbrecht, der fünfzehn Jahre später mit seinem Buch Production

2.5

79

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


of Presence: What Meaning Cannot Convey (2004), in Deutschland veröffentlicht
als Diesseits der Hermeneutik. Über die Produktion von Präsenz (2004), maßgeblich
zur Verbreitung des Präsenz-Begriffs im deutschsprachigen Raum beigetragen
hat, gibt dieses Werk von Steiner als eine wichtige Inspiration für seine Thesen
an240. Es liegt daher nahe, Real Presences als Startschuss des gegenwärtigen Prä-
senzdiskurses zu betrachten, auch wenn frühere Texte, wie beispielsweise Karl
Heinz Bohrers Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins (1981), wich-
tige Präsenztheoreme präfigurieren bzw. implizit verhandeln241.

Transzendenz und Theorie

Steiners essayistischer Text stellt jedoch nicht nur die erste zentrale Monografie
im Rahmen der Präsenztheorie dar, sondern auch den mit Abstand polemischs-
ten und kontroversesten Beitrag innerhalb dieser Debatte. Denn im Verlaufe
dieses Buchs holt Steiner zu einem scharfzüngigen Rundumschlag gegen Her-
meneutik, Dekonstruktion, Pop-Kultur sowie gegen den gesamten akademi-
schen und journalistischen Literaturbetrieb der Gegenwart aus. Die größte Pro-
vokation des Buchs ist dabei Steiners „Setzen auf Transzendenz“242, womit die
Fähigkeit von Literatur und Kunst gemeint ist, über die Grenzen der Sprache
hinaus auf ein metaphysisches Phänomen zu verweisen, das ganz konkret mit
der Vorstellung von Gott gleichgesetzt wird:

Die These lautet, daß jede logisch stimmige Auffassung dessen, was Sprache ist und
wie Sprache funktioniert, daß jede logisch stimmige Erklärung des Vermögens der
menschlichen Sprache, Sinn und Gefühl zu vermitteln, letztlich auf der Annahme
einer Gegenwart Gottes beruhen muß. Ich stelle die These zur Diskussion, daß insbe-
sondere auf dem Gebiet der Ästhetik, also dem der Literatur, der bildenden Künste
und musikalischer Form die Erfahrung von Sinn auf die notwendige Möglichkeit die-
ser ‚realen Gegenwart‘ schließen läßt. (Steiner 1990: 13f.)

Steiner verwendet diesen Gottesbegriff, um gewissen Literaturtheorien eine
‚Leere‘ zu attestiert und um seinen eigenen, theologisch fundierten Ansätzen
eine ‚Fülle‘ zu bescheinigen243. Über die Dekonstruktion heißt es beispielsweise:

Die Dekonstruktion tanzt vor der alten Bundeslade. Dieser Tanz ist spielerisch, wie es
ja auch der von Satyren ist, und zugleich – bei den subtileren Adepten (wie Paul de
Man zum Beispiel) – erfüllt von Traurigkeit. Denn die Tänzer wissen, daß die Lade leer
ist. (Steiner 1990: 165)

2.5.1

240 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 78ff.
241 Bohrers präsenztheoretische Thesen kristallisieren sich erst 1994 in seinem Buch Das ab-

solute Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit explizit heraus.
242 Steiner (1990), S. 14.
243 Vgl. Graham Ward: Heidegger in Steiner: In: Nathan A. Scott Jr. und Ronald A. Sharp.

(Hg.) Reading George Steiner. Baltimore: Hopkins University Press 1994, S. 180-204, hi-
er: S. 200.

80

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Mit dieser Leere meint Steiner den „Mechanismus unendlichen Regresses, letzt-
endlicher Unentscheidbarkeit“244, den er mit Jacques Derridas Konzept der
différance gleichsetzt. Der dekonstruktivistischen Theorie zufolge besteht jeder
geschriebene Text oder jedes Kunstwerk, das sich als Text auffassen lässt, aus be-
zeichnenden Entitäten (Signifikanten) und aus bezeichneten Entitäten (Signifi-
katen). Die Beziehung dieser beiden Entitäten gilt jedoch als instabil, weshalb
jede erneute Lektüre eines Texts zu einer anderen Signifikant-Signifikat-Bezie-
hung führt, was zur Folge hat, dass sich im Rahmen einer Textinterpretation
kein stabiler Sinn generieren lässt. Stattdessen ist das Ergebnis jeder dekonstruk-
tivistischen Lesart stets ein Wechselspiel von mindestens zwei sich gegenseitig
subvertierenden Sinnbildungen, wodurch die Unabschließbarkeit und die Un-
bestimmbarkeit des Sinns selbst zum Sinn wird. Es entsteht eine schier endlose
Kette von Relationen und Subversionen, die Derrida mit dem bewusst falsch
geschriebenen Kunstwort différance245 bezeichnet. Eine solche Differänz – so die
mitunter übliche deutsche Übersetzung – verweist auf die unvermeidliche Ab-
senz von Sinn selbst, auf eine klaffende metaphysische Leere, in der auch das
Wort ‚Gott‘ nur ein Signifikant ist, der auf ein nicht zu erfassendes, transzenden-
tales Signifikat246 referiert. Steiner bezeichnet Derridas Philosophie und die da-
raus resultierende Interpretationsmethode daher als „eine ‚Null-Theologie‘ des
‚immer Abwesenden‘“247, die einem intellektuellen „Schattenboxen“ bzw. einer
ästhetischen „Spiegelfechterei“248 gleichkämen. Für Steiner ist die Dekonstruk-
tion somit der Inbegriff des „Nihilismus“249 und eine fundamentale Verken-
nung der Fähigkeit von Kunst zur Transzendenz.

Im Rahmen von Steiners theoretischem „Zweifrontenkrieg“250 gerät jedoch
auch die traditionelle Hermeneutik in die Schusslinie. Anders als die Dekon-
struktion ist die hermeneutische Methode zwar auf die Konstruktion eines ein-
deutigen und stabilen Textsinns ausgelegt, doch laut Steiner würden dabei sys-
tematisch wichtige Aspekte wie beispielsweise die Performanz des Kunstwerks
und dessen emotionale Verinnerlichung außen vor gelassen:

Das Anliegen dieses gesamten Essays ist es, den Begriff der Hermeneutik so zu bestim-
men, daß damit der Vollzug eines verantwortlichen Verständnisses, einer aktiven An-
eignung definiert wird. […] Die wahre Hermeneutik des Dramas liegt in seiner Büh-

244 Steiner (1990), S. 174.
245 Vgl. Jacques Derrida: Die différance. In: Ders. Randgänge der Philosophie. Übers. von

Günther R. Sigl. Wien: Passagen 1988, S. 29-52.
246 Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie. Übers. von Hans-Jörg Rheinberger und Hanns

Zischler. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 38f. und 125.
247 Steiner (1990), S. 299.
248 Ebd.
249 Ebd., S. 164.
250 Gerhard Kaiser: Theologisierung der Kunst oder Ästhetisierung Gottes? Zu George Stei-

ners polemischem Essay „Von realer Gegenwart“. In: Ders. Spätlese. Beiträge zur Theolo-
gie, Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Tübingen: Francke (2008), S. 198-203,
hier: S. 198.

81

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nenaufführung (selbst ein lautes Vorlesen geht in der Regel tiefer als jede Theaterrezen-
sion). (Steiner 1990: 18f.)

Der Literaturwissenschaft allgemein wirft Steiner vor, durch die immer größere
Anzahl von Sekundärtexten ein unendliches „Gerede“251 zu generieren, das
mittlerweile zu einer „Vorherrschaft des Sekundären und Parasitären“252 geführt
habe, wodurch Steiner bewusst seinen eigenen Berufsstand und seine eigene in-
tellektuelle Daseinsberechtigung infrage stellt. Konsequenterweise wird deshalb
auch der Begriff der literaturwissenschaftlichen ‚Forschung‘ als unpassend kriti-
siert:

Die ganze Vorstellung von Forschung in moderner Literaturwissenschaft wird beein-
trächtigt von der offenkundig falschen Voraussetzung, daß zehntausende junger Leute
irgend etwas Neues und Zutreffendes über Shakespeare oder Keates oder Flaubert zu
sagen haben. In Wahrheit ist die Masse der Doktorarbeiten und Habilitationsschriften,
die als ‚Forschung‘ auf literarischem Gebiet gemeint sind und dementsprechende Ver-
öffentlichungen nach sich ziehen, nichts weiter als ein grauer Morast. (Steiner 1990:
54)

Steiner versteht den Forschungsbegriff der Literaturwissenschaften als eine
Nachahmung des naturwissenschaftlichen Forschungsbegriffs im Zuge einer
„Professionalisierung des akademischen Strebens“253, die vor allem einem ho-
hen Finanzdruck geschuldet sei. Die Folge sei ein „eifrige[r] Anspruch auf theo-
retische Strenge und kumulative Entdeckung“254, die sich in der bürokratischen
Formalisierung und im gewaltigen Volumen der Sekundärliteratur widerspieg-
le. Aus diesem Grund wird auch der Begriff der ‚Theorie‘ attackiert, denn in den
Geisteswissenschaften sei

der Begriff der Theorie und des Theoretischen, meint man ihn irgend verantwortlich,
entweder eine der Selbstschmeichelei dienende Illusion oder eine Fehlanleihe aus der
Domäne der Naturwissenschaften. (Steiner 1990: 101)

Die Verwendung des Theorie-Begriffs in der Literaturwissenschaft sei daher ent-
weder Selbstbetrug oder reine Effekthascherei255, da eine geisteswissenschaftli-
che Interpretation und ein naturwissenschaftliches Experiment nicht die glei-
che Grundlage hätten, weil vor allem die Möglichkeit einer objektiven empiri-
schen Verifizierbarkeit fehle256. Steiners Urteil ist daher eindeutig: „Das Wort
‚Theorie‘ hat sein Geburtsrecht verloren.“257

251 Steiner (1990), S. 17.
252 Ebd., S. 18.
253 Ebd., S. 55.
254 Ebd.
255 Ebd., S. 104f.
256 Ebd., S. 105.
257 Ebd., S. 97.

82

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Statt von ‚Forschung‘ und ‚Theorie‘ zu sprechen, wird daher vorgeschlagen,
alle theoretisch bzw. methodisch fundierten Interpretationen als Erzählakte
[„narratives“258] zu bezeichnen:

Wo sie [= die Theorien; R.H.] ganz auf der Höhe sind, handelt es sich bei diesen um-
kreisenden Akten der Argumentation um Erzählakte. Was sie in mehr oder weniger for-
mal folgerichtiger und systematischer Verkleidung wiedergeben, sind Momente der Be-
gegnung zwischen Erkenntnisvermögen und geschaffener Form, einer Begegnung,
einer Quelle, deren erster Sprung ins Blickfeld immer intuitiv ist. Sie sind, wenn man
so will, Erzählungen über die Erfahrung von Form. Sie erzählen Geschichten des Den-
kens. (Steiner 1990: 118f.)

Dieses Zitat verdeutlicht, dass Steiner trotz aller Polemik gegen die Literatur-
wissenschaft nicht den Fehler begeht, das Kind mit dem Bade auszuschütten
und alle Errungenschaften des Formalismus und des (Post-)Strukturalismus
leichtfertig über Bord zu werfen. Aus diesem Grund behält auch Roman Jakob-
sons chiastisches Diktum „die Poesie der Grammatik ist die Grammatik der
Poesie“259 explizit seine Gültigkeit. In diesem Zusammenhang wird auch der
Begriff der Cortesia eingeführt, der angelehnt an die lateinische Grundbedeu-
tung des Wortes (‚Höflichkeit‘, ‚Gastfreundschaft‘) als eine besondere Art der
formalen und emotionalen Aufmerksamkeit des Rezipienten für einen literari-
schen Text gedeutet wird. Steiner versucht diese Kombination aus kognitiven
und affektiven Aspekten der Kunstrezeption im Begriff „Herzenstakt“260 („tact
of heart“261) zu vereinigen.

Diese spezielle Zugangsart wird in drei Ebenen aufgegliedert262: Erstens in
eine lexikalische Cortesia, die sich auf paradigmatischer Ebene der Semantik und
der Phonetik der Einzelwörter widmet, zweitens in eine grammatikalische Corte-
sia, die sich auf syntagmatischer Ebene der syntaktischen und stilistischen Be-
sonderheiten annimmt, und drittens in eine semantische Cortesia, die sich mit
dem extratextuellen Kontext und mit der ästhetischen Gesamtwirkung des Texts
beschäftigt. Auch der Komplexität und Problematik einer eindeutigen Sinnbil-
dung trägt Steiner Rechnung, indem er die Polyvalenz artistischer Sprache ins
Zentrum seiner eigenen Kunstdefinition stellt:

Ich möchte Literatur (Kunst, Musik) als die Maximalisierung der semantischen Inkommen-
surabilität hinsichtlich der formalen Ausdrucksmöglichkeiten definieren. Ein Gegenstand,
bei dem die Beschreibung seiner formalen Komponenten endlich sein kann, verlangt
und erzeugt in diesem Zusammenhang unendliche Reaktion. (Steiner 1990: 114)

258 Steiner (1989), S. 86.
259 Steiner (1990), S. 213.
260 Ebd., S. 206.
261 Steiner (1989), S. 149.
262 Vgl. Steiner (1990), S. 208-218.

83

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Diese Definition könnte ebenso von einem Dekonstruktivisten stammen und
tatsächlich räumt Steiner, trotz der erwähnten Kritik, der Dekonstruktion auch
bedeutende Verdienste für die Literaturwissenschaft ein, denn die

neue Semiotik und die Akrobatik der Dekonstruktion haben dazu beigetragen, daß
vieles, was im Studium der Literatur und Kunst festgefahren und in Formelhaftigkeit
verkrustet war, wieder der Intelligenz zugänglich ist, wieder aufregend sein kann. (Stei-
ner 1990: 118)

Bezüglich der elementaren Bedeutung formaler Mittel und der unauflöslichen
Polyvalenz von artistischen Werken sind Steiner und Derrida also durchaus
einer Meinung. Der Unterschied beider Denker liegt vielmehr in den phäno-
menologisch-anthropologischen Prämissen begründet, die das Fundament
einer adäquaten Deutung von artistischer Form und semantischer Inkommen-
surabilität bilden sollen. Diesbezüglich lassen sich zwei gravierende Unterschie-
de zwischen George Steiners Ansatz und den Theorien des Poststrukturalismus
identifizieren. Diese liegen zum einen in der Bedeutung der empirischen Produ-
zenten und Rezipienten von Kunst und zum anderen im Phänomen der Alterität
von Kunst selbst.

Gegenschöpfung und Verantwortlichkeit

Bezüglich des Aspekts der Kunstproduktion wendet sich Steiner zunächst ge-
gen das poststrukturalistische Paradigma vom Tod des Autors, wie es vor allem
Roland Barthes263 und Michel Foucault264 etabliert haben. Beide Autoren leh-
nen die Vorstellung ab, dass ein Subjekt ‚aus sich heraus‘ ein ‚originelles‘ Kunst-
werk erschafft, so wie es die Genieästhetik des Sturm und Drang oder der Ro-
mantik beispielsweise postulierten, und stellen stattdessen den Text selbst in
den Vordergrund, der als ein Resonanzraum literarischer Intertextualität und
gesellschaftlicher Diskurse betrachtet wird. Dies hat zur Folge, dass zum einen
die Deutungshoheit des Autors über sein eigenes Werk verloren geht, und zum
anderen biografische Interpretationen, die sich auf mögliche Intentionen und
psychologische Verfassungen des empirischen Autors beziehen, als haltlos ver-
worfen werden, womit das Innenleben des Autors zu einem textanalytischen Ta-
bu wird. In Von realer Gegenwart äußert sich zunächst auch Steiner kritisch ge-
genüber biografistischen Lesarten, denn

[d]er Rückgriff der Philologie auf das Biographische, auf die Intentionalität des Schrift-
stellers oder Künstlers oder Komponisten ist ein Minenfeld [und] [d]as Spektrum vor-
stellbarer Interaktion zwischen Leben und Werk, der philosophisch und semantisch

2.5.2

263 Roland Barthes: Der Tod des Autors [1967]. In: Fotis Jannidis (Hg.) Texte zur Theorie
der Autorschaft. Stuttgart: Reclam 2000.

264 Michel Foucault: Was ist ein Autor? [1969] In: Daniel Defert et al. (Hg.) Schriften zur
Literatur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

84

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


unsichere Status des Selbst als Denk- und Sprechgestalt, das alles ist zu fließend, lingu-
istisch zu labil, als daß sich irgendeine deterministische Verbindung herstellen ließe.
(Steiner 1990: 223f.)

Es wird jedoch versucht, den individuellen Schöpfungsprozess des Künstlers
wieder stärker in den Vordergrund zu rücken. Dies geschieht, indem Steiner
den Akt der Kunstproduktion als „eine imitatio, eine Wiederholung im eigenen
Maßstab, des unzugänglichen ersten fiat (der ‚Urknall‘ der neuen Kosmologi-
en)“265 versteht. Diese gewagte Analogie zwischen artistischer Produktion und
kosmischem Urknall wird mit der philosophischen Denkfigur der creatio ex ni-
hilo begründet, der Schöpfung aus dem Nichts. Dabei wird explizit die berühm-
te Frage von Leibniz aufgegriffen, die Heidegger in Was ist Metaphysik? mit dem
Wesen der (eigentlichen) Metaphysik gleichsetzt:

Warum soll es Kunst geben, warum dichterisches Schaffen? Die Frage ist ein genaues
Analogon zu jener von Leibniz gestellten: warum soll es nicht nichts geben? (Steiner
1990: 263)

Diese Frage, die für Heidegger die ontisch nächste und ontologisch fernste aller
Fragen darstellt, mag philosophisch mitunter trivial anmuten, für die Kunst
sieht Steiner in ihr jedoch den Kern aller Produktivität, da es „ästhetisches
Schaffen“ nur gebe, „weil es die Schöpfung gibt“266, und keine Naturwissenschaft
könne „die Tatsache entwaffnen, geschweige denn erhellen, daß die Welt ist,
während sie auch hätte nicht sein können“267. Von realer Gegenwart betritt hier
explizit eine anthropologisch-phänomenologische Ebene, in der das Phänomen
der Unsagbarkeit eine entscheidende Rolle spielt:

Der Kern unserer menschlichen Identität ist nichts Größeres oder Geringeres als die
zufällige Wahrnehmung der radikal unerklärlichen Gegenwart, Faktizität und wahr-
nehmbaren Substantialität des Geschaffenen. Es ist; wir sind. Das ist die elementare
Grammatik des Unergründlichen. (Steiner 1990: 264)

Innerhalb einer solchen conditio humana stelle der Akt der artistischen Produk-
tion nichts Geringeres als eine „Gegenschöpfung“268 („counter-creation“269) dar,
die die göttliche Schöpfung aus dem Nichts – und somit Gott selbst – mime-
tisch nachzubilden versucht270. Das moderne Kunstideal der Innovation deutet
Steiner daher als einen

Traum vom absoluten Sprung aus dem Nichts, von der Erfindung einer Ausdrucks-
form, die so neu wäre, so einzigartig für ihren Urheber, daß sie die vorherige Welt
buchstäblich hinter sich lassen würde. (Steiner 1990: 264f.)

265 Steiner (1990), S. 264.
266 Ebd.
267 Ebd.
268 Ebd., S. 267.
269 Steiner (1989), S. 203.
270 Steiner (1990), S. 265f.

85

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Künstler stünden daher in einer schöpferischen „Rivalität“271 zu Gott, weil ihr
Streben um Innovation Ausdruck einer „konkurrierende[n] Totalität“272 sei.
Laut Steiner spielen also alle Künstler bewusst oder unbewusst Gott, auch
wenn die Vorstellung von einer artistischen creatio ex nihilo nur eine Illusion ist,
denn „Fiktionen und formale Imaginationen holen sich im Lagerhaus der Welt
ihre Auswahl und stellen neu zusammen. Ernte ist Einsammeln“273. Steiner
streift bei seiner Argumentation auch gendertheoretische Gefilde, wenn er auf
den gegenfreudianischen Gedanken des Gebärmutterneids rekurriert und dem
männlichen Geschlecht ein erhöhtes Bedürfnis nach einer solchen Schöpfung
aus dem Nichts attestiert, wohingegen Frauen diese Gabe bereits durch ihre Fä-
higkeit besäßen, Kinder zur Welt zu bringen274. Es wird jedoch ausdrücklich be-
tont,

daß es in der Dichtung, in den Romanen, die von Frauen geschrieben wurden, eine
ebenso zwingende Kraft zur Gegenschöpfung, zu lebensspendender Wiederbesitznah-
me und corrigenda der Welt gibt wie in den von Männern geschriebenen. (Steiner 1990:
270f.)

Das Entscheidende dieser Argumentation ist, dass Steiners Geburtsmetapher
auf drei fundamentale Phänomene gleichzeitig zu referieren versucht, nämlich
auf die Entstehung des Universums, auf die Geburt menschlichen Lebens und
auf die Produktion von Kunst, wodurch eine Art Universallogik der Welt evo-
ziert wird, die gewisse Anklänge an Wittgensteins Logik-Begriff im Tractatus auf-
weist. Jean-Luc Nancy wird diese komplexe Geburtsmetapher in seinem Buch
The Birth to Presence ebenfalls aufgreifen.

Da Steiner allen ‚ernsten‘ Künstlern eine solche Hybris unterstellt, werden
im Umkehrschluss alle Kunstwerke, die rein auf kommerziellen Erfolg ausge-
legt sind, als minderwertiger und unmoralischer Kitsch verworfen:

Nur Schund, nur Kitsch und Kunstgewerbe, Texte, Musik, die allein zu kommerziellen
oder propagandistischen Zwecken produziert werden, transzendieren – überschreiten
– tatsächlich die Moral. Dort findet sich die Pornografie der Bedeutungslosigkeit. (Stei-
ner 1990: 193)

In diesem Zitat klingt bereits an, dass für Steiner Kunst und Moral untrennbar
miteinander verbunden sind, wobei sein Moralbegriff weder einer antiquierten
Ästhetik des Schönen noch einer pädagogisch-didaktischen Funktionalisierung
verhaftet ist:

Jede reife Darbietung imaginierter Form, jede reife Bemühung, solche Darbietung
einem anderen Menschen zu übermitteln, ist ein moralischer Akt – wobei ‚moralisch‘
fraglos beinhalten kann, daß Sadismus, Nihilismus, die Hervorbringung von Unver-

271 Ebd., S. 267.
272 Ebd.
273 Ebd., 268.
274 Ebd., S. 271.

86

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nunft und Verzweiflung artikuliert werden. L’art pour l’art ist ein taktischer Slogan, eine
notwendige Rebellion gegen philiströsen Didaktizismus und politische Kontrolle.
Doch auf seine logischen Konsequenzen zurückgeführt handelt es sich um reinen Nar-
zißmus. […] Wir können in unserem persönlichen und gemeinschaftlichen Leben
nicht mit der Erfahrung von Kunst in Berührung kommen, ohne zugleich mit morali-
schen Fragen höchst zwingender und bestürzender Art in Berührung zu kommen.
(Steiner 1990: 191)

Steiners Präsenztheorie darf also keinesfalls mit einer gänzlich selbstreferentiel-
len und selbstgenügsamen L’art pour l’art verwechselt werden, denn

[k]ein ernstzunehmender Schriftsteller, Komponist, Maler hat je, selbst in Momenten
von strategischem Ästhetizismus, daran gezweifelt, daß sein Werk Auswirkungen auf
Gut und Böse hat auf die Erhöhung oder Verminderung der Summe der Humanität in
Mensch und Stadt. (Steiner 1990: 193)

Die Produktion von Kunst wird somit normativ zu einem moralischen und spi-
rituellen Akt erhoben. Diese Moralisierung und Theologisierung von Kunst
spiegelt sich auch in der Beschreibung des Kunstrezipienten wider. Wie ein-
gangs erwähnt, stellt Von realer Gegenwart den Versuch einer Neubestimmung
der Hermeneutik dar, und zwar als den „Vollzug eines verantwortlichen Ver-
ständnisses“275 von Kunst. Eine Solche „Verantwortlichkeit“276 („answerabili-
ty“277) antworte auf „den Ruf des Schöpferischen“278 und sei dabei „zugleich
moralisch, geistig und psychologisch“279 beschaffen, wodurch das emotionale
Innenleben des Rezipienten in den Fokus gerät. Der Einfluss Heideggers auf
Steiner wird hier evident, wenn man an den „Ruf des Gewissens“ in Sein und
Zeit denkt, dem das Dasein durch die Entbergung des Seins antwortet (SuZ:
307). Dieter Mersch wird später mit seiner Responsivität, der lateinischen Ent-
sprechung dieses Begriffs, ein ähnliches Konzept entwerfen. In der englischen
Originalausgabe seines Buches gibt Steiner drei zentrale Begriffe an, durch die
sich eine bedeutungsvolle und intensive Kunstrezeption im Wesentlichen aus-
zeichne280: „answerability“ (‚Verantwortlichkeit’), „personal engagement“ (‚per-
sönliche Beschäftigung’) und „immediacy“ (‚Unmittelbarkeit’), wobei letzterer
Begriff die primäre, intensive emotionale Wirkung von Kunst fernab von sekun-
dären Erklärungen und Vermittlungen beschreiben soll. Termini dieser Art sei-
en in der Literaturwissenschaft aufgrund des theatralischen Pathos vieler ro-
mantischer und postromantischer Texte extrem in Verruf geraten281, weshalb
man die textimmanenten, streng formbasierten Ansätze des Strukturalismus
und der Dekonstruktion dankend angenommen habe, da diese durch ihre ratio-

275 Ebd., S. 18.
276 Ebd., S. 20.
277 Steiner (1989), S. 47.
278 Steiner (1990), S. 59.
279 Ebd., S. 20.
280 Steiner (1989), S. 47.
281 Steiner (1990), S. 234.

87

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nale Distanz zur emotionalen Innenwelt des Lesers besser zu einer postmoder-
nen Kultur passen würden, die „sich cool gibt“282.

Es wird also deutlich, dass Steiner mit seiner theologisch und moralistisch
geprägten Argumentation vor allem die Rehabilitierung einer phänomenolo-
gisch-anthropologischen Perspektive innerhalb des Methodenkanons der Kunst-
wissenschaften anstrebt, die untrennbar mit einer Würdigung des emotionalen
Innenlebens von Produzent und Rezipient einhergeht. In diesem Zusammen-
hang wird daher von einer ‚Grammatik der Überwältigung‘ („grammar of the
overwhelming“283) gesprochen, die zur Folge hat, dass auch substantialistische
Begriffe wie ‚Geburt‘, ‚Verantwortlichkeit‘ und ‚Unmittelbarkeit‘ ins akademi-
sche Begriffsinventar einfließen. Vor allem der Terminus der ‚Unmittelbarkeit‘
wird sich dabei im Laufe dieser Arbeit noch mehrfach als sowohl fruchtbar als
auch hochproblematisch erweisen.

Andersheit

Der zweite große Aspekt, der George Steiner von vielen Poststrukturalisten un-
terscheidet, ist sein Umgang mit dem Phänomen der Alterität von Kunst. Dabei
wird die semantische Inkommensurabilität von artistischen Werken, die semio-
tischen blind spots, die die Koexistenz konkurrierender Interpretationen erst
möglich machen, nicht als eine différance, bezeichnet, nicht als ein strukturelles
Kreisen um eine leere Mitte, sondern als ein die Welt erfüllendes „Mysteri-
um“284. Dieser Terminus ist für Steiners Präsenztheorie von zentraler Bedeu-
tung. Als Mysterium gilt dabei zum einen die conditio humana selbst in Gestalt
der Frage, warum überhaupt etwas ist, und nicht vielmehr nichts, und zum an-
deren das laut Steiner primäre Medium zur Manifestation dieses Mysteriums,
die Musik:

Ich glaube, daß der Bereich der Musik im Zentrum des Bereichs der Sinnerfahrung des
Menschen steht, des Zugangs des Menschen zu metaphysischer Erfahrung […] In unse-
rer Fähigkeit, in Musik Form und Sinn zu komponieren und darauf zu reagieren, liegt
das Mysterium der Conditio humana begriffen. Die Frage ‚Was ist Musik?‘ könnte sehr
wohl eine Variation der Frage sein: ‚Was ist der Mensch?‘ (Steiner 1990: 16)

Die metaphysische Verklärung von Musik ist eigentlich ein typischer Topos der
Romantik, allerdings finden sich derartige Stilisierungen und Mystifizierungen
der Musik auch in unzähligen Büchern und Filmen der Gegenwart, wie auch
die drei in dieser Arbeit behandelten Romane zeigen werden. Im Rahmen von
Steiners Thesen gilt, dass die Musik als eine Art Komplement der Sprache fun-

2.5.3

282 Ebd., S. 235.
283 Steiner (1989), S. 190.
284 Steiner (1990), S. 31.

88

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


giert, denn „Sprache erweist sich als lahm, wenn sie sich über Musik äußert“285.
An dieser Stelle wird eine Brücke zu Wittgensteins Tractatus und zu dessen
Schweigegebot geschlagen:

In der Vision der frühen Wittgenstein – und ‚Vision‘ ist der am wenigsten ungenaue
Begriff – ist das existentielle Reich ‚jenseits der Sprache‘, sind die Kategorien empfun-
denen Seins, zu denen nur das Schweigen (oder die Musik) Zugang ermöglichen, we-
der fiktiv noch trivial. Im Gegenteil: Sie sind eigentlich die wichtigsten, lebensverwan-
delnden Kategorien, für die der Mensch empfänglich ist. (Steiner 1990: 139)

Schweigen und Musik werden also beide als gleichwertige Manifestationen des
Mysteriums der conditio humana gedeutet. Die Tatsache, dass in Bezug auf Witt-
gensteins Theorie von „Kategorien des empfundenen Seins“ gesprochen wird,
verdeutlicht, dass Heidegger und Wittgenstein gleichermaßen Einfluss auf die
Thesen Steiners haben. Dem Werk Wittgensteins entnimmt Steiner dabei vor
allem die Differenz zwischen Sagen und Zeigen, indem die akademische und
journalistische Sekundärliteratur das Sagen verkörpert und die Musik bzw. das
Schweigen des Rezipienten das Zeigen. Des Weiteren ist Steiners ‚Mysterium‘
stark angelehnt an Wittgensteins Begriff des Mystischen, den dieser als das un-
aussprechliche „Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes“ definiert (TLP: 6.45).

Wittgenstein wird jedoch nicht nur als Entdecker oder Explikator einer be-
stimmten Mystik thematisiert, sondern auch als der maßgebliche Verursacher
eines Vertragsbruchs zwischen „Wort und Welt“286, der laut Steiner konstitutiv
für das Denken der Moderne und Postmoderne ist. Denn anhand von Wittgen-
steins zwei Hauptwerken, dem Tractatus und den Philosophischen Untersuchun-
gen, könne man den geistesgeschichtlichen Paradigmenwechsel von einer refe-
rentiellen Semantik, in der Signifikant und Signifikat noch eindeutige Verbin-
dungen bilden, hin zu einer Semantik interner Relationen erkennen, in der Signi-
fikante nur noch als ein freies Spiel aufzufassen seien, das entweder auf wech-
selnde Signifikate oder nur auf sich selbst referiert287. Dieser Paradigmenwech-
sel ist vor allem unter dem Begriff des linguistic turn bekannt. Dieser habe zu
einer zunehmenden Dominanz des Absenz-Motivs in der abendländischen Kul-
tur geführt, das durch den Poststrukturalismus weiter verstärkt worden sei, wes-
halb sich immer mehr Menschen nach einer „direkten Begegnung mit jener
‚realen Gegenwart‘ oder der ‚realen Abwesenheit jener Gegenwart‘“288 sehnen
würden, die Steiner mit Begriffen wie ‚Gott‘, ‚Mysterium‘ oder ‚Andersheit‘ cha-
rakterisiert. Aus diesem Grund interessiert Steiner sich auch hauptsächlich für
die letzten Seiten des Tractatus, also für den ‚mystischen Teil‘ des Werks, da die-
ser mit seinen eigenen anthropologisch-phänomenologischen Ansätzen gewisse
Kompatibilitäten aufweist.

285 Ebd., S. 33f.
286 Ebd., S. 123.
287 Ebd., S. 143.
288 Steiner (1990), S. 59.

89

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Vor diesem Hintergrund werden auch die zwei unsagbaren Endpunkte der
menschlichen Existenz zu konstitutiven Phänomenen der Kunst erklärt, näm-
lich die Geburt und der Tod. Steiner schreibt hierzu:

In unserer Reaktion auf das Gedicht, das Musikstück, das Gemälde vollziehen wir in-
nerhalb der Grenzen unserer eigenen minderen Kreativität die beiden definierenden
Gegebenheiten unserer existentiellen Gegenwart in der Welt nach: die des Ins-Sein-tre-
tens, wo nichts war, wo weiterhin nichts hätte sein können, und die der Ungeheuer-
lichkeit des Todes. (Steiner 1990: 274)

Steiner geht sogar so weit zu behaupten, dass alle Erzählungen „in ihrer letztli-
chen Struktur […] Generalproben für den Tod“289 seien. Allerdings würden
Kunstwerke die ausgezeichnete Eigenschaft besitzen, durch ihre mediale Be-
schaffenheit ihren Produzenten potenziell zu überdauern und so das Absolu-
tum des Todes zu mildern290. ‚Geburt‘ und ‚Tod‘ stellen im Rahmen dieser Ar-
gumentation also nicht nur biologische Grenzfiguren dar, sondern vor allem
Metaphern für die universelle Begrenztheit von Mensch und Welt. In diesem
Kontext werden unter anderem René Descartes’ axiomatische Fundierung der
Realität durch Gott, Immanuel Kants axiomatische Identität von Verstehen und
Wahrnehmung, sowie die mathematischen Unvollständigkeitssätze von Kurt
Gödel als Beispiele für eine universelle Begrenztheit des menschlichen Erkennt-
nisvermögens genannt291, wodurch erneut eine (mystische) Universallogik im
Sinne Wittgensteins evoziert wird. Steiner nennt diesbezüglich Wittgenstein
und Heidegger zum ersten Mal in einem Atemzug: „Die fundamentale Begren-
zung bleibt. So wird es auch ganz lapidar in Heideggers Satz ‚Wissenschaft denkt
nicht‘ und am Ende des Tractatus konstatiert.“292

Diese fundamentale Begrenztheit bezeichnet Steiner mit Begriffen wie An-
dersheit („otherness“293), das Andere (‚the other‘294) bzw. Alterität („alterity“295),
die sich alle auf die Begegnung mit unsagbaren Phänomenen unserer Welt be-
ziehen:

Weshalb es ‚das andere‘ und unsere Beziehung zu jener Andersheit gibt, seien sie theo-
logischer, moralischer, gesellschaftlicher oder erotischer Art, seien sie solche intimer
Teilhabe oder unversöhnlicher Differenz, ist ein zugleich bedrängendes wie tröstliches
Mysterium. (Steiner 1990: 183f.)

Das große Verdienst der Kunst bestehe darin, uns durch „[d]ie unbegrenzte
Mannigfaltigkeit formaler Artikulation und stilistischer Konstruktion“ immer

289 Ebd., S. 187f.
290 Ebd., S. 274.
291 Ebd., S. 279.
292 Ebd., S. 280.
293 Steiner (1989), u.a. S. 19.
294 Ebd., u.a. S. 4.
295 Ebd., u.a. S. 211. Steiner spricht in Real Presences jedoch häufiger von ‚otherness‘ oder

‚the other‘ als von ‚alterity‘.

90

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


wieder die „unbegrenzte Mannigfaltigkeit unserer Begegnungsweisen mit ‚dem
anderen‘“296 vor Augen zu führen. Dieter Mersch meint Ähnliches, wenn er im
Rahmen seiner Posthermeneutik von der Alterität des Mediums spricht, und
auch Heideggers Begriff der Gegnet bezeichnet das Gefühl einer solchen An-
dersheit. Es ist genau dieses ontisch Nächste und zugleich ontologisch Fernste,
dieses Triviale und zugleich Unsagbare, das laut Steiner stets den kleinsten bzw.
größten gemeinsamen Nenner der Kunst bildet. Das schweigende, emotionale
Erleben dieser Alterität ist die Transzendenz, auf die Steiner in seinem Buch
setzt und die er – paradoxerweise – mit lauter Polemik proklamiert.

Zur wirkungsmächtigen Spezifizierung dieser Alterität greift Steiner, der
selbst jüdischen Glaubens ist, auf die Mythologie des Christentums zurück, da
diese die Kunst des Westens über Jahrtausende hinweg am meisten geprägt hat
und auch weiterhin prägt. Aus diesem Grund vergleicht er am Ende seines Es-
says die gegenwärtige Lage unserer Kultur mit dem langen Samstag zwischen
Karfreitag und Ostersonntag, zwischen dem Tod und der Wiederauferstehung
Jesu Christi297, und spricht davon, dass in der neueren Kunst der Gegenwart
kein Vergessen dieses Glaubens zu beobachten wäre, sondern vielmehr

ein negativer Theismus, ein besonders lebhaftes Gefühl der Abwesenheit Gottes, oder,
um präzise zu sein, seines Abtretens. […] Unsere ästhetischen Formen erkunden das
Nichts, die Freiheit der Lücke, die durch den Rückzug (Deus absconditus) des Messiani-
schen und des Göttlichen entsteht. (Steiner 1990: 298)

Theologisierung der Kunst

Angesichts solcher Passagen wäre es ein Leichtes, George Steiner religiöse
Schwärmerei vorzuwerfen und Von realer Gegenwart jegliche intellektuelle Red-
lichkeit abzusprechen. Doch Steiners vielfach geschmähte, vermeintliche Theo-
logisierung der Literaturwissenschaft kann bei genauerer Betrachtung auch als
die kulturimmanente Rekonstruktion einer immer noch wirkungsmächtigen
Mythologie verstanden werden, die im Rahmen einer Präsenztheorie als artisti-
sches Sehnsuchtsmotiv bzw. als literaturwissenschaftliches Forschungsdesiderat
refunktionalisiert wird. In diesem Kontext verweist Steiner unter anderem auch
auf James Joyce’ Begriff der ‚Epiphanie‘ und Walter Benjamins Begriff der ‚Au-
ra‘298, die zum einen beide hochgradig religiös besetzt sind, zum anderen je-
doch explizit auf Phänomene der artistischen Wahrnehmung jenseits von reli-
giösen Dogmen referieren. Interessanterweise werden genau diese zwei Begriffe
im Folgenden von allen wichtigen deutschsprachigen Präsenztheoretikern (Karl

2.5.4

296 Steiner (1990), S. 185.
297 Ebd., S. 300f.
298 Ebd., S. 151.

91

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Heinz Bohrer, Martin Seel, Dieter Mersch, Hans Ulrich Gumbrecht) auf die
eine oder andere Weise aufgegriffen.

Die christlichen Motive und die polemische Apodiktik in Von realer Gegen-
wart haben dennoch viele Autoren dazu veranlasst, Steiners Argumentation als
eine Verkürzung der Ästhetik und der Theologie gleichermaßen zu kritisieren.
Gerhard Kaiser wertet Steiners Verquickung von Kunstschöpfung und Religion
als einen „Gewaltstreich“299, der zum einen versucht Kunst zu theologisieren
und zum anderen Theologie zu ästhetisieren, wodurch die Komplexität beider
Phänomene sträflich reduziert werde300. Kaiser stimmt zwar mit Steiner darin
überein, „daß Werke von Rang einen Bestand des Unaussprechlichen besitzen,
der sich bis in die feinsten Nuancen der Form verästelt“301, dieser Umstand al-
leine rechtfertige jedoch noch nicht die transzendente Prämisse des Buchs, die
vor das anthropologische „Geheimnis […] von der Unergründlichkeit des Men-
schen als Gattungswesen und Individuum […] einen Schutzschirm namens
Gott errichte[t]“302. Tatsächlich verwundert es sehr, dass George Steiner, der
sich über ein Jahrzehnt intensiv und produktiv mit dem Werk Martin
Heideggers beschäftigt hat303, in Von realer Gegenwart durch seinen Rückgriff
auf den Gott des Christentums die Strategie der Verdinglichung zu wählen
scheint, um das Mysterium der Kunst sowie der menschlichen Begrenztheit zu
erklären. Dieser Ansatz widerspricht gänzlich der unsagbaren Performanz des
Seins, die Heidegger in nahezu all seinen Texten postuliert.

Aus genau diesem Grund geht Graham Ward auch davon aus, dass dieser und
andere Widersprüche in Von realer Gegenwart nicht einer argumentativen Unzu-
länglichkeit geschuldet sind, sondern von Steiner bewusst erzeugt werden304.
Die Tatsache, dass Steiner auf der einen Seite die stille Verinnerlichung und die
kommentarlose Performanz von Kunst als die einzig adäquate Form der Inter-
pretation postuliert305, und auf der anderen Seite mit blumigen Metaphern und
reichlich Pathos eine religiöse Explikation der unsagbaren Wirkung von Kunst
zu liefern versucht, ist ein offenkundiger Widerspruch, da Steiner selbst genau
dort besonders viel spricht, wo er konsequenterweise schweigen müsste. Ein

299 Kaiser (2008), S. 202.
300 Vgl. ebd. Dieser Meinung ist auch Nicolas Tredell in Gerald Hammond, Raymond Tal-

lis, und Nicolas Tredell: George Steiner’s Real Presences: Three Perspectives. PN Review
71 (1990). Online: http://www.pnreview.co.uk/cgi-bin/scribe?item_id=4778 (Zugriff:
13.12.2016).

301 Kaiser (2008), S. 201.
302 Ebd., S. 202.
303 Vgl. hierzu vor allem Ward (1994), der die verschiedenen Phasen der Heidegger-Rezepti-

on Steiners detailliert analysiert. Ward weist nach, dass Steiner sich bereits Mitte der
1960er mit Heidegger beschäftige und ab 1975 dessen Ansätze explizit für seine Thesen
aufgriff.

304 Vgl. Graham Ward: Review Article – George Steiner’s Real Presences. Journal of Litera-
ture & Theology, Vol. 4, No. 2, (1990), S. 226-238.

305 Steiner (1990), S. 19.

92

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


weiterer eklatanter Widerspruch ist der Umstand, dass Steiner die Daseinsbe-
rechtigung der Sekundärliteratur in Zweifel zieht, obwohl er selbst seine beruf-
liche Existenz der Publikation genau solcher Texte verdankt. Außerdem kriti-
siert der Autor innerhalb des akademischen Betriebs die Überproduktion von
Forschungsarbeiten und Theorien, obwohl sein Buch und die darin neu einge-
führten Theoreme und Termini (‚Präsenz‘, ‚Unmittelbarkeit‘, ‚Andersheit‘, etc.)
ebenfalls als der Versuch der Etablierung einer neuen Theorie aufgefasst werden
können. Auch die vehemente, elitär anmutende Kritik am Kitsch und Schund
der modernen Unterhaltungsindustrie wird konterkariert, indem der Autor
selbst angibt, regelmäßig Epiphanien bei Edith Piafs Lied Non, je ne regrette rien
zu erleben, obwohl der Text dieses französischen Chansons „infantil“, die Melo-
die „stentorisch“ und die Haltung, die das Lied befördert, „unattraktiv“306 seien.
Aufgrund all dieser Widersprüche kommt Ward zu dem Schluss, dass Von realer
Gegenwart nur oberflächlich mit religiösen Motiven arbeitet und vielmehr von
Paradoxien handelt, die dem Wesen der Sprache inhärent sind307. Gemäß dieser
Lesart sei auch Steiners ‚Gott‘ nicht als eine reale Entität zu verstehen, sondern
vielmehr als ein semantischer Platzhalter für eine unsagbare Prozessualität:

The ‚God’ Steiner names remains a question, a postulate. Despite the rhetoric of testi-
mony this is not an espousal of orthodox Judaism nor, despite the concluding symbol-
ism, of Christianity. The noun functions grammatically as part of a process, not sub-
stantiatively. (Ward 1990: 236)

Folgt man dieser Deutung, dann haben die Widersprüche in Von realer Gegen-
wart Methode. Die real presences, die realen Gegenwarten, denen sich das Buch
inhaltlich widmet, wären dann auch formal realisiert, indem Steiner selbst auf
argumentativer Ebene die Grenzen des sprachlich Darstellbaren aufzeigt. Dieser
autoperformative Aspekt wäre wiederum ganz im Sinne Heideggers, der in na-
hezu all seinen Texten diesen Widerspruch nicht nur thematisiert, sondern for-
mal auch realisiert.

Ob Steiner diese Widersprüchlichkeiten bewusst oder unbewusst forciert, ist
für den Präsenzdiskurs jedoch nur von sekundärer Bedeutung. Entscheidend
ist, dass George Steiner nicht trotz, sondern gerade wegen seiner pathetisch-po-
lemischen Sprache und wegen seines ambivalenten Gebrauchs christlicher
Glaubenselemente gelungen ist, was er wollte: die Überwindung von Tabus und
die Initiierung eines neuen Diskurses innerhalb der Literaturwissenschaft.
Denn auch wenn man sich an der Großspurigkeit, an der Theatralik und am
mitunter selbstgefälligen Egotismus von Steiners Sprache stößt308, so müssen
ihm doch zwei Verdienste angerechnet werden: erstens, dass er viele zentrale Be-

306 Ebd., S. 241.
307 Vgl. Ward (1990), S. 227: „It seems to me that Real Presences is fundamentally about para-

dox; the paradox endemic to the performance of language.“
308 So wie Nathan A. Scott Jr.: Steiner on Interpretation. In: Nathan A. Scott Jr. und Ronald

A. Sharp. (Hg.) Reading George Steiner. Baltimore: Hopkins University Press 1994,

93

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


griffe der Präsenztheorie erstmals prägnant in den Vordergrund gerückt hat,
und zweitens, dass er durch seinen holistisch-phänomenologischen Ansatz309

und durch seine provokante Verwendung religiöser Motive die Gretchenfrage
nach der Rolle der Metaphysik innerhalb der Literaturwissenschaft gestellt hat.
In diesem Zusammenhang kann George Steiner – in gegenläufiger Analogie
zum Atheisten Friedrich Nietzsche – als der ‚Präsenztheoretiker mit dem Ham-
mer‘ bezeichnet werden, der mit essayistischer Polemik und christlichem Pa-
thos erstmals eine „Wendung des Bezugs“310 einleitet und allen nachfolgenden
Präsenztheoretikern diskursiv den Weg ebnet, indem er die semiotische Dimen-
sion der Dekonstruktion um eine phänomenologische Dimension der Anders-
heit und der Verantwortung ergänzt.

Unmittelbarkeit

Zu den eindeutigen Versäumnissen von Real Presences zählt jedoch der unreflek-
tierte Gebrauch des für die Präsenztheorie so wichtigen Begriffs der ‚Unmittel-
barkeit‘ (‚immediacy‘). Bezüglich der Produktion, Rezeption und Performanz
von Kunst spricht Steiner immer wieder von einem „Unmittelbaren im Hin-
blick auf Texte, Kunstwerke und musikalische Kompositionen“311, doch bereits
der mühsame Akt des Lesens scheint einer solchen Annahme zu widersprechen,
da jede artistische Wirkung stets medial vermittelt ist312. Außerdem zeichnen
sich Literatur und literarische Produktion maßgeblich durch explizite und im-
plizite Intertextualität aus, und auch der oft langjährige Prozess des Schreibens,
Überarbeitens und mehrfachen Korrigierens von literarischen Texten spricht
nicht für eine ‚Unmittelbarkeit‘ des Werks, ebenso wenig wie die oft tage- oder
wochenlange Leseerfahrung des Rezipienten, der zudem über ein hochkomple-
xes kulturelles Wissen verfügen muss, um die Bedeutung der Wörter, Sätze und
Passagen eines Texts richtig einordnen zu können313. Aus diesem Grund spricht
Tredell auch nicht von einer schlichten Unmittelbarkeit, sondern von erlebter
Unmittelbarkeit („experienced immediacy“314), womit die Wirkung von bestimm-
ten Werkelementen auf den Rezipienten gemeint ist:

2.5.5

S. 1-13, hier: S. 11 oder Gerald Hammond (1990), der Steiners Sprache als „grässlich“
(„execrably“) bezeichnet.

309 Vgl. Tredell in Hammond (1990).
310 Mersch (2010), S. 308: „Alle philosophische Bemühung unserer Untersuchungen diente

allein diesem Zweck: Die ‚Wendung des Bezugs‘ zu einer ursprünglichen ‚Ver-Antwor-
tung‘ als unausweichlich auszuweisen.“ Außerdem bezieht sich diese Wendung bei
Mersch auch auf einen „Primat von Alterität, der gleichzeitig die Abwendung von Spra-
che und Diskursivität sowie von Repräsentation und Mediation in der allgemeinsten Be-
deutung einschließt“ (S. 122).

311 Steiner (1990), S. 17.
312 Vgl. Kaiser (2008), S. 201.
313 Vgl. Tallis in Hammond (1990).
314 Tredell in Hammond (1990).

94

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Steiner himself in effect acknowledges that such ‘experienced immediacy’ is, at least in
part, mediated by learning, by philological, historical, social, culture and biographical
knowledge, even if this knowledge becomes tacit in the moment of the ‘immediate’ en-
counter with the art-work: ‘experienced immediacy’ is, to some extent, a construction.
To make these objections is not to deny such concepts as ‘experience’ and ‘immediacy’:
it is, rather, to situate them – and possibly, thus, to enrich them – within contexts of
ideologies and mediations. (Tredell 1990)

Unmittelbarkeit bezeichnet somit präsenztheoretisch vor allem ein psychologi-
sches Phänomen bzw. ein phänomenologisches Theorem, das sich auf die emo-
tionale Wirkung bestimmter artistischer Elemente bezieht, und nicht auf einen
objektiven Tatbestand, der sich durch eine Dritte-Person-Perspektive empirisch
verifizieren oder falsifizieren ließe. Diese Form der Unmittelbarkeit kann also
als ein Aspekt der Immersion begriffen werden, als ein Phänomen, das Hans Ul-
rich Gumbrecht als ein Gefühl der „Versunkenheit in fokussierte Intensität“315

beschreibt und Heidegger als Gelassenheit. In einem solchen Zustand löst sich
phänomenologisch die Differenz zwischen Subjekt und Objekt auf, weshalb der
Rezipient (Subjekt) das Gefühl hat, im rezipierten Kunstwerk (Objekt) aufzuge-
hen, wodurch der Eindruck einer Unvermitteltheit entsteht. ‚Unmittelbarkeit‘
ist in diesem Sinne also der psychologische Effekt einer – oft sehr mühseligen –
artistischen Konstruktion, weshalb Gumbrecht auch von einer Produktion von
Präsenz spricht, wie der Untertitel seiner wichtigsten Präsenz-Monografie an-
zeigt. Christiane Schildknecht und Irina Wutsdorff sprechen in diesem Zusam-
menhang von einer „Illusion von Unmitelbarkeit“316. Steiner versäumt es in Von
realer Gegenwart, diesen Umstand klarer herauszuarbeiten.

Das zweite große Versäumnis von Steiners Buch besteht schließlich in den
fehlenden Beispielanalysen. Zwar werden zahlreiche bedeutende Werke der
Musik und der Weltliteratur genannt, die dem Autor zufolge als ‚ernste Kunst‘
einzustufen sind und somit potenziell Epiphanien auslösen könnten, doch eine
detaillierte und tiefschürfende Analyse der von Steiner vielgepriesenen semanti-
schen Inkommensurabilität der formalen Ausdrucksmöglichkeiten, so wie sie
Jean-Luc Nancy, Martin Seel oder Hans Ulrich Gumbrecht betreiben, bleibt
aus. Nichtsdestotrotz können folgende Begriffe und Theoreme als wichtige me-
thodologische Bausteine für eine Präsenzanalyse festgehalten werden:

Zusammenfassung

Theorem Explikation
Transzendenz Die Realpräsenz Gottes
Erzählakte Alternativer Begriff für ‚Theorie‘

2.5.6

315 Gumbrecht (2004), S. 124.
316 Schildknecht und Wutsdorff (2016), S. 7.

95

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Theorem Explikation
Definition von Kunst:
= Grammatik des

Unergründlichen
= Grammatik der

Überwältigung

Die Maximalisierung der semantischen Inkom-
mensurabilität hinsichtlich der formalen Aus-
drucksmöglichkeiten eines Kunstwerks

Cortesia
– lexikalische Cortesia
– grammatikalische

Cortesia
– semantische Cortesia

Formale und emotionale Ebenen einer Textanalyse

Gegenschöpfung Kunst als ästhetische Nachahmung des kosmischen
Urknalls

Geburt Bezieht sich auf
a) das zur Welt kommen eines Kindes
b) den Urknall (creatio ex nihilo)
c) die Produktion von Kunst

Tod Bezieht sich auf
a) das Ende des Lebens
b) die allgemeine Begrenztheit der Welt
c) das Wesen der Kunst

Musik Bezieht sich auf
a) eine spezifische Kunstform
b) das Rätsel der conditio humana
c) das Unsagbare der Kunst

Verantwortlichkeit Moralische, geistige und psychologische Beschäfti-
gung mit einem Kunstwerk durch Aufführung
und/oder Interpretation

Unmittelbarkeit Die erlebte Illusion der unvermittelten Wahrneh-
mung eines Kunstwerks; ein Aspekt der Immersion

Andersheit Fremdartige und undeterminierbare Elemente bei
der Wahrnehmung eines bestimmten Phänomens

Mysterium Die Frage, warum etwas ist, und nicht vielmehr
nichts

Gott Der christliche Begriff für die unsagbare Perfor-
manz von Phänomenen

96

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Jean-Luc Nancy

In seiner mittlerweile über vierzigjährigen Laufbahn hat Jean-Luc Nancy über
50 Monografien und Sammelbände sowie eine schier unüberschaubare Anzahl
von Artikeln und Essays zu verschiedensten philosophischen und kulturwissen-
schaftlichen Themen veröffentlicht. Seine Interessen reichen dabei von kanoni-
schen deutschen Philosophen (Kant, Hegel, Nietzsche, Heidegger) über radika-
le französische Denker (Bataille, Blanchot, Lacan, Derrida) bis hin zu Gegen-
wartsthemen wie Globalisierung, Film oder Techno-Musik317. Nancys Werk
wird oftmals dem Poststrukturalismus zugeordnet und nicht wenige verbinden
seine Texte mit der dekonstruktivistischen Denkschule Jacques Derridas. Tat-
sächlich scheint es auf den ersten Blick auch nicht abwegig, Nancys Schriften
dem Dunstkreis Derridas zuzuordnen, da beide Philosophen einen engen Kon-
takt pflegten und die Texte des jeweils anderen sehr schätzten318. Bei genauerer
Betrachtung ergeben sich jedoch gravierende Unterschiede zwischen beiden
Philosophen319.

X ist Y

Denn während Derridas Texte vor allem bemüht sind, wichtige Begriffe der
abendländischen Philosophie, wie beispielsweise ‚Vernunft‘, ‚Freiheit‘ oder ‚Rea-
lität‘, als chronisch instabil und semantisch nicht eindeutig determinierbar of-
fenzulegen, vermeidet Jean-Luc Nancy die sprachliche Aushöhlung solcher Be-
griffe. Stattdessen greift er an vielen Stellen auf komplexe und mitunter apodik-
tische Identitätsformeln zurück, wie zum Beispiel ‚Endlichkeit ist Sinn‘, ‚End-
lichkeit ist Existenz‘, ‚Denken ist endlich‘, ‚Freiheit ist die Endlichkeit des Sinns‘,
usw. Marie-Eve Morin irrt daher nicht, wenn sie die Essenz von Derridas De-
konstruktion auf die griffige Formel ‚X ohne X‘ bringt, während für Nancys
Texte eher die Formel ‚X ist Y‘ bzw. ‚X existiert nicht ohne Y‘ gelte320. Dieses
Prinzip bewirkt, dass Nancys Texte auf den ersten Blick affirmativer und etwas
zugänglicher erscheinen als die Negationsakrobatik Derridas. Die folgenden Be-
trachtungen werden jedoch zeigen, dass die für Nancy so typischen Identitätsfi-
guren keine Komplexitätsreduktionen darstellen, sondern Teil eines philosophi-

2.6

2.6.1

317 Eine gute Orientierung zum bisherigen Gesamtwerk Nancys bieten vor allem Ian James:
The Fragmentary Demand. An Introduction to the Philosophy of Jean-Luc Nancy. Stan-
ford: University Press 2006 und Marie-Eve Morin: Jean-Luc Nancy. Cambridge: Polity
Press 2012.

318 Nancy organisierte unter anderem 1980 zusammen mit Philippe Lacoue-Labarthe eine
wichtige Konferenz zu Derrida mit dem Titel „Les Fins de l'homme“ („Das Ende des
Menschen“). Derrida wiederum war Mitbegutachter von Nancys 1988 veröffentlichter
Habilitation L’expérience de la liberté. Paris: Galilée 1988.

319 Vgl. Morin (2012), S. 3.
320 Vgl. ebd., S. 3f.

97

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


schen Programms sind, das vor allem das Phänomen der Präsenz stärker in den
Vordergrund rücken möchte.

Aus literaturwissenschaftlicher und präsenztheoretischer Sicht stellt Jean-Luc
Nancys Sammelband The Birth to Presence (1993) mit Abstand die umfangreichs-
te und meist rezipierte Publikation zu diesem Thema dar321. Das Buch ist eine
Sammlung von insgesamt 21 Aufsätzen oder Vorträgen, die zwischen 1976
und 1990 überwiegend auf Französisch veröffentlicht wurden und die anläss-
lich dieses Bandes von mehreren Übersetzern ins Englische übertagen wurden.
Eine deutsche Übersetzung des Buchs liegt aktuell noch nicht vor. Da die ein-
zelnen Artikel bzw. Kapitel des Bands durch die Präsenzthematik nur lose mit-
einander verknüpft sind, lassen sich anders als bei George Steiners Real Presences
keine linearen Argumentationslinien rekonstruieren, weshalb die folgende Dar-
stellung primär versuchen wird, wichtige präsenztheoretische Termini und wie-
derkehrende Denkfiguren zu identifizieren und diese unter anderem auf Paral-
lelen und Unterschiede zu den Theoremen von George Steiner hin zu prüfen.

Präsenz, Immanenz und Transzendenz

Den Anfang dieser Überlegungen soll zunächst der Präsenzbegriff selbst bilden.
‚Präsenz‘ meint bei Nancy weder die rein faktische Anwesenheit einer Sache
oder einer Person noch eine abstrakte Idee hinter den Dingen. Der Begriff ver-
weist vielmehr auf das ephemere Erscheinen einer Sache und somit auf ein spezi-
elles Phänomen der Wahrnehmung. Ein solches Erscheinen setzt Nancy – ähn-
lich wie George Steiner – metaphorisch mit einer Geburt gleich:

But ‚there is’ is not itself a presence […] It is there in the mode of being born: to the
degree that it occurs, birth effaces itself, and brings itself indefinitely back. Birth is this
slipping away of presence through which everything comes to presence. This coming is
also a ‚going away’. Presence does not come without effacing the presence that represen-
tation would like to designate. (Nancy 1993: 4f.)

Präsenz und Absenz werden bei Nancy als zwei Seiten ein und desselben Phä-
nomens gedacht. Präsenz kann nur aus Absenz heraus entstehen und Absenz
kann nur durch Präsenz seine Wirkung entfalten. Präsenz unterliegt somit
einem ewigen Wechselspiel von Erscheinen und Verschwinden. Heideggers Fi-
gur eines ‚Streits‘ zwischen Verbergung und Entbergung klingt hier deutlich
an. Innerhalb dieses Vexierspiels kommt dem Phänomen der medialen Reprä-
sentation eine besondere Rolle zu, denn wie dem oberen Zitat zu entnehmen
ist, wohnt jedem Medium die Absicht inne, Präsenz eindeutig zu bezeichnen

2.6.2

321 So gibt beispielsweise Hans Ulrich Gumbrecht in Diesseits der Hermeneutik (2004) auf
S. 76 an, dass er vor allem wegen der Idee eines „Kontakt[s] zu den Dingen der Welt au-
ßerhalb des Subjekt/Objekt-Paradigmas […] eine derart ausgeprägte Affinität mit dem
Ausgangspunkt von Jean-Luc Nancys Buch The Birth to Presence empfinde“.

98

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


(„to designate“), um Präsenz so bewahren zu können. Da Präsenz jedoch als
eine Geburt und somit als ein ephemeres Phänomen zu verstehen ist, entzieht
sich die Präsenz konsequent der Repräsentation: “what is born has no form, nor
is it the fundament that is born. ‚To be born’ is rather to transform, transport,
and entrance all determinations”322. Die Signifikanten, aus denen heraus sich
die Geburt der Präsenz vollzieht, werden durch diese Geburt in etwas verwan-
delt, das sich aller Signifikation entzieht. Aus diesem Grund lehnt es Nancy
auch ab, seinen Präsenz- bzw. seinen Geburts-Begriff eindeutig zu definieren, da
dies einer Sinnbildung und somit einer eindeutigen Signifikation gleichkäme:

I will not try to make it [= the birth to presence; R.H.] into one more accretion of
sense. I will rather leave it, if this is possible, as the lack of ‚sense’ that it ‚is’. I will leave
it exposed, abandoned. (Nancy 1993: 5)

Nancys Präsenzbegriff ist in vielerlei Hinsicht verwandt mit Derridas Begriff
der différance. Beide bezeichnen einen Prozess, der sich einer eindeutigen Signi-
fikation entzieht und somit unsagbar wird. Doch während Derrida mit der
différance vehement das Phänomen der Abwesenheit in den Vordergrund
rückt, versucht Nancy mit seiner Geburts-Metapher vor allem das Phänomen
der Anwesenheit zu beleuchten. Derridas Absenz und Nancys Präsenz fußen je-
doch beide auf einem dritten Begriff, der stets beide Phänomene beinhaltet: das
Sein. Die Fundamentalontologie Heideggers bildet in vielerlei Hinsicht das phi-
losophische Fundament sowohl Derridas als auch Nancys und somit gewisser-
maßen den kleinsten gemeinsamen Nenner beider Philosophen323. Wie bereits
erwähnt stellt Heideggers Seinsbegriff jedoch nur einen semantischen Platzhal-
ter für eine unsagbare Performanz dar, weshalb auch Nancy angibt, dass seine
Geburtsmetapher nicht als eine Verdinglichung zu verstehen sei: “To be born is
the name of being, and it is precisely not a name.”324 Namen und Nomen kön-
nen Präsenz nicht festhalten, sie schaffen lediglich Absenz.

Wenn aber das Phänomen der Präsenz einer Geburt entspricht, dann müssen
Phänomene wie Repräsentation oder Sinnbildung einem Tod gleichkommen.
Nancy schreibt daher: “Death is the absolute signified, the sealing off of sense.

322 Ebd., S. 2.
323 Vgl. Morin (2012), S. 21, James (2006), S. 7 und Martta Heikkilä: At the Limits of Presen-

tation. Coming-into-Presence and its Aesthetic Relevance in Jean-Luc Nancy’s Philoso-
phy. Frankfurt a.M.: Peter Lang 2008, S. 22. Obwohl Heidegger offenkundig eine wichti-
ge Inspiration für die Philosophie Nancys darstellt, wäre es dennoch übertrieben, Jean-
Luc Nancy als einen ‚Heideggerianer‘ zu bezeichnen, da sein affirmativer Umgang mit
Phänomen wie Gemeinschaft und Technologie, sowie seine ausführlichen Abhandlun-
gen zu Aspekten wie Materialität und Körperlichkeit ihn von seinem Vorbild deutlich
unterscheiden. Vgl. hierzu James (2006), S. 7f., Morin (2012), S. 26f. und Daniele Rugo:
Jean-Luc Nancy and the Thinking of Otherness. Philosophy and Powers of Existence.
London: Bloomsbury 2013, S. 2.

324 Nancy (1993), S. 2.

99

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


It is the name, but ‚to be born’ is the verb.”325 Im Kontext dieser Todes-Metapher
geht Nancy sogar so weit, jeden Akt der Sinnbildung als ein Todeswerk zu beze-
ichnen: “It is certainly neither false nor excessive to say that all production of
sense – of a sense making sense in this sense – is a deathwork.”326 ‚Tod‘ verweist bei
Nancy somit immer auf Repräsentation und Sinnbildung, ‚geboren werden‘ hingegen
auf Performanz und Seinsentbergung. Begrifflich ergeben sich somit folgende Op-
positionspaare:

Absenz Präsenz
Tod

(= Nomen)
geboren werden
(= Verb)

Repräsentation Performanz
Sinn Sein

Diese Gegenüberstellung lässt sich bei Nancy um ein weiteres Oppositionspaar
erweitern, das den Scheinantagonismus beider Seiten aufzulösen vermag: Im-
manenz und Transzendenz. Denn anders als bei George Steiner, der Immanenz
als eine leere Weltlichkeit und Transzendenz als eine Manifestation Gottes be-
greift, versucht Nancy beide Begriffe an den Rand der Identität zu treiben, um
sie so zu dekonstruieren:

The region from which presence comes and to which it goes, overflowing itself, ebbing
within itself, is where transcendence and immanence would come to be confused in
the very impossibility of their confusion. In this place, which is at once without place
and in hundred places (312, to be exact), the transcendent and the immanent would imita-
te each other, in an impossible and tenacious imitation. (Nancy 1993: 349)

Indem Immanenz und Transzendenz einander bis zur Unkenntlichkeit nachah-
men, erfolgt sowohl eine Mystifizierung der Immanenz als auch eine Säkulari-
sierung der Transzendenz. Die phänomenologische Verschmelzung beider
Phänomene kommt in Nancys Ausdruck heart of things bzw. heart of thought
zum Ausdruck: „At the heart of thought, there is some thing that defies all ap-
propriation by thought […] This thing is nothing other than the immanent im-
mobility of the fact that there are things.”327 Das Herzstück des Denkens liegt al-
so im Staunen über das Phänomen der Existenz selbst, das sich in der Ur-Frage
der Metaphysik äußert: „All our Ideas […] rest on a belief in the virtue of the
question ‚Why is there something, and not nothing?’”328 Das triviale Staunen
über die Existenz der Welt bildet also auch für Nancy die Grundlage allen
Denkens: „Nothing can be thought […] without the pondering or the weighing

325 Ebd., S. 3.
326 Ebd.
327 Nancy (1993), S. 169.
328 Ebd., S. 43.

100

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


of this unthinkable thinghood of thought.”329 Um auf diese ‚unvorstellbare Ge-
genständlichkeit des Denkens‘ trotzdem irgendwie referieren zu können, greift
Nancy auf den Begriff des Mystischen zurück:

‚The delight of presence’ is the mystical formula par excellence. It is even the formula
of mysticism in general, that is to say, of the metaphysics present in all mysticism.
(Nancy 1993: 5)

Den Vorwurf, auf diese Weise lediglich eine negative Form von Theologie zu be-
treiben, kontert Nancy mit einer säkularen Lesart des Mystik-Begriffs:

This is not a mysticism of the ineffable, for it contains no secret of a hidden sense, of a
Word beyond words. Instead, it is a mysticism of the fragility through which alone is
disclosed what you will pardon me for calling, in spite of everything, a truth in human
speech. As you see, I don’t reject the word ‚mysticism’. On the contrary, I will place it
[…] under the patronage of a mystical teaching, that of Meister Eckhart: ‚Let us pray
God to be free and quit of God.’ (Nancy 1993: 274)

‚Mystik‘ kann somit als eine transzendente Immanenz bzw. als eine immanente
Transzendenz verstanden werden. In seiner 2008 erschienenen Dekonstruktion
des Christentums330 stellt Nancy noch einmal klar, dass Begriffe wie ‚Transzen-
denz‘ oder ‚Metaphysik‘ nicht ausschließlich mit einer Dimension assoziiert
werden sollten, die außerhalb unserer Welt liegt, sondern vielmehr mit einem
speziellen Wahrnehmungsmodus, der intensive Präsenzerfahrungen ermög-
licht331. Wenn Nancy also vom ‚Mystischen‘ oder von ‚Mystizismus‘ spricht,
dann geschieht dies ähnlich wie bei Wittgenstein oder Heidegger ganz im Dien-
ste einer negativen Metaphysik, die sich nicht in Begriffen wie ‚Transzendenz‘
oder ‚Immanenz‘ erschöpft, sondern vielmehr versucht, einzigartige Präsenzer-
fahrungen aus einer Ersten-Person-Perspektive heraus phänomenologisch zu be-
schreiben. Nancys Präsenzbegriff darf daher – anders als George Steiners Prä-
senzbegriff – keinesfalls mit einer Metaphysik gleichgesetzt werden, die sich auf
eine außerweltliche Dimension bezieht332. Er verweist stattdessen auf eine
Transformation der Wahrnehmung, die aus immanenten Phänomenen wie Re-
präsentation und Sinn Phänomene wie Performanz und Sein gebiert, die zwar
transzendent anmuten und mit einer gewissen Mystik einhergehen, die Sphäre
des Diesseitigen jedoch nie verlassen. Präsenz ist für Nancy also die phänomenolo-
gische Verschmelzung von Immanenz und Transzendenz zu einer säkularen Mystik.

329 Ebd., S. 170.
330 Jean-Luc Nancy: Dekonstruktion des Christentums. Übers. von Esther von der Osten.

Berlin: Diaphanes 2008.
331 Vgl. Morin (2012), S. 69f.
332 Dies betont auch Christopher Watkin: Phenomenology or Deconstruction? The

Question of Ontology in Maurice Merleau-Ponty, Paul Ricoeur and Jean-Luc Nancy. Ed-
inburgh: University Press 2009, S. 144: “presence is not the presence in the world of the
other-worldly, the sacred or divine […] presence is the act by which the thing is put for-
ward […] presence is fluid and context-sensitive.”.

101

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Identität und Passivität

Um zu verstehen, wie der spezielle Wahrnehmungsmodus beschaffen ist, der
mit derartigen Präsenzerlebnissen einhergeht, ist eine tiefergehende Betrach-
tung von Nancys Identitätsbegriff notwendig. Laut Nancy verhält sich das Sub-
jekt auf dreierlei Arten zum Phänomen der Differenz: Das Subjekt erschafft
(„makes“) Differenz, es widersetzt sich („opposes“) der Differenz und es nimmt
die Differenz in sich auf („assumes“, „resorbs“)333. Diese Prozesse beziehen sich
auf die Subjekt-Objekt-Spaltung, mithilfe derer sich ein Individuum selbst re-
flektieren kann. Das Subjekt spaltet sich in Subjekt und Objekt auf, widersetzt
sich bestimmten Elementen des Objekts und bringt so das Objekt wieder zur
Einheit mit dem Subjekt. Bevor ein Individuum eine solche Spaltung aber voll-
ziehen kann, muss es zuvor bereits eine Form der Einheit, eine Form der Identi-
tät besessen haben, die sich aufspalten und später wieder zusammenfügen lässt.
Nancy fasst diesen komplexen Prozess wie folgt zusammen: „only a self already
one and the same can later relate itself to itself. One cannot posit A = A unless A
is identical to itself in the first place“334.

Was hier beschrieben wird, ist nichts Geringeres als Heideggers Prinzip des
Unter-Schieds (IuD: 71), dem zufolge jede Seinsentbergung auf eine zu verwin-
dende Subjekt-Objekt-Differenz angewiesen ist. So ist beispielsweise der Satz
‚Seiendes ist Sein‘ nur aufgrund der ontisch-ontologischen Differenz zwischen
Sein und Seiendem möglich. Aus diesem Grund identifiziert Nancy das Wesen
des menschlichen Subjekts auch nicht mit dem Wort ‚Subjekt‘ oder mit dem
Buchstaben ‚A‘ rechts oder links in der Identiätsgleichung ‚A = A‘, sondern mit
dem ist dieser Gleichung, also mit ihrer Performanz:

The subject contains its difference from itself. The subject not only has this difference,
it is this difference. If the subject did not differ from itself, it would not be what it is: a
subject relating itself to itself. (Nancy 1993: 11)

Nancy definiert das menschliche Subjekt also über die Performanz der Denkfi-
gur ‚A = A‘. Dieses Subjektverständnis entspricht mit Heidegger gesprochen der
Seinsart des Verfallens und der uneigentlichen Metaphysik des Subjekt-Objekt-
Denkens.

Um auf den originären Zustand des Individuums vor seiner identitären Auf-
spaltung in Subjekt und Objekt zu verweisen, führt Nancy die Differenz zwi-
schen ‚Seele‘ bzw. ‚natürlichem Geist‘ („soul or natural spirit“) und ‚Bewusst-
sein‘ („consciousness“) ein335. Während das Bewusstsein sich durch die Aufspal-
tung der eigenen Identität in Subjekt und Objekt konstituiere, zeige sich das
Wesen der Seele eher in Suspensionszuständen wie beispielsweise dem Schlaf.

2.6.3

333 Ebd., S. 9f.
334 Ebd., S. 11.
335 Ebd., S. 15.

102

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Dieser stellt für Nancy „die universale Essenz der Subjektivität“ dar336, weshalb
der Schlafzustand ihm als ein Gegenentwurf zum cartesianischen Cogito dient:
„ego patior, ego existo, or ‚I sleep, I exist“337. Während der Wachzustand des Be-
wusstseins sich in der Gleichung ‚A = A‘ ausdrücken lässt, entspricht dem
Schlafzustand schlicht der gleichungslose Buchstabe ‚A‘, der das Vorher und
Nachher der Subjekt-Objekt-Spaltung repräsentiert.

Aus präsenztheoretischer Sicht kann jedoch argumentiert werden, dass inten-
sive Kunstrezeptionen und daraus resultierende Präsenzerlebnisse das Potenzial
besitzen, auch im Wachzustand die Subjekt-Objekt-Spaltung des Bewusstseins
in einen ‚natürlichen Geist‘ zu überführen. Wachträume dieser Art entsprechen
Heideggers Ausführungen zum Augenblick und zur eigentlichen Metaphysik.
Nancy trägt diesem Phänomen mit seinem Begriff der Passivität Rechnung, der
einen Zustand beschreibt, der über das Phänomen des Subjekts hinausgeht:

The state of passivity has the remarkable character of no longer being, or of barely,
marginally being a state of the subject. […] In this state, the diseased subject is ‚selfless’:
which is as much as to say that there is no subject, that this state is not its own. (Nancy
1993: 21f.)

Nancy versucht diese Auflösung der Subjekt-Objekt-Trennung präziser zu erläu-
tern, indem er zwischen Identität und Individualität unterscheidet:

Passivity is not the state of an individuality constituted as identity. Passivity is an indi-
viduality without identity, which is not the same to itself and cannot relate itself to it-
self. […] One can hardly say that the child is a passive individuality: rather, it is individ-
ualized passivity, numerically detached as a distinct unity. (Nancy 1993: 27)

Gemäß dieser Beschreibung ließen sich auch Präsenzerlebnisse als eine „indivi-
dualisierte Passivität“ bzw. als eine „Individualität ohne Identität“ begreifen.
Ein solcher Zustand erfordere jedoch eine gewisse „Aufgabe“ („abandonment“)
des Willens, was paradoxerweise wiederum selbst einen Willensakt darstellt:

all our spiritual exercises must be rid of the will, must disengage from ‚exercise’ and
‚spirit’. We would finally have to let ourselves be abandoned. At the end of words, that
is what ‚thinking’ would mean. (Nancy 1993: 43)

Passivität vollzieht sich also nicht gänzlich von selbst; man muss sie (aktiv) ge-
schehen lassen („to let ourselves be abandoned“). Diese paradoxe Denkfigur er-
innert stark an Heideggers Gelassenheit, die sich vor allem durch einen Willen
zum Nicht-Wollen auszeichnet (Gel: 38). Bezogen auf das Phänomen der Kunst-
rezeption ließe sich sagen, dass der empirische Rezipient und sein individuelles
Bewusstsein auch während eines Präsenzerlebnisses bestehen bleiben, der spezi-
fische Wahrnehmungsmodus der Intentionalität, der konstitutiv für die Tren-

336 Ebd., S. 17.
337 Ebd., S. 18.

103

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nung zwischen Subjekt und Objekt und somit für die eigene Identität ist, je-
doch kurzzeitig deaktiviert bzw. transformiert wird.

Nancy spricht allerdings auch davon, dass die Passivität sich in einer abstrak-
ten, immateriellen ‚Gegendlichkeit‘ („areality“338) entfaltet, die aber keinesfalls
als ein Ort im buchstäblichen Sinne verstanden werden darf:

It [= areality; R.H.] is its tracing, beginning from here. The here has no place: at every
moment it is here and there, here and now, for here is now. (Nancy 1993: 47)

Dieses Konzept korreliert mit Heideggers Gegnet (Gel: 47), zumal Nancy angibt,
dass von dieser immateriellen, nicht zu lokalisierenden Gegendlichkeit ein Ruf
(„ecceity”) ausgeht, der das Individuum zur Passivität auffordert, was sehr an
Heideggers „Ruf der Sorge“ (SuZ: 273) gemahnt:

One abandons to a law, which is to say, always to a voice. […] Ontology is thus a
phonology. But here the voice is no longer an acoustic medium or the articulation of a
discourse. The voice constitutes the law, to the extent that it orders […] What this voice
utters, however, perhaps can no longer be described as the command of an action […]
Perhaps this order says, in some strange way, ecce homo (Nancy 1993: 45f.)

Interessant ist, dass sowohl Heidegger als auch Nancy nicht umhinkönnen,
ihrer Gelassenheit bzw. ihrer Passivität mit der Gegnet bzw. mit der Gegend-
lichkeit ein weiteres Substantiv an die Seite zu stellen, das aktivische Eigenschaf-
ten („this voice utters“) besitzt. Auch in Bezug auf den vordifferenziellen Zu-
stand der Passivität scheint also sprachlich kein Weg an einer grammatikali-
schen Subjekt-Objekt-Trennung vorbeizuführen, auch wenn die semantischen
Rollen vertauscht werden: Der aktive Mensch (Subjekt) wird passiv und der pas-
sive Ort (Objekt) wird aktiv. Übertragen auf den Rezipienten eines Kunstwerks
bedeutet dies, dass der Rezipient (Subjekt; aktiv) das rezipierte Kunstwerk (Ob-
jekt; passiv) erst mit aktivischen Eigenschaften ausstatten muss, um selbst passiv
werden und so in das Kunstwerk ‚eintauchen‘, mit ihm eins werden zu können.
Die Immersion, die phänomenologische Verschmelzung mit einer Alterität ist
also immer auf eine anfängliche Differenz (‚X = Y‘ oder ‚A = A‘) angewiesen, be-
vor es zur erlebten Einheit kommen kann (‚A‘). Dieses Prinzip gilt für nahezu
alle Theoreme Nancys: Passivität = Gegendlichkeit, Immanenz = Transzendenz,
Geburt = Tod, Präsenz = Absenz, usw. All diese Figuren sind Manifestationen
des Unter-Schieds, der stets auf die (sprachliche) Differenz der Identität ange-
wiesen ist, um die (erlebte) Identität der Differenz performativ zeigen zu kön-
nen.

 
Nancys Identitätsfiguren (‚X ist Y‘) bzw. seine identitären Begründungsverhält-
nisse (‚X existiert nicht ohne Y‘) bewirken also zweierlei: Zum einen dekonstru-
ieren sich in solchen Konstellationen die jeweiligen Begriffe gegenseitig, zum

338 Nancy (1993), S. 47.

104

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


anderen wird aber auch ein Verschmelzen der jeweiligen Begriffe suggeriert, wo-
durch das Erscheinen, die Geburt von etwas Neuem evoziert wird und somit der
Eindruck einer gewissen Präsenz entsteht. In diesem Doppeleffekt liegt der gro-
ße Unterschied zur Philosophie Jacques Derridas, der im Rahmen seiner dekon-
struktivistischen Argumentationen vor allem bestrebt ist, zentrale Begriffe der
abendländischen Ideengeschichte nach dem Schema ‚X ohne X‘ semantisch aus-
zuhöhlen, um sie so als transzendentale Signifikate ohne reale Entsprechung zu
entlarven339. Diese Art der Dekonstruktion suggeriert das Verschwinden, den
Tod alter Vorstellungen, und evoziert somit stets eine gewisse Absenz. Die Unter-
schiede zwischen Derrida und Nancy werden noch wesentlich frappanter, wenn
man sich zwei Begriffen aus The Birth to Presence zuwendet, die eine Brücke zwi-
schen dem Sagbaren und dem Unsagbaren zu schlagen versuchen: Die Exscrip-
tion („exscription“340) und die Berührung („touch“341).

Exscription und Berührung

Exscription stellt sprachlich zunächst einen Gegenbegriff zur Inscription dar.
Während letzterer Begriff mit dem Wort ‚Inschrift‘ zu übersetzen ist, müsste
Nancys Wortschöpfung sinngemäß mit ‚Ausschrift‘ übersetzt werden. Der Ter-
minus suggeriert also ein bestimmtes Heraustreten bzw. Herausstehen der
Schrift aus sich selbst, eine Art Ek-statsis, wie folgendes Zitat darlegt:

To write, to read, is to be exposed, to expose oneself, to this not-having (to this non-
knowledge) and thus to ‚exscription’. The exscribed is exscribed from the very first
word, not as an ‚inexpressible’ or as an ‚uninscribable’ but, on the contrary, as writing’s
opening, within itself to itself, to its own inscription as the infinite discharge of mea-
ning – in all the senses in which we must understand the expression. Writing, reading,
I exscribe the ‚thing itself’ – ‚existence,’ the ‚real’ – which is only when it is exscribed,
and whose being alone is what is at stake in inscription. By inscribing signification, we
exscribe the presence of what withdraws from all signification, being itself (life, passi-
on, matter …). The being of existence is not unpresentable: it presents itself exscribed.
(Nancy 1993: 338f.)

Das Exscribierte der Exscription ist „das Sein der Existenz“, der „unendliche
Ausfluss von Bedeutung“, das Dass der Welt und des Sinns selbst, die Nancy als
„das Ding an sich“ oder als „das Reale“ bezeichnet. Die Exscription erwächst da-
bei aus der Inscription, die mediale Repräsentation bildet stets den Ausgangs-
punkt „der Präsenz von dem, was sich jeglicher Signifikation entzieht“. Eine sol-
che Exscription „präsentiert“ das Sein der Existenz, sie kann dieses Sein jedoch
nicht in einer bestimmten Form repräsentieren, da es sich bei der Exscription
nicht um ein verdinglichtes, sondern um ein performatives Phänomen handelt:

2.6.4

339 Ebd., S. 3.
340 Nancy (1993), S. 338.
341 Ebd., S. 206.

105

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


This could still be the question of a generalized performativity of language: every state-
ment would be performative of language: every statement would be performative but,
in return, every thing would be exscription of statement. Exscription would be the per-
formative [performation] of the performative [performative] itself. (Nancy 1993: 176)

‚Exscritpion‘ bezieht sich also auf die performativen Eigenschaften des Medi-
ums Schrift während seiner Performation. Diese Definition rückt Nancys Be-
griff sehr in die Nähe von Wittgensteins Begriff des Zeigens, der ebenfalls auf
die unsagbaren performativen Aspekte der Sprache verweist342. Wittgenstein
schreibt im Tractatus zudem, dass das Mystische, also die Tatsache, dass die Welt
ist, sich lediglich in ihren mannigfachen Performanzen zeigt343. Auch Nancys
Exscription trägt vor allem dem Staunen darüber Rechnung, dass so ein kom-
plexes und polyvalentes Phänomen wie Schrift überhaupt existiert. Daher gilt:
“The exscription of a text is the existence of its inscription”344. Nancys Exscripti-
on verweist also auf keine transzendenten Phänomene, im Grunde verweist sie
nicht einmal auf außertextuelle Phänomene, sondern schlicht und ergreifend
auf das Dass des Texts selbst. Ein solches Staunen über die Existenz von Sprache
und Schrift mutet immanent und transzendent zugleich an: Es mutet imma-
nent an, da auf keine außerweltliche Dimension rekurriert wird, und es mutet
transzendent an, weil jeder Verweis auf das Mysterium der Existenz den Men-
schen zwangsläufig auf seine eigene ontologische und epistemologische Be-
grenztheit verweist und ein Gefühl unsagbarer Überwältigung auslösen kann,
das die Sphäre der reinen Immanenz zu übersteigen scheint. Während ‚Passivität‘
ein Begriff war, der sich vor allem auf die psychologischen Aspekte einer phänomeno-
logischen Grenzerfahrung bezieht, versucht der Terminus ‚Exscription‘ darauf zu ver-
weisen, dass dem Medium Schrift stets die Eigenschaft innewohnt, seine eigene Be-
grenztheit und somit das Wunder seiner eigenen Existenz anzuzeigen.

Dieses Potenzial zum Verweis auf die Tatsache seiner eigenen Existenz stellt
für Nancy wie bereits erwähnt „das Herz der Dinge“345 dar. Diese Metapher
deutet bereits an, dass Nancy im Vergleich zu Derrida eine Dimension in seine
Überlegungen miteinzubeziehen versucht, die laut Derrida mittels Sprache gar
nicht eingeholt werden kann, nämlich die Sensualität des menschlichen Körpers346.
In The Birth to Presence ist es vor allem das Kapitel ‚Corpus‘, das sich intensiv mit

342 Vgl. TLP 3.262: „Was in den Zeichen nicht zum Ausdruck kommt, das zeigt ihre Anwen-
dung. Was die Zeichen verschlucken, das spricht die Anwendung aus.“

343 Vgl. TLP 6.44: „Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern daß sie ist.“ und TLP
6.522: „Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.“

344 Nancy (1993), S. 107.
345 Nancy (1993), S. 339: „The heart of things: that is what we exscribe.“
346 Helmut Plessner unterscheidet im Rahmen seiner philosophischen Anthropologie zwi-

schen einem ‚Körper‘, den man ‚hat‘ und zu dem man sich distanziert und mitunter
auch antagonistisch verhalten kann, und einem ‚Leib‘, der man selbst ‚ist‘ und den man
stillschweigend mit dem eigenen Subjekt gleichsetzt. Vgl. hierzu Helmuth Plessner: La-
chen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen Verhaltens [1941]. In:
Ders. (Hg.) Philosophische Anthropologie. Frankfurt a.M.: S. Fischer 1970, S. 11-171,

106

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


den Implikationen des Körpers für die Rezeption von Kunst auseinandersetzt.
Dabei kritisiert Nancy zunächst, dass der menschliche Körper in der abendlän-
dischen Philosophie vor allem als ein Behältnis für die Seele oder als ein Träger
abstrakter Gedanken begriffen werde347. Die Kunst hingegen habe es schon im-
mer verstanden, sensuelle Reaktionen sowohl zu thematisieren als auch zu pro-
duzieren, wie folgenden Zitat etwas überspitzt zum Ausdruck bringt:

In a sense, one is tempted to say that if there has never been any body in philosophy –
other than the signifier and the signified – in literature, on the contrary, there is noth-
ing but bodies. (Nancy 1993: 193)

Laut Nancy kann ein literarischer Text auf drei verschiedene Arten einen Bezug
zum Phänomen des Körpers herstellen348: Erstens kann er bestimmte körperli-
che Aspekte durch sprachliche Mittel imitieren, zweitens kann er die Körper sei-
ner Figuren als Verkörperungen philosophischer, sozialer oder historischer Phä-
nomene instrumentalisieren, und drittens kann er sich durch seine Materialität
selbst als ein Körper inszenieren. Diese drei Aspekte werden auch eine wichtige
Rolle für die drei Beispielsanalysen im zweiten Teil dieser Arbeit spielen.

Aufgrund der vielfältigen Implikationen des Körpers in der Literatur geht
Nancy sogar soweit, den Körper als den ‚totalen Signifikant‘ zu bezeich-
nen: “Body is the total signifier, for everything has a body, or everything is a bo-
dy […] and body is the last signifier”349. Der schwindende Einfluss der christli-
chen Lehre vom menschlichen Körper als Abbild Gottes habe jedoch ein spiri-
tuelles Vakuum in der abendländischen Kultur geschaffen, das sich in Form
einer Sehnsucht nach körperlichen Darstellungen und körperlichen Erfahrun-
gen fernab von Signifikation und Sinnbildung zeige:

Bodies call again for their creation. […] No longer bodies that make sense, not the
kind of creation that blows into them the spiritual life of the sign. But birth, the sepa-
ration and sharing of bodies […] This is indeed what writing is: the body of a sense
that will never tell the signification of bodies, nor ever reduce the body to its sign.
(Nancy 1993: 197)

Aus dieser Sehnsucht heraus plädiert Nancy für ein Literaturverständnis, das li-
terarisches Lesen nicht als bloßes Entziffern von Sinnstrukturen begreift, son-

hier: S. 43: „Ein Mensch ist immer zugleich Leib […] und hat diesen Leib als diesen Kör-
per“. Da Nancy jedoch nicht auf diese Unterscheidung eingeht und zudem mehrfach das
lateinische Wort ‚corpus‘ gebraucht, wird im Folgenden nur vom ‚Körper‘ die Rede sein.
Dies geschieht zum einen, weil dieser Begriff etymologisch auf das lateinische Wort cor-
pus zurückgeht, und zum anderen, weil das Wort ‚Körper‘ im alltäglichen Sprachge-
brauch schon seit langem wesentlich verbreiteter ist als das Wort ‚Leib‘. Der Terminus
‚Körper‘ kann bei Nancy je nach Kontext auf beide Aspekte Plessners verweisen: den ob-
jektiven Körper und den subjektiven Leib. Diese zwei unterschiedlichen Wahrneh-
mungsmodi werden im Verlauf dieser Arbeit noch mehrfach thematisiert werden.

347 Nancy (1993), S. 192f.
348 Ebd., S. 193.
349 Ebd.

107

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


dern als ein ‚berühren‘ und ‚berührt werden‘: „one has to understand reading as
something other than decipherment. Rather as touching, as being touched.
Writing, reading: matters of tact”350. George Steiners ‚Herzenstakt‘ („tact of he-
art“)351 klingt also auch bei Nancy an, allerdings speist sich bei ihm die über-
wältigende Wirkung bestimmter literarischer Texte nicht aus einer Realpräsenz
Gottes, sondern aus der schier unendlichen Vielfalt und Kombinierbarkeit der
menschlichen Sinne. Martta Heikkilä bezeichnet in diesem Zusammenhang
Nancys Kunstverständnis als eine „gelebte Einheit der Sinne“352, die sich aus
einem heterogenen, schier endlosen Register von Sinneseindrücken zusammen-
setzt. Heikkilä verweist diesbezüglich zurecht auf eine gewisse Nähe zwischen
Nancys Körperdenken und Heideggers Begriff der Stimmung353, der auf eine
Gleichursprünglichkeit von Rede, Verstehen und Befindlichkeit fußt und somit
eine gewisse Gleichrangigkeit von Körper und Geist impliziert354. Ähnlich wie
Heideggers Stimmungsbegriff ist auch Nancys Körperbegriff vor allem um eine
Überwindung des cartesianischen Körper-Geist-Dualismus bemüht355:

The body is senseless. […] it enjoys nothing but ‚itself’. It rejoices in itself. […] This joy
is its birth, its coming into presence, outside of sense, in the place of sense, taking the
place of sense, and making a place for sense. […] This does not mean that the body
comes before sense, as its obscure prehistory or as its pre-ontological attestation. No, it
gives sense a place, absolutely. Coming neither before nor after, the sense of the body is
given as the place of sense, as its circumscription and its exscription, as its end and its
birth, its limit and its outcome, its aim and its obstacle, its being and its abyss. One
could say, the finitude of sense. (Nancy 1993: 203f.)

Nancy postuliert hier keine evolutionäre oder kausale Vorrangigkeit des Kör-
pers, sondern betont vielmehr die limitierende Wirkung des Körpers auf das
Phänomen des Sinns, das hier metonymisch für die Gesamtheit des menschli-
chen Geistes steht. Die Endlichkeit des menschlichen Körpers wird mit der
Endlichkeit der individuellen Sinnbildung gleichgesetzt. Nancy folgt hier ganz
Heideggers Thanatologie in Sein und Zeit, der zufolge das Dasein im Wesentli-

350 Ebd., S. 198.
351 Steiner (1989), S. 149.
352 Heikkilä (2008), S. 161.
353 Ebd., S. 164.
354 Es sollte jedoch erwähnt werden, dass Nancy in seinen Schriften dem Phänomen des

Körpers weitaus mehr Platz gewidmet hat als Heidegger in seinen Schriften. Vgl. hierzu
u.a. Rugo (2013), S. 2: “Nancy starts precisely from a question Heidegger has left unan-
swered, that of the body, in order to articulate finite existence at the crossing of material-
ity and thought.” Auch Zahavi (2007), S. 65, kritisiert die Tatsache, dass Heidegger zwar
den Tod zum wichtigsten Glied seiner Fundamentalontologie in Sein und Zeit macht,
dabei jedoch nicht ausführlicher auf die Implikationen des menschlichen Körpers ein-
geht: „Gerade vor diesem Hintergrund erscheint Heideggers fehlende Erörterung der
Leiblichkeit des Daseins problematisch. Nicht allein seine Raumanalyse gerät auf diese
Weise ziemlich trocken und steril […], sondern auch eine ganze Reihe anderer Analysen
bleiben formalistisch und unanschaulich.“

355 Vgl. Morin (2012), S. 124.

108

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


chen durch die je eigene Todes-Sorge bestimmt ist (SuZ: 234). Nancy erklärt da-
her den Körper zum Absolutum des Sinns: „the body is the absolute of sense.
The ab-solute is what is detached, what is placed or set apart“356. Die Berührung
von Körpern, in welchem Kontext auch immer, stelle daher stets eine gewisse
ontologische Grenzerfahrung dar, da jede Berührung einer Berührung der End-
lichkeit von Sinn gleichkommt: “To touch is to be at the limit, touching as
being at the limit – and this is indeed being itself, absolute being.”357.

Nancy bleibt also auch bezüglich des Dualismus von Körper und Geist sei-
nem janusköpfigen Prinzip treu: Zum einen wird durch die forcierte Identität
von Sinn und Substanz eine Dekonstruktion beider Begriffe betrieben, zum an-
deren wird durch die phänomenologische Verschmelzung beider Phänomene
eine Präsenz exscribiert, die auf die Grenze des sprachlich Darstellbaren und da-
mit auf das ‚Wunder‘ der Existenz selbst verweist. Dieser Sachverhalt wird in fol-
gendem Diktum noch einmal pointiert ausgedrückt:

If there is something rather than nothing, it is because there is this limit made body,
these bodies made limit, and exposed by their limits. (Nancy 1993: 2006)

Vor dem Hintergrund dieses Körperverständnisses muss auch Nancys Exscripti-
on als ein körperliches Phänomen verstanden werden, denn erstens wohnt je-
dem literarischen Text die Fähigkeit inne, auf seinen eigenen Text-Körper und
auf seine damit einhergehende Endlichkeit zu verweisen, und zweitens besitzt
jeder literarische Text das Potenzial, intensive Präsenzerlebnisse zu erzeugen, die
auf den Körper des Rezipienten einwirken. Beide Aspekte gehen fließend inein-
ander über, wenn das Ende eines Texts den Rezipienten auf seine eigene End-
lichkeit verweist, weshalb unter anderem auch George Steiner der Ansicht ist,
dass „in ihrer letztlichen Struktur“ alle Erzählungen „Generalproben für den
Tod“358 darstellen. Die Exscription der Sprache und die Berührung zwischen
Textkörper und Leserkörper stellen somit Phänomene dar, die sich zwar nicht
mittels Signifikation verdinglichen lassen, die sich jedoch in ihrem Vollzug, in
ihrer Performanz zeigen und die so einen realen sensuellen Effekt auf den Rezi-
pienten ausüben können359. Die affirmative und ausführliche Thematisierung
dieser Dimension von Schrift und Literatur ist es, die The Birth to Presence zu
wesentlich mehr macht als zu einem klassischen Text der Dekonstruktion.

356 Nancy (1993), S. 204.
357 Ebd., S. 206.
358 Steiner (1990), S. 187f.
359 James (2006), S. 229, begreift Nancys Ausführungen zur Exscription und zum Körper

sogar als eine spezielle Form des Realismus: „art, for Nancy, is an exposure of truth, a
touching of the ‚real’ of a world, beyond or in excess of any mediation through signify-
ing systems or discourses. […] Art exposes or touches a fragment of world. This thinking
of art is realist, then, but only insofar as art touches, only insofar as it is an ‚eternally
intact touch of being’, in which a fragment of the world is exposed.”.

109

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Allerdings begeht auch Nancy – ähnlich wie George Steiner – den Fehler, im
Laufe seiner Ausführungen den Begriff der Unmittelbarkeit zu verunklaren.
Christopher Watkin behauptet zwar, dass einer der wichtigsten Aspekte von
Nancys Präsenzbegriff die konsequente Entkopplung von Präsenz und Unmit-
telbarkeit sei360, doch viele Passagen in The Birth to Presence lassen eine solche
Entkopplung nicht wirklich erkennen. So spricht Nancy bezüglich des heart of
things, also bezüglich des Staunens darüber, das überhaupt etwas ist und nicht
vielmehr nichts, von einer gewissen Unvermitteltheit. Die Denkfigur und die
Metapher, auf die er zur Erläuterung dieser Unvermitteltheit zurückgreift, wir-
ken jedoch äußerst widersprüchlich:

Not immediate, this immediacy, and yet without mediation. A punctual, naked, impas-
sive conflagration of being. An imploding explosion of being-there. (Nancy 1993: 170)

Was man sich unter einer ‚nicht unmittelbaren Unmittelbarkeit ohne Vermitt-
lung‘ vorzustellen hat, bleibt ebenso unklar wie das Bild einer ‚implodierenden
Explosion‘. Es scheint, als würde Nancy hier bewusst in unsinnigen bzw. sinnlo-
sen Bildern sprechen, um so die Dritte-Person-Perspektive und die Erste-Person-
Perspektive, die Ebenen der objektiven und der subjektiven Betrachtung, bis
zur Unkenntlichkeit miteinander zu vermengen. Für diese These sprechen noch
einige andere Passagen. So spricht Nancy bezüglich seines heart of things auch
von einer „immanence without immediacy“361, erklärt andererseits das Phäno-
men des Schlafs aber zu einer „immediacy“, in der das Ich „‚pure‘ affection“362

sein könne, obwohl Nancy eigentlich wissen müsste, dass auch den im Schlaf
erinnerten und neu produzierten Gedanken und Gefühlen stets die mediale
Vermittlung des Körpers und seiner fünf Sinne vorausgeht. Das komplexe Ver-
hältniss von Körper und Geist betrachtet Nancy jedoch nicht als einen Vorgang
der medialen Vermittlung, sondern als eine „double immediacy“ bzw. eine
„double ‚immediation’“363, wobei er letzteres Wort selbst in Anführungsstriche
setzt.

Diese Beispiele zeugen von einem unklaren bzw. polyvalenten Gebrauch von
Begriffen wie ‚Unmittelbarkeit‘ oder ‚Mediation‘. Dieser Umstand scheint ähn-
lich wie bei Steiner einer inkonsequenten – oder bewusst vermiedenen – Tren-
nung zwischen Dritter-Person- und Erster-Person-Perspektive geschuldet zu
sein. Denn realiter ist Präsenz ohne Mediation nicht möglich, phänomenologisch
betrachtet kann für das wahrnehmende Subjekt während einer Immersion je-
doch durchaus ein Gefühl von Unmittelbarkeit entstehen. Bei einer solchen

360 Vgl. Watkin (2009), S. 145: „One crucial move that Nancy makes in refiguring presence
is to break the equation of presence and immediacy, which he does by understanding
presence as techne. […] Presence is irreducibly technical and techne itself is irreducibly
plural.”.

361 Nancy (1993), S. 182.
362 Ebd., S. 18.
363 Ebd., S. 297.

110

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


‚Unmittelbarkeit‘ handelt es sich jedoch nicht um so etwas wie eine ‚reale‘ Un-
mittelbarkeit, sondern um eine erlebte Unmittelbarkeit und somit um das psy-
chologische Phänomen eines außergewöhnlichen Wahrnehmungsmodus.

Philosophie und Literatur

Wie bereits mehrfach erwähnt, können ein Nomen, ein Satz oder eine Abhand-
lung die Performanz von Sprache und das damit verbundene sensuelle Erleben
dieser Performanz nicht abbilden. Nancy verweist jedoch darauf, dass literari-
sche Texte mittels Exscription ihre eigene mediale und ontologische Begrenzt-
heit ‚berühren‘ können. Ausgehend davon versucht The Birth to Presence artisti-
sches Schreiben als eine Grenzerfahrung zu definieren, die mit dem Begriff Poe-
sie bezeichnet wird. Dieser Terminus meint allerdings nicht nur die gattungs-
spezifischen Eigenschaften lyrischer Texte, sondern ganz allgemein

the limit of ‚literature,’ of ‚writing,’ where nothing is written but the coming of pre-
sence, a coming that can never be written or presented in any way. The edge on which
writing writes only its own limit. (Nancy 1993: ix f.)

Ausgehend von dieser Definition vollziehen auch einige von Nancys Texten
eine sprachliche Grandwanderung zwischen Philosophie und Literatur. Aus
diesem Grund ist auch die erste Hälfte von The Birth to Presence mit ‚Existence‘
überschrieben, wohingegen der zweite, eher ‚praktische‘ Teil des Bands den Ti-
tel ‚Poetry‘ trägt. Die zweite Hälfte des Buchs handelt nämlich nicht nur von
literarischen Phänomenen, sondern operiert zum Teil selbst mit literarischen
Formen. Der Artikel ‚Vox Clamans in Deserto‘, der sich thematisch der Singula-
rität der Stimme widmet, ist zum Beispiel als platonischer Dialog konzipiert,
der Artikel ‚Hyperion’s Joy‘, der sich mit dem Motiv der Einheit bei Hölderlin
beschäftigt, trägt die Form eines Briefwechsels zwischen zwei fiktiven Figuren
und der Artikel ‚Noli me Frangere‘, der sich mit der Textform des romantischen
Fragments auseinandersetzt, ist selbst in Fragmentform verfasst. Des Weiteren
tragen Metaphern, Vergleiche, Assonanzen und viele weitere Stilmittel dazu
bei, dass sich Nancys Texte über die Kunst an der Grenze zur Kunst selbst bewe-
gen, was dem exakten Verständnis gewisser Passagen mitunter abträglich ist, da-
für jedoch genau das erzeugt, was Nancy zu vermitteln versucht: eine Exscripti-
on, eine textuelle Berührung. Morin schreibt hierzu:

Nancy’s writings ‚on’ art and ‚on’ the body are not theoretical discourses about the bo-
dy or about art, discourses that would turn them into concepts or ideas. Rather, these
writings attempt to touch the body’s materiality, and hence to touch the element that
interrupts discourse itself. The driving question behind these writings is: how to make
the incorporeal side of discourse touch the materiality of a given body […] That’s why
these texts are often obscure and difficult to read. (Morin 2012: 125)

2.6.5

111

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Nancys Hybridisierungen von Philosophie und Literatur versuchen durch den
Vollzug der artistischen Form das zu zeigen, was die Philosophie nicht zu sagen
vermag, nämlich dass Dass der literarischen Sprache selbst, oder um es mit
George Steiner zu sagen, das Phänomen der Maximalisierung semantischer In-
kommensurabilität hinsichtlich der formalen Ausdrucksmöglichkeiten364.

Nancys literarische Berührungsversuche beschränken sich jedoch nicht nur
auf formale Nachbildungen dieser Art. Denn anders als George Steiner, der in
Real Presences seiner Polemik gegen die Dekonstruktion und seinem Appell für
mehr Unmittelbarkeit keine längere, präsenzbasierte Textlektüre folgen lässt,
unternimmt The Birth to Presence den Versuch, einige der im Band entwickelten
Konzepte und Begriffe im Rahmen einer literarischen Beispielanalyse zur An-
wendung zu bringen. Die Wahl des Beispieltexts fällt dabei auf Charles Baude-
laires Prosagedicht Le Désir De Peindre (1869)365.

Das Gedicht beschreibt zunächst die Obsession eines Malers für eine myste-
riöse Frau, die ihm „so selten zu Gesicht gekommen und die so rasch entflohen
ist“. Der Maler gibt im zweiten Satz des Gedichts an, diese Frau unbedingt ab-
bilden zu wollen, spricht im letzten Satz aber auch davon, unter ihrem Blick
langsam sterben zu wollen. Die Schönheit der Frau wird im Text mehrfach be-
tont („Sie ist schön, und mehr als schön“), allerdings handelt sich dabei um
eine morbide Schönheit, denn in ihr ist „das Schwarz in Überfluss vorhanden“
und ihre ganze Erscheinung erinnert an einen „Unheil verkündenden und be-
rauschenden Mond“. Nancy irrt daher nicht, wenn er die motivische und stilisti-
sche Ausrichtung des Gedichts unter anderem einer Ästhetik der Erhabenheit
zuordnet, in der Faszination und Schauder aufeinandertreffen und in der nicht
nur auf ein bestimmtes Objekt, sondern auf das Phänomen (ambivalenter)
Schönheit selbst verwiesen wird366.

Das paradoxe Doppelverlangen des Malers, das Objekt seiner Begierde abzu-
bilden und dabei in dieser Abbildung als Subjekt zu verschwinden, deutet Nan-
cy zugleich als Ausdruck einer „philosophischen Erotik des Ästhetischen“ und
einer „erhabenen Ästhetik der Erotik“. Diese chiastische Formulierung soll auf
das komplexe Verhältnis von Präsenz und Absenz verweisen: Der ursprüngli-
chen Präsenz der begehrten Frau folgt eine Absenz, die durch die Kunst des Ma-
lens wieder in eine Präsenz überführt werden soll, die die Präsenz des Malers in
eine Absenz überführt. Diese paradoxe Konstellation kulminiert für Nancy in
einem Lachen der begehrten Frau, das gegen Ende des Gedichts mit einer „herr-

364 Steiner (1990), S. 114.
365 Vgl. Nancy (1993), S. 368-390. Im Folgenden wird zitiert nach Charles Baudelaire: Der

Spleen von Paris [1869]. Französisch und Deutsch. Herausgegeben, übertagen und mit
einem Nachwort versehen von Irène Kuhn. Darmstadt: WBG 2000, S. 142-144.

366 Vgl. Nancy (1993), S. 377f.: „Such truth is none other than what tradition has called the
‘sublime’: presentation of the impossible presence, beauty beyond beauty. Not some-
thing like ‘sublime painting’, but painting of the sublime itself.”.

112

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


lichen, aus vulkanischer Erde aufgeblühten Blume“ assoziiert wird und das von
„unbeschreiblicher Anmut“ ist. Die späte Erwähnung dieses bedeutungs-
schwangeren Lachens stellt für Nancy auf mehreren Ebenen eine „Überra-
schung“ dar:

The place and the moment of this surprise are, here, those of laughter. In this laughter,
the presence (of a woman, of an artist, of beauty) desires itself in its surprising appari-
tion – and surprises itself in its coming into presence. (Nancy 1993: 381)

Im Verlaufe der Analyse wird behauptet, dass nicht die Erscheinung eines be-
stimmten Lachens, etwa einer begehrten Frau, das Thema von Baudelaires Pro-
sagedicht sei, sondern das Phänomen der Erscheinung selbst, die überraschende
Geburt einer Präsenz:

It is the desire to become, not the appearance, but the apparition, not the phe-
nomenon, but the phenomenonalization, its phainestai. […] A painting come from the
depths of a painting, from a place where nothing is painted, but where everything is in
the process of blooming into the miracle of its own apparition. (ebd.)

Das Ziel des Gedichts sei es nicht, ein bestimmtes Bild mittels Repräsentation
„zu erobern“ und sich dann an diesem zu ergötzen, sondern die Lust am Malen
selbst zum Ausdruck zu bringen. Diese Lust sei Teil eines endlosen Begehrens,
das mit der Produktion eines bestimmten Gemäldes nicht ende, sondern stets
nach neuen Präsenzererlebnissen strebe367. Dieses Begehren treffe jedoch nicht
nur auf die Malerei zu, sondern auf alle Kunstformen. Die Malerei verweise nur
metonymisch auf die Gesamtheit aller Künste:

By all appearances, painting in this poem represents poetry. Poetry thereby represents
itself and art in general – by the detour of a poetic representation of painting that itself
is a pictorial representation of poetry. (Nancy 1993: 384)

Das Motiv des Lachens sei jedoch von Baudelaire gut gewählt, weil es auf das
responsive Wesen von Präsenzerlebnissen verweist. Denn ein Lachen ereigne
sich stets überraschend, unterliege nicht einer Intentionalität und komme da-
her einer „Explosion“ gleich, einer spektakulären Geburt von Präsenz. Diese
Präsenz speise sich in Baudelaires Gedicht jedoch vor allem aus der Tatsache,
dass der Anlass, die Motivation und die konkrete Bedeutung hinter dem Lachen
der begehrten Frau offen bleiben, wodurch eine unauflösliche Vieldeutigkeit
entstehe:

No one knows why the woman is laughing […] It could be irony, mockery, derision,
amusement, gaiety, drunkenness, nervous exhaustion after the cruel dance … It could
be all of these things at once – or none of them. [Laughter] is the multiplicity of mean-
ings as multiplicity and not as meaning or intention of meaning. Intention is abol-
ished in laughter, it explodes there, and the pieces into which it bursts are what laugh-
ter laughs – laughter, in which there is always more than one laugh. (ebd.)

367 Vgl. ebd., S. 381.

113

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Das Lachen im Gedicht verweise auf die Grenze des Repräsentierbaren selbst
und somit auf „[t]he edge on which writing writes only its own limit“368. Die
semantische Inkommensurabilität dieses Lachens stellt somit eine Absenz von
Sinn dar, aus der die erlebte Unmittelbarkeit einer unsagbaren Präsenz erwach-
sen kann, in der sich Kategorien wie Subjekt und Objekt auflösen bzw. zu einer
phänomenologischen Einheit verschmelzen. Dies erklärt auch, warum das lyri-
sche Ich beim Anblick seines Werks ein Todesverlangen empfindet: Der Tod ist
hier eine Metapher für die ekstatische Überwindung des Subjekt-Objekt-Para-
digmas: „In the end, there is no more object of desire, and consequently, no
more subject; it is no longer a desire: it is something that burns, and it is a
joy.“369

Der Umstand, dass Baudelaire zur Thematisierung und Realisierung eines
solchen Präsenzeffekts nicht über das Dichten schreibt, sondern über die Male-
rei, verweist auf zwei wichtige Aspekte: Erstens auf die Singularität und die
schier unendliche Vielfalt artistischer Ausdrucksmöglichkeiten und zweitens auf
den ‚Kern‘ all dieser Singularitäten, der sich in der kurzlebigen Geburt einer
Präsenz erschöpft, die im Grunde keinen ‚Inhalt‘, keine ‚Essenz‘, keinen wirkli-
chen ‚Kern‘ hat:

The arts cannot be represented one by way of another – and they never cease to pass
into each other, to present themselves in place of one another. For none of them repre-
sents anything. Each of the arts is merely the coming into presence of some presence,
which thereby models itself. Not of presence in general, nor of the essence of presence.
Presence is without essence: this might be what, for want of being said, is laughed by
the poem. (Nancy 1993: 389)

Nancys Lesart von Baudelaires ‚Die Lust zu malen‘ verweist mit diesem Zitat
auf das große Paradoxon einer präsenzbasierten Methodologie, das sich über-
spitzt wie folgt ausdrücken lässt: Jedes Kunstwerk ist einzigartig und alle Kunstwer-
ke sind gleich. Jedes Kunstwerk ist einzigartig, weil es bestimmte mediale, mate-
rielle und motivische Spezifika besitzt, die es zu einem singulären Erlebnis ma-
chen, und alle Kunstwerke sind gleich, weil die Präsenzeffekte, die sie erzeugen,
stets ein Staunen über das Phänomen der Existenz selbst darstellen370. Nancys
Ausführungen zufolge speist sich jedes Präsenzerlebnis in letzter Instanz aus
einem Staunen darüber, dass es so etwas wie Gedichte, Malerei, Lachen oder
den Menschen überhaupt gibt, und nicht vielmehr Nichts.

368 Ebd., S. ix f.
369 Ebd., S. 384.
370 Dieses Paradoxon sieht auch Martta Heikkilä (2008), S. 203f.: „According to Nancy’s

main argument, characteristic to art is, above all, that it presents the fact that there is
presentation. […] However, I find it difficult to discern whether his analysis of particu-
lar works can, in the last instance, expose a truly singular way of presenting, or do they
rather exemplify how a work of art is capable of presenting a figure – perhaps even a
figure ‘in general?’”.

114

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Bei genauerer Betrachtung beschränkt sich ein solches Paradoxon jedoch
nicht nur auf potenzielle Präsenzanalysen. Denn auch die literaturwissenschaft-
liche Methode der Dekonstruktion würdigt zum einen die Einzigartigkeit jedes
Texts und jeder Lektüre, gelangt zum anderen jedoch immer zur gleichen
‚Wahrheit‘, nämlich zur différance, zur unheilbaren Instabilität allen Sinns und
zur unheilbaren Absenz aller außersprachlichen Phänomene. Mit Nietzsche ge-
sprochen könnte man also sagen, dass sich sowohl die Präsenzanalyse als auch die De-
konstruktion methodologisch betrachtet durch eine ewige Wiederkunft des Gleichen
auszeichnen. Diese Problematik wird im weiteren Verlauf dieser Arbeit noch ei-
nige Male thematisiert werden.

 
Das Strukturprinzip von Nancys Textanalyse hingegen folgt dem Grundprinzip
seiner Philosophie: Nahezu überall werden Identitätsfiguren forciert. ‚Malen ist
Kunst‘, ‚Kunst ist Lachen‘, ‚Lachen ist Überraschung‘, ‚Überraschung ist Präsenz‘,
‚Präsenz ist Absenz‘, usw. Identitätsketten dieser Art suggerieren eine holistische
Einheit, die mit der Evokation einer bestimmten Präsenz einhergehen kann,
doch sie laufen ebenso Gefahr, den Eindruck der Beliebigkeit zu erwecken.
Dennoch stellt The Birth to Presence einen äußerst wertvollen Beitrag zur litera-
turwissenschaftlichen Theoriebildung dar, weil das Buch dekonstruktivistische
Motive originell reinterpretiert und durch Aspekte wie Passivität, Exscription
und Körperlichkeit auf eine seit Jahrzehnten sträflich vernachlässigte Dimensi-
on der Textanalyse verweist, und das, ohne dabei zwingend in außerweltliche
Sphären zu geraten wie beispielsweise George Steiner.

Zusammenfassung

Theorem Explikation
Präsenz Die phänomenologische Verschmelzung von Im-

manenz und Transzendenz zu einer säkularen
Existenz-Mystik

Geburt Eine Metapher für die ephemere Wirkung einer
Performanz, die sich der sprachlichen Repräsenta-
tion entzieht

Tod Eine Metapher für Repräsentation, sprachliche
Verdinglichung und Sinnbildung

Identität Ein intentionaler Wahrnehmungsmodus, der sich
durch die Aufspaltung, den Antagonismus und
die Gleichsetzung von Subjekt und Objekt aus-
zeichnet
(A = A)

2.6.6

115

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Theorem Explikation
Passivität Ein nicht-intentionaler Wahrnehmungsmodus,

der sich durch eine Individualität ohne Identität,
also durch eine erlebte Auflösung von Subjekt
und Objekt auszeichnet

Exscription Die Eigenschaft der Sprache, auf ihre eigene me-
diale und ontologische Begrenztheit und somit
auf das ‚Wunder‘ ihrer eigenen Existenz verweisen
zu können

Berührung Die erlebte Unmittelbarkeit der sensuellen Wir-
kung eines Texts auf einen Rezipienten

Poesie Das Potenzial der Literatur, explizit oder implizit
auf ihre mediale, epistemologische und ontologi-
sche Begrenztheit zu verweisen und so Präsenzer-
lebnisse zu erzeugen

‚X ist Y‘ /
‚X existiert nicht ohne Y‘

Eine Denkfigur, die zum einen zwei oder mehr Be-
griffe miteinander dekonstruiert und zum anderen
mittels Identität oder Abhängigkeitsverhältnissen
eine Einheit von zwei oder mehr Phänomenen
evoziert und auf diese Weise das Potenzial besitzt,
Präsenzerlebnisse zu erzeugen

Karl Heinz Bohrer

In der deutschsprachigen Literaturwissenschaft stellen die Texte von Karl Heinz
Bohrer den ersten systematischen Beitrag zum Präsenzdiskurs dar. Sein 1981 er-
schienenes Buch Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Seins präfiguriert
bereits acht Jahre vor Steiners Real Presences viele präsenztheoretische Denkfigu-
ren, die Bohrer später in weiteren Publikationen wie Das absolute Präsens. Die
Semantik ästhetischer Zeit (1994), Die Grenzen des Ästhetischen (1998), Ästhetische
Negativität (2002), Ekstasen der Zeit. Augenblick, Gegenwart, Erinnerung (2003)
oder Ist Kunst Illusion? (2015) wieder aufgreift und kontinuierlich weiterentwi-
ckelt. Die genannten Bücher können zudem alle als Ausdruck einer literatur-
wissenschaftlichen und kulturpolitischen Agenda verstanden werden, die eine
Rehabilitierung der ästhetischen Autonomie literarischer Texte anstrebt und In-
terpretationen, die primär außertextuell argumentieren, strikt ablehnt371. Des
Weiteren ist Karl Heinz Bohrer der erste Präsenztheoretiker im deutschsprachi-

2.7

371 Vgl. hierzu v.a. Werner Jung: Ästhetik und Zeitgeist. Über Karl Heinz Bohrer. In: Weima-
rer Beiträge 40 (1994), S. 56-71, hier: S. 58f.

116

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


gen Raum, der sich in seinen Publikationen von George Steiners theologischer
Deutung des Präsenzphänomens explizit distanziert372 und seine eigenen Ansät-
ze als „transzendentale Wahrnehmungskategorien“373 ohne metaphysische Im-
plikation begreift.

Plötzlichkeit, Präsens und Präsenz

In der Frühphase seines Präsenzdenkens greift Bohrer zunächst auf den Begriff
der Plötzlichkeit zurück, um damit eine „zeitlich[e] Modalität“ zu beschreiben,
die an der „Grenze des ästhetischen Phänomens“374 anzusiedeln sei. ‚Plötzlich-
keit‘ bezieht sich dabei auf einen bestimmten „Modus“375 der individuellen
Wahrnehmung, der sich vor allem durch „Diskontinuität“, „Nichtidentische[s]“
und „Inkommensurabilität“376 auszeichnet. Ein „Wahrnehmungsereignis“377,
dass von derartigen Aspekten geprägt ist, sei mit teleologischen, ontologischen
oder gar normativen Kategorie nicht zu erfassen, sondern fuße vielmehr auf
einer „Kontingenz in der Struktur der Elemente fiktionaler Sprache“378, auf
einem unberechenbaren Wechselspiel zwischen ästhetischer Form und indivi-
dueller Wahrnehmung. Bohrer gibt an, seinen Plötzlichkeitsbegriff unter Zuhil-
fenahme phänomenologischer Ansätze induktiv „aus der Beobachtung der sub-
jektiven Sprachhandlungen“ frühromantischer Autoren gewonnen zu haben,
weshalb seine Überlegungen vor allem „anthropologisch und psychologisch“379

motiviert seien.
Diese anthropologisch-phänomenologische Herangehensweise erlaube es,

idealistische Vereinnahmungen der Kunst konsequent zu umgehen und statt-
dessen eine Art ‚Utopie des Inneren‘380 zu entwerfen, die sich auf textueller Ebe-
ne vor allem in der Darstellung besonderer Augenblicke manifestiere, die Merk-
male einer Epiphanie besäßen:

2.7.1

372 In Das absolute Präsens (1994), heißt es auf S. 181: „Diese Bedingung trennt das Theorem
von dem absoluten Präsens auch von der Kunstphilosophie, die George Steiner unter
dem Begriff ‚reale Gegenwart‘ entwickelt hat. Dieser läßt gar keinen Zweifel aufkom-
men, daß die ‚Gegenwart‘ als ‚Gegenwart‘ des Johanneischen ‚Wortes‘ zu verstehen ist,
daß heißt als Gegenwart ‚Gottes‘.“ In einem 1998 hinzugefügten Nachwort zu Plötzlich-
keit (1981), S. 263, distanziert sich Bohrer nochmals von Steiners Ansatz: „Insofern führt
der Vergleich mit George Steiners Buch Von realer Gegenwart (1990) in die Irre. Denn
diese bedeutende Intervention des Signifikaten gegen die herrschende Dominanz der Si-
gnifikanten kommt letztlich nicht ohne das oberste Signifikat, Gott, aus.“

373 Ebd.
374 Ebd., S. 7.
375 Ebd.
376 Ebd.
377 Ebd., S. 7f.
378 Ebd.
379 Ebd., S. 218.
380 Angelehnt an Novalis’ berühmtes Diktum „Nach innen führt der geheimnisvolle Weg“,

auf das sich Bohrer in diesem Kontext bezieht. Vgl. ebd., S. 181.

117

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Diese Verabsolutierung des ‚Jetzt‘ zum erscheinenden ‚Augenblick‘, zur poetologischen
Struktur der ‚Epiphanie‘ ist durchgängig zu beobachten als ein Kennzeichen der mo-
dernen Literatur. (Bohrer 1981: 63)

Zur „modernen Literatur“ zählt Bohrer neben Autoren der Frühromantik wie
Friedrich Schlegel und Novalis vor allem kanonische Autoren der klassischen
Moderne wie Virginia Woolf, Marcel Proust, Robert Musil oder James Joyce.
Von letzterem entlehnt Bohrer auch den Begriff der ‚Epiphanie‘, den Joyce erst-
mals im Roman Stephen Hero (1906 entstanden, 1944 posthum veröffentlicht)
verwendet. Dort bezeichnet der Terminus eine „jähe geistige Manifestation“381,
die sich durch „Ganzheit“ („wholeness“), Harmonie („harmony“) und „Strahl-
kraft“ („radiance“) auszeichne382. Laut Bohrer seien Joyces Epiphanie-Darstel-
lungen jedoch nicht als metaphysische Offenbarungen, sondern als Ausdruck
einer „rein ästhetischen Immanenz“383 zu begreifen, weshalb der entsprechende
Begriff „strikt poetologisch“384 aufzufassen sei. Der Terminus gerät so in einen
post-metaphysischen Bedeutungsrahmen, in dem alle theologischen Implikatio-
nen zu einer bloßen Metapher für den überraschenden Charakter einer intensi-
ven ästhetischen Erfahrung werden385.

13 Jahre später, in Das absolute Präsens, greift Bohrer nur noch selten auf den
Begriff der Plötzlichkeit zurück und versucht stattdessen, den intensiven Gegen-
wartscharakter bestimmter Leseerfahrungen mit dem Ausdruck ‚absolutes Prä-
sens‘ zu beschreiben. Gemeint ist damit eine besondere Form der Gegenwärtig-
keit, die große Gemeinsamkeiten mit Schopenhauers Begriff der Kontemplation
aufweist. In Die Welt als Wille und Vorstellung beschreibe Schopenhauer damit
jenen Zustand, „in dem das geniale Subjekt das Objekt der Kontemplation aus
allen seinen raumzeitlichen Bedingungen herauslöst und es ‚isoliert vor sich‘
sieht, als Repräsentanz eines Ganzen“386. Dieser spezielle Wahrnehmungsmo-
dus ermögliche es, „daß die ‚gewöhnliche Betrachtung der Dinge‘ aufhört und
ein Sich-‚Versenken‘ eintritt“387, ein Zustand also, in dem sich das Subjekt selbst
im Akt der Betrachtung verliert und im betrachteten Gegenstand gänzlich auf-
geht,

das heißt, daß das Subjekt ‚sein Individuum‘, seinen Willen, vergißt und nur noch als
reines Subjekt, als klarer Spiegel des Subjekts bestehen bleibt; so daß es ist, als ob der
Gegenstand allein da wäre, ohne jemanden, der ihn wahrnimmt, und man also nicht
mehr den Anschauenden von der Anschauung trennen kann, sondern beide eines ge-

381 Bohrer [1981], S. 195.
382 Ebd., S. 194f. Bohrer geht diesbezüglich davon aus, dass sich Joyce bei diesen drei Krite-

rien von Thomas von Aquin inspirieren ließ, demzufolge sich Schönheit durch drei Ei-
genschaften auszeichnet: integritas (perfectio), proportio (consonantio) und claritas.

383 Ebd., S. 201.
384 Bohrer (1994), S. 7.
385 Vgl. ebd., S. 42.
386 Ebd., S. 176.
387 Ebd.

118

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


worden sind, in dem das ganze Bewußtsein von einem einzigen anschaulichen Bilde
gänzlich gefüllt und eingenommen ist. (Bohrer 1994: 177)

Diese Passage beschreibt die temporäre Überwindung bzw. Verwindung des
Subjekt-Objekt-Denkens und der damit einhergehenden Intentionalität des re-
zipierenden Subjekts. Mittels Immersion („Sich-‚Versenken‘“) stellt sich, mit
Heidegger gesprochen, der Wahrnehmungsmodus der Gelassenheit ein, inner-
halb dessen Subjekt und Objekt als eine phänomenologische Einheit erlebt wer-
den. Das Individuum ‚vergisst‘ gewissermaßen seinen eigenen Willen. Das
„rein[e] Subjekt“, das während einer solchen Epiphanie entsteht, darf ähnlich
wie Wittgensteins metaphysisches Subjekt nicht mehr als ein Subjekt im traditio-
nellen Sinne verstanden werden, sondern eher als ein ausdehnungsloser Punkt
innerhalb einer ihm koordinierten Realität (vgl. TLP: 5.64).

Aufgrund dieser modifizierten Wahrnehmung weiche die vor-stellende Hal-
tung des Subjekts, die analytische Distanz zum rezipierten Text oder Bild, zu-
gunsten einer „absoluten Präsenz des gegenständlichen Bildes“, also einer Wahr-
nehmung, in die sich „keine intentionalen, teleologischen oder psychologisch-
privaten Akte mehr mischen“388. Bohrers Unterscheidung zwischen ‚absolutem
Präsens‘ und ‚absoluter Präsenz‘ legt nahe, dass sich der erste Ausdruck auf eine
veränderte zeitliche Wahrnehmung während einer Epiphanie bezieht, während
der zweite Ausdruck auf eine veränderte räumliche Wahrnehmung zu verweisen
scheint. Aufgrund der untrennbaren Verbindung dieser beiden Dimensionen
führen Prokic et al. im Rahmen ihres Sammelbandes den Hybrid-Begriff „Prä-
sens/z“389 ein, wobei der Schrägstrich die „parasitäre Symbiose“ der zwei einzel-
nen Termini zum Ausdruck bringen soll, die jeweils in „der temporalen Unver-
fügbarkeit von Gegenwart (Präsens)“ und in der „materiellen Besetzung dieser
Negativität (Präsenz)“390 begründet liegt.

Bohrer postuliert, dass Darstellungen absoluter Präsens/z vor allem in der Li-
teratur der klassischen Moderne anzutreffen seien. Entsprechende Passagen
würden in den Texten dieser Epoche oft vier wichtige Merkmale aufweisen:

1. „Die Personen haben eine unendliche psychische Dimensionierung, aber sie erhal-
ten keine benennbare Identität.“

2. „Die Welt der verbindlichen Normen ist im Rückzug begriffen.“
3. „Das gesellschaftskritische Motiv ist dem eigentlichen zeit-kontemplativen Thema

nur äußerlich.“
4. „Das innere Zeitbewußtsein nimmt Phänomene eines glückhaften Lebensaugen-

blicks wahr, interessiert sich jedoch nicht für ‚Ideen‘ oder ‚Zukunft‘, die zur Sphäre
der ‚monumentalen‘ Zeit gehören.“ (Bohrer 1994: 162, meine Gliederung)

388 Ebd.
389 Anne Kolb und Tanja Prokic: Be, Now, Here: Präsens/z-Repräsentationen wider die Re-

präsentation. In: Tanja Prokic, Anne Kolb und Oliver Jahraus (Hg.) Wider die Repräsen-
tation. Präsens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender Kunst. München: Peter Lang
2011, S. 10-17, hier: S. 12.

390 Ebd.

119

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Diese vier Aspekte könnten im Rahmen einer präsenztheoretischen Analyse
auch für andere literarische Epochen interessant sein. Denn instabile Identitä-
ten (1), die Überschreitung sozialer Normen (2), Reflexionen über das Wesen
der Zeit (3) und die Darstellung emotionaler Ausnahmezustände (4) stellen
Motive dar, die in nahezu allen literarischen Epochen und Gattungen auftreten
und die oft mit intensiven Rezeptionserlebnissen in Verbindung gebracht wer-
den.

Die vier genannten Darstellungsmerkmale des absoluten Präsens bzw. der ab-
soluten Präsenz beziehen sich jedoch nur auf Aspekte der Figurenzeichnung
und der textuellen Handlung. Bohrer versäumt es auf diese Weise, sprachliche
Stilmittel oder konzeptionelle Strukturen in seine Überlegungen miteinzube-
ziehen und auf ihr präsentisches Potenzial hin zu prüfen. Zwar ist in Bezug auf
die Gedichte von Ludwig Tieck und Charles Baudelaire mehrmals von einer
„präsentischen Stimmung“ die Rede, doch welche sprachlichen Finessen, wel-
che formalen Innovationen und Variationen diese Stimmung erzeugen, wird
nicht genauer beleuchtet.

Ästhetische Augenblicke

Wie erwähnt greift Bohrer zur Benennung von Textpassagen und Rezeptionsef-
fekten, die sich durch ein absolutes Präsens bzw. durch eine absolute Präsenz
auszeichnen, mitunter auf theologische Begriffe wie ‚Epiphanie‘ oder ‚Ekstase‘
zurück. Der von Bohrer am häufigsten verwendete Terminus für derartige Pas-
sagen oder Effekte ist jedoch der ‚Augenblick‘, ein Begriff, den er Walter Benja-
mins Thesen Über den Begriff der Geschichte entnimmt391. Hierzu heißt es:

[S]o konzentriert sich im Begriff des ‚Augenblicks‘ das eigentlich Aporetische von Ben-
jamins utopischem Entwurf, nämlich die quasi surreale Methodologie, die historisch
fortschreitende Zeit auf einen Augenblick der ‚Erleuchtung‘ zu reduzieren. (Bohrer
1981: 181)

Auch der Augenblicks-Begriff entbehrt also nicht einer theologischen Aufla-
dung. Bohrer ignoriert jedoch bewusst die transzendenten Implikationen des
Terminus und konzentriert sich stattdessen auf den Aspekt der intensiven Ge-
genwärtigkeit: „‚Gegenwart‘ meint dann nicht ‚Übergang‘, sondern etwas, das
‚in der Zeit entsteht und zum Stillstand gekommen ist‘“392. Die eschatologische
Bedeutung des benjaminschen Augenblicks wird also ausgeblendet, stattdessen
gelte es vielmehr zu beachten,

daß diese ‚Augenblicks‘-Theorie kein Sonderfall der Benjaminschen Esoterik war, […]
sondern daß es sich hier um einen Regelfall der neu aufgekommenen Bewußtseinslite-
ratur handelt. Neben Proust sind als exemplarische Autoren zu nennen: James Joyce,

2.7.2

391 Vgl. Bohrer [1981], S. 180f.
392 Ebd., S. 181.

120

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Virginia Woolf, André Breton und Robert Musil. Sie alle haben die Bewußtseins-Kate-
gorie des subjektiven ‚Augenblicks‘ in die Objektivität einer Utopie zu überführen ver-
sucht. (Bohrer 1981: 185)

In Plötzlichkeit (1981) werden solche Augenblicke in der Literatur der klassi-
schen Moderne vornämlich als „Anfälle eines extremen Glücksgefühls“393 be-
schrieben:

An die Stelle der Beschreibung von gesellschaftlichen Harmonie-Zuständen oder ihrer
Umkehrung rückt bei den Autoren des gesteigerten ‚Augenblicks‘, bei Proust, James
Joyce und Musil, das ‚Ich‘ im Zustand emphatischer Wahrnehmung, einer die soziale,
aber auch bloß private Wirklichkeit transzendierenden ‚Ekstase‘ des ‚Glücks‘. (Bohrer
1981: 186)

13 Jahre später rücken in Das absolute Präsens (1994) neben derartigen Glücksge-
fühlen auch andere intensive Emotionen in den Fokus, wie beispielsweise die
„Erwartungsangst“ oder der „Erscheinungsschrecken“394 in der attischen Tragö-
die. Erwartungsangst wird dabei definiert als

eine sich intensivierende, an ambivalenten, das heißt rätselhaften Sprachgesten und
motivlichen Zeichen orientierende Erwartung auf etwas Angstbereitendes, aber nicht
genau zu Benennendes […], das unwiderstehbar näher kommt. (Bohrer 1994: 47)

Als Erscheinungsschrecken gilt hingegen
jene Zeitphase der Tragödie […], in welcher die intensivste Epiphanie des Schreckens
metaphorisch und motivlich formalisiert vollzogen wird. (ebd.)

Bohrer spricht in diesem Zusammenhang erstmals von einer „Epiphanie des
Schreckens“ und betont dabei, dass „diese Epiphanie sowohl in der griechisch-
römischen als auch in der modernen Literatur auftaucht“395, womit Schreckens-
epiphanien ein epochenübergreifendes und somit anthropologisches Phäno-
men darstellen würden. Es wird jedoch darauf hingewiesen, dass bestimmte ge-
sellschaftliche Konstellationen eine solche Schreckens-Ästhetik wahrscheinli-
cher machen als andere:

Offenbar begünstigte das Athen des 5. Jahrhunderts, die Spätrenaissance und die deka-
dente Moderne um 1900 die Darstellung des ästhetischen Schreckens. Und diese Be-
günstigung muss etwas zu tun haben mit einem Zurücktreten der theologisch und phi-
losophisch-historischen Motivation des Diskurses. (Bohrer 1994: 61)

Neben ‚Epiphanien des Glücks‘ und ‚Epiphanien des Schreckens‘ benennt Boh-
rer weitere acht Jahre später in Ästhetische Negativität (2002) eine dritte Katego-
rie: den negativen Augenblick. Anhand einiger Texte von Giacomo Leopardi und
Franz Kafka versucht Bohrer aufzuzeigen, dass literarische Werke imstande sind

393 Ebd., S. 216.
394 Bohrer (1994), S. 47.
395 Ebd., S. 61.

121

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


etwas zu evozieren, das philosophische Texte angeblich per se nicht zu denken
vermögen, nämlich das Nichts396. Hierzu heißt es:

Die Philosophie denkt das Nichts nicht und sie kennt nicht den temporalen Gedanken
der ästhetischen Negativität: Die metaphorische Form, den Gedanken vom permanenten
Ende eines jeweiligen Anfangs, vom Immer-schon-gewesen-Sein des jeweiligen Jetzt,
als die Condition humaine darzustellen, und dies ohne Zuhilfenahme einer Transzen-
denzidee, kann die Philosophie aus semantischen Bedingungen nicht. (Bohrer 2002:
197)

Es liege stattdessen in der Natur der Philosophie, nach einer „Besänftigung un-
serer Sehnsuchtsbewegung nach Glück“397 zu streben, wohingegen die Litera-
tur das Privileg genieße, „die Negativität des Bewußtseins von verschwindender
Präsenz“398 ausgiebig zu thematisieren und zu evozieren. Dieses Phänomen
wird wie folgt definiert:

Negativität des Zeitbewußtseins meint die Reflexion des Augenblicks als notwendig
defizitär, indem er die aporetische Figur eines Bewegungszustands darstellt, der im
Nennen schon vorüber ist. (Bohrer 2002: 8)

Die Gedankenfigur eines Augenblicks, der im Zuge seiner sprachlichen Fixie-
rung unweigerlich den Charakter einer entgleitenden Nachträglichkeit an-
nimmt, findet sich auch in den Texten Jacque Derridas399 und anderer Post-
strukturalisten. Bohrer interessiert sich jedoch weniger für die medienphiloso-
phischen Aspekte dieses Phänomens, sondern vielmehr für seine emotionalen
Implikationen. Ästhetische Augenblicke, die von einer solchen Negativität ge-
prägt sind, könnten nämlich als ein anderer Modus, gar als eine Umkehrung
der Glücksepiphanien verstanden werden, die in Plötzlichkeit und Das absolute
Präsens thematisiert wurden:

Der negative Augenblick der ästhetischen Negativität kann als Umkehrung des empha-
tischen Augenblicks innerhalb der Klassischen Moderne (Virginia Woolf, James Joyce,
Robert Musil, André Breton) verstanden werden, wobei er allerdings den Modus der
Plötzlichkeit nicht aufgibt, worauf […] poetische Attraktivität erst eigentlich gründet.
[…] der emphatische Augenblick der Klassischen Moderne ist eben doch ein Versuch,
die Ewigkeit unter der Bedingung moderner Agnostik zu gewinnen […] Eine solche
Emphatisierung ist in der semantischen Form der ästhetischen Negativität verunmög-
licht, und in dieser Unmöglichkeit besteht ihre gedankliche Substanz. (Bohrer 2002: 9)

Augenblicke, in denen die Zeit sich schier unendlich auszudehnend scheint,
werden in Ästhetische Negativität entweder als ‚emphatische Augenblicke‘ oder

396 Diese These wird in Kapitel 2.7.4 Gegenstand der Kritik sein.
397 Bohrer (2002), S. 375.
398 Ebd., S. 7.
399 „Das Postskriptum“ erzeugt bei Derrida stets eine „vergangene Präsenz“. Vgl. Jacques

Derrida: Freud und der Schauplatz der Schrift. In: Ders. Die Schrift und die Differenz.
Übers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 302-350, hier: S. 327.

122

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


schlicht als ‚positive Augenblicke‘400 bezeichnet und primär mit dem Gefühl
Glück in Verbindung gebracht, während ‚negative Augenblicke‘, in denen Zeit
als etwas Entgleitendes wahrgenommen wird, das sich nicht festhalten lässt, vor
allem durch Emotionen bzw. Stimmungen wie Trauer401 und Melancholie402 ge-
prägt sind. Auffällig ist außerdem, dass Bohrer, anders als beim emphatischen
Augenblick oder beim erschreckenden Augenblick, den negativen Augenblick
nicht mit dem Begriff der Epiphanie in Verbindung bringt, weshalb der Gültig-
keitsbereich des Epiphanie-Begriffs nicht vollständig geklärt wird.

Es muss jedoch angemerkt werden, dass Bohrers Lektüren von Leopardi und
Kafka im Zuge seiner Negativitäts-Argumentation selektiv und äußerst pro-
grammatisch wirken. So werden beispielsweise tröstliche Elemente in Leopar-
dis Lyrik konsequent verschwiegen, ebenso wie die vielen christlichen und jüdi-
schen Motive der Transzendenz im Werk Kafkas403. Hinzu kommt, dass Bohrer
sich bei Leopardi nur auf den Prosatext Zibaldone beruft und bei Kafka über-
wiegend Tagebucheinträge zitiert, wodurch „eine weitgehende Ausblendung
des Ästhetischen selbst“404 stattfindet, um die es Bohrer eigentlich geht.

Dessen ungeachtet stellt Bohrers Typologie der ästhetischen Augenblicke
einen ambitionierten Versuch zur differenzierten Beschreibung präsentischer
Motive und präsentischer Rezeptionserlebnisse dar, der sich wie folgt veran-
schaulichen lässt:

120 
 

Augenblick nicht mit dem Begriff der Epiphanie in Verbindung bringt, weshalb der 

Gültigkeitsbereich des Epiphanie-Begriffs nicht vollständig geklärt wird.  

Es muss jedoch angemerkt werden, dass Bohrers Lektüren von Leopardi und Kafka im 

Zuge seiner Negativitäts-Argumentation selektiv und äußerst programmatisch wirken. So 

werden beispielsweise tröstliche Elemente in Leopardis Lyrik konsequent verschwiegen, 

ebenso wie die vielen christlichen und jüdischen Motive der Transzendenz im Werk 

Kafkas403. Hinzu kommt, dass Bohrer sich bei Leopardi nur auf den Prosatext Zibaldone 

beruft und bei Kafka überwiegend Tagebucheinträge zitiert, wodurch „eine weitgehende 

Ausblendung des Ästhetischen selbst“404 stattfindet, um die es Bohrer eigentlich geht. 

Dessen ungeachtet stellt Bohrers Typologie der ästhetischen Augenblicke einen 

ambitionierten Versuch zur differenzierten Beschreibung präsentischer Motive und 

präsentischer Rezeptionserlebnisse dar, der sich wie folgt veranschaulichen lässt: 

 

 

 

 

 

 

emphatischer Augenblick 

(Glück) 

erschreckender Augenblick 

(Angst, Schrecken) 

negativer Augenblick 

(Melancholie, Trauer) 

 

 

Das verbindende Element dieser drei unterschiedlichen ästhetischen Augenblicke bildet der 

Begriff der Intensität. Dieser Terminus wird in Bezug auf die emphatischen Augenblicke bei 

Robert Musil405 und Virginia Woolf406 verwendet, in Bezug auf die negativen Augenblicke 

bei Franz Kafka407, sowie in Bezug auf die Schrecken der attischen Tragödie, bei der Bohrer 

erstmals explizit von „Epiphanien der Intensität und des Geheimnisses“408 spricht. Im 

Rahmen seiner Überlegungen zu den Gemälden Francis Bacons bringt Bohrer den 

Intensitäts-Begriff schließlich mit der Philosophie Nietzsches in Verbindung:  

                                                 
403 Vgl. Jörg Schenuit: Schwindende Präsenz im negativen Augenblick. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
51 (2003), S. 672-677, hier: 676. 
404 Uta Degner: Karl Heinz Bohrer: Ästhetische Negativität [Rezension]. In: Germanisch-romanische 
Monatsschrift 53 (2003), S. 363-368, hier: 365. 
405 Bohrer [1981], S. 213. 
406 Bohrer (2003), S. 77. 
407 Bohrer (2002), S. 321 und 354. 
408 Bohrer (1994), S. 42. 

Plötzlichkeit 

(absolutes Präsens / absolute Präsenz) 

Das verbindende Element dieser drei unterschiedlichen ästhetischen Augenbli-
cke bildet der Begriff der Intensität. Dieser Terminus wird in Bezug auf die em-

400 Ebd., S. 195.
401 Ebd., S. 203. In Ekstasen der Zeit (2003) führt Bohrer auf S. 15 den Begriff der poetischen

Trauer ein. Gemeint sind damit literarische Darstellungen, die „die Vergänglichkeit des
intensiven Augenblicks selbst“ betrauern.

402 Ebd., S. 195.
403 Vgl. Jörg Schenuit: Schwindende Präsenz im negativen Augenblick. In: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 51 (2003), S. 672-677, hier: 676.
404 Uta Degner: Karl Heinz Bohrer: Ästhetische Negativität [Rezension]. In: Germanisch-ro-

manische Monatsschrift 53 (2003), S. 363-368, hier: 365.

123

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


phatischen Augenblicke bei Robert Musil405 und Virginia Woolf406 verwendet,
in Bezug auf die negativen Augenblicke bei Franz Kafka407, sowie in Bezug auf
die Schrecken der attischen Tragödie, bei der Bohrer erstmals explizit von „Epi-
phanien der Intensität und des Geheimnisses“408 spricht. Im Rahmen seiner
Überlegungen zu den Gemälden Francis Bacons bringt Bohrer den Intensitäts-
Begriff schließlich mit der Philosophie Nietzsches in Verbindung:

Der Begriff der Intensität taucht [bei Francis Bacon; R.H.] immer wieder auf. Er ist seit
den achtziger Jahren von verschiedenen Theoretikern in Anschlag gebracht worden,
um referentielle Aussagen zu vermeiden, und geht wohl auf Nietzsches Auffassung des
leidenschaftlichen Kunstwerks ohne metaphysische Referenz zurück. (Bohrer 1998:
152)

Der Begriff der Intensität ist präsenzanalytisch vor allem deshalb hilfreich, weil
es bei bestimmten Autoren bzw. bei bestimmten Texten nicht möglich ist, eine
komplexe Darstellung und den damit verbundenen Rezeptionseffekt schlicht
als ‚positiv‘, ‚negativ‘ oder ‚erschreckend‘ zu kategorisieren, wie Bohrer bei sei-
nen Betrachtungen zum Dichter-Philosophen Emil Cioran selbst darlegt:

Solche Hochform des modernen Ästhetizismus erklärt, warum Ciorans Positivität und
Negativität ineinander übergehen und wie die Negativität selbst immer eine Form der
Intensitätserfahrung ist, so wie es die Sentenz ‚Verzweiflung: Negative Form der Begeis-
terung‘ auf die knappste Form gebracht hat. Somit ist erwiesen, daß Ciorans Negativi-
tät sich auf einer Selbstreferenz der ästhetischen Intensität begründet, die über die Leo-
pardische und Kafkasche noch hinausgeht: Das äußerst Sinnleere rettet die absolute
Freiheit. (Bohrer 2002: 354)

‚Ekstasen‘, ‚Epiphanien‘ oder schlicht ‚Augenblicke‘ sind bei Bohrer also immer
als eine Intensitätserfahrung zu verstehen, unabhängig davon, ob diese deutliche
Anteile von Glück, Trauer, Melancholie oder Schrecken aufweisen, oder ob eine
klare Verortung innerhalb dieses emotionalen Spektrums unmöglich ist.

Diese Relativierung ist deshalb wichtig, weil die meisten Präsenztheoretiker
bewusst davor zurückschrecken, Begriffe wie ‚Ekstase‘, ‚Epiphanie‘, ‚Augenblick‘
oder ‚Präsenz‘ mit einem konkreten Gefühl zu verbinden, da dies der oftmals
postulierten Unsagbarkeit des Präsenzphänomens zuwiderläuft. Auch Bohrer
scheint sich dieser Problematik bewusst zu sein, wenn er behauptet, dass einzig
die Schweige-Philosophie Wittgensteins es vermag, der literarischen Negativität
nahezukommen409, also ausgerechnet die Philosophie jenes Denkers, der das
Mystische als „[d]as Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes“ definierte (TLP:
6.45) und dabei konsequent darauf verzichtete, dieses Gefühl näher zu bestim-
men. In Fällen, in denen Elemente oder Effekte eines literarischen Texts sich al-

405 Bohrer [1981], S. 213.
406 Bohrer (2003), S. 77.
407 Bohrer (2002), S. 321 und 354.
408 Bohrer (1994), S. 42.
409 Bohrer (2002), S. 324.

124

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


so nur unbefriedigend mit Adjektiven wie ‚glücklich‘, ‚traurig‘ oder ‚erschre-
ckend‘ charakterisieren lassen, mag es ratsam sein, schlicht von intensiven Au-
genblicken410 oder von unsagbaren Intensitätserfahrungen zu sprechen.

Bohrer argumentiert jedoch, dass bestimmte Epochen und bestimmte Auto-
ren eine größere Affinität zur Inszenierung und zur Evokation intensiver Au-
genblicke hätten als andere. So wird in Das absolute Präsens behauptet, dass in
den historischen und zeitgeschichtlichen Romanen des 20. Jahrhunderts, wie
zum Beispiel Heinrich Manns Henri Quarte, Lion Feuchtwangers Jud Süß, Ber-
tolt Brechts Dreigroschenroman, Erich Maria Remarques Im Westen nichts Neues
oder Anna Seghers’ Das siebte Kreuz, „gerade die Bedingung des absoluten Prä-
sens nicht gegeben“411 sei, da diese Werke aufgrund eines „gravierenden Man-
gels an jener kontemplativen Struktur, die unser Gegenstand ist“, nicht über die
Expressionsleistung eines „höheren Journalismus“412 hinauskämen.

Auch sie [= die oben genannten Werke; R.H.] sind Zeitung. Es werden historische und
zeitgeschichtliche Fakten und Moralen erzählt, die auf einer politischen Ebene eine
große Bedeutung haben können, nicht aber auf der ästhetisch-philosophischen. (Boh-
rer 1994: 185f., Fußnote 31)

Auch dem „psychologischen Gesellschaftsroman des 19. Jahrhunderts“ wirft
Bohrer ähnlich undifferenziert vor, nur danach zu streben, „mimetisch die rei-
ne Immanenz“413 darzustellen, wohingegen die Werke Musils, Prousts oder Kaf-
kas sich stets um zeitkontemplative Strukturen bemühen würden, die mit in-
tensiven Augenblicken einhergingen414. Erst 2012, anlässlich eines Interviews
zu seinem 80. Geburtstag, gab Karl Heinz Bohrer zu, mit derartigen Thesen
„dem Realismus unrecht getan“415 zu haben. In Ist Kunst Illusion? (2015) relati-
viert er auch sein vernichtendes Urteil über die historischen und zeitgeschichtli-
chen Werke des 20. Jahrhunderts:

Wenn es unter dieser politisch-historischen Novellistik dennoch Bücher von Rang gibt,
dann deshalb, weil sie gleichzeitig eine imaginative Sprache entwickeln, die ganz von
der Gegenwärtigkeit des erzählenden Bewusstseins geprägt ist. (Bohrer 2015: 146)

Was man sich jedoch genau unter einer ‚imaginativen Sprache‘ oder unter einer
‚Gegenwärtigkeit des erzählenden Bewusstseins‘ vorzustellen hat, lässt Bohrer
offen, weshalb die Vermutung naheliegt, dass jede Form von Literarizität, also
alles, was über die Eigenschaften einer Zeitung oder ähnlicher Sachtexte hin-
ausgeht, prinzipiell das Potenzial besitzt, intensive ästhetische Augenblicke zu

410 Vgl. Bohrer (2003), S. 15.
411 Bohrer (1994), S. 158f., Fußnote 31.
412 Ebd.
413 Bohrer (2003), S. 79.
414 Vgl. ebd.
415 Ijoma Mangold: Karl Heinz Bohrer. Der Brite unter den Deutschen. In: DIE ZEIT 39

(2012). Online: http://www.zeit.de/2012/39/Schriftsteller-Karl-Heinz-Bohrer (Zugriff:
11.4.2017).

125

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


produzieren. Aus diesem Grund gibt Bohrer auch an, dass ästhetische Plötzlich-
keits-Strukturen sich nicht nur in den Werken der Frühromantik oder der klas-
sischen Modernisten finden, sondern von Goethes Augenblicks-Sehnsucht im
Faust bis hin zu den Texten von Rolf Dieter Brinkmann oder Rainald Goetz416

reichen, womit die Augenblicks-Ästhetik zu einem gattungs- und epochenüber-
greifenden Phänomen erklärt wird.

Transzendenz ohne Transzendenz

In seinem 1998 ergänzten Nachwort zu Plötzlichkeit (1981) distanziert sich Karl
Heinz Bohrer nicht nur von den theologisch begründeten Präsenzthesen
George Steiners, sondern auch von einer „metaphysisch aufgeladenen“417 Deu-
tung seiner eigenen Theorien. Ausdrücke wie ‚Plötzlichkeit‘ oder ‚das absolute
Präsens‘ dürften nicht „als Substanzbegriffe mißverstanden werden“ und stün-
den auch nicht in einer „spiritualistische[n] Tradition“418.

Bezüglich des Gegenwartsdenkens in der klassischen Moderne spricht Bohrer
allerdings davon, dass Autoren wie Proust, Joyce oder Beckett „Kategorien ähn-
licher Spiritualität“419 reflektiert hätten wie die deutschen Frühromantiker. Die
Werke vieler Modernisten würden dabei jedoch auf eine religiöse Fundierung
verzichten und stattdessen auf „eine Entscheidung für reine Diesseitigkeit“, auf
„eine Erfassung unmittelbarer Realität“ und auf „schiere Präsenz“420 setzen.
Diese Elemente kulminierten in der wiederholten Inszenierung einer „quasi
mystischen Erfahrung“421, die Bohrer, angelehnt an James Joyce, ‚Epiphanie‘
nennt. Der frappante Gebrauch theologischer Begriffe dieser Art in den Werken
der genannten Autoren stehe dabei in keinem Widerspruch zur postulierten
Diesseitigkeit, da die entsprechenden Termini lediglich symbolischen bzw. alle-
gorischen Charakter hätten. So habe beispielsweise auch die „messianisch-es-
chatologische Metaphorik“ bei Walter Benjamin oder Robert Musil „keinen
theologischen Charakter“, sondern stelle vielmehr „eine symbolische Semantik
für einen utopischen Horizont“ dar, „der sich eigentlich jeglicher Begrifflich-
keit entzieht und das Eschatologische eher im Sinne eines allegorischen Verwei-
ses benutzt“422. Bohrer bezeichnet Benjamin und Musil daher als „profane Mys-
tiker“423. In Ekstasen der Zeit wird diese augenscheinliche contradictio in adiecto
näher erläutert:

2.7.3

416 Vgl. Bohrer (2003), S. 74.
417 Bohrer [1981], S. 263.
418 Ebd.
419 Bohrer (1994), S. 163. Der Unterschied zwischen ‚Spiritualität‘, ‚Spiritualismus‘ und ‚Spi-

ritismus‘ wird in Kapitel 2.12.4 näher erläutert.
420 Ebd.
421 Ebd.
422 Bohrer [1981], S. 211.
423 Ebd.

126

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Sie [= die Texte von Walter Benjamin und Robert Musil; R.H.] sagen einen geistigen
Zustand oder eine Geistesrichtung an, die definitiv das Gewöhnlich-Alltägliche ins Spi-
rituelle transzendiert, sie bestehen aber gleichzeitig darauf, daß dies natürlich inner-
weltlich und ohne jeden Anflug von Dunkelheit geschieht […] Man könnte versucht
sein, an der aporetischen Doppeltheit von dieser Transzendenz ohne Transzendenz
eine radikale geistige, ja quasimystische, der Realität absagende Verfassung abzulesen,
die sich gezwungen sieht, dabei in Übereinkunft mit der restlos säkularen, sozusagen
entzauberten Welt zu bleiben. (Bohrer 2003: 79f.)

Diese Ausführungen korrespondieren mit Bohrers Behauptung, dass die epi-
phanischen Elemente in den Werken der klassischen Modernisten einen Ver-
such darstellen, „die Ewigkeit unter der Bedingung moderner Agnostik zu ge-
winnen“424. Vor diesem Hintergrund müssen auch alle theologisch oder meta-
physisch anmutenden Begriffe in den Texten Bohrers verstanden werden. ‚Ek-
stase‘, ‚Epiphanie‘, ‚absolutes Präsens‘ oder ‚Augenblick‘ sind Platzhalter für ein
„Rätsel“425 bzw. für ein „Geheimnis“426, das sich nur im „performative[n] Akt
als solcher“, nur in der „Intensität seines Erscheinens“427 zeigt.

 
Bohrers Präsenztheorie ist jedoch nicht nur im säkularen Sinne als post-meta-
physisch zu verstehen, sondern auch im Sinne einer strikten Absage an jegliche
Art von substantieller Letztbegründung. Denn gemäß Bohrer bezeichnet ‚meta-
physisch‘

eine letzte, begründende, hinter den Erscheinungen liegende referentielle Eigenschaft
[…], sei es das ‚Ding an sich‘, das ‚wahrhaft Seiende‘ (Schopenhauer) oder das ‚Ewige‘
(Schelling). (Bohrer 1994: 178)

Begriffe wie ‚das absolute Präsens‘ oder ‚reine Präsenz‘ erheben somit trotz ihrer
totalitär anmutenden Semantik keinen Anspruch auf Letztbegründung, son-
dern erteilen einem solchen Denken gar eine strikte Absage. Allerdings zählt
Bohrer in Das absolute Präsens neben Kant, Hegel, Schelling und Schopenhauer
überraschenderweise auch Martin Heidegger zu den großen Letztbegründern
der Philosophie. Dieser suggeriere zwar in Der Ursprung des Kunstwerks eine
„Autonomie des Ästhetischen“, die angeblich mit einem „antimetaphsiche[n]
Ansatz“428 einhergehe,

[d]ieser antimetaphysische Ansatz wird aber dadurch wieder aufgegeben, daß
Heidegger das sich ‚Ereignende‘ als ‚Rätsel‘ des sich enthüllenden Seins liest. (Bohrer
1994: 136)

424 Bohrer (2002), S. 9.
425 Bohrer (1994), S. 157.
426 Ebd., S. 42.
427 Bohrer (2015), S. 9.
428 Bohrer (1994), S. 136.

127

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Bohrer wirft Heidegger vor, mit seinem Seinsbegriff eine „Fundamentalisierung
und Substantialisierung des künstlerischen Phänomens“429 zu betreiben. In An-
betracht des in Kapitel 2.3.7 gewonnenen, präsentischen Seins-Begriffs
Heideggers erscheint Bohrers metaphysische Deutung des Seins jedoch als klare
Fehllektüre. Denn wie ausführlich dargelegt wurde, kann Heideggers ganzes
Werk als ein unaufhörlicher Kampf gegen die Tendenz der Philosophie zur Ver-
dinglichung und Letztbegründung des Seins verstanden werden. Das Sein stellt
für Heidegger keine Substanz dar, kein Seiendes, sondern ein Ereignis, eine Ent-
bergung des Dass der Welt und somit einen Akt, eine unsagbare Performanz, für
die das Substantivum ‚Sein‘ nur als ein sprachlicher Platzhalter, nur als eine un-
vermeidliche Worthülse fungiert.

Bohrer scheint Heideggers Seinsbegriff aber vor allem deshalb abzulehnen,
weil dieser keine subjektive Färbung besitzt wie beispielsweise die Termini ‚Ek-
stase‘, Epiphanie‘ oder ‚Augenblick‘430. Es kann vermutet werden, dass Bohrer
vor allem die überpersonale und damit anti-subjektivistische Konzeption von
Heideggers Schlüsselbegriff zuwider ist, weshalb er diesem fälschlicherweise
einen transsubjektiven Letztbegründungscharakter und damit einhergehend
eine metaphysische ‚Substanz‘ attestiert. Diese hochproblematische Lektüre von
Heideggers Seinsbegriff wird sich im Laufe dieser Arbeit noch als folgenschwer
erweisen, da Hans Ulrich Gumbrecht in Diesseits der Hermeneutik (2004), beein-
flusst von Bohrers Absolutem Präsens (1994), im Rahmen seiner eigenen
Heidegger-Lektüre das Sein ebenfalls mit einer gewissen ‚Substanz‘ in Verbin-
dung bringt431.

Es kann also festgehalten werden, dass Karl Heinz Bohrers Präsens/z-Denken
sich sehr darum bemüht, eine subjektiv empfundene ‚Transzendenz ohne Trans-
zendenz‘ in das Zentrum seiner literaturtheoretischen Überlegungen zu stellen.
Das Resultat ist ein Primat der subjektiven Wahrnehmung und eine radikale
Autonomie der Ästhetik, die laut Bohrer auch mit einem veränderten Selbstver-
ständnis der Literaturwissenschaft einhergehen müsste, wie die folgenden Aus-
führungen skizzieren sollen.

429 Ebd.
430 Heidegger koppelt in Sein und Zeit das Sein zwar sehr stark an seinen temporal-ekstati-

schen Augenblick, der heideggerianische Augenblick definiert sich jedoch im Vergleich
zu Bohrers ästhetischem Augenblick sehr stark über das Phänomen des Todes und somit
über den Zeithorizont der Zukunft. Vgl. SuZ, S. 338: „In der Entschlossenheit ist die
Gegenwart aus der Zerstreuung in das nächst Besorgte nicht nur zurückgeholt, sondern
wird in der Zukunft und Gewesenheit gehalten. Die in der eigentlichen Zeitlichkeit ge-
haltene, mithin eigentliche Gegenwart nennen wir den Augenblick. Dieser Terminus
muß im aktiven Sinne als Ekstase verstanden werden. Er meint die entschlossene, aber
in der Entschlossenheit gehaltene Entrückung des Daseins an das, was in der Situation
an besorgbaren Möglichkeiten, Umständen begegnet.“ Diese Verabsolutierung des Todes
und der Zukunft hält Bohrer mit seinem eigenen Augenblicks-Begriff für unvereinbar.

431 Vgl. Gumbrecht (2004), u.a. S. 65 und S. 72. Diese Problematik wird in Kapitel 2.10.2
ausführlich behandelt werden.

128

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Selbstreferenz vs. Kontext

Nahezu alle Texte von Karl Heinz Bohrer zur präsentischen Dimension der
Kunst lassen sich als ein Plädoyer für den literaturwissenschaftlichen Vorrang
der ästhetischen Selbstreferenz und einer damit einhergehenden Autonomie
der Kunst begreifen. Der Begriff der ‚Selbstreferenz‘ wird zunächst explizit der
Luhmann’schen Systemtheorie entlehnt432 und bezieht sich vor allem auf die
„Erkenntnis, daß die traditionellen Geltungsansprüche des Guten, Wahren und
Schönen in der Moderne entkoppelt werden“433 und sich Kunst vor allem
durch den impliziten oder expliziten Verweis auf seine systemspezifischen
Merkmale auszeichnet, die Bohrer mit den Begriffen Vagheit und Irritation zu
beschreiben versucht. Vagheit meint dabei „das enigmatische Surplus des ästhe-
tischen Eindrucks, das sich nicht mit einem Signifikat identifizieren läßt“434

und Irritation die „Subversion der Gültigkeit“ der „normativen Begriffe“435 be-
stimmter Diskurse, die mit einer „semantische[n] Entlarvung, also Depotenzie-
rung der offiziellen Symbolsprache“436 einhergehe. Derartige Vagheiten und Ir-
ritationen dürften jedoch nicht primär als Mittel zum Zweck verstanden wer-
den, zum Beispiel als Mittel zur politischen Revolution oder als Mittel zur mo-
ralischen Erziehung des Menschen, sondern vor allem als ästhetischer Selbst-
zweck, als Demonstration der Möglichkeiten der Literatur bzw. des Systems
Kunst im Allgemeinen.

Aus diesem Grund ist es an dieser Stelle unerlässlich zu skizzieren, gegen
welche Formen der Vereinnahmung und der Instrumentalisierung von Kunst
Karl Heinz Bohrer in seinen Texten opponiert. Die Kräfte, die die Selbstreferenz
der Kunst und ihre damit verbundene Autonomie angeblich seit geraumer Zeit
unterwandern, kulminieren dabei für Bohrer vor allem in Begriffen wie ‚Histo-
rie‘, ‚Telos‘, ‚Didaktik‘, ‚Lebenswelt‘, ‚Kultur‘ oder – ganz allgemein – ‚Kontext‘. So
wird in Die Grenzen des Ästhetischen beispielsweise behauptet, man habe früher
die Ästhetik „gegenüber politischen und moralischen Geltungsansprüchen ver-
teidigen“ müssen, während es aktuell gelte, diese „gegenüber Hedonismus, All-
tagsdesign, Oberfläche ohne Hintergrund“ und akademischen Konzepten wie
„Lebenswelt“ und „Kultur“ zu schützen437.

Es wird argumentiert, dass das geschichtsteleologische Erbe Hegels in den
Kunstwissenschaften nach wie vor Bestand habe und historisierende Textlektü-
ren, die sich einem gewissen moralischen Fortschrittsdenken verpflichtet füh-

2.7.4

432 Vgl. Bohrer (1998), S. 181.
433 Ebd.
434 Ebd., S. 185.
435 Ebd., S. 188.
436 Ebd., S. 189.
437 Ebd., S. 7.

129

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


len, immer noch dominieren würden. Diesen Vorwurf formulierte laut Bohrer
bereits Heidegger:

Als Hauptvertreter einer solchen ‚metaphysischen‘ Auslegung der Kunst nennt er [=
Heidegger; R.H.] Hegel und dessen Vorlesung über Ästhetik. […] Diese von Heidegger
als ‚metaphysisch‘ verworfene Auslegung von Kunst ist das vorherrschende Verständnis
bis heute. (Bohrer 1994: 107)

Bohrer behauptet, „daß es vornehmlich die deutsche Philosophie war, die sich
dem Ästhetisch-Werden des Diskurses in den Weg stellte“438, wobei damit vor al-
lem die wichtigsten Denker des Deutschen Idealismus, Kant, Schiller, Schelling
und Hegel, gemeint sind. Ausführlicher heißt es hierzu:

Der Deutsche Idealismus hat zwar viel über die Autonomie des Ästhetischen als Diffe-
renz zum Ethischen gesprochen, aber bei näherem Zusehen ist in dieser beherrschen-
den Denktradition die Ethik nie von der Ästhetik abgelöst worden: Schillers Bestim-
mung des Erhabenen und des Sentimentalischen, Schellings Begriff einer Neuen My-
thologie, Hegels Kriterium des Geistes und schließlich das Systemprogramm des Deut-
schen Idealismus – diese Theoriestationen enthalten alle die maßgeblich gewordene
Restriktion des Ästhetischen im Namen eines ethischen Regulativs. Die romantische
Poetologie ist eigentlich an diesem generellen Diskurs der Koppelung beider Sphären
bis in die Theoriebildung der siebziger und achtziger Jahre spurlos vorübergegangen.
(Bohrer 1998: 160)

Bohrer bemüht sich in diesem Zusammenhang, eine Differenz zwischen den
Geschichtsphilosophen des Deutschen Idealismus und ‚wahren‘ ästhetischen
Theoretikern zu (re-)konstruieren, zu denen er vor allem die Frühromantiker
Friedrich Schlegel und Novalis zählt, sowie weitere Philosophen „[i]m Sinne
der Schlegel’schen Forderung“, wie Nietzsche, Heidegger oder Adorno439. Die-
sen Gegensatz zementiert Bohrer mit der Kurzformel: „Je mehr Geschichtsphi-
losophie, umso weniger ästhetische Theorie.“440 Denn statt nach einer ästheti-
schen Utopie zu streben wie die Deutschen Idealisten es getan hätten, die die
Kunst lediglich als Instrument zur Erziehung des Menschen gesehen hätten,
müsse die Kunst vielmehr als eine „Utopie der Ästhetischen“441 begriffen wer-
den, die am treffendsten in Schlegels Begriff des Unendlichen zum Ausdruck
komme. Dieser Terminus bemühe sich um „eine Charakterisierung selbstrefe-
rentieller, poetisch intensiver Gestimmtheit“, die untrennbar verknüpft sei mit
einer „Metaphorik des Kontingenten: Die Strukturierung eines anvisierten Te-
los innerhalb der Zeit schmilzt vor dem Gewahrwerden unberechenbar auftre-
tender ‚Jetzt‘-Punkte.“442 Schlegels Poetik liefere damit „die entscheidende Spal-

438 Bohrer (1994), S. 122.
439 Ebd., S. 123.
440 Ebd.
441 Ebd., S. 128.
442 Ebd., S. 129.

130

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tung jener Begriffe, die ‚Ästhetische Theorie‘ fürderhin von ‚Philosophie der
Kunst‘ unterscheiden läßt“443.

Bohrer verortet sein eigenes Präsens/z-Denken explizit in dieser romanti-
schen Tradition, weshalb er neben der Kunstauffassung des Deutschen Idealis-
mus auch die Textlektüren von Jürgen Habermas streng ablehnt, die eindeutig
von einem geschichtsphilosophischen Fortschrittsdenken geprägt seien444. In
einer besonders markanten Formulierung wirft Bohrer Habermas unter ande-
rem vor, Baudelaire und andere Autoren „mit von Hegel verdorbenen Au-
gen“445 zu lesen.

Die teleologische Erblast des Deutschen Idealismus zeige sich aber auch in
der Tatsache, dass, „Kunst und Literaturwissenschaften immer weniger als
Kunstwissenschaften, sondern immer mehr als historische Sozialwissenschaften
gefördert würden“446, was zu einer „falschen Aktualität des Ästhetischen“447 füh-
ren würde. Statt den Fokus der Forschung auf den „revolutionäre[n] Aus-
druck“448 bestimmter Kunstwerke, also auf ihre innovativen Formen und ihre
damit einhergehenden Effekte zu legen, bestehe eher die Tendenz, inhaltliche
und formale Elemente als „Ausdruck der Revolution“449 zu deuten und sie so in
einen politisch-emanzipatorischen Kontext aufgehen zu lassen450. Bohrer argu-
mentiert, dass selbst „die beiden klassischen progressiven Autoren des 19. Jahr-
hunderts“, Heinrich Heine und Georg Büchner, in erster Linie als ästhetische
Innovatoren verstanden werden müssten und nicht als politische Revolutions-
kämpfer. Ihre Einschätzung als ‚progressive Autoren‘ bleibe nur

solange sinnvoll, solange man ihre politische und historische Zukunftsorientiertheit
nicht über ihrem literarischen Werk noch einmal abbildet, wie das durchweg gesche-
hen ist. (Bohrer 1994: 150)

Entscheidend für ein Verständnis der Werke Büchners sei daher nicht so sehr
der politisch-historische Kontext seiner Zeit, sondern vor allem die in seinen
Texten dominierenden

Motive des Todes, der Erotik und der Einsamkeit. Und zwar nicht als Mittel psycholo-
gisch-naturalistischer Charakteristik eines defätistisch gewordenen Helden, sondern
qua Selbstreferenz einer kontemplativen Sprache. (Bohrer 1994: 151)

Auch bei Autoren mit eindeutig dokumentiertem politischen Engagement
müsse beachtet werden, dass die historischen oder politischen Motive in ihren
poetischen Texten sich nicht in bestimmten politischen, moralischen oder päda-

443 Ebd.
444 Ebd., S. 134.
445 Ebd., S. 135.
446 Bohrer (1998), S. 171.
447 Ebd.
448 Bohrer (1994), S. 18.
449 Ebd.
450 Vgl. hierzu vor allem Bohrer (1998), S. 172.

131

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


gogischen Intentionen erschöpfen, sondern, dass derartige Motive nur eines
von vielen möglichen Mittel zur Produktion eines absoluten Präsens darstellen.
Dies gelte nicht nur bei Büchner, sondern auch bei Heine:

Heine war sich des Widerspruchs zwischen seiner politischen Rede und seinen künstle-
rischen Prinzipien in bezug auf diese Zeitproblematik bewußt: Er bekannte sich in der
Kunst gegen den Naturalismus, den gemeinhin mit politischen Engagement kompati-
blen Stil, für eine symbolische Kunst. (Bohrer 1994: 152)

Selbstreferenzielle Aspekte dieser Art seien in den Kunstwissenschaften jedoch
zu lange ignoriert worden, weshalb Bohrer im Jahr 2003 in Ekstasen der Zeit
deutliche Kritik an den deutschen und an den angelsächsischen Geisteswissen-
schaften übt:

Humanities and Arts, also das angelsächsische Pendant der kontinentaleuropäischen
Geisteswissenschaften, hatten es nie eigentlich mit Kunst, sondern mit Geschichte, Na-
tionalerziehung und Politik zu tun. Daran konnte der amerikanische New Criticism,
der russische Formalismus, konnten Adornos ästhetische Theorie und die verschiede-
nen Formen der sogenannten Dekonstruktion seit den siebziger Jahren nichts Wesent-
liches ändern, obwohl von ihnen so glänzende Anregung ausgegangen ist. (Bohrer
2003: 112)

Neben dem aufklärerisch-idealistischen Erbe der Geisteswissenschaften sieht
Bohrer einen weiteren Grund für den Erfolg sozial-historischer Deutungen von
Kunst und Literatur in der zunehmenden Demokratisierung der Gesellschaft
und vor allem der Hochschulen. Denn durch den Rückgriff auf sozial-histo-
rische Fakten

soll etwas schwer Berechenbares, eben das ästhetische Phänomen, unter Einbeziehung
von außerästhetischen Komponenten, die immer wieder berechenbar sind, selbst bere-
chenbar werden. […] ‚Kontext‘ herstellen heißt im ästhetisch-theoretischen und im
kulturpolitisch-strategischen Sinne immer, eine solche Entgrenzung des Ästhetischen
zu versuchen, daß deren Akzeptanz bei einer au fond für das Ästhetische nicht aufge-
schlossenen Konsumentenmehrheit gesichert ist, nachdem dieser Mehrheit durch ver-
änderte Berufs- und Einkommensbedingungen das sogenannte Ästhetische zur Presti-
ge- und Distinktionsqualität wurde. (Bohrer 1998: 173)

Der zunehmende Wohlstand in den westlichen Ländern habe dazu geführt,
dass Kunst und universitäre Bildung viel mehr Menschen zugänglich sei als
noch vor einigen Jahrzehnten, was dazu geführt habe, dass eine ehemals „enig-
matisch-elitäre“ Domäne wie die Ästhetik heute in der Gestalt einer Kulturwis-
senschaft neuen Ansprüchen genügen müsse:

Das Beiwort ‚Kultur‘ ist immer notwendig, möglicherweise bei einer kleinbürgerlich-
mittelständisch geprägten Gesellschaft wie der bundesrepublikanischen, der das enig-
matisch-elitäre Moment des eigentlich Ästhetischen immer mehr abhanden gekom-
men ist. (Bohrer 1998: 172)

Bohrer behauptet, vereinfacht ausgedrückt, dass es einem erheblichen Teil der
kunstinteressierten Bevölkerung in Deutschland entweder an der nötigen intel-

132

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


lektuellen Kapazität oder am entsprechenden Willen mangle, um die inneräs-
thetische Beschaffenheit vieler Kunstwerke würdigen zu können. Annahmen
dieser Art entbehren nicht eines gewissen Bildungssnobismus, der sich stark
mit dem elitären Kunstverständnis von George Steiner deckt (vgl. Kapitel 2.5).

Dessen ungeachtet irrt Bohrer nicht, wenn er behauptet, dass Vagheit und Ir-
ritation zwei wesentliche Aspekte der Kunst darstellen, die durch kulturwissen-
schaftliche bzw. kontextbasierte Analysen in ihrer Komplexität oftmals redu-
ziert werden. Bohrers ästhetische Utopie fußt daher auf einer Literaturwissen-
schaft, die diesen vagen und irritierenden Wesenskern der Kunst vor außerästhe-
tischen Instrumentalisierungen schützen möchte, und zwar durch eine klare
Grenzziehung. Eine solche

Grenzziehung ist notwendig, weil sonst die erwähnten banalisierenden Mißverständ-
nisse des Ästhetischen als das Hedonistische oder das Humane oder das Soziale auftre-
ten. Je reiner der ästhetische Kern erhalten ist, um so größer seine Strahlkraft nach au-
ßen: Diese geschieht allerdings nicht als sozialkritische Korrektur des generellen Dis-
kurses, sondern vielmehr als dessen Irritation. (Bohrer 1998: 188)

Während Wittgenstein mit seinem Grenz-Begriff Vagheiten, Irritationen und
andere ‚Unsinnigkeiten‘ aus der Philosophie verbannen und damit eine Ästheti-
sierung des philosophischen Diskurses unterbinden wollte, bemüht sich Bohrer
um eine vergleichbare Grenzziehung aus entgegengesetzter Richtung, indem er
die vagen und irritierenden Eigenschaften der ästhetischen Selbstreferenz vor
philosophischen und kulturwissenschaftlichen Vereinnahmungen weitgehend
abschottet. Das Mittel zur Ziehung einer solchen Grenze ist sein Fokus auf die
zeitkontemplativen Aspekte von Kunst und Literatur, also auf die emphatischen,
erschreckenden oder negativen Augenblicke absoluter Präsens/z. Damit ein solches
Kunstverständnis jedoch nicht in den Verdacht gerät, einen dekadent-eskapisti-
schen Umgang mit Kunst im Stile einer L’art pour l’art zu propagieren, kann ein
gewisser gesellschaftlicher Rückkopplungsanspruch nicht geleugnet werden:

So wie das Ideal der traditionellen Utopie immer das Gegenmodell der schlechten Ge-
genwart impliziert, so setzt auch der utopische ‚Augenblick‘ des der Gesellschaft ent-
fremdeten Ichs immer eine bewußte, entschiedene und radikale Kritik an dieser Gesell-
schaft voraus. Diese Interdependenz zwischen Idylle und Satire, Glück und Aggression,
ist eine für den ‚Augenblicks‘-Begriff notwendige, womit der Verdacht, die utopische
Reduktion entpuppe sich als rein solipsistisches Manöver der großen Dekadenz-Erben,
ausgeräumt ist. (Bohrer 1981: 187f.)

Aus diesem Zitat kann zum einen gefolgert werden, dass die gesellschaftlichen
Verhältnisse, die einen Autor umgeben, von diesem stets als Kritikfläche zur
Produktion intensiver Augenblicke instrumentalisiert werden können. Bohrers
ästhetische Utopie impliziert zum anderen aber auch, dass ein selbstreferenziel-
les Kunstverständnis einen Appell für einen bewussteren Umgang mit dem
enigmatisch-präsentischen Potenzial artistischer Werke darstellt, was langfristig
zu weniger „entfremdeten Ichs“ beitragen könnte. Das bildungspolitische Potenzi-

133

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


al einer solchen Präsenz-Utopie bestünde also in einem neuen Kunstverständnis, das
nicht nur zur intellektuellen und moralischen Erziehung des Rezipienten beitragen
könnte, sondern auch zu seiner emotionalen und spirituellen Bereicherung. Bohrer
gibt jedoch zu, dass eine solche Kunstwissenschaft zwangsläufig eine prekäre
Gradwanderung unternehmen müsste, nämlich „zwischen der Skylla eines Ver-
zichts auf jede Bedeutung“, wie es beispielswese der Poststrukturalismus rund
um Jacques Derrida suggeriert, „und der Charybdis einer Überreferentialisie-
rung auf höchste Bedeutung hin“451, wie zum Beispiel in Form von George Stei-
ners Gottesbezug.

 
Trotz dieser Relativierungen darf kritisiert werden, dass Bohrers extreme Kon-
text-Aversion phasenweise den Eindruck erweckt, als solle man bei der Analyse
eines Texts nahezu zwanghaft jede Form von kulturellem Hintergrundwissen
ausblenden. Tatsächlich scheint das Ziel von Bohrers Polemik jedoch nicht ein
derartiges Kontext-Verbot zu sein, sondern vielmehr ein Perspektivenwechsel,
der die Verbindung zwischen dem System Kunst und allen anderen gesellschaft-
lichen Systemen neu ordnet.

Denn Bohrers Theorien implizieren eindeutig, dass die Kunst nur ein einzi-
ges Ziel hat, nämlich die Produktion intensiver Augenblicke, die Produktion ei-
nes absoluten Präsens. Für dieses Vorhaben sind alle historischen und tagesaktu-
ellen Gesellschaftsereignisse lediglich Mittel zum Zweck, unabhängig vom poli-
tischen oder unpolitischen Hintergrund des jeweiligen Autors. Dass außeräs-
thetische Diskurse die Entstehung eines Werks produktionsästhetisch auf viel-
fältigste Art und Weise beeinflussen können, und dass ein bestimmtes Werk
wiederum vielfältigste Wirkungen auf bestimmte außerästhetische Diskurse
ausüben kann, bestreitet Bohrer nicht. Sein Fokus gilt jedoch den selbstreferen-
ziellen und zeitkontemplativen Aspekten eines Werks und der Frage, wie diese
adäquat bei einer Interpretation berücksichtigt werden sollten.

Hier versäumt es Bohrer jedoch, seinen eigenen Forderungen Taten folgen zu
lassen. Denn eine ausführliche Schilderung der sprachlich-formalen Mittel, die
ein absolutes Präsens erzeugen könnten, sucht man bei ihm vergebens. Statt Er-
zählperspektiven, syntaktische Besonderheiten, wiederkehrende Tropen, ironi-
sche Brechungen oder auffällige konzeptionelle Strukturen auf ihr präsenti-
sches Potenzial hin zu beleuchten, widmet sich Bohrer bei seinen textimmanen-
ten Argumentationen fast ausnahmslos den expliziten Epiphanie-Darstellungen
auf der Handlungsebene und der groben Zeichnung einiger Figuren. Hinzu
kommt, dass außertextuelle Argumentationen historisch-diskursiver Art wesent-
lich mehr Platz in den behandelten Büchern einnehmen als innertextuelle Be-
trachtungen, was eine „weitgehende Ausblendung des Ästhetischen selbst“452 zu

451 Bohrer (1998), S. 181.
452 Vgl. Degner (2003), S. 264.

134

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Folge hat, wie Uta Degner richtig schreibt. Des Weiteren beschränken sich Boh-
rers präsenztheoretische Ausführungen ausschließlich auf die antike Tragödie,
auf die Epochen der Romantik und der klassischen Moderne sowie auf einige
Strömungen der Avantgarde. Das präsentische Potenzial anderer Epochen wird
entweder ausgeblendet oder mitunter vollständig geleugnet, wie im Falle des
Realismus, der neuen Sachlichkeit oder des historischen Romans, obwohl sich
auch hier zahlreiche poetische Verfahren identifizieren ließen, die ein zeitkon-
templatives Potenzial besitzen.

Dessen ungeachtet besteht das große Verdienst Karl Heinz Bohrers darin,
über mehr als drei Jahrzehnte hinweg konsequent an einer differenzierten
Theorie der subjektiven Darstellung von Zeit in literarischen Texten gearbeitet
zu haben. Plötzlichkeit, Das absolute Präsens und Ästhetische Negativität haben die
präsenztheoretische Diskussion im deutschsprachigen Raum entscheidend be-
feuert, und Begriffe wie Epiphanie, Ekstase, oder Augenblick sind von Martin
Seel, Dieter Mersch und Hans Ulrich Gumbrecht auf produktive Weise über-
nommen und weiterentwickelt worden, ebenso wie der Gedanke einer selbstre-
ferentiellen Autonomie der Ästhetik, den vor allem Seel und Gumbrecht über-
nehmen453, letzterer sogar mit der Forderung nach einem neuen Selbstverständ-
nis der Geisteswissenschaften allgemein. Zudem ist Bohrer der erste Präsenz-
denker im deutschsprachigen Raum, der sich im Rahmen seiner ‚Transzendenz
ohne Transzendenz‘ klar von den metaphysischen Implikationen George Stei-
ners distanziert und den Präsenzdiskurs damit in eine säkulare Richtung lenkt.

Zusammenfassung

Theorem Explikation
Plötzlichkeit Ein Wahrnehmungsmodus der Zeit, der an der

Grenze des ästhetischen Phänomens anzusiedeln
ist und der sich deshalb durch Diskontinuität,
Nichtidentisches und Inkommensurabilität aus-
zeichnet

absolutes Präsens /
absolute Präsenz

Ein Zustand, in dem das betrachtende Subjekt
im betrachteten Objekt ‚versinkt‘ und in dem so
der Eindruck einer unendlichen Ausdehnung der
Zeit, einer Überwindung der Subjekt-Objekt-
Spaltung und einer Auflösung der subjektiven
Intentionalität entsteht

2.7.5

453 Vgl. Bohrer (2015), S. 9: „[M]an ist im Verständnis noch weitergegangen: Der performa-
tive Akt als solcher, das heißt die Intensität seines Erscheinens, ist genau erkannt, erneut
analysiert und durch Kategorien wie ‚Macht des Erscheinens‘ (Martin Seel) oder ‚Prä-
senz‘ (Hans Ulrich Gumbrecht) aktualisiert worden.“

135

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Theorem Explikation
Augenblick Ein poetologischer Begriff, der sich auf Augenbli-

cke intensiver ästhetischer Immanenz bezieht
emphatischer Augenblick Zeitkontemplative Wahrnehmungen, die von ek-

statischen Glücksgefühlen geprägt sind
erschreckender
Augenblick

Zeitkontemplative Wahrnehmungen, die durch
eine unsagbare Erwartungsangst und einen kon-
kreten Erscheinungsschrecken geprägt sind

negativer Augenblick Zeitkontemplative Wahrnehmungen, die von
Melancholie oder Trauer angesichts der Vergäng-
lichkeit eines Moments geprägt sind

Intensität Der gemeinsame Faktor der drei unterschiedli-
chen ästhetischen Augenblicke

Vagheit Das enigmatische Surplus des ästhetischen Ein-
drucks, das sich nicht mit einem Signifikat iden-
tifizieren lässt

Irritation Die semantische Entlarvung und Depotenzie-
rung der offiziellen Symbolsprache und die Sub-
version der Gültigkeit damit verbundener Nor-
men

ästhetische Selbstreferenz Der explizite oder implizite Verweis eines Kunst-
werks auf seine Fähigkeit, mittels Vagheit und Ir-
ritation intensive ästhetische Augenblicke produ-
zieren zu können

ästhetische Autonomie Die geforderte Unabhängigkeit kunstwissen-
schaftlicher Interpretationen von anderen gesell-
schaftlichen Systemen und Diskursen

ästhetische Utopie Die Vision eines gesellschaftlichen Umgangs mit
Kunst, der die ästhetische Autonomie in den Vor-
dergrund stellt

Martin Seel

Nach Karl Heinz Bohrer ist Martin Seel der zweite deutsche Autor, der sich in
mehreren Monografien ausführlich mit dem Phänomen der Präsenz auseinan-
dersetzt. Sein Interesse gilt dabei neben der Literatur, den bildenden Künsten,
dem Film und der Fotografie auch der ästhetischen Wahrnehmung alltäglicher
Phänomene. Im Vorwort zu seiner Ästhetik des Erscheinens (2000) bedankt Seel
sich bei Karl Heinz Bohrer und Hans Ulrich Gumbrecht für wichtige Anregun-

2.8

136

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


gen zu seinen Theorien454, in Die Macht des Erscheinens (2007) möchte er „ver-
deutlichen, in welchem – vielleicht extremen – Maß“ er sich „mit Hans Ulrich
Gumbrecht und anderen Vertretern einer ‚Präsenzästhetik‘“455 verbunden fühlt,
weshalb er so weit geht, seine Kritik an einigen Theoremen Gumbrechts ledig-
lich als einen „Familienstreit“456 zu bezeichnen. Anders als George Steiner ver-
steht Seel seine Überlegungen zur ästhetischen Wahrnehmung durchaus als
eine „Theorie“457, die „ihre Analysen bei der Präsenz des Erscheinens“458 begin-
nen lässt. Neben den zwei genannten Monografien ist aus präsenztheoretischer
Sicht auch der Band Aktive Passivität. Über den Spielraum des Denkens, Handelns
und anderer Künste (2014) wichtig, da das titelgebende Oxymoron sich auf eine
zentrale Denkfigur des Präsenzdiskurses bezieht.

Erscheinen

Wie die Titel der zwei zentralen präsenztheoretischen Publikationen Seels be-
reits suggerieren, stellt das Erscheinen den mit Abstand wichtigsten Begriff sei-
nes Präsenzdenkens dar. Erscheinen meint dabei zunächst

eine Wirklichkeit, die alle ästhetischen Objekte miteinander teilen, wie verschieden sie
ansonsten auch sein mögen. In allem ästhetischen Tun und Lassen ist es im Spiel. (Seel
2000: 9)

Eine solche „Wirklichkeit“ ästhetischer Objekte darf jedoch keinesfalls mit einer
‚objektiven Realität‘ oder Ähnlichem verwechselt werden. Gemeint ist vielmehr
die subjektive Wirkung bestimmter Phänomene bzw. deren sinnliche Wahrneh-
mung, denn

Dinge und Ereignisse darin zu vernehmen, wie sie unseren Sinnen momentan und si-
multan erscheinen, stellt eine genuine Art der menschlichen Weltbegegnung dar. Das
hierbei anstehende Bewußtsein ist ein anthropologisch zentrales Vermögen. (ebd.)

Seel begreift das Erscheinen also als einen speziellen Wahrnehmungsmodus459

des Bewusstseins, der sich nicht durch die nachträgliche Distanz einer analyti-
schen Betrachtung auszeichnet, sondern durch eine gewisse Gegenwärtigkeit
(„momentan“), in der bestimmte Eindrücke nicht kausal geordnet oder hierar-
chisch priorisiert erfasst werden, sondern als eine intensive Unordnung „simul-
tan“ auf die Sinne des Betrachters einwirken. Dieser besondere Wahrnehmungs-

2.8.1

454 Vgl. Seel (2000), S. 12.
455 Martin Seel: Die Macht des Erscheinens. Texte zur Ästhetik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2007, S. 83.
456 Ebd.
457 Ebd., S. 19.
458 Ebd.
459 Das Erscheinen wird als „ein Modus des sinnlichen Gegebenseins von etwas“ bezeich-

net. Vgl. Seel (2000), S. 46.

137

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


modus mache es möglich, dass im Rahmen einer ästhetischen Erfahrung inten-
sive Irritationen oft nicht als etwas zu Beseitigendes empfunden würden, son-
dern vielmehr mit einer „Affirmation des begrifflich und praktisch Unbe-
stimmbaren“460 einhergehen, wodurch bestimme Kunsterlebnisse Züge einer
„Offenbarung“461 annehmen könnten. Bohrers Epiphanie-Begriff klingt hier
ganz deutlich an, wobei sich auch Seel in diesem Zusammenhang explizit von
christlich-metaphysischen Erklärungsmustern im Stile von Steiners Real Presen-
ces distanziert462.

Eine Gemeinsamkeit von Seel und Steiner besteht hingegen darin, dass beide
ihre metaphysisch anmutende Terminologie als „eine Rückbesinnung auf die
unmittelbare Gegenwart“ ästhetischer Erfahrung und damit auf „den Augen-
blick hier und jetzt“463 verstehen, wobei in diesem Zusammenhang auch Seel
der Fehler unterläuft, die ‚Unmittelbarkeit‘ einer solchen Wahrnehmung nicht
klar genug als eine erlebte Unmittelbarkeit auszuweisen und die unumgängliche
mediale Vermitteltheit aller ästhetischen Erscheinungen deutlicher zu betonen.
Wie alle bisher erwähnten Präsenzdenker bezeichnet auch Seel derartige Wahr-
nehmungserlebnisse als „eine mystische Erfahrung“464, die auf einem Verlangen
beruhe, „der Gegenwart des eigenen Daseins wahrnehmend inne zu sein“465.
Dieses Zitat deutet bereits den philosophischen Einfluss Heideggers an, der im
Laufe von Seels Ausführungen immer deutlicher zum Tragen kommt, vor allem
wenn Seel fordert, „nicht erscheinungsvergessen“ zu sein und „nicht den Ge-
schmack für den Augenblick“466 zu verlieren. Diese ‚Erscheinungsvergessenheit‘
gemahnt sehr an Heideggers Seinsvergessenheit, weshalb es naheliegt, Seels Er-
scheinungsbegriff als eine ästhetische Auslegung von Heideggers existenzphilo-
sophischem Seinsbegriff zu deuten.

Dies würde auch erklären, warum Seels Erscheinen sich ausdrücklich nicht
in „Begriffen des Soseins oder des Scheins“467 erschöpft, und warum in Bezug
auf ästhetische Phänomene neben einer „Wahrnehmung-als“ vor allem eine
„Wahrnehmung-daß“468 zentral sei. Denn wie in Kapitel 2.2 und 2.4 erläutert,
spielt die subordinierende Konjunktion daß eine entscheidende Rolle bei der
Beschreibung von Heideggers Sein und von Wittgensteins Mystik:

460 Ebd., S. 38.
461 Ebd., S. 39f.
462 Vgl. ebd., S. 161, Fußnote 61: „Insofern handeln auch diese Betrachtungen ‚von realer

Gegenwart‘ – freilich nicht in der theologischen Bedeutung, die George Steiner aller
stärkeren ästhetischen Erfahrung unterlegt.“

463 Ebd., S. 39.
464 Ebd., S. 236.
465 Ebd., S. 39.
466 Ebd., S. 40.
467 Ebd., S. 9.
468 Ebd., S. 51.

138

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Sein liegt im Daß- und Sosein, in Realität, Vorhandenheit, Bestand, Geltung, Dasein,
im ‚es gibt‘. (SuZ: 7)
Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern daß sie ist. (TLP: 6.44)

Es verwundert daher nicht, dass Seel im Rahmen seiner Überlegungen neben
dem Mystischen auf einen weiteren zentralen Begriff Wittgensteins rekurriert,
nämlich die Grenze:

Die Ästhetik läßt eine Grenze aller theoretischen Weltauffassung sichtbar werden, der
gegenüber Erkenntnistheorie und Philosophie des Geistes nicht blind sein dürfen.
(Seel 2000: 41)

Auch wenn Seel in seiner Ästhetik des Erscheinens nur an einer Stelle explizit auf
Wittgenstein verweist469, scheint es alles andere als ein Zufall zu sein, dass die
Einzelkapitel dieses Buchs Überschriften tragen wie „Grenzen des Erken-
nens“470, „Grenzerfahrungen außerhalb und innerhalb der Kunst“471 oder „Sein
und Zeigen“472. Seel geht es in seiner Theorie vor allem um eine „Begegnung
mit Grenzen der Gestaltbarkeit, Verständlichkeit, und Zuhandenheit der
Welt“473, um „den Rand unserer Wahrnehmungsfähigkeit“ und damit um „eine
Grenze des bewußten Seins“474. Diese Zitate verdeutlichen, dass es Seel mit sei-
nem Erscheinungs-Begriff im Wesentlichen um dasselbe geht wie Steiner, Nan-
cy und Bohrer mit ihrem Präsenz- bzw. Präsens-Begriff, nämlich um die Be-
schreibung ästhetischer Phänomene, die sich nur in ihrer Performanz, nur in
ihrer Prozessualität zeigen. Prozesse dieser Art sind jedoch von entscheidender
Bedeutung für das stillschweigende Verständnis unserer Existenz, denn ästheti-
sches Erscheinen

ist stets ein Erscheinen realer Präsenz; es ist ein Prozeß, auf den wir nicht achten kön-
nen, ohne mit sinnlicher Intensität auf die Gegenwart unserer Existenz zu achten. (Seel
2000: 160f.)

Seels Erscheinungs-Begriff kann also als ein Versuch begriffen werden, diejenige
Eigenschaft des Präsenz-Phänomens genauer zum Ausdruck zu bringen, die
sich mit Ausdrücken wie „Vollzug der Wahrnehmung“475, „Ereignis-Objekte“476,
„Prozessualität des Kunstwerks“477 oder „Prozessualität menschlichen Inder-
weltseins“478 umschreiben lässt. Gemeint ist dabei stets die unsagbare Perfor-
manz eines ästhetischen Phänomens, in der sich das Sein bzw. das Mystische

469 Vgl. ebd., S. 255.
470 Ebd., S. 89.
471 Ebd., S. 227.
472 Ebd., S. 242.
473 Ebd., S. 223.
474 Ebd., S. 253.
475 Ebd., S. 96.
476 Ebd., S. 98.
477 Ebd., S. 39.
478 Ebd., S. 184.

139

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


zeigt. Abgesehen von der semantischen Betonung dieses performativen Aspekts
unterscheidet sich Seels Erscheinungs-Begriff nur geringfügig von Bohrers Prä-
sens-Begriff, Nancys Präsenz-Begriff oder einer säkularen Lesart von Steiners
Präsenz-Begriff.

 
Seels Ästhetik des Erscheinens führt jedoch eine für präsenzanalytische Belange
äußerst interessante Differenzierung ein, die das ästhetische Erscheinen drei un-
terschiedlichen Phänomenbezirken zuweist, indem sie bloßes Erscheinen, atmo-
sphärisches Erscheinen und artistisches Erscheinen voneinander trennt.

Bloßes Erscheinen meint eine „kontemplative ästhetische Wahrnehmung“479 au-
ßerhalb eines artistischen Rahmens, bei der sich das Subjekt von der „bloßen
Präsenz“ eines Gegenstands und „der an ihm koexistierenden und interferieren-
den Erscheinungen fesseln“480 lässt. Beispiele hierfür wären Naturerscheinun-
gen wie ein Sonnenaufgang oder ein Wasserfall, aber auch menschgemachte
Phänomene wie die Landung eines Flugzeugs oder die Geräusche einer vielbe-
fahrenen Straße.

Atmosphärisches Erscheinen stellt sich hingegen ein, wenn von einer „korre-
sponsiven ästhetischen Wahrnehmung“481 gesprochen werden kann, also von
einer Wahrnehmung, bei der „Aspekte des biografischen und historischen Wis-
sens“482 eine wichtige Rolle spielen. Verbindet man den Anblick eines Wasser-
falls beispielsweise mit einer waghalsigen Kanufahrt, die man einmal unter-
nommen hat, oder den Anblick eines Wolkenkratzers mit den Schreckensbil-
dern der Terroranschläge vom 11. September, so speist sich die Intensität der er-
lebten ästhetischen Wirkung nicht nur aus dem bloßen Anblick des jeweiligen
Objekts, sondern auch aus einer bestimmten „existenziellen Bedeutsamkeit“483,
die eine damit verbundene Atmosphäre erzeugt.

Artistisches Erscheinen bezieht sich schließlich auf Kunstwerke, die Seel defi-
niert als „konstellative Darbietungen […] deren Sinn an eine nichtsubstituierba-
re (durch keine andere Kombination von Elementen ersetzbare) Ausführung
ihres Materials gebunden ist“484. Das Kunstwerk unterscheidet sich von Objek-
ten des bloßen oder des atmosphärischen Erscheinens also zum einen durch die
individuelle Anordnung seiner Zeichenelemente und zum anderen durch die
Tatsache, dass diese Anordnung präsentiert, also bewusst zur Schau gestellt wird.
Seel betont jedoch, dass Kunstwerke auch Objekte eines bloßen oder eines at-
mosphärischen Erscheinens sein können485.

479 Ebd., S. 150.
480 Ebd.
481 Ebd., S. 154.
482 Ebd.
483 Ebd., S. 152.
484 Ebd., S. 157.
485 Ebd., S. 156.

140

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ein sehr gutes Beispiel zur Veranschaulichung des analytischen Werts dieser
Begriffe bildet die berühmte Plastiktüten-Szene aus dem Film American Beauty
(1999)486, die Seel selbst ausführlich behandelt487. In dieser Szene (American
Beauty, TC: 1:01:53–1:05:03) zeigt der introvertierte und etwas verschrobene
Teenager Ricky seiner Nachbarin Jane, zu der er sich sehr hingezogen fühlt, ein
selbstgedrehtes Video von einer Plastiktüte, die auf einer Straße Minuten lang
vom Wind durch die Luft gewirbelt wird. Ricky erklärt, dass ihn der Anblick
dieser ‚tanzenden‘ Tüte sehr bewegt hat:

Das war einer von jenen Tagen, an denen es jeden Moment schneien kann und Elektri-
zität in der Luft liegt. Man kann sie fast knistern hören, stimmt’s? Und diese Tüte hat
einfach mit mir getanzt, wie ein kleines Kind, das darum bettelt mit mir zu spielen. 15
Minuten lang. An dem Tag ist mir klar geworden, dass hinter allen Dingen Leben
steckt und diese unglaublich gütige Kraft, die mich wissen lassen wollte, dass es keinen
Grund gibt Angst zu haben, nie wieder. Ein Video ist ein armseliger Ersatz, ich weiß,
aber es hilft mir mich zu erinnern, und ich muss mich erinnern. Es gibt manchmal so
viel Schönheit auf der Welt, dass ich sie fast nicht ertragen kann, und mein Herz droht
dann daran zu zerbrechen. (American Beauty, TC: 1:02:20)

Jane ist vom Video und von Rickys Monolog so beeindruckt, dass sie ihn zum
ersten Mal küsst. Der Anblick der herumfliegenden Plastiktüte stellte für Ricky
am Tag der Videoaufnahme ein Objekt des bloßen Erscheinens dar, und auch für
den Rezipienten des Films können die Bilder der ästhetisch durch die Luft tan-
zenden Tüte als ein bloßes Erscheinen erlebt werden.

Diese Videoaufnahme stellt für beide Figuren jedoch auch ein Objekt des at-
mosphärischen Erscheinens dar, da für Ricky die Darbietung dieser Aufnahme
eine intime Offenlegung seines Seelenlebens darstellt, und da für Jane diese Vi-
deoaufnahme untrennbar mit einer neuen emotionalen Nähe zu Ricky verbun-
den ist, womit der Anblick dieser fliegenden Plastiktüte für beide Figuren bio-
grafisch aufgeladen und existenziell bedeutsam wird. Es ist aber auch durchaus
denkbar, dass der Rezipient des Films American Beauty sich bei dieser Szene an
einen ähnlichen Moment aus seinem eigenen Leben erinnert, in dem er einer
begehrten Person ein besonderes Hobby demonstriert oder eine ungewöhnli-
che Leidenschaft offenbart hat, wodurch die Plastiktüte auch für den extrafilmi-
schen Zuschauer zu einem Objekt atmosphärischen Erscheinens werden könn-
te.

Für eine filmwissenschaftliche Analyse ist jedoch vor allem die Darbietung
des besagten Videos als Video, also die Darbietung als Darbietung entschei-
dend, da diese die Plastiktüte erst zu einer „Ikone der ästhetischen Anschauung
selbst“488 macht. Dieser selbstreflexive Aspekt verleiht dem Video erst seinen
präsenztheoretischen Symbolcharakter, da in dieser Filmszene nichts Geringe-

486 Sam Mendes: American Beauty. DVD. 121 Min. USA 1999.
487 Vgl. Seel (2007), S. 17ff.
488 Ebd., S. 17.

141

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


res zur Schau gestellt wird als die komplexen Wirkungsmechanismen ästheti-
schen Erscheinens selbst. Die Plastiktüten-Szene wird so für den Rezipienten zu
einem Objekt artistischen Erscheinens, zu einer komplexen konstellativen Darbie-
tung, die ihr Wirkungs-Potenzial aber auch aus Elementen eines bloßen und/
oder atmosphärischen Erscheinens bezieht. Seel schreibt hierzu zusammenfas-
send:

Gleichgültig, ob wir es mit einem Ausschnitt der Realität zu tun haben, mit einer Dar-
bietung von Realität oder mit der Darbietung einer Darbietung – was wir wahrneh-
men, wenn wir etwas ästhetisch wahrnehmen, ist ein Spiel von Erscheinungen, das nie-
mals nur Schein, sondern ein Ineinander und Miteinander phänomenaler Aspekte ist.
(Seel 2007: 18)

Dieses Beispiel aus American Beauty zeigt, dass Seels Differenz aus bloßem, at-
mosphärischem und artistischem Erscheinen dabei helfen kann, textimmanente
und rezeptionsästhetische Aspekte der Präsenzproduktion und des Präsenzerle-
bens auf gewinnbringende Weise zu beschreiben.

Aktive Passivität

So wie Karl Heinz Bohrer spricht auch Martin Seel, wenn er sich auf das Erleben
ästhetischer Präsenz bezieht, vornehmlich von einem Augenblick:

Die ästhetische Aufmerksamkeit für ein Geschehen der äußeren Welt ist so zugleich
eine Aufmerksamkeit für uns selbst: für den Augenblick hier und jetzt. (Seel 2000: 39)

Die ästhetische Wahrnehmung ist auf das gleichzeitige und das augenblickliche Gege-
bensein ihres Gegenübers gerichtet. (ebd.: 54)

Besinnung auf die Gegenwart ist – wie vor allem Karl Heinz Bohrer nicht müde gewor-
den ist zu betonen – ein basales Motiv aller ästhetischen Anschauung. Es geht den Sub-
jekten der ästhetischen Wahrnehmung um ein Verspüren der eigenen Gegenwart im
Vernehmen der Gegenwart von etwas anderem. In der sinnlichen Präsenz des Gegen-
standes werden wir eines Augenblicks unserer eigenen Gegenwart inne. (ebd.: 62)

Seels Augenblicks-Begriff ist dabei – ähnlich wie bei Bohrer – mit einem gewis-
sen Willensverlust verbunden, der die Grenze zwischen Subjekt und Objekt
phänomenologisch aufhebt489:

Es ist ein Grundzug aller ästhetischen Verhältnisse, daß wir uns in ihnen, wenn auch in
ganz verschiedenen Rhythmen, Zeit für den Augenblick nehmen. In einer Situation, in
der ästhetische Wahrnehmung wachgerufen wird, treten wir aus einer allein funktiona-
len Orientierung heraus. Wir sind nicht länger darauf fixiert (oder nicht länger allein

2.8.2

489 Vgl. Bohrer 1994, S. 177: „[D]as heißt, daß das Subjekt ‚sein Individuum‘, seinen Willen,
vergißt und nur noch als reines Subjekt, als klarer Spiegel des Subjekts bestehen bleibt;
so daß es ist, als ob der Gegenstand allein da wäre, ohne jemanden, der ihn wahrnimmt,
und man also nicht mehr den Anschauenden von der Anschauung trennen kann, son-
dern beide eines geworden sind, in dem das ganze Bewußtsein von einem einzigen an-
schaulichen Bilde gänzlich gefüllt und eingenommen ist.“

142

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


darauf fixiert), was wir in dieser Situation erkennend und handelnd erreichen können.
Wir begegnen dem, was unseren Sinnen und unseren Imaginationen hier und jetzt
entgegenkommt, um dieser Begegnung willen. (Seel 2000: 44f.)

Die Verben „erreichen“ und „begegnen“ stehen in diesem Zitat für die beiden
Pole Intentionalität und Nicht-Intentionalität bzw. Aktivität und Passivität. Aller-
dings muss man sich für einen solchen Augenblick willenloser Passivität Zeit
„nehmen“, was wiederum eine gewisse Aktivität des Willens impliziert, wie
auch die Formulierung „dieser Begegnung willen“ suggeriert. Das Verhältnis
von intentionaler Aktivität und nicht-intentionaler Passivität scheint somit äu-
ßerst komplex, wenn nicht gar widersprüchlich zu sein.

Seel versucht diese widersprüchliche Denkfigur, an der sich unter anderem
auch Dieter Mersch abarbeitet490, mit der Wendung ‚aktive Passivität‘ aufzulö-
sen, die titelgebend für seinen 2014 erschienen Band zu diesem Phänomenkom-
plex ist. Seel entlehnt diese contradictio in adiecto einem Zitat von Adorno, das
sich mit den Besonderheiten der Kunstrezeption beschäftigt:

Es käme weniger darauf an, was einem das Kunstwerk ‚gibt‘, als darauf, was man dem
Kunstwerk gebe, das heißt: ob man in einer bestimmten Art von aktiver Passivität, oder
von angestrengtem Sich-Überlassen an die Sache, ihr das gibt, was sie von sich aus ei-
gentlich erwartet. (Adorno 2009: 190)491

Seel verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass sich der kunsttheoretische
Gedanke einer aktiven Passivität bereits lange vor Adorno findet, nämlich in
einer Passage aus Friedrich Schlegels Lucinde492:

Nur mit Gelassenheit und Sanftmut, in der heiligen Stille der echten Passivität kann
man sich an sein ganzes Ich erinnern, die Welt und das Leben anschauen. Wie ge-
schieht alles Denken und Dichten, als daß man sich der Einwirkung irgendeines Geni-
us ganz überläßt und hingibt? Und doch ist das Sprechen und Bilden nur Nebensache
in allen Künsten und Wissenschaften, das Wesentliche ist das Denken und Dichten,
und das ist nur durch Passivität möglich. Freilich ist es eine absichtliche, willkürliche,
einseitige, aber doch Passivität. (zitiert in Seel 2014: 253)

Seel konstruiert mit diesen Beispielen eine Traditionslinie, die auch Karl Heinz
Bohrer in seinen Texten postuliert, nämlich ein Präsenzdenken, das sich von
den deutschen Frühromantikern Schlegel und Novalis über Nietzsche und

490 Vgl. Dieter Mersch: Vor dem Realen. In: Mario Grizelj, Oliver Jahraus und Tanja Prokic
(Hg.) Vor der Theorie. Immersion – Materialität – Intensität. Würzburg: Königshausen
& Neumann 2014, S. 19-36, u.a. S. 19f.: „An der Differenz zwischen Aktiv und Passiv
scheint sich jedoch unser gesamtes Verhältnis zum Theoretischen wie zum Realen […]
zu entscheiden“ und S. 21: „Man könnte sagen: Die actio erweist sich hier als immer
schon responsiv; sie ist re-actio auf ein Sich-Anbietendes, Zeigendes, ein Erscheinen“.

491 Zitiert nach: Theodor. W. Adorno: Ästhetik [1958/59]. In: Ders. Nachgelassene Schrif-
ten. IV. Abteilung: Vorlesungen, Bd. 3. Hg. von Eberhard Ortland. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2009.

492 Zitiert nach Friedrich Schlegel: Lucinde [1799]. Ein Roman. Stuttgart: Reclam 1963,
S. 34.

143

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Heidegger bis hin zu Adorno und den Präsenzdenkern der Gegenwart er-
streckt493. Gemein ist all diesen Denkern, dass sie in Bezug auf intensive ästheti-
sche Erlebnisse von einer Art „bereitwilligen Hingabe“494 sprechen, in der die
Suspension bestimmter kognitiver Prozesse zu einer Intensivierung der ästheti-
schen Erfahrung führt. Diesen paradoxen Umstand überspitzt Seel mit der For-
mel: „Kein Selbstgewinn ohne Selbstverlust“495.

‚Aktive Passivität‘ darf jedoch nicht vorschnell als bloßes Spiel mit paradoxen
Formulierungen missverstanden werden, wie unter anderem Eva Weber-Guskar
suggeriert496. Seels Begriff stellt vielmehr einen ambitionierten Versuch dar,
dem psychologischen und philosophischen Phänomen ästhetischer Überwälti-
gung terminologisch gerecht zu werden. Die vermeintlich paradoxe Wendung
einer ‚aktiven Passivität‘ ließe sich jedoch etwas entwirren, und zwar in Form
einer kausalen bzw. temporalen Aufteilung in drei Phasen, nämlich in

 

1. das aktive bzw. intentionale Sicheinlassen auf ein ästhetisches Phänomen,
2. das passive bzw. nicht-intentionale Erleben eines ästhetischen Phänomens und
3. das aktive bzw. intentionale Reflektieren eines ästhetischen Phänomens.

 
Allerdings kann die Reihenfolge dieser Phasen auch variieren. So ist es bei-
spielsweise möglich, dass ein Rezipient von einer ästhetischen Erscheinung re-
gelrecht ‚überfallen‘ wird und sich erst in einer zweiten Phase bewusst auf das
Rezeptionserlebnis einlässt, ebenso ist es möglich, dass eine anfängliche Reflexi-
on in ein Präsenzerlebnis mündet. Seel schreibt hierzu:

Für den Prozeß der kunstbezogenen Wahrnehmung ist es nicht entscheidend, welche
dieser Kräfte – das sinnliche Vernehmen, das imaginierende Vorstellen oder die reflek-
tierende Besinnung – jeweils die Führung übernimmt; entscheidend ist vielmehr, daß
sie auf die eine oder andere Weise zusammen und dabei über kurz oder lang in eine
Bewegung kommen. (Seel 2000: 138)

Für Seel ist also vor allem der Umschlag von Aktivität zu Passivität entscheidend
bzw. die erlebte Vermischung beider Phänomene. Diese komplexe Prozessualität
findet sich, wie bereits in Kapitel 2.3.5 erläutert, auch bei Heideggers Gelassen-
heit:

Die Gelassenheit ist in der Tat das Sichloslassen aus dem transzendentalen Vorstellen
und so ein Absehen vom Wollen des Horizonts. Dieses Absehen kommt nicht mehr
aus einem Wollen, es sei denn, der Anlaß zum Sicheinlassen in die Zugehörigkeit zur

493 Vgl. Bohrer (1994), S. 123.
494 Seel (2014), S. 254.
495 Ebd., S. 241.
496 Vgl. Eva Weber-Guskar: Lauter schöne Explosionen. In: ZEIT ONLINE, 30. Oktober

2014. (Zugriff: 21.4.2017).

144

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Gegnet bedürfe einer Spur des Wollens, welche Spur jedoch im Sicheinlassen ver-
schwindet und vollends in der Gelassenheit ausgelöscht ist. (Gel: 62)

Für eine heideggerianische Lesart von Seels aktiver Passivität spricht auch die
Tatsache, dass Seel diesbezüglich von einer „ästhetische[n] Freiheit“497 spricht,
die auf einer menschlichen Fähigkeit zur „Rezeptivität und Responsivität“498

fußt, und die bei voller Entfaltung „ein gesteigertes menschliches Existenzbe-
wusstsein“499 bewirken kann. Seels ‚aktive Passivität‘ und die damit verbunde-
nen ‚Augenblicke‘ tragen also fundamentalontologische Züge.

Allerdings ist ein solches Existenzbewusstsein bei Seel – anders als bei
Heidegger – unmittelbar verbunden mit einer ethischen Komponente. Denn
erst die aktive Passivität ermögliche es, wirklich unbefangen und ungehemmt
über eigene Neigungen und Überzeugungen nachzudenken:

Ein Leben in Selbstachtung und Selbstbestimmung hängt von der Bereitschaft zu einer
wenigstens hypothetischen Variation der eigenen Überzeugungen, Bindungen, Affini-
täten und Obsessionen ab. So sehr diese Bereitschaft in vielen Kontexten des Handelns
eine gehörige und manchmal schwer erträgliche Zumutung darstellt – in der Sphäre
des Ästhetischen verwandelt sie sich in eine besondere Quelle der Lust. (Seel 2014:
259)

Diese ethische Dimension ästhetischer Augenblicke dürfe jedoch keinesfalls mit
einer „plumpen Moralisierung der ästhetischen Sensibilität“500 verwechselt wer-
den. Denn der große Vorteil der aktiven Passivität gegenüber dem konkreten
und mitunter rigorosen Normdenken liege vor allem

in dem Vermögen einer unreglementierten Justierung der Balance von Weltvertrauen
und Weltmisstrauen, Selbstsicherheit und Selbstzweifel, Selbstverlust und Selbstge-
winn. Darin liegt das Ethische im Ästhetischen. (Seel 2014: 260)

Aktive Passivität kann so zu ungeahnten und interessanten Denkanstoßen onto-
logischer, psychologischer und sozialer Natur führen. Auf diese Weise erhält
Seels Augenblicks-Begriff – anders als bei Bohrer – auch eine ethische Dimensi-
on. Einen ähnlichen Ansatz verfolgt auch Dieter Mersch mit seiner „Ethik der
Responsivität“501, auf die später ausführlicher einzugehen sein wird.

Radikale Immanenz

Wie eingangs erwähnt, besitzen ästhetische Erscheinungen für Seel einen mysti-
schen Charakter502, da Ereignisse dieser Art mit einer gewissen Affirmation des

2.8.3

497 Seel (2014), S. 264.
498 Ebd.
499 Ebd., S. 258.
500 Ebd., S. 259.
501 Mersch (2002a), S. 423.
502 Seel (2000), S. 236.

145

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


begrifflich und praktisch Unbestimmbaren“503 einhergehen, die dem Rezipien-
ten die „selbstzweckhafte Gegenwärtigkeit des eigenen Daseins“504 vor Augen
führen kann. Diese spezielle Gegenwärtigkeit des eigenen Daseins speist sich
bei Seel vor allem aus einem Bewusstsein für die eigene Sterblichkeit. Diese
Endlichkeit werde aber während eines intensiven ästhetischen Erlebnisses nicht
als etwas Bedrohliches wahrgenommen, sondern fungiere stattdessen als eine
Quelle der Lust:

Die ästhetische Lust ist eine Lust des endlichen Daseins am endlichen Dasein. In dieser
Endlichkeit aber entdeckt die ästhetische Anschauung die Gelegenheit einer Vergegen-
wärtigung unendlicher Möglichkeiten, die in der theoretischen und praktischen Verfü-
gung nicht erfahren werden können. (Seel 2000: 220)

Die Annahme, dass eine „Lust des endlichen Daseins am endlichen Dasein“ un-
trennbar mit einer „Vergegenwärtigung unendlicher Möglichkeiten“ verbunden
ist, erinnert stark an die Thanatologie von Sein und Zeit und an Heideggers For-
mulierung einer „Freiheit zum Tode“ (SuZ: 266), der zufolge erst ein volles Be-
wusstsein der eigenen Sterblichkeit es erlaubt, sich aus der „Illusion des Man“
(ebd.) zu befreien und so zu seinem „eigentlichen Selbstsein“ (ebd.: 268) zu ge-
langen. Erst durch diese ‚Freiheit zum Tode‘ kann das Dasein laut Heidegger
aus dem Existenzmodus einer passiven „Geworfenheit“ (ebd.: 135) in den Exis-
tenzmodus eines „verstehenden Sichentwerfens“ (ebd.: 195) wechseln. Seel re-
kurriert implizit auf diesen Gedanken Heideggers, wenn er von einer „ästheti-
schen Freiheit“505 spricht und alle ästhetischen Objekte als eine „Aktualisierung
solcher Formen des Sichverlierens, die einem freien Selbstverhältnis förderlich
sind“506, begreift.

Seel spricht in diesem Zusammenhang von einer „mystischen Erfahrung“507,
betont jedoch, dass eine solche Mystik nur in einem „rein formalen Sinn“508 zu
verstehen sei, da hier „kein Phänomen der Transzendenz, sondern der radikalen
Immanenz“509 vorliege. Der Ausdruck radikale Immanenz korrespondiert dabei
im Wesentlichen mit Karl Heinz Bohrers Begriff einer Transzendenz ohne Trans-
zendenz, der sich auf einen geistigen Zustand bezieht, der „definitiv das Ge-
wöhnlich-Alltägliche ins Spirituelle transzendiert“, dabei jedoch „innerweltlich
und ohne jeden Anflug von Dunkelheit“510 bleibt. Seels Mystifizierung der
Kunst meint somit explizit kein „Hinausgehen über die Welt der Erscheinun-

503 Ebd., S. 38.
504 Ebd., S. 41.
505 Seel (2014), S. 251.
506 Ebd., S. 241.
507 Seel (2000), S. 246.
508 Ebd., S. 236.
509 Ebd., S. 227.
510 Bohrer (2003), S. 79f.

146

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


gen, sondern vielmehr […] ein Sichverlieren in diese Welt“511. Anders als
George Steiner, der seine real presences als Manifestationen Gottes deklariert,
oder als Jean-Luc Nancy, der seine birth to presence als ein Ereignis beschreibt, in
dem die Grenze zwischen Transzendenz und Immanenz ad absurdum getrieben
wird512, bezieht Seel unmissverständlich Stellung für eine säkulare Lesart ästhe-
tischer Präsenzphänomene.

Diese radikale Immanenz stellt für Martin Seel allerdings kein rein geistiges
Phänomen dar, sondern ebenso ein intensives körperliches und emotionales Er-
lebnis:

[J]edes ästhetische Spiel wird um eine Anschauung von Gegenwart gespielt. Wir spielen,
weil wir – wir spielen, wenn wir – bewegt sein wollen um dieses Bewegtseins willen.
Dieses Bewegtsein kann körperlich oder emotional oder beides sein. Der Sinn des
Spielens ist leibliche oder seelische Agitation. (Seel 2000: 215f.)

Ein wichtiger Faktor zur Beschreibung leiblicher und seelischer Agitationen
dieser Art ist – wie schon bei Bohrers emphatischen, erschreckenden und nega-
tiven Augenblicken – die wahrgenommene Intensität:

Der höchst immaterielle Gewinn, der hier erzielt werden kann, betrifft nicht allein
eine gesteigerte Intensität eines leiblich-seelischen Sich-gegenwärtig-Seins, sondern da-
rüber hinaus eine gesteigerte Intensität des Bewußtseins von Gegenwart. (Seel 2000:
218)

Leib und Seele bzw. Körper und Geist sind von den Effekten einer radikalen
Immanenz gleichermaßen betroffen, weshalb Seel auch entschieden dem Sinn-
Präsenz-Dualismus von Hans Ulrich Gumbrecht513 widerspricht, der später
noch Gegenstand dieser Arbeit sein wird. Statt einen Antagonismus zu entwer-
fen, postuliert Seel eine Art Symbiose beider Phänomene, in der Sinn und
Sinnlichkeit sich gegenseitig potenzieren514.

Aus diesem Grund betrachtet er die von Karl Heinz Bohrer und Hans Ulrich
Gumbrecht vielfach geschmähte, sinnzentrierte Hermeneutik auch nicht als ein
„Auslaufmodell“515, sondern als eine Theorie, die sich lediglich ihrer phänome-
nologischen Wurzeln wieder bewusst werden muss:

Die Hermeneutik ist sehr wohl in der Lage, das ganze Feld des Ästhetischen zu bestel-
len, jedenfalls dann, wenn sie mit einer hellsichtigen Phänomenologie im Bunde

511 Seel (2000), S. 227.
512 Zur Erinnerung vgl. Nancy (1993), S. 349: „The region from which presence comes and

to which it goes, overflowing itself, ebbing within itself, is where transcendence and im-
manence would come to be confused in the very impossibility of their confusion. In this
place, which is at once without place and in hundred places (312, to be exact), the trans-
cendent and the immanent would imitate each other, in an impossible and tenacious imita-
tion.”.

513 Vgl. Seel (2007), S. 82-93.
514 Vgl. ebd., S. 23.
515 Ebd., S. 28.

147

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


bleibt. Und es mag sogar nur eine so verstandene Hermeneutik sein, die das Spektrum
der ästhetischen Phänomene angemessen zu behandeln vermag. (Seel 2007: 28)

Um Kunstwerke angemessen analysieren zu können, müsste eine solche Herme-
neutik jedoch einen alten Antagonismus beseitigen, der mit Seels Präsenzden-
ken unvereinbar ist:

Zu einer vollständigen Rehabilitierung eines angemessenen Begriffs der Kunsterfah-
rung muss freilich ein Dogma beiseitegeräumt werden, an dem die hermeneutische
Tradition selbst nicht unschuldig ist: Dieses Dogma besagt, dass eine emphatische und
eine reflektierte Wahrnehmung künstlerischer Objekte nicht zusammen bestehen kön-
nen. (Seel 2007: 34)

Es wird betont, dass Reflexion lediglich eine „Phase oder Dimension der ästheti-
schen Erfahrung“516 darstelle, die man nicht verabsolutieren dürfe. Gemäß die-
ser Argumentation würden Emphase, Sinnlichkeit, Augenblick und Präsenz
eine zweite phänomenologische Dimension bzw. eine zweite Phase der ästhetischen
Wahrnehmung bilden, die für das Verständnis von Literatur und von Kunst allge-
mein ebenso unerlässlich wäre wie die Dimension bzw. die Phase der Reflexion.

Aus diesem Grund greift Seel auch Paul de Man und dessen Dekonstruktion
an, da er dessen Text Semiologie und Rhetorik als Ursprung der „Dichotomie zwi-
schen mitgehender und distanzierter Kunstwahrnehmung“517 auffasst. Das de-
konstruktivistische Paradigma der Nachträglichkeit allen Verstehens und der
Unverfügbarkeit von Präsenz habe zu einem Zelebrieren gescheiterter Sinnbil-
dungsprozesse geführt, doch

wir sollten uns nicht einreden lassen, dass Kunstwerke dazu da sind, unser eigenes –
und sei es nur hermeneutisches – Scheitern zu genießen. (Seel 2007: 37)

Eine Alternative zur dogmatischen Sinnzentrierung der Hermeneutik und zur
genussvollen Sinnaufgabe der Dekonstruktion bietet Martin Seel in Gestalt sei-
ner Ästhetik des Erscheinens, die den Versuch unternimmt, mit phänomenologi-
schem Vokabular und fundamentalontologischen Prämissen die komplexe
Wahrnehmung ästhetischer ‚Spiele‘ adäquat zu beschreiben. Eine präsenztheo-
retische Analyse ästhetischer Erscheinungen ist jedoch ebenso auf eine detail-
lierte Betrachtung formaler Gesichtspunkte angewiesen wie eine hermeneuti-
sche oder dekonstruktivistische Herangehensweise, wie im Folgenden gezeigt
werden soll.

Rauschen und Rausch

Anhand der Plastiktüten-Szene aus American Beauty wurde in Kapitel 2.8.1 de-
monstriert, wie sich Seels Differenz zwischen bloßem, atmosphärischem und artis-

2.8.4

516 Ebd., S. 33.
517 Ebd., S. 35.

148

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tischem Erscheinen im Rahmen einer Textanalyse einsetzen lässt. Für den Begriff
des Erscheinens – einschließlich der drei genannten Subtypen – gilt immer,
dass sich für den Rezipienten im Augenblick der Erscheinung die Subjekt-Ob-
jekt-Differenz aufzulösen scheint, wodurch eine spezielle Intensität entsteht.
Aus heuristischen Gründen führt Seel gegen Ende seiner Ästhetik des Erscheinens
eine weitere Unterscheidung ein, die die Subjekt- und die Objektseite ästheti-
scher Wahrnehmung genauer beleuchtet, nämlich die Differenz zwischen Rau-
schen und Rausch.

Während sich ‚Rausch‘ in Übereinstimmung mit der alltäglichen Bedeutung
des Wortes auf einen „subjektive[n] Zustand“518 bezieht, der sich durch eine be-
sondere Intensität auszeichnet, meint ‚Rauschen‘ einen „Vorgang auf der Ob-
jektseite“519, also ein Phänomen des ästhetischen Objekts selbst. Dabei wird be-
tont, dass beide Phänomene einander nicht zwingend bedingen, denn

[w]ie nicht jeder Rausch das Vernehmen eines Rauschens zur Folge hat, so bewirkt
nicht jedes Rauschen bei denen, die es wahrnehmen, einen Rausch. (Seel 2000: 227)

Daher wäre es treffender zu sagen, dass Objekte ästhetischer Anschauung das
Potenzial besitzen, durch ihr performatives Rauschen einen subjektiven Rausch
zu bewirken. An dieser Stelle unterscheidet Seel abermals zwischen alltäglichen
Phänomenen und artistischen Phänomenen, indem er ein bloßes Rauschen von
einem künstlichen Rauschen scheidet. Unter bloßes Rauschen fallen dabei alle Phä-
nomene, die nicht Teil eines Kunstwerks sind. Neben Naturphänomenen wie
dem Tosen eines Wasserfalls können dies also das Rumoren einer großen Stadt
oder das Flirren eines Bildschirms sein520.

Künstliches Rauschen ist hingegen ein Phänomen der Kunst und somit das Re-
sultat einer konstellativen Darbietung. Denn alles Hergestellte, Arrangierte oder
bewusst Inszenierte, das einem Publikum präsentiert wird, folgt anderen Ge-
setzmäßigkeiten als ein tosender Wasserfall oder ein kaputter Heimfernseher.
Die „genaue, individuelle Anordnung der Zeichenelemente“521 und das „perfor-
mativ[e] Kalkül“522 sind es, die ein Kunstwerk zu einem singulären Ereignis ma-
chen. Seel betont zudem, dass eine gewisse „Undeutlichkeit zum Kalkül der ar-
tistischen Operation“523 gehöre und dass artistische Undeutlichkeiten darauf
ausgelegt seien, einen „Koordinatenverlust“524 seitens des Rezipienten zu erzeu-
gen. Diese beiden Begriffe decken sich im Wesentlichen mit der Vagheit und der
Irritation, die Karl Heinz Bohrer zu zwei der wichtigsten Eigenschaften artisti-

518 Ebd., S. 227.
519 Ebd.
520 Vgl. ebd., S. 229.
521 Ebd., S. 157.
522 Ebd., S. 158.
523 Ebd., S. 252.
524 Ebd.

149

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


scher Werke erklärt hatte525. Das Ziel semiotischer Undeutlichkeiten und damit
einhergehender Koordinatenverluste sei es, einen „Grenzfall des Bewußtseins“
zu provozieren, der uns „an den Rand unserer Wahrnehmungsfähigkeit“ trei-
ben soll, also „dorthin, wo wir nichts mehr erkennen und dennoch mit höchs-
ter Intensität wahrnehmen können“526. Auf diese besondere Intensität verweist
Seel mit dem Terminus ‚Rausch‘.

Anders als bei Bohrer wird jedoch betont, dass ein solcher Rausch in man-
chen Fällen auf ein gewisses Kontextwissen angewiesen ist, also auf bestimmte
historische, kulturelle oder biografische Vorkenntnisse:

Oft setzt uns erst ein von historischen und kunsthistorischen Kenntnissen getragenes
Verstehen in die Lage, uns von bestimmten Objekten der Kunst ergreifen zu lassen.
(Seel 2000: 139)

Des Weiteren ist es laut Seel zweitrangig, ob ein Rezipient zunächst passiv ver-
sunken oder analytisch distanziert an das Rauschen eines Kunstwerks heran-
geht, solange sich irgendwann ein ästhetischer Rausch einstellt:

Für den Prozeß der kunstbezogenen Wahrnehmung ist es nicht entscheidend, welche
dieser Kräfte – das sinnliche Vernehmen, das imaginierende Vorstellen oder die reflek-
tierende Besinnung – jeweils die Führung übernimmt; entscheidend ist vielmehr, daß
sie auf die eine oder andere Weise zusammen und dabei über kurz oder lang in eine
Bewegung kommen. (Seel 2000: 138)

Aus diesem Grund irrt Ulrich Tragatschnig in seiner Rezension zur Ästhetik des
Erscheinens, wenn er behauptet, dass Seels Theorie die Intertextualität moderner
bzw. postmoderner Kunst analytisch ausschließen würde527. Denn zu den er-
wähnten „kunsthistorischen Kenntnissen“ und zur damit einhergehenden „re-
flektierende[n]“ Besinnung“ ließe sich auch das Phänomen der Intertextualität
zählen, dass bei bestimmten konstellativen Darbietungen einen ästhetischen
Rausch entscheidend begünstigen kann.

Denkt man zusätzlich an Seels Begriff des atmosphärischen Erscheinens zurück,
der die Verbindung bestimmter ästhetischer Objekte mit „Aspekte[n] des bio-
grafischen und historischen Wissens“528 beschreibt, dann gilt, dass sogar außer-
textuelle Phänomene wie persönliche Lebenserinnerungen oder spekulative
Zukunftsvorstellungen ästhetische Rauschzustände auslösen können529. An die-
ser Stelle sollte jedoch – um gravierenden Missverständnissen vorzubeugen –
betont werden, dass individuelle Gedanken dieser Art bei einer literaturwissen-
schaftlichen Textanalyse nicht berücksichtigt werden können, da es sich hierbei

525 Vgl. Bohrer (1994), S. 185 und 188.
526 Ebd., S. 253.
527 Vgl. Ulrich Tragatschnig: Präsenz – Präsentation – Absenz. Eine Anmerkung zu Martin

Seels „Ästhetik des Erscheinens“. In: Schwarz. Sein oder Nicht-Sein? Kunsthistorisches
Jahrbuch Graz 28 (2004), S. 187-200, hier: S. 195ff.

528 Seel (2000), S. 154.
529 Vgl. ebd., S. 155.

150

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


um außertextuelle Phänomene handelt, bei der keine Intersubjektivität gegeben
ist. Zur Komplementierung der Faktoren, die auf rezeptionsästhetischer Ebene
einen Rausch bewirken können, ist dieser Aspekt jedoch unverzichtbar. Des
Weiteren kann es auf textimmanenter Ebene durchaus hilfreich sein, bestimmte
literarische Beschreibungen als Darstellungen eines atmosphärischen Erschei-
nens zu klassifizieren.

Auf Grundlage dieser Überlegungen lassen sich Seels Typologie aus bloßem,
atmosphärischem und artistischen Erscheinen und seine Differenz aus bloßem Rau-
schen, künstlichem Rauschen und subjektivem Rausch zu folgender Taxonomie
verbinden:

150 
 

 

Auf Grundlage dieser Überlegungen lassen sich Seels Typologie aus bloßem, 

atmosphärischem und artistischen Erscheinen und seine Differenz aus bloßem Rauschen, 

künstlichem Rauschen und subjektivem Rausch zu folgender Taxonomie verbinden: 

 

 

ästhetisches Erscheinen 
 
 
 

bloßes  
Erscheinen 

atmosphärisches 
Erscheinen 

artistisches  
Erscheinen 

 
 
 

Objekt Subjekt Objekt Subjekt Objekt Subjekt 
 

bloßes 
Rauschen 

 
Rausch 

bloßes 
Rauschen 

/  
künstliches 
Rauschen 

biografische 
und historische 

Assoziationen530 
+ 

Rausch 
 

 
künstliches 
Rauschen531 

 
Rausch 

 

 

In Bezug auf literarische Texte nimmt Seel eine weitere Feindifferenzierung vor, die aus 

Sicht einer präsenztheoretischen Methodologie sehr interessant ist. Seel identifiziert auf 

textueller Ebene nämlich vier Arten des Rauschens532: 

 

1. Phonetisches Rauschen: „Der Klang der Rede übertönt ihren Sinn.“  

2. Rhythmisches Rauschen: „Die Verlaufsform der Sätze überrollt jedes eindeutige 

Sagen.“ 

3. Logisches Rauschen: „Die logische Konstruktion der Sätze unterminiert ihren 

folgerichtigen Sinn.“  

4. Referentielles Rauschen: „Die Komplexität der semantischen Bezüge eines Textes 

lässt undurchsichtig werden, wovon er spricht.“ 

 

                                                 
530 Gemeint sind damit Gedanken und Emotionen, die rein individueller bzw. idiosynkratischer Natur sind und 
daher bei einer literaturwissenschaftlichen Textanalyse nicht berücksichtigt werden können.  
531 Einschließlich historischer, kunsthistorischer und intertextueller Aspekte, die sich vom Kunstwerk 
ausgehend intersubjektiv erschließen lassen.  
532 Seel (2000), S. 241, Fußnote 20. 

In Bezug auf literarische Texte nimmt Seel eine weitere Feindifferenzierung vor,
die aus Sicht einer präsenztheoretischen Methodologie sehr interessant ist. Seel
identifiziert auf textueller Ebene nämlich vier Arten des Rauschens532:

 
1. Phonetisches Rauschen: „Der Klang der Rede übertönt ihren Sinn.“
2. Rhythmisches Rauschen: „Die Verlaufsform der Sätze überrollt jedes eindeutige

Sagen.“
3. Logisches Rauschen: „Die logische Konstruktion der Sätze unterminiert ihren

folgerichtigen Sinn.“

530 Gemeint sind damit Gedanken und Emotionen, die rein individueller bzw. idiosynkrati-
scher Natur sind und daher bei einer literaturwissenschaftlichen Textanalyse nicht be-
rücksichtigt werden können.

531 Einschließlich historischer, kunsthistorischer und intertextueller Aspekte, die sich vom
Kunstwerk ausgehend intersubjektiv erschließen lassen.

532 Seel (2000), S. 241, Fußnote 20.

151

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


4. Referentielles Rauschen: „Die Komplexität der semantischen Bezüge eines Tex-
tes lässt undurchsichtig werden, wovon er spricht.“

 
Einen ähnlichen Typologieversuch wagte bereits George Steiner mit seiner Cor-
tesia, die sich in drei Formen aufspaltet: lexikalische, grammatikalische und se-
mantische Cortesia. Bei Seel zerfällt Steiners lexikalische Cortesia, die sich mit
dem allgemeinen Aufbau der Einzelwörter beschäftigt, in phonetisches und re-
ferentielles Rauschen, die grammatikalische Cortesia, die sich der syntagmati-
schen Ebene der Wörter widmet, geht auf in rhythmisches und logisches Rau-
schen, während Steiners semantische Cortesia, die sich unter Einbeziehung ex-
tratextueller Aspekte mit der Gesamtwirkung einer Passage oder eines ganzen
Texts befasst, sich am besten Seels referentiellem Rauschen zuordnen lässt. Seels
Typologie wirkt daher verglichen mit Steiners Aufteilung etwas differenzierter.
Interessant ist jedoch, dass Seel diese analytische Feindifferenzierung nicht im
Fließtext seiner Ästhetik des Erscheinens platziert, sondern stattdessen in einer
ausgesprochen langen Fußnote, so als würde er vor einer strengen, formalistisch
anmutenden Applikation seiner eigenen Theorie zurückschrecken. Dabei zeu-
gen die literarischen Beispielsanalysen in Ästhetik des Erscheinens und vor allem
in Die Macht des Erscheinens durchaus von analytischem Scharfsinn auf den vier
genannten Textebenen.

 
In Die Macht des Erscheinens analysiert Seel in einem als „Kritik“ betitelten Kapi-
tel auf ca. 80 Seiten 7 Kunstwerke aus den Bereichen Literatur, Fotografie und
Malerei. Unter den literarischen Texten sind vor allem Seels Überlegungen zu
Thomas Bernhards Korrektur (1975) und zu Botho Strauß’ Die Fehler des Kopisten
(1997) für die Zwecke dieser Arbeit interessant, in Ästhetik des Erscheinens sind
außerdem seine Ausführungen zu Elfriede Jelineks Die Kinder der Toten (1995)
aufschlussreich. Obwohl Seel selbst dabei nur indirekt auf seine oben skizzierte
Typologie des Rauschens zurückgreift, soll im Folgenden gezeigt werden, wie in
seinen Analysen explizit oder implizit auf phonetisches, rhythmisches, logisches
oder referentielles Rauschen hingewiesen wird.

 
Über Bernhards Korrektur heißt es bereits in der Ästhetik des Erscheinens, dass das
Werk zum einen auf motivischer Ebene das Tosen des Wassers in den Vorder-
grund stellt, zum anderen aber auch versucht, die Fließbewegungen des Wassers
durch einen besonderen Sprachfluss nachzubilden, der so wirkungsvoll ist, dass
alle inhaltlichen Aspekte in diesem zu versinken scheinen:

Der Sprachfluß überschwemmt die semantische und syntaktische Struktur der Sätze
und Satzreihen, die dann keine bestimmte Eröffnung oder Erzählung, Aussage oder
Andeutung mehr zum Besten geben, sondern nur noch Elemente eines verselbststän-
digten Sprachlebens sind, das den Leser phasenweise als ein rauschendes Reden gefan-
gennimmt. (Seel 2000: 241)

152

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Seel postuliert, dass ein „primärer Impuls“ literarischer Texte in der „mimeti-
schen Fähigkeit“ liegt, „Sequenzen von Worten und Sätzen zu erzeugen, die
selbst mit für das stehen, wovon mit ihnen die Rede ist“533. Mimesis bezeichnet
in diesem Zusammenhang jedoch nicht ausschließlich die Nachahmung der
alltäglichen Realität, sondern vielmehr eine artistische Form-Inhalt-Korrelation,
die auch phantastische Elemente, abstrakte Konzepte oder komplexe psychische
Vorgänge miteinschließt534. Bei Bernhards Sprache erkennt Seel die „Präsentati-
on einer aus Nothybriden [bestehenden] und darum in ihren erhabenen Konse-
quenzen stets absurd inkonsequenten Denkbewegung“535, die er für Bernhards
besonderen Beitrag zur „Bewusstseinsliteratur der europäischen Moderne“536

hält. Die Besonderheit der bernhardschen Sprache besteht also darin, dass das
rhythmische und mitunter auch phonetische Rauschen des Texts es vermag, das
logische Rauschen des Texts, also die unvollständigen und teils widersprüchli-
chen Elemente der inhaltlichen Ebene, ästhetisch stimmig wirken zu lassen.
Charakteristisch für die Korrektur ist also vor allem der

unberechenbar[e] Rhythmus einer Syntax, die in ihren Dehnungen und Verkürzungen
den panischen Duktus einer absoluten Reflexion imitiert und persifliert; vermöge ei-
nes Stils, der, was Tempus und Modus betrifft, einen bleibenden Standpunkt nicht
kennt. (Seel 2007: 197)

Das mit sprachlichen Mitteln imitierte Phänomen, nämlich das Denken selbst,
wird so als notwendig defizitär entlarvt und zugleich ironisch affirmiert:

Bernhards negative Phänomenologie des Denkens spielt die Korrektur der Vernunft
und die Vernunft der Korrektur nicht gegeneinander aus, sondern ineinander ein.
Durch die Mimikry der humoristischen Imagination wird der Irrwitz einer solipsisti-
schen Seinsermächtigung scheinbar überboten, um befreiend unterboten zu werden.
(Seel 2007: 202f.)

Diese „negative Phänomenologie des Denkens“, diese sprachartistische Inszenie-
rung widersprüchlicher und notwendig defizitärer Denkprozesse macht die Prä-
senz von Bernhards Text aus bzw. eröffnet dem Rezipienten die Möglichkeit, in-
tensive Präsenzerfahrungen zu machen. Rhythmisches und logisches Rauschen
dieser Art wird auch bei der Analyse von Rainald Goetz’ Rave eine entscheiden-
de Rolle spielen.

 
In Bezug auf Botho Strauß’ Die Fehler des Kopisten hebt Seel hingegen vor allem
den ‚sparsamen Stil‘ von Strauß hervor:

Der Widerpart des ‚hohen‘ Stils ist nicht der niedere oder gar keiner, sondern ein spar-
samer, karger, lakonischer Stil. Er ist sparsam mit Worten, vor allem mit großen Wor-

533 Ebd., S. 208.
534 Vgl. ebd., S. 208ff.
535 Seel (2007), S. 195.
536 Ebd.

153

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ten, erst recht mit langen Reden. Er spricht alles an, aber kaum etwas aus. (Seel 2007:
214)

Die „poetische Lakonie“537 des Texts spricht dabei mitunter in rätselhaften Sät-
zen wie „Man ist der Sohn eines Kindes“, nur um derartige Sätze später als
falsch abgeschrieben zu deklarieren und durch redundante Zusätze zu berichti-
gen wie „Man ist der Sohn eines Kindes, das ist das ganze Geheimnis“538. Seel
deutet referentielles Rauschen dieser Art als den philosophisch-dichterischen
Versuch, „die Sprache sein zu lassen“539. Diese Formulierung impliziert eine ge-
wisse Deixis der poetischen Sprache, ein indirektes Verweisen auf die unsagbare
Performanz und auf die damit verbundene Präsenz des Mediums Schrift, das sei-
ne eigene Beschaffenheit zwar nicht sagen, dafür aber auf beeindruckende Wei-
se zeigen kann.

 
In Elfriede Jelineks Die Kinder der Toten liegt hingegen weder ein homogener
Sprachfluss im Stile Bernhards noch eine mystische Lakonie im Stile Strauß’
vor, sondern vielmehr eine Zombifizierung der Sprache, die glänzend mit dem
grotesken Inhalt des Buchs korreliert. Denn Jelineks Opus magnum, das eine Al-
legorie auf das Vergessen der Ursachen des Holocausts darstellt, schildert, wie
nach der Kollision zweier Busse in der Steiermark die verunglückten Insassen
zu wandelnden Untoten werden. Zu diesem Zweck erfindet Jelinek eine eklek-
tizistische, verschrobene und mitunter bewusst verstörende Sprache, die mit
dem bizarren Äußeren der untoten Protagonisten korreliert:

Was in dem Roman Die Kinder der Toten vorliegt, ist genau besehen kein Romantext,
viel eher ein Hypertext in Romanform, ein wildes Sprachgemisch, das keine Ausgangs-
und keine Basissprache kennt. […] Der Schrecken, den Jelinek verarbeitet, ist ein
sprachlicher Schrecken. Sie hat ein Undeutsch erfunden, das sich zu einem regulären
Gebrauch des Deutschen so verhält wie die Untoten, von denen sie handelt. (Seel 2000:
246)

Ein solcher Ansatz schafft große Freiheiten für phonetisches, rhythmisches und
logisches Rauschen jeglicher Art. Hinzu kommt, dass auch die ontologische Be-
schaffenheit von Raum und Zeit im Roman zunehmend verunklart wird, was
zu einem maximalen referentiellen Rauschen führt, das ein großes Präsenz-Po-
tenzial besitzt, falls der Leser gewillt ist, sich auf ein solches Spracherlebnis ein-
zulassen.

Seel betont zu Beginn seiner Ästhetik des Erscheinens außerdem, dass „[i]m
Kontext der Kunst selbst das Verschwinden eine Quelle des Erscheinens sein
[kann]“540, wie beispielsweise die Absenz eines festen Standpunkts in Bernhards
Korrektur, die Absenz poetischer Beredsamkeit in Strauß’ Die Fehler des Kopisten

537 Ebd., S. 215.
538 Ebd.
539 Ebd., S. 218.
540 Seel (2000), S. 10.

154

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


oder die Absenz einer homogenen Sprache in Jelineks Die Kinder der Toten. Des
Weiteren wird in Die Macht des Erscheinens darauf verwiesen, dass literarische
Prosatexte stets eine spezielle Zeitwahrnehmung erzeugen, da die „Spannung
von Erzählzeit und erzählter Zeit“541 unterschiedlichste Gestalten annehmen
kann, die aus Sicht des Lesers zu einer „verwandelten Gegenwart“542 führen
können. Deshalb findet Seel – in Anlehnung an Heideggers Sein und Zeit –
zum Diktum: „Der Sinn der Form ist die Zeit.“543 Übertragen auf Bernhard,
Strauß, Jelinek und zahllose andere Autoren würde dies bedeuten, dass Phäno-
mene wie Zeitdehnung, Zeitraffung, achronologisches Erzählen oder wieder-
holendes Erzählen wichtige Strategien zur Erzeugung von Präsenz sein könn-
ten.

 
Aus präsenzmethodologischer Sicht lässt sich sagen, dass die wichtigste Leis-
tung all dieser textanalytischen Überlegungen darin besteht, dass sie stilistische,
sprachlich-konzeptionelle und erzähltheoretische Aspekte erstmals ausführlich
in den Vordergrund einer präsenztheoretischen Betrachtung stellen. Anders als
Nancy bei seiner Baudelaire-Lektüre, die alle Textaspekte als Manifestationen ei-
nes philosophischen Präsenz-Absenz-Spiels deutet, und anders als Karl Heinz
Bohrer, der bei seinen textimmanenten Ausführungen zur Epiphanie nahezu
ausschließlich Elemente der Handlungs- und Figurenebene beleuchtet, versucht
Seel der individuellen Thematik und der damit korrelierenden, sprachlich-forma-
len Gestaltung literarischer Werke gerecht zu werden. Bernhards ‚negative Phä-
nomenologie des Denkens‘, Strauß’ ‚poetische Lakonie‘ und Jelineks ‚Un-
deutsch‘ sind Formulierungen, die sehr treffend die artistische Singularität der
jeweiligen Werke betonten und so objektadäquate Ausgangspunkte für die Ana-
lyse der sprachlich-konzeptionellen Strategien liefern, die diese Werke auszeich-
nen. Das Ziel dieser Strategien ist – gemäß Seels Theorie – immer dasselbe: die
Erzeugung eines möglichst intensiven ästhetischen Rausches, die Erzeugung
von Präsenz.

Abschließend kann festgehalten werden, dass Seels Begriff des Erscheinens als
eine Variation des Präsenzbegriffs zu verstehen ist, der den performativen As-
pekt von Präsenzphänomenen in den Vordergrund stellt und zudem neben ar-
tistischen Phänomenen auch nicht-artistische Erscheinungen des Alltags mitein-
schließt. Mit der Wendung aktive Passivität ist es Seel gelungen, eine treffende
Formulierung für die komplexen und mitunter paradoxal anmutenden Phasen
während eines Präsenzerlebnisses zu finden, gleiches gilt für die Wendung radi-
kale Immanenz, die unmissverständlich zum Ausdruck bringt, dass es sich bei
ästhetischen Präsenzerlebnissen aus literaturwissenschaftlicher Sicht trotz des
Gefühls einer erlebten Transzendenz um keine außerweltliche Erfahrung handelt,

541 Seel (2007), S. 43.
542 Ebd., S. 45.
543 Ebd., S. 42.

155

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sondern um ein säkulares Phänomen, das auf momentanen und simultanen
Sinneseindrücken basiert, die stillschweigend existenzialphilosophische Frage-
stellungen wachrufen. Das größte Verdienst von Martin Seel für die präsenzana-
lytische Methodologie bilden aber eindeutig seine drei Typologien aus erstens
bloßem, atmosphärischem und artistischem Erscheinen, zweitens bloßem und
künstlichem Rauschen und drittens phonetischem, rhythmischem, logischem
und semantischem Rauschen. Diese Unterscheidungen betonen erstmals die
große Vielfalt sprachlich-konzeptioneller Strategien für die Produktion von Prä-
senz.

Zusammenfassung

Theorem Explikation
Erscheinen Das momentane und simultane Einwirken der

Einzelaspekte eines ästhetischen Objekts auf die
Sinne des Rezipienten, für den so eine Grenze
theoretischer Weltauffassung sichtbar wird, und
der infolgedessen mit sinnlicher Intensität auf
die Gegenwart seiner eigenen Existenz verwie-
sen wird

– bloßes Erscheinen Die kontemplative ästhetische Wahrnehmung
eines nicht-artistischen Objekts

– atmosphärisches
Erscheinen

Die korresponsive ästhetische Wahrnehmung
eines artistischen oder nicht-artistischen Ob-
jekts, die mit Aspekten biografischen und hi-
storischen Wissens einhergeht und die sich da-
her durch eine bestimmte existenzielle Bedeut-
samkeit auszeichnet

– artistisches Erscheinen Die ästhetische Wahrnehmung einer konstella-
tiven Darbietung, also einer nichtsubstituierba-
ren individuellen Anordnung bestimmter Zei-
chenelemente, die für eine Präsentation vorge-
sehen ist

Rausch Der subjektive Zustand eines intensiven körper-
lichen und geistigen Erlebnisses

Rauschen Die Gesamtheit der Elemente und Aspekte ei-
nes ästhetischen Objekts, die für das wahrneh-
mende Subjekt Anlass zu einem Rausch sein
können

2.8.5

156

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Theorem Explikation
– bloßes Rauschen Das Rauschen eines nicht-artistischen ästheti-

schen Objekts
– künstliches Rauschen Das Rauschen eines Kunstwerks

– phonetisches
Rauschen

Ein literarisches Rauschen, bei dem der Klang
der Einzelwörter die Sinnbildung des Texts un-
terwandert

– rhythmisches
Rauschen

Ein literarisches Rauschen, bei dem die Ver-
laufsform der Sätze die Sinnbildung des Texts
unterwandert

– logisches Rauschen Ein literarisches Rauschen, bei dem die logi-
sche Konstruktion der Sätze die Sinnbildung
des Texts unterwandert

– referentielles Rauschen Ein literarisches Rauschen, bei dem die Kom-
plexität der semantischen Bezüge die Sinnbil-
dung des Texts unterwandert

aktive Passivität Ein Zustand ästhetischer Rezeptivität und Re-
sponsivität, in dem das wahrnehmende Subjekt
seine Intentionalität für eine bestimmte Zeit
zugunsten einer ‚Begegnung‘ mit einem ästheti-
schen Objekt aufgibt

radikale Immanenz Das mystisch anmutende Erlebnis eines Sichver-
lierens in der Welt, ausgelöst durch eine ästheti-
sche Wahrnehmung und eine damit verbunde-
ne geistige und körperliche Agitation

Dieter Mersch

Von den sechs in dieser Arbeit behandelten Theoretikern ist Dieter Mersch der
einzige, der sich explizit und ausführlich mit den medientheoretischen Implika-
tionen eines Präsenzdenkens auseinandersetzt. Anders als Karl Heinz Bohrer,
der „die Medienwissenschaft, sofern sie keine Technologie beschreibt, sondern
Anspruch auf Kunsterläuterung erhebt, für Humbug“544 hält, entwickelt
Mersch durch seine Überlegungen zur Avantgarde-Kunst der Moderne und
Postmoderne eine negative Medientheorie545, die vor allem bestrebt ist, das „Mys-
terium des (Sich)zeigens“546 von medialer und artistischer Präsenz genauer zu er-

2.9

544 Bohrer (2003), S. 61.
545 Vgl. Mersch (2006), Kapitel 5.
546 Mersch (2002a), S. 408.

157

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


läutern. Seine wichtigsten Publikationen zu diesem Thema sind die drei Mono-
grafien Was sich zeigt. Materialität – Präsenz – Ereignis (2002), Ereignis und Aura.
Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen (2002) und Posthermeneutik
(2010), sowie das Schlusskapitel seiner Medientheorien zur Einführung (2006).

Die Grundlage von Merschs Denken setzt sich aus einer synthetisierenden
Lektüre von Wittgenstein und Heidegger zusammen, aus einer Neubewertung
wichtiger Begriffe von Walter Benjamin, Emmanuel Levinas und Jean-Francois
Lyotard, sowie aus einer kritischen Weiterführung der Thesen von George Stei-
ner, Jean-Luc Nancy, Karl Heinz Bohrer, Martin Seel und Hans Ulrich Gum-
brecht. Aufgrund dieser reichhaltigen Intertextualität erscheinen viele Passagen
in den vier oben erwähnten Büchern Merschs teilweise wie eine kompilatori-
sche Verdichtung des aktuellen Präsenzdiskurses. Die entscheidende Eigenleis-
tung dieser Texte besteht jedoch im Versuch, diese Verdichtung auf den For-
schungsbereich der Medientheorie bzw. der Medienphilosophie zu übertragen
und auf diese Weise weiterzuentwickeln. Eine Folge dieser diskursiven Verdich-
tung ist jedoch auch ein nahezu unüberschaubares Arsenal an Präsenz-Termini,
das bei einer ersten Lektüre zu gewissen Irritationen führen kann. Die folgende
Aufzählung gibt einen Überblick über die wichtigsten Präsenzbegriffe der oben
genannten Monografien:

Materialität Amedialität Ex-sistenz Unter-schied Zwischen-Raum
Präsenz Alterität Ek-stasis Augenblick Chiasmus
Ereignis Responsivität Ek-phanes Zeige Singularität
Erscheinen Aura Epiphanie Gabe Intensität
Performanz Blöße Aisthesis Grenze Fülle
Sprung Kairos Dass Störung Posthermeneutik

Viele dieser 30 Begriffe sind bereits in Bezug auf Wittgenstein und Heidegger
behandelt worden, wie zum Beispiel der Sprung, die Zeige oder der Unter-Schied,
während andere in Bezug auf die vier vorangegangenen Präsenztheoretiker er-
läutert wurden, wie zum Beispiel Präsenz, Epiphanie oder Erscheinen. Zu den
aufgelisteten Termini gesellen sich in Merschs Texten noch zahlreiche Ad-hoc-
Bildungen wie ‚Sichentziehendes‘, ‚Entgegenkommendes‘ oder ‚Mitgängigkeit‘.
Diese Fülle an Präsenzbegriffen kann auf den ersten Blick etwas redundant,
wenn nicht gar effekthascherisch erscheinen, doch bei genauerer Betrachtung
wird ersichtlich, dass diese Begriffsfülle Bestandteil eines „aporetische[n] Spre-
chens“547 ist, einer rhetorischen Strategie, die Mersch zur Methode seiner Über-
legungen macht. Dabei folgt er implizit einer (vermeintlichen) Verlegenheitsbe-
kundung Heideggers, der am Ende seines Texts über den Ursprung des Kunst-

547 Ebd., S. 28.

158

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


werks angibt, dass dem Philosophen bei der Erkundung des Seins stets nur „der
Notstand [bleibt], auf den verschiedenen Stationen des Weges jeweils in der ge-
rade günstigen Sprache zu sprechen“ (UdK: 73). Des Weiteren korreliert der per-
formative Effekt dieser Begriffsfülle mit einer Fülle der Wahrnehmung, wie in Ka-
pitel 2.9.4 zu zeigen sein wird.

Es wäre daher verfehlt, alle oben aufgelisteten Begriffe katalogisch zu definie-
ren und präzise in ein taxonomisches Verhältnis zueinander zu bringen. Statt-
dessen soll in den folgenden Kapiteln nur eine kritische Erläuterung derjenigen
Begriffe erfolgen, die entweder eine Innovation oder eine Modifizierung der
bereits behandelten Präsenztheoreme darstellen. Bei einigen der folgenden
Langzitate wird jedoch eine gewisse ‚Begriffsflut‘ unvermeidlich sein, da viele
der oben aufgelisteten Termini „einträchtig[e] Knoten“ im Ideengeflecht von
Dieter Mersch bilden.

Materialität und Amedialität

‚Materialität‘ und ‚Amedialität‘ werden im Zuge dieser Arbeit gemeinsam be-
trachtet, weil beide Begriffe durch ihren Wortstamm (<material>, <medial>) zu-
nächst den Eindruck erwecken, als würden sie sich direkt oder zumindest indi-
rekt auf die Objektseite des Präsenzphänomens beziehen, nämlich auf ein beob-
achtetes Kunstwerk und auf dessen mediale Beschaffenheit. Tatsächlich ver-
sucht Mersch mit beiden Begriffen jedoch vielmehr die Differenz zwischen
Subjekt und Objekt zu untergraben, indem er beiden Termini eine eher körper-
lich-subjektive Bedeutung verleiht.

Aus diesem Grund wird die Materialität eines medialen Zeichens in einem
ersten Schritt auch klar von der Materie geschieden, die seine Objekt-Oberflä-
che ausmacht:

Materialität darf indessen nicht mit Materie verwechselt werden; sie bezeichnet auch
keine Stofflichkeit oder Substanz, sondern weit eher die Bedingungen oder Vorausset-
zungen, die erfüllt sein müssen, damit ein Zeichen – oder eine Darstellung, eine ,Spur‘
innerhalb einer Ordnung – in Erscheinung treten kann: dasjenige, was zuvorkommt und
eine Ex-sistenz gewährt – und deren Bewusstheit heute im Zuge der Digitalisierung und
Virtualisierung zu schwinden droht. Materialität nennt somit das, was den Zeichen –
oder Marken einer Struktur – einen ,Körper‘ oder Platz zuteilt, d.h. allererst ,verkörper-
bar‘ macht. (Mersch 2010: 140f.)

Die Phrase „in Erscheinung treten“, die Mersch Seel entlehnt, bezieht sich auf die
phänomenologische Wirkung eines Zeichens, während „Ex-sistenz gewährt“ eine
existenzphilosophische Ebene evoziert. Diese beiden Aspekte werden durch den
Gedanken konkretisiert, dass Materialität Zeichen „verkörperbar“ macht, wobei
mit dieser Formulierung nicht die Substanz der medialen Zeichen gemeint ist,

2.9.1

159

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sondern vielmehr die Substanz des rezipierenden Subjekt-Körpers548. Denn ein
primäres Anliegen Merschs ist nichts Geringeres als eine medienphilosophische
„Revision der Leiblichkeit549, der spezifischen Wirkung von Materialitäten,
ihrer Präsenz und ‚Eindrücklichkeit‘“550.

Im Rahmen der Posthermeneutik wird deshalb eine theoretische „Untilgbarkeit
der Körper und ihrer Materialitäten“551 postuliert, die verdeutlicht, dass mit ‚Ma-
terialität‘ vor allem die Bedingung für die Möglichkeit von Kunstwerken ge-
meint ist, ein phänomenologisch-existenzphilosophisches Staunen evozieren zu
können, das sich intensiv auf die Sinne und den dazugehörigen Körper des Re-
zipienten auswirkt:

Mit anderen Worten: Vom Prozeß der Signifikanz wäre die Eigenart seines Erscheinens,
das, was wir in doppelter Weise als die ‚Ekstatik der Materialität‘ und die ‚Intensität der
Performanz‘ herauszustellen suchen, nicht zu trennen: Sie bilden die Bedingungen
ihrer Austragung, aber auch ihre immanente Beschränkung. Sinn wurzelt in ‚Sinnlich-
keit‘, wie Ernst Cassirer gesagt hat, darum eignet dem Aisthetischen, wie sich herausstel-
len wird, eine besondere Irreduzibilität. (Mersch 2002a: 18)

Mit dem Begriff des Aisthetischen bzw. der Aisthesis meint Mersch das Phäno-
men der Wahrnehmung selbst, weshalb er seine Theorie mitunter als eine Ais-
thetik versteht, als eine an Martin Seel angelehnte „Theorie der Wahrnehmung
als eine Theorie des Erscheinens“552. Da ein solches Erscheinen bei Seel stets das
Resultat einer gewissen „Prozessualität des Kunstwerks“553 ist, die sich selbst le-
diglich zeigt, koppelt auch Mersch seinen Materialitätsbegriff an den Aspekt
einer gewissen Prozessualität, für die er den Begriff Performanz wählt:

Deutlich wird mithin, daß überall der Begriff des Ereignisses im Zentrum steht. Er er-
fährt eine doppelte Fundierung: einerseits im Begriff der Materialität, als deren spezifi-
sche Ekstasis, ihr ‚Herausstehen‘, wodurch sie sich zeigt und woran sie ihr Erscheinen (ex-
sistere) hat; andererseits im Begriff der Performanz, dem Akt der Setzung. Die Ausdrücke
Ekstasis, Sichzeigen und Erscheinung bilden eine Einheit; zudem gehören im Bereich der
Zeichen, der symbolischen Ordnung, Materialität und Performanz zusammen, sowohl

548 Dieser körperlich-emotionale Subjektbezug von Merschs Materialitäts-Begriff wird bei
der Klärung von Hans Ulrich Gumbrechts hochproblematischem Substanz-Begriff in
Kapitel 2.10.2 noch eine wichtige Rolle spielen.

549 Mersch verwendet die Begriffe ‚Körper‘ und ‚Leib‘ bewusst synonym. In beiden Fällen
ist jedoch der phänomenologische Leib gemeint. Vgl. Mersch (2002a), S. 49, Fußnote 5:
„In phänomenologischer Tradition werden Leiblichkeit und Körperlichkeit geschieden;
diese meint die lebendige, körperlich-seelische Einheit, jene den durch die Naturwissen-
schaften beschriebenen materiellen Leib […] Wenn die Ausdrücke hier synonym ge-
braucht werden, so in dem Sinne, daß die Leiblichkeit als leitende Kategorie eigentlich
dominiert.“

550 Mersch (2002b), S. 79.
551 Mersch (2010), S. 144.
552 Dieter Mersch: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002b, S. 10.
553 Seel (2000), S. 30.

160

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


in Ansehung dessen, daß ihnen notwendig eine sinnliche Präsenz zukommt, als auch,
daß sie vollzogen werden müssen. (Mersch 2002a: 26)

Materialität meint somit nicht nur die phänomenologischen Bedingungen für
die Wirkung medialer Zeichen, sondern auch die Bedingungen für den Vollzug
dieser Zeichen, also für ihre spezifische Performanz. Beide Begriffe, Materialität
und Performanz, lassen sich also nur rein heuristisch trennen; phänomenolo-
gisch betrachtet ist die Performanz ein Teilaspekt der Materialität und die Mate-
rialität ein Teilaspekt der Performanz. Entscheidender ist jedoch, dass Merschs
Materialitätsbegriff den Versuch unternimmt, drei zentrale Aspekte der „sinnli-
che[n] Präsenz“ von Zeichen in sich zu vereinen: ihre Wirkungsbedingungen,
ihren spezifischen Vollzug und ihre konkrete Wirkung auf die Sinne des Rezipi-
enten.

 
Der Begriff Amedialität folgt einer ähnlichen Denkfigur. In Ereignis und Aura
spricht Mersch von einer „Amedialität von Wahrnehmung“554, mit der er ein ge-
wisses Apriori der Wahrnehmung meint, denn es

kann keineswegs davon ausgegangen werden, daß alle Wahrnehmung mediatisiert oder
gar Wahrnehmung selbst ein Medium sei – ein Umstand, der schon deswegen unmög-
lich ist, weil er selbst wahrgenommen werden müßte. (Mersch 2002b: 54)

Wenn Mersch davon spricht, dass nicht „alle Wahrnehmung mediatisiert“ wer-
den könne, scheinen damit die Qualia, die individuell verschiedenen, unsagba-
ren Erlebnisgehalte der Wahrnehmung gemeint zu sein, die sich aus einem
komplexen Zusammenspiel von Körper und Geist ergeben555. Auf diese Weise
bekennt Mersch sich zu einem technischen Medienbegriff, der den menschli-
chen Körper und seine fünf Sinne nicht als Medium begreift, sondern als etwas
Amediales. Dieses Medienverständnis wird vor allem deutlich, wenn Mersch be-
hauptet, dass das moderne abendländische Denken von einer „Wut‘ des Techni-
schen“556, geprägt sei, die sich manifestiere als die „Wut einer fiktiven Unend-
lichkeit, die gegen die Grenze, die Endlichkeit, den permanenten Mangel des
Mediums rebelliert“557. Charakteristisch für eine solche ‚Wut‘ sei vor allem

die ständige Bemühung um technische Perfektionierung, als Tilgung von Materialität,
die im Phantasma von Immaterialität, der gereinigten Form oder Funktion ihr telos fin-
det, sowie als beinahe hysterische Flut von Überproduktion. (Mersch 2002b: 68)

554 Mersch (2002b), S. 54.
555 Vgl. hierzu auch Schildknecht und Wutsdorff (2016), S. 10: „Einher mit dem gegenwärti-

ge Präsenzerfahrungen gleichermaßen transzendierenden wie eliminierenden epistemi-
schen Verfahren imaginativer Vergegenwärtigung fiktionaler Texte geht die Frage nach
den literarischen Verfahren der Darstellung des Präsentischen. In Orientierung an der
gegenwärtigen Debatte innerhalb der Philosophie des Geistes zum sogenannten Qualia-
Problem liegt der Fokus hier auf der Diskrepanz zwischen unmittelbarer Anschauung
und deren sprachlicher, insbesondere begrifflicher Vermittlung.“

556 Mersch (2002b), S. 68.
557 Ebd.

161

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Stofflichkeit des menschlichen Körpers und die damit verbundene Endlich-
keit des menschlichen Geistes würden daher den Feind der modernen Natur-
wissenschaften und aller tradierten Medientheorien darstellen, denen Mersch
einen „technikversessenen Medienidealismus“ unterstellt, „der aus der Technizi-
tät des Mediums ein ‚Geistiges‘, ein artifizielles Konstrukt machen will“558. Die-
se Tendenz des Abendlandes zur Tilgung des Körpers wird dabei in eine lange
Traditionslinie eingeordnet. Diese beginnt laut Mersch mit dem Unsterblich-
keitsdenken des Christentums, reicht über das Primat des Geistes bei René Des-
cartes bis zum Systemdenken des Deutschen Idealismus und mündet schließ-
lich in die transhumanistischen Utopien unserer technokratischen Gegenwart:

Denn mit der Tilgung der Körper, der Kapriziosität des Immateriellen, die jeder semio-
tischen Perspektive strukturell innewohnt, ist zugleich eine Geschichte verbunden, die
weit ins Selbstverständnis der westlichen Kultur reicht: das Begehren nach der Erlö-
sung vom Leiblichen, dem Phantasma seiner Ersetzung, der Aufzeichnung und Kon-
servierung des Flüchtigen, der Überwindung der Zeit und damit des Todes. Sie korre-
spondieren mit dem Primat der Form, der Bevorzugung des Gestalteten, in der noch
immer ein theologisches Motiv mitschwingt. […] Die Gegenwart scheint diesen Traum
in Gestalt des Technischen zu wiederholen und im Simulakrum zur Erfüllung bringen
zu wollen. Dessen Ideal ist ein Denken ohne Leib, ein Fühlen, Wahrnehmen, Handeln
ohne Körper. Die Entmaterialisierung der Zeichen folgt sowohl dem christlichen
Ethos der Entfleischlichung der Seele als auch den Konstruktionen des Mathemati-
schen, die deren eigentliche Erfüllung zu bieten scheint. Dass wir körperlos denken
und denken wollen, dass wir schließlich die Fesseln des Realen durch die Maschine,
den reinen Algorithmus zu transzendieren trachten, bestimmt unser Schicksal spätes-
tens seit dem cogito des Descartes, der Trennung zwischen res cogitans und res extensa,
die im digitalen Netz, in der Turingmaschine ihr Modell und ihre endgültige Verwirk-
lichung gefunden hat. Dem korrespondiert ein Konstruktivismus, der heute die Körper
selbst, den Bios erreicht hat. (Mersch 2010: 144f.)

Als Gegenentwurf zu dieser Denktradition ordnet Mersch seine eigene Theorie
einem philosophischen und kulturellen body turn zu, der die „Untilgbarkeit der
Körper“559 wieder diskursiv in den Vordergrund rückt, ebenso wie das allesbe-
stimmende Phänomen des Todes, womit Mersch unverkennbar an die funda-
mentalontologische Thanatologie Heideggers in Sein und Zeit anknüpft, denn
„[e]s gibt nichts Auratisches im technisch Mediatisierten, es sei denn, es hat die Kontur
der Negativität, des Todes. Einzig er nötigt zum Antworten“560. Die amediale Wir-
kung bestimmter medialer Ereignisse einspringe dabei dem Umstand,

dass die Medialität des Mediums nicht selbst mediatisierbar ist: Sie geht in dieses
ein. ,Es gibt‘ demnach, im Sinne des Mitgegebenen, im Medialen stets ein Amediales,
oder genauer: Etwas, was weder dem Medialen noch dem Unvermittelten zugeschrie-
ben werden kann, konstituiert das, was den Prozess der Mediation allererst ausmacht.
(Mersch 2010: 106)

558 Ebd.
559 Mersch (2010), S. 144.
560 Mersch (2002b), S. 108.

162

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Diese Argumentation entspricht Wittgensteins Ausführungen im Tractatus, de-
nen zufolge kein Medium die Bedingung für die Möglichkeit seiner Mediatisie-
rungen, also ihre logische Form selbst, mitmediatisieren könne (vgl. TLP 4.12),
ähnlich einem Auge, dass sich während einer Beobachtung in seinem Gesichts-
feld nicht selbst beobachten kann (vgl. TLP 5.633). Eine mediale Performanz,
vor allem artistischer Art, die auf originelle Weise direkt oder indirekt auf diese
fundamentale Begrenztheit aller Medien verweist, evoziert laut Wittgenstein das
Mystische, das „Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes“ (TLP: 6.45). Dieses be-
sondere Gefühl manifestiert sich bei Mersch als eine unsagbare sinnliche Erfah-
rung, die auf die Untilgbarkeit des Körpers, die Endlichkeit allen Seiendens
und damit auf die Amedialität des Medialen verweist. Merschs Amedialität
zeichnet sich somit durch eine Unsagbarkeit aus, die eine präsentische Realität
besitzt:

Die Präsenz des Medialen erweist sich dann als ebenso unhintergehbar wie sie als sol-
che nur negativ ausbuchstabiert werden kann. Sie ,scheint‘ und ,erscheint‘, aber so, dass
nirgends gesagt werden kann, ,was‘ sie ist oder ,wie‘ sie erscheint, ohne selbst wieder
auf Mediales zurückgreifen zu müssen. (Mersch 2010: 108)

Zusammenfassend kann also gesagt werden, dass ‚Materialität‘ und ‚Amediali-
tät‘ zwei Begriffe darstellen, die vor allem auf das unsagbare, aber intensive kör-
perliche Erlebnis einer medial evozierten negativen Metaphysik rekurrieren, wobei
Merschs Medienbegriff in diesem Zusammenhang streng technisch zu verste-
hen ist. ‚Materialität‘ verweist auf die phänomenologischen Bedingungen für
die Performanz medialer Zeichen und auf deren körperlich-emotionale Wirkung,
während Amedialität auf die epistemologische Begrenztheit verweist, der zufol-
ge kein Medium imstande ist, seine eigene Medialität mitzumediatisieren. Die-
se epistemologische Begrenztheit evoziert jedoch zugleich eine weitere Be-
grenztheit, nämlich die ontologische Begrenztheit des Lebens allgemein, wo-
durch vor allem Phänomene wie der Körper und der Tod präsenztheoretisch in
den Vordergrund gerückt werden. Materialität beschreibt also vor allem ein kör-
perlich-performatives Wirkungsverhältnis, während Amedialität eher auf die Theo-
rie einer negativen Metaphysik bzw. einer negativen Medientheorie verweist.
Die Gemeinsamkeit beider Termini liegt in einer latenten Unterwanderung der
heuristischen Subjekt-Objekt-Trennung, da der semantische Wortstamm beider
Begriffe zunächst auf Objektphänomene zu verweisen scheint (<material>, <me-
dial>), der Bezug dieser Begriffe jedoch vor allem der körperlich-existenziellen
Dimension des wahrnehmenden Subjekts gilt. Diese Subversion des Subjekt-
Objekt-Paradigmas kommt in Merschs Begriffspaar Alterität und Responsivität
noch deutlicher zum Tragen.

163

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Alterität und Responsivität

In Von realer Gegenwart präfiguriert George Steiner mit seinen Begriffen Anders-
heit („otherness“561 oder „alterity“562) und Verantwortlichkeit („answerability“563)
präsenztheoretisch Merschs Termini Alterität und Responsivität. Über die An-
dersheit schreibt Steiner:

Weshalb es ‚das andere‘ und unsere Beziehung zu jener Andersheit gibt, seien sie theo-
logischer, moralischer, gesellschaftlicher oder erotischer Art, seien sie solche intimer
Teilhabe oder unversöhnlicher Differenz, ist ein zugleich bedrängendes wie tröstliches
Mysterium. (Steiner 1990: 183f.)

Mersch zollt diesem Begriff Steiners bewusst oder unbewusst Tribut564, indem
er den ersten Satz seiner Medientheorien zur Einführung stark an den ersten Satz
des dritten und letzten Kapitels (‚Reale Gegenwart‘) von Steiners Buch anlehnt:

Es gibt Sprache, es gibt Kunst, weil es ‚das andere‘ gibt. (Steiner 1990: 183)

Es gibt Medien, weil es Alterität gibt. (Mersch 2006: 9)

In Was sich zeigt bemüht Mersch sich jedoch – so wie auch Bohrer und Seel vor
ihm – seinen Alteritätsbegriff von theologischen Implikationen abzugrenzen,
allerdings hält er in diesem Buch noch am Begriff der Transzendenz fest. Das
Phänomen der Alterität ließe sich verstehen als

eine nichttheologische Transzendenz, weil es sich nicht um etwas handelt, das als ein ab-
solut Anderes mit dem Signum der Göttlichkeit versehen werden könnte, sondern
gleichsam um die Profanitat des Nächstliegenden: Blöße oder Einfachheit des Sichzeigen-
den. Es enthüllt sich nicht in der Tiefe dessen, was gedacht oder wahrgenommen wer-
den kann, sondern befindet sich an der Oberfläche dessen, was (sich) gibt. Es wäre des-
halb auch falsch, es mit religiösen oder theologischen Attributen zu belegen; vielmehr
bezeichnet es dasjenige, was als die Fülle eines Sichzeigens oder Sichgebens exponiert wer-
den kann: Ununterbrochenes Kommen, das zufällt und durch das sich die Irreduzibili-
tät der Präsenz einer Alternat bekundet – Alterität im weitesten Sinne von Andersheit
gefaßt, unabhängig von den Domestikationen des Begriffs oder des Sinns, die es auf
eine Bedeutung oder die Bestimmung einer Wahrheit zurichten. (Mersch 2002a: 37)

Acht Jahre später wird in der Posthermeneutik allerdings angegeben, dass die
Grenze sprachlicher Vermittelbarkeit und alle damit einhergehenden körperli-
chen Erfahrungen nicht als ein Übertritt in eine andere Welt zu verstehen seien,
denn eine solche Grenzerfahrung „geschieht ohne Transzendenz, wird aber
durch die Erfahrung von Andersheit evoziert“565. ‚Transzendenz‘ scheint Mersch
in diesem Zusammenhang also eher als eine Metapher für medial evozierte Grenz-

2.9.2

561 Steiner (1989), S. 137.
562 Ebd., S. 211.
563 Ebd., S. 47.
564 Mersch selbst gibt an, den Alteritätsbegriff vor allem von Emmanuel Levinas übernom-

men und präsenztheoretisch modifiziert zu haben. Vgl. Mersch (2002b), S. 17.
565 Mersch (2010), S. 122.

164

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


erfahrungen zu dienen. An einer anderen Stelle ist davon die Rede, dass die me-
dialen Reflexionen bestimmten Kunstwerke „eine Position des Außen ohne lo-
kalisierbares Anderes [gestatten]. Sie sprengen die Immanenz aus der Imma-
nenz“566. Diese späteren Zitate sprechen dafür, dass Merschs Alteritätsbegriff
keine Transzendenz im buchstäblichen Sinne meint, sondern eher das Erlebnis
einer radikalen Immanenz im Seel’schen Sinne, zumal Metaphern allgemein als
„Annäherungen ans Ungesagte“567 eingestuft werden und Mersch seine eigene
Sprache explizit als ein „aporetisches Sprechen“568 ausweist. Doch worauf genau
bezieht sich Merschs Alteritätsbegriff? Der Autor selbst lehnt eine eindeutige
Spezifizierung bewusst ab und zieht es stattdessen vor, seinen Begriff zu mystifi-
zieren:

Um keine Missverständnisse aufkommen zu lassen: Alterität – in der Bedeutung von
Andersheit überhaupt – ist ein Terminus, der in dem, was er ‚meint‘ oder ‚ausdrückt‘,
ebenso dunkel wie unausschöpfbar bleibt. (Mersch 2010: 121)

Diese Formulierung erinnert sehr an Heideggers Umschreibung des Seins, der
als der „allgemeinste“ und „dunkelste“ (SuZ: 3), aber auch als der „selbstver-
ständlichste“ (SuZ: 4) aller Begriffe definiert wird. Eine gewisse Konkretisie-
rung erfolgt dennoch, wenn Mersch mannigfache Phänomene auflistet, die er
unter dem Begriff ‚Alterität‘ zu bündeln versucht:

Die Bedeutung des Ausdrucks ‚Alterität‘ beschränkt sich darum nicht nur auf die Be-
ziehung zu einem ‚Du‘, […] sondern zielt auf Anderes, Fremdes schlechthin, das Dinge,
Tiere, eine fremde Kultur oder ‚Jenen‘, der achtlos vorübergeht und mich ignoriert wie
die Natur, die des Menschen nicht bedarf, oder auch das ‚Reale‘ im Sinne Lacans, das
Undarstellbare wie das mich treffende oder durchbohrende Ereignis einschließt. Be-
schrieben wird so eine Erfahrungsweise. Sie konkretisiert sich in ihrem jeweiligen Be-
zug. (Mersch 2010: 287)

Alterität meint also jede Form von wahrgenommener Fremdheit, sei es eine an-
dere Person, ein Tier, ein unbekannter Gegenstand, eine seltene Naturerschei-
nung oder ein komplexes psychisches Phänomen. Hinzu kommen alle einzigar-
tigen Produkte aus dem Phänomenbezirk der Kunst569.

 
Kunst und die damit verbundene ästhetische Wahrnehmung als einen Akt des
Fremdverstehens zu begreifen ist zunächst jedoch kein neuer Ansatz, sondern
die Prämisse jeder traditionellen Hermeneutik. Merschs theoretische „Wendung
des Bezugs“570 vollzieht sich daher nicht in einer bloßen Mystifizierung des An-
deren bzw. des Fremden, sondern durch einen „Umsturz im Intentionalen“571,

566 Ebd., S. 169.
567 Mersch (2002a), S. 40.
568 Ebd., S. 28.
569 Mersch (2010), S. 217.
570 Ebd., S. 209.
571 Ebd.

165

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


der erst im Begriff der Responsivität voll zum Tragen kommt. Wie bereits ange-
deutet baut ‚Responsivität‘ zu einem gewissen Grad auf Steiners Verantwortlich-
keit (‚answerability‘) auf, die als die Reaktion eines Rezipienten auf „den Ruf
des Schöpferischen“572 zu verstehen ist. Dieser Ruf kann produktionsästhetisch
als die Inspiration des Künstlers gedeutet werden oder rezeptionsästhetisch als
die Immersion des Lesers, Zuschauers oder Zuhörers in das rezipierte Kunst-
werk. Die ‚Antwort‘ auf diesen Ruf besteht zunächst jedoch nicht aus einer be-
stimmten Aktion, sondern vielmehr aus einem speziellen Wahrnehmungsmo-
dus, der gemäß Steiner „zugleich moralisch, geistig und psychologisch“573 be-
schaffen ist. Mersch selbst gibt an, den Terminus von Bernhard Waldenfels574

übernommen zu haben, der sein Konzept des Antwortens wiederum von der
Phänomenologie Edmund Husserls bezieht. Anders als Husserls Philosophie,
die der intentio einen zentralen Platz einräumt, versteht Mersch seine Re-
sponsivität aber als ein genaues Gegenstück zur geistigen Intentionalität575,
denn diese

bezeichnet keinen Akt freier Wahl, sondern Er-gebung. Zwar hat jede Antwort immer
einen Bezug zur intentio: Sie richtet sich ‚an‘, wendet sich ‚zu‘; doch zunächst und zu-
erst besteht die ‚In-Indifferenz‘ (Levinas) des Respondierens darin, vor der Intentionali-
tät ein Anderes anzuerkennen. (Mersch 2002a: 423)

Merschs Theorie bemüht sich um eine Verschiebung der Perspektive „von der
actio der Intentionalität zur passio des Responsiven“576. Eine solche Passivität ist
dabei explizit als eine temporäre Suspension des menschlichen Egos zu verste-
hen:

Dies führt zu einem letzten Schritt. Denn es scheint so, als hätten wir damit lediglich
eine entscheidbare Alternative formuliert: Auf der einen Seite gibt es die Intentionali-
tät, die ebenso willentliche wie bewusste Bezugnahme, die Lévinas der ‚Egologie‘ ge-
scholten hat, auf der anderen Seite die Responsivität, die, wie es ebenfalls Lévinas ausge-
drückt hat, einen ‚Umsturz in der Egologie‘ erfordert. (Mersch 2010: 306)

Dieser Ansatz „ist philosophisch nicht ohne Vorbild“577, wie Mersch ehrlicher-
weise schreibt, denn neben Waldenfels und dem oben mehrfach erwähnten
Emmanuel Levinas wird auch Schopenhauers Kontemplation als Einfluss ge-

572 Steiner (1990), S. 59.
573 Ebd., S. 20.
574 Vgl. Mersch (2002a), S. 99, Fußnote 103: „Auf die besondere Struktur des Antwortens

und der Responsivität, freilich von der Phänomenologie Edmund Husserls her ent-
wickelt, hingewiesen zu haben, ist das unbestreitbare Verdienst Bernhard Waldenfels’“
und vgl. Bernhard Waldenfels: Antwortregister. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

575 Vgl. Mersch (2002b): „Zur Struktur der Alterität in der Wahrnehmung gehört demnach
gleichermaßen die Struktur von ‚Responsivität‘. Sie ersetzt die von Husserl und den ana-
lytischen Wahrnehmungstheorien exponierte Struktur von Intentionalität.“

576 Mersch (2002a), S. 423.
577 Mersch (2002b), S. 47.

166

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nannt578, von der sich bereits Bohrer zu seinem absoluten Präsens inspirieren
ließ579. Das Motiv ist stets die Denkfigur einer aktiven Passivität, die Martin Seel
bereits in Schlegels Lucinde erkannt hatte580 und die vor allem im Rahmen von
Heideggers Gelassenheit bereits ausführlich behandelt wurde (vgl. Kapitel 2.3.5).
Die Kernidee ist bei allen genannten Denkern stets die gleiche: Es geht um die
Suspension des eigenen Willens und des damit verbundenen Wahrnehmungs-
modus der Intentionalität zugunsten einer Immersion, also zugunsten eines
Wahrnehmungsmodus, der sich auf eine Begegnung mit intensiven Sinnesrei-
zen und komplexen, mitunter unsagbaren Emotionen einlässt, die als etwas
Fremdes, als etwas Mystisches, als etwas Anderes wahrgenommen werden.

Dieses Andere, diese Alterität wird vom responsiven Rezipienten wiederum
als etwas Aktives wahrgenommen, dem es zu begegnen und zu antworten gilt,
womit selbst Phänomene wie ein Buch, ein Musikstück, ein Film oder ein far-
benprächtiger Sonnenuntergang Züge eines handelnden Subjekts annehmen,
wohingegen das wahrnehmende Subjekt in seiner responsiven Haltung phäno-
menologisch betrachtet eher Züge eines passiven Objekts aufweist. Es kommt
somit terminologisch zu einer Subversion der Subjekt-Objekt-Verhältnisse, in-
dem das alteritäre Objekt im Augenblick des ästhetischen Erscheinens zum ak-
tiven Subjekt wird, während sich das responsive Subjekt in ein passives Objekt
verwandelt. Phänomenologisch bzw. präsenztheoretisch betrachtet vollzieht
sich in einem solchen Augenblick aber vielmehr als ein simpler Aktiv-Passiv-
Rollentausch. Denn schon Heidegger gab an, dass Gegnet und Gelassenheit, zwei
Begriffe, die in hohem Maße mit Merschs Alterität und Responsivität korre-
spondieren, „außerhalb der Unterscheidung von Aktivität und Passivität“ (Gel:
41) liegen und stattdessen vielmehr auf eine erlebte Einheit beider Pole bzw. bei-
der Aspekte verweisen. Daher spricht auch Mersch in diesem Zusammenhang
von einer „Sprengung des neuzeitlichen Subjekt-Objekt-Gefüges“581.

 
George Steiner hatte allerdings auch angedeutet, dass ein Sicheinlassen auf die
Alterität nicht nur mit einer potenziellen Egoauflösung und intensiven Beglei-
temotionen verbunden ist, sondern auch mit ethischen Implikationen, die zu
einer Pflege bedeutender Kunst sowie zur Produktion neuer, ‚kritischer‘ Kunst
aufrufen582. Antwort schlägt so in Verantwortung um, oder wie Dieter Mersch

578 Ebd.
579 Vgl. Bohrer (1994), S. 176.
580 Vgl. Seel (2014), S. 253.
581 Mersch (2002b), S. 143.
582 Vgl. Steiner (1990), S. 20: „Wir sind dem Text, dem Kunstwerk, der musikalischen Dar-

bietung gegenüber verantwortlich, und zwar in einem ganz besonderen Sinn, nämlich
zugleich moralisch, geistig und psychologisch“, und S. 23f.: „Ernstzunehmende Kunst,
Musik und Literatur ist immer auch ein kritischer Akt. Und zwar zunächst im Sinne von
Matthew Arnolds Formulierung: ‚eine Kritik des Lebens‘. Sei es realistisch, phantastisch,
utopisch oder satirisch, das Gebilde des Künstlers ist eine Gegenaussage zu Welt“.

167

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


es mit der lateinischen Entsprechung dieser beiden Termini ausdrückt: „Re-
sponsivität und Responsibilität“583. Ähnlich wie Martin Seel plädiert auch er da-
für, „Ethik und Ästhetik als ‚Erste Philosophien‘“584 wieder zusammenzubrin-
gen,

was sich als die ‚Kunst‘ der Aufmerksamkeit und Achtung, des Antwortens und der
Verantwortung in der Bedeutung einer Achtung für das Singuläre und seine Verletz-
lichkeit konkretisieren lässt. (Mersch 2010: 308)

Lebenspraktisch ließe sich dies als Aufruf dazu verstehen, die Einzigartigkeit
und Unergründlichkeit jedes Menschen und jedes neuartigen Phänomens – also
jeder ‚Alterität‘ – erst einmal responsiv auf sich wirken zu lassen, statt sofort
dem Reflex des Willens zu verfallen und jeden Menschen und jedes neuartige
Phänomen übereilig in vorgefertigte Kategorien einzuordnen und so mögli-
cherweise vorschnell zu verurteilen. Oder anders ausgedrückt:

Es gibt den Weg der Herrschaft, des Politischen, der das ethische Problem durch seine
Bemeisterung zu bewältigen trachtet – und damit verschärft. Und es gibt den Weg der
‚Verwandlung des Bezugs‘ – der Passage von der Tat, der bewußten Setzung, zur ‚Re-
sponsivität‘ und damit auch zur ‚Responsibilität‘. […] Und sofern die Macht jedes Mys-
terium ausschließt, hat sie bereits mit der genuinen ethischen Ver-Antwortung gebro-
chen. […] das bedeutet keine Ohnmacht oder den Verzicht auf Macht – dies wäre ein
Diskurs des Opfers, […] sondern die Gewahrung ursprünglicher Begegnung, mit
einem Wort: Resonanz. (Mersch 2002b: 294f.)

Eine solche ‚Ethik der Responsivität‘ korrespondiert vollends mit Martin Seels
Vermögen einer unreglementierten Justierung der Balance von Weltvertrauen und
Weltmisstrauen, Selbstsicherheit und Selbstzweifel, Selbstverlust und Selbstgewinn.
Darin liegt das Ethische im Ästhetischen. (Seel 2014: 260)

Die positiven ethischen Implikationen einer präsenztheoretischen Herange-
hensweise an Literatur, Kunst und Welt werden so manifest.

Störungen

Die bisher behandelten Begriffe Materialität, Amedialität, Alterität und Re-
sponsivität haben etwas gemeinsam: Sie alle treten phänomenologisch erst
dann in Erscheinung, wenn sich eine Störung ereignet. Laut Mersch liegt das
größte Potenzial zur Erzeugung von Präsenz nämlich nicht in den Momenten
geglückter Mediatisierung, sondern in den „Bruchstellen“585 medialer Perfor-
manz:

2.9.3

583 Mersch (2002b), S. 99.
584 Mersch (2010), S. 308.
585 Mersch (2002b), S. 44.

168

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Das Amediale manifestiert sich folglich im Regellosen, in den Verletzungen und Ver-
werfungen, die inmitten medialer Zurüstungen des Sehens, Hörens und Fühlens klaf-
fen. (Mersch 2002b: 54)

In diesem Zusammenhang misst Mersch Kunstwerken einen besonderen er-
kenntnistheoretischen Wert bei, weshalb er die Kunst als „Lehrmeisterin ästhe-
tischer Paradoxa“586 und Künstler als „Meister des Widerspruchs und der gegen-
läufigen Intervention“587 bezeichnet. Die avantgardistischen Kunstströmungen
des 20. Jahrhunderts werden dabei besonders hervorgehoben, da diese in ho-
hem Maße geprägt seien von einer Destruktion bestehender Traditionen, von
einer frappanten Selbstreferenz sowie von einem Willen zur Paradoxie, der sich
vor allem in Form von Aporien, Katachresen und Chiffren äußere588. Hierzu
heißt es in der Posthermeneutik:

Paradoxien erweisen sich abermals als die probatesten Mittel einer Ausweisung und Ex-
position der Präsentheit des Medialen selbst. Dabei ist weniger an logische oder diskur-
sive Paradoxien gedacht, […] als vielmehr an ‚mediale Paradoxa‘, wie sie zu den bevor-
zugten Reflexionsfiguren der Künste gehören. (Mersch 2010: 109)

Paradoxien dieser Art werden unter anderem mit Wittgensteins Beulen-Zitat
aus den Philosophischen Untersuchungen in Verbindung gebracht, dem zufolge
erst das Anrennen gegen die Grenzen eines Mediums den größtmöglichen Er-
kenntnisgewinn ermöglicht (vgl. PU: 68):

Kurz, das Denken der Sprachspiele verdankt sich dem Entwurf einer Serie von Gegen-
programmen oder ‚Beulen‘, so die berühmte Formulierung, die sich der Verstand beim
Anrennen an die Grenzen der Sprache geholt hat. Sie, die Beulen, lassen uns den Wert
jener Entdeckungen erkennen. […] Es ist an Kunst, solche Beulen zu intensivieren und
noch zu vergrößern, […] Dazu bedarf es Strategien, die das Mediale ebenso anwenden
wie es über sich hinaustreiben und angreifen, um sein Unsichtbares, seine verborgenen
Stellen, bloßzustellen. Die Grundlinien ‚negativer Medientheorie‘ gewinnen daran ihre
Konturen. Ihre Modelle sind Eingriffe, Störungen, Hindernisse, Umkehrungen wie
ebenfalls Verdopplungen und Iterationen, aber auch extreme Verlangsamungen oder
Beschleunigungen und dergleichen mehr. Sie alle partizipieren an paradoxen Interven-
tionen und induzieren auf diese Weise Praktiken einer Differenz, die im Einzelnen we-
der aufzählbar noch kanonisierbar sind, sondern sich in den ebenso ungesicherten wie
offenen Prozessen prismatischer Brechungen jeweils nur entdecken lassen, um ständig
andere Fassetten oder unbekannte Dimensionen freizulegen. (Mersch 2010: 167f.)

Mersch begreift solche „Momente der Störung“589 in bestimmten Kunstwerken
als „ihre eigene Art ‚ästhetischer Reflexion‘“590. Dieser spezifische Störungs-Be-
griff korrespondiert auffällig mit Martin Seels Rauschen, wie Markus Rautzen-
berg in seiner Dissertation Die Gegenwendigkeit der Störung. Aspekte einer postme-

586 Mersch (2010), S. 217.
587 Ebd., S. 169.
588 Vgl. Mersch (2002b), S. 194-200.
589 Mersch (2010), S. 211.
590 Ebd.

169

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


taphysischen Präsenztheorie (2009) richtig feststellt591, da auch der Terminus des
Rauschens bestrebt ist, Konstellationen und Momente der Subversion bzw. der
Störung zu identifizieren, wie Seels Wortwahl bei der Definition der vier ver-
schiedenen Arten von literarischem Rauschen veranschaulicht (vgl. Kapitel
2.8.4):

Phonetisches Rauschen: „Der Klang der Rede übertönt ihren Sinn.“
Rhythmisches Rauschen: „Die Verlaufsform der Sätze überrollt jedes eindeutige Sagen.“
Logisches Rauschen: „Die logische Konstruktion der Sätze unterminiert ihren folgerichti-
gen Sinn.“
Referentielles Rauschen: „Die Komplexität der semantischen Bezüge eines Textes lässt un-
durchsichtig werden, wovon er spricht.“ (Seel 2000: 241, Fußnote 20)

Die präsentische Wirkung solcher Störungen fundiert Mersch philosophisch
durch eine Synthese aus Wittgenstein und Heidegger. Mediale bzw. artistische
Störungen stellen dabei eine Performanz dar, also ein Phänomen, das sich ledig-
lich zeigt. Wittgensteins Differenz zwischen Sagen und Zeigen wird so relevant
und Mersch gibt an, dass „[d]ie Idee einer Posthermeneutik an ihr geradezu ihr
Modell [findet]“592:

Denn beide, Sagen und Zeigen, erweisen sich als gleichermaßen irreduzibel wie auf-
einander unzurückführbar; zwischen ihnen entsteht ein Hiatus, ein fundamentaler
Riss, der wiederum im Sagen nicht auflösbar ist, weshalb es insbesondere heißt: ‚Was
gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.‘ (Mersch 2010: 82)

Die Denkfigur einer Differenz, die durch einen inhärenten „Riss“ einen präsen-
tischen Effekt zu entfachen vermag, findet Mersch auch in Heideggers Unter-
Schied:

Anders formuliert: Die Sprache als die Möglichkeit einer Rede wird erst durch das Er-
eignis des Unter-Schieds (Heidegger) zwischen dem Sagbaren und dem Unsagbaren gesi-
chert. (Mersch 2002a: 250)

[D]er Ausdruck signalisiert mit der Trennung zugleich, daß sich die Offenbarkeit des
‚Seins‘ im ‚Schied‘ des ‚Zwischen‘ ‚austrägt‘. Deshalb heißt es: ‚Der Riß des Unter-Schie-
des läßt die reine Helle glänzen.‘ (ebd.: 414, Fußnote 34)

Des Weiteren wird darauf hingewiesen, dass Heideggers Differenz zwischen Er-
de und Welt aus Der Ursprung des Kunstwerks mit Wittgensteins Differenz ver-
gleichbar ist, und dass der Ur-Streit zwischen Erde und Welt eine Manifestation
des Unter-Schieds sei593. Eine Parallelführung von Wittgenstein und Heidegger
erscheint in diesem Kontext alles andere als abwegig, schließlich hatte bereits
Thomas Rentsch in seinem Standardwerk zu Wittgenstein und Heidegger kon-

591 Vgl. Rautzenberg (2009), S. 13ff.
592 Mersch (2010), S. 82.
593 Ebd., S. 109.

170

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


statiert, dass der „Aufweis bzw. die Fingierung von Störungen“594 die wichtigste
Methode beider Philosophen darstelle.

Ausgehend von dieser speziellen Synthese aus Wittgensteins Sagen und Zei-
gen und Heideggers Unter-Schied entwickelt Mersch die Begriffe Zwischen-
Raum und chiastischer Spalt, die mit dem Störungsbegriff eng verknüpft sind:

Der entscheidende Punkt ist – für Heidegger ebenso wie für unseren Zusammenhang
–, dass die künstlerische Praxis damit jenen ‚Zwischen-Raum‘ erst öffnet, worin sich
die Dialektik beider [= Erde und Welt bzw. Sagen und Zeigen; R.H.] entfalten kann.
Das bedeutet auch, dass ihre Strategien gleichsam den ‚chiastischen Spalt‘ ausloten, der
zwischen beiden klafft. (Mersch 2010: 111)

Dieser ‚Zwischen-Raum‘ […] kann als die ‚Mitte‘, der Ort einer Produktion von ‚Sinn‘
verstanden werden, der selbst nicht hervortritt, aber durch grundlegende Risse gekenn-
zeichnet ist, in deren Spalten das nistet, was die Erfahrung und Deutung des Realen
allererst stiftet. (ebd.: 204)

In einem artistischen Kontext besitzen mediale Störungen also die Fähigkeit,
einen phänomenologischen Zwischen-Raum aufzureißen, der von unsagbarer
Amedialität und wirkungsmächtiger Materialität geprägt ist. Innerhalb dieses
Zwischen-Raums kann ein exzeptioneller Wahrnehmungsmodus initiiert wer-
den, der das wahrgenommene Kunstwerk als eine Alterität erscheinen lässt,
während der wahrnehmende Rezipient in einen Zustand der Responsivität ver-
setzt wird. Das Verhältnis komplementärer Phänomene wie Sagen und Zeigen,
Absenz und Präsenz oder Subjekt und Objekt in diesem Zwischen-Raum ver-
gleicht Mersch mit zwei windschiefen Geraden, die zusammen einen irreduzi-
blen Chiasmus bilden:

Wir haben es folglich mit einem wechselseitigen Ausschließungsverhältnis zu tun, mit
einem ,Chiasmus‘, wobei der Ausdruck eine Kreuzung meint, deren Bild weniger dem
Chi oder X der Antike oder der christlich-jüdischen Tradition entspricht, die das Enig-
ma schlechthin meinen, sondern der mathematischen Figur zweier ‚windschiefer’ Gera-
den, die sich im Raum nie treffen. Die Duplizität, von der die Rede war und die in der
Dopplung von Sagen und Sichzeigen, von Differenz und Erscheinung oder Absenz und
Präsenz besteht, geht diesem Chiasmus konform. Er ist irreduzibel. (Mersch 2010: 107)

Wenn es also überhaupt ein Bild gibt, dass der unsagbaren phänomenologi-
schen Konstellation eines solchen Zwischen-Raums gerecht wird, dann ist die-

594 Rentsch (2003), S. 162: „Wie nun legt man solche Phänomene frei, insbesondere verdeck-
te und verborgene Phänomene? Die Antwort Heideggers und Wittgensteins ist in we-
sentlichen Fällen der Analyse gleich: durch den Aufweis bzw. die Fingierung von Störun-
gen. Edmund Husserl hat diese Methode ausgebildet und als ‚eidetische Variation‘ be-
zeichnet. Damit ist gemeint: Wir können ein Phänomen gut beschreiben, wenn wir be-
stimmte Veränderungen der Situation fingierend vornehmen, in der es sich ‚zeigt‘. An die-
sen Veränderungen ‚zeigen‘ sich die Möglichkeitsbedingungen jenes Phänomens, und
das heißt oft: Es zeigen sich bestimmte Grenzen der Variabilität, von denen ab wir nicht
mehr dieses Phänomen identifizieren können.“

171

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ses laut Mersch das einer „Parallaxe […] eine[r] Überkreuzung von Linien, von
sich im Raum nicht schneidenden, sondern verfehlenden Geraden“595.

 
Das problematische an Merschs Argumentation ist jedoch der Eindruck, dass
Störungen der einzige Weg in diesen chiastischen Zwischen-Raum zu sein
scheinen. Das Auratische – ein Begriff, den Mersch Walter Benjamin entlehnt596

– könne sich medial nämlich nur dann entfalten, wenn die technische Vermitt-
lung gestört sei und dadurch ein Element des Todes evoziert werde:

Es gibt nichts Auratisches im technisch Mediatisierten, es sei denn, es hat die Kontur der Nega-
tivität, des Todes. Einzig er nötigt zum Antworten. (Mersch 2002b: 108)

Merschs Störungsbegriff fußt offensichtlich auf Heideggers fundamentalontolo-
gischer Thanatologie, was die Aspekte einer positiven, also reibungslosen bzw.
harmonischen Mediatisierung in den Hintergrund drängt. Rautzenberg argu-
mentiert in diesem Kontext, dass Mersch durch seine Theorie und durch dazu-
gehörige Begriffe wie Amedialität oder Störung ein Verhältnis zu technischen
Medien konstruiere, das rein agonal beschaffen sei und das gelungenen, also stö-
rungsfreien Mediatisierungen kein Präsenzpotenzial zugestehe597. Dieser Kritik
ist zuzustimmen, da nicht nur Aporien und Katachresen, Konterkarierungen
und Subversionen Präsenzerlebnisse zu stiften vermögen, sondern ebenso Syn-
thesen und Metaphern, Analogien und Harmonien. Eine Berücksichtigung
letztgenannter Phänomene hätte eine Relativierung von Merschs Störungsbe-
griffs zur Folge. Der Alteritätsbegriff hingegen könnte seine Gültigkeit behal-
ten, man müsste hierzu jedoch seinen Gültigkeitsbereich für Augenblicke ge-
lungener Mediatisierung erweitern:

Die Folgerung, ‚Kein Medium vermag seine Materialität mitzuvermitteln, sowenig wie
diese selbst tilgbar wäre‘, ist dann zu modifizieren: Die Materialität eines Mediums ist
nicht tilgbar, weil die Medialität des Mediums konstitutiv an deren Materialität gebun-
den ist, die sich so noch vor jeder Vermittlung stets zeigt, ja zeigen muss, damit überhaupt
etwas als Medium fungieren kann, und zwar unabhängig davon, ob es sich dabei um gelin-
gende oder gescheiterte Mediatisierung handelt, da letztere Unterscheidung einem informati-
onstechnischen Paradigma von Medialität verhaftet bleibt, mit dem Medientheorie sich nicht
begnügen kann. Der Unterschied innerhalb medialer Vollzüge wäre dann nicht mehr
zwischen Medium und ‚Amedium‘ (Präsenz, Materialität), sondern zwischen verschiede-
nen Formen von Alterität aufzuzeigen, die Mediation nicht nur vollziehen, sondern im
selben Maße auch verhindern und durch derartige Hinderungen andere Vollzüge wie-
derum ermöglichen. In dem Moment bricht die Dichotomisierung von einem ‚un-

595 Mersch (2010), S. 208.
596 Vgl. Mersch (2002b), S. 29ff. Anders als bei Benjamin impliziert Merschs Aura-Begriff je-

doch, dass Kunstwerke und ihre dazugehörigen Medien auch ‚im Zeitalter ihrer techni-
schen Reproduzierbarkeit‘ eine auratische Präsenz erzeugen können, nämlich durch be-
wusst inszenierte Störungen in ihrer Mediatisierung.

597 Vgl. Rautzenberg (2009), S. 211f.

172

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


heimlichen‘ medialen Verblendungszusammenhang in der Transparenz und einer ‚un-
verfüglichen‘ Opazität amedialer Präsenz zusammen. (Rautzenberg 2009: 213)

Unter Berücksichtigung dieser Modifizierung könnte man Inszenierungen ge-
störter wie gelingender Mediatisierung das Potenzial zugestehen, als eine be-
stimmte Form von Alterität intensiv auf den responsiven Geist und den dazuge-
hörigen Körper des Rezipienten einwirken zu können. Im Falle gelingender
Mediatisierung würde sich das präsentische Potenzial dann vor allem aus der
Singularität der Mediatisierung speisen, also aus strukturell und konzeptionell
gelungenen ästhetischen Konstruktionen, die sich durch eine gewisse Originali-
tät auszeichnen und die deshalb sowohl als stimmig als auch einzigartig wahrge-
nommen werden.

An dieser Stelle muss jedoch ferner bemängelt werden, dass Dieter Mersch
zwar in diesem Zusammenhang die Kunst als „Lehrmeisterin ästhetischer Para-
doxa“598 anpreist, es aber nahezu gänzlich versäumt, „die Strategien und Insze-
nierungen ihres Erscheinenlassens“599, also „Strategien, die das Mediale ebenso
anwenden wie es über sich hinaustreiben und angreifen“600, in Form von länge-
ren Beispielanalysen genauer zu eruieren, wie unter anderem Jochen Hörisch in
seiner Rezension zur Posthermeneutik kritisiert601.

Leere und Fülle

Das wichtigste Theorem in Dieter Merschs Präsenzdenken ist jedoch der Wech-
sel von Leere zur Fülle. Zentral ist dabei die Annahme, dass semiotische und se-
miologische Unbestimmbarkeiten auf rein medialer Ebene zwar durchaus als
ein ‚blinder Fleck‘, eine ‚Lücke‘ oder als eine ‚Leere‘ verstanden werden können,
dass aber auf amedialer Ebene, also auf der Ebene, die sich mit der sinnlichen
Wirkung solcher Phänomene beschäftigt, die Negativität einer solchen Leere als
etwas Positives zu begreifen ist, nämlich als ein ‚Sein‘, ein ‚Ereignis‘ oder als eine
‚Fülle‘:

Im Ganzen betreten diese [Untersuchungen; R.H.] damit den Zwischenraum zwischen
Semiologie und Phänomenologie. Beide werden auf eine Negativität verweisen, der der
Wechsel von Leere zur Fülle bereits immanent ist. Das bedeutet, jenem ‚Nichts‘ den
Vorrang erteilen, der ‚Sein‘ allererst als ‚Ereignen‘ denken läßt. (Mersch 200b: 16)

2.9.4

598 Mersch (2010), S. 217.
599 Ebd., S. 97.
600 Ebd., S. 167.
601 Jochen Hörisch: Das Verstehen verstehen. Zwei Studien zur Hermeneutik und zur

‚Posthermeneutik‘. In: Neue Zürcher Zeitung (16.9.2010). Online: https://www.nzz.ch/d
as_verstehen_verstehen-1.7572126 (Zugriff: 19.5.2017).

173

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Merschs theoretische „Verwandlung des Bezugs“602 und die damit verbundene
„Transformation des Denkens“603 finden ihren Kern im oben beschriebenen
„Wechsel von Leere zur Fülle.“ Dieser Wechsel fußt dabei stets auf einer Kritik
von Derridas Dekonstruktion. Denn das dekonstruktivistische Paradigma von
der Verspätung und der Nachträglichkeit aller Gegenwart stellt für Mersch ein
„Denken der Nicht-Präsenz“604 dar, dessen Ziel es sei

das Verhältnis von Primärem und Abgeleitetem, von Präsenz und Re-Präsentation, von
Vorgängigkeit und Verspätung geradezu umzukehren: Gegenwärtigkeit der Gegenwart
als Angehängtes oder Derivat der Schrift und Ausdruck ihres Überschusses: Das Jetzt ge-
schieht danach. Das bedeutet auch: Nichtgegenwärtigkeit und Gegenwärtigkeit, ‚Supp-
lementarität‘ und ‚Suppliiertes‘, Nachahmung und Nachgeahmtes meinen dasselbe,
laufen auf das gleiche hinaus: Ausstreichung der Präsenz ‚vor‘ der Schrift, des ‚Außen‘
außerhalb der Schrift, des ‚Jenseits‘ und der Transzendenz – und damit letzten Endes
auch der Nicht-Präsenz, des Innen, des Diesseits, der Immanenz. […] Deutlich wird so,
worum es Derrida eigentlich geht: Totalisierung der Struktur der différance wie der
‚Schrift‘, der ‚Spur‘, der ‚Wiederholung‘ und der ‚Nachträglichkeit‘, die in der Folge die
Begriffe der ‚Gegenwart‘, der ‚einmaligen Präsenz‘ und des ‚Ereignisses‘ ausstreichen.
(Mersch 2002a: 361)

Entsprechend kümmert sich auch die Dekonstruktion ausschließlich um sich selbst
und hat so die Frage nach der Kunst noch gar nicht berührt. Vielmehr haftet sie parasi-
tär an jener Textur von Unterscheidungen, die die Geschichte der Ästhetik organisiert
und die sie in dem Maße aufzubrechen trachtet, wie sie sie fortschreibt. Sie bildet da-
her lediglich eine diskursive Zerfällung von Diskursen, die allein am Ort von Diskursi-
vität verweilen – und verliert dabei wieder jene Praxis, die Kunst an sich selbst verrich-
tet. (Mersch 2002b: 161f.)

Aber auch an der Hermeneutik nach dem Vorbild Hans-Georg Gadamers übt
Mersch deutliche Kritik, da er in ihr – ähnlich wie Karl Heinz Bohrer und
Martin Seel – eine Alleinherrschaft des Sinns erkennt:

Hermeneutik postuliert […] immer schon eine Vorstruktur des Verstehens, von der
ausgegangen wird und die selbst noch dem Zufall, der Natur zugewiesen wird, sodass,
was sich zeigt, per se schon unter den Horizont des Sinns gerät. Das Manöver erweist
sich insofern als zirkulär, als der hermeneutische Prozess, so Gadamer weiter, immer
schon von der ‚Sinnerwartung des Ganzen‘ ausgeht. […] Doch, und daran entzündet
sich die Kritik, findet dieses seine Basis einzig im Verstehen. So enthält der Anspruch
des Hermeneutischen eine These über das Ästhetische selbst: Es gehorcht der Praxis des
Sinns. (Mersch 2010: 37)

In diesem Zusammenhang wirft Mersch sowohl Gadamer als auch Derrida vor,
eine fatale Fehllektüre Heideggers betrieben zu haben. Zwar hätten beide Phi-
losophen ihre Theorien stark an das Denken Heideggers angelehnt, doch bei
beiden fehle die „Gabe des Seins‘“605 und die damit verbundene „Fülle des ‚Au-

602 Mersch (2002a), S. 398.
603 Ebd.
604 Ebd., S. 355.
605 Mersch (2002a), S. 37.

174

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


genblicks‘“606. Der von Heidegger vehement geforderte Sprung des Denkens
vom vor-stellenden Seienden hin zur unsagbaren Performanz des Seins werde
bei Gadamer gar nicht und bei Derrida lediglich in Gestalt einer semiotischen
Leere umgesetzt:

Gleichwohl vermeidet Derrida jegliche Mystik des Anderen sowie auch die Aura des Un-
darstellbaren, wie sie gleichermaßen für Lévinas und Lyotard als charakteristisch be-
zeichnet werden können. […] Man könnte sagen: Er weicht dem letzten Schritt aus,
das, was Heidegger den ‚Sprung‘ in ein anderes Denken genannt hat. (Mersch 2010:
78)

Diesem „letzten Schritt“ entspreche theoretisch „das Mysterium des ‚Daß‘“607,
also – mit Wittgenstein gesprochen – das Gefühl der Welt als begrenztes Gan-
zes, das vor allem durch mediale Störungen evoziert werden könne. Mersch be-
tont dennoch, dass seine Posthermeneutik nicht als eine Falsifizierung der Her-
meneutik oder der Dekonstruktion zu verstehen sei:

Ausdrücklich sei ergänzt, dass es sich dabei nicht in dem Sinne um eine Überschrei-
tung von Hermeneutik oder Dekonstruktion handelt, dass diese mit einer ‚Ästhetik des
Ereignens‘ als einem Anderen konfrontiert wird, sondern lediglich um eine Verschie-
bung der Fragestellung, eine Transformation der Perspektive. Sie fügt ihrerseits der Ver-
schiebung von der Hermeneutik zur Dekonstruktion eine weitere Dimension hinzu,
die das ‚Hermeneutische‘ abermals instabil werden lässt. (Mersch 2010: 33f.)

[E]s handelt sich auch nicht um eine Überwindung von Hermeneutik und Dekon-
struktion, sondern um einen ‚anderen Ansatz‘, der einen eigenen Rang, einen eigenen
Status beansprucht. […] Zwar bleiben Hermeneutik wie Dekonstruktion unhintergeh-
bar und behaupten ihre jeweilige Legitimität, und doch geht es zugleich um die ‚Ret-
tung‘ des darin Unterschlagenen, Liegengelassenen oder Verdrängten. (ebd.: 45)

Was in diesem Zusammenhang für Merschs Posthermeneutik gilt, gilt auch für
die Präsenztheorie: Sie stellt einen Ansatz dar, der die Fortschritte und Erkennt-
nisse differenztheoretischer Methoden nicht verwirft, sondern diese übernimmt
und um eine „weitere Dimension“ ergänzt, nämlich um eine Dimension, die
sich durch Phänomene und durch dazugehörige Begriffe wie „ästhetische Erfah-
rung“608, „Wirksamkeit“609, „Intensität“610 oder „Immersivität“611 auszeichnet.
Die Gemeinsamkeit all dieser Begriffe liegt in ihrem Bezug auf die Sinnlichkeit
und Körperlichkeit des Rezipienten. Der anthropologische Auslöser einer sol-
chen Wirksamkeit ist dabei stets eine Entbergung des Seins, das epistemologisch
den Charakter eines Nichts besitzt, aisthetisch, also auf seine ästhetisch-phäno-

606 Mersch (2010), S. 62.
607 Mersch (2002a), S. 21.
608 Mersch (2002b), S. 11.
609 Mersch (2002a), S. 83.
610 Ebd.
611 Mersch (2010), S. 105.

175

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


menologische Wahrnehmung hin bezogen, jedoch den Charakter einer Gabe
aufweist, die als „Fülle eines Sichzeigens oder Sichgebens“612 zu verstehen ist.

Dies erklärt auch, warum Mersch seinen Ansatz als „‚negative‘ Medientheo-
rie“613, „negative Phänomenologie“614 oder gar als „negative Theologie“615 be-
zeichnet. Denn epistemologisch und metaphysisch betrachtet zeichnen sich alle
Überlegungen Merschs durch einen strikten Verzicht auf Letztbegründungen
aus. Aisthetisch betrachtet kann eine solche Negativität jedoch in eine „ekstati-
sche Positivität“616 umschlagen, in einen Moment der Affirmation617, in dem
sich das wahrnehmende Subjekt responsiv einer Fülle intensiver Emotionen
hingibt. Die negative Metaphysik Wittgensteins und Heideggers geht hier mit
einem ästhetischen Augenblick einher, der gemäß Karl Heinz Bohrer auf Emo-
tionen wie Glück, Schrecken oder Trauer fußen kann, oder auf einer unsagba-
ren Kombination dieser und vieler anderer Affekte.

 
Doch auch die epistemologische bzw. metaphysische Negativität eines solchen
Augenblicks ist stets das Resultat einer medialen Performanz. Unter diesem Ge-
sichtspunkt ließe sich auch das eingangs aufgelistete Begriffsarsenal Merschs er-
klären sowie seine Tendenz, viele dieser Begriffe als Teil einer größeren Einheit
zu deklarieren:

Die Ausdrücke Ekstasis, Sichzeigen und Erscheinung bilden eine Einheit; zudem gehören
im Bereich der Zeichen, der symbolischen Ordnung, Materialität und Performanz zu-
sammen. (Mersch 2002a: 26)

Damit erhellt sich schließlich der ganze Kreis der Begriffe: Das Auratische entspringt
dem Ereignis der Ekstasis. Es meint den Inbegriff der Begegnung im Augenblick. Zwei
Momente sind darin beschlossen: primäre Alterität und der Zeitmodus des Kairos. (ebd.:
94)

Alle drei Begriffe: Aisthesis, Alterität und Responsivität binden, wie Aura, Ereignis und
Ex-istenz, einen einträchtigen Knoten. (Mersch 2002b: 9)

Was Mersch durch ‚Einheiten‘, ‚Begriffskreise‘ oder ‚einträchtige Knoten‘ dieser
Art performiert, ist nichts Geringeres als Heideggers Unter-Schied: Die Identität
der Differenz bzw. die Differenz der Identität. Auf dieses Prinzip wurde bereits
bei Jean-Luc Nancy verwiesen (vgl. Kapitel 2.6.1), der in seinen Argumentatio-
nen statt der poststrukturalistischen Formel ‚X ohne X‘, die auf die ‚Leere‘ eines
transzendentalen Signifikaten verweist, die Formel ‚X ist Y‘ bzw. ‚X existiert
nicht ohne Y‘ präferiert, die mittels sprachlicher Gleichsetzung eine Perfor-
manz vollführt, die den Präsenzeffekt evozieren soll, von dem sie selbst handelt.

612 Mersch (2002a), S. 37.
613 Mersch (2010), S. 164.
614 Ebd., S. 125.
615 Ebd., S. 123.
616 Ebd., S. 117.
617 Ebd.

176

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


So betrachtet stellt also auch die überbordende Terminologie Merschs eine Art
Störung dar, die auf eine mediale Grenze verweist, nämlich auf die Unmöglich-
keit der Sprache, die Einheit, die ihrer unüberwindbaren Differenzstruktur zu-
grunde liegt, mitzumediatisieren.

Und auch in Bezug auf die Kunst zieht es Mersch vor, die Performanz selbst
sprechen zu lassen, weshalb er zur Illustration des vermeintlichen Dualismus
zwischen Leere und Fülle ein Kapitel in Was sich zeigt zwar mit „Leere“ und ein
anderes mit „Fülle“ überschreibt, in beiden Fällen jedoch gänzlich auf Worte
verzichtet und stattdessen Werke der bildenden Künstler Robert Rauschenberg,
Jackson Pollock, Yves Klein und Kurt Schwitters abbildet, die zeigen, wie nah
Leere und Fülle beieinanderliegen. Dieser performative und zugleich mystifi-
zierende Umgang mit Kunst und Medien ist programmatisch für Dieter
Merschs medienwissenschaftliches Selbstverständnis, wie auch das einleitende
Zitat von Helmut Heißenbüttel zu Beginn von Merschs Medientheorien zur Ein-
führung verdeutlicht:

Der Medienforscher ist so etwas wie der Große Medizinmann des elektrischen Zeital-
ters, in sich die Weihe des Schamanen mit dem Wissensapparat der Naturwissenschaf-
ten vereinend. (Mersch 2006: 9)

Zusammenfassung

Theorem Explikation
Materialität Die phänomenologischen Bedingungen für die

Performanz medialer Zeichen und für die Wirkung
dieser Zeichen auf die Sinne des Rezipienten

Amedialität Die Unmöglichkeit eines Mediums, seine eigene
Medialität mitzumediatisieren, wodurch der Rezi-
pient auf die Untilgbarkeit seines wahrnehmenden
Körpers verwiesen wird

Alterität Jede Form von wahrgenommener Fremdheit (eine
andere Person, ein Tier, eine seltene Naturerschei-
nung, ein unbekannter Gegenstand, ein komplexes
psychisches Phänomen oder ein Kunstwerk), die
ein wahrnehmendes Subjekt in einen responsiven
Zustand zu versetzen vermag

Responsivität Ein nicht-intentionaler Wahrnehmungsmodus, in
dem das wahrnehmende Subjekt passivische Züge
annimmt und das wahrgenommene Objekt aktivi-
sche, ehe sich eine erlebte Einheit von Subjekt und
Objekt vollzieht

2.9.5

177

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Theorem Explikation
Ethik der Alterität und
Responsivität

Ein aufgeschlossenes Achten und Antworten (Re-
sponsivität) auf bestimmte Alteritäten (Personen,
Kulturen, Kunstwerke, Tiere, etc.), das mit einer
aufgeschlossenen Achtung und Verantwortung
(Responsibilität) gegenüber diesen Alteritäten ein-
hergeht

Störungen Artistische Strategien zur Evozierung gewisser Pa-
radoxien, die auf die Nichtmediatisierbarkeit von
Medialität selbst verweisen und so eine besondere
Form der ästhetischen Reflexion darstellen, die auf
einer phänomenologischen Grenzerfahrung basiert

Zwischen-Raum Eine Metapher für die durch Störungen evozierte
Erkenntnis einer unüberwindbaren und unsagba-
ren Kluft zwischen sagbaren und unsagbaren Phä-
nomenen

chiastischer Spalt /
irreduzibler Chiasmus

Eine Metapher für die Kluft zwischen sagbaren
und unsagbaren Phänomen, die sich sprachlich
nicht bestimmen, sondern nur performativ zeigen
lässt

Leere Der phänomenologische Wesenskern bzw. die phi-
losophische Grundannahme negativistischer und
streng semiotischer Differenztheorien wie bei-
spielsweise der Dekonstruktion

Fülle Der phänomenologische Wesenskern bzw. die phi-
losophische Grundannahme von Dieter Merschs
posthermeneutischer Theorie

negative Medientheorie Ein Ansatz, der aus der Unsagbarkeit semiotischer
Leerstellen und den damit einhergehenden episte-
mologischen Grenzerfahrungen ein Potenzial für
intensive sinnliche Wahrnehmungserlebnisse ablei-
tet

Hans Ulrich Gumbrecht

Der letzte Präsenzdenker, der im Rahmen dieser Arbeit näher betrachtet wer-
den soll, ist zugleich der prominenteste Vertreter dieser Theorieströmung. Der
seit 1989 an der Stanford University lehrende Literaturwissenschaftler Hans Ul-
rich Gumbrecht beschäftigt sich seit Mitte der 1980er Jahre kontinuierlich und
intensiv mit einem Phänomenkomplex, den er 2004 mit der Wendung Produc-

2.10

178

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tion of Presence: What Meaning Cannot Convey auf den Punkt brachte, dem Titel
seiner wichtigsten Monografie zu diesem Thema. Die deutsche Übersetzung
Diesseits der Hermeneutik. Über die Produktion von Präsenz618 erschien noch im
selben Jahr und entfachte eine breite Debatte in den Geisteswissenschaften, die
durch nachfolgende „Präsenz-Bücher“619 wie Unsere breite Gegenwart (2010),
Stimmungen lesen. Über eine verdeckte Wirklichkeit der Literatur (2011) oder Nach
1945. Latenz als Ursprung der Gegenwart (2012) weiter befeuert wurde. Zur Na-
mensgebung dieser Debatte bzw. dieses Diskurses trug auch der 2012 erschiene
Sammelband Präsenz bei, der verschiedene Aufsätze Gumbrechts aus dem Zeit-
raum von 1984 bis 2004 enthält, die die zwanzigjährige Genese seines Präsenz-
denkens nachzeichnen.

Bereits in dem 1988 von Gumbrecht und Karl Ludwig Pfeifer herausgegebe-
nen Band Materialität und Kommunikation, der unter anderem Beiträge von da-
mals führenden Theoretikern wie Dietmar Kamper, Friedrich Kittler, Niklas
Luhmann und Jean-Francois Lyotard enthält, zeigt sich deutlich der Wunsch,
Mediengeschichte und „body culture“620 miteinander zu verbinden und nicht-
interpretative Phänomene wie Materialität und Performanz in den Vordergrund
zu rücken621. Die systematische Weiterentwicklung seines Präsenzdenkens ver-
dankt Gumbrecht aber vor allem der Lektüre von George Steiners Real Presences
(1989) und Jean-Luc Nancys The Birth to Presence (1993)622, sowie seinem engen
persönlichen Austausch mit Karl Heinz Bohrer und Martin Seel623, deren Prä-
senz-Bücher er ebenfalls intensiv rezipiert hat624.

In seinen eigenen Texten inszeniert sich Gumbrecht explizit als Verfechter ei-
nes „riskante[n] Denken[s]“625, der nicht davor zurückschreckt, auch Ansätze,
die sich noch „in einem Stadium des Experimentierens“626 befinden, provokant

618 Gumbrecht (2004), S. 9 gibt an, den Bezug zur Hermeneutik auf Anraten eines Kollegen
in Stanford aus dem englischen Originaltitel gestrichen zu haben. Dieser Kollege wird
anonym mit den Worten zitiert: „Nobody in America will care about a book under this
title – not even those few potential readers who could understand it.“

619 Gumbrecht (2010), S. 11.
620 Gumbrecht (2004), S. 25.
621 Vgl. Karl Ludwig Pfeiffer: Materialität der Kommunikation? In: Hans Ulrich Gumbrecht

und K. Ludwig Pfeiffer (Hg.) Materialität der Kommunikation. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1988, S. 15-30, hier: S. 20.

622 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 76-79.
623 Gumbrecht dankt unter anderem im Schlussteil von Nach 1945 Bohrers Faxgerät, das

„manchmal gefährlich ermutigende Briefe von London nach Kalifornien übermittelte“
(S. 325), sowie seinem „Freund Martin Seel“ für dessen zahlreiche Anregungen (S. 318).

624 Vgl. u.a. Gumbrecht (2004), S. 77-84.
625 Vgl. ebd., S. 148, Gumbrecht (2010), S. 12: „‚riskantes Denken‘ als Verpflichtung und Pri-

vileg der Geisteswissenschaftler“ und Jürgen Kleins Nachwort in Gumbrecht (2012a),
S. 162: „Wenn ich von riskantem Denken spreche, meine ich die Art eines Denkens, die
außerhalb des viel geschmähten ‚Elfenbeinturms‘ – einfach zu gefährlich und potentiell
zu kostspielig wäre“.

626 Gumbrecht (2011a), S. 31.

179

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


zur Debatte zu stellen. Ziel seiner Überlegungen ist nichts Geringeres als die
‚Theoriemüdigkeit‘627 bzw. die „Lethargie“628 innerhalb der deutschsprachigen
Literaturwissenschaft zu überwinden, indem er die „Dimension der Interpreta-
tion und der Sinnproduktion“629 um die „Dimension der Präsenz“630 erweitert.
Vor diesem Hintergrund sollen die wichtigsten präsenztheoretischen Begriffe
und Konzepte Gumbrechts genauer betrachtet werden.

Sinn vs. Präsenz

Das meist rezipierte und zugleich meist kritisierte Theorem Gumbrechts ist der
Dualismus zwischen Sinn und Präsenz, so wie er in Diesseits der Hermeneutik
konstruiert wird. Ehe dieser Dualismus genauer beleuchtet werden soll, gilt es
zunächst Gumbrechts Präsenz-Definition zu beachten:

Das Wort ‚Präsenz‘ bezieht sich nicht (jedenfalls nicht hauptsächlich) auf ein zeitliches,
sondern auf ein räumliches Verhältnis zur Welt und zu deren Gegenständen. Was ‚prä-
sent‘ ist, soll für Menschenhände greifbar sein, was dann wiederum impliziert, daß es
unmittelbar auf menschliche Körper einwirken kann. (Gumbrecht 2004: 10f.)

Diese Präsenz-Definition unterscheidet sich deutlich von mindestens vier der
bisher behandelten Präsenz-Ansätze. Für George Steiner ist Präsenz gleichzuset-
zen mit einer ästhetischen Manifestation Gottes, für Jean-Luc Nancy verweist der
Begriff auf eine phänomenologische Verschmelzung von Transzendenz und Imma-
nenz, für Karl Heinz Bohrer bedeutet Präsenz bzw. das absolute Präsens vor al-
lem eine besondere und intensive Wahrnehmung der Zeit und für Dieter Mersch
bezieht sich dieser Terminus vor allem auf eine unsagbare mediale Performanz.
Gumbrecht hingegen interessiert sich vor allem für die räumliche Dimension des
Präsenz-Phänomens, die für ihn mit einer ‚Greifbarkeit‘ und mit einem ‚Einwir-
ken‘ auf menschliche Körper gleichbedeutend ist. In diesem Punkt ähnelt Gum-
brechts Präsenz-Begriff am meisten Seels Erscheinen, das auf dem „anthropologi-
sche[n] Vermögen“ fußt, „Dinge und Ereignisse darin zu vernehmen, wie sie
unseren Sinnen momentan und simultan erscheinen“631. Simultane Sinnesreize
stellen sowohl bei Seel und als auch bei Gumbrecht eine Einwirkung auf
menschliche Körper dar, die einen Gegenstand ästhetischer Betrachtung ‚greif-
bar‘ erscheinen lässt, auch wenn dieser nicht buchstäblich „für Menschenhände
greifbar“ ist, wie Gumbrechts Definition suggeriert. Auch die Wendung ‚Pro-
duktion von Präsenz‘ weist gewisse Parallelen zu Seels Erscheinungsbegriff auf:

2.10.1

627 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 17.
628 Gumbrecht (2011a), S. 7.
629 Gumbrecht (2004), S. 34.
630 Gumbrecht (2010), S. 9.
631 Seel (2000), S. 9.

180

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Das Wort ‚Produktion‘ wird in der Bedeutung seiner etymologischen Herkunft aus
dem lateinischen Wort producere gebraucht, das sich auf einen Akt bezieht, bei dem ein
Gegenstand im Raum ‚vor-geführt‘ wird. Hier wird das Wort ‚Produktion‘ also nicht
mit der Herstellung von Artefakten oder Industriegütern in Verbindung gebracht. […]
Dementsprechend verweist der Ausdruck ‚Produktion von Präsenz‘ auf alle möglichen
Ereignisse und Prozesse, bei denen die Wirkung ‚präsenter‘ Gegenstände auf menschli-
che Körper ausgelöst oder intensiviert wird. Alle in ihrer ‚Präsenz‘ verfügbaren Objekte
werden als ‚Dinge dieser Welt‘ bezeichnet. (Gumbrecht 2004: 11)

Denkt man an Seels Begriff des artistischen Erscheinens zurück, der sich auf die
ästhetische Wahrnehmung „konstellative[r] Darbietungen“632 bezieht, also auf
die Wahrnehmung individueller Zeichen-Anordnungen, so müsste jedoch er-
gänzt werden, dass die materielle und mitunter industrielle Herstellung von
Kunstobjekten oft die Bedingung für die Möglichkeit einer körperlichen Produkti-
on von Präsenz darstellt und daher keinesfalls aus dem präsenztheoretischen
Produktions-Begriff ausgeschlossen werden sollte.

 
Der heuristische Gegenbegriff Gumbrechts zu ‚Präsenz‘ ist ‚Sinn‘. Bei der Defi-
nition dieses Terminus, der für die Hermeneutik, die Dekonstruktion und die
Systemtheorie so zentral ist wie kein anderer, verzichtet Gumbrecht jedoch be-
wusst auf eine längere begriffshistorische Bestimmung, denn um den Wesens-
kern des Sinns zu begreifen

braucht man keine linguistischen oder philosophischen Lexika zu konsultieren. Wenn
man einem präsenten Ding einen Sinn zuschreibt – d.h. wenn man sich eine Vorstel-
lung davon macht, was dieses Ding im Verhältnis zu einem selbst sein mag –, vermin-
dert man offenbar die Wirkung, die dieses Ding auf den eigenen Körper und die eige-
nen Sinnesorgane haben mag. (Gumbrecht 2004: 11)

Sinnzuschreibungen sind also untrennbar mit Vor-Stellungen, also mit der dis-
tanzierten Reflexion eins Objekts durch ein Subjekt, verbunden. Gumbrecht
rechnet daher sowohl den Sinn als auch den damit einhergehenden Akt der
Vor-Stellung einer ‚Metaphysik‘ im Sinne Heideggers zu:

Entsprechend wird hier auch das Wort ‚Metaphysik‘ gebraucht. Dagegen spielen jene
Bedeutungen des Wortes ‚Metaphysik‘, die auf das gleiche hinauslaufen wie ‚Transzen-
denz‘ oder ‚Religion‘, keine Rolle, obwohl in den folgenden Kapiteln eine Reihe theo-
logischer Begriffe und Motive erörtert werden. Das Wort ‚Metaphysik‘ bezieht sich auf
eine bestimmte Einstellung, auf eine Alltagseinstellung wie auch auf eine wissenschaft-
liche Betrachtungsweise, die dem Sinn der Phänomene einen höheren Wert beimisst
als ihrer materiellen Präsenz. Daher verweist das Wort auf eine Weltsicht, die stets in
einen Bereich ‚Jenseits‘ des ‚Physischen‘ (oder ‚darunter‘) vorstoßen will. […] Im Ge-
gensatz zu den Ausdrücken ‚Präsenz‘, ‚Produktion‘ und ‚Dinge dieser Welt‘ spielt das
Wort ‚Metaphysik‘ im Rahmen des begrifflichen Kleindramas dieses Buches die Rolle
des Sündenbocks. Diese Sündenbockstellung teilt das Wort ‚Metaphysik‘ mit anderen

632 Ebd., S. 157.

181

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Begriffen und Bezeichnungen, wie z.B. ‚Hermeneutik‘, ‚cartesianische Weltsicht‘, ‚Sub-
jekt-Objekt-Paradigma‘ und vor allem ‚Interpretation‘. (Gumbrecht 2004: 11f.)

Vorstellung, Sinn und Interpretation stellen für Gumbrecht Manifestationen ei-
nes Subjekt-Objekt-Paradigmas dar, das laut Heidegger das Wesen der (unei-
gentlichen)633 Metaphysik des Abendlandes bildet. Manifestationen des abend-
ländischen Subjekt-Objekt-Paradigmas wären so betrachtet nicht nur religiöse
Dogmen, die sich auf eine andere ‚Welt‘ beziehen, sondern auch säkulare Letzt-
begründungsfiguren, die sich in Begriffen wie ‚Geist‘, ‚Vernunft‘ oder ‚Sinn‘ äu-
ßern. Wie die Formulierung „cartesianische Weltsicht“ bereits andeutet, folgt
Gumbrecht auch philosophiegeschichtlich der Argumentation Heideggers, in-
dem er dem Begründer der neuzeitlichen Philosophie, René Descartes, die ‚Ur-
sünde‘ anlastet, durch sein berühmtes ‚ego cogito, ergo sum‘ das Primat des
Sinns und damit die Marginalisierung der Präsenz initiiert zu haben. Die Auf-
klärung und den Deutschen Idealismus um Kant und Hegel bezeichnet Gum-
brecht daher in diesem Zusammenhang als den „Gipfelpunkt der metaphysi-
schen Weltsicht“634. Die Dimension der Präsenz sei durch diese Denkweise von
der

abendländischen Theoriebildung ausgeklammert (wenn nicht gar – zunehmend – ver-
gessen) worden, und zwar seit das cartesianische Cogito dafür gesorgt hat, daß die On-
tologie der menschlichen Existenz ausschließlich von den Vollzügen des menschlichen
Geistes abhängt. (Gumbrecht 2004: 34)

Die Konsequenzen eines solchen Denkens seien eine „Verwerfung des menschli-
chen Körpers als res extensa“ und damit eine generelle „Eliminierung des
Raums“635.

Die literaturwissenschaftliche Praxis der Interpretation stellt für Gumbrecht
ebenfalls eine ‚metaphysische‘ Tätigkeit dar, da durch sie der Sinn literarischer
Texte und anderer Kunstwerke verabsolutiert werde. Die Hermeneutik operiere
in einer ‚jenseitigen‘ Sphäre, da sprachlichen Sinnbildungsprozessen ein Letzt-
begründungscharakter zukäme. Aus diesem Grund ordnet Gumbrecht seine ei-
gene Theorie einem ‚Diesseits der Hermeneutik‘ zu: „‚Diesseits der Hermeneu-
tik‘ soll eine Nähe-zu-den-Dingen, ein Auf-Reichweite-Sein evozieren, wie es
vor jeglicher Interpretation gegeben zu sein scheint.“636 Diese Jenseitigkeits- und
Diesseitigkeits-Metaphorik wirkt bei genauerer Betrachtung allerdings etwas
verwirrend. Dies liegt zum einen an der Tatsache, dass Gumbrecht in seinem

633 Wie in Kapitel 2.3.7 dargelegt, ist es sinnvoll bei Heidegger zu unterscheiden zwischen
einer uneigentlichen Metaphysik, die durch ein Subjekt-Objekt-Denken die Illusion eines
erschöpfenden Weltverständnisses erzeugt, und einer eigentlichen Metaphysik, die sich
nur performativ in der (unsinnigen) Frage nach dem Sein bzw. nach dem Nichts zeigt.
Letztere Form wird im Rahmen dieser Arbeit gemäß Thomas Rentsch als eine negative
Metaphysik bezeichnet.

634 Gumbrecht (2004), S. 52.
635 Ebd.
636 Ebd., S. 10.

182

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Buch darauf verweist, dass sein Metaphysik-Begriff sich nicht auf den Bereich
der Religion und auf damit verbundene, jenseitige Welten beruft637, er aber
dennoch zahlreiche religiöse Bilder verwendet, um auf ein sein ‚Diesseits‘ zu re-
kurrieren638. Zum anderen impliziert Gumbrechts ‚Diesseitigkeit‘ der Herme-
neutik in einem Umkehrschluss, dass die traditionelle Hermeneutik einem
theoretischen ‚Jenseits‘ zuzuordnen wäre, was sowohl inhaltlich als auch rheto-
risch äußerst problematisch erscheint.

 
Obwohl zwischen Sinn und Präsenz ein deutlicher Gegensatz konstruiert wird,
betont Gumbrecht jedoch, dass seine präsenztheoretischen Überlegungen kei-
nesfalls suggerieren sollen, „daß alle Formen der sinngestützten Beziehung zur
Welt verteufelt werden“639. So wie alle anderen behandelten Präsenzdenker
zweifelt auch er nicht an der Unentbehrlichkeit von Interpretation und Sinn.
Das menschliche Bewusstsein zeichne sich aber vor allem dadurch aus, bestän-
dig zwischen dem Pol des Sinns und dem Pol der Präsenz oszillieren zu können.
Diesseits der Hermeneutik plädiert dafür, den Präsenz-Pol stärker in den Fokus
der Literaturwissenschaft zu rücken:

Die Stellung eines solchen Verlangens läßt sich jedoch nicht dadurch erreichen, daß
die Präsenz einfach an die Stelle des Sinns tritt. Letzten Endes wird in diesem Buch ein
Verhältnis zu den Dingen dieser Welt befürwortet, das zwischen Präsenz- und Sinnef-
fekten oszillieren könnte. (Gumbrecht 2004: 12)

Gumbrechts Oszillationsmetapher erweist sich im weiteren Verlauf des Buchs
jedoch als problematisch, da statt der graduellen Schwankung zweier Zustands-
größen eher das Bild einer Kippfigur heraufbeschworen wird, die keine Ver-
mengungen, keinen Austausch und kein Zusammenwirken beider Phänomene
gestattet:

Das Verhältnis zwischen Präsenz- und Sinneffekten ist auch keine Beziehung der Kom-
plementarität, bei der jede Seite im Verhältnis zur anderen der gleichzeitigen Präsenz
der beiden die Stabilität eines strukturellen Musters verliehe. Vielmehr können wir sa-
gen, daß die Spannung/Oszillation zwischen Präsenz- und Sinneffekten den Gegen-
stand des ästhetischen Erlebens mit einer Komponente provozierender Instabilität und
Unruhe ausstattet. (Gumbrecht 2004: 128)

Wenn die von mir begründete Auffassung zutrifft, daß sich die beiden Dimensionen
nie zu einer stabilen Komplementaritätsstruktur entwickeln werden, müssen wir einse-
hen, daß es nicht nur unnötig, sondern in analytischer Hinsicht sogar kontraproduktiv
wäre, wollte man versuchen, eine Verbindung herzustellen und einen komplexen Me-

637 Ebd., S. 11f.: „Dagegen spielen jene Bedeutungen des Wortes ‚Metaphysik‘, die auf das
gleiche hinauslaufen wie ‚Transzendenz‘ oder ‚Religion‘, keine Rolle, obwohl in den fol-
genden Kapiteln eine Reihe theologischer Begriffe und Motive erörtert werden.“

638 Vgl. hierzu auch Tim Henning: Hans Ulrich Gumbrecht: Diesseits der Hermeneutik.
Über die Produktion von Präsenz [Rezension]. In: Zeitschrift für Ästhetik und allgemei-
ne Kunstwissenschaft 50, 2 (2005), S. 301-306, hier: S. 305f.

639 Gumbrecht (2004), S. 12.

183

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tabegriff zu bilden, der die semiotische und die nichtsemiotische Definition miteinan-
der verschmilzt. (ebd.: 130)

Das Oszillieren bestimmter Phänomene zwischen Sinn und Präsenz wir zum
einen eindeutig als Spannungs- und Ausschlussverhältnis charakterisiert, zum
anderen gibt Gumbrecht aber auch zu bedenken, dass das

Spezifische des Kunstsystems vielleicht nichts anderes ist als die Möglichkeit, Sinn- und
Präsenzeffekte in ihrer Gleichzeitigkeit zu erleben. Immer wenn sich uns diese Simul-
taneitäten präsentieren, dürfen wir sie als ein Spannungsverhältnis oder ein Oszillieren
erleben. (Gumbrecht 2004: 128)

Hieraus scheint bei erster Betrachtung ein Widerspruch zu erwachsen: Wie kön-
nen zwei Phänomene gleichzeitig auftreten, die sich nicht komplementär zueinan-
der verhalten? Dieser vermeintliche Widerspruch löst sich auf, wenn man be-
greift, dass eine ‚Gleichzeitigkeit‘ von Sinn und Präsenz nur auf ontologischer
und phänomenologischer Ebene gegeben ist. Auf heuristischer Ebene ist eine sol-
che Gleichzeitigkeit hingen nicht vorstellbar, weshalb sich hier beide Phänome-
ne bzw. beide Dimensionen zueinander verhalten wie Wittgensteins berühmte
Kippfigur des Hase-Ente-Kopfs (vgl. PU: 228). Beide Figuren sind zwar gleich-
zeitig anwesend, aber das menschliche Bewusstsein ist nicht imstande, beide
gleichzeitig zu erfassen. Übertragen auf die Präsenztheorie würde dies bedeu-
ten, dass Immersion und analytische Distanz zwar in rascher Abfolge einander
ablösen können, eine Simultaneität beider Wahrnehmungsmodi aber unmög-
lich ist. Dieser Umstand kommt auch im folgenden Zitat zum Ausdruck:

Präsenz und Sinn treten jedoch stets zusammen auf und stehen immer in einem Span-
nungsverhältnis zueinander. Es gibt keine Möglichkeit, sie kompatibel zu machen oder
sie im Rahmen einer ‚ausgewogenen‘ phänomenalen Struktur zusammenzubringen.
(Gumbrecht 2004: 126)

An dieser Stelle wäre es im Rahmen von Gumbrechts ausführlicher Heidegger-
Rezeption hilfreich gewesen, dessen Denkfigur der Gleichursprünglichkeit mit-
einzubeziehen (vgl. Kapitel 2.3.2), die unter anderem eine ontologische und
phänomenologische Gleichursprünglichkeit von Befindlichkeit, Verstehen und
Rede (vgl. Kapitel 2.3.5) postuliert. Denn wenn die Präsenz-Dimension vor al-
lem die körperlich-sinnliche Wirkung (= Befindlichkeit) bestimmter Phänome-
ne meint, die Sinn-Dimension sich vor allem im Akt der analytischen Interpre-
tation (= Verstehen) konstituiert und beide Dimensionen ihre Schnittmenge in
der direkten oder indirekten Kommunikation (= Rede) finden, zu der sowohl
das Sagen als auch die „Verschwiegenheit“ zählen (SuZ: 165), dann müsste ge-
mäß Heidegger auch eine komplexe Interdependenz zwischen Präsenz, Sinn
und Sprache herrschen. Statt aber eine solche Interdependenz zu betonen, be-
treibt Gumbrecht in Diesseits der Hermeneutik vielmehr eine rigide sprachliche
Trennung „zwischen Präsenzeffekten und Sinneffekten“640. Diese hochproble-

640 Ebd., S. 127.

184

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


matische Trennung äußert sich auch in der Oszillationsmetapher, da diese eine
Bewegung zwischen zwei separaten, sich nie direkt berührenden Polen sugge-
riert, wodurch die phänomenologische Gleichursprünglichkeit und die man-
nigfachen Wechselwirkungen von Sinn und Präsenz nahezu vollständig ver-
deckt werden.

Anders als Jean-Luc Nancy, der die ‚Geburt zur Präsenz‘ als eine Exscription
beschreibt, die aus der Inscription der Signifikation erwächst641, oder Martin
Seel, der betont, dass Präsenz aus Sinn entstehen kann und Sinn aus Präsenz642,
wählt Gumbrecht eine binäre Metapher, die den rigiden cartesianischen Dualis-
mus von Körper und Geist, den Gumbrecht selbst vehement kritisiert, nur wei-
ter zementiert643. An dieser Stelle beginnt auch der „Familienstreit“644 zwischen
Seel und Gumbrecht, da Ersterer Letzterem vorwirft,

[i]m Eifer des Gefechts […] gelegentlich bei einer bloßen Umkehrung der Vorzeichen
geblieben [zu sein], die eine Festschreibung unglücklicher Polaritäten zur Folge hatte,
bei der man es nicht belassen sollte. (Seel 2007: 82)

Gumbrecht treibt die Polarität zwischen Sinneffekten und Präsenzeffekten auch
kulturhistorisch auf die Spitze, indem er eine epochale Trennung zwischen
Sinnkulturen und Präsenzkulturen vorschlägt. Dabei wird zwar unterstrichen,
dass man „an allen kulturellen Gegenständen sowohl Sinn- als auch Präsenzef-
fekte ausfindig machen“645 könne, dennoch

hat es Sinn anzunehmen, daß einige kulturelle Phänomene (wie z.B. die Sakramente
der katholischen Kirche oder die Rationalität der modernen afro-brasilianischen Kulte)
eher auf der Präsenzkultur-Seite stehen, während andere (beispielsweise das politische
System im alten Rom oder die Bürokratie des frühneuzeitlichen spanischen Reichs)
vorwiegend auf einer Sinnkultur beruhen. (Gumbrecht 2004: 100)

Während sich Sinnkulturen vor allem durch einen Primat des Geistes, einen ex-
zentrischen Selbstbezug des Menschen zur Welt, Begrifflichkeit und einen Vor-

641 Vgl. Nancy (1993), S. 338f.: „By inscribing signification, we exscribe the presence of what
withdraws from all signification, being itself (life, passion, matter …). The being of exis-
tence is not unpresentable: it presents itself exscribed.”.

642 Vgl. Seel (2000), S. 138: „Für den Prozeß der kunstbezogenen Wahrnehmung ist es nicht
entscheidend, welche dieser Kräfte – das sinnliche Vernehmen, das imaginierende Vor-
stellen oder die reflektierende Besinnung – jeweils die Führung übernimmt; entschei-
dend ist vielmehr, daß sie auf die eine oder andere Weise zusammen und dabei über
kurz oder lang in eine Bewegung kommen.“

643 Den expliziten Vorwurf, dass Gumbrecht durch seinen heuristischen Präsenz-Sinn-Dua-
lismus den cartesianischen Leib-Seele-Dualismus nur unter anderen Vorzeichen wieder-
holt, formulieren unter anderem Fromm (2004) und Andrea Beck: Postmoderne Varia-
tionen über die Metaphysik des gegenwärtigen Augenblicks. Michael Onfray, Bernulf
Kanitscheider, Hans Ulrich Gumbrecht und Christian Enzensberger. In: Michael Szcze-
kalla (Hg.) Britannien und Europa. Studien zur Literatur-, Geistes- und Kulturgeschich-
te. Festschrift für Jürgen Klein. Frankfurt a.M.: Lang 2010, S. 229-240, hier: S. 233.

644 Seel (2007), S. 83.
645 Gumbrecht (2004), S. 100.

185

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


rang der zeitlichen Dimension auszeichnen würden, seien Präsenzkulturen vor
allem von einem Primat des Körpers, einer kosmologischen Einheit von
Mensch und Welt, Ereignishaftigkeit und einem Vorrang der räumlichen Di-
mension geprägt646. An diesem Punkt verschärft Seel seine Kritik an Gum-
brechts Thesen:

Bei aller Liebe für das Präsenzdenken muss die Frage erlaubt sein, ob die Opposition
zwischen einer Cartesianischen ‚Sinnkultur‘ und einer Heideggerianischen ‚Präsenz-
kultur‘, die Gumbrechts Betrachtungen beherrscht, bereits der Weisheit letzter Schluss
sein kann. (Seel 2007: 82f.)

Präsenzkulturen im Unterschied zu Sinnkulturen, so möchte ich dagegenhalten, gibt
es nicht und kann es nicht geben. Jede Kultur ist immer auch Präsenzkultur, denn Kul-
tur zu sein bedeutet immer auch, Präsenzkultur zu sein. […] Jede Kultur ist Sinnkultur
[…] Sinn ist der Sinn jeder Kultur. (ebd.: 84)

Gumbrecht räumte als Reaktion auf diese Kritik ein, dass jede Kultur sowohl
aus Sinn- als auch Präsenzaspekten bestehe647. Einen Grund zur völligen Ver-
werfung seiner Typologie sieht er jedoch nicht, und in der Tat lässt sich ein ge-
wisser heuristischer Wert dieser Typologie nicht leugnen, vor allem, wenn man
an die speziellen Kunstepochen und Kunstgattungen denkt, die Karl Heinz
Bohrer im Rahmen seiner vielen Präsens/z-Bücher immer wieder behandelt:
Die griechische Tragödie, die Romantik und die klassische Moderne. Bei Dieter
Mersch gesellt sich noch die Avantgarde nach dem Zweiten Weltkrieg hinzu
und bei Martin Seel die Gegenwartskunst nach 1968. Prominent ausgeklam-
mert werden bei nahezu allen Präsenztheoretikern hingegen die Kunst der Re-
naissance, der Aufklärung, des Weimarer Klassizismus, des Realismus und der
neuen Sachlichkeit. Ein kulturhistorischer Zyklus aus sich ablösenden bzw. sich
ergänzenden Sinn- und Präsenzströmungen lässt sich so besehen nicht leugnen,
allerdings ist Seels Einwand, demzufolge alle Kulturen und alle Kunstepochen
stets Anteile sowohl von Sinn als auch Präsenz aufweisen, zuzustimmen. Dass
bestimmte Kulturen, Epochen oder Gattungen ihren motivischen und/oder
philosophischen Fokus vorzugsweise auf einen der beiden Dimensionen rich-
ten, ist jedoch ebenso wenig abzustreiten.

Im Zuge dieser komplexen kulturhistorischen Überlegungen glaubt Gum-
brecht, dass ein entscheidender Grund für das neuerliche Interesse an Präsenz-
phänomen in der zunehmenden Digitalisierung der Gegenwart liegt:

Dass wir den Stimmungen und der gesamten Präsenzdimension heute wohl mehr be-
wusste Aufmerksamkeit schenken als vor fünfzig, zweihundert oder fünfhundert Jah-
ren […], mag zu tun haben mit einem Alltag, der sich für die meisten von uns in einer
Fusion aus Bewusstsein und Software vollzieht, also sozusagen unter Entzug von Prä-

646 Vgl. ebd., S. 100-106.
647 Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht: Etwas Klarer Sehen. Reaktionen auf ermutigende Einwän-

de. In: Sonja Fielitz (Hg.) Präsenz Interdisziplinär. Kritik und Entfaltung einer Intuition.
Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2012b. S. xxvii-xxxv, hier: xxxvii f.

186

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


senzerlebnissen. Dieser Entzug schafft Präsenzbedürfnisse und Präsenzsehnsüchte.
(Gumbrecht 2011a: 15f.)

Diese „Fusion aus Bewusstsein und Software“, die im Zuge der Globalisierung
und Digitalisierung der Welt immer weiter zunehme, bewirke eine zunehmen-
de „Konvergenz unseres Geistes mit elektronischen Geräten“648, deren Folge
eine schrittweise „Eliminierung des Körpers“649 sei. Wenn Gumbrecht davon
spricht, dass eine solche Konvergenz einer „prothetischen Verbindung unserer
Körper mit jenen elektrischen Medien“650 gleichkomme, dann schwingt hier
die Medientheorie Marschall McLuhans mit, gemäß derer jede technologische
Neuerung unwiderruflich eine ehemals gut ausgebildete Fähigkeit des mensch-
lichen Körpers oder des menschlichen Geistes partiell oder nahezu vollständig
ersetzt651. Gumbrecht postuliert in diesem Zusammenhang sogar eine Art Cogi-
to 2.0: „Ich produziere, verarbeite und empfange Informationen, also bin
ich.“652. Diese Argumentation deckt sich mit Mersch These, der zufolge die
Technologie der Gegenwart vor allem das Ziel verfolge, den christlichen Traum
von der Überwindung des Körpers und damit von der Unsterblichkeit in Erfül-
lung zu bringen:

Die Gegenwart scheint diesen Traum in Gestalt des Technischen zu wiederholen und
im Simulakrum zur Erfüllung bringen zu wollen. Dessen Ideal ist ein Denken ohne
Leib, ein Fühlen, Wahrnehmen, Handeln ohne Körper. (Mersch 2010: 144f.)

Aus kulturhistorischer Sicht mag es daher lohnend sein, sich detaillierter und
intensiver mit Gumbrechts Differenz zwischen Sinn- und Präsenzkulturen zu
beschäftigen. Für die methodologische Ausrichtung dieser Untersuchung, die
sich primär der Analyse literarischer Texte widmet, gilt jedoch, dass ein schlich-
ter Dualismus zwischen Sinn- und Präsenzeffekten wenig ergiebig erscheint, da
dieser leicht den Eindruck erweckt, dass ein ‚Oszillieren‘ zwischen ‚Sinn‘ und
‚Präsenz‘ lediglich das Signifikanten-Spiel der Dekonstruktion unter anderen
Vorzeichen wiederholt.

Substanz und Epiphanie

In Diesseits der Hermeneutik gibt Gumbrecht an, Begriffe verwenden zu wollen,
die von potentiellen theoretischen Gegnern polemisch als ‚substantialistisch‘ charakte-
risiert werden könnten, d.h. Begriffe wie der Substanzbegriff selbst, wie ‚Präsenz‘ und
vielleicht sogar ‚Realität‘ und ‚Sein‘. (Gumbrecht 2004: 72)

2.10.2

648 Ebd., S. 40.
649 Gumbrecht (2010), S. 37.
650 Ebd.
651 McLuhan spricht in diesem Zusammenhang von einer „Selbstamputation“ des Men-

schen. Vgl. Marshall McLuhan: Medien verstehen. Der McLuhan-Reader. Mannheim:
Bollman 1997, S. 121.

652 Gumbrecht (2010), S. 43.

187

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Wie bereits erwähnt definiert sich Gumbrechts Präsenzbegriff vor allem über
die räumliche Dimension und über die Wirkung bestimmter Phänomene auf
den menschlichen Körper. Präsenz bedeutet somit stets „materiell[e] Prä-
senz“653, also etwas, das für die menschlichen Sinne „greifbar“654 ist. Um diesen
speziellen Präsenzbegriff philosophisch zu fundieren, forciert Gumbrecht eine
Engführung mit Heideggers Seinsbegriff:

In diesem Kontext hat kein Denker die Kritik und die Revision der metaphysischen
Weltsicht weiter getrieben als Martin Heidegger. […] Heidegger ersetzt das Subjekt/
Objekt-Paradigma durch den neuen Begriff des ‚In-der-Welt-Seins‘, mit dessen Hilfe der
menschliche Selbstbezug sozusagen wieder mit den Dingen dieser Welt in Kontakt ge-
bracht werden soll (so gesehen ist das ‚In-der-Welt-Sein‘ keine radikale Verdrängung,
sondern eine Umformulierung des Subjekt/Objekt-Paradigmas). […] Entgegen dem
cartesianischen Paradigma bejaht Heidegger von neuem die körperliche Substantialität
und die räumliche Dimension des menschlichen Daseins, und beginnt mit der Entfal-
tung der Vorstellung von einem ‚Sich-Entbergen des Seins‘ (in diesem Zusammenhang
bezieht sich das Wort ‚Sein‘ stets auf etwas Substantielles), und diese Vorstellung soll
den auf eine Bedeutung oder eine Idee verweisenden metaphysischen Begriff der
‚Wahrheit‘ ersetzen. (Gumbrecht 2004: 65)

In diesem Zitat verwundert zunächst die Behauptung, dass Heideggers Philoso-
phie eine Bejahung der räumlichen Dimension und der körperlichen Substan-
tialität darstellt. Dan Zahavi verweist mit Recht darauf, dass Heidegger bei sei-
ner Raumanalyse in § 23 von Sein und Zeit dem menschlichen Körper bzw. der
Leiblichkeit lediglich eine kurze Bemerkung widmet und dabei eine Vertiefung
der Körper-Frage explizit ablehnt:

Die Ausrichtung ebenso wie die Entfernung werden als Seinsmodi des In-der-Welt-
seins vorgängig durch die Umsicht des Besorgens geführt. Aus dieser Ausrichtung ent-
springen die festen Richtungen nach rechts und links. So wie seine Ent-fernungen
nimmt das Dasein auch diese Richtungen ständig mit. Die Verräumlichung des Da-
seins in seiner ‚Leiblichkeit‘, die eine eigene hier nicht zu behandelnde Problematik in
sich birgt, ist mit nach diesen Richtungen ausgezeichnet. (SuZ: 108)

Zahavi kritisiert diesbezüglich vor allem den Umstand, dass Heidegger zwar
den Tod und die Sterblichkeit ins Zentrum seiner fundamentalontologischen
Überlegungen stellt, jedoch den ‚Träger‘ dieser Sterblichkeit, den menschlichen
Körper, nahezu völlig ignoriert:

Gerade vor diesem Hintergrund erscheint Heideggers fehlende Erörterung der Leib-
lichkeit des Daseins problematisch. Nicht allein seine Raumanalyse gerät auf diese Wei-
se ziemlich trocken und steril […], sondern auch eine ganze Reihe anderer Analysen
bleiben formalistisch und unanschaulich. (Zahavi 2007: 65)

Andere berühmte Phänomenologen wie Edmund Husserl, Jean-Paul Sartre und
vor allem Maurice Merleau-Ponty haben der Analyse des Körpers bzw. der Leib-

653 Gumbrecht (2004), S. 11.
654 Ebd., S. 10f.

188

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


lichkeit wesentlich mehr Platz in ihren Texten eingeräumt als Heidegger655,
weshalb unter anderem Jean-Luc Nancy in The Birth to Presence den Versuch un-
ternimmt, Heideggers Theoreme um den Aspekt der Körperlichkeit zu erwei-
tern. Daniele Rugo schreibt hierzu: “Nancy starts precisely from a question Hei-
degger has left unanswered, that of the body, in order to articulate finite exis-
tence at the crossing of materiality and thought.“656.

Es verwundert daher, dass Gumbrecht gerade Heidegger als Gewährsmann
einer philosophischen Rehabilitierung der Raumdimension und des menschli-
chen Körpers heranzieht, zumal Heidegger selbst deutlich betont, dass sich das
Phänomen des In-der-Welt-Seins nicht in der Räumlichkeit bzw. Körperlichkeit
des Menschen erschöpft:

Zunächst gilt es nur, den ontologischen Unterschied zwischen dem In-Sein als Existen-
zial und der ‚Inwendigkeit‘ von Vorhandenem untereinander als Kategorie zu sehen.
Wenn wir so das In-Sein abgrenzen, dann wird damit nicht jede Art von ‚Räumlichkeit‘
dem Dasein abgesprochen. Im Gegenteil: Das Dasein hat selbst ein eigenes ‚Im-Raum-
sein‘, das aber seinerseits nur möglich ist auf dem Grunde des In-der-Welt-seins überhaupt.
Das In-Sein kann daher ontologisch auch nicht durch eine ontische Charakteristik ver-
deutlicht werden, daß man etwa sagt: Das In-Sein in einer Welt ist eine geistige Eigen-
schaft, und die ‚Räumlichkeit‘ des Menschen ist eine Beschaffenheit seiner Leiblich-
keit, die immer zugleich durch Körperlichkeit ‚fundiert‘ wird. Damit steht man wieder
bei einem Zusammen-vorhanden-sein eines so beschaffenen Geistdinges mit einem
Körperding, und das Sein des so zusammengesetzten Seienden als solches bleibt erst
recht dunkel. (SuZ: 56)

Vor diesem Hintergrund erweisen sich viele Aspekte von Gumbrechts
Heidegger-Rezeption als klare Fehllektüren. Das ‚In-der-Welt-Sein‘, das zusam-
men mit dem ‚Da-Sein‘ ein Begriffspaar bildet, und das bei Heidegger explizit
als phänomenologischer Gegenentwurf zu einem rigiden Subjekt-Objekt-Den-
ken konzipiert ist, stellt für Gumbrecht im eingangs behandelten Zitat „keine
radikale Verdrängung, sondern eine Umformulierung des Subjekt/Objekt-Para-
digmas“ dar, „mit dessen Hilfe der menschliche Selbstbezug sozusagen wieder
mit den Dingen dieser Welt in Kontakt gebracht werden soll“657. Statt das In-
der-Welt-Sein als einen exzeptionellen Wahrnehmungsmodus zu begreifen, in
dem Differenzen wie Subjekt/Objekt oder Körper/Geist zu einer phänomenolo-
gischen Einheit verschmelzen (vgl. Kapitel 2.3.2), versteht Gumbrecht
Heideggers In-der-Welt-Sein als einen primär körperlichen Vorgang, womit das
cartesianische Paradigma, gegen das Heidegger sein Leben lang angeschrieben
hat, nur unter umgekehrten Vorzeichen wiederholt wird.

Des Weiteren postuliert Gumbrecht, dass mit Heideggers vermeintlicher Be-
jahung der „körperliche[n] Substantialität“ und der „räumliche[n] Dimension“
die „Entfaltung der Vorstellung von einem ‚Sich-Entbergen des Seins‘“ beginne,

655 Vgl. Zahavi (2007), Kapitel 7: Raum und Leib.
656 Rugo (2013), S. 2.
657 Gumbrecht (2004), S. 65.

189

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


wobei sich in diesem Zusammenhang „das Wort ‚Sein‘ stets auf etwas Substanti-
elles“658 beziehe. Diese Deutung wiederholt Gumbrecht in Diesseits der Herme-
neutik mehrmals:

Sein ist kein Sinn. Sein gehört zur Dimension der Dinge. […] Wenn das Sein das Ding-
hafte ist, so bedeutet das, daß es Substanz hat und daß es deshalb (im Gegensatz zu ir-
gend etwas rein Geistigem) Raum einnimmt. (Gumbrecht 2004: 88)

Wie in Kapitel 2.3.7 dargelegt, darf Sein weder mit einem abstrakten „Sinn“
noch mit einer körperlich-räumlichen „Dimension der Dinge“ gleichgesetzt
werden. ‚Sein‘ ist vielmehr ein Platzhalterbegriff, der auf ein Performanzphänomen
verweist, das sich sprachlich explizit oder implizit in der Denkfigur einer Identi-
tät der Differenz äußerst und das sich anthropologisch betrachtet im Akt des Fra-
gens nach dem Ursprung, dem Sinn und dem Danach von Leben und Welt ma-
nifestiert. Das Sein heuristisch mit einer dinglichen Substanz gleichzusetzen, al-
so mit etwas Materiellem, das einen konkreten Raum einnimmt, widerspricht
fundamental dem Denken Heideggers, da Phänomene wie Raum und Körper
entsprechend der ontisch-ontologischer Trennung eindeutig der Dimension des
Seienden angehören:

Seiend ist alles, wovon wir reden, was wir meinen, wozu wir uns so und so verhalten,
seiend ist auch, was und wie wir selbst sind. (SuZ: 6f.)

Sein liegt im Daß- und Sosein, in Realität, Vorhandenheit, Bestand, Geltung, Dasein,
im ‚es gibt‘. (SuZ: 7)

‚Seiendes‘ meint alles, was greifbar, sagbar und vor-stellbar ist, während ‚Sein‘
sich auf das seltene und unsagbare Staunen darüber bezieht, dass es die Welt
bzw. die ‚Realität‘, so wie wir sie wahrnehmen, mit all ihren Bestandteilen und
Gesetzmäßigkeiten, überhaupt gibt. Sein ist die Bedingung alles Seiendens und
bedarf des Seiendens, um sich in ihm entbergen zu können. Trotz dieser engen
phänomenologischen Verknüpfung handelt es sich bei Sein und Seiendem je-
doch um zwei verschiedene Dimensionen, die jeweils nur in einem bestimmten
Wahrnehmungsmodus erlebt werden können. ‚Seiendes‘ wird in einem alltägli-
chen Wahrnehmungsmodus erlebt, den Heidegger als uneigentlichen Modus
einstuft und zu dem Begriffe bzw. Phänomene wie ‚Vorstellung‘, ‚Sinn‘, oder ‚In-
terpretation‘ gehören. ‚Sein‘ verweist hingegen auf einen exzeptionellen Wahr-
nehmungsmodus, der Heidegger als eigentlicher Modus gilt und der mit Begrif-
fen wie ‚Präsenz‘, ‚Performanz‘, ‚Augenblick‘ oder ‚Epiphanie‘ verbunden ist.

Wie in dieser Untersuchung dargestellt, liegt die große Gemeinsamkeit aller
Präsenztheoretiker in der Formulierung und Explikation von Begriffen, die be-
müht sind, die Subjekt-Objekt-Trennung zu überwinden bzw. zu verwinden.
Gumbrechts Substanz-Begriff bleibt hingegen eindeutig dem Subjekt-Objekt-
Denken verhaftet. Es könnte sein, dass Gumbrechts Gleichsetzung von Sein

658 Ebd.

190

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


und Substanz von der in Kapitel 2.7.3 erwähnten Fehllektüre Bohrers herrührt,
der in Das absolute Präsens Heidegger fälschlicherweise unterstellt, in Der Ur-
sprung des Kunstwerks durch seinen Seinsbegriff eine „Fundamentalisierung und
Substantialisierung des künstlerischen Phänomens“659 zu betreiben.

 
Doch was für eine materielle Substanz meint Gumbrecht eigentlich genau,
wenn er von ‚Substanz‘ spricht? Zur Beantwortung dieser Frage lohnt es sich,
einen weiteren wichtigen Terminus aus Diesseits der Hermeneutik zu betrachten:
die Epiphanie. Gumbrecht übernimmt diesen religiös aufgeladenen Begriff von
Karl Heinz Bohrer, der ihn wiederum vom James Joyce übernimmt. Die Defini-
tion des Begriffs orientiert sich allerdings eher an den Ausführungen von
Martin Seel660 und Jean-Luc Nancy. ‚Epiphanie‘ beziehe sich daher

vor allem auf das von Jean-Luc Nancy gennannte und theoretisch behandelte Gefühl
des Unvermögens, an diesen Präsenzeffekt festzuhalten: Das Gefühl, diese Effekte –
und damit auch die Simultaneität von Sinn und Präsenz – seien ephemer. (Gumbrecht
2004: 130)

Diese Beschreibung bezieht erstmals die Dimension der Zeit („ephemer“) theo-
retisch ein, indem die Kurzlebigkeit von Präsenzerlebnissen unterstrichen wird.
Die Epiphanie sei ein „Ereignis“661, das „aus dem Nichts“662 komme und von
dem man nie wissen könne, „wann und wo“663 es auftreten und „welche Form“
oder „welche Intensität“664 es annehmen wird. Diese Unberechenbarkeit sei ver-
antwortlich dafür, dass ästhetische Epiphanien „einen Anflug (oder mehr als
nur einen Anflug) von Mystik“665 zu haben scheinen, obwohl Gumbrechts Epi-
phanien – anders als bei Steiner – stets als „profane Epiphanien“666 zu verstehen
sind. In diesem Zusammenhang wird betont, dass jede Epiphanie mit einer Ge-
lassenheit einhergeht, die nach Heidegger zu verstehen sei als das Gefühl, „daß
man im gleichen Rhythmus schwingt wie die Dinge dieser Welt“667, bzw. als ein „Er-
leben der Dinge dieser Welt in ihrer vorbegrifflichen Dinghaftigkeit“668. Um
Gelassenheit und Epiphanien dieser Art zu erreichen, sei jedoch eine „spezifi-
sche Einstellung“669 nötig, die Gumbrecht angelehnt an ein Zitat des Profi-
schwimmers Pablo Morales als eine „Versunkenheit in fokussierte Intensität“670

659 Bohrer (1994), S. 136.
660 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 130, Fußnote 17.
661 Ebd., S. 130.
662 Ebd., S. 130f.
663 Ebd., S. 133.
664 Ebd.
665 Ebd., S. 169.
666 Gumbrecht (2011a), S. 147.
667 Gumbrecht (2004), S. 138.
668 Ebd.
669 Ebd., S. 124.
670 Ebd.

191

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


bezeichnet, wobei ‚Versunkenheit‘ sich auf ein „Element der Abstandnahme
von der Alltagswelt“671 bezieht, ‚fokussiert‘ auf eine „Einstellung der gelassenen
Offenheit“672 und ‚Intensität‘ auf einen sinnlich-quantitativen Unterschied zu
gängigen Alltagserfahrungen673.

Gumbrechts ‚Gelassenheit‘ und ‚Versunkenheit in fokussierte Intensität‘ über-
schneiden sich also sehr mit Seels aktiver Passivität und mit Merschs Responsivi-
tät, während ‚Epiphanie‘ im Wesentlichen die drei Arten des ästhetischen Au-
genblicks meint, die Bohrer über mehrere Monografien ausführlich behandelt:
emphatischer Augenblick (Glück), schockierender Augenblick (Angst) und ne-
gativer Augenblick (Trauer). Den ‚gemeinsamen Nenner‘ dieser drei Arten des
Augenblicks bildet ein Phänomen, das sowohl Bohrer als auch Gumbrecht mit
dem gleichen Begriff versehen: ‚Intensität‘. Diese Intensität wiederum bezieht
sich auf Gefühle bzw. Emotionen674, die durch bestimmte ästhetische Objekte
ausgelöst und vom menschlichen Körper auf eine bestimmte Weise erlebt wer-
den. Gumbrecht spricht diesbezüglich von einem „ästhetische[n] Erleben“675

bzw. von „Momenten der Intensität“676.
Ich halte es daher für ratsam, Gumbrechts Substanz-Begriff zu präzisieren:

‚Substanz‘ meint das Potenzial ästhetischer Objekte oder Ereignisse, intensive Emotio-
nen auszulösen. Der physikalische Aspekt dieser Substanz ist dabei durchaus ob-
jektifizierbar, da Emotionen eine materielle, teilweise sogar messbare Kompo-
nente besitzen. Intensive Erlebnisse gehen mit bestimmten neuronalen Aktivi-
tät im Gehirn einher, die bestimmte Botenstoffe freisetzen (Dopamin, Noradre-
nalin, Serotonin, Oxytocin, etc.), die eine Veränderung der individuellen Wahr-
nehmung bewirken. Emotionen haben somit stets eine gewisse ‚Substanz‘, die
durch Blutproben, bildgebende Verfahren und andere Methoden bis zu einem
gewissen Grad messbar und somit objektivierbar ist. Die Qualia, die spezifische
subjektive Wahrnehmung dieser substantiellen Veränderungen und die damit
verbundenen Emotionen, die die Phänomenologie des ästhetischen Erlebens

671 Ebd., S. 125.
672 Ebd.
673 Vgl. ebd.
674 Eine differenzierte Einordnung und Abgrenzung der Begriffe ‚Emotionen‘, ‚Empfindun-

gen‘ und ‚Gefühle‘ wird in Kapitel 2.13.3 erfolgen.
675 Gumbrecht (2004), S. 120. Die Wendung ‚ästhetisches Erleben‘ bzw. ‚ästhetisches Erleb-

nis‘ wird hier explizit der Formulierung ‚ästhetische Erfahrung‘ vorgezogen, da Gum-
brecht den Erfahrungsbegriff mit klassischen Interpretationsansätzen assoziiert. Bohrer
(1994) sieht diese Problematik nicht und spricht u.a. auf S. 7 von einer „ästhetischen Er-
fahrung“, ebenso wie Seel (2007), der sich auf S. 33 auf die „Phase oder Dimension der
ästhetischen Erfahrung“ bezieht, oder Mersch (2010), der auf S. 49 ebenfalls von „ästhe-
tischen Erfahrungen“ spricht. Allerdings scheint Gumbrecht in Stimmungen lesen von
dieser Unterscheidung ebenfalls abzurücken, da er u.a. auf S. 15 das Stimmungsphäno-
men einer „Ebene ästhetischer Erfahrung“ zuordnet.

676 Gumbrecht (2004), S. 120.

192

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


erst konstituieren, bleiben hingegen jedem noch so modernen Messverfahren
verborgen.

Gumbrechts Substanz-Begriff könnte als ein Verweis auf die ‚raumfordern-
den‘ Emotionen verstanden werden, die sich während einer ästhetischen Epi-
phanie neuronal und hormonell im Körper eines Rezipienten manifestieren.
Entscheidend ist aber, dass eine solche Substanz immer noch der Dimension
des Seienden zugeschrieben werden müsste. Diese körperlichen Vorgänge, diese
‚Substanz‘ wäre dann ein Effekt der Seins-Entbergung bzw. der Präsenz, nicht je-
doch die Seins-Entbergung bzw. die Präsenz selbst. Nancys Berührungs-Begriff
(vgl. Kapitel 2.6.4) und Merschs Materialitäts-Begriff (vgl. Kapitel 2.9.1) vermei-
den beide einen Kurzschluss von Präsenz und Körper, indem sie auf die unsag-
baren medialen Performanzen rekurrieren, die ein intensives ästhetisches Erleb-
nis erst ermöglichen.

Eine Verwechslung von Sein und Seiendem unterläuft Gumbrecht auch bei
seiner Lektüre von Heideggers Der Ursprung des Kunstwerks. Zunächst gelingt es
ihm, die Verunklarung der Differenz zwischen Sein und Seiendem in Diesseits
der Hermeneutik ein Stück weit zu korrigieren, indem er von einem ‚Sein als
Substanz‘ spricht, womit wohl Heideggers Seiendes gemeint ist:

‚Erde‘ könnte sich auf das Sein als Substanz beziehen und ‚Welt‘ auf die wechselnden
Konfigurationen und Strukturen, denen das Sein als Substanz angehören kann. (Gum-
brecht 2004: 96)

‚Welt‘ wird richtigerweise als eine „Konfiguration von Dingen im Kontext spezi-
fischer kultureller Situationen“677 begriffen und ‚Erde‘ wird ebenso richtig defi-
niert als „Dinge, die unabhängig von ihren spezifischen kulturellen Situationen
gesehen werden“678. Gumbrecht begeht anschließend jedoch den Fehler, das
Sein bzw. die Präsenz gänzlich mit Heideggers Erde gleichzusetzen:

Das Sein ist nichts anderes als greifbare Dinge, die unabhängig von ihren kulturell spe-
zifischen Situationen gesehen werden – was allerdings weder ohne Weiteres gelingt
noch besonders wahrscheinlich ist. (Gumbrecht 2004: 96f.)

Hier wird erneut verkannt, dass das Sein nicht einfach mit einer Substanz bzw.
mit der Erde gleichgesetzt werden kann (vgl. Kapitel 2.3.4). Sein zeigt sich erst
im Ur-Streit zwischen Erde und Welt, also in der Performanz einer wechselnden
Wahrnehmung, die zwischen der bloßen Oberfläche eines ästhetischen Objekts
(z.B. ein Paar Bauernschuhe) und seinem viel komplexeren, kulturellen Kontext
(z.B. die Lebenswelt eines Bauern) changiert. Gemäß Gumbrechts Heidegger-
Deutung würde die kontextuelle Ebene der bäuerlichen Lebenswelt den ‚Sinn‘
von van Goghs berühmtem Bauernschuh-Gemälde bilden, das in Der Ursprung

677 Ebd., S. 97.
678 Ebd.

193

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


des Kunstwerks beispielhaft behandelt wird, während das Sein gänzlich in der
materiellen Oberfläche der Bauernschuhe aufgehen würde.

Eine solche Lesart wird jedoch weder Heideggers Denken noch van Goghs
Bauernschuhen gerecht. Denn indem das Sein bzw. die Präsenz schlicht einer
dinglichen Oberfläche und der Sinn einer begrifflich-interpretativen Abstrakti-
on zugeschrieben werden, wiederholt sich nur der von Gumbrecht eigentlich
verworfene cartesianische Dualismus von Körper und Geist. Körper und Geist,
Erde und Welt, Schuhe und Bauernleben bilden gemäß Heidegger allesamt Phä-
nomene, die zur Dimension des Seienden gehören. Erst das Aufscheinen der
Identität dieser Differenzen, erst das epiphane Ereignis der Verschmelzung bzw. der
Verwindung dieser Unter-Schiede im exzeptionellen Wahrnehmungsmodus der
Gelassenheit entbirgt das Sein, ist die Präsenz, nach der Gumbrecht eigentlich
sucht. Dieses fehlende Bewusstsein für die performative Beschaffenheit des
Seins bzw. der Präsenz bildet die große Problematik von Gumbrechts Thesen in
Diesseits der Hermeneutik.

Stimmung

Sieben Jahre nach Diesseits der Hermeneutik veröffentlicht Gumbrecht mit Stim-
mungen lesen. Über eine verdeckte Wirklichkeit der Literatur ein Präsenz-Buch, das
eine ‚praktischere‘ Zielsetzung verfolgt als sein Vorgänger. Gumbrecht verweist
einleitend aber darauf,

dass eine zumindest assoziative Verbindung besteht zwischen meinem Engagement für
die Dimension der ‚Stimmung‘ und dem massiveren, mehr oder weniger ‚philosophi-
schen‘ Anliegen, an Effekte der ‚Präsenz‘ in unserer Kultur und besonders als potentiel-
len Gegenstand der Geisteswissenschaften zu erinnern. […] Stimmungen unter Ein-
fluss einer physischen Schicht der Phänomene, gehören zweifellos zum präsentischen
Teil der Existenz und schreiben sich in ihre Artikulationsformen auf der Ebene ästheti-
scher Erfahrung ein. (Gumbrecht 2011a: 14f.)

‚Stimmung‘ wird als „eine spezifische Teilmenge“679 ästhetischer Erfahrung
klassifiziert und bildet gleichzeitig eine analytische Kategorie, die innerhalb der
Literaturwissenschaft eine „dritte Position“680 neben den streng innersprachli-
chen Analysen der Dekonstruktion und den außersprachlichen, mitunter sozial-
kritischen Lesarten der Cultural Studies darstellen soll681. Der Stimmungs-Be-
griff selbst setzt sich aus drei semantischen Komponenten zusammen682: ‚Stim-

2.10.3

679 Gumbrecht (2011a), S. 15.
680 Ebd., S. 10.
681 Ebd., S. 8ff.
682 Gumbrecht (2011a), S. 16, bezieht sich bezüglich der Semantik des Stimmungsbegriffs

auf den „brillanten Beitrag“ von David Wellbery im Wörterbuch für Ästhetische Grundbe-
griffe, „der zum ersten Mal wirklich die Begriffsgeschichte von ‚Stimmung‘ rekonstruiert
und in ihren historischen und semantischen Schichten entfaltet“ hat. Vgl. David Wellbe-

194

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


mung‘ meint erstens eine andauernde, subjektive Befindlichkeit, zweitens eine
spezifische, objektiv erkennbare Atmosphäre an einem bestimmten Ort oder in-
nerhalb einer bestimmten Gruppe, und drittens den Prozess der klanglichen
Justierung eines Instruments683. Letzterer Aspekt impliziert eine gewisse Ge-
machtheit bzw. Herstellbarkeit von Stimmungen, was mit Gumbrechts Konzept
der Produzierbarkeit von Präsenz korreliert. Diese musikalische Bedeutung des
Stimmungsbegriffs eignet sich zudem sehr gut als Metapher zur Beschreibung
von Präsenzeffekten, da die einzelnen Töne, die ein Instrument erzeugt, eine
„physische Wirklichkeit“ besitzen, die „auf unseren Körper trifft“684.

In Analogie zur Musik geht Gumbrecht davon aus, dass auch literarische Tex-
te formale Aspekte aufweisen, die sich ‚stimmen lassen‘ und die so eine be-
stimmte Stimmung seitens des Lesers erzeugen können. Prinzipiell gälte, dass

[a]usnahmslos alle Konstitutionsebenen von Texten an der Produktion von Stimmun-
gen beteiligt sein [können] – und das bedeutet, das stimmungsträchtige Texte nicht
vorwiegend oder gar ausschließlich beschreibend sein müssen. (Gumbrecht 2011a: 13)

Dieses Postulat ist präsenzmethodologisch äußerst relevant, da Gumbrecht da-
von ausgeht, dass nicht nur explizite Beschreibungen auf der Erzählebene oder
auffällige Geschehnisse auf der Handlungsebene Stimmungen kreieren kön-
nen, sondern auch subtilere Phänomene wie Rhythmus, Syntax oder Meta-
phern. Entscheidend für eine stimmungsorientierte Lektüre sei daher

die textuelle Dimension der Formen, welche uns und unseren Körper als potentielle
physische Realitäten umgeben und so ‚innere Gefühle‘ auslösen können, ohne dass da-
bei eine Ebene der Repräsentation eingeschaltet sein muss (dies kann immer, muss
aber nie der Fall sein). (Gumbrecht 2011a: 13)

Dieser Ansatz deckt sich mit Seels Typologie des Rauschens (phonetisches,
rhythmisches, logisches und referentielles Rauschen), die über einen rein ‚in-
haltlichen‘ Präsenzbegriff hinausgeht, anders als beispielsweise Bohrer, der sich
in seinen Überlegungen zur Literatur fast ausschließlich auf explizite Beschrei-
bungen und auf Elemente der Handlungsebene konzentriert. Für Gumbrecht
stellen „Prosodie und poetisch[e] Form“ die „objektivste Phänomenebene der
literarischen Texte“685 dar, weshalb eine „primäre Konzentration auf den Phäno-
menbereich der Form“686 unentbehrlich sei. Ihm gehe es in seinem Buch vor al-
lem darum,

ry: Stimmungen. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.) Ästhetische Grundbegriffe. Histori-
sches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 5. Stuttgart: Metzler 2000, S. 703-733.

683 Gumbrecht (2011a), S. 10ff.
684 Ebd., S. 11.
685 Ebd., S. 23.
686 Ebd., S. 28.

195

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


uns anhand der Stimmungskonfigurationen verschiedener Texte – prinzipiell aller Tex-
te – einem besonders intensiven und intimen Erleben von Alterität auszusetzen (Gum-
brecht 2011a: 23),

nicht zuletzt deshalb übrigens, weil es einem großen Teil der nichtprofessionellen Lite-
raturleser heute, davon bin ich überzeugt, vor allem um Stimmung geht, ohne dass sie
sich dessen notwendig bewusst wären (oder sein müssten). (ebd.: 10)

Die Kategorie der Stimmung stellt also einen Versuch dar, den Rezeptionserleb-
nissen eines ‚naiven‘ Lesers literaturwissenschaftlich gerecht zu werden. Es wird
jedoch explizit davor gewarnt, sich bei der textuellen Stimmungs-Analyse
einem sogenannten „Brei des Herzens“687 hinzugeben. Die Präsenzdimension
und die Stimmungsaspekte eines Texts erschöpften sich nicht in einer naiven
„Einfühlung“688, weshalb von pathetischen Wendungen und obskuren Meta-
phern abzusehen sei. In diesem Zusammenhang wird auch erwähnt, dass der
Begriff der ‚Unmittelbarkeit‘, der in dieser Untersuchung bereits mehrfach pro-
blematisiert wurde, keine metaphysischen Offenbarungen fernab jeglicher me-
dialen Vermittlung bezeichnen soll, sondern rezeptionsästhetische Effekte, die
durch bestimmte formale Elemente produziert werden können:

In je verschiedener Weise und durch je verschiedene Textelemente macht die Lektüre
dieser Texte [= der Beispieltexte in Stimmungen lesen; R.H.] vergangene Wirklichkeiten
mit Effekten von Unmittelbarkeit präsent, die wir sonst zu übersehen geneigt sind.
(Gumbrecht 2011a: 25)

Aus diesem Grund formuliert Gumbrecht drei Grundregeln für eine literatur-
wissenschaftlich adäquate Stimmungsanalyse:

1. Zentral ist eine „primäre Konzentration auf den Phänomenbereich der Form“.
2. Es muss darauf geachtet werden, „den jeweils aktualisierten Stimmungen aus der

Vergangenheit und aus anderen Kulturen nicht absolute Qualitäten oder gar existen-
tielle Ansprüche von Überlegenheit zuzuschreiben“.

3. „Zur Empathie der Stimmungsvergegenwärtigung sollte immer auch eine Dosis
von Nüchternheit und verbaler Selbstbeschränkung gehören. Oft wird es wohl bes-
ser sein, auf potentielle Stimmungen einfach zu verweisen, statt sie ausführlich zu
beschreiben oder gar zu feiern.“ (Gumbrecht 2011a: 28; meine Gliederung)

Die erste Maxime fordert ein artistisches Formbewusstsein, die zweite eine allge-
meine Wertungsfreiheit und die dritte die Einhaltung einer wissenschaftlichen
Metasprache. Trotz dieser Einschränkungen bleibt Gumbrecht jedoch „skeptisch
hinsichtlich allgemeiner ‚Theorien‘, die Stimmungen erklären, und im Blick auf
‚Methoden‘, die sie identifizieren sollen“689, wie folgendes Zitat verdeutlicht:

Bezüglich der Möglichkeit und des Orientierungswertes von ‚Methoden‘ geht meine
Skepsis noch weiter – denn ich glaube, dass wir Geisteswissenschaftler uns mehr auf
die Fähigkeit zu gegenintuitiven Denken verlassen sollten als auf vorgezeichnete ‚Pfa-

687 Ebd., S. 28.
688 Ebd., S. 22.
689 Ebd., S. 29.

196

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


de‘ oder ‚Wege‘ (so die ursprüngliche Bedeutung des Wortes ‚Methode‘). (Gumbrecht
2011a: 29)

Statt also „eine spezifisch ‚professionelle‘ oder ‚wissenschaftliche‘ Art des Um-
gangs“690 mit Stimmungen zu formulieren, solle man sich besser „von Intuitio-
nen in Bewegung bringen lassen“691. Gumbrecht scheint hier offensichtlich ge-
gen eine ‚akademische Gebrauchsanleitung‘ seiner präsenztheoretischen Über-
legungen anzuschreiben. Diese Haltung kollidiert nicht mit dem Projekt der
vorliegenden Arbeit, da die Problematisierung, die Selektion und die Applikati-
on bestimmter Präsenz-Theoreme im Rahmen dieser Untersuchung nicht mit
einer textanalytischen Patentlösung oder gar mit einer Garantie für rezeptions-
ästhetische Epiphanien zu verwechseln sind. Die Anwendungsversuche im
zweiten Teil dieser Arbeit sollen vielmehr aufzeigen, welche Pfade oder Wege
die analytische Intuition bei einer präsenztheoretischen Lektüre einschlagen
kann und welche präsenztheoretischen Termini der Rezeption des jeweiligen
Werks dabei gerecht werden können. Ähnliche Prämissen gelten aber auch für
etablierte literaturwissenschaftliche Methoden wie die Hermeneutik, die De-
konstruktion oder die Systemtheorie, denn obwohl all diesen Ansätzen be-
stimmte philosophische Grundannahmen und ein spezielles terminologisches
Inventar zugrunde liegen, liefern auch sie keine ‚Gebrauchsanleitung‘ dafür,
welche Passagen, welche Motive, welche Strukturen oder welche Metaphern für
die Interpretation eines bestimmten Werkes relevanter sind als andere, und wel-
che analytischen Termini wo genau zu verwenden sind. Es ist ein offenes Ge-
heimnis der Literaturwissenschaft, dass praxeologische Details dieser Art schon
immer der ‚Intuition‘ bzw. der Subjektivität des Interpretators oblegen haben.

Ähnlich wie Steiner scheint sich Gumbrecht auch weniger an der systemati-
schen Einführung neuer analytischer Begriffe und Ansätze zu stoßen, als viel-
mehr an Begriffen wie ‚Theorie‘, ‚Methode‘ oder ‚Forschung‘ selbst692, da diese
bei ihm scheinbar den Eindruck einer naturwissenschaftlichen Mimikry erwe-

690 Ebd.
691 Ebd.
692 Vgl. Steiner (1990), S. 101, dem zufolge „der Begriff der Theorie und des Theoretischen,

meint man ihn irgend verantwortlich, entweder eine der Selbstschmeichelei dienende Il-
lusion oder eine Fehlanleihe aus der Domäne der Naturwissenschaften“ darstellt. Zum
Begriff der ‚Forschung‘ heißt es auf S. 54: „Die ganze Vorstellung von Forschung in mo-
derner Literaturwissenschaft wird beeinträchtigt von der offenkundig falschen Voraus-
setzung, daß zehntausende junger Leute irgend etwas Neues und Zutreffendes über
Shakespeare oder Keates oder Flaubert zu sagen haben. In Wahrheit ist die Masse der
Doktorarbeiten und Habilitationsschriften, die als ‚Forschung‘ auf literarischem Gebiet
gemeint sind und dementsprechende Veröffentlichungen nach sich ziehen, nichts weiter
als ein grauer Morast.“ Gumbrecht (2012a) schreibt in diesem zusammen auf S. 167:
„Zuletzt sollten wir den unpraktischen Charakter unserer Lehre und unserer ‚For-
schung‘ (falls das je der angemessene Ausdruck sein kann) zugeben und uns sogar dazu
bekennen, statt berufliche Zukunftsaussichten zu versprechen, die es so nicht gibt und
nie geben wird.“

197

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


cken. In diesem Zusammenhang wird auch das ständige „Alternieren von ‚wei-
chen‘ und ‚harten‘ theoretischen Ansätzen“693 seit den 1950er in den Literatur-
wissenschaften kritisiert, wobei der New Criticism als paradigmatisches Beispiel
für einen ‚weichen‘ und der Strukturalismus als paradigmatisches Beispiel für
einen ‚harten‘ Ansatz angeführt werden. Statt lange, explizite und (methodisch)
rigide literarische Analysen durchzuführen, möchte Gumbrecht in Stimmungen
lesen eher einen Ansatz testen, der

Stimmungen in Texten und anderen Artefakten entdecken, sich affektiv und auch kör-
perlich auf sie einlassen und auf sie zeigen [soll] […] Für solche deiktischen Gesten
und Wirkungen braucht man gewiss nicht immer Texte von der Länge einer klassi-
schen wissenschaftlichen Abhandlung mit ihren schweren Fußnotenapparaten zu
schreiben. (Gumbrecht 2011a: 30f.)

Eine praktische Konsequenz dieses Ansatzes sei es, dass sich das literaturwissen-
schaftliche Schreiben trotz einer gesunden „Dosis von Nüchternheit und verba-
ler Selbstbeschränkung“694 bisweilen der Form eines literaturkritischen Essays
annähert695. Ausgehend von diesen Überlegungen würden die Beispiellektüren
in Stimmungen lesen vor allem den Versuch unternehmen, ein „besonders inti-
me[s] Erleben von historischer und kultureller Alterität“696 anhand bestimmter
formaler Beobachtungen zu evozieren. Gumbrechts Textauswahl reicht dabei
vom Mittelalter bis in die Gegenwart, was eine zeitlose Anwendbarkeit seines
Stimmungskonzepts suggeriert. Vier dieser Beispiellektüren sollen für die Zwe-
cke dieser Untersuchung im Folgenden kurz nachgezeichnet werden.

 
Bei den Liedern Walthers von der Vogelweide wird hervorgehoben, „dass beina-
he obsessiv gegen die Szenen der Frühlingsfreude Farben und Klänge des Win-
ters gesetzt werden“697. Dies widerspreche zu einem gewissen Grad der formel-
haften Machart mittelalterlicher Gedichte, die klar zwischen Frühlingsliedern
und Winterliedern unterscheiden und beiden Textsorten ihre jeweils eigene
Bildsprache zuweisen würden. Bei Walther gebe es jedoch „kaum eine Freude
in seinen Texten, die nicht von der vernichtenden Ahnung ihres Endes durch-
setzt wäre“698. Auch ohne einen entsprechenden Verweis erinnert diese Formu-
lierung stark an Bohrers negativen Augenblick, dessen präsentische Wirkung sich
aus einer Trauer bzw. aus einer Melancholie über die unvermeidliche Vergäng-

693 Gumbrecht (2004), S. 66.
694 Gumbrecht (2011a), S. 28.
695 Vgl. ebd., S. 29f. und Andrei Corbea-Hoisie: Hans Ulrich Gumbrecht: Stimmungen le-

sen. Über eine verdeckte Wirklichkeit der Literatur [Rezension]. In: Arcadia 48, H.1
(2013), S. 214-216, hier: S. 216, der darauf verweist, dass „[d]ie professionellen, im
Feuilleton bewährten Literaturkritiker ihr Metier nicht anders definieren [würden]“ als
Gumbrecht.

696 Gumbrecht (2011a), S. 23.
697 Ebd., S. 39.
698 Ebd.

198

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


lichkeit glücklicher Momente speist. Gumbrecht glaubt in dieser Verquickung
von Freude und düsterer Vorahnung eine gewisse Individualität Walthers zu er-
kennen, die er als die „Stimmung eines flüchtigen Schwebens“699 bezeichnet.
Als Beispiel wird Walthers Elegie zitiert:

Wehe, wie hat man uns mit der Süßigkeit dieser Welt verführt!
Ich sehe die Galle mitten im Honig schweben:
die Welt ist außen schön, weiß, grün und rot,
und innen von schwarzer Farbe, so finster wie der Tod.

Bei der Lektüre von Shakespeares Sonetten konzentriert sich Gumbrecht auf
das Motiv der Sterne und betont, dass dieses mehr als eine metaphorische Aus-
schmückung oder Überhöhung der Liebe darstellt. Vielmehr seien die Sterne
der „weitest[e] kosmologisch[e] Horizont“ Shakespeares, in dem

am Ende die körperliche Einheit der Liebenden der Kern, das Innerste, die Erfüllung
der Welt und der Stimmung der Sonette [ist], welche sich bis zu den Sternen in vielfäl-
tigen Schichten und mit vielen Tönen um sie beide schmiegt. (Gumbrecht 2011a: 67)

Bei der Lektüre der Sonette oszilliere der Fokus des Lesers – wie bei jedem an-
deren Gedicht auch – zwischen „den Konturen des Inhalts“ und „jenen des
Klangs“700, Gumbrecht glaubt jedoch nicht an eine zwingende Entsprechung
dieser zwei Ebenen. Im berühmten Sonett 18, das von der Vergänglichkeit der
Jugend und dem damit verbundenen Verfall der äußeren Schönheit handelt,
würde „die gesamte Sequenz eines sich sanft beschleunigenden kontinuierli-
chen Rhythmus, der schließlich in verhaltenen Pausen abzuheben scheint“701,
nicht mit dem melancholischen Inhalt korrelieren, sondern eher einen „Kon-
densations- und Homogenisierungseffekt“702 bewirken. Der formale Aufbau des
Gedichts lasse so die Trauer verblassender Schönheit in eine Stimmung aufge-
hen, die von Sanftheit und Beständigkeit geprägt sei.

 
Bei der Analyse von Thomas Manns Der Tod in Venedig widmet sich Gumbrecht
ausführlich den unterschiedlichen Wetterlagen in der Novelle. Anders als bei
Shakespeares Sonetten liege in diesem Text eine klare Konvergenz zwischen der
emotionalen Verfasstheit des Protagonisten Gustav von Aschenbach und den
fünf Wetterlagen innerhalb der erzählten Welt vor703:

 
1. München: Föhn
2. Fahrt nach Venedig: grauer Himmel, feuchter Wind
3. In Venedig: Landwind, fahl bedeckter Himmel, fauliger Geruch

699 Ebd., S. 41.
700 Ebd., S. 70.
701 Ebd., S. 71.
702 Ebd.
703 Ebd., S. 101.

199

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


4. Entschluss zu bleiben: balsamischer Pflanzenduft, blaues Meer
5. Choleratod Aschenbachs: übler Geruch der Stadt, ‚Windgeister‘
 
Gumbrecht betrachtet diese Wetter-Abfolge nicht als Interpretament einer be-
stimmten ‚Wahrheit‘ über Gustav von Aschenbach, sondern als Indikator für die
Intensität seines Lebens704. Die Konvergenz zwischen Gemüts- und Wetterlagen
im Text könne bisweilen „obsessiv“ oder „manieristisch“705 wirken, als „zu per-
fekt, als dass sie mit irgendeiner Wirklichkeit abzugleichen wäre“706. Eine stim-
mungsorientierte Lesart würde jedoch erkennen lassen, dass eine „besondere
Form des romantisch-musikalischen Bewusstseins der Gedankenferne“707 vorlie-
ge, die sich mit Heidegger gelesen auch existenzphilosophisch deuten ließe,
nämlich als „die Versprühung der Erzitterung des Seyns als Ereignis im Da-
sein“708. Die Intensität, die durch die wechselnde Konvergenz der Wetterlagen
evoziert werde, schaffe Stimmungen bzw. Stimmungswechsel seitens des Rezi-
pienten, die zu einer Seinsentbergung, also zu einem Präsenzerlebnis führen
könnten.

 
Bei Joaquim Machado de Assis’ letztem Roman Tagebuch des Abschieds konzen-
triert sich Gumbrecht auf die narrative ‚Unterversorgung‘ des Lesers709, dem in
diesem Tagebuchroman unter anderem detaillierte Ortsbeschreibungen und ge-
naue Datierungen vorenthalten werden, zudem sind die Einträge im Buch un-
regelmäßig und weisen mitunter erhebliche Lücken auf. Der Schmerz der Figu-
ren im Text werde „als etwas Schönes“710 dargeboten, die unregelmäßige und
teilweise extrem zeitdehnende Narration könne unter Zuhilfenahme von
Heideggers Sein und Zeit als eine Evokation „der ‚Geworfenheit‘ der menschli-
chen Existenz“711 gedeutet werden:

Zwischen einer existentiellen Zukunft, die keinen Inhalt hat, einer Gegenwart, die leer
geworden ist, und einer Vergangenheit, die sich nun abscheidet von der Gegenwart,
muss sich Zeit wohl langsam bewegen, so als näherte sie sich dem Punkt absoluter Be-
wegungslosigkeit. (Gumbrecht 2011a: 126)

Der daraus resultierende ästhetische und emotionale Effekt sei eine „schön[e]
Form der Traurigkeit“, eine Formulierung, die erneut gewisse Ähnlichkeiten mit
Bohrers ästhetischer Negativität aufweist.

704 Ebd., S. 109.
705 Ebd., S. 110.
706 Ebd.
707 Ebd.
708 Ebd., S. 111.
709 Vgl. ebd., S. 117.
710 Ebd., S. 124.
711 Ebd., S. 125.

200

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


 
Diese vier Beispiellektüren, die aus Gründen der Fokussierung an dieser Stelle
nur skizziert werden konnten, zeigen, dass poetische Phänomene wie Meta-
phern und Katachresen (Walther von der Vogelweide), Kontrastverhältnisse zwi-
schen Inhalt und Form (Shakespeare), Analogieverhältnisse zwischen Inhalt
und Form (Thomas Mann) oder narrative Besonderheiten wie elliptisches oder
zeitdehnendes Erzählen (de Assis) in bestimmten Konstellationen allesamt das
Potenzial besitzen, spezifische Stimmungen zu erzeugen, die den Nährboden
für singuläre Präsenzerlebnisse bilden. Gumbrechts präsenztheoretisches Form-
bewusstsein deckt sich hier mit den analytischen Ansätzen von Martin Seel in
dessen Ästhetik des Erscheinens (2000) und in Die Macht des Erscheinens (2007).
Trotz Gumbrechts Behauptung, dass eine stimmungsorientierte Lektüre „gewiss
nicht immer […] von der Länge einer klassischen wissenschaftlichen Abhand-
lung“712 sein müsse, kann aus Sicht der vorliegenden Untersuchung dennoch
bemängelt werden, dass die zum Teil sehr knappen, essayistischen Betrachtun-
gen in Stimmungen lesen das analytische Potenzial einer präsenztheoretischen
Lektüre nicht gänzlich zur Geltung bringen, sondern lediglich andeuten.

Latenz

Um sowohl die kulturtheoretische Tragweite als auch die phänomenologische
Beschaffenheit von Begriffen wie Präsenz oder Stimmung besser begreifen zu
können, führt Gumbrecht einen weiteren Terminus ein, nämlich den der La-
tenz. Der Sammelband Latenz. Blinde Passagiere in den Geisteswissenschaften
(2011) und die autobiografische Monografie Nach 1945. Latenz als Ursprung der
Gegenwart (2012) weisen dem Latenz-Begriff dabei zwei Bedeutungen zu: eine
phänomenologische Bedeutung und eine kulturhistorische Bedeutung.

 
Die phänomenologische Bedeutung entspricht der allgemeinen Unterschwelligkeit
von Präsenzerlebnissen, wobei Gumbrecht zu Explikation dieses Phänomens
auf die Metapher des blinden Passagiers zurückgreift, so wie sie der Geschichts-
theoretiker Eelco Runia gebraucht:

Kern von Latenz sei eine kaum durch Skepsis zu schwächende Gewissheit über die
räumliche Nähe eines Körpers oder eines materiellen Gegenstandes, der nicht im Be-
reich der aktuellen Wahrnehmung liegt und dessen Ort wir ebenso wenig kennen wie
seine Identität. Ein blinder Passagier kann sich ohne größere Gefahr auf dem Deck ei-
nes Kreuzfahrtschiffes zeigen. Einer Situation der Latenz gehen nicht notwendig Akte
der Unterdrückung oder Verdrängung voraus, so, wie sich auch blinde Passagiere aus
eigenem Antrieb verstecken und immer wieder aufs Neue zurückziehen. Was latent ist,
das kann aus vorausgehender Gegenwärtigkeit verschwunden, aber auch nie wahr-
nehmbar gewesen sein. (Gumbrecht 2011b: 10f.)

2.10.4

712 Ebd., S. 31.

201

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Latenz umfasst also unbewusste, vorbewusste und implizite Phänomene, aber
auch Konstellationen und Zusammenhänge, deren Komplexität noch nicht
vollständig erkannt wurde. Eine Stabilität latenter Phänomene sei jedoch nicht
zwingend gegeben, denn bei der Latenz habe man es mit etwas zu tun, das sich
„in seiner Nichtwahrnehmbarkeit verändern, teilen oder neu zusammenfü-
gen“713 kann. „Eine mit Erfolgsversprechen ausgestattete Methode zur Entde-
ckung und Hervorbringung des Latenten“714 könne es daher nicht geben, wes-
halb eine theoretische „Verfugung der Dimensionen von ‚Latenz‘ und ‚Stim-
mung‘ besonders wichtig“715 sei. Gumbrecht lehnt also ähnlich wie bei der
Stimmung eine klare ‚Methode‘ zur Identifizierung der Latenz ab, was impli-
ziert, dass sich der Interpretator eines literarischen Texts auch hier auf seine ‚In-
tuition‘ verlassen sollte.

Die zweite, kulturhistorische Bedeutung des Latenz-Begriffs bezieht sich hinge-
gen auf einen spezifischen Abschnitt der deutschen Geschichte, nämlich auf die
Zeit nach 1945, also auf die Kultur- und Mentalitätsgeschichtlichen Entwick-
lungen nach der Katastrophe des Zweiten Weltkriegs. In Unsere breite Gegenwart
(2010)716 unterscheidet Gumbrecht dabei zunächst zwischen zwei unterschiedli-
chen Verhältnissen des Menschen zum Phänomen der Zeit. Im Zuge des carte-
sianischen Cogito, des Deutschen Idealismus und des Wissenschaftspositivis-
mus des 19. Jahrhunderts habe sich im Abendland ein historisches Denken eta-
bliert, das die Zeit als einen „absoluten[n] Agens der Veränderung“717 auffasst
und sich den Menschen als ein Wesen vorstellt, das sich auf einem linearen Weg
durch die Zeithistorie bewegt718. Während dieser Epochen hätten die Men-
schen geglaubt, die Vergangenheit immer wieder hinter sich lassen zu können,
außerdem sei die Zukunft als ein offener Horizont von Möglichkeiten begriffen
worden. Das historische Denken habe die Gegenwart als einen „nicht mehr
wahrnehmbaren kurzen Moment des Übergangs“719 verstanden, der primär da-
zu diente, durch bewusstes Handeln die Zukunft aktiv zu gestalten.

Seit dem katastrophalen Scheitern der radikalen Utopien des 20. Jahrhun-
derts (Nationalsozialismus und Kommunismus) habe sich unser Verhältnis zur
Zeit jedoch entscheidend gewandelt. Die Zukunft gelte heute allen Prognosen
als unzugänglich oder wirke gar bedrohlich (beispielsweise aufgrund der zu-

713 Hans Ulrich Gumbrecht: Zentrifugale Pragmatik und ambivalente Ontologie: Dimen-
sionen von Latenz. In: Hans Ulrich Gumbrecht und Florian Klinger (Hg.) Latenz. Blin-
de Passagiere in den Geisteswissenschaften. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2011b, S. 9-19, hier: S. 11.

714 Ebd.
715 Ebd.
716 Hans Ulrich Gumbrecht: Unsere breite Gegenwart. Übers. von Frank Born. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2010.
717 Ebd., S. 15.
718 Vgl. ebd.
719 Ebd.

202

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nehmenden Klimaerwärmung), und die Vergangenheit lasse sich durch die
Speicher- und Verbreitungsmöglichkeiten der neuen elektronischen Medien
nicht mehr abschütteln. Verschiedene Vergangenheiten würden daher unsere
Gegenwart regelrecht „überschwemmen“ und diese so „zu einer sich verbrei-
ternden Dimension der Simultaneitäten“720 machen:

Alle jüngeren Vergangenheiten sind Teil dieser sich verbreiternden Gegenwart, es fällt
schwer, irgendeinen Stil oder irgendeine Musik der vergangenen Jahrzehnte aus der
Gegenwart auszuschließen; die breite Gegenwart hat immer schon zu viele Möglichkei-
ten in ihren simultanen Welten und deshalb – wenn überhaupt – nur eine wenig kon-
turierte Identität. Zugleich macht der Horizont einer verschlossenen Zukunft (wenig-
stens im strikten Sinn) die Realisierung von Handlungen unmöglich, da sie ohne Pro-
jekte eines Handlungsziels in der Zukunft nicht auskommen können. (Gumbrecht
2010: 16f.)

Gumbrecht unterscheidet somit kategorisch zwischen einem historischen Denken
und einer breiten Gegenwart. Beide Phänomene bezeichnet er als Chronotopen,
ein Terminus, den er von Michel Bachtin übernimmt721.

In seinem autobiografischen Buch Nach 1945. Latenz als Ursprung der Gegen-
wart (2012)722 versucht Gumbrecht, die latente „Dimension der Simultaneitä-
ten“ genauer zu bestimmen, die seit dem Ende des Zweitens Weltkriegs vorgeb-
lich die deutsche Kultur bestimmt. Dabei wird mehrfach betont, dass Latenz,
Stimmung und Präsenz eng miteinander verknüpft sind:

Stimmungen entstehen sowohl als Reaktion auf Latenz als auch als deren Folge, wobei
sie gleichzeitig aktiv das latent halten, was immer da ist, ohne in den Blick zu geraten.
(Gumbrecht 2012c: 55)

Wer in der Gewissheit einer Präsenz lebt, die keine Identität besitzt, lebt im Zustand
der Latenz. (ebd.: 245)

Ausgehend von den bisherigen Ausführungen ließe sich also sagen, dass Latenz
einen kulturellen Komplex von unterschwelligen Phänomenen bezeichnet, die
bestimmte Stimmungen hervorrufen können, die wiederum die Grundlage für
intensive und unsagbare Präsenzerlebnisse schaffen.

Im Verlauf des Buchs (re-)konstruiert Gumbrecht drei „Konfigurationen von
Topoi“, die „Resultate beziehungsweise Reaktionen auf die besondere Latenzsi-
tuation nach dem Zweiten Weltkrieg“ darstellen sollen, und die „als komplexe
Anordnungen fungiert haben müssen, um das Latente verdeckt und auf Dis-
tanz zu halten“723. Gumbrecht versieht diese Topoi mit poetischen Titeln wie
„Kein Ausgang und kein Eingang“, „Unwahrhaftigkeit und Befragungen“ oder
„Entgleisungen und Behälter“. Die erste Wendung meint „das klaustrophobi-

720 Ebd., S. 16.
721 Vgl. ebd., S. 14f.
722 Hans Ulrich Gumbrecht: Nach 1945. Latenz als Ursprung der Gegenwart. Übers. von

Frank Born. Berlin: Suhrkamp 2012c.
723 Gumbrecht (2010), S. 55.

203

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sche Gefühl des Eingeschlossenseins in einem Raum ohne Ausweg“ sowie „die
Gegenteilige Obsession […], sich außerhalb eines Raums zu befinden, zu dem
es keinen Zugang gibt“ 724, die zweite behandelt das „Thema der ‚Unwahrhaftig-
keit‘ (mauvaise foi) mit der Choreografie und den Regeln bestimmter Befra-
gungsrituale“725 und die dritte bezieht sich auf „das Scheitern einer großen Zu-
kunftshoffnung“ und gleichzeitig auf den „Traum von Ruhe in einem begrenz-
ten Raum“726. Letztere These deckt sich teilweise mit Jean-Francois Lyotards
Diktum vom Ende der grands récits, wie Gumbrecht selbst einräumt727.

Die Gemeinsamkeit dieser drei Topoi sei die Erfahrung, dass es nicht mehr
möglich ist, „irgendetwas ‚hinter sich‘ (oder ‚in der Vergangenheit‘) zu las-
sen“728, und obwohl sich die spezifischen Inhalte dieser Topoi über Jahrzehnte
hinweg beständig gewandelt hätten, könne die anhaltende Aktualität der be-
schriebenen Konstellationen nicht geleugnet werden729. Die Gegenwart werde
mehr denn je als ein Ort überbordender Simultaneitäten empfunden, was zu
einer neuen Figur der Selbstreferenz geführt habe, deren letzter Orientierungs-
punkt die Präsenz des Körpers sei:

Hierin mag der Grund für die Anstrengungen liegen, die in den letzten Jahrzenten in
den Geisteswissenschaften und der Kunst unternommen werden, um ‚den Körper‘ wie-
der zum Bestandteil unseres vorherrschenden Selbstbildes zu machen, und diese akade-
mischen Bemühungen könnten zum Auftakt eines Willens der künftigen Generatio-
nen werden, ein sinnlicheres Leben zu führen (beziehungsweise zu diesem ‚zurückzu-
kehren‘). (Gumbrecht 2012c: 304)

Gumbrechts Ausführungen zur Latenz legen zusammenfassend betrachtet na-
he, dass der Chronotop nach 1945 sich durch ein Ende der grands récits aus-
zeichnet und damit einhergehend durch eine zunehmende Simultaneität der
Diskurse. Diese Simultaneität scheint vor allem durch den Siegeszug des Inter-
nets ab Mitte der 1990er Jahre eine entscheidende Radikalisierung erfahren zu
haben, wodurch der menschliche Körper und ästhetische Präsenzerfahrungen
scheinbar zum letzten Refugium einer existenziellen Selbstvergewisserung ge-
worden sind. Die Körperlichkeit präsentischer Erlebnisse erscheint so, mit
Heidegger gesprochen, als der letzte Weg zu einer Unverborgenheit des Seins,
denn die von Gumbrecht beschriebene

Form von Latenzzeit könnte in etwa der jener ‚Geschichte des Seins‘ entsprechen, die
Heidegger sich vorstellte, um den ‚Wahrheitsereignissen‘ oder Augenblicken der ‚Un-

724 Vgl. Gumbrecht (2012c), S. 55f. Als literarische Beispiele werden Sartres Geschlossene Ge-
sellschaft und Borcherts Draußen vor der Tür herangezogen.

725 Vgl. ebd., S. 57. Als Beispiele dienen Sartres Das Sein und das Nichts, Faulkners Requiem
für eine Nonne und der Kinsey-Report.

726 Vgl. ebd., S. 58. Beispielhaft für eine solche Konstellation seien unter anderem die Ge-
dichte von Celan und Pasolini sowie Pasternaks Roman Doktor Shiwago.

727 Vgl. ebd., S. 286.
728 Ebd., S. 235.
729 Vgl. ebd., S. 319.

204

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


verborgenheit des Seins‘ einen Rahmen und einen Raum zu geben, auf die er so in-
ständig wartete. (Gumbrecht 2012c: 240)

Das Motiv bzw. der Chronotop einer latenten, unüberwindbaren Vergangenheit
wird vor allem bei der Analyse von Rainald Goetz’ Rave eine wichtige Rolle
spielen, ebenso wie die Inszenierung des Körpers und seiner sinnlichen Erfah-
rungen als Alternative zu gescheiterten Weltordnungen und defizitären Lebens-
entwürfen.

Zusammenfassung

Theorem Explikation
Präsenz Ein Phänomen, das sich auf ein räumliches

Verhältnis zur Welt und zu deren Gegenstän-
den bezieht, und das auf menschliche Körper
einwirken kann

Produktion von Präsenz Alle Ereignisse und Prozesse, bei denen eine
Wirkung präsenter Gegenstände auf mensch-
liche Körper ausgelöst oder intensiviert wird

Sinn Die sprachlich vermittelte Vorstellung eines
Verhältnisses zwischen einem Subjekt und
einem Objekt

Metaphysik Eine Alltagseinstellung oder eine wissen-
schaftliche Betrachtungsweise, die dem Sinn
der Phänomene einen höheren Wert beimisst
als ihrer materiellen Präsenz

Oszillation Metapher für das Spannungsverhältnis zwi-
schen Sinn- und Präsenzeffekten während
einer ästhetischen Rezeption

Präsenzkulturen Kulturen, die sich vor allem durch Begrifflich-
keit, einen exzentrischen Selbstbezug des
Menschen zur Welt, einen Vorrang der zeitli-
chen Dimension und durch einen Primat des
Geistes auszeichnen

Sinnkulturen Kulturen, die sich vor allem durch Ereignis-
haftigkeit, eine kosmologische Einheit von
Mensch und Welt, einen Vorrang der räumli-
chen Dimension und durch einen Primat des
Körpers auszeichnen

2.10.5

205

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Theorem Explikation
Versunkenheit in fokussierte
Intensität

Ein besonderer Wahrnehmungsmodus, der
geprägt ist von einer gewissen Abstandnahme
von der Alltagswelt, von einer Einstellung der
gelassenen Offenheit und von einer sinnli-
chen Intensität, die gängige Alltagserfahrun-
gen quantitativ übertrifft

Epiphanie Ein unerwartetes und ephemeres Präsenz-Er-
eignis, verbunden mit dem Gefühl der Un-
möglichkeit, dieses Ereignis festhalten zu kön-
nen

Substanz Die räumliche und körperliche Manifestation
von Präsenz

Stimmung Eine spezifische Teilmenge ästhetischen Erle-
bens, die durch alle Konstitutionsebenen ei-
nes Texts erzeugt werden kann und die das
Potenzial besitzt, die Befindlichkeit des Lesers
zu steuern und so Präsenzerlebnisse zu be-
günstigen

Latenz a) Eine kaum durch Skepsis zu schwächende
Gewissheit über die räumliche Nähe eines
Körpers oder eines materiellen Gegenstan-
des, der nicht im Bereich der aktuellen
Wahrnehmung liegt, und dessen Ort eben-
so wenig bekannt ist wie dessen Identität

b) Ein Sammelbegriff für verschiedene kultur-
und mentalitätsgeschichtliche Tendenzen
nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs,
die alle von der Erfahrung geprägt sind,
dass es unmöglich sei, die Vergangenheit
hinter sich zu lassen

Chronotop Die spezifische Beschaffenheit des Verhältnis-
ses vom Menschen zur Dimension der Zeit in
einer bestimmten Kultur bzw. während einer
bestimmten Epoche

206

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Theorem Explikation
historisches Denken Ein Chronotop, der die Zeit als einen Agens

der Veränderung auffasst und folglich glaubt,
die Vergangenheit immer wieder hinter sich
lassen zu können, der die Zukunft als einen
offenen Horizont von Möglichkeiten betrach-
tet, und der die Gegenwart als einen nicht
wahrnehmbaren, kurzen Moment des Über-
gangs begreift

breite Gegenwart Ein Chronotop, der keine Vergangenheit
mehr hinter sich lassen kann, der die Zukunft
als ungewiss oder bedrohlich einstuft, und in
dem die Gegenwart als eine sich stetig verbrei-
ternde Dimension der Simultaneitäten erlebt
wird

Zusammenfassung und Vergleich der Ansätze

Das Ziel der bisherigen Ausführungen war es vor allem die wichtigsten Begriffe
und Konzepte der sechs zentralen Präsenztheoretiker der Gegenwart möglichst
präzise zu erfassen und kritisch zu reflektieren. Die methodologische Ausrich-
tung dieser Arbeit erfordert nun einen Vergleich der behandelten Termini so-
wie eine gewisse Selektion, da einige Begriffe sich nicht nur semantisch ähneln,
sondern teilweise auf ähnliche Phänomene verweisen. Liegen zur Beschreibung
eines Phänomens beispielsweise mehrere äquivalente Begriffe oder Wendungen
vor, so soll im Folgenden unter Berücksichtigung der bisherigen Ergebnisse ab-
gewogen werden, welche Termini im Rahmen einer Präsenzanalyse unter wel-
chen Umständen zu präferieren wären. Dabei gilt, dass nahezu alle präsenz-
theoretischen Begriffe sowohl auf textimmanenter als auch auf rezeptionsästheti-
scher oder produktionsästhetischer Ebene verwendet werden können, da sich ‚Prä-
senz‘ und viele verwandte Begriffe nicht nur auf Motive und Strukturen artisti-
scher Werke beziehen, sondern auch auf die Wahrnehmungserlebnisse der je-
weiligen Produzenten und Rezipienten.

Äquivalente Begriffe

1. Steiners ‚Andersheit‘ (‚otherness‘ oder ‚alterity‘) deckt sich semantisch mit
Merschs ‚Alterität‘ und bei genauerer Betrachtung scheinen beide Autoren auch
dasselbe zu meinen, wie die zusammenfassenden Explikationen dieser Untersu-
chung nahelegen:

2.11

2.11.1

207

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Andersheit
(Steiner)

Fremdartige und undeterminierbare Elemen-
te bei der Wahrnehmung eines bestimmten
Phänomens

Alterität
(Mersch)

Jede Form von wahrgenommener Fremdheit
(eine andere Person, ein Tier, eine seltene Na-
turerscheinung, ein unbekannter Gegenstand,
ein komplexes psychisches Phänomen oder
ein Kunstwerk), die ein wahrnehmendes Sub-
jekt in einen responsiven Zustand zu verset-
zen vermag

Beide Begriffe versuchen auf möglichst allgemeine Weise Phänomene zu be-
schreiben, die für das wahrnehmende Subjekt etwas Fremdartiges darstellen,
das sich der Sagbarkeit entzieht. Da die ‚Alterität‘ eine zentralere Stellung in
Merschs Texten einnimmt als die ‚Andersheit‘ bei Steiner, schlage ich vor, die
‚Alterität‘ der ‚Andersheit‘ vorzuziehen. Ein Konflikt zwischen beiden Begriffen
liegt ohnehin nicht vor, da sie rein semantisch betrachtet synonym sind und da
Steiner selbst in diesem Zusammenhang nicht nur das englische Wort ‚other-
ness‘ gebraucht, sondern auch den Begriff ‚alterity‘, den Jörg Trobitius bei seiner
Übertragung ins Deutsche mit ‚Alterität‘ übersetzt.

 
2. Nancys Begriff der ‚Passivität‘ (‚passivity‘) weist deutliche Parallelen zu Seels
‚aktiver Passivität‘, Merschs ‚Responsivität‘ und Gumbrechts ‚Versunkenheit in
fokussierte Intensität‘ auf, wie eine gemeinsame Darstellung verdeutlicht:

Passivität
(Nancy)

Ein nicht-intentionaler Wahrnehmungsmo-
dus, der sich durch eine Individualität ohne
Identität, also durch eine erlebte Auflösung
von Subjekt und Objekt auszeichnet

aktive Passivität
(Seel)

Ein Zustand ästhetischer Rezeptivität und Re-
sponsivität, in dem das wahrnehmende Sub-
jekt seine Intentionalität für eine bestimmte
Zeit zugunsten einer ‚Begegnung‘ mit einem
ästhetischen Objekt aufgibt

Responsivität
(Mersch)

Ein nicht-intentionaler Wahrnehmungsmo-
dus, in dem das wahrnehmende Subjekt passi-
vische Züge annimmt und das wahrgenom-
mene Objekt aktivische, ehe sich eine erlebte
Einheit von Subjekt und Objekt vollzieht

208

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Versunkenheit
in fokussierte Intensität
(Gumbrecht)

Ein besonderer Wahrnehmungsmodus, der
geprägt ist von einer gewissen Abstandnahme
von der Alltagswelt, von einer Einstellung der
gelassenen Offenheit und von einer sinnli-
chen Intensität, die gängige Alltagserfahrun-
gen quantitativ übertrifft

Diese Begriffe und Wendungen beschreiben alle einen ästhetischen Wahrneh-
mungsmodus, der von einer passivischen Nicht-Intentionalität und einer erleb-
ten Auflösung der Subjekt-Objekt-Trennung geprägt ist. Beschrieben wird ein
gewolltes Nicht-Wollen des Subjekts, das danach strebt, sich für eine bestimmte
Zeit seines aktivischen Subjekt-Status zu entledigen, weshalb Heideggers ‚Gelas-
senheit‘ und Wittgensteins ‚metaphysisches Subjekt‘ als Präfigurationen der
oben aufgeführten Termini gelten können.

Seels Wendung ‚aktive Passivität‘ ist gegenüber Nancys ‚Passivität‘ zu bevor-
zugen, da sie als Oxymoron sowohl dem aktivischen als auch dem passivischen
Aspekt des beschriebenen Wahrnehmungsmodus gerecht wird und so den fun-
damentalen ‚Ur-Streit‘ (Heidegger) beider Aspekte zum Ausdruck bringt. Gum-
brechts ‚Versunkenheit‘ bedarf des Zusatzes ‚in fokussierte Intensität‘, um diesen
‚Streit‘ zu verdeutlichen, verkürzend könnte man auch von einer ‚fokussierten
Versunkenheit‘ sprechen.

Merschs ‚Responsivität‘ besitzt den Vorteil, dass sich dieser Terminus kom-
plementär zum Begriff der ‚Alterität‘ verhält. Als Begriffspaar vollziehen beide
den Versuch, das Subjekt-Objekt-Paradigma semantisch umzukehren, indem
dem Subjekt (‚Responsivität‘) passivische und dem Objekt (‚Alterität‘) aktivi-
sche Züge zugesprochen werden, ähnlich wie bei Heideggers ‚Gelassenheit‘
und ‚Gegnet‘ (vgl. Kapitel 2.9.2). Ich plädiere aus diesem Grund dafür, Wen-
dungen wie ‚aktive Passivität‘ oder ‚fokussierte Versunkenheit‘ als Paraphrasie-
rungen des Terminus ‚Responsivität‘ zu gebrauchen.

 
3. Gewisse Überschneidungen bestehen auch zwischen Steiners ‚Grammatik des
Unergründlichen‘ bzw. ‚Grammatik der Überwältigung‘, Bohrers ‚ästhetischer
Selbstreferenz‘, Seels ‚Rauschen‘, Merschs ‚Störungen‘ und Gumbrechts ‚Oszilla-
tion‘:

209

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Grammatik des
Unergründlichen /
Grammatik der
Überwältigung
(Steiner)

Die Maximalisierung der semantischen In-
kommensurabilität hinsichtlich der formalen
Ausdrucksmöglichkeiten eines Kunstwerks

ästhetische Selbstreferenz
(Bohrer)

Der explizite oder implizite Verweis eines
Kunstwerks auf seine Fähigkeit, mittels Vag-
heit und Irritation intensive ästhetische Au-
genblicke produzieren zu können

Rauschen
(Seel)

Die Gesamtheit der Elemente und Aspekte ei-
nes ästhetischen Objekts, die für das wahrneh-
mende Subjekt Anlass zu einem Rausch sein
können

Störung
(Mersch)

Artistische Strategien zur Evozierung gewisser
Paradoxien, die auf die Nichtmediatisierbar-
keit von Medialität selbst verweisen und so
eine besondere Form der ästhetischen Reflexi-
on darstellen, die auf einer phänomenologi-
schen Grenzerfahrung basiert

Oszillation
(Gumbrecht)

Metapher für das Spannungsverhältnis zwi-
schen Sinn- und Präsenzeffekten während
einer ästhetischen Rezeption

Alle sechs Wendungen beziehen sich auf bestimmte semiotische Aspekte eines
ästhetischen Gegenstands. Diesen Aspekten wohnt mitunter eine gewisse In-
kommensurabilität (Steiner) inne, die auf Vagheiten und Irritationen beruhen
kann (Bohrer) oder auf bestimmten Paradoxien (Mersch), die wiederum auf die
Nichtmediatisierbarkeit von Form selbst verweisen (Mersch). Diese Grenzerfah-
rung kann zu intensiven bzw. rauschartigen Emotionen seitens des Rezipienten
führen (Bohrer, Seel), die ein Spannungsverhältnis zwischen formal-sinnorien-
tierter und körperlich-präsenzorientierter Wahrnehmung bewirken können
(Gumbrecht). Der Gedanke, dass die epistemologische Grenze medialer For-
men in der Nicht-Mediatisierbarkeit ihrer eigenen Formhaftigkeit liegt, geht
auf Wittgensteins ‚Zeigen‘ und auf Heideggers ‚Zeige‘ zurück.

Die Problematik von Gumbrechts Oszillations-Metaphorik wurde bereits
ausführlich besprochen (vgl. Kapitel 2.10.1), ebenso wie der Umstand, dass
Merschs Störungsbegriff immer ein Defizit bzw. eine Dissonanz von ästheti-
schen Abläufen suggeriert und damit vernachlässigt, dass auch gelungene, ‚har-
monische‘ Mediationen Phänomene wie Inkommensurabilität und Rausch er-
zeugen können (vgl. Kapitel 2.9.3). Bohrers ‚ästhetische Selbstreferenz‘ besitzt
terminologisch keine suggestive metaphorische Komponente und Steiners

210

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


‚Grammatik des Unergründlichen‘ bzw. ‚Grammatik der Überwältigung‘ zeich-
nen sich durch einen etwas pathetischen Unterton aus.

Seels ‚Rauschen‘ zerfällt in Bezug auf Literatur in vier verschiedene Arten des
Rauschens, wodurch der Begriff differenzierter und spezifischer anwendbar ist
als Merschs ‚Störungen‘:

– phonetisches Rauschen Ein literarisches Rauschen, bei dem der Klang
der Einzelwörter die Sinnbildung des Texts
unterwandert

– rhythmisches Rauschen Ein literarisches Rauschen, bei dem die Ver-
laufsform der Sätze die Sinnbildung des Texts
unterwandert

– logisches Rauschen Ein literarisches Rauschen, bei dem die logi-
sche Konstruktion der Sätze die Sinnbildung
des Texts unterwandert

– referentielles Rauschen Ein literarisches Rauschen, bei dem die Kom-
plexität der semantischen Bezüge die Sinnbil-
dung des Texts unterwandert

Alle vier Subarten beschreiben Konstellationen, bei denen bestimmte formale
Aspekte Sinnbildungsprozesse erschweren, verunmöglichen oder in den Hinter-
grund treten lassen. Unter diesem Gesichtspunkt besteht also eine Gemeinsam-
keit mit Merschs ‚Störungen‘, da in beiden Fällen mittels artistischer Strategien
gewisse Paradoxien evoziert werden, die Ausdruck einer besonderen Form der
ästhetischen Reflexion sind und rezeptionsästhetisch mit einer phänomenologi-
schen Grenzerfahrung einhergehen können. Ich empfehle daher bei Strukturen
und Passagen, deren formaler Störungscharakter eindeutig als phonetisch,
rhythmisch, logisch oder referentiell identifiziert werden kann, von einem ent-
sprechenden ‚Rauschen‘ zu sprechen. Bei paradoxen Elementen, die eine offen-
kundig illusionsbrechende Wirkung besitzen bzw. bei Stellen, in denen das Medi-
um gewissermaßen seinen eigenen Zusammenbruch inszeniert, ist es hingegen
ratsam, alternativ oder zusätzlich von einer ‚Störung‘ zu sprechen. Da nach
Rautzenberg jedoch auch komplexe Inszenierungen einer gelingenden Mediati-
on zu Präsenzerlebnissen führen können (vgl. Kapitel 2.9.3), schlage ich vor,
auch in Fällen dieser Art von einem formalen ‚Rauschen‘ des Texts zu sprechen.

 
4. Während ‚Responsivität‘ und äquivalente Wendungen sich primär auf Aspek-
te wie Intentionalität oder das Subjekt-Objekt-Verhältnis beziehen, unterneh-
men Termini wie Bohrers ‚Augenblick‘, Seels ‚Rausch‘ oder Gumbrechts ‚Epi-
phanie‘ den Versuch, auch auf die körperlich-emotionalen Aspekte eines ästhe-
tischen Erlebnisses zu rekurrieren:

211

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Augenblick
(Bohrer)

Ein poetologischer Begriff, der sich auf Au-
genblicke intensiver ästhetischer Immanenz
bezieht

Rausch
(Seel)

Der subjektive Zustand eines intensiven kör-
perlichen und geistigen Erlebnisses

Epiphanie
(Gumbrecht)

Ein unerwartetes und ephemeres Präsenz-Er-
eignis, verbunden mit dem Gefühl der Un-
möglichkeit, dieses Ereignis festhalten zu kön-
nen

‚Epiphanie‘ spielt bewusst mit religiösen Implikationen und suggeriert die (un-
sagbare) Offenbarung eines Rätsels, während ‚Rausch‘ sich säkular und ganz oh-
ne metaphysische Anspielungen auf ein intensives, körperlich-emotionales Erle-
ben bezieht. Bei Bohrer sind Epiphanien primär als emphatische, also glückli-
che Momente zu verstehen, während auf intensive Momente, die primär mit
Emotionen wie Angst und Schrecken oder Melancholie und Trauer einherge-
hen, mit dem neutraleren Begriff des ‚Augenblicks‘ verwiesen wird (vgl. Kapitel
2.7.2). Bohrers ‚negativer Augenblick‘ kommt dabei Gumbrechts ephemeren
Epiphaniebegriff am nächsten.

Im Vergleich zu Bohrers Augenblicks-Typologie wirkt der Begriff ‚Rausch‘
sehr undifferenziert, außerdem haftet dem Terminus im Vergleich zum phäno-
menologisch und zeitphilosophisch fundierten ‚Augenblick‘ etwas Krudes an,
da er ausschließlich die körperlich-emotionale Komponente entsprechender Er-
lebnisse betont. Aus diesem Grund sind die Wendungen ‚emphatischer Augen-
blick‘, ‚erschreckender Augenblick‘, ‚negativer Augenblick‘ oder ‚intensiver Au-
genblick‘ meines Erachtens zu präferieren. Auf textimmanenter Ebene können in
Anlehnung an Bohrer emphatische Augenblicke mit metaphysischen bzw. mys-
tischen Komponenten auch als ‚Epiphanien‘ klassifiziert werden. Da dieser Be-
griff jedoch stark religiös besetzt ist und die Deutung intensiver ästhetischer Er-
lebnisse als eine Manifestation Gottes letzten Endes Privatsache ist, schlage ich
für die rezeptionsästhetische Ebene den neutralen Terminus des ‚emphatischen
Augenblicks‘ vor. Der Begriff ‚Rausch‘ kann zur Betonung der körperlich-emo-
tionalen Komponente ästhetischer Augenblicke herangezogen werden.

 
5. Zu den präsenztheoretischen Begriffen, die versuchen, die phänomenologi-
schen Bedingungen für die präsentische Wirkung artistischer Werke zu be-
schreiben, zählen Steiners ‚Mysterium‘, Nancys ‚Poesie‘, ‚Exscription‘ und ‚Be-
rührung‘, Merschs ‚Materialität‘ und ‚Amedialität‘ sowie Gumbrechts ‚Sub-
stanz‘:

212

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Mysterium
(Steiner)

Die Frage, warum etwas ist, und nicht viel-
mehr nichts

Exscription
(Nancy)

Die Eigenschaft der Sprache, auf ihre eigene
mediale und ontologische Begrenztheit und
somit auf das ‚Wunder‘ ihrer eigenen Existenz
verweisen zu können

Berührung
(Nancy)

Die erlebte Unmittelbarkeit der sensuellen
Wirkung eines Texts auf einen Rezipienten

Poesie
(Nancy)

Das Potenzial der Literatur, explizit oder im-
plizit auf ihre mediale, epistemologische und
ontologische Begrenztheit zu verweisen und
so Präsenzerlebnisse zu erzeugen

Materialität
(Mersch)

Die phänomenologischen Bedingungen für
die Performanz medialer Zeichen und für die
Wirkung dieser Zeichen auf die Sinne des Re-
zipienten

Amedialität
(Mersch)

Die Unmöglichkeit eines Mediums, seine ei-
gene Medialität mitzumediatisieren, wodurch
der Rezipient auf die Untilgbarkeit seines
wahrnehmenden Körpers verwiesen wird

Substanz
(Gumbrecht)

Die räumliche und körperliche Manifestation
von Präsenz

Merschs ‚Materialität‘ beschreibt die phänomenologischen Bedingungen für die
Performanz und für die rezeptionsästhetische Wirkung medialer Zeichen. Da
bei Mersch der Ursprung aller Performanz immer auf die Unsagbarkeit des Dass
der Welt zurückzuführen ist, entspricht dieser Aspekt der Materialiät Steiners
‚Mysterium‘, welches stets mit der Frage verbunden ist, warum so etwas wie
Welt überhaupt existiert und nicht vielmehr nichts. Dem Aspekt der Bedingung
rezeptionsästhetischer Wirkung entspricht hingegen Gumbrechts ‚Substanz‘, die
die körperlich-räumliche Manifestation von Präsenz meint. Es kann also durch-
aus gesagt werden, dass Steiners ‚Mysterium‘ und Gumbrechts ‚Substanz‘ in
Merschs ‚Materialität‘ aufgehen und dass dieser Terminus deshalb zu präferie-
ren ist, während die beiden anderen Begriffe zur vertiefenden Explikation die-
nen können. Ein Mehrwert von Merschs ‚Materialität‘ gegenüber Gumbrechts
‚Substanz‘ ist zudem gegeben, da Mersch mit seinem Terminus im Vergleich zu
Gumbrecht auch dem Aspekt der Performanz Rechnung trägt (vgl. Kapitel
2.10.2).

Ähnliches gilt für Merschs ‚Amedialität‘, die sich auf die Unmöglichkeit eines
Mediums, seine eigene Medialität mitzumediatisieren, und auf die Untilgbar-

213

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


keit des wahrnehmenden Körpers bezieht. Der erste Aspekt entspricht ziemlich
genau Nancys ‚Exscription‘, die die Eigenschaft von Sprache meint, auf ihre ei-
gene mediale und ontologische Begrenztheit zu verweisen, und der zweite Nan-
cys ‚Berührung‘, die die erlebte Unmittelbarkeit der sensuellen Wirkung eines
Texts auf den Körper des Rezipienten bezeichnet. Nancys Begriff der ‚Poesie‘
wirkt bei genauerer Betrachtung wie eine Verbindung von ‚Exscription‘ und
‚Berührung‘, wodurch dieser Terminus in Synonymie zu Merschs ‚Amedialität‘
gerät. Da ‚Poesie‘ kunstwissenschaftlich und alltagssprachlich jedoch bereits als
Oberbegriff für lyrisches oder literarisches Schaffen allgemein etabliert ist, wäre
im Falle eines spezifisch präsenztheoretischen Gebrauchs die Gefahr der Vag-
heit und Verwirrung gegeben, weshalb Merschs Begriff zu präferieren ist. Die
Termini ‚Exscription‘ und ‚Berührung‘ können jedoch bei der aspektischen Auf-
spaltung und Explikation der Amedialität hilfreich sein.

 
6. Abschließend lohnt noch ein Vergleich der zwei lebensmetaphorischen Ter-
mini ‚Geburt‘ und ‚Tod‘, die George Steiner und Jean-Luc Nancy jeweils in
einem anderen Zusammenhang gebrauchen:

Geburt
(Steiner)

Bezieht sich auf
a) das zur Welt kommen eines Kindes
b) den Urknall (creatio ex nihilo)
c) die Produktion von Kunst

Geburt
(Nancy)

Eine Metapher für die ephemere Wirkung einer
Performanz, die sich der sprachlichen Reprä-
sentation entzieht

Tod
(Steiner)

Bezieht sich auf
a) das Ende des Lebens
b) die allgemeine Begrenztheit der Welt
c) das Wesen der Kunst

Tod
(Nancy)

Eine Metapher für Repräsentation, sprachliche
Verdinglichung und Sinnbildung

Während bei Steiner ‚Geburt‘ eine produktionsästhetische Metapher für die
Schöpfung von Kunst ist, beschreibt Nancy mit dem gleichen Begriff einen re-
zeptionsästhetischen Effekt, nämlich die präsentische Wirkung bestimmter Per-
formanzen auf einen Rezipienten. Der ‚Tod‘ stellt für Steiner hingegen eine re-
zeptionsästhetisch aufgeladene Metapher dar, da bestimmte Todesmotive in
einem Werk oder das bloße Ende eines Kunstwerks aus Sicht des Rezipienten
stets „Generalproben für den Tod“730 darstellen würden. Nancy verwendet den

730 Steiner (1990), S. 187f.

214

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


‚Tod‘ wiederum zur Beschreibung eines werkimmanenten bzw. medialen Phäno-
mens, nämlich des Nachträglichkeitscharakters von Sprache und Schrift, die
dem Geburtscharakter von Präsenz immer nur verspätet und sinnbasiert nach-
kommen können. Bei der präsenztheoretischen Verwendung von ‚Geburt‘ und
‚Tod‘ gilt es somit immer zu beachten bzw. kenntlich zu machen, in welchem
Zusammenhang der jeweilige Begriff gerade verwendet wird.

Singuläre Begriffe

Nicht alle in dieser Arbeit ausführlich behandelten Termini lassen sich jedoch
bestimmten Äquivalenzverhältnissen zuordnen. Dies gilt vor allem für analyti-
sche Unterbegriffe im Rahmen von Typologien und Taxonomien. Hierzu zäh-
len Steiners ‚lexikalische‘, ‚grammatikalische‘ und ‚semantische Cortesia‘, Seels
‚bloßes‘, ‚atmosphärisches‘ und ‚artistisches Erscheinen‘ sowie Seels ‚bloßes‘,
‚künstliches‘, ‚phonetisches‘, rhythmisches‘, ‚logisches‘ und ‚referentielles Rau-
schen‘. Gumbrechts ‚Stimmung‘, die „eine spezifische Teilmenge“731 des Präsenz-
phänomens bildet, besitzt ebenfalls kein eindeutiges Äquivalent. Auch Termini,
die auf metaphorische Weise der Veranschaulichung und Verdeutlichung ande-
rer Begriffe dienen, haben kaum eine Entsprechung, wie zum Beispiel ‚Zwi-
schen-Raum‘ und ‚chiastischer Spalt‘, die sich beide auf die Unsagbarkeit von
Merschs ‚Amedialität‘ beziehen, oder die Kippfigur aus ‚Leere‘ und ‚Fülle‘, die
den Wesenskern seiner negativen Medientheorie bildet.

Medien- und kulturtheoretische Metabegriffe weisen ebenfalls keine klaren
Entsprechungsverhältnisse auf. Zu solchen Wendungen zählen vor allem
Merschs ‚negative Medientheorie‘, Bohrers ‚ästhetische Utopie‘, Steiners ‚Erzähl-
akte‘, Gumbrechts Differenz zwischen ‚Präsenzkulturen‘ und ‚Sinnkulturen‘ so-
wie ‚Latenz‘ und ‚Chronotop‘, einschließlich der beiden Chronotopen ‚histori-
sches Denken‘ und ‚breite Gegenwart‘.

Der Präsenzbegriff

Der mit Abstand wichtigste Terminus der Präsenztheorie ist jedoch das Wort
‚Präsenz‘ selbst. Dieses findet sich nicht nur quantitativ am häufigsten in den
Überschriften der in dieser Arbeit behandelten Monografien und Sammelbän-
de (Real Presences, The Birth to Presence, Was sich zeigt. Materialität – Präsenz – Er-
eignis, The Production of Presence, Präsenz), sondern zieht sich in seinen verschie-
denen morphologischen Formen (‚Präsenz‘, ‚präsentisch‘, Präsentifikation‘, etc.)
auch durch alle zitierten Texte von Steiner, Nancy, Bohrer, Seel, Mersch und
Gumbrecht. Dennoch ist ‚Präsenz‘ nicht bei jedem Präsenzdenker der program-
matisch wichtigste Begriff. Doch auch wenn Steiner von ‚Transzendenz‘ spricht,

2.11.2

2.11.3

731 Gumbrecht (2011a), S. 15.

215

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Bohrer von einem ‚absoluten Präsens‘, Nancy von einer ‚Geburt‘ oder Seel von
einem ‚Erscheinen‘, meinen diese Wendungen stets einen bestimmten Aspekt
bzw. eine bestimmte Auslegung des Präsenzbegriffs, wie folgende Übersicht
zeigt:

Transzendenz
(Steiner)

Die Realpräsenz Gottes

Geburt
(Nancy)

Eine Metapher für die ephemere Wirkung
einer Performanz, die sich der sprachlichen
Repräsentation entzieht

absolutes Präsens /
absolute Präsenz
(Bohrer)

Ein Zustand, in dem das betrachtende Sub-
jekt im betrachteten Objekt ‚versinkt‘ und in
dem so der Eindruck einer unendlichen Aus-
dehnung der Zeit, einer Überwindung der
Subjekt-Objekt-Spaltung und einer Auflösung
der subjektiven Intentionalität entsteht

Erscheinen
(Seel)

Das momentane und simultane Einwirken
der Einzelaspekte eines ästhetischen Objekts
auf die Sinne des Rezipienten, für den so eine
Grenze theoretischer Weltauffassung sichtbar
wird, und der infolgedessen mit sinnlicher In-
tensität auf die Gegenwart seiner eigenen
Existenz verwiesen wird

Präsenz
(Gumbrecht)

Ein Phänomen, das sich auf ein räumliches
Verhältnis zur Welt und zu deren Gegenstän-
den bezieht, und das auf menschliche Körper
einwirken kann

Ein jeweiliges Schlüsselzitat soll die unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen
der sechs in dieser Arbeit behandelten Denker bezüglich des Präsenz-Phäno-
mens noch einmal verdeutlichen:

any coherent account of the capacity of human speech to communicate meaning and
feeling is, in the final analysis, underwritten by the assumption of God’s presence […]
I will put forward the argument that the experience of aesthetic meaning in particular,
that of literature, of the arts, of musical form, infers the necessary possibility of this
‚real presence’. (Steiner 1989: 3)

‚there is’ is not itself a presence […] It is there in the mode of being born: to the degree
that it occurs, birth effaces itself, and brings itself indefinitely back. Birth is this slip-
ping away of presence through which everything comes to presence. This coming is al-
so a ‚going away’. Presence does not come without effacing the Presence that represen-
tation would like to designate. (Nancy 1993: 4f.)

216

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zeitlosigkeit im Sinne eines kontemplativen Akts absoluter, partiell unbewußter, je-
denfalls nicht ich-geleiteter Vergegenwärtigung von Zuständen, Vorstellungsbildern,
Wahrnehmungsgegenständen. (Bohrer 1994: 176)

Es geht den Subjekten der ästhetischen Wahrnehmung um ein Verspüren der eigenen
Gegenwart im Vernehmen der Gegenwart von etwas anderem. In der sinnlichen Prä-
senz des Gegenstandes werden wir eines Augenblicks unserer eigenen Gegenwart inne.
(Seel 2000: 62)

Das Wort ‚Präsenz‘ bezieht sich nicht (jedenfalls nicht hauptsächlich) auf ein zeitliches,
sondern auf ein räumliches Verhältnis zur Welt und zu deren Gegenständen. Was ‚prä-
sent‘ ist, soll für Menschenhände greifbar sein, was dann wiederum impliziert, daß es
unmittelbar auf menschliche Körper einwirken kann. (Gumbrecht 2004: 10f.)

Die Ästhetik des Ereignens beinhaltet in diesem Sinne – gegen Hermeneutik und De-
konstruktion – die Wiederkehr des Präsentischen, Präsenz nicht verstanden als bezeugba-
ren Ursprung, als die greifbare Gegenwärtigkeit einer Wahrheit, sondern als Augen-
blick, als Kairos, als ‚Schock der Gegenwart’. (Mersch 2010: 48)

Für Steiner bedeutet ‚Präsenz‘ vor allem die Realpräsenz Gottes, für Nancy eine
Performanz, die sich der Repräsentation entzieht, für Bohrer eine veränderte
Wahrnehmung der Zeit, für Seel eine Verschmelzung von Eigen- und Fremd-
wahrnehmung, für Gumbrecht eine veränderte Wahrnehmung des Raums bzw.
des eigenen Körpers, und für Mersch ein Ereignis mit unsagbarem Ursprung.
Bei allen sechs Auslegungen des Präsenzbegriffs stand explizit Heideggers ‚Sein‘
Pate, über Wittgensteins ‚Grenze‘ ließe sich Ähnliches sagen.

Nichts wäre jedoch kontraproduktiver, als eine dieser sechs Auslegungen des
Präsenzbegriffs den anderen überzuordnen, da es sich bei den sechs Auslegun-
gen lediglich um individuelle Schwerpunktsetzungen und nicht um apodiktische
Definitionen handelt. Alle oben aufgeführten Aspekte werden explizit oder im-
plizit in den Texten der sechs Präsenztheoretiker verhandelt, weshalb alle glei-
chermaßen wichtig für das Verständnis des Präsenzphänomens sind. Aus die-
sem Grund möchte ich eine kunstwissenschaftliche Arbeitsdefinition des Prä-
senzbegriffs vorschlagen, die den Versuch unternimmt, allen oben genannten
Aspekten gerecht zu werden: ‚Präsenz‘ bezeichnet die ästhetische Wahrnehmung
einer Performanz, die sich der Repräsentation entzieht und die eine temporäre Auflö-
sung des Subjekt-Objekt-Denkens sowie ein intensives Erleben von Raum und Zeit be-
wirkt.

Wiederkehrende Denkfiguren

Bei genauerer Betrachtung äquivalenter und singulärer Präsenzbegriffe fällt auf,
dass gewisse Denkfiguren wiederholt auftreten, die für ein tiefgreifendes Ver-
ständnis der Präsenztheorie unerlässlich sind.

2.11.4

217

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


 
1. Auffällig ist zum einen, dass bestimmte Begriffspaare sich bemühen eine Auf-
lösung des Subjekt-Objekt-Paradigmas zu evozieren, indem sie einige der Eigen-
schaften umkehren, die Phänomenen wie Subjekt und Objekt normalerweise
zugeschrieben werden. ‚Responsivität‘ (Mersch), ‚Versunkenheit‘ (Gumbrecht),
‚Gelassenheit‘ (Heidegger) oder ‚Passivität‘ (Nancy) weisen allesamt dem wahr-
nehmenden Subjekt, das im abendländischen Denken vor allem mit Eigen-
schaften wie Aktivität und Intentionalität verbunden ist, eine passivische Rolle
zu, die sich durch eine temporäre Nicht-Intentionalität auszeichnet. Im Gegen-
zug erzeugen Begriffe wie ‚Andersheit‘ (Steiner), ‚Alterität‘ (Mersch), ‚Gegnet‘
(Heidegger) aber auch ‚Exscription‘ oder ‚Berührung‘ (Nancy) den Eindruck,
dass von Phänomenen wie Naturerscheinungen oder Kunstwerken etwas Akti-
visches ausgeht, obwohl Erscheinungen dieser Art über kein intentionales Be-
wusstsein verfügen.

 
2. Andererseits gibt es aber auch Begriffspaare, die in ihrer Semantik eher der
klassischen Subjekt-Objekt-Trennung verhaftet bleiben. ‚Störung‘ (Mersch), ‚Os-
zillation‘ (Gumbrecht), oder ‚Rauschen‘ (Seel) beschreiben mit technischen
bzw. naturwissenschaftlichen Metaphern Vorgänge, die sich eindeutig der Ob-
jektseite ästhetischer Erfahrung zuordnen lassen, nämlich der formalen Gestal-
tung und der medialen Prozessualität ästhetischer Werke. Termini wie ‚Intensi-
tät‘ (Bohrer), ‚Epiphanie‘ (Gumbrecht), ‚Ekstase‘ (Mersch) oder ‚Rausch‘ (Seel)
verweisen hingegen eindeutig auf die Gefühlswelt eines wahrnehmenden Sub-
jekts.

 
3. Eine weitere Auffälligkeit innerhalb des präsenztheoretischen Begriffsinven-
tars ist die häufige Verquickung von Medium und Mystik. Während ein Termi-
nus wie ‚Materialität‘ auf das performative Potenzial von Medien zur Produkti-
on intensiver Emotionen (‚Epiphanie‘, ‚Ekstase‘, ‚Rausch‘) verweist, versuchen
Begriffe wie ‚Mysterium‘ (Steiner), ‚Poesie‘ (Nancy) oder ‚Amedialität‘ (Mersch)
eine Unsagbarkeit zum Ausdruck zu bringen, die sich jeglicher Repräsentation
entzieht und die somit eine epistemologische und ontologische Grenze anzeigt.

 
4. Dies bedeutet wiederum, dass die Figur eines semiotischen Entzugs bzw.
einer allgemeinen Negativität mit einer medial erzeugten, emotionalen Intensität
verquickt wird, wie Merschs Kippfigur aus ‚Leere‘ und ‚Fülle‘ suggeriert. Wen-
dungen wie „negativer Theismus“732 (Steiner), „negative Theologie“733, „negati-
ve Phänomenologie“734, „negative Medientheorie“735 (Mersch), „negative An-

732 Steiner (1990), S. 298.
733 Mersch (2010), S. 123.
734 Ebd., S. 125.
735 Ebd., S. 219.

218

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


thropologie“736 (Gumbrecht) oder „ästhetische Negativität“737 (Bohrer) können
alle als Manifestationen einer „negativen Metaphysik“738 begriffen werden, so wie
Thomas Rentsch sie Wittgenstein und Heidegger attestiert. Anders als beispiels-
weise die Dekonstruktion, die ebenfalls von einer gewissen Negativität ausgeht,
indem sie von einem ‚Entzug‘, von einer ‚Verspätung‘ oder von einer ‚Nachträg-
lichkeit‘ jeglicher Signifikation spricht, betont die Präsenztheorie zusätzlich die
körperlich-emotionale Fülle, die mit einer solchen Negativität einhergehen kann.
Bohrer tut dies mit seinen ästhetischen ‚Augenblicken‘, die er mit Emotionen
wie ‚Glück‘, ‚Trauer‘ oder ‚Schrecken‘ verbindet, und Gumbrecht in Gestalt sei-
ner ‚Stimmungen‘, wobei Letzterer sogar der Dekonstruktion selbst eine Stim-
mung zuschreibt, nämlich die des „asketische[n] Selbstmitleid[s]“739.

 
5. Des Weiteren ist frappant, dass alle in dieser Arbeit behandelten Präsenztheo-
retiker um eine besondere sprachliche Gestaltung ihrer Texte bemüht sind, die
allem Anschein nach selbst eine gewisse Präsenz-Wirkung erzeugen soll. George
Steiner setzt in seinem Essay Real Presences auf Pathos und Polemik, um die
‚Sachlichkeit‘ des akademischen Diskurses bewusst zu unterwandern, ähnlich
wie Karl Heinz Bohrer in Die Grenzen des Ästhetischen. Jean-Luc Nancy greift
hingegen in The Birth to Presence auf literarische Formen wie platonischer Dia-
log, fiktiver Briefwechsel oder romantisches Fragment zurück. Hans Ulrich
Gumbrecht bevorzugt wiederum in Diesseits der Hermeneutik und Nach 1945 vor
allem autobiografische Anekdoten, die seine theoretischen Ausführungen an
empirische und zum Teil sehr intime Erfahrungen koppeln. Dieter Mersch und
Martin Seel verfolgen in ihren Monografien etwas subtilere Strategien. Wäh-
rend Mersch sich vor allem auf die einheitsstiftende Wirkung terminologischer
„Kreis[e]“740 und „Knoten“741 verlässt, performiert Seel die in seinen Texten the-
matisierte Schönheit der Ästhetik ein Stück weit selbst, indem er eine ausge-
sprochen metaphernreiche Sprache wählt, die stellenweise eine Gratwanderung
zwischen akademischer Metasprache und literarischer Objektsprache vollzieht.

 
6. Zu guter Letzt bemühen sich drei der sechs behandelten Präsenzdenker um
eine ethische Relevanz ihrer Theorien, die sich unter Wendungen wie „Ethik der
Responsivität“742 oder „Anerkenntnis der Alterität“743 (Mersch) subsumieren ließe.

736 Gumbrecht (2010), S. 36.
737 Bohrer (2002), S. 9f.
738 Rentsch (2003), S. 17.
739 Gumbrecht (2011a), S. 170.
740 Mersch (2002a), S. 26.
741 Mersch (2002b), S. 9.
742 Mersch (2002a), S. 423.
743 Ebd.

219

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Steiner spricht sich für eine „Verantwortlichkeit“744 („answerability“745) aus, die
darin besteht, produktionsästhetisch einem „Ruf des Schöpferischen“746 zu fol-
gen und rezeptionsästhetisch einen Erhalt bzw. eine Pflege ästhetischer Werke
mittels Verinnerlichung zu betreiben. Mersch weitet diese Verantwortlichkeit
auch auf nicht-artistische Phänomene wie Natur, Mitmenschen und fremde
Kulturen aus, indem er seine Responsivität an eine „Responsibilität“747 knüpft,
die vor allem aus einer „Achtung für das Singuläre und seine Verletzlichkeit“748

sowie aus einer „Gewahrung ursprünglicher Begegnung“749 fernab von Vorur-
teilen und ähnlichen Denkmustern besteht. In diesem Zusammenhang be-
trachtet auch Seel seine präsenztheoretischen Ausführungen als einen Weg zur
„unreglementierten Justierung der Balance von Weltvertrauen und Weltmiss-
trauen“750. Diese ethischen Implikationen können bei der Analyse bestimmter
textimmanenter Handlungen und Diskurse hilfreich sein, aber auch jenseits der
analytischen Praxis kann eine Ethik der Alterität bzw. der Responsivität eine
wichtige Rolle spielen, vor allem wenn es darum geht, einen gesellschaftlichen
Mehrwert der Präsenztheorie jenseits artistischer Werke herauszuarbeiten.

Zwei Dimensionen, eine Theorie

In vielen der behandelten Präsenz-Monografien ist mehrfach davon die Rede,
dass ‚Präsenz‘ auf eine Dimension ästhetischer Wahrnehmung verweist, die ne-
ben jener Dimension existiert, die mit Begriffen wie ‚Repräsentation‘, ‚Sinn‘
oder ‚Interpretation‘ in Verbindung gebracht wird751. Diesen zwei Dimensionen
ließen sich noch viele weitere Termini zuordnen, wie folgende Darstellung ver-
deutlicht:

2.11.5

744 Steiner (1990), S. 20.
745 Steiner (1989), S. 47.
746 Steiner (1990), S. 59.
747 Mersch (2002b), S. 99.
748 Mersch (2010), S. 308.
749 Mersch (2002b), 294f.
750 Seel (2014), S. 260.
751 So spricht zum Beispiel Gumbrecht (2004) auf S. 34 von einer „Dimension der Interpre-

tation und der Sinnproduktion“ und Gumbrecht (2010) auf S. 9 von einer „Dimension
der Präsenz“.

220

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Dimension A Dimension B
Sinn Präsenz

Repräsentation Performanz
Interpretation Erleben

Differenz Einheit
Text Rezipient

Sagen Zeigen
Vorstellung Stimmung

Reflexion Immersion
Intentionalität Responsivität

Geist Körper

Während sich etablierte Theorieschulen wie die Hermeneutik, der Poststruktu-
ralismus oder die Systemtheorie nahezu ausschließlich der Dimension A zu-
wenden, gibt die Präsenztheorie an, Dimension B verstärkt in den akademi-
schen Fokus rücken zu wollen. Es wäre jedoch eine grobe Fehllektüre Steiners,
Nancys, Bohrers, Seels, Merschs und Gumbrechts, wenn man annehmen wür-
de, dass sich die Texte dieser sechs Denker ausschließlich den Phänomenen wid-
men, die oben unter Dimension B aufgelistet sind. Denn Präsenztheorie beinhal-
tet stets beides: die Präsenz-Dimension und die Sinn-Dimension ästhetischer Wahrneh-
mung. Beide Dimensionen sind phänomenologisch gleichursprünglich und fol-
gen heuristisch betrachtet Heideggers Denkfigur der Identität der Differenz bzw.
der Differenz der Identität (vgl. Kapitel 2.3.7). Die heuristische Trennung von Be-
griffen wie ‚Sinn‘ und ‚Präsenz‘, ‚Repräsentation‘ und ‚Performanz‘ oder ‚Inter-
pretation‘ und ‚Erleben‘ ist aber unvermeidlich bzw. unentbehrlich, um die
phänomenologische Einheit beider Dimensionen überhaupt zeigen zu können.
Denn um auf eine erlebte Überwindung bzw. Verwindung des Subjekt-Objekt-
Paradigmas theoretisch verweisen zu können, führt kein Weg an sprachlichen
Differenzen vorbei, die stets eine gewisse Subjekt-Objekt-Trennung praktizieren.

Das Kompositum ‚Präsenztheorie‘ bildet daher bewusst eine contradictio in
adiecto, da dieses Wort einen Metabegriff darstellt, der sowohl die Sinn- als auch
die Präsenzdimension ästhetischer Wahrnehmung erfassen soll. Dies wider-
spricht Gumbrechts Postulat, dem zufolge ein Metabegriff für beide Dimensio-
nen nicht existieren könne752. Eine modellhafte Darstellung dieses Zusammen-
hangs könnte wie folgt aussehen:

752 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 130: „Wenn die von mir begründete Auffassung zutrifft, daß
sich die beiden Dimensionen nie zu einer stabilen Komplementaritätsstruktur entwi-
ckeln werden, müssen wir einsehen, daß es nicht nur unnötig, sondern in analytischer
Hinsicht sogar kontraproduktiv wäre, wollte man versuchen, eine Verbindung herzustel-
len und einen komplexen Metabegriff zu bilden, der die semiotische und die nichtse-
miotische Definition miteinander verschmilzt.“

221

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


224 
 

und folgen heuristisch betrachtet Heideggers Denkfigur der Identität der Differenz bzw. der 

Differenz der Identität (vgl. Kapitel 2.3.7). Die heuristische Trennung von Begriffen wie 

‚Sinn‘ und ‚Präsenz‘, ‚Repräsentation‘ und ‚Performanz‘ oder ‚Interpretation‘ und ‚Erleben‘ 

ist aber unvermeidlich bzw. unentbehrlich, um die phänomenologische Einheit beider 

Dimensionen überhaupt zeigen zu können. Denn um auf eine erlebte Überwindung bzw. 

Verwindung des Subjekt-Objekt-Paradigmas theoretisch verweisen zu können, führt kein 

Weg an sprachlichen Differenzen vorbei, die stets eine gewisse Subjekt-Objekt-Trennung 

praktizieren.  

 Das Kompositum ‚Präsenztheorie‘ bildet daher bewusst eine contradictio in adiecto, da 

dieses Wort einen Metabegriff darstellt, der sowohl die Sinn- als auch die Präsenzdimension 

ästhetischer Wahrnehmung erfassen soll. Dies widerspricht Gumbrechts Postulat, dem 

zufolge ein Metabegriff für beide Dimensionen nicht existieren könne752. Eine modellhafte 

Darstellung dieses Zusammenhangs könnte wie folgt aussehen: 

 

 
Präsenztheorie 

 
 
 

Dimension A 
 

Dimension B 
 

Sinn Präsenz 
Repräsentation Performanz 

Differenz Einheit 
Sagen Zeigen 

Text Rezipient 
Interpretation Erleben 

Vorstellung Stimmung 
Reflexion Immersion 

Intentionalität Responsivität 
Geist Körper 

 
 
 

Differenz der Einheit 
Einheit der Differenz 

 

                                                 
752 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 130: „Wenn die von mir begründete Auffassung zutrifft, daß sich die beiden 
Dimensionen nie zu einer stabilen Komplementaritätsstruktur entwickeln werden, müssen wir einsehen, daß 
es nicht nur unnötig, sondern in analytischer Hinsicht sogar kontraproduktiv wäre, wollte man versuchen, eine 
Verbindung herzustellen und einen komplexen Metabegriff zu bilden, der die semiotische und die 
nichtsemiotische Definition miteinander verschmilzt.“ 

Auf der Grundlage dieses Modells und der bisherigen Ausführung kann nun
auch eine Arbeitsdefinition der Präsenztheorie für die Zwecke dieser Arbeit ge-
liefert werden: ‚Präsenztheorie‘ bezeichnet eine Theorie zur Analyse artistischer Phä-
nomene, die sowohl die sinnhaft-semiotische als auch die präsentisch-rezeptionsästheti-
sche Dimension von Kunstwerken berücksichtigt und dabei von einer phänomenologi-
schen Einheit der Differenz beider Dimensionen ausgeht.

Das Adjektiv ‚präsentisch‘ erschließt sich dabei aus der Arbeitsdefinition des
Präsenzbegriffs in Kapitel 2.11.3: ‚Präsenz‘ bezeichnet die ästhetische Wahrneh-
mung einer Performanz, die sich der Repräsentation entzieht und die eine temporäre
Auflösung des Subjekt-Objekt-Denkens sowie ein intensives Erleben von Raum und
Zeit bewirkt.

Einordnung und Abgrenzung problematischer Begriffe

Der Präsenzdiskurs, der in dieser Untersuchung rekonstruiert und modelliert
werden soll, ist nicht nur geprägt von analytischen Begriffen, sondern auch von
Termini, dich sich auf ganze Teilbereiche der Philosophie und der Theologie
beziehen. In den Texten der sechs behandelten Präsenzdenker ist häufig davon
die Rede, dass bestimmte Aspekte ihrer Theorien leicht den Eindruck erwecken
könnten, ‚metaphysische‘, ‚mystische‘, ‚spiritualistische‘ oder gar ‚esoterische‘
Tendenzen zu enthalten. Da Begriffe dieser Art sowohl im alltäglichen Sprach-

2.12

222

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


gebrauch als auch in zahlreichen akademischen Fächern schnell den Vorwurf
der Unwissenschaftlichkeit oder der mangelnden Seriosität auf sich ziehen, soll
in diesem Kapitel kurz erläutert werden, welche dieser problematischen Begrif-
fe unter bestimmten Einschränkungen mit der Präsenztheorie in Zusammen-
hang gebracht werden können und welche nicht.

Metaphysik und Transzendenz

Kaum ein anderes Wort wird im Präsenzdiskurs, den diese Arbeit zu rekonstru-
ieren versucht, so ambivalent und verwirrend gebraucht wie das Wort ‚Meta-
physik‘. Der Duden definiert dieses als eine

philosophische Disziplin oder Lehre, die das hinter der sinnlich erfahrbaren, natürli-
chen Welt Liegende, die letzten Gründe und Zusammenhänge des Seins behandelt.
(Dudenredaktion 2011: 1184)753

Diese knappe Erklärung deckt sich im Wesentlichen mit Béla Weissmahrs Arti-
kel im Philosophischen Wörterbuch754, dem zufolge sich ‚Metaphysik‘ seit Aristote-
les auf diejenigen Fragen beziehe,

die die letzten Grundlagen unseres Wissens, bzw. das, was über das Wahrnehmbare
hinausgeht, behandeln. […] Entsprechend verstand sich die Metaphysik in ihrer wech-
selhaften Geschichte als die philosophische Grunddisziplin, also als Fundamentalphi-
losophie, deren Aufgabe ist zu klären, was Wirklichkeit letzten Endes sei. […] Deshalb
ist es ihre erste Aufgabe aufzuzeigen, sie könne ihre Behauptungen begründen und da-
bei sogar zu einem letztbegründeten Wissen gelangen. (Béla Weissmahr 2010: 298)

Metaphysische Diskurse zeichnen sich also vor allem durch bestimmte ontolo-
gische und/oder epistemologische Letztbegründungsfiguren aus. Dazu zählen so-
wohl Termini, die sich auf transzendente Phänomene beziehen, wie zum Bei-
spiel ‚Gott‘ oder ‚Jenseits‘, als auch säkulare Begriffe, die einen transzendentalen
Anspruch erheben, wie beispielsweise ‚Vernunft‘ oder ‚Logik‘. Für Heidegger
sind daher nicht nur theistische Religionen ‚metaphysisch‘, sondern alle Denk-
ansätze, die im Rahmen des Subjekt-Objekt-Paradigmas das Subjekt als vor-stel-
lende Letztbegründungsinstanz inthronisieren, also nahezu die gesamte moder-
ne Philosophie des Abendlandes, angefangen mit Descartes’ Cogito über Kants
Transzendentalphilosophie und Hegels Systemphilosophie bis hin zu Nietz-
sches Willen zur Macht (vgl. Kapitel 2.3.7).

Da Heidegger jedoch im Rahmen seines eigenen Denkens von einer ange-
strebten „Wandlung der Metaphysik“ (WiM: 9) spricht, habe ich vorgeschlagen
bei Heidegger zwischen einer ‚uneigentlichen‘ und einer ‚eigentlichen‘ Meta-

2.12.1

753 Dudenredaktion (Hg.) Duden. Deutsches Universalwörterbuch. 7., überarbeitete und er-
weiterte Aufl. Mannheim: Dudenverlag 2011.

754 Vgl. Béla Weissmahr: Metaphysik. In: Walter Brugger und Harald Schöndorf (Hg.) Philo-
sophisches Wörterbuch. Freiburg: Karl Alber 2010, S. 298-301.

223

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


physik zu unterscheiden (vgl. Kapitel 2.3.7). Die uneigentliche Metaphysik be-
zieht sich auf Phänomene wie die Subjekt-Objekt-Trennung, Letztbegründungs-
figuren und verdinglichendes Denken, während die eigentliche Metaphysik auf
die unsagbare Performanz des Seins verweist. Die Adjektive ‚eigentlich‘ und
‚uneigentlich‘, die ich den zwei Seinsmodi Heideggers entlehnt habe (vgl. Kapi-
tel 2.3.4), ließen sich aber auch durch die Adjektive ‚positiv‘ und ‚negativ‘ erset-
zen.

Unter einer ‚positiven Metaphysik‘ wäre dann eine Metaphysik zu verstehen,
die bestimmte Begriffe, Vorstellungen oder Bilder etabliert, die als transzenden-
te oder transzendentale Letztbegründungsfiguren fungieren. Wie in Kapitel 2.11.4
erwähnt, zeichnen sich die Texte der in dieser Arbeit behandelten Präsenzden-
ker jedoch vor allem durch eine gewisse epistemologische und/oder ontologi-
sche Negativität aus, die sich mit Thomas Rentsch gesprochen als eine ‚negative
Metaphysik‘ bezeichnen ließe. Mit Ausnahme von George Steiner, der Präsenz
(metaphorisch oder auch nicht) mit der Realpräsenz ‚Gottes‘ gleichsetzt und so
positive Metaphysik betreibt, bemühen sich die fünf nachfolgenden Präsenz-
theoretiker um die indirekte Darstellung bestimmter Grenzfiguren und um die
Etablierung bestimmter Termini, die keinen Letztbegründungscharakter besit-
zen, sondern als Platzhalterbegriffe für unsagbare Performanzen fungieren, die
sich Heideggers ‚eigentlicher‘ Metaphysik zuordnen lassen.

Wenn Gumbrecht also in Diesseits der Hermeneutik der Metaphysik „die Rolle
des Sündenbocks“755 innerhalb der Präsenztheorie zuschreibt, dann bezieht
sich diese Wendung auf eine positive Metaphysik, während seine eigenen The-
sen und theologisch aufgeladene Begriffe wie ‚Epiphanie‘ als Ausdruck einer
negativen Metaphysik zu verstehen sind. Wenn Bohrer hingegen Heidegger vor-
wirft, durch den Seinsbegriff seinen eigenen „antimetaphysische[n] Ansatz“756

aufzugeben und durch das „‚Rätsel‘ des sich enthüllenden Seins“757 eine „Fun-
damentalisierung und Substantialisierung des künstlerischen Phänomens“758 zu
betreiben, dann wirft er Heidegger positive Metaphysik vor, da er das ‚Sein‘
fälschlicherweise als Letztbegründungsfigur liest und nicht als Grenzfigur, wie
in Kapitel 2.7.3 dargelegt.

Es ist daher nicht per se falsch, die Präsenztheorie bzw. den Präsenzdiskurs
als ‚metaphysisch‘ zu bezeichnen, allerdings gilt es zu präzisieren und zu diffe-
renzieren, dass nur George Steiner eine positive Metaphysik vertritt, die den Gott
des christlichen Abendlandes zur Letztbegründungsinstanz seiner Theorie er-
hebt, wohingegen alle nachfolgenden Präsenzdenker eine negative Metaphysik
betreiben, die streng säkular beschaffen ist und die sich der ästhetischen Wahr-
nehmung ontologischer und epistemologischer Grenzfiguren widmet.

755 Gumbrecht (2004), S. 11f.
756 Bohrer (1994), S. 136.
757 Ebd.
758 Ebd.

224

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


 
Auf Grundlage dieser Differenzierung muss auch der Begriff der ‚Transzendenz‘
genauer betrachtet werden, da dieser einen zentralen Prozess der Metaphysik
beschreibt, nämlich den Übertritt in eine andere, zumeist höhere Sphäre des
Seins. Im Philosophischen Wörterbuch heißt es hierzu759:

Im Gegensatz zur Immanenz bezeichnet die T. das Überschreiten eines Bereichs oder
auch das angezielte Transzendente (Jenseitige) selber, insbesondere Gott in seiner
Überweltlichkeit. (Herzgsell 2010: 515)

Diese Definition trifft nur auf die positive Metaphysik Steiners zu. Der Prozess,
der mit der negativen Metaphysik aller übrigen Autoren verbunden ist, sollte
hingegen besser als eine ‚radikale Immanenz‘ bezeichnet werden, wie Martin
Seel es vorschlägt (vgl. Kapitel 2.8.3).

Mystik und Unmittelbarkeit

Alle sechs Präsenzautoren bringen den Ursprung der Präsenz bzw. die Bedin-
gung für die Möglichkeit von Präsenz in Zusammenhang mit einer gewissen
Mystik. Steiner spricht diesbezüglich von einem „Mysterium“760, Mersch von
einem „unlösbare[n] Mysterium“761, Nancy von der „mystical formula par excel-
lence“762, Seel von einer „mystischen Erfahrung“763, Bohrer von einer „quasi
mystischen Erfahrung“764 und Gumbrecht von „Mystik oder Mystizismus“765.
Formulierungen dieser Art irritieren, da einschlägige Wörterbücher den Begriff
der Mystik fast ausschließlich mit intensiven religiösen Erfahrungen in Verbin-
dung bringen:

Form der Religiosität, religiöse Anschauung, bei der durch Versenkung, Hingabe, As-
kese oder Ähnliches eine persönliche, erfahrbare Verbindung mit der Gottheit, mit
dem Göttlichen [bis zu einer ekstatischen Vereinigung] gesucht wird. (Dudenredaktion
2011: 1227)

Mystik (gr. mýein: die Augen schließen) meint die Lehre und Praxis außergewöhnli-
cher religiöser Erfahrungen. Dabei wird vor allem an ein besonderes Einswerden mit
Gott gedacht, dass der, der es erlebt, nur schwer in Worte fassen kann. Die oft damit
verbundenen Erfahrungen des Aus-sich-Heraustretens wird als Ekstase bezeichnet.
(Schöndorf 2010: 311)766

2.12.2

759 Vgl. Johannes Herzgsell: Transzendenz. In: Philosophisches Wörterbuch, S. 515-517.
760 Steiner (1990), S. 31.
761 Mersch (2010), S. 176.
762 Nancy (1993), S. 5.
763 Seel (2000), S. 246.
764 Bohrer (1994), S. 163.
765 Gumbrecht (2004), S. 108.
766 Vgl. Harald Schöndorf: Mystik. In: Philosophisches Wörterbuch, S. 311.

225

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die in dieser Arbeit behandelten Präsenzdenker – mit Ausnahme von George
Steiner – verstehen diesen Terminus jedoch eher im Sinne Wittgensteins, der
‚das Mystische‘ nicht zwingend als ein religiöses Phänomen versteht, sondern
vielmehr als ein „Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes“ (TLP: 6.45) bzw. als
ein Staunen darüber, daß Phänomene wie Sprache, Welt oder Logik überhaupt
existieren (vgl. TLP 6.44). Die philosophischen Grundlagen der Präsenztheorie
lassen sich in diesem Sinne durchaus als ‚mystisch‘ bezeichnen, allerdings müss-
te man diesbezüglich von einer säkularen Mystik bzw. von einer profanen Mystik
sprechen, wie unter anderem Bohrer und Gumbrecht nahelegen767. Der frühere
Heideggerianer und spätere Heideggerkritiker Ernst Tugendhat betont in die-
sem Zusammenhang, dass es neben einer religiösen Mystik „auch eine eigen-
ständige, nicht-religiöse Mystik“768 gebe, die man „als meditative Versenkung
und Einheitsbewusstsein zwischen Ich und Welt“769 beschreiben könne, also als
das, was im Rahmen der Präsenzdefinition dieser Arbeit als temporäre Auflösung
des Subjekt-Objekt-Denkens bezeichnet wurde (vgl. Kapitel 2.11.3).

Der Begriff ‚Mystizismus‘ sollte hingegen vermieden werden, da dieses Wort
abwertender Natur ist und vor allem eine „schwärmerische, auf mystischen Ge-
danken beruhende, rational nicht begründete Einstellung, Weltanschauung“770

oder ähnliche Haltungen bezeichnet.
 

Mystische Erfahrungen, egal ob religiöser oder säkularer Art, werden von den
besprochenen Präsenzdenkern häufig mit einer gewissen ‚Unmittelbarkeit‘ in
Verbindung gebracht, ein Begriff, der medientheoretisch betrachtet sehr proble-
matisch ist, da jede Form von Wahrnehmungserlebnis auf eine bestimmte Art
von medialer Vermittlung angewiesen ist. Kunstwerke, die mystische Präsenzer-
lebnisse auslösen, können als Vermittler zwischen dem unsagbaren Mysterium
der conditio humana und dem Rezipienten aufgefasst werden, ebenso wie der
menschliche Körper, der mit seinen fünf Sinnen ein ekstatisches Erleben über-
haupt erst ermöglicht. Von einer ‚Unmittelbarkeit‘ kann also nur gesprochen
werden, wenn es darum geht, die exzeptionelle Wahrnehmung des Rezipienten
während eines intensiven ästhetischen Augenblicks zu beschreiben, in dem Ka-
tegorien wie Subjekt und Objekt sich aufzulösen scheinen. Ich empfehle daher

767 Vgl. Bohrer (2003), S. 79f.: „Man könnte versucht sein, an der aporetischen Doppeltheit
von dieser Transzendenz ohne Transzendenz eine radikale geistige, ja quasimystische,
der Realität absagende Verfassung abzulesen, die sich gezwungen sieht, dabei in Über-
einkunft mit der restlos säkularen, sozusagen entzauberten Welt zu bleiben.“ In diesem
Zusammenhang bezeichnet Bohrer [1981] auf S. 211 Robert Musil und Walter Benja-
min unter anderem auch als „profane Mystiker“. Gumbrecht (2011a) schlägt auf S. 147
eine ähnliche Richtung ein, wenn er seine ästhetischen Epiphanien explizit als „profane
Epiphanien“ begreift.

768 Tugendhat (2012), S. 165.
769 Ebd.
770 Dudenredaktion (2011), S. 1227.

226

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


auch den Unmittelbarkeitsbegriff zu präzisieren und dabei Nicolas Tredell zu
folgen, der diesbezüglich von einer erlebten Unmittelbarkeit [experienced imme-
diacy] spricht771, wie in Kapitel 2.5.5 ausführlich erläutert.

Esoterik und Okkultismus

Zwei Termini, die sowohl alltagssprachlich als auch in akademischen Publika-
tionen gerne mit ‚Metaphysik‘ oder ‚Mystik‘ assoziiert oder sogar synonym ge-
setzt werden, sind ‚Esoterik‘ und ‚Okkultismus‘. Vor allem der Philosophie
Heideggers, die für die Präsenztheorie grundlegend ist, wurde und wird mitun-
ter immer noch vorgeworfen, einen „esoterischen Jargon“ zu pflegen, „der auch
triviale Behauptungen mit einer Atmosphäre des Geheimnisses umgibt und sie
als tiefe Einsichten erscheinen läßt“772. Das Philosophische Wörterbuch gibt ‚Ok-
kultismus‘ als häufiges Synonym zu ‚Esoterik‘ an773 und auch im Duden lassen
sich beide Termini in der Tat nur schwer voneinander abgrenzen:

Esoterik: 1. a) Grenzwissenschaft; b) weltanschauliche Bewegung, Strömung, die durch
Heranziehung okkultistischer, anthroposophischer, metaphysischer und anderer Leh-
ren und Praktiken auf die Selbsterkenntnis und Selbstverwirklichung des Menschen
abzielt. (Dudenredaktion 2011: 549)

Okkultismus: Lehre von den vermuteten übersinnlichen, nach Naturgesetzen nicht er-
klärbaren Kräften und Dingen. (Dudenredaktion 2011: 1283)

Bernhard Grom erläutert jedoch im Philosophischen Wörterbuch in seinem Arti-
kel zur Esoterik – der ebenso für den Okkultismus gilt –, dass das Charakteristi-
sche der Esoterik nicht nur in bestimmten Auffassungen liege, sondern vor al-
lem im Erkenntnisanspruch, mit dem diese vertreten werden:

Esoterik sieht bewusst von den Rationalitätskriterien modernen wissenschaftlichen
und weltanschaulichen Denkens ab und beruft sich auf eine besondere, höhere Er-
kenntnis – Intuition, ganzheitliches Bewusstsein oder übersinnliche Erkenntnis ge-
nannt –, die sich angeblich nur einem Innenkreis von entsprechenden Sensiblen, Er-
leuchteten, spirituell Fortgeschrittenen oder Eingeweihten erschlossen hat oder heute
erschließt: aus geheimen Überlieferungen, vorwissenschaftlichen Welt- und Menschen-
bildern, Offenbarungserlebnissen großer Medien, eigenen Intuitionen, spiritistischen
Kontakten oder symbolischer Deutungen von Gestirnen, Handlinien, Kartenbildern
und ähnlichem. Von einer religiös-spirituell interessierten Esoterik bis zu medizini-
schen und psychologischen Lebenshilfe-Angeboten umfasst die gegenwärtige Esoterik
ein breites Spektrum. Ihr intuitionistischer Erkenntnisanspruch fördert die Neigung,
sich der Argumentationspflicht zu entziehen und gegen Kritik zu immunisieren.
(Grom 2010: 121f.)

2.12.3

771 Vgl. Hammond (1990).
772 Albert (1991), S. 166.
773 Vgl. Bernhard Grom: Esoterik. In: Philosophisches Wörterbuch, S. 121-122.

227

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Bei genauer Betrachtung dieser Definition sollte deutlich werden, dass keiner
der in dieser Untersuchung behandelten Präsenzdenker – nicht einmal George
Steiner – das Prädikat ‚esoterisch‘ oder ‚okkultistisch‘ verdient hat. Die Präsenz-
theorie strebt keine „höhere Erkenntnis“ an, sondern widmet sich der besonde-
ren Wahrnehmung artistischer Phänomene. Um die Faszination artistischer Wer-
ke oder ästhetischer Objekte zu erklären, werden dabei fundamentale Fragen
der philosophischen Metaphysik aufgegriffen („warum soll es nicht nichts ge-
ben?“774) und sprachlogische bzw. mediale Grenzen aufgezeigt („Mithin wurzelt
in der Sprache ein Unsagbares: Etwas verweigert sich, das ihr ebenso inhä-
riert“775). Diese Fragestellungen sind jedoch nicht Teil von irgendwelchen „ge-
heimen Überlieferungen“, die nur einem „Innenkreis von entsprechenden Sen-
siblen“ zugänglich sind, sondern stellen Phänomene dar, mit denen sich Religi-
on, Philosophie und Kunst seit Jahrhunderten explizit beschäftigen.

Die negative Metaphysik, die säkulare Mystik und die daraus resultierende,
mitunter bewusst exzentrische Terminologie der einzelnen Präsenztheoretiker
mag zwar auf fachfremde Leser – und wahrscheinlich auch auf einige Philoso-
phen und Philologen – anfangs etwas befremdlich wirken, mit „vorwissen-
schaftlichen Welt- und Menschenbildern“, „spiritistischen Kontakten“ oder mit
dem Lesen von Handlinien hat die Präsenztheorie jedoch nicht das Geringste
zu tun. Der Vorwurf, „sich der Argumentationspflicht zu entziehen und gegen
Kritik zu immunisieren“, wäre ebenfalls unhaltbar, da präsenztheoretische An-
sätze seit Jahrzehnten auf akademischer Ebene offen, kritisch und mitunter sehr
produktiv diskutiert werden.

Spiritualismus und Spiritualität

Zwei weitere Begriffe, die im Zusammenhang mit präsenztheoretischen Überle-
gungen häufig genannt werden, sind ‚Spiritualismus‘ und ‚Spiritualität‘ bzw.
die dazugehörigen Adjektive ‚spiritualistisch‘ und ‚spirituell‘. Beide müssen zu-
nächst streng vom esoterischen bzw. okkultistischen Phänomen des ‚Spiritis-
mus‘ geschieden werden, der laut dem Duden den „Glaube[n] an Geister, Be-
schwörung von Geistern [Verstorbener] bzw. de[n] Kontakt mit ihnen durch
ein Medium“776 meint. Der Terminus ‚Spiritualismus‘ bezieht sich hingegen auf
eine

1. philosophische Richtung, die das Wirkliche als geistig oder als Erscheinungsform
des Geistes ansieht.
2. religiöse Haltung, die die Erfahrung des göttlichen Geistes, die unmittelbare geistige
Verbindung des Menschen mit Gott in den Vordergrund stellt. (Dudenredaktion 2011:
1645)

2.12.4

774 Steiner (1990), S. 263.
775 Mersch (2010), S. 82.
776 Dudenredaktion (2011), S. 1645.

228

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ausgehend von der ersten Bedeutung stellt Spiritualismus im Philosophischen
Wörterbuch daher laut Johannes Herzgsell einen „Gegensatz zu Materialismus,
Naturalismus und oder Positivismus“777 dar, der sich weiter präzisieren lässt:

Während monistische Formen des Spiritualismus die reale Existenz der Materie leug-
nen und die Materie auf den Geist zurückführen, behaupten dualistische Formen des
Spiritualismus nur den Vorrang des Geistes vor der Materie und seine Substantialität.
(Herzgsell 2010: 461)

Als Beispiel für einen monistischen Spiritualismus wird der Deutsche Idealis-
mus genannt, beispielhaft für einen dualistischen Spiritualismus sei die Philo-
sophie von René Descartes778. Aus diesem Grund distanziert sich Karl Heinz
Bohrer in seinem 1998 veröffentlichten Nachwort zu Plötzlichkeit (1981) explizit
von einer spiritualistischen Lesart seines Präsenzdenken: „Das ‚Plötzliche‘ ist
nur über eine rhetorische, nicht über eine spiritualistische Tradition angemes-
sen verstanden, so sehr diese wieder en vogue sein mag.“779 Da neben Bohrer
auch Nancy, Mersch und Gumbrecht explizit Kritik am Primat des Geistigen
bei Descartes, Kant und Hegel üben, kann die Präsenztheorie philosophiege-
schichtlich eindeutig als anti-spiritualistisch bezeichnet werden. Ein Spiritualis-
mus hingegen, der eine religiöse Haltung meint, die „die unmittelbare geistige
Verbindung des Menschen mit Gott in den Vordergrund stellt“, wie die zweite
Bedeutung im Duden nahelegt, wäre lediglich in der Präsenztheorie Steiners er-
kennbar.

 
Das Wort ‚Spiritualität‘ hingegen lässt sich wesentlich schwerer fassen. Der Du-
den definiert es als „Geistigkeit; inneres Leben, geistiges Wesen“780 und setzt
entsprechend auch das Adjektiv ‚spirituell‘ mit „geistig“781 gleich. Im Philosophi-
schen Wörterbuch existiert kein Eintrag oder Verweis auf diesen Begriff.

In den Texten der Präsenztheoretiker findet der Terminus vor allem dann
Verwendung, wenn in bestimmten Kunstwerken, Essays oder philosophischen
Abhandlungen mystische Elemente außerhalb eines religiösen Kontexts verhan-
delt werden. So schreibt Steiner in Von realer Gegenwart beispielsweise, dass ge-
mäß Wittgensteins Tractatus ein Mensch „der angesichts des Wesentlichen
Schweigen bewahrt“, einem Menschen gleichkommt, „der für die Bestrebungen
des Ethischen und Spirituellen am offensten ist“782. Bohrer gibt in Das absolute
Präsens an, dass Samuel Beckett, James Joyce und andere Autoren der klassi-
schen Moderne ihre Texte in „Kategorien ähnlicher Spiritualität theoretisch re-

777 Johannes Herzgsell: Spiritualismus. In: Philosophisches Wörterbuch, S. 461.
778 Vgl. ebd.
779 Bohrer [1981], S. 263.
780 Dudenredaktion (2011), S. 1645.
781 Ebd.
782 Steiner (1990), S. 140.

229

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


flektiert“783 hätten, und Martin Seel schreibt, dass das ästhetische Erscheinen
von Barnett Newmans Bild Who is Afraid of Red, Yellow and Blue IV „den Raum
mit einer spirituellen Energie“784 erfüllen würde.

Wenn ‚negative Metaphysik‘ die philosophische Feststellung der Unbeant-
wortbarkeit bestimmter ontologischer und epistemologischer Fragen darstellt,
und ‚säkulare Mystik‘ den schweigenden bzw. deiktischen Umgang mit unsag-
baren Phänomenen bezeichnet, dann könnte ‚Spiritualität‘ sich auf die mannig-
fachen kognitiven und affektiven Bewusstseinsprozesse beziehen, die ontologi-
sche und epistemologische Grenzerfahrungen mit sich bringen. Ernst Tugend-
hat definiert im Rahmen seiner eigenen Überlegungen zu diesem Themenkom-
plex785 ‚Spiritualität‘ als

jene Überlegung zweiter Stufe, in der man sich mit den nicht-haften Aspekten des
menschlichen Lebens auseinandersetzt und versucht, einen neuen Stand im Verhältnis
zu ihnen zu gewinnen. (Tugendhat 2012: 165)

Zu diesen „Überlegungen zweiter Stufe“ zählen laut Tugendhat vor allem „das
bewusste Erleben von Vergänglichkeit und Tod“786 sowie die „Situationsunab-
hängigkeit“787 und das „Zeitbewusstsein“788 der menschlichen Existenz allge-
mein. Die Spiritualität dieser „nicht-haften Aspekte des menschlichen Lebens“
sei aber nicht zwingend ein religiöses Phänomen; laut Tugendhat würden die
meisten Religionen aufgrund ihrer positiven Metaphysik sogar einer solchen
Definition zuwiderlaufen:

In der Beziehung auf ein übernatürliches Wesen ist vielleicht ein Ansatz enthalten,
aber solange Gott nur die Funktion hat, innerhalb der Kontingenzen des Lebens um
Hilfe gebeten zu werden, liegt darin noch nicht, was man als spirituell im gekenn-
zeichneten Sinn bezeichnen kann. Das Religiöse erfüllt noch nicht an und für sich den
Tatbestand des Spirituellen. (Tugendhat 2010: 165)

Begreift man Spiritualität also als die intellektuelle und emotionale Auseinan-
dersetzung mit den unsagbaren bzw. unvorstellbaren Phänomenen der Welt, so
kann die Präsenztheorie durchaus als eine Theorie mit spirituellen Implikatio-
nen verstanden werden.

783 Bohrer (1994), S. 163.
784 Seel (2000), S. 189.
785 Vgl. Ernst Tugendhat: Spiritualität, Religion, Mystik. In: Klaus Jacobi (Hg.) Mystik, Reli-

gion, und intellektuelle Redlichkeit. Nachdenken über Thesen von Ernst Tugendhat.
Freiburg: Karl Alber 2012, S. 161-173. Zuerst in Samuel Leutwyler und Markus Nägeli
(Hg.) Spiritualität und Wissenschaft. Zürich: vdf Hochschulverlag 2005, S. 95-106.

786 Ebd., S. 164.
787 Ebd.
788 Ebd.

230

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zusammenfassung

Zusammenfassend ließe sich also die Präsenztheorie zum einen als eine negati-
ve Metaphysik bezeichnen, die Prozesse radikaler Immanenz beschreibt, und
zum anderen als eine säkulare Mystik, die auf Augenblicke erlebter Unmittel-
barkeit verweist. Beiden Aspekten wohnt eine gewisse Form von Spiritualität
inne.

Überschneidungen und Unterschiede zu anderen Denktraditionen

Die folgenden Überlegungen sollen in knapper Form aufzeigen, in welchen
Punkten und Aspekten der präsenztheoretische Diskurs der letzten Jahrzehnte
wichtige Überscheidungen zu anderen Methoden, Theorien und Teildisziplinen
der Geisteswissenschaften aufweist. Dabei soll zum einen verdeutlicht werden,
dass die Präsenztheorie Schnittmengen mit etablierten Differenztheorien wie
der Hermeneutik, der Dekonstruktion oder der Systemtheorie besitzt, die sich
alle intensiv mit den formalen Konstitutionsbedingungen und mit dem proble-
matischen Wesen des Sinnphänomens beschäftigen. Des Weiteren teilt sich die
Präsenztheorie aber auch ein wichtiges Element mit der Rezeptionsästhetik,
nämlich die theoretische Einbeziehung des Rezipienten ästhetischer Phänome-
ne. Anders als die Rezeptionsästhetik der 70er Jahre konzentriert sich die Prä-
senztheorie jedoch sehr auf die körperlich-emotionalen Gesichtspunkte be-
stimmter Rezeptionserlebnisse sowie auf die allgemeinen ontologischen und
epistemologischen Fragen der conditio humana, die intensive Präsenzerlebnisse
erst ermöglichen, weshalb gewisse Elemente der Emotionsforschung, der Phä-
nomenologie und der Anthropologie ebenfalls in den Präsenzdiskurs einflie-
ßen. Ein kurzer aber scharfer Überblick soll verdeutlichen, wo die Gemeinsam-
keiten der in dieser Arbeit behandelten Präsenzansätze zu den genannten Denk-
traditionen liegen und wo genau sie enden.

Differenztheorien

Wie in Kapitel 2.11.5 grafisch dargestellt, kann ‚Präsenztheorie‘ als ein Metabe-
griff aufgefasst werden, der sowohl die Dimension der Sinnbildung als auch die
Dimension des Präsenzerlebens umfasst. In diesem Zusammenhang gilt, dass
etablierte literaturwissenschaftliche Theorien bzw. Methoden wie die Herme-
neutik, die Dekonstruktion oder die Systemtheorie nicht als Gegensätze zur
Präsenztheorie oder gar als per se ‚falsch‘ aufgefasst werden dürfen. Diese Theo-
rien haben einen großen Beitrag zur formalen Analyse ästhetischer Werke und
zur Problematisierung des Sinnphänomens allgemein geleistet, allerdings eint
alle drei erwähnten Ansätze eine konsequente Ausblendung der Präsenzdimen-
sion, die für die ästhetische Wahrnehmung des Rezipienten ebenso wichtig ist

2.12.5

2.13

2.13.1

231

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


und die von den Kunstwissenschaften daher gleichermaßen berücksichtigt wer-
den sollte.

 
Die Gemeinsamkeiten und die Unterschiede von so heterogenen Denkschulen
wie der Systemtheorie, der Dekonstruktion oder der Hermeneutik zur Präsenz-
theorie lassen sich am besten herausarbeiten, wenn man diese drei Ansätze, die
von den sechs behandelten Präsenztheoretikern am häufigsten und am einge-
hendsten kritisiert werden, unter dem Gesichtspunkt der Differenzsetzung be-
trachtet und sie folglich unter dem Begriff ‚Differenztheorien‘ subsumiert, so
wie unter anderem Harald Münster789:

Unter ‚Differenztheorie‘ wird dabei allgemein jenes Verständnis von Theorie (samt den
damit einhergehenden Konsequenzen) aufgefasst, wonach eine Differenz bzw. Unter-
scheidung konstitutiv ist für Wirklichkeitsbezug überhaupt – so etwa die sog. ‚ontolo-
gische Differenz‘ von Sein und Seiendem für die Philosophie, die Differenz von Signi-
fikant und Signifikat für die Linguistik oder die Unterscheidung von System und Um-
welt für die Soziologie. (Münster 2011: 11)

Differenztheorien können also allgemein als Theorien aufgefasst werden, die
durch die Einführung fundamentaler Differenzen die Wahrnehmung der Welt
auf eine bestimmte Weise zu ordnen versuchen.

Die Hermeneutik, die hier paradigmatisch anhand der Überlegungen von
Hans-Georg Gadamer in Wahrheit und Methode (1960) behandelt werden soll,
versucht dies vor allem durch die grundlegende „Polarität von Vertrautheit und
Fremdheit, auf die sich die Aufgabe der Hermeneutik gründet“790. Übertragen
auf einen literarischen Text bedeutet dies vor allem, dass der Sinn eines Werks
„immer auch durch die geschichtliche Situation des Interpreten mitbe-
stimmt“791 ist, wodurch sich eine weitere Unterscheidung ergibt, nämlich die
Kluft zwischen der Vergangenheit des Autors und der Gegenwart des Lesers.
Diesen temporalen Abstand bezeichnet Gadamer in Anlehnung an Heideggers
Sein und Zeit als einen Horizont:

Der Begriff ‚Horizont‘ bietet sich hier an, weil er der überlegenen Weitsicht Ausdruck
gibt, die der Verstehende haben muß. Horizont gewinnen meint immer, daß man über
das Nahe und Allzunahe hinaussehen lernt (Gadamer 1999: 310).

Da Gadamer davon ausgeht, dass ein Text den vom Autor intendierten Sinn
stets übertrifft, bestehe die Aufgabe des Lesers nicht in der Reproduktion eines
‚ursprünglichen‘ Sinns, sondern in der Mitproduktion eines jeweils eigenen

789 Vgl. Harald Münster: Das Buch als Axt. Franz Kafka differenztheoretisch lesen. Mün-
chen: Peter Lang 2011.

790 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode Grundzüge einer philosophischen Her-
meneutik [1960]. In: Ders. Gesammelte Werke. Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck 1999,
S. 300.

791 Ebd., S. 301.

232

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Sinns792, weshalb das Verständnis eines literarischen Texts einer Horizontver-
schmelzung gleichkomme:

Es gibt so wenig einen Gegenwartshorizont für sich, wie es historische Horizonte gibt,
die man gewinnen kann. Vielmehr ist Verstehen immer der Vorgang der Verschmelzung sol-
cher vermeintlich für sich seiender Horizonte. (Gadamer 1999: 311)

Da eine solche Horizontverschmelzung sich durch die zeitlich versetzte Re-Lek-
türe eines Werks aber fortlaufend aktualisiere, lasse sich ein solcher Verstehens-
prozess am besten mit der Metapher eines Zirkels beschreiben, der jedoch nicht
nur als ein ästhetisches oder methodisches Modell zu verstehen sei, sondern –
ganz im Sinne Heideggers – als „ein ontologisches Strukturmodel des Verste-
hens“793 mit universalem Geltungsanspruch794. Die konkrete Operation des Ver-
stehens ist die „Auslegung“795 bzw. die Interpretation des Texts.

Der zentrale und alles bestimmende Begriff von Gadamers Hermeneutik ist
jedoch das ‚Verstehen‘, das vor jeder Interpretation einen „Sinn des Ganzen“796

entwerfen muss, bevor die detaillierte Auslegung eines Werks überhaupt erfol-
gen kann. Ein solcher Vorentwurf müsse jedoch revidiert werden, wenn die da-
rauf aufbauende Interpretation Widersprüche aufweist, denn das Ziel einer ge-
glückten Interpretation müsse stets darin liegen, allen Elementen eines Texts auf
kohärente und überzeugende Weise einen bestimmten Sinn zuschreiben zu
können:

Wir erinnern uns hier der hermeneutischen Regel, daß man das Ganze aus dem Einzel-
nen und das Einzelne aus dem Ganzen verstehen müsse. […] So läuft die Bewegung
des Verstehens stets vom Ganzen zum Teil und zurück zum Ganzen. Die Aufgabe ist,
in konzentrischen Kreisen die Einheit des verstandenen Sinnes zu erweitern. Einstim-
mung aller Einzelheiten zum Ganzen ist das jeweilige Kriterium für die Richtigkeit des
Verstehens. Das Ausbleiben solcher Einstimmung bedeutet Scheitern des Verstehens.
(Gadamer 1999: 296)

Ein solcher Ansatz setzt voraus, dass jeder Differenz ein Sinnganzes vorausgeht,
das im Rahmen eines totalisierenden Verstehensprozesses vollständig erschlos-
sen werden kann. Aus diesem Grund spricht Gadamer auch von einem „Vorgriff
der Vollkommenheit, der all unser Verstehen leitet“797. Basale Differenzen wie
Vertrautheit und Fremdheit, Vergangenheit und Gegenwart, Text und Leser
oder Subjekt und Objekt werden so durch die Verstehensbegabung des Subjekts
und durch das gemeinsame Medium der Sprache zur Einheit gebracht, denn
„[a]lles Verstehen ist Auslegen, und alles Auslegen entfaltet sich im Medium

792 Ebd., S. 302.
793 Ebd., S. 289f.
794 Vgl. die Überschrift ebd., S. 487: „Der universale Aspekt der Hermeneutik“.
795 Ebd., S. 1.
796 Ebd., S. 271.
797 Ebd., S. 299.

233

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


einer Sprache“798. Problematisch ist jedoch, dass Gadamer seinen omnipotenten
Verstehens-Begriff gänzlich mit Heideggers ‚Sein‘ gleichsetzt und davon ausge-
hend eine „universal-ontologische Struktur“ seiner Theorie postuliert:

Daß die Sprache eine Mitte ist, in der sich Ich und Welt zusammenschließen oder bes-
ser: in ihrer ursprünglichen Zusammengehörigkeit darstellen, hatte unsere Überlegun-
gen geleitet. […] In allen analysierten Fällen, sowohl in der Sprache des Gesprächs wie
in der der Dichtung als auch in der der Auslegung, zeigte sich die spekulative Struktur
der Sprache, nicht Abbildung eines fix Gegebenen zu sein, sondern ein Zur-Sprache-
kommen, in dem ein Ganzes von Sinn sich zeigt. […] Wir erkennen jetzt, daß diese
Wendung vom Tun der Sache selbst, vom Zur-Sprache-kommen des Sinns, auf eine
universal-ontologische Struktur hinweist, nämlich auf die Grundverfassung von allem,
auf das sich Verstehen richten kann. Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache. Das
hermeneutische Phänomen wirft hier gleichsam seine eigene Universalität auf die
Seinsverfassung des Verstandenen zurück, indem es dieselbe in einem universellen Sin-
ne als Sprache bestimmt und seinen eigenen Bezug auf das Seiende als Interpretation.
So reden wir ja nicht nur von einer Sprache der Kunst, sondern auch von einer Sprache
der Natur, ja überhaupt von einer Sprache, die die Dinge führen. (Gadamer 1999: 478)

Die Reduktion des Seins auf das Phänomen der Sprache blendet mindestens
drei wichtige Aspekte von Heideggers Sein und Zeit aus: Erstens bildet neben
Verstehen und Rede die Befindlichkeit eine Weise der Welterschließung, die sich
zu den beiden erstgenannten gleichursprünglich verhält und die Heidegger so-
gar für die „ursprüngliche Seinsart des Daseins“ hält (SuZ: 136). Während die
Präsenztheorie literarische Effekte wie Stimmungen und intensive Emotionen
ausführlich thematisiert und fundamentalontologisch begründet, würdigt Ga-
damer diese Weise der Welterschließung kaum. Zweitens gibt Heidegger explizit
an, dass zur Erschließungsweise der Rede neben dem Modus der Sprache auch
der Modus der Verschwiegenheit gehört, in dem sich das Dasein in seiner Ur-
sprünglichkeit am besten verstehe (vgl. SuZ: 165). Drittens erschließt sich das
Sein – anders als die einzelnen Aspekte des Daseins – nur in einer unsagbaren
Performanz und nicht explizit in Form von begrifflich fixierten Sinnbildungen.
Dieser Performanzcharakter, diese Verschwiegenheit der Seinsentbergung und
die mannigfachen Stimmungen und Emotionen, die mit einer solchen Entber-
gung verbunden sind, werden in Gadamers Hermeneutik jedoch nahezu voll-
ständig verschwiegen, weshalb Georg W. Bertrams Urteil zuzustimmen ist, dem
zufolge „[d]as Fundament der Hermeneutik zweifelsohne nicht sehr umfang-
reich [ist]“799.

 
Die Dekonstruktion, die im Rahmen dieser Arbeit im Wesentlichen mit den
Theorien Jacques Derridas gleichgesetzt wird, scheint hingegen eine Totalisie-
rung des Sinns auf den ersten Blick zu unterwandern. Durch das Konzept der

798 Ebd., S. 392.
799 Georg W. Bertram: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinander-

setzung der Gegenwartsphilosophie. München: Wilhelm Fink 2002, S. 79.

234

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


différance geht nicht länger ein sprachlich auflösbares Verstehen jeglicher Diffe-
renz voraus, sondern eine irreduzible Differenz:

Behalten wir zumindest das Schema wenn nicht den Inhalt der von Saussure formulier-
ten Forderungen bei, so bezeichnen wir mit différance jene Bewegung, durch die sich
die Sprache oder jeder Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen ‚historisch‘ als
Gewebe von Differenzen konstituiert. (Derrida 1988: 38)

Derrida übernimmt von Ferdinand de Saussure die fundamentale Trennung
zwischen Signifikant und Signifikat, der zufolge jedes Wort seine Bedeutung
nur ex negativo durch eine kontingente, relative und schier unendliche Kette
von Verweisungszusammenhängen erhält. Diese Prämisse wird jedoch durch
das bewusst falsch geschriebe Kunstwort différance (mit ‚a‘ statt mit ‚e‘) radika-
lisiert, um so auf die totale Ursprungslosigkeit der Signifikat-Signifikant-Diffe-
renz zu verweisen:

Die différance, die die Differenzen hervorbringt, geht ihnen nicht etwa in einer einfa-
chen und an sich unmodifizierten, in-differenten Gegenwart voraus. Die différance ist
der nicht-volle, nicht-einfache Ursprung der Differenzen. Folglich kommt ihr der Na-
me ‚Ursprung‘ nicht mehr zu. (Derrida 1988: 37)

Statt wie Gadamer einen ‚Vorgriff der Vollkommenheit‘ zu postulieren, der all
unserem Verständnis vorausginge, kreiert Derrida ein Modell, indem die unab-
schließbare und uneinholbare Differenz, die totale Leere der différance – um
einen Begriff von Dieter Mersch zu gebrauchen (vgl. Kapitel 2.9.4) – die eigent-
liche universal-ontologische Struktur der Welt bildet. Mit dieser Argumentation
versucht Derrida die Philosophie Heideggers, die für seine Dekonstruktion
ebenso grundlegend ist wie für Gadamers Hermeneutik, zu überbieten, indem
er sie unterbietet:

Da das Sein immer nur ‚Sinn‘ gehabt hat, immer nur als im Seienden Verborgenes ge-
dacht oder gesagt wurde, (ist) die différance auf eine gewisse und äußerst sonderbare
Weise ‚älter‘ als die ontologische Differenz oder als die Wahrheit des Seins. (Derrida:
1988: 46)

Nun erst kann man sie Spiel der Spur nennen. Einer Spur, die nicht mehr zum Hori-
zont des Seins gehört, sondern deren Spiel den Sinn des Seins trägt und säumt: das
Spiel der Spur oder der différance, die keinen Sinn hat und die nicht ist. Die nicht ange-
hört. Keine Jetztheit, keine Tiefe für dieses bodenlose Schachbrett, auf dem das Sein
ins Spiel gebracht ist. (ebd.: 47f.)

Die Spur jenseits all dessen, was die Fundamentalontologie und die Phänomenologie
in der Tiefe verbindet. (ebd.: 48)

Der ‚Sinn‘ einer dekonstruktivistischen Textanalyse besteht folglich immer da-
rin, die Instabilität des Sinns und somit die ‚Sinnlosigkeit‘ eines Texts aufzuzei-
gen, indem demonstriert wird, dass es unmöglich ist alle Einzelelemente eines
Texts zu einem stimmigen Sinnganzen zusammenzufügen, da die einzelnen Tei-

235

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


le eines Texts sich bei genauerer Betrachtung fortlaufend selbst dekonstruieren
und so stets auf die ursprungslose Unabschließbarkeit der différance verweisen.

Georg W. Bertram gibt in seiner ausführlichen Untersuchung zur Hermeneu-
tik und zur Dekonstruktion jedoch zu bedenken, dass

[e]s sich zunächst einmal nicht begründet ausschließen [läßt], dass Hermeneutik und
Dekonstruktion letztlich zwei Aspekte ein und desselben Projekts darstellen. Dabei
scheint es eher wahrscheinlich, dass Dekonstruktion nichts ist als Hermeneutik in an-
derem Gewand. Genauso könnte aber Hermeneutik – zumindest in ihren avancierten
Formen – nichts weiter als einen bestimmten Modus der Dekonstruktion darstellen,
eine Dekonstruktion avant la lettre. (Bertram 2002: 12)

Es ließe sich argumentieren, dass Hermeneutik und Dekonstruktion lediglich
aus unterschiedlichen Richtungen „einen umgekehrten Weg in der Beziehung
zwischen Einheit und Differenz und in ihrer begrifflichen Rekonstruktion“800

einschlagen, denn
[w]ährend Hermeneutik die Auffassung vertritt, dass Verstehen immer eine von Diffe-
renzen nicht befallene Einheit ins Spiel bringt, geht Dekonstruktion von der differenti-
ellen Verfassung eines einheitlichen Geschehens aus, aus dem Verstehen resultiert.
(Bertram 2002: 196f.)

Unabhängig davon, ob das Pferd nun von vorne oder von hinten aufgezäumt
wird, kann also argumentiert werden, dass beide Theorien bzw. beide Metho-
den ihren Anfangs- und Endpunkt bei der sprachlichen Vermittlung von Diffe-
renzen haben. Und ähnlich wie Gadamer, dessen Hermeneutik bei den Befind-
lichkeiten des Lesers und bei der Verschwiegenheit der Seinsentbergung an ihre
Grenzen stößt, zeigt auch Derridas Dekonstruktion ihre Limitierung, wenn es
um das Phänomen der Präsenz geht:

Man kann nur exponieren, was in einem bestimmten Augenblick anwesend, offenbar
werden kann, was sich zeigen kann, sich als ein Gegenwärtiges präsentieren kann, ein
in seiner Wahrheit gegenwärtig Seiendes, in der Wahrheit eines Anwesenden oder des
Anwesens des Anwesenden. Wenn aber die différance das ist (ich streiche auch das ‚ist‘
durch), was die Gegenwärtigkeit des gegenwärtig Seienden ermöglicht, so gegenwärtigt
sie sich nie als solche. Sie gibt sich nie dem Gegenwärtigen hin. Niemandem. (Derrida
1988: 31f.)

Bertram ist zuzustimmen, wenn er schreibt, dass neben Präsenz bzw. Gegen-
wart auch Begriffe wie ‚Andersheit‘ oder ‚Gabe‘ den Rahmen von Derridas
Theorie explizit sprengen801, da Phänomene wie Wahrheit, Bewusstsein oder
Präsenz von der Dekonstruktion stets nur als Effekte einer Verzögerung802, eines

800 Vgl. ebd., S. 196f.
801 Ebd., S. 156.
802 Vgl. Derrida (1988), S. 33f.

236

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Aufschubs803 oder einer Nachträglichkeit804 gedacht werden können und niemals
als eine erlebte Unmittelbarkeit.

 
Auch die Systemtheorie von Niklas Luhmann und ihre methodischen Adaptio-
nen durch die Literaturwissenschaft können als Applikationen einer Differenz-
theorie eingestuft werden. Für Luhmann stellt Differenz die Bedingung für die
Möglichkeit jeglicher Beobachtung dar805, weshalb für ihn auf die Frage ‚Wie ist
Erkennen möglich?‘ stets gilt: „durch Einführung einer Unterscheidung“806.
Dieses Differenzprinzip zeige sich nicht nur in der funktionalen Ausdifferenzie-
rung der Gesellschaft, die voneinander differenzierbare Systeme wie Wirtschaft,
Politik, Recht, Religion oder Kunst hervorgebracht hat, sondern auch in der all-
gemeinen Unterscheidung zwischen einem spezifischen System und seiner je-
weiligen Umwelt.

Anthropologisch betrachtet ist jedoch Luhmanns Unterscheidung zwischen
psychischen Systemen und sozialen Systemen am bedeutendsten, da diese eine
grundlegende Aufspaltung des Menschen in Bewusstsein und Kommunikation
impliziert. Psychische Systeme sind gemäß Luhmann „konstituiert auf der Basis
eines einheitlichen (selbstreferentiellen) Bewußtseinszusammenhangs“ und so-
ziale Systeme „auf der Basis eines einheitlichen (selbstreferentiellen) Kommuni-
kationszusammenhangs“807, weshalb Bewusstseine auch nicht miteinander
kommunizieren könnten, sondern nur die Kommunikation selbst808. Sowohl
psychische als auch soziale Systeme teilen sich aber ein Universalmedium, ohne
das sie beide nicht existieren könnten: den Sinn. Die gemeinsame Evolution
beider Systemtypen habe nämlich

zu einer gemeinsamen Errungenschaft geführt, die sowohl von psychischen als auch
von sozialen Systemen benutzt wird. Beide Systemarten sind auf sie angewiesen, und
für beide ist sie bindend als unerläßliche, unabweisbare Form ihrer Komplexität und
ihrer Selbstreferenz. Wir nennen diese evolutionäre Errungenschaft ‚Sinn‘. (Luhmann
1987: 92)

Alle weiteren Überlegungen Luhmanns zu den spezifischen Leitdifferenzen der
einzelnen Systeme bauen auf dieser fundamentalen Trennung zwischen Be-
wusstsein und Kommunikation auf, weshalb sich Luhmann in seinen Einzelbü-

803 Vgl. ebd., S. 34.
804 Vgl. ebd., S. 46.
805 Vgl. Niklas Luhmann: Dekonstruktion als Beobachtung zweiter Ordnung. In: Ders. Auf-

sätze und Reden. Hg. von Oliver Jahraus. Stuttgart: Reclam 2001, S. 262-294, hier: 294.
806 Niklas Luhmann: Das Erkenntnisprogramm des Konstruktivismus und die unbekannt

bleibende Realität. In: Ders. Soziologische Aufklärung 5: Konstruktivistische Perspekti-
ve. Wiesbach: VS 1990, S. 34.

807 Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1987, S. 92.

808 Vgl. Niklas Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1992, S. 31.

237

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


chern zu spezifischen sozialen Systemen (Die Wissenschaft der Gesellschaft [1990],
Die Politik der Gesellschaft [2000], Die Moral der Gesellschaft [2008], etc.) aus-
schließlich den kommunikativen und somit klar kommunikablen Aspekten der
Sinnbildung widmet. Präsenzerlebnisse, die auf einem unsagbaren Staunen
über das Dass der Welt beruhen und die sich in intensiven Gefühlen äußern,
gehören für Luhmann zu den „nichtkommunizierbaren Aspekten von Erkennt-
nis“809 und sind damit Teil einer „Inkommunikabilität der Selbsterfahrung“810. In
Die Autopoiesis des Bewußtseins (1985) wird daher explizit darauf verzichtet, die
Beschaffenheit von überwältigenden Wahrnehmungserlebnissen psychologisch,
phänomenologisch oder anthropologisch näher zu spezifizieren:

Die durch Abweichung ausgelöste Minikrise des Erwartens kann also mit einer solchen
Kaskade weiterer Unterscheidungen/Bezeichnungen abgefangen werden. Sie kann aber
auch ein ‚crossing‘ auslösen, ein Überwechseln von der Fremdreferenz, in der Überra-
schung erlebt wird, zur Selbstreferenz. Das Bewußtsein bekommt dann aus Anlaß der
Abweichung Probleme mit sich selbst und mit der Fortsetzung seiner eigenen Autopo-
iesis. Es weiß nicht weiter und muß seine Autopoiesis in diesem Nichtwissen fortsetz-
ten. Zuweilen wird dieser Vorgang als Entspezifikation von Aufmerksamkeit, als Frei-
setzung von Erregung und Energie aufgefaßt, die sich dann neue Bindungen sucht.
Dieser Umweg über Entspezifikation ist aber keineswegs immer zu beobachten. Kon-
struiert man den Vorgang als gedankliches Überwechseln zur Selbstreferenz der Vor-
stellung, als Aktualisierung der Frage: Wer bin ich, der dies so erleben kann (oder
muß), und wer kann ich weiterhin sein?, dann ist auch dieser Fall der Sofortbindung
eingeschlossen; dann geht es wesentlich darum, Möglichkeiten, die man immer schon
hatte, an sich selbst zu entdecken, aufzutauen und zu repotentialisieren. Der Übergang
mag wie eine Art Loslassen erfahren werden. Er wird eben deshalb durch Emotionen
begleitet und geschützt (muß man sagen: kompensiert?). Er aktiviert zur Sicherung des
Fortgangs der Autopoiesis eine Art Immunsystem, das man als ‚Gefühl‘ beschreiben
und mit sprachlichen und kulturellen Formangeboten ausstatten kann.
Diese Darstellung vermeidet, das sei noch angefügt, jede weitere begriffliche Ein-
schränkung der unspezifizierten Autopoiesis, die ihre Struktur noch nicht entwickelt
hat bzw. in momentaner Irritation verliert. Wir sprechen weder von Trieb noch von
Angst. Die Anschlußstellen entsprechender Theorie über Grundlagen psychischer Phä-
nomene würden hier liegen; aber jedes weitere Wort an dieser Stelle würde uns zu
stark auf bestimmte Theorieentwicklungen festlegen. Wer hier Chancen sieht, kann sie
immer noch einhängen. (Luhmann 1985: 420f.)

Oliver Jahraus verweist in diesem Zusammenhang jedoch darauf, dass Bewusst-
sein und Kommunikation trotz ihrer systemischen Trennung stets aufeinander
angewiesen sind, weshalb auch Luhmann von einer strukturellen Kopplung bei-
der Systemarten ausgeht811. Eine besonders enge und intensive Kopplung kön-
ne dabei vor allem das Medium der Literatur erzeugen:

809 Niklas Luhmann: Die Autopoiesis des Bewußtseins. In: Soziale Welt 4 (1985), S. 402-446,
hier: S. 445.

810 Ebd., S. 444.
811 Vgl. Oliver Jahraus: Theorieschleife. Systemtheorie, Dekonstruktion und Medientheorie.

Wien: Passagen 2001, S. 68.

238

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Literatur als herausragender Bereich von Medienangeboten erlaubt es, die Form der
strukturellen Kopplung disponibel zu machen. Der wichtigste Grund dafür dürfte in
den medialen Eigenschaften von Schrift liegen, die insbesondere außerhalb kommuni-
kativer Routinen aktualisiert werden können. Literatur kann mit ihren schriftlichen
Möglichkeiten eine weitere oder engere Kopplung von Bewußtsein und Kommunikati-
on bedingen. (Jahraus 2001: 79)

Man könnte also sagen, dass es vor allem die formale und strukturelle Exzentrik
literarischer Sprache ist, die eine systemische Kopplung bewirkt, die man als
Immersion oder als Versunkenheit in fokussierte Intensität (Gumbrecht) beschrei-
ben könnte. Jahraus scheint Ähnliches zu meinen, wenn er von „Affizierung“
oder „Absorption“ spricht:

Die Literalität der Literatur erlaubt demnach eine verschiedenartige kommunikative
Affizierung von Bewußtsein. Wir nehmen an, daß an den Grenzbereichen literarischer
Wertungsskalen Literaturformen zu finden sind, die eine besonders intensive Affizie-
rung zu leisten imstande sind: bei der Trivialliteratur und bei avantgardistischer Litera-
tur. Hier vermuten wir die stärkste kommunikative Absorption von Bewußtsein. (Jahr-
aus 2001: 79)

Die in der Präsenztheorie beschriebene, erlebte Unmittelbarkeit stellt zwar onto-
logisch und epistemologisch betrachtet eine Illusion dar, diese Illusion besitzt
für den Rezipienten eines literarischen Werks jedoch eine körperlich-emotiona-
le Realität, wie folgendes Zitat zum Ausdruck bringt:

Das Bewußtsein ist das für die Kommunikation Nicht-Kommunikable. Es gibt aller-
dings den Schein einer Möglichkeit, das Nicht-Kommunikable zu kommunizieren,
und das heißt: Bewußtsein ununterscheidbar an Kommunikation zu binden. Zu die-
sem Zweck muß Bewußtsein vollständig – ohne einen differentiellen Überlappungsbe-
reich – durch Kommunikation evoziert werden, wahrscheinlich am ehesten in Form
von Paradoxien oder Tautologien. Wenn eine solche Kommunikation überhaupt vor-
stellbar ist, dann wird sie sich sprachlich wohl in der Form einer Literatur konkretisie-
ren, die in der Lage ist, im Rezeptionsakt den differentiellen Selbstvollzug des Bewußt-
seins vollständig zu absorbieren, so daß über die Rezeption das Kommunizierte unmit-
telbar – so als ob keine Differenz bestünde – in Bewußstein übergeht. […] Das wäre
keine identifikatorische Lektüre mehr; sie wäre eher wahnhaft zu nennen, vorstellbar
als eine Lektüre, die in einen Zustand von Tranceähnlichkeit übergeht. Natürlich kann
Literatur nicht einholen, was in der Theorie als uneinholbar entworfen wurde; sie
kann aber vermutlich eine Erfahrung evozieren, die die prinzipiell unmögliche Erfah-
rung der Einholung des Bewußtseins und der Aufhebung der Differenz von Bewußt-
sein und Kommunikation substituiert. (Jahraus 2001: 79)

Durch mediale Störungen (Mersch) wie Paradoxien und Tautologien, die Witt-
genstein zu den sinnlosen bzw. unsinnigen Sätzen zählt, kann Literatur also sei-
tens des Rezipienten eine erlebte Unmittelbarkeit („Schein der Möglichkeit“,
„unmittelbar“) erzeugen, die eine temporäre Auflösung von Subjekt und Ob-
jekt „evoziert“, und zwar „so als ob keine Differenz bestünde“. Die mit einem
solchen Präsenzerlebnis verbundenen, unsagbaren Emotionen werden nicht zu-
fällig von Jahraus als „wahnhaft“ bzw. ‚tranceähnlich‘ bezeichnet, denn sie ent-

239

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ziehen sich nicht nur der alltäglichen Kommunikation, sondern treiben auch
die Wissenschaftssprache an die Grenzen ihrer Seriosität. An dieser Stelle sollte
jedoch angemerkt werden, dass ein spirituell anmutender Begriff wie ‚Hori-
zontverschmelzung‘ oder eine verschrobene Falschschreibung wie ‚différance‘
die Grenzen einer ‚serösen‘ Wissenschaftssprache ebenfalls austesten, wenn
nicht gar bewusst überschreiten.

 
Aus präsenztheoretischer Sicht gilt zusammenfassend, dass sowohl Gadamers
Horizontverschmelzung als auch Derridas différance als auch Luhmanns struk-
turelle Kopplung von Bewusstsein und Kommunikation Wendungen darstellen,
die allesamt eine gewisse Gleichzeitigkeit von Sinn- und Präsenzeffekten impli-
zieren, jedoch mit dem entscheidenden Unterschied, dass alle drei genannten
Theorien die Präsenzeffekte, die ihre jeweiligen Operationen potenziell beglei-
ten, konsequent ausblenden, sei es aus theorieinternen, fachinternen oder wis-
senschaftssprachlichen Gründen.

Jahraus wies 2001 in seiner Theorieschleife darauf hin, daß die Literatur- und
Medienwissenschaften zu diesem Zeitpunkt noch keine adäquate und zufrie-
denstellende Konzeption über die Mechanismen besäßen, die es Literatur erlau-
ben, eine Einheit von Bewusstsein und Kommunikation zu evozieren:

In der Tat können wir in unserer Konzeption immer nur die ‚Tatsache daß‘ feststellen,
jedoch nicht konkret die ‚Operationsweise wie‘. Wie kommt Kommunikation dazu, Be-
wußtsein zu affizieren und zu faszinieren, und wie Bewußtsein dazu, operativ notwen-
dig Kommunikation anzutreiben oder sonstwie zu befördern? (Jahraus 2001: 107)

Die in diesem Zeitraum und in den Folgejahren entwickelten Ansätze von Karl
Heinz Bohrer, Martin Seel, Dieter Mersch und Hans Ulrich Gumbrecht stellen
vor diesem Hintergrund Versuche dar, die Sinndimension literatur- und medi-
enwissenschaftlicher Überlegungen durch eine Präsenzdimension zu vervoll-
ständigen und den literaturwissenschaftlichen Fachjargon durch Begriffe wie
‚Epiphanie‘, ‚Rauschen‘, ‚Alterität‘, ‚Responsivität‘ oder ‚Stimmung‘ zu erwei-
tern. Eine mögliche Antwort auf die Frage, wie Kommunikation dazu kommt,
Bewusstsein zu affizieren, deutet Jahraus in seiner Theorieschleife selbst an:
„wahrscheinlich am ehesten in Form von Paradoxien oder Tautologien“812. Es
sind also bestimmte Motive, Metaphern, Katachresen, Rhythmen, syntaktische
Auffälligkeiten, logische Widersprüche, narrative Analogie- und Spannungsver-
hältnisse oder Paradoxa, kurzum: formale Besonderheiten mannigfachster Art, die
Sinneffekte und Präsenzeffekte gleichermaßen auslösen können, wie auch
Christiane Schildknecht schreibt:

[A]ufgrund von metaphorischer Dichte, begrifflicher Vagheit, multiperspektivischer
Komposition und nuancierter Exemplifikation gelingt es der Sprache der Literatur in

812 Ebd., S. 79.

240

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ausgezeichneter Weise, das bunte Kaleidoskop unseres phänomenalen Erlebens indi-
rekt zu veranschaulichen. (Schildknecht 2016: 35f.)

Bei der Analyse literarischer Texte gilt es mit einer adäquaten Terminologie auf
diesen Umstand explizit zu verweisen, wie die drei Beispielanalysen dieser Un-
tersuchung es versuchen werden.

 
Die bisherigen Ausführungen sollten jedoch verdeutlicht haben, dass die for-
malen Errungenschaften einer hermeneutischen, dekonstruktivistischen und
systemtheoretischen Textanalyse durch die Präsenztheorie keineswegs falsifiziert
werden. Die Präsenztheorie absorbiert vielmehr all diese Errungenschaften und
erweitert ihren Geltungsbereich durch eine Dimension, die ein besonderes Au-
genmerk auf die Wahrnehmung des Rezipienten ästhetischer Phänomene legt,
weshalb eine gewisse Nähe zur Rezeptionsästhetik besteht, wie als nächstes dar-
gelegt werden soll.

Rezeptionsästhetik

Die Rezeptionsästhetik der Konstanzer Schule um Hans Robert Jauß und Wolf-
gang Iser in den 1970er Jahren kann im Wesentlichen als eine Gegenreaktion
auf die Darstellungsästhetik des Formalismus bzw. Strukturalismus und auf die
Produktionsästhetik marxistisch-historisierender Textlektüren verstanden wer-
den. Statt von einer völligen Autonomie des Texts auszugehen oder einem ob-
jektiven Historismus zu vertrauen, plädiert Hans Robert Jauß in Literaturge-
schichte als Provokation (1970)813 vor allem dafür, die Rolle des Rezipienten ver-
stärkt in den Vordergrund zu rücken:

In der so gestellten Frage sehe ich die Herausforderung, das im Streit der marxistischen
und der formalistischen Methode offengebliebene Problem der Literaturgeschichte
wieder aufzugreifen. Mein Versuch, die Kluft zwischen Literatur und Geschichte, histo-
rischer und ästhetischer Erkenntnis zu überbrücken, kann an der Grenze ansetzen, vor
der beide Schulen stehengeblieben sind. Ihre Methoden begreifen das literarische Fak-
tum im geschlossenen Kreis einer Produktions- und Darstellungsästhetik. Sie verkürzen
die Literatur damit um eine Dimension, die unabdingbar zu ihrem ästhetischen Cha-
rakter wie auch zu ihrer gesellschaftlichen Funktion gehört: die Dimension ihrer Re-
zeption und Wirkung. Leser, Zuhörer und Zuschauer, kurzum: der Faktor des Publi-
kums spielt in beiden Literaturtheorien eine äußerst beschränkte Rolle. (Jauß 1970:
168)

Wie der Titel von Jauß’ Buch vermuten lässt, gilt sein primäres Interesse den li-
teraturgeschichtlichen Implikationen des Rezipienten, weshalb er angelehnt an
Gadamers Vergangenheits- und Gegenwartshorizont den Begriff des Erwartungs-

2.13.2

813 Hans Robert Jauß: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970.

241

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


horizonts814 einführt, der bis heute als „Kernstück“815 seiner Theorie gilt. Dieser
schließt ein bestimmtes Vorwissen bezüglich gesellschaftlicher Normen und
poetischer Gattungsregeln ein, ebenso wie die mögliche Kenntnis vergleichba-
rer Werke und ein gewisses Bewusstsein für die Unterschiede zwischen alltäg-
lich-realer und poetisch-fiktiver Sprache. Jauß strebt damit eine möglichst gro-
ße „Objektivierbarkeit solcher literarhistorischer Bezugssysteme“816 an und er-
teilt damit „dem drohenden Psychologismus“817 eines leserorientierten Ansatzes
eine klare Absage. Obwohl Jauß zugibt, dass literarische Werke „eine bestimmte
emotionale Einstellung“818 bewirken, werden subjektive Empfindungen wie
Glück, Schrecken oder Trauer nicht tiefergehend behandelt, von einer ekstati-
schen Auflösung des Subjekt-Objekt-Denkens ganz zu schweigen. Die Kernbe-
griffe von Jauß bleiben „Interpretation“, „Erkenntnis“ und „Verstehen“819, die
gepaart mit dem Ziel, mittels diachroner und synchroner Betrachtungen den
Erfolg bestimmter Werke besser zu begreifen820 eine Art „entsubstantialisierte
Hermeneutik“821 ergeben, die das Innenleben des Rezipienten ausschließlich
auf kognitive Aspekte822 reduziert.

Deutlich mehr Anknüpfungspunkte zur Präsenztheorie bieten hingegen die
Überlegungen von Wolfgang Iser zur Apellstruktur823 und zum impliziten Leser824

literarischer Texte, die als Komplemente zu Jauß’ Theorie aufgefasst werden
können. Iser geht zunächst davon aus, dass literarische Texte sich von anderen
Textarten vor allem durch Unbestimmtheiten825 auszeichnen, die er unter ande-
rem als „Auslegungsspielraum“826 oder als „Leerstellen“827 bezeichnet und die
der Leser im Rahmen einer Sinnkonstitution durch Konkretisation füllen müs-

814 Vgl. ebd., S. 175.
815 Maria Zens: Rezeptionsforschung. In: Rainer Baasner und Maria Zens: Methoden und

Modelle der Literaturwissenschaft. Eine Einführung. 3., erw. Aufl. Berlin: ESV 2005,
S. 179-190, hier: 181.

816 Jauß (1970), S. 175.
817 Ebd., S. 174.
818 Ebd., S. 175.
819 Ebd., S. 172.
820 Ebd., S. 170.
821 Zens (2005), S. 180.
822 Zur Differenz zwischen Kognition und Emotion vgl. u.a. Christiane Schildknecht: The-

menwechsel? Linien des Transfers zwischen phänomenalem Erleben und Texterleben.
In: Schildknecht und Wutsdorff (2016), S. 19-40, hier: S. 32, die die kognitiven Aspekte
einer Lektüre „im Sinne deskriptiv vermittelten propositionalen Wissens“ begreift und
emotive Aspekte als „Hervorrufen von Gefühlen anhand anschaulicher Vorstellungen“
definiert.

823 Wolfgang Iser: Die Apellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als Wirkungsbedingung li-
terarischer Prosa [1970]. Konstanz: Universitätsverlag 1974.

824 Wolfgang Iser: Der implizite Leser. Kommunikationsformen des Romans von Bunyan
bis Beckett [1972]. München: Wilhelm Fink 1994.

825 Iser (1974), S. 14.
826 Ebd., S. 15.
827 Ebd., S. 15.

242

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


se. Fernab von rein sinnbasierten Prozessen gibt Iser jedoch auch zu, dass litera-
rische Texte „ohne Zweifel stimulierende Momente“828 bewirken können und
dass deren Lektüre „die emotionalen und die kognitiven“829 Fähigkeiten des Le-
sers beansprucht, die zusammen etwas bilden, das man als „ästhetisches Vergnü-
gen“830 bezeichnen könne. Diese Formulierungen lassen eine Gleichzeitigkeit
von Sinn- und Präsenzeffekten aufflackern, ebenso wie die Feststellung, dass
wir als Leser nicht selten „das Gefühl haben, uns in historischen Zuständen so
zu bewegen, als ob wir dazugehörten oder als ob das Vergangene wieder Gegen-
wart sei“831, was sich mit Gumbrechts Gedanken der Präsentifikation832 der Ver-
gangenheit durch Literatur deckt. Iser versäumt es jedoch, die Beschaffenheit
solcher Emotionen und vor allem die dahinterliegenden Mechanismen näher
auszuführen:

An diesem Punkt stellt sich nun eine Aufgabe, die wir im Rahmen dieser Diskussion
nur benennen, nicht aber lösen können. Es käme zunächst einmal darauf an, das Re-
pertoire von Strukturen sichtbar zu machen, durch das im Text Unbestimmtheit ent-
steht; ferner gälte es, elementare Aktivitäten beschreibbar zu machen, die der Leser bei
der Lektüre zwar nicht bewußt wahrnimmt, die sich aber dennoch vollziehen. (Iser
1974: 19)

Die unbewussten „elementare[n] Aktivitäten“, die hier gemeint sind, ließen sich
präsenztheoretisch als Berührung (Nancy), Materialität (Mersch) oder als Rau-
schen (Seel) bezeichnen. Ähnlich wie Steiner mit seiner Cortesia oder Seel mit
seinen verschiedenen Arten des Rauschens wagt sich auch Iser kurz an eine Ty-
pologie literarischer Leerstellen, indem er zwischen „Textsyntax“, „Textseman-
tik“ und „Textpragmatik“833 unterscheidet, eine genauere Explikation der jewei-
ligen Wirkungsmechanismen bleibt jedoch aus:

Wie auch immer es um ihre Verteilung [= die Verteilung der Leerstellen; R.H.] bestellt
sein mag, ihre jeweiligen Folgen für die Steuerung der Leserreaktion ist in erheblichem
Ausmaß von der textspezifischen Ebene ihres Vorkommens abhängig. Dieser Sachver-
halt indes kann hier nur benannt nicht aber ausdiskutiert werden. (Iser 1974: 23)

Ausgehend von dieser prinzipiellen Steuerbarkeit des Lesers führt Iser den Be-
griff des impliziten Lesers ein, der eine textuelle „Grundstruktur“834 bezeichnet
bzw. „den im Text vorgezeichneten Aktcharakter des Lesens und nicht eine Ty-
pologie möglicher Leser“835. Der implizite Leser zeichne sich zum einen durch

828 Ebd., S. 5.
829 Iser (1994), S. 9.
830 Ebd.
831 Iser (1974), S. 7f.
832 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 139ff.
833 Iser (1974), S. 23.
834 Iser (1994), S. 8.
835 Ebd., S. 8f.

243

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


eine aktive „Sinnkonstitution“836 aus, die Iser als eine „Entdeckung“837 be-
schreibt, zum anderen aber auch durch ein „ästhetisches Vergnügen“838, dessen
genauere Erkundung zum Forschungsdesiderat erklärt wird:

So muß eine Geschichte der Entdeckung als ästhetisches Vergnügen noch geschrieben
werden, dennoch versuchen die hier zusammengefaßten Aufsätze, eine solche Linie zu
visieren. (Iser 1994: 9)

Eine solche „Geschichte der Entdeckung als ästhetisches Vergnügen“ ist es, die
alle in dieser Untersuchung behandelten Präsenzdenker zu schreiben ver-
suchen, wobei auch negative Emotionen wie Schrecken, Trauen oder Irritation
eine ästhetische Intensität bewirken können, die durchaus ‚Vergnügen‘ bereiten
kann, wie Iser in folgendem Zitat auch anzudeuten scheint:

Die Konsequenzlosigkeit der fiktionalen Texte ermöglicht es, jene Weisen der Selbster-
fahrung zu gegenwärtigen, die von den Handlungszwängen des Alltags immer wieder
verstellt werden. Sie geben uns jene Freiheitsgrade des Verstehens zurück, die durch
das Handeln immer wieder verbraucht, vertan, ja oftmals auch verschenkt werden. Zu-
gleich halten fiktionale Texte Fragen und Probleme parat, die sich ihrerseits aus dem
Zwang des täglichen Handelns ergeben. So machen wir mit jedem Text nicht nur Er-
fahrungen über ihn, sondern auch über uns. (Iser 1974: 35)

Zusammenfassend lässt sich bezüglich der rezeptionsästhetischen Ansätze von
Jauß und Iser sagen, dass ihr proto-präsenztheoretisches Verdienst darin besteht,
den Rezipienten als einen ‚dritten Stand‘ neben dem Autor und dem Text litera-
turwissenschaftlich überhaupt erst salonfähig gemacht zu haben839. Sowohl
Jauß als auch Iser versäumen es aber auf die Wahrnehmung des Rezipienten ge-
nauer einzugehen. Für Jauß besteht der Rezipient im Wesentlichen aus einem
kognitiven Erwartungshorizont, der diachron und synchron literarische For-
men miteinander vergleicht und auf Innovationen positiv oder negativ reagiert,
während für Iser der implizite Leser nur eine Metapher für die strategische Kon-
zeption der Texte selbst darstellt. Das ästhetische Erleben, die potenziellen Stim-
mungen und die potenziellen Emotionen des Rezipienten werden entweder mar-
ginalisiert oder vollständig ausgeblendet, um nicht in subjektive Spekulationen
abzudriften oder einem kruden Psychologismus zu verfallen.

Die Präsenztheorie geht in gewisser Weise ebenfalls von einem impliziten Le-
ser aus, da kein Präsenzdenker den Anspruch erhebt genau vorhersagen zu kön-
nen, welches Werkelement bei welchem Rezipienten ein Präsenzerlebnis bewir-
ken wird oder nicht. Ähnlich wie in der Rezeptionsästhetik ist also auch der Le-
ser der Präsenztheorie nie ein realer Leser, sondern stets ein impliziter Leser
bzw. ein idealer Leser, der auf Präsenzpotenziale positiv reagieren könnte. Zwi-
schen Rezeptionsästhetik und Präsenztheorie gibt es dennoch zwei wichtige

836 Ebd., S. 9.
837 Ebd.
838 Ebd.
839 Dieser Ansicht ist auch Zens (2005), S. 185.

244

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Unterschiede: Erstens geht die Präsenztheorie stillschweigend von einer gewis-
sen Intersubjektivität menschlicher Wahrnehmung aus, die bestimmte Wahr-
nehmungserlebnisse und bestimmte emotionale Reaktion auf artistische Phä-
nomene als wahrscheinlich einstuft. Aufgrund dieser stillschweigenden Intersub-
jektivitätsprämisse können Stimmungen und Emotionen ausführlicher und
text- bzw. werkgebundener beschrieben werden als bei Jauß oder Iser, die fast
ausschließlich der Sinndimension ästhetischer Erfahrung verhaftet bleiben.
Zweitens ist die Präsenztheorie bemüht, durch eine negative Metaphysik bzw.
durch eine säkulare Mystik, die auf den unbeantwortbaren letzten Fragen der
conditio humana fußt, eine Erklärung für die Tatsache zu liefern, dass literari-
sche Formen und literarische Innovationen überhaupt intensive kognitive und
emotionale Prozesse seitens des Rezipienten in Gang setzen können. Die Rezep-
tionsästhetik bietet diesbezüglich kein Erklärungsmodell an.

Emotionsforschung

Ein geisteswissenschaftlicher Forschungsbereich, der sich nicht nur auf sinn-
konstitutive Aspekte beschränkt, sondern vor allem das affektive Innenleben
von Kunstrezipienten und Menschen allgemein zu beleuchten versucht, ist die
Emotionsforschung. Die Geschichte dieses Forschungszweigs reicht im Grunde
von Platons Ausführungen in der Antike über frühe Theorien der Psychologie
im 19. Jahrhundert bis hin zu den Erkenntnissen der aktuellen Neurowissen-
schaft. Hilge Landweer und Ursula Renz gehen daher in ihrem Handbuch Klassi-
scher Emotionstheorien (2012) davon aus, dass Gefühle und die dazugehörigen
Begriffe und Konzepte zwar epochen- und kulturspezifische Aspekte besitzen,
aber dennoch „gewisse emotionale Grundphänomene menschliches Leben und
Erleben zu allen Zeiten prägen“840. Zudem sehen Landweer und Renz nicht
zwingend einen Widerspruch zwischen phänomenologischen Emotionsanaly-
sen und naturalistischen Erklärungsmodellen841.

Aus diesem Grund wird auch Heideggers fundamentalontologischem Be-
findlichkeits-Begriff ein wichtiges Verdienst zugerechnet842, da mit diesem Ter-
minus eine Gleichursprünglichkeit von Kognition und Emotion einhergeht, die
auch eine anthropologische Gleichwertigkeit beider Phänomene impliziert, an-

2.13.3

840 Hilge Landweer und Ursula Renz: Zur Geschichte philosophischer Emotionstheorien.
In: Ders. (Hg.) Handbuch Klassische Emotionstheorien: Von Platon bis Wittgenstein.
Berlin: De Gruyter 2012, S. 3-18, hier: S. 3. Innerhalb der philosophischen Anthropolo-
gie verweist Christian Thies: Einführung in die philosophische Anthropologie. 3. Aufl.
Darmstadt: WBG 2013, S. 67 darauf, dass „[i]nterkulturelle Vergleiche und neurobiologi-
sche Untersuchungen nun gezeigt [haben], dass viele Ausdrucksbewegungen universal
verbreitet sind“.

841 Landweer und Renz (2012), S. 5.
842 Vgl. Barbara Merker: Heidegger und Bollnow: Kritik der Befindlichkeit und ihre Kritik.

In: Handbuch Klassische Emotionstheorien, S. 635-660.

245

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ders als beispielsweise das Descartes’sche Cogito oder die Vernunftphilosophie
Kants. Außerdem führt Heidegger eine wichtige Trennung ein, indem er „Af-
fekte“ bzw. „Gefühle“843 (SuZ: 138) von „Stimmungen“ (SuZ: 134) scheidet.
Während Stimmungen stets das Ganze des In-der-Welt-Seins erschließen, stellen
Affekte eine Form des Verfallens an das innerweltlich Seiende dar, was sie phä-
nomenologisch betrachtet zum ‚kleineren‘ bzw. ‚engeren‘ Phänomen macht.
Heidegger suggeriert ferner, dass positive Stimmungen auf den aktiven Ent-
wurfscharakter des Daseins verweisen und entsprechend positive Affekte be-
günstigen „wie Hoffnung, Freude, Begeisterung, Heiterkeit“ (SuZ: 345), wäh-
rend negative Stimmungen auf den passiven Geworfenheitscharakter des Da-
seins verweisen und entsprechend negative Stimmungen fördern wie „Über-
druß, Traurigkeit, Schwermut, Verzweiflung“ (ebd.).

Otto Friedrich Bollnow baut auf dieser Differenz und auf diesen Kausalitäten
auf und kreiert in Das Wesen der Stimmungen (1941) eine Emotionstypologie,
die zwischen gehobenen Stimmungen, gedrückten Stimmungen und einer mittleren
Lage unterscheidet und diesen drei Kategorien diverse Gefühle zuordnet, wie
zum Beispiel Fröhlichkeit und Liebe (gehoben), Traurigkeit und Langeweile
(gedrückt) oder Ruhe und Sicherheit (mittel)844. Aus Gründen der Genauigkeit
sollte an dieser Stelle erwähnt werden, dass Heidegger diesbezüglich den Be-
griff ‚Affekte‘ präferiert, während Bollnow eher von ‚Gefühlen‘ spricht. Diese
Untersuchung zieht es hingegen vor, im Weiteren von ‚Emotionen‘ zu sprechen,
da dieser Begriff namensgebend für die Emotionsforschung ist und er sich auf
dasselbe Phänomen bezieht wie die ‚Affekte‘ und die ‚Gefühle‘ bei Heidegger
bzw. Bollnow845. ‚Befindlichkeit‘ bildet hingegen einen Oberbegriff, der Emo-
tionen und Stimmungen gleichermaßen einschließt846.

 
Ausgehend von Prämissen und Typologien dieser Art wurden auch in der Lite-
raturwissenschaft Ansätze entwickelt, die dem emotionalen Wirkungspotenzial
narrativer Kunstformen gerecht zu werden versuchen. Paradigmatisch für die li-
teraturwissenschaftliche Emotionsforschung sollen im Folgenden einige Thesen
und Termini aus Jean-Pierre Palmiers Promotionsschrift Gefühlte Geschichten.
Unentscheidbares Erzählen und emotionales Erleben (2014) betrachtet werden, da
diese Arbeit sehr fruchtbare Anknüpfungspunkte zu wichtigen Theoremen des
Präsenzdiskurses liefert.

Palmier geht in seinem Buch zunächst davon aus, dass Denken und Fühlen
zwei Phänomene darstellen, die „neurologisch untrennbar, vielfältig vernetzt

843 Heidegger gebraucht beide Begriffe in Sein und Zeit synonym. Vgl. S. 138: „Unter dem
Titel der Affekte und Gefühle sind die Phänomene ontisch längst bekannt und in der
Philosophie immer schon betrachtet worden.“

844 Vgl. Bollnow (1956), S. 44ff.
845 Vgl. hierzu auch Merker (2012), S. 652.
846 Vgl. ebd. S. 637.

246

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


und immer im Austausch begriffen“847 sind. Zur Untermauerung dieser Prämis-
se wird nicht nur auf Heideggers Gleichursprünglichkeits-Paradigma rekurriert,
sondern unter anderem auf empirische Studien des international renommier-
ten Neurowissenschaftlers Antonio Damasio, die belegen, dass bei sogenannten
Wahrnehmungsvorstellungen (perceptual images) und Erinnerungsvorstellungen
(recalled images)848, die bei literarischen Rezeptionen eine zentrale Rolle spielen,
stets alle fünf Sinne des Menschen zu einem gewissen Grad beteiligt sind849.
Eine neurophysiologische Untermauerung der Gleichursprünglichkeit von Ver-
stehen, Befindlichkeit und Rede liefert auch der Philosoph und Hirnforscher
Gerhard Roth, der betont, „daß Großhirnrinde und limbisches System eine un-
auflösliche Einheit bilden, und daß Kognition nicht möglich ist ohne Emotion,
den erlebnismäßigen Ausdruck des Prozesses der Selbstbewertung des Ge-
hirns“850.

Palmier beklagt, dass neurowissenschaftliche und kognitionspsychologische
Einsichten dieser Art von der Literaturwissenschaft immer noch weitgehend
ignoriert werden, „obwohl sie der Rezeptionsästhetik ein systematisches inter-
disziplinäres und empirisches Fundament bieten“851 könnten. Emotionsfor-
schung sei generell „mit der Rezeptionsästhetik wesensverwandt“852, weil beide
Ansätze spekulative Annahmen über die Wirkung von Literatur treffen, „die
sich gleichwohl intersubjektiv verifizieren lassen“853. Diese Intersubjektivität er-
gebe sich aus der Tatsache, dass emotionale Reaktionen auf bestimmte Filme
oder Texte „zwar individuell verschieden, aber nicht willkürlich“854 seien. Die
physiologische und neurologische Ähnlichkeit menschlicher Körper und die
gemeinsame sprachliche und kulturelle Sozialisation innerhalb einer Gesell-
schaft würden „gewisse emotionale Grundphänomene“855 hervorbringen, wie
auch Landweer und Lenz postulieren.

Die große Gemeinsamkeit der Rezeptionsästhetik, der Emotionsforschung
und der Präsenztheorie liegt darin, dass alle drei Ansätze theoretisch von einem
Rezipienten ausgehen, dessen Rezeptionsprozesse „die Regel-, nicht die Aus-

847 Vgl. Palmier (2014), S. 9.
848 Vgl. Antonio R. Damasio: Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Ge-

hirn. Übers. von Hainer Kober. Berlin: List 2006, S. 140.
849 Antonio R. Damasio: Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusstseins.

Übers. von Hainer Kober. Berlin: List 2004, S. 194.
850 Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre

philosophischen Konsequenzen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 178.
851 Palmier (2014), S. 34. Als eine Ausnahme wird genannt: Raoul Schrott und Arthur

Jacobs: Gehirn und Gedicht. Wie wir unsere Wirklichkeiten konstruieren. München:
Hanser 2011.

852 Ebd., S. 356.
853 Ebd.
854 Ebd., S. 9.
855 Landweer und Lenz (2012), S. 3.

247

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


nahmelektüren“856 bilden. Rein individuelle Faktoren und idiosynkratische Re-
aktionen, die aus dem Rahmen fallen, den „die narrative Wirkungsstruktur des
Werkes“857 vorgibt, sind somit emotionstheoretisch irrelevant.Des Weiteren gilt,
dass nur diejenigen Rezeptionsprozesse von Belang sind,

in denen der Leser, Zuschauer oder Zuhörer sich auf die Wirkung der Erzählung ein-
lässt. Hierzu zählt nicht, wer sich im Buch vergriffen oder wahllos eine Kinokarte ge-
kauft hat und aufgrund enttäuschter Erwartungen gar keinen Zugang zur Erzählung
findet. (Palmier 2014: 9)

Diese Restriktionen machen deutlich, dass die literaturwissenschaftliche Emoti-
onsforschung trotz gewisser neurowissenschaftlicher Unterfütterungen theore-
tisch „nicht die Emotionen der realen Leser“ untersucht, „sondern die eines
idealen Lesers, das heißt einer anthropomorphen Konstruktion“858. Ein solcher
„Modell-Leser“859 verfügt theoretisch über alle nötigen textuellen und kulturel-
len Kompetenzen zur adäquaten Erfassung eines Werks, ist bereit, sich auf die-
ses einzulassen und weist keine physiologischen oder psychologischen Beson-
derheiten auf, die Reaktionen begünstigen würden, die von der emotionalen
Grundstruktur eines ‚normalen‘ Menschen abweichen. Wolfgang Isers ‚implizi-
ter Leser‘ und Jean-Pierre Palmiers ‚idealer Leser‘ können in diesem Zusam-
menhang als synonyme Termini aufgefasst werden. Für die vorliegende Unter-
suchung wird der Begriff idealer Leser bzw. idealer Rezipient bevorzugt und es
wird argumentiert, dass auch die Texte der sechs behandelten Präsenztheoreti-
ker stets von einem solchen idealen Rezipienten ausgehen, wenn auf Phänome-
ne wie Responsivität, erlebte Unmittelbarkeit oder Epiphanie verwiesen wird.

Eine weitere wichtige Differenzierung in Palmiers Gefühlte Geschichten ist die
Trennung von Empfindungen, Stimmungen und Emotionen. Stimmungen und
Emotionen wird „eine verständnisleitende Funktion“860 zugeschrieben, beson-
ders dann, wenn eine Narration unklare bzw. unentscheidbare861 Elemente auf-
weist, die sich einem rein kognitiven, sinnorientierten Zugang versperren. Die
behandelten Beispiele in Palmiers Untersuchung sind dabei Kafkas Erzählung
Das Urteil, Alain Robbe-Grillets Roman La Jalousie und die Filme Lost Highway,
Mulholland Drive und Inland Empire von David Lynch.

856 Palmier (2012), S. 355.
857 Ebd., S. 355.
858 Ebd., S. 8.
859 Palmier entlehnt diesen Begriff von Fotis Jannidis: Figur und Person. Beiträge zu einer

historischen Narratologie. Berlin: De Gruyter 2004, S. 31.
860 Palmier (2014), S. 9.
861 Palmier führt den Terminus ‚unentscheidbares Erzählen‘ im Rahmen seiner Promotions-

schrift ein und grenzt diesen auf S. 195 explizit vom ‚unzuverlässigen Erzählen‘ ab, da
ihm diese Wendung nicht differenziert genug erscheint. Aus diesem Grund identifiziert
und definiert Palmier auf S. 217-286 fünf Arten des unentscheidbaren Erzählens: logisch
ambivalentes Erzählen, logisch widersprüchliches Erzählen, unentscheidbar-repetitives Erzäh-
len, unentscheidbar-metaleptisches Erzählen und unentscheidbar-verunklarendes Erzählen.

248

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


‚Stimmungen‘ werden „im Erzählen leicht durch formale Mittel erzeugt und
wirken sich stark auf die Rezeptionshaltung aus“862, außerdem folgt Palmier
den Überlegungen von Heidegger und Bollnow, denen zufolge bestimmte
Emotionen nur aus kompatiblen Stimmungen heraus entstehen können:

Was sich mit einer bestimmten Stimmung nicht verträgt, kann auch nicht erlebt wer-
den; eine bestimmte Grundstimmung schließt bestimmte Erlebnisse von vornherein
aus. […] Das Erzählte muss, wenn es Emotionen hervorrufen soll, auf angemessene
Weise erzählt werden, das heißt eine Stimmung schaffen, auf deren Untergrund Emo-
tionen entstehen. (Palmier 2014: 41)

Stimmungen wirken eher ‚im Hintergrund‘ und sind somit prinzipiell langan-
haltender und latenter als Emotionen, wie bereits Hans Ulrich Gumbrecht in
Stimmungen lesen (2011) und Latenz (2011) feststellte.

‚Emotionen‘ sind hingegen tendenziell kurzlebiger, dafür jedoch komplexer
beschaffen und präziser beschreibbar. So bildet zum Beispiel die Eifersucht, die
in Robbe-Grillets La Jalousie und in David Lynchs Lost Highway eine zentrale
Rolle spielt, eine Emotion, die mindestens drei Figuren miteinschließt, die im
Rahmen einer Geschichte zueinander in Beziehung gesetzt werden müssen. Pal-
mier bezeichnet daher Emotionen als

graduell narrativ, weil sie unterschiedlich stark narrativ strukturiert sind und uns in
Form unterschiedlich ausgeprägter und umfangreicher Geschichten begegnen. (Pal-
mier 2014: 57)

‚Empfindungen‘ bezieht sich schließlich auf rein körperliche Phänomene wie
Hunger, Durst oder Müdigkeit. Gefühle dieser Art können durch Narrationen
nicht direkt evoziert werden und besitzen nicht per se eine verständnisleitende
Funktion, sie haben jedoch ein gewisses narratives Potenzial, wenn sie moti-
visch in bestimmte Erklärungszusammenhänge eingebunden werden.

‚Gefühle‘ soll im Rahmen dieser Arbeit den Oberbegriff von Empfindungen,
Stimmungen und Emotionen bilden863, ‚Befindlichkeiten‘ kann im Sinne
Heideggers weiterhin als Oberbegriff für Stimmungen und Emotionen fungie-
ren, und ‚Affekte‘ stellt ein Synonym zu ‚Emotionen‘ dar864. Eine Übersicht
hierzu könnte wie folgt aussehen:

862 Ebd., S. 10.
863 Vgl. Brigitte Scheer: Gefühl. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.) Ästhetische Grundbegriffe.

Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 2. Stuttgart: Metzler 2000, S. 629-660,
hier: S. 631: „Vor allem das Wort Gefühl ist alltagssprachlich in vielfältigem Gebrauch.
Die Bedeutung von Gefühl ist hier besonders schwankend und umfaßt auch Vorstell-
ungen von Empfindungen (innere wie äußere), Stimmungen, Affekt, Leidenschaft, Sen-
sibilität, Sinn für etwas, usw.“

864 Vgl. Hartmut Grimm: Affekt. In: Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 1, S. 16-48, der im Rah-
men seiner Ausführungen zum Affektbegriff u.a. von einer „menschliche[n] Neigung zu
heftiger emotionaler Erregung“ (S. 17) spricht und die historische Bedeutung „sensualis-
tische[r] Emotionstheorie“ (S. 18) hervorhebt. Auch folgende Passage legt eine Synony-
me von Emotion und Affekt nahe: „Affekttheorien sind ferner besonders intensiv kom-

249

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


254 
 

weiterhin als Oberbegriff für Stimmungen und Emotionen fungieren, und ‚Affekte‘ stellt ein 

Synonym zu ‚Emotionen‘ dar864. Eine Übersicht hierzu könnte wie folgt aussehen: 

 

Gefühle 

 

 rein körperlich:      verständnisleitend: 

Empfindungen     Befindlichkeiten 

 

     nicht narrativ:     graduell narrativ: 

Stimmungen      Emotionen (Affekte) 

 

Der heuristische Wert literaturwissenschaftlicher Emotionsforschung ist laut Palmier dort 

am höchsten, „wo mithilfe einschlägiger Emotionsmodelle Textstrategien der 

Emotionalisierung in den Blick genommen werden“865. Solche 

„Emotionalisierungsstrategien“866 können inhaltlich oder formal begründet sein. An dieser 

Stelle wird betont, dass die Emotionen einzelner Figuren jedoch nur selten vom Rezipienten 

gespiegelt werden, wie anhand von Georg, dem Protagonisten in Kafkas Das Urteil, darlegt 

wird:  

 
Merke: Die Emotionen der Figuren sind nicht die des Lesers. Er empfindet während der Lektüre 
in der Regel kein Schuldgefühl, keine Scham, keine Furcht und keinen Zorn. Die dargestellten 
Emotionen werden von ihm normalerweise nicht auf mimetische Weise nachempfunden. Aber 
rudimentäre körperliche Elemente dieser Emotionen werden in der Vorstellung des Lesers 
aktiviert, denn es ist nicht möglich, zu erkennen, dass Georg sich schämt, ohne sich bewusst zu 
sein, was Scham ausmacht, und es ist nicht möglich, eine unheimliche Atmosphäre auf sich 
wirken zu lassen, ohne sich ein Furchtkonzept vorzustellen. […] Es ist also treffender gesagt, dass 
der Leser die Emotionen nicht mit der gleichen Intensität erlebt, wie sie die emotionalen 
Reaktionen der Figuren kennzeichnet. Entscheidend für das Verständnis der Erzählung ist der 

                                                 
864 Vgl. Hartmut Grimm: Affekt. In: Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 1, S. 16-48, der im Rahmen seiner 
Ausführungen zum Affektbegriff u.a. von einer „menschliche[n] Neigung zu heftiger emotionaler Erregung“ 
(S. 17) spricht und die historische Bedeutung „sensualistische[r] Emotionstheorie“ (S. 18) hervorhebt. Auch 
folgende Passage legt eine Synonyme von Emotion und Affekt nahe: „Affekttheorien sind ferner besonders 
intensiv kommunikativ ausgerichtet. Kunst, die wesentlich auf Ausdruck, Darstellung und Erregung von 
Emotionen setzt, will verstanden werden. Sie kennt Ideale der optimalen Konditionierung ästhetischer 
Produktion, Werkgestaltung und Interpretation im Interesse einer emotional vermittelten, intensiven 
Kommunikation zwischen Künstler und Rezipient. Darüber hinaus hat gerade die künstlerische Gestaltung 
extrem affektwirksamer Inhalte viele Künstler zu besonderen artistischen Leistungen inspiriert“ (S. 19).  
Scheer (2000) zieht den Emotionsbegriff hingegen dem Affektbegriff explizit vor, da ‚Affekt‘ historisch zu 
sehr mit dem Begriff ‚Pathos‘ verknüpft sei und in beiden Termini „allein die passive Komponente des 
menschlichen Gefühlslebens zum Ausdruck kommt: das Erleiden von etwas, das Betroffensein bzw. die 
Besetzung von einer Leidenschaft“ (S. 629). Auch aus diesem Grund wird im Rahmen dieser Arbeit der Begriff 
‚Emotion‘ präferiert.    
865 Ebd., S. 72. 
866 Ebd., S. 10. 

Der heuristische Wert literaturwissenschaftlicher Emotionsforschung ist laut
Palmier dort am höchsten, „wo mithilfe einschlägiger Emotionsmodelle Text-
strategien der Emotionalisierung in den Blick genommen werden“865. Solche
„Emotionalisierungsstrategien“866 können inhaltlich oder formal begründet
sein. An dieser Stelle wird betont, dass die Emotionen einzelner Figuren jedoch
nur selten vom Rezipienten gespiegelt werden, wie anhand von Georg, dem
Protagonisten in Kafkas Das Urteil, darlegt wird:

Merke: Die Emotionen der Figuren sind nicht die des Lesers. Er empfindet während
der Lektüre in der Regel kein Schuldgefühl, keine Scham, keine Furcht und keinen
Zorn. Die dargestellten Emotionen werden von ihm normalerweise nicht auf mimeti-
sche Weise nachempfunden. Aber rudimentäre körperliche Elemente dieser Emotio-
nen werden in der Vorstellung des Lesers aktiviert, denn es ist nicht möglich, zu erken-
nen, dass Georg sich schämt, ohne sich bewusst zu sein, was Scham ausmacht, und es
ist nicht möglich, eine unheimliche Atmosphäre auf sich wirken zu lassen, ohne sich
ein Furchtkonzept vorzustellen. […] Es ist also treffender gesagt, dass der Leser die
Emotionen nicht mit der gleichen Intensität erlebt, wie sie die emotionalen Reaktio-
nen der Figuren kennzeichnet. Entscheidend für das Verständnis der Erzählung ist der

munikativ ausgerichtet. Kunst, die wesentlich auf Ausdruck, Darstellung und Erregung
von Emotionen setzt, will verstanden werden. Sie kennt Ideale der optimalen Konditio-
nierung ästhetischer Produktion, Werkgestaltung und Interpretation im Interesse einer
emotional vermittelten, intensiven Kommunikation zwischen Künstler und Rezipient.
Darüber hinaus hat gerade die künstlerische Gestaltung extrem affektwirksamer Inhalte
viele Künstler zu besonderen artistischen Leistungen inspiriert“ (S. 19).
Scheer (2000) zieht den Emotionsbegriff hingegen dem Affektbegriff explizit vor, da ‚Af-
fekt‘ historisch zu sehr mit dem Begriff ‚Pathos‘ verknüpft sei und in beiden Termini „al-
lein die passive Komponente des menschlichen Gefühlslebens zum Ausdruck kommt:
das Erleiden von etwas, das Betroffensein bzw. die Besetzung von einer Leidenschaft“
(S. 629). Auch aus diesem Grund wird im Rahmen dieser Arbeit der Begriff ‚Emotion‘
präferiert.

865 Ebd., S. 72.
866 Ebd., S. 10.

250

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


intentionale Gehalt der Emotionen, denn er plausibilisiert die Handlung durch die
Entfaltung ihrer emotionalen Implikationen. (Palmier 2014: 27)

Für die emotionale Steuerung des Rezipienten würden „Erzählkonfiguratio-
nen“867 und „narrative Arrangements“868 eine wichtigere Rolle spielen als die
schlichte „Empathie oder Identifikation mit einer Figur“869. Diese Feststellung
deckt sich mit dem Postulat Gumbrechts in Stimmungen lesen, dem zufolge
„[a]usnahmslos alle Konstitutionsebenen von Texten an der Produktion von
Stimmungen beteiligt sein [können]“870. Ferner wird argumentiert, dass die
Kausalität einer Geschichte nicht zwingend auf eine Kohärenz inhaltlich-logi-
scher Art angewiesen sei, sondern auch durch eine „emotionale Eindringlich-
keit“871 begründet werden kann, „die eine eigene narrative Plausibilität be-
sitzt“872. Generell gelte:

Die emotionale Eindeutigkeit einer Geschichte hängt somit nicht notwendig an ihrer
eindeutigen Darstellung. […] das kreative Spiel mit dem Erzählen […] erlaubt auch
die Verbindung von Emotionalem und Widerlogischem und verschafft dem Emotiona-
len eine spezifische hermeneutische Geltung, indem ihm ein Hoheitsrecht über die
Vereindeutigung von Erzählungen gegeben wird. (Palmier 2014: 103)

Da es jedoch realiter keine Garantie für die Evokation bestimmter Emotionen
seitens des Rezipienten gibt, zieht es Palmier vor, von „emotionalen Wirkungs-
potenzialen“873 zu sprechen, die artistischen Texten immanent seien. Analog
hierzu wäre es auch im Rahmen der Präsenztheorie ratsam, von Präsenzpoten-
zialen zu sprechen, die durch bestimmte Strategien im Text angelegt werden.

 
Ausgehend von all diesen Theoremen lässt sich sagen, dass die literaturwissen-
schaftliche Emotionsforschung im Vergleich zur Rezeptionsästhetik der Kon-
stanzer Schule einen entscheidenden Schritt weitergeht und nicht nur die ko-
gnitiven Aspekte des Rezipienten in den Vordergrund stellt, sondern auch die
emotionalen Prozesse, da diesen beim Textverständnis eine ebenso wichtige
Rolle zukommt. Im Vergleich zur Präsenztheorie gehen Palmiers Analysen dif-
ferenzierter und detaillierter auf bestimmte Einzelemotionen ein, des Weiteren
werden die wichtigsten Prämissen empirisch durch Erkenntnisse der Neurowis-
senschaft gestützt. Im Gegenzug konzentriert sich die Präsenztheorie gezielter
auf exzeptionelle Emotionen, die vom Rezipienten als so überwältigend erlebt
werden, dass sie sich einer klar sprachlichen Benennung gänzlich entziehen.

867 Ebd., S. 81.
868 Ebd.
869 Ebd.
870 Gumbrecht (2011a), S. 13.
871 Palmier (2014), S. 102.
872 Ebd.
873 Ebd., S. 98. Palmier entlehnt diesen Begriff von Claudia Hillebrandt: Das emotionale

Wirkungspotenzial von Erzähltexten. Mit Fallstudien zu Kafka, Perutz und Werfel. Ber-
lin: De Gruyter 2011.

251

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Für Emotionen dieser Art greifen Präsenztheoretiker bewusst auf mystisch an-
mutende Termini wie ‚Epiphanie‘, ‚Ekstase‘, ‚Augenblick‘ oder ‚Präsenz‘ zurück.
Solche Emotionen wären wohl auch neurowissenschaftlich schwer zu klassifi-
zieren, weshalb die Präsenztheorie zu ihrer Begründung auf eine negative Meta-
physik setzt. Für die Präsenztheorie trifft daher zu, was auch für die Emotions-
forschung gilt:

Die Emotionsforschung lässt sich gerade dort mit Gewinn in die Analyse von Literatur
einbringen, wo sie sich selber im Grenzbereich empirischer Nachweisbarkeit bewegt,
das heißt dort, wo aus dem Berg an Datenmaterial plausible, aber letztlich spekulative
Erklärungen abgeleitet werden. Solche Erklärungen sind ja nicht falsch, nur weil sie
empirisch nicht nachweisbar sind. Sie sind mit der Rezeptionsästhetik wesensver-
wandt, weil hier spekulative Annahmen über die Wirkung von Literatur getroffen wer-
den, die sich gleichwohl intersubjektiv verifizieren lassen. (Palmier 2014: 356)

Die gemeinsame Schnittstelle und der große heuristische Wert von Rezeptions-
ästhetik, Emotionsforschung und Präsenztheorie liegt also genau dort, wo em-
pirische Wissenschaften wie zum Beipspiel die Neurowissenschaft an ihre Gren-
zen stoßen. Die Tatsache, dass spekulativen Annahmen jenseits der empirischen
Nachweisbarkeit Glauben geschenkt wird, ist jedoch stets einer Intersubjektivität
geschuldet, die sich in allen drei Theorien im anthropomorphen Konstrukt ei-
nes idealen Rezipienten zeigt.

Selbstverständlich ließe sich ausgehend von Wittgensteins Überlegungen zur
Privatsprache in den Philosophischen Untersuchungen einwenden, dass die realen
Emotionen eines Rezipienten und bestimmte Begriffe, die auf diese verweisen
sollen, niemals deckungsgleich sind874, ein Gedanke, den auch Niklas Luh-
mann in Gestalt seiner Trennung zwischen Bewusstsein und Kommunikation
wiederholt. Eine akkurate Erfassung der individuellen Bewusstseinsinhalte lite-
rarischer Rezipienten ist jedoch weder das Ziel der Emotionsforschung noch
der Präsenztheorie und dort, wo „spekulative Annahmen über die Wirkung von
Literatur“ gefragt sind, greift vor allem die Präsenztheorie auf eine Methode zu-
rück, die mittels Introspektion die Dinge so zu beschreiben versucht, wie sie
sich dem wahrnehmenden Subjekt von sich selbst her zeigen: die Phänomeno-
logie.

Phänomenologie

Die Phänomenologie als eine philosophische Methode zur Analyse bestimmter
Sachverhalte und Gegenstände geht auf Edmund Husserl zurück, dessen Forde-

2.13.4

874 Vgl. Gunter Gebauer und Anna Stuhldreher: Wittgenstein: Das Sprachspiel der Emotio-
nen. In: Handbuch Klassische Emotionstheorie, S. 613-634.

252

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


rung, zu den „Sachen selbst“875 zurückzukehren, großen Einfluss auf das Den-
ken zahlreicher Philosophen ausgeübt hat. So verbindet Martin Heidegger in
Sein und Zeit seine Fundamentalontologie untrennbar mit der Phänomenologie
und mit Husserls Maxime:

Mit dem Gebrauch des Terminus Ontologie ist auch keiner bestimmten philosophi-
schen Disziplin das Wort geredet, die im Zusammenhang mit den übrigen stände. Es
soll überhaupt nicht der Aufgabe einer vorgegebenen Disziplin genügt werden, son-
dern umgekehrt: aus den sachlichen Notwendigkeiten bestimmter Fragen und der aus
den ‚Sachen selbst‘ geforderten Behandlungsart kann sich allenfalls eine Disziplin aus-
bilden. Mit der leitenden Frage nach dem Sinn des Seins steht die Untersuchung bei
der Fundamentalfrage der Philosophie überhaupt. Die Behandlungsart dieser Frage ist
die phänomenologische. Damit verschreibt sich diese Abhandlung weder einem ‚Stand-
punkt‘, noch einer ‚Richtung‘, weil Phänomenologie keines von beiden ist und nie wer-
den kann, solange sie sich selbst versteht. Der Ausdruck ‚Phänomenologie‘ bedeutet
primär einen Methodenbegriff. Er charakterisiert nicht das sachhaltige Was der Gegen-
stände der philosophischen Forschung, sondern das Wie dieser. Je echter ein Metho-
denbegriff sich auswirkt und je umfassender er den grundsätzlichen Duktus einer Wis-
senschaft bestimmt, um so ursprünglicher ist er in der Auseinandersetzung mit den Sa-
chen selbst verwurzelt, um so weiter entfernt er sich von dem, was wir einen techni-
schen Handgriff nennen, deren es auch in den theoretischen Disziplinen viele gibt.
Der Titel ‚Phänomenologie‘ drückt eine Maxime aus, die also formuliert werden kann:
‚zu den Sachen selbst!‘ (SuZ: 27)

Obwohl Heideggers Phänomenologie in Sein und Zeit in einigen Punkten ent-
scheidend von Husserl abweicht – vor allem bezüglich des Primats einer Inten-
tionalität des Subjekts –, bekennt Heidegger sich klar zu einer Art der For-
schung, die nicht an der Entdeckung und Beschreibung einer ‚Welt an sich‘ in-
teressiert ist, also an einer Welt, die unabhängig von der menschlichen Wahr-
nehmung gedacht wird, sondern an einer Welt, so wie sie dem wahrnehmenden
Subjekt erscheint bzw. so wie sie sich selbst zeigt:

Das was sich zeigt, so wie es sich von ihm selbst her zeigt, von ihm selbst her sehen
lassen. Das ist der formale Sinn der Forschung, die sich den Namen Phänomenologie
gibt. So kommt aber nichts anderes zum Ausdruck als die oben formulierte Maxime:
‚Zu den Sachen selbst!‘ (SuZ: 34)

Wie in Kapitel 2.2.5 erwähnt, betreibt auch Wittgenstein an den präsenztheore-
tisch relevanten Stellen des Tractatus eine „Phänomenologie der solipsistischen

875 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. 1. Teil. Untersuchungen zur
Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis [1901]. Text nach Husserliana XIX/1.
Hamburg: Felix Meiner 1992, S. 10: „Wir wollen auf die ‚Sachen selbst‘ zurückgehen. An
vollentwickelten Anschauungen wollen wir uns zur Evidenz bringen, dies hier in aktuell
vollzogener Abstraktion Gegebene sei wahrhaft und wirklich das, was die Wortbedeu-
tungen im Gesetzesausdruck meinen; und erkenntnispraktisch wollen wir die Dispositi-
on in uns erwecken, die Bedeutungen durch hinreichend wiederholte Messungen an der
reproduziblen Anschauung (bzw. an dem intuitiven Vollzug der Abstraktion) in ihrer
unverrückbaren Identität festzuhalten.“

253

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Gemütsverfassung“876, die sowohl inhaltlich als auch methodisch eine Schnitt-
menge mit Heideggers Philosophie bildet. Der gemeinsame phänomenologi-
sche Ansatz findet sich auch in den Theorien der Präsenzdenker: George Stei-
ner betrachtet jedes Kunstwerk als „eine zufällige Phänomenalität, die sich in
wahrnehmbare Form umsetzen möchte oder auch nicht“877, Karl Heinz Bohrer
plädiert für eine „Phänomenologie der Künste“878, Martin Seel erinnert daran,
dass „[d]ie phänomenale Wirklichkeit von Objekten in ihrer Erscheinung
[liegt]“879, Dieter Mersch erkundet „den Zwischenraum zwischen Semiologie
und Phänomenologie“880, um so seine „negative Phänomenologie“881 zu entwi-
ckeln, und Hans Ulrich Gumbrecht möchte sein ästhetisches Erleben „im stren-
gen Sinn der phänomenologischen Tradition“882 verstanden wissen.

 
Neben Edmund Husserl und Martin Heidegger zählen Jean-Paul Sartre, Mau-
rice Merleau-Ponty und Emmanuel Levinas zu den bedeutendsten Vertretern
der Phänomenologie. Eine längere Darstellung der einzelnen Theorien dieser
Denker ist an dieser Stelle jedoch weder möglich noch erforderlich. Stattdessen
sollen kurz die wichtigsten Elemente skizziert werden, die die Präsenztheorie
der phänomenologischen Tradition entlehnt hat.

Einer der grundlegendsten Aspekte ist dabei die Erste-Person-Perspektive. Denn
anders als im Objektivismus der Transzendentalphilosophie oder der Naturwis-
senschaften, die ihre Gegenstände aus einer idealisierten und möglichst ‚neutra-
len‘ Dritte-Person-Perspektive zu erforschen versuchen, fußen phänomenologi-
sche Analysen stets auf der Wahrnehmung eines „inkarnierten Subjekt[s]“883.
Das bedeutet, dass Wahrnehmungsgegenstände nicht mit präzise messbaren
Größen beschrieben werden, sondern so, wie ein Mensch sie durch seine fünf
Sinne vortheoretisch erfasst. Ein sorgfältig betrachtetes Gemälde wirkt daher
für einen Beobachter beispielsweise ‚näher‘ als die Brille, die er während der Be-
obachtung auf seiner Nase trägt, und eine zwei Kilometer hohe Bergspitze, die
es zu erklimmen gilt, wirkt wesentlich ‚weiter weg‘ als eine Stadt, die über
einen 20 Kilometer langen Fahrradweg zu erreichen ist, obwohl geometrisch
betrachtet sowohl der Berg als auch die Brille aus dem ersten Beispiel einen
deutlich geringeren Abstand zum Körper des wahrnehmenden Menschen auf-
weisen884. Die Welt als Erscheinung, die für die phänomenologische Methode
konstitutiv ist, ist aus Sicht des Objektivismus etwas rein Subjektives, während

876 Vossenkuhl (2003), S. 115.
877 Steiner (1990), S. 106.
878 Bohrer (1994), S. 141.
879 Seel (2000), S. 82.
880 Mersch (2002b), S. 16.
881 Mersch (2010), S. 125.
882 Gumbrecht (2004), S. 120.
883 Zahavi (2007), S. 58.
884 Die Beispiele stammen von Zahavi (2007), S. 54.

254

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


die Welt an sich, die der Objektivismus zu beschreiben versucht, aus phänome-
nologischer Sicht ein unerreichbares Idealkonstrukt darstellt. In der Präsenz-
theorie äußert sich die phänomenologische Methode vor allem in der Fokussie-
rung auf den Rezipienten. Termini wie ‚Unmittelbarkeit‘, ‚Epiphanie‘ oder
‚Überwindung der Subjekt-Objekt-Trennung‘ beschreiben keine realen, physika-
lisch nachweisbaren Prozesse, sondern subjektive Erlebnisse, deren Existenz sich
weder leugnen noch objektiv nachweisen lässt.

Ausgehend von ihrer Erste-Person-Perspektive entwickelt die Phänomenolo-
gie vielfältige und teils sehr fruchtbare Kategorien zur Beschreibung bestimmter
Sachverhalte, weshalb die „Katalogisierung der verschiedenen Phänomenty-
pen“885 mit Fug und Recht als das wichtigste Verdienst der Phänomenologie für
die Geisteswissenschaften bezeichnet werden kann. Gumbrechts Trennung zwi-
schen ‚Sinneffekten‘ und ‚Präsenzeffekten‘, Bohrers Typologie der Augenblicke
oder Seels Taxonomie des Erscheinens und des Rauschens stellen alle Versuche
einer phänomenologischen Kategorisierung von bestimmten Aspekten ästheti-
scher Rezeption dar. Alle Präsenzdenker sind dabei stets bemüht, eine Alterität
der jeweiligen Wahrnemungsobjekte zu betonen, weshalb die erwähnten Kate-
gorien stets möglichst induktiv, also aus den erlebten Phänomenen heraus, ent-
wickelt werden, so wie es in der Phänomenologie üblich ist:

Die Methode sollte im Gegenstand der Untersuchung ihren Ausgangspunkt nehmen
und sich mit sachlicher Notwendigkeit aus ihm ergeben – also nicht einfach aus Ehrer-
bietung vor einem bestimmten Wissenschaftsideal angewendet werden. (Zahavi 2007:
26)

Dieser subjektiv-induktive Ansatz hat jedoch zur Folge, dass keine Terminologie
und keine Typologie als der Wahrheit letzter Schluss gelten kann. Denn abgese-
hen von den genannten Prämissen der Ersten-Person-Perspektive und der Maxi-
me, Beschreibungsansätze ‚aus den Sachen selbst‘ heraus zu entwickeln, besitzt
die Phänomenologie „weder eine[n] ‚Standpunkt‘, noch ein[e] ‚Richtung‘, weil
Phänomenologie keines von beiden ist und nie werden kann, solange sie sich
selbst versteht“ (SuZ: 27), wie Heidegger schreibt. Die Phänomenologie stellt
daher keine ‚Theorie‘ im klassischen Sinne dar, sondern vielmehr „eine uner-
müdliche (Selbst-)Problematisierung“ und „eine endlose Meditation“886. Aus
diesem Grund müssen auch konkurrierende Terminologien und Typologien
kritisch miteinander verglichen und gegeneinander abgewogen werden, so wie
zum Beispiel in Kapitel 2.11 dieser Untersuchung. Dieser Umstand stellt aber
kein Defizit der Phänomenologie oder der Präsenztheorie dar, sondern einen
entscheidenden Bestandteil ihres gemeinsamen Wesens, denn „[a]ls Erstaunen

885 Ebd., S. 13.
886 Ebd., S. 42.

255

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


angesichts der Welt ist die Phänomenologie kein starres System, sondern eine
unaufhörliche Bewegung“887.

Der faszinierende Umstand, dass viele Begriffe und Kategorien der Phänome-
nologie immer wieder auf reges Interesse und mitunter sogar auf breite Zustim-
mung stoßen, obwohl sie auf einer subjektiven Methodik fußen, verdankt sich
einer weiteren Prämisse, die auch der Präsenztheorie inhärent ist, nämlich der
Intersubjektivität menschlicher Wahrnehmung. Für die Phänomenologie, die
Emotionsforschung und die Präsenztheorie gilt, dass viele Theoreme aufgrund
der Ersten-Person-Perspektive und aufgrund des fehlenden objektiven An-
spruchs introspektiv entwickelt werden, was voraussetzt, das eine gewisse
Schnittmenge zwischen eigener und fremdpsychischer Wahrnehmung besteht.
Die Phänomenologie tut sich jedoch sehr schwer, eine solche Intersubjektivität
phänomenologisch überzeugend zu begründen. Empathie, innere Fremdheit,
Sozialisation und die Transzendentalität des Anderen stellen nur vier von zahl-
reichen Erklärungsveruschen dar und Dan Zahavi argumentiert in seinem Ein-
führungsbuch, dass „eine Intersubjektivitätstheorie auf jeden Fall multi-dimen-
sional angelegt sein und Überlegungen aller vier Ansätze mit einbeziehen“888

müsste. Die sechs in dieser Arbeit behandelten Präsentheoretiker umgehen die-
se Problematik, indem sie stillschweigend von einem idealen Rezipienten ausge-
hen, der im Wesentlichen mit ihren introspektiven Beobachtungen zusammen-
fällt. Ob ihre Beobachtungen und dieser ideale Leser überzeugend sind, müssen
in letzter Instanz die Anderen, also die Rezipienten der Präsenztheorie selbst,
entscheiden.

Anthropologie

Abschließend gilt es noch eine Ebene zu beleuchten, die man als abstrakteste
und weitreichendste Relevanzebene der Präsenztheorie bezeichnet könnte: die
Anthropologie. Diese Teildisziplin der Philosophie kann definiert werden als
„die Lehre vom Menschen“, „das begründete und systematische Wissen vom Men-
schen“ oder ganz allgemein als „alles Nachdenken über den Menschen“889. Anders
als in den USA, wo die Anthropologie als eine Mischwissenschaft aus Ethnolo-
gie, Humanbiologie, Geschichte und Linguistik betrieben wird, und anders als
in Frankreich, wo die Anthropologie stark mit der Soziologie verbunden ist, lie-
gen die Wurzeln der Anthropologie im deutschsprachigen Raum vor allem in
der Phänomenologie, wie die Texte von Max Scheler, Helmuth Plessner und Ar-
nold Gehlen, den drei wichtigsten Vertretern dieser Disziplin, belegen.

2.13.5

887 Ebd.
888 Ebd., S. 86f.
889 Thies (2013), S. 12.

256

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Heidegger grenzt seine phänomenologische Daseinsanalyse in Sein und Zeit
zunächst ausdrücklich von der Anthropologie ab: „Die existenziale Analytik des
Daseins liegt vor jeder Psychologie, Anthropologie und erst recht Biologie“
(SuZ: 45). Die Anthropologie, von der sich Heidegger dabei distanziert, meint
jedoch eine Anthropologie des Seienden bzw. eine Anthropologie der Seinsver-
gessenheit, die dem Subjekt-Objekt-Denken zu stark verhaftet bleibt:

Bei allen Unterschieden des Fragens, der Durchführung und der weltanschaulichen
Orientierung stimmen die Interpretationen der Personalität bei Husserl und Scheler im
Negativen überein. Sie stellen die Frage nach dem ‚Personsein‘ selbst nicht mehr. (SuZ:
47)

Heidegger kritisiert in diesem Zusammenhang also primär ein oberflächliches
Anthropologieverständnis, weshalb er sich nicht gänzlich von diesem Terminus
distanziert und stattdessen suggeriert, dass die Seinsfrage mit all ihren Implika-
tionen Teil eines tiefergehenden Anthropologiebegriffs sei:

Die so gefaßte Analytik des Daseins bleibt ganz auf die leitende Aufgabe der Ausarbei-
tung der Seinsfrage orientiert. Dadurch bestimmen sich ihre Grenzen. Sie kann nicht
eine vollständige Ontologie des Daseins geben wollen, die freilich ausgebaut sein muß,
soll so etwas wie eine ‚philosophische‘ Anthropologie auf einer philosophisch zurei-
chenden Basis stehen. In der Absicht auf eine mögliche Anthropologie, bzw. deren on-
tologische Fundamentierung, gibt die folgende Interpretation nur einige, wenngleich
nicht unwesentliche ‚Stücke‘. (SuZ: 17)

Heideggers Œuvre kann somit durchaus als eine spezielle Anthropologie gele-
sen werden, wie unter anderem Otto Friedrich Bollnow nahelegt, der
Heideggers Denken als eine „existenzial-apriorische Anthropologie“890 auffasst,
oder Thomas Rentsch, der Heideggers Philosophie als „eine transzendentale
Anthropologie“891 einstuft. Wie in Kapitel 2.1.2 dargelegt, erkennt Rentsch in
diesem Zusammenhang Parallelen zwischen Heidegger und Wittgenstein: „Be-
zogen auf bestimmte existenzialanthropologische Ergebnisse läßt sich jedenfalls
Sein und Zeit als eine beredte Variante des Tractatus ansehen.“892

Es verwundert daher nicht, dass auch die Texte der wichtigsten Präsenztheo-
retiker anthropologische Implikationen besitzen bzw. anthropologische An-
sprüche formulieren: Steiner entfaltet implizit eine Anthropologie, wenn er die
Faszination des Menschen für Kunst aus einer Unbeantwortbarkeit der wich-
tigsten Existenzfragen ableitet893. Eine vergleichbar negative Anthropologie teilt
auch Nancy: „Ontology will be, from now on, an anthropology that has no oth-

890 Bollnow (1956), S. 183.
891 Rentsch (2003), S. 157.
892 Ebd.
893 Steiner (1990), S. 203: „Wie eine elementare Einsicht besagt, wissen wir weder etwas

über unser Kommen in diese Welt noch etwas über unseren Abtritt. Wir sind Insassen
unseres Lebens, nicht seine Erzeuger oder Meister. Dennoch pocht die unendliche Ah-
nung einer verlorenen Freiheit oder einer wiederzugewinnenden Freiheit – Arkadien
hinter, Utopia vor uns – an die ferne Schwelle der menschlichen Seele. Dieser unbe-

257

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


er ‘object’ but the dereliction of being“894. Bohrers „Einsichten über eine In-
kommensurabilität in der Struktur fiktiver Sprache“895 liegt ebenfalls „ein an-
thropologisch motiviertes Interesse“896 zugrunde, während für Seel die Fähig-
keit, ästhetisches Erscheinen bewusst zu erleben, „ein anthropologisch zentrales
Vermögen“897 darstellt. Gumbrecht gibt in Unsere breite Gegenwart sogar explizit
an, eine „negative Anthropologie“898 entwerfen zu wollen.

 
Im Allgemeinen kann die philosophische Anthropologie als eine deskriptive
Wissenschaft aufgefasst werden, die sich im Wesentlichen mit der Frage ‚Was ist
der Mensch?‘ auseinandersetzt. Diese Frage kann entweder aus der Dritte-Per-
son-Perspektive formuliert werden (‚Was ist der Mensch?‘) oder aus der Erste-
Person-Perspektive (‚Wer bin ich (als Mensch)?‘ bzw ‚Wer sind wir (als Men-
schen)?‘899. Diese doppelte Perspektivierung geht in der gegenwärtigen anthro-
pologischen Forschung mit der Forderung nach einer „Kooperation von Theorie
und Empirie“900 einher, die neben phänomenologischen Überlegungen auch Er-
kenntnisse der Soziologie, der Evolutionsbiologie und der modernen Neurowis-
senschaft berücksichtigt. Trotz dieses interdisziplinären Desiderats wird jedoch
immer wieder darauf verwiesen, dass zur Erfassung des Menschen als Ganzes
kein Weg an der phänomenologischen Innenperspektive vorbeiführt:

Aus der Innenperspektive können wir gar nicht anders, als uns selbst zum Mittelpunkt
unserer Lebenswelt zu machen. Zudem sind allein wir es, die überhaupt nur Bedeu-
tung (im doppelten Sinne als Sinn und als Relevanz) in die Welt bringen, auch wir al-
lein, die Werte setzen. Aus der Außenperspektive fällt es schwer, im Geist des Men-
schen etwas prinzipiell Besseres zu sehen als im Sozialsystem der Ameisen oder im
Rüssel des Elefanten. (Thies 2013: 144)

In diesem Kontext ist es prinzipiell hilfreich, perspektivisch zwischen drei Arten
des Weltbezugs zu unterscheiden: dem objektiven Weltbezug, der die Welt als fak-
tisches Kausalprinzip begreift, dem intersubjektiven Weltbezug, der die Welt als
eine soziale Mitwelt betrachtet, die sich aus Normen und Werten zusammen-
setzt, und dem subjektiven Weltbezug, der sich der Innenwelt des Menschen wid-
met und so versucht, der psychischen Realität subjektiv-phänomenaler Raum-

stimmte Pulsschlag regt das Herz unserer Mythologien und unserer Politik. Wir sind
Geschöpfe, die zugleich gequält werden von den Rufen einer Freiheit, die gerade außer-
halb der Reichweite liegt. Doch in einem Bereich kann sich die Entfaltung der Freiheit
entfalten. In einer Sphäre der menschlichen Verhältnisse heißt zu sein, frei zu sein. Es ist
die unserer Begegnung mit Musik, Kunst und Literatur.“

894 Nancy (1993), S. 47.
895 Bohrer [1981], S. 7.
896 Ebd.
897 Seel (2000), S. 9.
898 Gumbrecht (2010), S. 36.
899 Vgl. Thies (2013), S. 10f.
900 Ebd., S. 34.

258

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zeit-Wahrnehmung gerecht zu werden901. Gemäß dieser Differenzierung wären
die Seinsentbergungen Heideggers, die mystischen Überlegungen Wittgen-
steins und die Präsenztheorie im Allgemeinen als subjektive Weltbezüge einzu-
stufen, die eine Anthropologie der Innerlichkeit entwerfen.

Zusammenfassung

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich die Präsenztheorie mit einschlägi-
gen Differenztheorien den Umstand teilt, gewisse Grunddifferenzen setzen zu
müssen. Anders als die Hermeneutik, die Dekonstruktion oder die Systemtheo-
rie bezieht sich die Präsenztheorie jedoch nicht nur auf die Sinn-Dimension äs-
thetischer Prozesse, sondern auch auf die körperlich-emotionalen Aspekte äs-
thetischer Rezeption. Dieser Ansatz führt zu einer gewissen Überschneidung
mit der Rezeptionsästhetik, da beide Theorien neben dem zu analysierenden
Text auch den Rezipienten im Blick haben. Allerdings beschäftigt sich die Re-
zeptionsästhetik nahezu ausschließlich mit den kognitiven Sinnbildungsprozes-
sen eines impliziten Lesers, während die Präsenztheorie den emotionalen Kom-
ponenten eines idealen Rezipienten besondere Aufmerksamkeit schenkt. Hier-
aus ergeben sich gewisse Anknüpfungspunkte zur literaturwissenschaftlichen
Emotionsforschung, die sich systematisch und teilweise empirisch fundiert mit
den verständnisleitenden Aspekten von Stimmungen und Emotionen beschäf-
tigt. Die Präsenztheorie geht jedoch philosophisch betrachtet einen Schritt wei-
ter als die Emotionsforschung, indem sie sich vor allem exzeptionellen ästheti-
schen Erlebnissen widmet, die sie existenzphilosophisch durch eine negative
Metaphysik bzw. durch eine säkulare Mystik zu begründen versucht. Diese Her-
angehensweise stützt sich weniger auf empirische Befunde, sondern primär auf
phänomenologische Betrachtungen, die als Teil einer Anthropologie der Inner-
lichkeit aufgefasst werden können.

2.13.6

901 Ebd., S. 50f.

259

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Präsenzanalysen

Präsenzanalytische Vorarbeiten

Bevor diese Untersuchung anhand von drei ausführlichen Beispielanalysen die
Operationalisierbarkeit der Präsenztheorie erproben soll, lohnt es sich einen
kurzen Blick auf bereits bestehende Applikationsversuche zu werfen.

Spätestens seit dem Erscheinen von Hans Ulrich Gumbrechts Diesseits der
Hermeneutik (2004) ist der Präsenzdiskurs zunehmend in den Fokus verschiede-
ner Geistes- und Sozialwissenschaften gerückt, wie eine Auflistung der wichtigs-
ten Sammelbände zu diesem Themenkomplex verdeutlicht:

 
– Christian Kiening (Hg.) Mediale Gegenwärtigkeit. Zürich: Chronos 2007.
– Marco Baschera und André Bucher (Hg.) Präsenzerfahrung in Literatur und

Kunst. Beiträge zu einem Schlüsselbegriff der ästhetischen und poetologi-
schen Diskussion. München: Wilhelm Fink 2008.

– Tanja Prokic, Anne Kolb und Oliver Jahraus (Hg.) Wider die Repräsentation.
Präsens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender Kunst. München: Peter
Lang 2011.

– Hans Ulrich Gumbrecht und Florian Klinger (Hg.) Latenz. Blinde Passagiere
in den Geisteswissenschaften. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011.

– Sonja Fielitz (Hg.) Präsenz Interdisziplinär. Kritik und Entfaltung einer In-
tuition. Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2012.

– Christoph Ernst und Heike Paul (Hg.) Präsenz und implizites Wissen. Zur
Interdependenz zweier Schlüsselbegriffe der Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten. Bielefeld: transcript 2013.

– Bent Gebert und Uwe Mayer (Hg.) Zwischen Präsenz und Repräsentation.
Formen und Funktionen des Mythos in theoretischen und literarischen Dis-
kursen. Berlin: De Gruyter 2014.

– Irina Hron (Hg.) Einheitsdenken. Figuren von Ganzheit, Präsenz und Trans-
zendenz nach der Postmoderne. Nordhausen: Traugott Bautz 2015.

– Christiane Schildknecht und Irina Wutsdorff (Hg.) Präsenz und Text. Strate-
gien des Transfers in Literatur und Philosophie. Paderborn: Wilhelm Fink
2016.

 
„Der Begriff der Präsenz hat gegenwärtig (wieder) Konjunktur“902, wie Schild-
knecht und Wutsdorff schreiben, Kiening spricht sogar von „einer neuen Epo-
che des Präsenzdenkens“, die sich „in Kunst, Literatur und Musik seit den

3.

3.1

902 Schildknecht (2016), S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


1960er Jahren“ manifestiere903. Obwohl die vorliegende Arbeit durchaus der
These Kienings beipflichtet, der zufolge die Kunst der letzten Jahrzehnte das
Motiv der Präsenz verstärkt verhandelt hat, gilt es zu beachten, dass artistische
Strukturen bzw. artistische Strategien zur Erzeugung von Präsenz in allen Kunst-
formen, Gattungen und Epochen anzutreffen sind, wie vor allem die Beispiel-
analysen in Kiening (2007), Prokic et al. (2011) und Schildknecht/Wutsdorff
(2016) demonstrieren. Angesichts der methodologischen Ausrichtung der vor-
liegenden Untersuchung ist es sinnvoll, sich einige dieser Beispielanalysen ge-
nauer anzusehen, da diese aufzeigen, welche textuellen Phänomene im Zuge
einer Präsenzanalyse besonders relevant sein könnten.

Bisherige Applikationsversuche

Susanne Reichlin widmet sich in ihrer Analyse von Jörg Wickrams frühneu-
hochdeutschem Text Der Goldtfaden (1557) vor allem dem titelgebenden Objekt
der Geschichte904. Um der Grafentochter Angliana seine Liebe zu beweisen,
näht sich der aus einfachen Verhältnissen stammende Diener Lewfrid einen
goldfarbenen Faden, den diese ihm geschenkt hat, in seine Brusthaut ein und
schneidet ihn sich später wieder heraus, um ihn als Symbol seiner Liebe Anglia-
na zu übergeben. Diese radikale Handlung ermöglicht nach langem Span-
nungsaufbau erst die Kommunikation der Liebe beider Figuren, da Angliana
von diesem ‚unmittelbaren‘905 Ausdruck von Lewfrids Gefühlen überwältigt
wird. Lewfrids Aktion stellt für Reichlin einen Akt „mediale[r] Selbstüber-
schreitung“ dar, eine „Rezeptionssituation, bei denen der Rezipient überwältigt
ist und die Unterscheidung von Zeichen und Bezeichnetem aufgehoben zu sein
scheint“906.

Einschreibung von Zeichen in die Haut oder körperliche Einverleibungen
sind Erzählmuster, die in verschiedenen mittelalterlichen Textgattungen Unmit-
telbarkeit dar- und herstellen907 und als „kommunikative Setzungen aus dem
Nichts“908 eine „quasi-magische Wirkung“909 zu entfalten vermögen. Das prä-
sentische Potenzial des einverleibten Goldfadens hänge jedoch nicht nur mit
der dargestellten Körperlichkeit und Innerlichkeit zusammen, sondern vor al-
lem mit den „wiederholten medialen Aufladungs- und Verschiebungsprozes-

3.1.1

903 Christian Kiening: Mediale Gegenwärtigkeit. Paradigmen – Semantiken – Effekte. In:
Ders. (2007), S. 9-56, hier: S. 15.

904 Susanne Reichlin: Erzählen vom magischen Augenblick. Präsenzeffekte in Jörg Wick-
rams Goldtfaden. In: Kiening (2007), S. 207-224.

905 Vgl. ebd., S. 210.
906 Ebd., S. 211.
907 Vgl. ebd., S. 214.
908 Ebd., S. 215.
909 Ebd.

262

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sen“910, die ein semiotisches „Umcodieren“911 des sich nie verändernden Fadens
bewirken und so auf eine faszinierende Paradoxie verweisen:

Die Art und Weise des Zeigens und das Gezeigte sollen gleichzeitig dargestellt werden.
Dadurch fallen Selbstbezug und Selbsttranszendierung in eins und scheitern gleicher-
maßen aneinander. Doch scheitern sie nur in Bezug auf den Anspruch, eine Gleichzei-
tigkeit von Erzählen und Beschreibung des Erzählens zu ermöglichen. Performativ sind
sie äußerst erfolgreich. Der paradoxe Anspruch schafft eine Verdichtung, die die Szene
vom Rest der narrativen Handlung isoliert und die narrative Ereignishaftigkeit hervor-
hebt. Durch die Autoreflexivität werden somit nicht Verfahrensweisen ‚enthüllt‘, son-
dern Zeichenrelationen solange potenziert, bis ein Überschuss entsteht, der als mediale
Selbstüberschreitung – auf der Eben des discours – bezeichnet werden kann. (Reichlin
2007: 217)

Reichlin deutet semantische Überschüsse, mediale Paradoxa und selbstreflexive
Aporien somit als Präsenzpotenziale. Für sie ist mediale Gegenwärtigkeit ein
Phänomen, das „zugleich präsent ist und entzogen bleibt“912.

 
Ulrich Johannes Beil untersucht in seinem Artikel zu Sophokles Antigone drei
Textpassagen913: Erstens den Bericht des Wächters in der ersten Szene der Tragö-
die, der schildert, wie Antigone unerlaubterweise versucht hat ihren toten Bru-
der Polyneikes zu bestatten, zweitens die verstörenden Ausführungen des blin-
den Sehers Teiresias, der beim König Kreon das Bestattungsverbot für Polynei-
kes anprangert, und drittens das letzte Chorlied des Dramas, das den Gott Dio-
nysos heraufbeschwören soll.

Beim Bericht des Wächters betont Beil die Funktion des von Wind aufgewir-
belten Staubs, der dem Wächter eine klare Sicht auf die Ereignisse zunächst er-
schwerte. Statt die symbolischen und sinnstiftenden Aspekte des Staubs heraus-
zuarbeiten, wie in der Antigone-Forschung bereits vielfach geschehen, betont
Beil vor allem die stimmungserzeugende Komponente des Staubs, der in seiner
„Visualität und szenische[n] Raffinesse“914 eine Art Wahrnehmungsschleier bil-
de,

durch den hindurch wir das zwischen Abwesenheit und Anwesenheit changierende
Geschehen verfolgen und seine letalen Konsequenzen imaginativ erahnen können.
(Beil 2007: 152)

Der verstörende Monolog des blinden Sehers Teiresias, der die gegenseitige Zer-
fleischung wildgewordener Vögel bei Polyneikes Leichnam schildert und der

910 Ebd.
911 Ebd.
912 Ebd., S. 218.
913 Ulrich Johannes Beil: Bedecken, Beflecken, Beschwören. Präsenzeffekte in der Antigone

des Sophokles. In: Kiening (2007), S. 147-179. Obwohl es sich bei diesem Artikel um die
Analyse eines dramatischen Texts handelt, sind viele Thesen und Beobachtungen Beils
auch auf Prosatexte anwendbar.

914 Ebd., S. 151.

263

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


die ausbleibende Bestattung der verwesenden Leiche mit einem pervertierten
Brandopfer gleichsetzt, wird als ein bewusstes Amalgam von Bildbrüchen ge-
deutet, das in seiner Unzugänglichkeit eine „drastisch inszenierte Zerfleischung
des Sinns“915 darstelle. Diese ‚Sinnzerfleischung‘ entspreche einer Dekonstrukti-
on mit präsentischer Wirkung:

Die eleganten Unlesbarkeiten des dekonstruktivistischen Diskurses gewinnen hier, wo
Unlesbarkeit noch ihren Preis hat, eine ungeahnte, archaische Intensität. (Beil 2007:
160)

Das finale Chorlied des Dramas, dass den Gott Dionysos zur Lösung des Kon-
flikts heraufbeschwören möchte, zeichnet sich durch ein wahres Feuerwerk an
rhythmischen und rhetorischen Stilmitteln aus, die jedoch von der Tatsache
konterkariert werden, dass eine göttliche Intervention ausbleibt. Die vielen
daktylischen Verschränkungen, Alliterationen und Parallelismen machen je-
doch das sprachliche ‚Kommen‘ von Dionysos „Vers für Vers zum Ereignis“916

und schaffen so einen Präsenzeffekt, der
seine Wirksamkeit gerade darin [beweist], dass er das kontextuelle Wissen um die Ver-
geblichkeit des Liedes, das antike Zuschauer und moderne Leser teilen, jene latente
Ironie, vergessen lassen kann. (Beil 2007: 165)

Stimmungserzeugende Naturphänomene, sinnunterwandernde Katachresen
und sprachliche Eigendynamiken werden so als drei Strategien der Präsenzpro-
duktion in der antiken Tragödie ausgewiesen.

 
Sabine Schneider versucht wiederum in ihrem Aufsatz die präsentischen Aspek-
te einer Epoche herauszuarbeiten, der Karl Heinz Bohrer lange Zeit jegliches
Präsenzpotenzial abgesprochen hat917, nämlich des deutschen Realismus918.
Schneider untersucht hierzu beispielshaft Adalbert Stifters Roman Die Mappe
meines Urgroßvaters (1841). Dabei problematisiert sie vor allem Stifters poetolo-
gisches „Programm der Sänftigung“919, das sie als „die Einübung einer Welthal-
tung demütiger Versenkung in die Ordnung der Dinge“920 begreift. In der „mo-
nomanischen Stringenz von Stifters Schreiben“921 und in seiner Fokussierung
auf den Ding-Begriff sieht Schneider einen programmatischen Gegenentwurf
zur „subjektive[n] Verstörung“922 der sich anbahnenden Moderne. Dieses Ge-
genprogramm Stifters ist jedoch mit gewissen Widersprüchen verbunden, denn

915 Ebd., S. 160.
916 Ebd., S. 166.
917 Vgl. Bohrer (2003), S. 79, Mangold (2012) und Kapitel 2.7.2.
918 Sabine Schneider: Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne in der Erzählli-

teratur des 19. Jahrhunderts. In: Kiening (2007), S. 265-282.
919 Ebd., S. 267.
920 Ebd.
921 Ebd., S. 268.
922 Ebd.

264

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


[w]as Stifter damit obsessiv bearbeitet, ist der Versuch einer Logik des gelingenden Tex-
tes, dessen Gelingen seiner Selbstaufhebung gleichkäme. In Stifters lebenslangem
Werkprozess führt der aporetische Anspruch der Selbstpräsenz der Dinge zu einer
Sprachpurifikation und einer zunehmenden Reduktion erzählerischer Mittel, die be-
reits von den irritierten Zeitgenossen als eklatanter Verstoß gegen die Normen realisti-
scher Erzählweise wahrgenommen wurde. (Schneider 2007: 270)

Die impliziten Grundsätze der „Askese, Reinheit und Transparenz“923, die Stif-
ter aus diesem Anspruch ableitet, würden in Die Mappe meines Urgroßvaters zu
einer „stille[n] Dämonie der Dinge“924 führen. Im Text werde immer wieder das
„Stillleben des Plunders“ beschrieben,

aus dem das Leben ausgeflossen ist. Mit der Last ihres schlichten Daseins legen sie sich
als Afterdinge in klaustrophobischer Immanenz auf die Augen des Zurückgebliebe-
nen. Ein geisterartiges Schweigen geht von diesem visuellen Tableau toter Dinge aus.
(Schneider 2017: 274f.)

Der Protagonist und Erzähler des Texts, der eine Mappe mit der Lebensge-
schichte seines Urgroßvaters durchliest, beschreibt beispielsweise über viele Sei-
ten die Einrichtung seines eigenen Hauses, den Tod seiner Familie handelt er
hingegen in wenigen Zeilen ab. Schneider schreibt hierzu treffend:

An solchen Stellen werden die Entstehungskosten jenes Programms, die so sorgsam
verwischten Schmerzspuren an den Dingen sichtbar. Es tritt die melancholische Signa-
tur jener Präsenzhoffnungen hervor, die ihre immanente Dialektik, die das Lebendige
mortifiziert, um es zu bewahren, mit ausstellt. (Schneider 2007: 173)

Mit der monomanischen Verdrängung aller ungezügelten subjektiven Emotio-
nen entstehe in Die Mappe meines Urgroßvaters paradoxerweise eine „tiefe Melan-
cholie“925 und eine „Allpräsenz des Gestorbenseins“, in Zuge derer „selbst der
Urenkel als Archivar der Toten sich mit archiviert“926.

Der eigentümliche Präsenzeffekt von Stifters Texten ergibt sich laut Schnei-
der vor allem aus dem Widerspruch zwischen der Absicht, die Dinge der Welt
adäquat abbilden zu wollen, und einer Sprache, die sich im Zuge ihres reduk-
tionistischen Programms zu einer weltfremden, proto-modernistischen Spra-
che927 verselbstständigt:

Stifter wurde ein ‚Worthöriger wider Willen‘, in dessen Texten sich gegen die Bedeu-
tungsintention eine Sprachmacht artikuliert, bei der eine zur Abstraktion tendierende
laterale Ordnung der Sprache an die Stelle der proklamierten metaphysischen Ord-
nung tritt. (Schneider 2017: 271)

923 Ebd., S. 269.
924 Ebd., S. 273.
925 Ebd.
926 Ebd., S. 275.
927 Ebd., S. 272.

265

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Bei Stifter kann Präsenz somit als das Resultat einer sich monomanisch ver-
selbstständigenden, den eigenen Ansprüchen paradox zuwiderlaufenden Spra-
che begriffen werden.

 
Einen Text der klassischen Moderne behandelt hingegen Silvia Tiedtke in ihrem
Artikel zu Rainer Maria Rilkes Roman Die Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge (1910)928. In diesem Werk verfolgt der Protagonist und Erzähler Malte
das Projekt eines ‚neuen Sehens‘, einer neuen Art der ästhetischen Weltwahr-
nehmung, oder wie Tiedtke es ausdrückt, einer „Öffnung der Wahrnehmung in
die Präsenz“929. Diese „Poetik der Präsenz“ ist jedoch stets mit einer „Poetik des
Entzugs“930 verbunden, ein Phänomenzusammenhang, der sich paradigmatisch
im „Absenz-Phänomen schlechthin“931 offenbart, nämlich im Tod.

Dieser bildet das zentrale Motiv des Texts und manifestiert sich auf mannig-
fache Weise: Durch die Beschreibungen des qualvollen Todes von Maltes Vater,
durch gesellschaftskritische Ausführungen über das fließbandartige Massenster-
ben in Pariser Krankenhäusern, aber vor allem in Gestalt von subtilen ästheti-
schen Beobachtungen, wie zum Beispiel der Beschreibung ruinenartiger Mauer-
reste, die Entzug (Tod) und Präsenz (Dasein) gleichzeitig verkörpern. Diese
Mauerreste stehen dabei

weder für Maltes Innenleben, noch für ein rein äußeres Objekt, sie sind beides und kei-
nes von beiden. Im Gegensatz zu den ersten Aufzeichnungen lösen sich hier sowohl
Subjekt als auch Objekt auf und fallen zusammen. (Tiedtke 2011: 121)

Der Anblick und die poetische Beschreibung solcher Grenz-Objekte würden
die „eigentliche[n] Präsenzerlebnisse“932 Maltes bzw. des Lesers bilden. Ent-
scheidend ist dabei, dass während solcher Beschreibungen nicht Malte als ei-
gentlicher Akteur des Romans inszeniert werde, sondern das idiosynkratische
„Sprachmaterial“933, das seine präsentische Weltsicht erst konstituiert. Die Auf-
zeichnungen 11, 12 und 13 sind als Prosagedichte aufgebaut, die eine linear-
chronologische Erzählordnung zugunsten „von einzelnen (Präsenz-) Momen-
ten“934 sprengen.

Der interessanteste Aspekt der Aufzeichnungen liegt jedoch in der formalen
Begrenztheit des Texts. Denn der Tod, um den es in Rilkes Werk eigentlich
geht, ist der Tod Maltes. Eben dieser kann jedoch durch die Form des Tage-

928 Silvia Tiedtke: Präsenz der Immanenz und Präsenz der Absenz in Rainer Maria Rilkes
Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. In: Prokic et al. (2011), S. 104-131.

929 Ebd., S. 105.
930 Ebd.
931 Ebd.
932 Ebd., S. 118.
933 Ebd., S. 116.
934 Ebd., S. 117.

266

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


buchs nicht erzählt bzw. beschrieben werden, womit der eigene Tod, der eigent-
liche Tod, zu einer unerreichbaren Grenze wird:

Der Tod entzieht dem Text letztendlich jeglichen sicheren Grund: nämlich die Gewiss-
heit seines Endes. […] Der Tod, dem der Leser an dieser Stelle ausgesetzt wird, gewährt
nicht einmal mehr diese letzte Möglichkeit der Sinnzuschreibung. (Tiedtke 2011: 129)

Der Text verharre so durchgängig in einem „Zustand des steten Kommens und
des steten Entzugs“935, der einem „Zustand der Präsenz“936 gleichkomme. Vor
diesem Hintergrund können Rilkes Aufzeichnungen als eine Kritik an der „mo-
derne[n] Tendenz des Verbergens des Todes“937 aufgefasst werden, da ein sol-
ches Verbergen dem Tod seine unhintergehbare Unsagbarkeit raubt.

 
Eine postmoderne Verarbeitung des Todesmotivs bietet Vladimir Nabokovs
posthum erschienenes Romanfragment Das Modell für Laura (verfasst: 1977, ver-
öffentlicht: 2009), das Bernd Schneid nähert analysiert938. Schneid versucht da-
bei „das Scheitern und die Unabgeschlossenheit des Texts in Verbindung mit
dem Motiv des Todes und der Funktion des Autors zu zeigen“939. Nabokov
schrieb seinen Text auf 138 Karteikarten, die im Rahmen der posthumen Publi-
kation des Fragments in jedem Exemplar als entnehmbare Kopien enthalten
sind. Damit bekommt das Buch einen modellierbaren Charakter, was Schneid
dazu veranlasst, vom englischen Originaltitel (The Original Of Laura) das Akro-
nym TOOL (engl. ‚Werkzeug‘) abzuleiten und sowohl das Buch als auch den
Text als eine Art Werkzeugkasten zu betrachten940.

Die Handlung des Buches kreist um einen unzuverlässigen Erzähler namens
Philip Wild, der von der Schönheit einer Frau namens Flora fasziniert ist,
Selbstmordabsichten erkennen lässt und auf eine Geschichte über einen schrei-
benden Samurai stößt, der Harakiri begeht. Diese ehrenvolle Art des Selbst-
mords wird von Schneid sowohl als Metapher für unzuverlässiges Erzählen all-
gemein als auch für die Unabgeschlossenheit des Romans selbst gedeutet941.
Viele Elemente des Texts zeichnen sich durch spielerische bzw. verspielte Mehr-
deutigkeit aus, und Wilds Beschreibungen von Laura scheinen eine Parallelisie-
rung von Figurenkörper und Textkörper nahezulegen942, ebenso wie dessen Ab-
sicht, sich selbst aufzulösen, indem er sich das englische Personalpronomen „I“
auf den Körper schreibt und sich so (symbolisch) halbiert bzw. auslöscht. All

935 Ebd., S. 129f.
936 Ebd., S. 129.
937 Ebd., S. 126f.
938 Bernd Schneid: Der Selbstmord des schreibenden Samurai. Präsenz durch Absenz in

Vladimir Nabokovs Das Modell für Laura. In: Prokic et al. (2011), S. 159-181.
939 Ebd., S. 159.
940 Ebd., S. 176.
941 Ebd., S. 170.
942 Ebd., S. 164.

267

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


diese Elemente suggerieren eine allgemeine Lust an performativen Akten, die
Präsenz erzeugen sollen943:

Mit dem Fragmetstatus des Textes stellt sich die Aufgabe (an den Leser) den Roman als
TOOL zu verwenden. Eben das zu greifen, was heraussteht, um die Mannigfaltigkeit
von Erzählstimmen einer pekuniär-postum orientierten Lesart vorziehen zu können.
(Schneid 2011: 179)

Der Text unterwandere mit dieser Strategie die Subjekt-Objekt-Spaltung, da
Wild nicht wirklich als Erzählerfigur fungiere, sondern „das Erzählen ein eigen-
ständiges Universum einer Einheit zwischen Medium und Form“944 in TOOL
bilde. Präsenz sei daher vor allem „in der Einheit der Differenz zwischen Anwe-
senheit und Abwesenheit“945 zu suchen.

 
Als letztes Beispiel soll schließlich Irina Wutsdorffs Untersuchung zu Leo Tol-
stois Erzählung Der Tod des Iwan Iljitsch (1886) und zu Dostojewskis Erzählung
Die Sanfte (1876) betrachtet werden946. Beide Texte zeichnen sich ebenfalls
durch das Motiv des Todes aus, ihre Singularität liegt jedoch in der jeweiligen
Perspektivierung der Narration.

Tolstois Text beschreibt das Leben und den Tod des Gerichtsangestellten
Iwan, zunächst rückblickend durch eine interne Fokalisierung seines Freundes
Petr, der distanziert und zynisch Iwans Leben rekapituliert, und anschließend
durch eine interne Fokalisierung von Iwan selbst, der im Sterben liegend sein
Leben bereut. Diese zwei Perspektiven konterkarieren einander teilweise und
verschärfen so einen Gegensatz zwischen Innen und Außen947, also zwischen
dem Bewusstsein Iwans und der Kommunikation von und über die Person
Iwan Iljitsch. Eine Berührung seines Sohnes am Sterbebett löst in Iwan den
Wunsch aus, doch noch etwas zu tun bzw. etwas zu sagen, das sein Leben korri-
gieren und seine Seele noch retten könnte, aber der beabsichtigte Ausruf „Ver-
zeih!“ wird zu einem Versprecher („Geh durch!“), wodurch eine maximale Dis-
krepanz von Innen- und Außenwahrnehmung forciert wird. Dies fordere den
Leser auf zu reflektieren, „in welchem Verhältnis ein (auch körperliches) Erle-
ben von Präsenz und dessen Vermittlung zueinander stehen“948. Der ethisch-
moralische Konflikt Iwans und die Grenzen menschlicher Kommunikation all-
gemein bilden dabei in Tolstois Text präsenztheoretisch betrachtet eine Einheit:

943 Ebd., S. 176f.
944 Ebd., S. 180.
945 Ebd., S. 178f.
946 Irina Wutsdorff: Zur (Un)Möglichkeit der Erzeugung von Präsenz in literarischer Rede.

Produktives Scheitern in Tolstojs Smert‘ Ivana Il’ica (Der Tod des Ivan Il’ic) und Dostoevs-
kijs Krotkaja (Die Sanfte). In: Schildkecht und Wutsdorff (2016), S. 89-114.

947 Ebd., S. 99.
948 Ebd., S. 107.

268

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ethik und Medialität werden hier aufs Engste zusammengebunden und in ihrer Para-
doxalität ausgestellt. In Anknüpfung an Dieter Merschs Überlegungen wäre der
Schluss der Novelle dann ein Ort, an dem sich Präsenz im Modus des Paradoxen zeigt,
gerade weil sie nicht als unmittelbare präsentiert wird, sondern in ihrer Un-Mittelbar-
keit ausgestellt wird. (Wutsdorff 2016: 107)

Auch in Dostojewskis Die Sanfte wird mit dem Motiv des Todes erzählperspek-
tivisch originell verfahren. Die Erzählung besteht aus dem Selbstgespräch eines
Pfandleihers, dessen junge Ehefrau Selbstmord begangen hat. Der Pfandleiher
lässt seine Ehe und seine Schuld am Selbstmord der Frau auf distanzierte Weise
Revue passieren, indem er sich selbst zum Objekt seiner Narration macht. Die-
se Strategie scheitert jedoch, sobald seine Erzählung in der Gegenwart an-
kommt. Denn ab diesem Punkt

gibt es kein Ausweichen mehr vor den Folgen seines Handelns, zu dem sich nun auch
mit erzähltechnischen Mitteln keine Distanz mehr aufbauen lässt. Erzählendes Ich und
erzähltes Ich fallen in diesem Moment unhintergehbarer Gegenwärtigkeit zusammen.
(Wutsdorff 2017: 108)

Das Präsenzpotenzial von Tolstois Der Tod des Iwan Iljitsch und Dostojewskis Die
Sanfte ist also dort zu suchen, wo „beide Texte ihr Medium an Grenzen [füh-
ren]“949, also genau an den Stellen,

an denen sie das Scheitern von Textstrategien und damit das Paradoxe des eigenen Me-
diums wie auch der in diesem verhandelten Fragen nach Leben und Tod, Präsenz,
Wahrheit und Wahrhaftigkeit vor Augen führen. (Wutsdorff 217: 112f.)

Kritische Beurteilung

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die sechs skizzierten Beispielanalysen
vor allem zwei Sachverhalte verdeutlichen: Erstens scheint es in jeder Epoche
der Kunstgeschichte bestimmte Strategien zur Präsenzerzeugung zu geben, ob
in der Antike (Antigone), in der frühen Neuzeit (Der Goldtfaden), im Realismus
(Mappe meines Urgroßvaters, Der Tod des Iwan Iljitsch, Die Sanfte) oder in der Mo-
derne (Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge) bzw. in der Postmoderne
(Das Modell von Laura)950. Da die vorliegende Arbeit sich auf die Analyse litera-
rischer Texte konzentriert, wurden nur entsprechende Beispielanalysen näher
betrachtet. In den eingangs aufgelisteten Präsenz-Sammelbänden finden sich je-

3.1.2

949 Ebd., S. 112.
950 In der Sekundärliteratur liegen noch nicht für alle Epochen der Kunstgeschichte prä-

senztheoretische Beispielanalysen vor. Die sechs dargestellten Analysen legen jedoch na-
he, dass sich auch für Texte des Mittelalters, des Barocks, des Klassizismus oder der Ro-
mantik textuelle Strategien zur Produktion von Präsenz finden ließen. Man denke zum
Beispiel an die Blutstropfenszene in Wolframs Parzival, an die Leitmotive Carpe Diem
und Memento Mori im Barock, an Goethes ekstatischen Augenblick im Faust (‚Verweile
doch! du bist so schön‘) oder an die poetischen Transzendenzfantasien der Romantik.

269

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


doch auch fruchtbare Applikationsversuche für Bilder951 und Filme952, was für
eine intermediale Anwendbarkeit der Präsenztheorie spricht. Zweitens scheinen
die Strategien zur Produktion von Präsenz in ihrer Vielfalt nahezu unbegrenzt
zu sein. Komplexe Symbole (Der Goldtfaden), sprachliche Eigendynamiken (Die
Mappe meines Urgroßvaters), aporetische Multiperspektivität (Der Tod des Iwan Il-
jitsch), die Inszenierung sprachlicher Grenzen (Die Aufzeichnungen des Malte
Laurids Brigge, Die Sanfte), die Performanz autoreflexiver Schleifen (Das Modell
von Laura) oder das Todesmotiv (in allen Texten außer dem Goldtfaden) sind nur
einige von vielen Strategien, die intensive und mitunter unsagbare emotionale
Reaktionen seitens des Lesers hervorrufen können.

Diese methodologische Vielseitigkeit ist vor allem dem Umstand geschuldet,
dass alle sechs Literaturwissenschaftler bemüht sind, genuin dekonstruktivisti-
sche Interpretamente präsenztheoretisch umzudeuten bzw. um die Dimension
der Präsenz zu erweitern. „Umcodierungen“953 (Reichlin), „Zerfleischung des
Sinns“954 (Beil), „aporetische[r] Anspruch“955 (Schneider), „Poetik des Ent-
zugs“956 (Tiedtke), „Unabgeschlossenheit des Textes“957 (Schneid) oder „Schei-
tern von Textstrategien“958 (Wutsdorff) sind Wendungen, die ebenso gut als
Grundgerüst poststrukturalistischer Interpretationen fungieren könnten. Wie
in Kapitel 2.11.5 (‚Zwei Dimensionen, eine Theorie‘) erwähnt deckt die Prä-
senztheorie nicht nur Phänomene wie Präsenz, Performanz oder Responsivität
ab, sondern auch Phänomene wie Sinn, Repräsentation oder Intentionalität, da
Sinndimension und Präsenzdimension einander bedingen und beide gleicher-
maßen unerlässlich für einen adäquaten Umgang mit artistischen Werken sind.
Dieser Prämisse tragen die sechs Analysen Rechnung, wenn zum Beispiel davon
die Rede ist, dass die „eleganten Unlesbarkeiten des dekonstruktivistischen Dis-
kurses […] eine ungeahnte, archaische Intensität [gewinnen]“959 (Beil), wenn
eine „Poetik des Entzugs“ mit einer „Poetik der Präsenz“960 verquickt wird
(Tiedtke) oder wenn eine „Verschränkung von Wiederholung und Ereignishaf-

951 Vgl. Adrian Stähli: Die mediale Präsenz des Bildes oder: Was meinen wir eigentlich ge-
nau damit, wenn wir danach fragen, was ein Bild ist? In: Kiening (2007), S. 127-146.

952 Vgl. Margrit Tröhler: Die sinnliche Präsenz der Dinge oder: die skeptische Versöhnung
mit der Moderne durch den Film. In: Kiening (2007), S. 283-306, Alexander Schlicker:
Voir/Décevoir oder: Vom Erscheinen des Zwischenraums. Überlegungen zu einem Be-
griff der Präsenzeffektivität medialer Körperräume in Godards Détective. In: Prokic et al.
(2011), S. 245-269 oder Benedikt Steierer: ‚Deine Welt ist nicht real!‘ Überlegungen zu
Traum – Bewusstsein – Film und zur filmischen Produktion von Präsenz in Christopher
Nolans Inception. In: Prokic et al. (2011), S. 270-296.

953 Reichlin (2007), S. 216.
954 Beil (2007), S. 160.
955 Schneider (2007), S. 270.
956 Tiedtke (2011), S. 105.
957 Schneid (2011), S. 159.
958 Wutsdorff (2016), S. 112f.
959 Beil (2007), S. 160.
960 Tiedtke (2011), S. 105.

270

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tigkeit“961 (Reichlin) betont wird. Am deutlichsten tritt die multidimensionale
Prämisse der Präsenztheorie jedoch zutage, wenn dazu aufgefordert wird, „Prä-
senz in der Einheit der Differenz zwischen Anwesenheit und Abwesenheit zu
suchen“962 (Schneid).

Eine problematische Konsequenz dieses dekonstruktivistischen Hintergrunds
ist jedoch die starke Fokussierung aller sechs Autoren auf defizitäre Aspekte me-
dialer Vermittlung. Damit Präsenz entstehen kann, muss Sprache erst monoma-
nisch außer Kontrolle geraten (Die Mappe meines Urgroßvaters), an die Grenze
ihrer Textsorte stoßen (Die Aufzeichnungen des Male Laurids Brigge), irritierende
Bildbrüche betreiben (Antigone) narrative Perspektiven einstürzen lassen (Die
Sanfte), paradoxe symbolische Ansprüche generieren (Der Goldtfaden) oder sich
zu Tode reflektieren (Das Original von Laura). All diese Argumentationsstrategi-
en folgen implizit Dieter Merschs negativer Medientheorie und seinem Störungs-
Begriff, dem zufolge erst der (inszenierte) Zusammenbruch bestimmter Struk-
turen und der daraus resultierende Verweis auf die Unmöglichkeit medialer
Selbstvermittlung Präsenzerlebnisse zu schaffen vermag (vgl. Kapitel 2.9.3). Bei
Irina Wutsdorff wird Merschs Einfluss explizit erwähnt:

Entsprechend versteht Mersch Präsenz nun nicht, wie dies bei Gumbrecht tendenziell
der Fall ist, als Unmittelbarkeit, sondern unternimmt den Versuch, das Moment der
Medialität zu berücksichtigen, was allerdings nur in einer Bewegung des Paradoxen ge-
lingen kann: Denn insofern Präsenz eines Mediums bedarf, um sich zu zeigen, das Me-
dium aber im Moment der Mediation verschwindet, ist es wie dieses im Modus der
Negativität zu denken. (Wutsdorff 2016: 94)

Wie in Kapitel 2.9.3 dargelegt greift es aber zu kurz, Präsenzphänomene aus-
schließlich auf ‚Störungen‘, also auf Aspekte scheiternder Vermittlung, zu be-
schränken. Neben Katachresen, Subversionen und Aporien sind nämlich auch
Metaphern, Synthesen und Analogien, also Aspekte gelingender Vermittlung, in
der Lage eine rezeptionsästhetische Versunkenheit und damit einhergehende
Präsenzerlebnisse zu erzeugen, wie unter anderem Markus Rautzenberg über-
zeugend argumentiert963. Die negative Metaphysik und die säkulare Mystik der
Präsenztheorie entbergen sich nicht ausschließlich im Modus ästhetischer Ne-

961 Reichlin (2007), S. 218.
962 Schneid (2011), S. 178f.
963 Vgl. Rautzenberg (2009), S. 13: „Die Folgerung, ‚Kein Medium vermag seine Materialität

mitzuvermitteln, sowenig wie diese selbst tilgbar wäre‘, ist dann zu modifizieren: Die
Materialität eines Mediums ist nicht tilgbar, weil die Medialität des Mediums konstitutiv
an deren Materialität gebunden ist, die sich so noch vor jeder Vermittlung stets zeigt, ja
zeigen muss, damit überhaupt etwas als Medium fungieren kann, und zwar unabhängig
davon, ob es sich dabei um gelingende oder gescheiterte Mediatisierung handelt, da letztere Un-
terscheidung einem informationstechnischen Paradigma von Medialität verhaftet bleibt, mit
dem Medientheorie sich nicht begnügen kann. Der Unterschied innerhalb medialer Vollzü-
ge wäre dann nicht mehr zwischen Medium und ‚Amedium‘ (Präsenz, Materialität), son-
dern zwischen verschiedenen Formen von Alterität aufzuzeigen, die Mediation nicht nur
vollziehen, sondern im selben Maße auch verhindern und durch derartige Hinderungen

271

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


gativität, da auch originelle ‚harmonische‘ Vermittlungen eine Singularität evo-
zieren können, die auf die Unsagbarkeit des Dass, also auf die Unsagbarkeit der
Tatsache, dass Phänomene wie Singularität, Kunst und Welt überhaupt existie-
ren, verweist. Vor diesem Hintergrund erscheint die Präsenztheorie im Ver-
gleich zur Dekonstruktion als die weitreichendere Theorie. Die drei Präsenzana-
lysen der vorliegenden Arbeit werden daher versuchen, beiden „Formen von Al-
terität“964, also sowohl scheiternder als auch gelingender medialer Vermittlung,
gerecht zu werden.

Des Weiteren sollte erwähnt werden, dass sich die sechs behandelten Textana-
lysen hauptsächlich auf Begriffe und Konzepte von Gumbrecht und Mersch
stützen. Die drei folgenden Analysen werden hingegen auch auf Überlegungen
und Termini von Steiner, Nancy, Bohrer und Seel zurückgreifen, und zwar un-
ter Berücksichtigung der Problematisierungen und Präferenzen aus Kapitel
2.11.

Begründung der Textauswahl

Die skizzierten Beispielanalysen im vorangegangenen Kapitel haben gezeigt,
dass präsenztheoretische Ansätze über bestimmte Epochengrenzen hinaus An-
wendung finden können. Dennoch ist es kein Zufall, dass der Präsenzdiskurs
„gegenwärtig (wieder) Konjunktur“965 hat. Wie im Einleitungskapitel dieser Ar-
beit erwähnt, kann das verstärkte Interesse der Kunst und der Kunstwissenschaf-
ten an Phänomenen wie Gegenwärtigkeit, Unmittelbarkeit, Unsagbarkeit oder
Epiphanien als eine Reaktion auf die zunehmende Digitalisierung der Welt be-
griffen werden, die laut Gumbrecht „einer Fusion aus Bewusstsein und Soft-
ware“966 gleichkommt und deren Ideal laut Mersch „ein Denken ohne Leib, ein
Fühlen, Wahrnehmen, Handeln ohne Körper“967 ist. Da es gemäß Dietmar
Kamper jedoch zur Natur der Kunst gehört, „den Wahnsinn des selbstbezügli-
chen Geistes nicht mitzumachen“968, können vor diesem Hintergrund be-
stimmte Kunstwerke ab Mitte der 1990er Jahre – also in dem Zeitraum, in dem
das Internet zum neuen Leitmedium avancierte – als eine Gegenreaktion auf
die zunehmende Enkörperlichung und die damit einhergehenden ontologi-
schen Ungewissheiten der Digitalen Revolution aufgefasst werden.

3.2

andere Vollzüge wiederum ermöglichen. In dem Moment bricht die Dichotomisierung
von einem ‚unheimlichen‘ medialen Verblendungszusammenhang in der Transparenz
und einer ‚unverfüglichen‘ Opazität amedialer Präsenz zusammen.“

964 Ebd.
965 Schildknecht und Wutsdorff (2016), S. 19.
966 Gumbrecht (2011a), S. 15f.
967 Ebd.
968 Dietmar Kamper: Ästhetik der Abwesenheit. Die Entfernung der Körper. München: Wil-

helm Fink 1999, S. 117.

272

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Geisteswissenschaften haben auf diese Wandlungsprozesse zum einen
mit einem sogenannten body turn reagiert969, der sich verstärkt Phänomenen
wie Körperlichkeit und Verkörperung widmet, und zum anderen mit einem
mental turn, der nach einer langen Dominanz des linguistic turns in den Kunst-
wissenschaften nun zunehmend auf Erkenntnisse der philosophy of mind zurück-
greift970, die sich unter anderem mit Phänomenen wie der Interdependenz von
Körper und Geist sowie der Beschaffenheit bestimmter Emotionen beschäftigt.
Die Präsenztheorie kann als ein Resultat beider Strömungen betrachtet werden.

Wie in der Einleitung dieser Untersuchung erläutert, legen diese nahezu zeit-
gleich entstandenen Tendenzen innerhalb der Künste und der Kunstwissen-
schaften die Vermutung nahe, dass wir es mit dem Beginn einer neuen Kunst-
epoche zu tun haben könnten, für die bereits zahlreiche Begriffe vorgeschlagen
wurden, wie zum Beispiel ‚Neomoderne‘971, ‚Pseudomoderne‘972 ‚Hypermoder-
ne‘973, ‚Altermoderne‘974, ‚Digimoderne‘975, ‚Post-Postmodere‘976, ‚Metamoder-
ne‘977 oder ‚Performatismus‘978.

Obwohl bezüglich der genauen Konturen und Merkmale einer solchen Epo-
che noch kein Konsens besteht, suggeriert der parallele Anstieg präsentischer
Motive und Denkfiguren in Kunst und Kunstwissenschaft eine besondere Rele-
vanz der Präsenztheorie für die Gegenwartsliteratur der letzten 20 Jahre. Aus
diesem Grund wird sich die vorliegende Untersuchung mit drei Romanen be-
schäftigen, die innerhalb dieses Zeitraums veröffentlicht wurden: Rainald Goe-
tz’ Rave (1998), Helmut Kraussers UC (2003) und Wolfgang Herrndorfs Tschick
(2010).

Die Fokussierung auf das Medium der Literatur erfolgt, weil sich die Mehr-
heit der behandelten Präsenztheoretiker hauptsächlich diesem Medium zuwen-
det (Steiner, Nancy, Bohrer, Seel, Gumbrecht); einzig Dieter Mersch konzen-
triert sich überwiegend auf bildende Künste, artistische Aktionen und Musik.
Die epische Langform des Romans ist als Gattung besonders interessant, weil
sie zum einen besonders viel ‚Sprachmaterial‘ für ausführliche Beispielanalysen
liefert und zum anderen seit Jahrzehnten die mit Abstand meistgelesenste lite-
rarische Gattung darstellt.

Bei der Auswahl der spezifischen Werke wurde neben einer gewissen Be-
kanntheit bzw. Einschlägigkeit der Autoren vor allem auf eine größtmögliche

969 Vgl. u.a. Mersch (2010), S. 144.
970 Vgl. u.a. Schildknecht (2016), S. 19.
971 Vgl. Homscheid (2007).
972 Vgl. Kirby (2006).
973 Vgl. Lipovetsky (2005).
974 Vgl. Bourriaud (2009).
975 Vgl. Kirby (2009).
976 Vgl. Timmer (2010).
977 Vgl. Vermeulen und van den Akker (2010).
978 Vgl. Eshelman (2008).

273

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Unterschiedlichkeit der jeweiligen Texte geachtet, damit so verschiedene Strate-
gien zur Produktion von Präsenz beleuchtet werden können. Rave präsentiert
sich als autobiografischer Text, in dem Schrift als etwas zu Überwindendes in-
szeniert wird, während UC einen narrativ ineinander verschlungenen Metatext
darstellt, der Schrift als etwas sich Verselbstständigendes in Szene setzt. Tschick
wiederum wirkt auf den ersten Blick wie ein schlichter Jugendroman, entpuppt
sich bei genauerer Betrachtung jedoch als Plädoyer für eine spirituell aufgelade-
ne Weltsicht, in der Schrift und ihre spezifischen Effekte als etwas sich Ver-
schleierndes in Erscheinung treten. Die unterschiedliche Konzeption dieser drei
Werke soll zeigen, dass Präsenzeffekte durch verschiedenste, teilweise diametral
entgegengesetzte literarische Strategien erzeugt werden können.

 
Trotz der Unterschiedlichkeit dieser drei Texte und der daraus resultierenden
Vielfalt an Strategien zur Präsenzproduktion gilt es jedoch zu betonen, dass
nicht alle Präsenztheoreme, die im ersten Teil dieser Untersuchung ausführlich
dargestellt wurden, bei den folgenden Analysen in äquivalenten Umfängen
zum Einsatz kommen können. Die Lektüren der drei ausgewählten Texte sind
ausdrücklich als Testfälle zu verstehen, woraus sich – ganz im Sinne der Präsenz-
theorie – der Umstand ergibt, dass die Alterität der jeweiligen Textpassagen und
Textaspekte dem Analysierenden die Auswahl und den Umfang der zu applizie-
renden Präsenztheoreme vorgibt. Es ist daher unvermeidlich, dass einige Theo-
reme häufiger und ausführlicher zum Einsatz kommen werden als andere. Dies
schmälert jedoch keinesfalls den potenziellen analytischen Wert bestimmter
Theoreme, vor allem im Hinblick auf andere Werke der Literatur, des Films
oder der bildenden Künste.

Rainald Goetz: Rave (1998)

Hans Jörg Schäfer und Elke Siegel bezeichnen Rainald Goetz in ihrem 2006 er-
schienen Artikel als „one of the most prolific, discussed, and original writers in
contemporary German literature“979. Tatsächlich hat Goetz seit seinem spekta-
kulären Skandalauftritt beim Ingeborg-Bachmann-Preis 1983, bei dem er sich
mit einer Rasierklinge die Stirn aufschlitzte, zwischen den Romanen Irre (1983)
und Johann Holtrop (2012) Theaterstücke, Bildbände, Audio-Projekte und vor
allem zahlreiche längere Prosatexte veröffentlicht, die die Grenzen zwischen Re-
portage, Essayismus und Literatur verschwimmen lassen. Für sein Gesamtwerk
wurde Goetz 2015 mit dem Georg-Büchner-Preis ausgezeichnet, dem renom-
miertesten Literaturpreis im deutschsprachigen Raum. Im Rahmen dieser Eh-

3.3

979 Martin Jörg Schäfer und Elke Siegel: The Intellectual and the Popular: Reading Rainald
Goetz. In: The Germanic Review: Literature, Culture, Theory 3 (2006), S. 195-201, hier:
S. 195.

274

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


rung wurde der einstige Skandalautor von der Literaturkritik vor allem als
„Weltabschreiber“980, „rasender Protokollant unserer Gegenwart“981 oder als
„unablässige[r] Chronist des Hier und Jetzt“982 gelobt. Diese Formulierungen
hängen mit der Tatsache zusammen, dass Goetz selbst bereits in seinem Debüt-
text Subito, den er beim Bachmann-Preis 1983 mit blutender Stirn vortrug, „das
einfache wahre Abschreiben der Welt“983 als Desiderat seiner Poetik verkündete.

Ein naiver Realismus, der die vom Autor wahrgenommene Welt schlicht ‚ab-
schreibt‘ bzw. mittels Schrift ‚abbildet‘, wird der Komplexität von Goetz’ Texten
jedoch nicht ansatzweise gerecht, wie die Literaturwissenschaft immer wieder
betont hat. Eckhard Schumacher hebt diesbezüglich hervor, dass bei Goetz viel-
mehr „die andauernde Auseinandersetzung mit dem ‚Gebrauch der Sprache‘“
im Vordergrund steht und somit ein Schreiben, „das immer in der Gegenwart
verortet wird, aber nie auf unmittelbare Präsenz setzt, selbst wenn es diesen Ein-
druck wiederholt hervorruft“984. Der rezeptionsästhetische Eindruck unmittelba-
rer Präsenz erwächst bei Goetz also vor allem aus einer selbstreflexiven
Sprachskepsis, die keinem simplen ‚Abschreiben‘ der Wirklichkeit gleich-
kommt, sondern vielmehr einem „Sich-Abarbeiten an der Wirklichkeit der Ge-
genwart“985, wie Carsten Rohde es treffend ausdrückt. Das wichtigste Resultat
von Goetz’ vermeintlichem ‚Weltabschreiben‘ sei somit nicht etwa eine ‚Chro-
nik‘ seiner Gegenwart, sondern vielmehr „eine ästhetisch-phänomenologische
Fülle des Augenblicks“986. Präsenztheoretisch betrachtet stellen Goetz’ uner-
müdlichen Zeitprotokolle also keinen Selbstzweck dar, sondern in erster Linie
Instrumente zur Produktion von Präsenz987.

Goetz’ 1998 erschienene Erzählung Rave verhandelt dieses komplexe Verhält-
nis zwischen Sprachreflexion und Präsenzerleben auf besonders eindringliche

980 David Hugendick: Rainald Goetz: Der Weltabschreiber. In: ZEIT Online, 8.7.2015. On-
line: http://www.zeit.de/kultur/literatur/2015-07/rainald-goetz-buechner-preis-wuerdigu
ng (Zugriff: 16.2.2018).

981 Jürgen Kaube: Abfall für manche, Irritation für alle. In: FAZ, 11.7.2015. Online: http://w
ww.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abfall-fuer-manche-irritation-fuer-alle-zum-buech
nerpreis-fuer-rainald-goetz-13692616.html (Zugriff: 16.2.2018).

982 Lothar Schröder: „Büchners Lorbeer für Rainald Goetz“. In: RP Online, 9.7.2015. On-
line: http://www.rp-online.de/kultur/der-georg-buechner-preis-geht-an-den-61-jaehrigen-
rainald-goetz-aid-1.5224094 (Zugriff: 16.2.2018).

983 Rainald Goetz: Subito. In: Ders. Hirn. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, S. 9-21, hier:
S. 19.

984 Eckhard Schumacher: „Adapted from a true story.“ Autorschaft und Authentizität in Rai-
nald Goetz’ „Heute Morgen“. In: Text + Kritik 190: Rainald Goetz (2011), S. 77-88, hier:
S. 86.

985 Carsten Rohde: Heroismus der Verausgabung. Zum Werk von Rainald Goetz. In: Niko-
las Immer und Mareen van Marwyck (Hg.) Ästhetischer Heroismus. Konzeptionelle und
figurative Paradigmen des Helden. Bielefeld: transcript 2013, S. 199-219, S. 202.

986 Ebd., S. 205.
987 Vgl. hierzu Robert Hermann: Gegenwart vs. Augenblick: Zur Ästhetik von Rainald Goe-

tz anlässlich der Verleihung des Georg-Büchner-Preises 2015. In: Medienobservatio-
nen.de, 24.9.2015. Online: http:// (Zugriff: 16.2.2018).

275

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


und vielschichtige Weise, was den Text für die Zwecke dieser Arbeit sehr inter-
essant macht. Die folgenden Ausführungen sollen eruieren, mit welchen litera-
rischen Strategien der Text Präsenz-Augenblicke zu generieren vermag.

Schrift: das zu Überwindende

Rave wird im Klappentext als ein Buch beschrieben, das „Geschichten aus dem
Leben im Innern der Nacht [erzählt]“ und dabei den „Exzeß brutal Zerstörter
auf den ganz normalen täglichen Menschenstraßen“ (2)988 dokumentiert. Im
Zentrum des Buchs steht dabei die Techno-Szene der 1990er Jahre, die sich
durch eine zunehmende Beliebtheit elektronischer Tanzmusik989 und durch
den häufigen Konsum bewusstseinsverändernder Drogen auf entsprechenden
Veranstaltungen, sogenannten Raves, auszeichnet.

Unzulänglichkeit der Sprache

Der autodiegetische990 Erzähler des Texts „Rainald“ (29) gibt an, ein Buch über
seine Rave-Erfahrungen schreiben zu wollen (17). Dieses Vorhaben erweist sich

3.3.1

a.

988 Zitiert wird nach Rainald Goetz: Rave. Erzählung [1998]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2001.

989 An dieser Stelle sei angemerkt, dass der Begriff ‚Techno‘ zwar umgangssprachlich oft als
Synonym für Electronic Dance Music (kurz: EDM) verwendet wird, im Grunde jedoch
nur eines von vielen spezifischen Genres elektronischer Tanzmusik beschreibt. Techno
zeichnet sich vor allem durch monotone, mechanische und mitunter ‚kalt‘ wirkende
Rhythmen, Strukturen und Klangfarben aus, die das Wesen moderner technischer Ap-
parate mimetisch nachzubilden versuchen. Weitere wichtige Genres elektronischer Tanz-
musik sind vor allem Trance, House und Drum and Bass. Zu den jeweils populärsten Sub-
genres dieser Stile zählen unter anderem Hardcore Techno und Minimal Techno, Progressive
Trance und Psychedelic Trance, Deep House und Tropical House, sowie Techstep und Neuro-
funk. Vgl. hierzu vor allem das achte Kapitel von Nick Collins, Margaret Schedel und
Scott Wilson: Electronic Music: Cambridge Introductions to Music. Cambridge: Cam-
bridge University Press 2013. Da Rave allerdings nicht auf Differenzierungen dieser Art
verweist und die Forschungsliteratur den Terminus ‚Techno‘ wiederholt als Metapher zur
Beschreibung der spezifischen Ästhetik dieses Texts verwendet, werden auch im Rah-
men dieser Analyse die Begriffe ‚Techno‘ und ‚elektronische Tanzmusik‘ synonym ge-
braucht.

990 Zur Untersuchung narratologischer Aspekte wird in dieser Arbeit auf die Terminologie
von Gérard Genette zurückgegriffen. Vgl. Gérard Genette: Die Erzählung. Übers. von
Andreas Knop. Mit einem Nachwort von Jochen Vogt. Überprüft und berichtigt von Isa-
bel Kranz. 3., durchgesehene und korrigierte Aufl. Paderborn: Wilhelm Fink 2010. Die
Berücksichtigung und Kommentierung der Sekundärliteratur erfordert an einigen Stel-
len jedoch auch einen Gebrauch der Terminologie von Franz K. Stanzel: Typische For-
men des Romans. 12. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1993 einzugehen. Eine
gute Gegenüberstellung beider Theorien und Terminologien liefern vor allem Matías
Martínez und Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. 10., überarbeitete und
aktualisierte Aufl. München: C.H. Beck 2016.

276

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


jedoch als schwierig, da sich aus den intensiven Einzelerlebnissen der Party-
nächte scheinbar kein authentischer Plot destillieren lässt, wie folgende Passage
verdeutlicht:

Wir wollten einen Film machen über unser Leben, über das Feiern, die Musik, wie al-
les wirklich ist.

Aber wie war alles wirklich?
Ich sehe mich noch bei Wolli sitzen, und seitenweise hackten wir unsere Listen und

Ideen in den Computer – nur an zwei Stellen blieben wir immer wieder hängen und
kamen nicht weiter. Und daran scheiterte schließlich auch der ganze Film: an der
Handlung und an den Drogen.

Es gab ja keine Handlung. Das war der Witz. (23)

Die Einsicht, dass sich die subjektive Intensität eines Raver-Lebens in einer tra-
ditionellen narrativen Struktur mit Anfang, Mitte und Ende nicht abbilden
lässt, wird später im Text noch einmal bekräftigt:

Generell kann man sagen, daß der ganze Bereich der Welt der Drogen und der Musik
auch noch nicht im entferntesten erschöpfend oder auch nur befriedigend, zumindest
mal ausreichend realistisch ins Kino gekommen ist. Es ist das der Moment, wo Wolli
die Idee hat, daß das vielleicht unsere Berufung sein könnte, diesen Film zu machen.
Und ich sofort sage: und mit welcher Handlung? Wo willst du die Handlung für so
einen Film herkriegen, wo es einfach keine gibt in echt? (169)

Passagen dieser Art stellen poetologisch betrachtet Metareflexionen dar, die auf
eine allgemeine Unzulänglichkeit des Mediums Sprache verweisen, nämlich auf
die Unmöglichkeit der unmittelbaren Wiedergabe subjektiver Erlebnisse:

Man müßte die Sprache von ihrer Mitteilungsabsicht frei kriegen können. Daß die
Schrift nur noch so ein autistisches, reines, von der Zeit selbst diktiertes Gekritzel wä-
re, Atem. Jenseits des Todes. Aber auf dessen Eintreten muß sie dann warten, um Text
zu werden.

Schade ist das. (262)

Die Formulierung „jenseits des Todes“ korrespondiert in diesem Zusammen-
hang mit Jean-Luc Nancys präsenztheoretischem Todesbegriff (vgl. Kapitel 2.6.2).
Denn für Nancy ist der Tod eine Metapher für Repräsentation und Sinnbildung
im Allgemeinen:

Death is the absolute signified, the sealing off of sense. It is the name, but ‘to be born’
is the verb. […] It is certainly neither false nor excessive to say that all production of
sense – of a sense making sense in this sense – is a deathwork. (Nancy 1993: 3)

Der Prozess der Verschriftlichung eindringlicher Erlebnisse wird in Rave immer
wieder als ein Antagonist der unmittelbaren Präsenz problematisiert, wodurch
„die Sprache selbst“ 991 zum entscheidenden Aspekt des Texts wird. Einige Stel-

991 Andreas Wicke: ‚Brüllaut, hyperklar‘. Rainald Goetz’ Techno-Erzählung ‚Rave‘. In: Text +
Kritik. Heft 190: Rainald Goetz (2011), S. 41-51, S. 41.

277

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


len in Rave zeugen von einem aussichtslosen, geradezu Wittgenstein’schen „An-
rennen an die Grenze der Sprache“ (PU: 68):

Man hat ja den Herausschaffer um sich und in sich, er heißt: die Sprache, und fängt
ganz leise an, mit seinem „Sch schsch … – “. Aber dann bricht es und krachts und rum-
pelts und ratterts heraus: der „brr–“-Bruch der Sprache, gesprochen, ein „ah … – “. Ein
Erstaunen im Außen, ein Nicken, ein Ja. Ja, ich –. Ach was!, faucht es zurück, erzürnt,
im Rachen, brutal das machen: „ch!chch!“. – Was denn? – Die Worte, die Krächzer, die
Brecher, die krass sich raus machen sich raus machen lassen, ins Offene, gelbe, giftgel-
be des „e“. Verstehe, versteh. – Verstehen: den Schluß der Sprache verstehe ich schlecht.
Vielleicht den Ort mit den Worten gewechselt haben und schließlich durch das Verste-
hen woanders stehen? (254)

Sprache bzw. Schrift erscheint vor diesem Hintergrund als ein Phänomen, das
es programmatisch zu überwinden gilt. Um dies zu bewerkstelligen, orientiert
sich die sprachliche und strukturelle Gestaltung von Rave an Merkmalen der im
Text thematisierten elektronischen Tanzmusik. Das Resultat wirkt auf den ers-
ten Blick wie eine „Technoprosa“992, die Goetz zu einem „DJ-Autor“993 werden
lässt.

Literarisches Djing

Rainald Goetz stellt dem Beginn seiner Erzählung ein Schwarz-Weiß-Foto von
sich mit dem berühmten deutschen DJ Sven Väth voran (11), das beide in der
Lobby eines Plaza-Hotels zeigt, wie einem Schriftzug an der Wand zu entneh-
men ist. Väth sitzt vor einem Schreibtisch und tippt auf einer Tastatur, die mit
einem Laptop verbunden ist, während Goetz neben ihm steht und konzentriert
auf den kleinen Monitor des Laptops blickt. Das Foto suggeriert dem Betrach-
ter so buchstäblich eine ‚enge Zusammenarbeit‘ von Literatur und elektroni-
scher Musik, wie ein griffiges Zitat aus Rave verdeutlicht: „You play the music –
I write the book.“ (26). Im Buch selbst wird das Medium der Musik als „ein ab-
solutes Menschendaseinsexistential“ (155) bezeichnet und mit Rückgriff auf
heidnische Motive geradezu kultisch verehrt:

Hinter ihm, über ihm, um ihn: da waren jetzt ganz groß die Sound-Gewalten aufge-
standen, diese riesigen Geräte, die in ihm ineinander donnerten, übermenschengroß.
Er schaute hoch, er nickte und fühlte sich gedacht vom Bum-bum-bum des Beats. Und
der große Bumbum sagte: eins eins eins – (18f.)

b.

992 Rohde (2013), S. 200.
993 Andreas Wicke: Nacht und Diskurs. Novalis’ Hymnen an die Nacht (1800) und Rainald

Goetz’ Nachtlebenerzählung Rave (1998) – Versuch eines Vergleichs. In: Der Deutschun-
terricht 5 (2002), S. 75-79, hier: S. 79.

278

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Der Text inszeniert auf diese Weise eine „romantische Apotheose der Musik“994

und verklärt Techno zu einem Medium, „in dem sich Gefühle und Innerlichkei-
ten genuin und unmittelbar ausdrücken“995 können. Diese Denkfigur deckt
sich mit George Steiners Ausführungen in Von realer Gegenwart, die der Musik
eine fundamentalontologische Bedeutung zuschreiben:

Ich glaube, daß der Bereich der Musik im Zentrum des Bereichs der Sinnerfahrung des
Menschen steht, des Zugangs des Menschen zu metaphysischer Erfahrung […] In unse-
rer Fähigkeit, in Musik Form und Sinn zu komponieren und darauf zu reagieren, liegt
das Mysterium der Conditio humana begriffen. Die Frage ‚Was ist Musik?‘ könnte sehr
wohl eine Variation der Frage sein: ‚Was ist der Mensch?‘ (Steiner 1990: 16)

Des Weiteren bildet Musik für Steiner neben dem Schweigen die einzige Mög-
lichkeit, die unsagbare Performanz des Seins bzw. das mystische „Gefühl der
Welt als begrenztes Ganzes“ (TLP: 6.45) zum Ausdruck zu bringen:

In der Vision der frühen Wittgenstein – und ‚Vision‘ ist der am wenigsten ungenaue
Begriff – ist das existentielle Reich ‚jenseits der Sprache‘, sind die Kategorien empfun-
denen Seins, zu denen nur das Schweigen (oder die Musik) Zugang ermöglichen, we-
der fiktiv noch trivial. Im Gegenteil: Sie sind eigentlich die wichtigsten, lebensverwan-
delnden Kategorien, für die der Mensch empfänglich ist. (Steiner 1990: 139)

Rave knüpft an diese Vorstellung von Musik als einem artistischen Primärmedi-
um an, indem der Text die medialen Spezifika elektronischer Tanzmusik bis zu
einem gewissen Grad mimetisch nachzubilden versucht. Dies zeigt sich schon
in den ersten Sätzen der Erzählung:

… – kam mir in Zeitlupe entgegen. Ich schaute, wollte, ging und dachte.
Ich hatte ein angenehmes Gefühl.
Ich könnte mich ja vielleicht schon entscheiden. (17)

Goetz’ Text beginnt mit einer Kombination aus Auslassungspunkten und Ge-
dankenstrich, auf die ein elliptischer, subjektloser Satz folgt. Auf diese Weise
wird der Eindruck erzeugt, dass der Text und die Schrift ‚aus dem Nichts‘ kom-
men, ähnlich wie der Beat eines Technosongs, der plötzlich einsetzt. Das an-
schließende Tetrakolon („Ich schaute, wollte, ging und dachte.“) beschleunigt
den Rhythmus des Texts staccatoartig, ehe durch eine Anapher („Ich“) eine ge-
wisse Gleichmäßigkeit einkehrt. Diese Gleichmäßigkeit wird aber jäh durch
mehrere Einschübe durchkreuzt:

„Jetzt ist der Führerschein weg, jetzt schreibe ich schnell das Buch.“

Wirr: Dann stand ich mitten in der Musik. – Schub.

994 Sandro Holzheimer: „Ich stehe da genau in der Mitte.“ Musikalische Poetik zwischen
Präsenz und Repräsentation in Rainald Goetz’ Rave (1998). In: Andrea Bartl (Hg.) Tran-
sitträume. Beträge zur deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Augsburg: Wißner 2009,
S. 191-212, hier: S. 191.

995 Ebd.

279

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Laarmann hatte sich sofort die Filmrechte an der Schütte-Saga gesichert, für irgendeine
Phantasiesumme. Das Geld war eh aus, die Konten gesperrt und die Karten eingezo-
gen. (17)

Die Anführungsstriche des ersten Satzes signalisieren eine direkte Rede, es
bleibt jedoch unklar, ob hier der Erzähler oder eine andere Figur spricht. Der
zweite Satz wird einer Figur namens „Wirr“ zugeordnet. Aufgrund des Doppel-
punkts wird hier auf Anführungsstriche zur Markierung der direkten Rede ver-
zichtet. Der dritte Einschub scheint schließlich wieder dem autodiegetischen
Erzähler zu gehören. Diese narrative Gestaltung erinnert an die Technik des
Samplens, bei der kurze Ausschnitte eines anderen musikalischen Stücks in
einen Song – teilweise arrhythmisch – eingebaut werden996. Der Einschub
„SWEET KONFUSION“ (17), der zentriert und in Majuskelschrift aus dem
Textgefüge hervorsticht, erweckt den Eindruck, als solle hier ein besonders mar-
kantes und lautes Sample betont werden.

Diese grafische und inhaltliche Fragmentierung korrespondiert mit der
eklektischen Artifizialität eines Techno-Songs, der in der Regel aus verschiede-
nen Tonspuren und Samples besteht, die sich dynamisch abwechseln. Der häu-
fige Einsatz von Aposiopesen im Text entspricht dabei einem sogenannten
Break, einem abrupten Wegbrechen aller Tonspuren:

Gehalten vom Gehämmer.
Dann sah ich, wie sie mit ihr –
Und drehte mich –
Und lauter neue Blicke. Ich lachte, weil –
Ich weiß nicht so genau –
Und drehte mich um. „Was ist denn?“
Ach so, ja, ja, Gut.
Okay. (18)

Der Text generiert durch die erwähnten Strategien eine eigentümliche Ästhetik,
die Johannes Windrich pointiert als „literarisches Djing“997 bezeichnet.

Rauschen der Schrift

Die auf der ersten Seite grafisch herausgehobene Phrase „SWEET KONFUSI-
ON“ (17) evoziert jedoch nicht nur ein besonders prägnantes musikalisches
Sample, sondern benennt präsenztheoretisch betrachtet auch die spezifische
Stimmung, die Goetz’ Text erzeugt, nämlich die einer angenehmen Verwirrung.

c.

996 Vgl. hierzu auch Moritz Baßler: Der deutsche Pop-Roman. Die neuen Archivisten.
2. Aufl. München: C.H. Beck 2005, S. 143, der neben Rainald Goetz auch dem Pop-Lite-
raten und DJ Thomas Meinecke die Technik des literarischen Samplens attestiert.

997 Johannes Windrich: TechnoTheater. Dramaturgie und Philosophie bei Rainald Goetz
und Thomas Bernhard. München: Wilhelm Fink 2007, S. 271.

280

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Im Text selbst ist diesbezüglich von einer angenehmen „Wirrnis“ (31) die Rede,
die sich rezeptionsästhetisch betrachtet nicht nur aus der fragmentierten Form
des Texts speist, sondern auch aus metareflexiven Widersprüchen dieser Art:

Und ich dachte, in einzelnen Worten: „Wirrnis, – Komma, Gedankenstrich – , Dop-
pelpunkt: ANGENEHM. Ausrufezeichen!“ Es war mir jetzt aber im Moment zu an-
strengend, das genau so auch zu notieren. Durch das Nicht-Notieren allerdings wieder-
holte sich die ganze „Wirrnis-angenehm“-Wortfolge mit allen Satzzeichen-Bezeich-
nungs-Wörtern mehrmals ausdrücklich im Innern des Kopfes, irgendwo im Hirn. Bis
ich es bemerkte.

„Du lachst?“
„Ja, ich – egal.“
„Wie?“ (31)

Diese Passage entwirft eine aporetische Situation: Der Erzähler Rainald denkt
über die mögliche Gestaltung einer Verschriftlichung seiner Gedanken nach,
einschließlich der spezifischen Interpunktion. Aufgrund der grammatikalisch
korrekten Wiedergabe dieser Gedanken durch den Text wird dem Leser diese
Interpunktion jedoch in doppelter Form präsentiert, „in einzelnen Worten“
und in Gestalt der entsprechenden Zeichen („Wirrnis, – Komma, Gedanken-
strich – , Doppelpunkt:“). Dieser Umstand ist in doppelter Hinsicht wider-
sprüchlich: Zum einen ist es psychologisch äußerst unrealistisch, dass jemand
mit seiner inneren Denkstimme Satzzeichen laut ausspricht, und zum anderen
verweist die oben zitierte Passage auf eine Diskrepanz zwischen Denken und
Schrift. Denn indem die „in einzelnen Worten“ gedachten Satzzeichen des Er-
zählers durch die entsprechenden Zeichen grafisch noch einmal realisiert wer-
den, obwohl Rainald seine Gedanken explizit nicht notiert, erscheint die vorlie-
gende Schrift des Texts als eine selbstständige Entität, die unabhängig vom Wil-
len und von den Gedanken des Erzählers operiert. Die für den immersiven Re-
zeptionsprozess entscheidende Illusion, dass die rezipierte Schrift deckungs-
gleich mit den Gedanken des intern fokalisierten Erzählers ist, wird so gebro-
chen, was gemäß Dieter Mersch einer medial selbstinszenierten Störung gleich-
kommt (vgl. Kapitel 2.9.3).

Die ‚Wirrnis‘, die solche Störungen rezeptionsästhetisch bewirken können,
wird jedoch von der mitreißenden phonetischen und rhythmischen Dynamik
des Texts oftmals ‚angenehm‘ überblendet, so wie viele andere Sinnbildungs-
prozesse in Rave. Unter diesem Gesichtspunkt lassen sich mit Rückgriff auf
Martin Seel vier verschiedene Arten des literarischen Rauschens in Goetz’ Text
identifiziert (vgl. Kapitel 2.8.4):

Ein referentielles Rauschen liegt vor, wenn semantische Bezüge so sehr verun-
klart werden, dass eine Sinnbildung nicht mehr möglich ist, wie zum Beispiel
in folgendem Abschnitt, in dem völlig unklar ist, auf wen sich das Personalpro-
nomen „er“ bezieht und welchen Figuren die jeweiligen Aussagen und Gedan-
ken zuzuordnen sind:

281

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Tief unten, im finsteren Bergwerk der Au, im Rackern, Ackern, Frieden schaffen. Er
lag da im Schlaf.

Verzweifeltes Gezappel –
Viele Mädchen –
Sowas tue ich bestimmt nicht.
Eine Freundin hat sie aber vorhin an der Türe schon gesehen, völlig offen.
Nur war der Fall gar nicht eingetreten.
Sie hatte vielleicht davon keine Ahnung.
Vielleicht sei ihm der simple Wink –
Sie würde sich –
Er wäre schon betrunken? (25f.)

Phonetisches, rhythmisches und logisches Rauschen lassen sich anhand folgender
Passage gemeinsam illustrieren:

Stunden später: Die Erinnerung an den Geruch des meernahen Sandbodens. Der Park-
platz. Der ferne, fettgütige Basswummbeat, der sagte: hier sind wir endlich richtig.
Und wie in diesem Moment, mit jedem Schlag und Herzschlag mehr, mit jedem Lun-
genzug, mit jedem Atem-ja und -nein, mit jedem Puls und Lidschlag und mit jedem
Schritt noch immer mehr, mit einem Mal und wie in Zeitlupe rapide explodierend,
diese Pille mit sagenhafter Macht zu wirken begonnen hatte. Wie allein schon der Weg,
diesen Parkplatz entlang, da hinter, Richtung Strandbar, mir wie eine große, würdige,
wunderbare Wanderschaft vorkam, die ruhig auch noch paar Stunden oder Tage dau-
ern könnte, von mir aus gesehen, so angenehm war jetzt die nächtliche Luft hier, der
hell funkelnde Himmel und das Lockende der Vorfreude. Und wie das anhielt, in ge-
nau dem Augenblick, und dauerte, und ich nicht verweilen wollte, sondern dachte:
weitergehen, so schön, und weiterging. Mit jedem Schritt, mit jedem Bum, das Bum
bum bum, das Federn spürte, das uns federte bei Gehen. Den Wohlgeruch um uns,
den Pinienboden, der da war, die Party, die uns näher kam. Und vor uns da, jetzt schon
passiert: die neue frische Zeit.

Kurzer Blickwechsel mit Olaf: ohne Worte, oder?
Absolut. Der Hammer.
Einfach geil. (152f.)

Zwei Doppelpunkt-Konstruktionen am Anfang und am Ende der Beschreibung
klammern das Beschriebene ein. Zwischen diesen Klammern folgt der Text
einer gewissen Klimax, indem Relativsätze und staccatoartig aneinandergereihte
Adverbiale die einzelnen Sätze immer weiter anschwellen lassen, wodurch ein
rhythmisches Rauschen erzeugt wird, das Abbildungsproblematiken und andere
Aspekte inhaltlicher Natur zweitrangig werden lässt.

Zwischen den ersten beiden Doppelpunktkonstruktionen beginnen alle drei
Sätze mit einem Artikel („Die Erinnerung […]“, „Der Parkplatz.“, „Der ferne
[…]“), wodurch der Laut [d] alliterativ wiederholt wird. Diese Alliteration wie-
derholt sich gegen Ende des Zitats: „Den Wohlgeruch […], „den Pinienboden,
der da […]“, „die Party, die da“. Weitere Wiederholungsfiguren, die zu einem
phonetischen Rauschen des Texts beitragen, sind vor allem der häufige Gebrauch
der Wörter ‚und‘, ‚wie‘, ‚mit‘, und ‚jedem‘, sowie der Kombinationen ‚und wie‘
und ‚mit jedem‘. Hinzu kommen Alliterationen wie „würdige, wunderbare

282

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Wanderschaft“, Figura etymologica wie „das Federn […], das uns federte“ und
Onomatopoetika wie „das Bum bum bum“.

Ein logisches Rauschen entsteht hingegen durch die Frage „ohne Worte, oder?“,
die dem poetischen Wortreichtum der eben analysierten Passage rückwirkend
ihre Daseinsberechtigung abzusprechen scheint, ebenso wie die lapidaren Äu-
ßerungen „Der Hammer.“ und „Einfach geil.“, die antiklimaktisch die lyrische
Qualität der vorangegangenen Sätze konterkarieren.

Diese Beispiele verdeutlichen, dass Rave trotz gewisser mimetischer Aspekte
vor allem auf genuin literarische Mittel setzt, um ein Rauschen des Texts und
einen Leserausch seitens des Rezipienten zu bewirken. Die „Herstellung eines
‚Sounds‘“998 bei Goetz erfolgt somit nicht durch ein simples Nachbilden musi-
kalischer Merkmale, sondern vor allem durch „das Ausspielen der Eigengesetz-
lichkeiten von Schrift gerade im Unterschied zu den anderen Künsten“999.
Denn wie Carsten Rohde richtig schreibt, kann ein „words per minute“ niemals
einem „beats per minute“1000 entsprechen, weshalb die als Primärkunst verklär-
te Techno-Musik in Rave nur oberflächlich betrachtet als strukturbildendes Ele-
ment fungiert, wie auch Albert Meier betont:

Goetz’ schreiben lässt sich insofern als Versuch beschreiben, der Eindringlichkeit von
Musik gleichzukommen, ohne sich auf deren Mittel einzulassen und zu diesem Zweck
auf genuin sprachliche Instrumente verzichten zu müssen. Eine Mimesis der Materiali-
en, die auf Richtigkeit der Abbildung befragt werden könnte, ist damit nicht ange-
strebt; es geht um eine Art Parallelwelt der Literatur, die gerade deshalb mit der Le-
benswirklichkeit zu harmonisieren vermag, weil die Differenz von Poesie und Realität
nie verwischt wird. (Meier 2007: 177)

Musik fungiert in Rave somit eher als ein ästhetisches Sehnsuchtsmotiv, an dem
sich die Schrift abarbeiten kann. Das literarische Rauschen, das dabei entsteht,
stellt keine Selbstüberwindung der Schrift im Sinne einer metaphysischen
Transzendenz dar, auch wenn der Text einen solchen Prozess immer wieder her-
aufbeschwört. Die körperlich-emotionale Intensität der im Text beschriebenen
Musik-, Tanz- und Drogenerlebnisse kann mittels Schrift nicht deckungsgleich
reproduziert werden. Die Unsagbarkeit der spezifischen Intensität dieser Erleb-
nisse kann jedoch evoziert werden, indem das Medium der Schrift an seine

998 Anna Opel: Sprachkörper. Zur Relation von Sprache und Körper in der zeitgenössi-
schen Dramatik – Werner Fritsch, Rainald Goetz, Sarah Kane. Bielefeld: Aisthesis 2002,
S. 87-131, hier: S. 88.

999 Albert Meier: Realismus abstrakter Art. Rainald Goetz’ transironische Poetik. In: Ivar
Sagmo (Hg.) Moderne, Postmoderne – und was noch? Frankfurt a.M.: Peter Lang 2007,
S. 175-184, hier: S. 178.

1000 Carsten Rohde: German Pop Literature. Rolf Dieter Brinkmann and what came after.
In: Arthur Williams et al. (Hg.) German-Language Literature Today: International and
Popular? Bern: Peter Lang 2000, S. 295-308, hier: S. 305. Vgl. hierzu auch Baßler (2005),
S. 146: „Meßbare musikalische Kriterien wie Geschwindigkeit (etwa: beats per minute)
sind ja kaum auf Prosa übertragbar.“

283

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Grenzen getrieben wird, wie in den oberen Beispielen angedeutet1001. Goetz
selbst schreibt dazu in Jahrzehnt der schönen Frauen (2001)1002 treffend:

Ich finde schon, dass ‚Rave‘ ein Buch über die Nacht ist, das paar Sachen fasst und
trifft. Aber jeder WIRKLICHE Rave ist natürlich tausend-, milliardenfach mal mehr, in
jeder Hinsicht: mehr Worte, mehr Wahrheit, mehr Menschen, mehr Musik, mehr Le-
ben, mehr Bier, mehr Meer. […] Die Schrift kann, gerade im Gegensatz zum Bild, ganz
wenig, sie ist wirklich ein trauriger Krüppel. Aber für den, der die Schrift liebt, ist die-
ser traurige, der Welt hinterherhinkende Krüppel das Inbild des richtigen Lebens. […]
Es ist das Leben des Schreibers eben ein Leben im Geist, ein Totenleben von Anfang
an. Blödsinn, sagt der Nachtlebenaktivist und zeigt stolz seine Wunden vor, seinen von
Drogen, Glück und Sex zerstörten Körper. Und die Popliteratur schaut sich diese Ge-
gensätze an und nimmt sich einmal alles bitte, danke. (Goetz 2001: 176f.)

Es sind also vor allem die „Gegensätze“, die mimetischen und medialen Störun-
gen und Grenzbewegungen, die der ‚toten‘ Schrift Leben einhauchen und aus
der Not dieses chronisch ‚hinterherhinkenden‘ Mediums eine Tugend machen.
Denn durch explizite Metareflexionen und durch phonetisches, rhythmisches,
referentielles und logisches Rauschen vermag es die Schrift, auf die phänome-
nologischen Bedingungen seiner Performanz und seiner Wirkung zu verweisen,
also auf das, was Dieter Mersch die Materialität medialer Zeichen nennt. Diese
Materialität kann rezeptionsästhetisch immer mit dem Erlebnis einer Amediali-
tät einhergehen, also mit einem Sich-Zeigen der Tatsache, dass kein Medium
seine eigene Medialität mitzumediatisieren vermag, was dem Rezipienten in
letzter Instanz das Wunder und die Unhintergehbarkeit seines eigenen wahr-
nehmenden Körpers vor Augen führt. Auf diese Weise schließt sich der Kreis
zwischen den unsagbareren körperlich-emotionalen Präsenzerlebnissen des Ra-
vers Rainald und den unsagbaren körperlich-emotionalen Präsenzerlebnissen
eines idealen Lesers, die durch das Rauschen der Schrift in Rave produziert wer-
den. Diese präsenztheoretischen Überlegungen entsprechen auch den drei
Grundbedeutungen des englischen Verbs ‚to rave‘1003:

 
1. Talk incoherently, as if one were delirious or mad.
2. Speak or write about someone or something with great enthusiasm or admi-

ration.
3. Attend a rave party.
 
Es sind also nicht nur die Figuren in Rainald Goetz Erzählung, die ‚raven‘, son-
dern auch die Sprache des Texts selbst, die durch ihre delirante Form und ihren
enthusiastischen Inhalt einen ‚Rave‘ betreibt. Da eine solche Ästhetik deutlich

1001 Dieser Meinung ist auch Holzheimer (2009), S. 209: „Nur so, indem jegliche starre Poe-
tik an der Darstellung oder Imitation von Musik scheitert, reüssiert der Text.“

1002 Rainald Goetz: Jahrzehnt der schönen Frauen. Berlin: Merve 2001.
1003 Oxforddictionaries.com. Online: Vgl. https://en.oxforddictionaries.com/definition/rave

(Zugriff: 18.2.2018).

284

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


von den Erzählkonventionen eines herkömmlichen Romans abweicht, verwun-
dert es nicht, dass Goetz für seinen Text die unspezifische Bezeichnung „Erzäh-
lung“ bevorzugt (7).

Epochen-Remix

Der sprachliche ‚Rave‘ von Goetz’ Text beschränkt sich jedoch ästhetisch be-
trachtet nicht nur auf Phänomene wie literarisches Rauschen oder performative
Störungen, sondern betrifft auch die Refunktionalisierung und Vermischung
von Merkmalen verschiedenster literarischer Epochen, die im Sinne der musi-
kalischen Thematik des Texts als Remix bezeichnet werden können.

Transironsiche Romantik

In der Sekundärliteratur wird immer wieder auf Merkmale der Romantik in Ra-
ve verwiesen. Erste Hinweise für einen solchen Befund liefern zum Beispiel ein
Foto von einem Meeresstrand mit imposanter Wolkenformation (93), das dem
zweiten Teil des Texts vorangestellt wird und die Landschaftsmalerei von Caspar
David Friedrich anklingen lässt, der sehnsuchtsvolle, kryptische Satz „Komm
her, Sternschnuppe“ auf der Rückseite des Buchs oder pathetische und anti-
quiert anmutende Formulierungen wie „Silbrig schimmerte das leuchtende Ge-
schmeide.“ (18) oder „Es war die Zeit der Lindenblütentage.“ (ebd.). Zudem
stellen sowohl Andreas Wicke als auch Sandro Holzheimer Parallelen zwischen
Goetz’ Nachtleben-Erzählung und der frühromantischen Poetik von Novalis1004

fest. Betont wird dabei neben der bereits thematisierten „Apotheose der Mu-
sik“1005 vor allem „eine echte Sehnsucht“1006 nach dem, was Carsten Rohde als
eine „Ästhetik der Verschmelzung, der willentlichen Hingabe“1007 bezeichnet.
Das Motiv der passivischen Einswerdung mit der angepriesenen Musik ist in
Goetz’ Text in der Tat nicht zu übersehen: „Er schaute hoch, er nickte und fühl-
te sich gedacht vom Bum-bum-bum des Beats. […] Er war jetzt selber die Mu-
sik. (19). Einige Passagen in Rave formulieren sogar eine Art apersonale, auto-
nome Kommunikation der Musik und aller mit ihr verbundenen Objekte:

Im Techno-Comic sollten die Argumente zum Beispiel von Enzymen oder Elektronen
vorgebracht werden, und dementsprechend blitzschnell und winzig könnten sie folg-
lich ausgetauscht werden, untereinander. Oder die Dialoge würden zwischen den Baß-
boxen und der Nebelmaschine hin und her gehen oder zwischen verschiedenen Glä-
sern, Getränken und Lichtern. (30)

3.3.2

a.

1004 Vgl. Wicke (2002) und Holzheimer (2009).
1005 Holzheimer (2009), S. 191.
1006 Wicke (2002), S. 78f.
1007 Rohde (2013), S. 2017.

285

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Beschreibungen dieser Art korrespondieren mit Dieter Merschs präsenztheore-
tischem Wechselspiel zwischen Responsivität und Alterität, in dem das wahrneh-
mende Subjekt sich willentlich einem passivischen, nicht-intentionalen Wahr-
nehmungsmodus hingibt, in dem wahrgenommene Objekte und Phänomene
als überwältigende und somit aktivisch anmutende Alteritäten erscheinen kön-
nen (vgl. Kapitel 2.9.2). Das Resultat eines solchen Wahrnehmungsmodus, der
sich auch mit Heideggers Ausführungen zur Gelassenheit und zur Gegnet deckt
(vgl. Kapitel 2.3.5), ist eine erlebte Überwindung bzw. Verwindung des Subjekt-
Objekt-Paradigmas, die mit einem exzeptionellen und immer wieder überra-
schenden Gefühl der Unverborgenheit des Seins, der präsentischen Einheit von
Ich und Welt einhergeht:

Da war es wieder mal der Moment, in dem dieses spezielle Extrem kurz die Wahrheit
war:

daß in jedem alles da ist,
daß jeder alles weiß,

und daß man das manchmal spürt und äußerst selten merkt, wie es sich auch noch
nach außen äußert, auf eine immer wieder unerwartete Art. (257)

Präsenzmomente dieser Art werden in Rave ähnlich wie bei Wittgenstein und
Heidegger als ein „Staunen“ über das Dass der Welt, also über die ephemere Per-
formanz unsagbarer Präsenz beschrieben:

Das war sozusagen unser Glücksgedicht. Gemeint war damit ein Erstaunen, eine Be-
wunderung für das Überwältigende, Umwerfende, das simpel und unspektakulär eben
doch irgendwie Monumentale der Momente, in denen man drin war, die durch einen
durch gingen, der Ausdruck des Gefühls, daß man es sich totaler und abgefahrener gar
nicht vorstellen konnte und noch nie erlebt hatte usw usw.

Großes Staunen also, große Ratlosigkeit.
Wo bin ich, was war das?
Hm?

Der Zustand danach: uff. (253)

Dieses Zitat zeigt jedoch auch, dass pathetische und aus Sicht des ausgehenden
20. Jahrhunderts antiquierte Schwärmereien dieser Art in Rave häufig mit sa-
loppen Formulierungen ironisch gebrochen werden, wie zum Beispiel mit der
plumpen Interjektion „uff“ oben oder mit der infantil anmutenden Onomato-
poesie „Badum, Badum“ in folgendem Auszug:

Über Gerechte und Ungerechte scheinte die Sonne also hin, mit ihrem Atomlicht,
scheinte und schaute sie jedem in die Augen hinein, leuchtete tief hinunter, jedem ins
Herz.

Dunkel rauscht da das Blut hinein, schießt in die Lunge, erfrischt dich dort schnell,
und wird schon wieder, angesogen vom Herz, hellrot hinausgepumpt, im stampfenden
Takt des Lebens – Badum, Badum –, den überall süchtig nach Sauerstoff hungernden
Zellen des Körpers zu. (99)

286

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Während man in der Thematisierung sprachlicher Grenzen und in der Sehn-
sucht nach einer mystischen Einheit von Subjekt und Welt durchaus gewisse
Gemeinsamkeiten zwischen Rave und der Frühromantik erkennen kann, lässt
sich sagen, dass die Parallelen zwischen Goetz und Novalis vor allem dort en-
den, wo das postmoderne Spiel mit Hochkultur und Popkultur beginnt:

Doch die genannten Merkmale ergeben kein geschlossenes Bild, es handelt sich um
ein virtuoses Spiel mit Sprach- und Stilelementen; Goetz jongliert mit umgangssprach-
lichen Wendungen und konterkariert sie mit intellektuellen Bildungsallusionen, seien
sie biblischer, philosophischer oder literarischer Provenienz. […] der romantische Ges-
tus bleibt ungebrochen, solange der Kontext fehlt, erst im Zusammenhang kommt der
Eindruck des Ironischen auf. (Wicke 2002: 78)

Wicke bezeichnet „intellektuell-ironische Persiflage[n]“1008 dieser Art als
„postromantisch […], da hier im Gegensatz zur Neuromantik um 1900 das
postmoderne Spiel mit romantischen Elementen hinzutritt“1009.

Das Präsenzpotenzial, das von Rave ausgeht, erschöpft sich jedoch nicht in
einem simplen ‚Spiel‘ zwischen romantischem Pathos und postmoderner Iro-
nie, wie auch Albert Meier erkennt, der diesbezüglich einen Schritt weitergeht.
Goetz gelinge es nämlich

‚unter dem einen Hauptnenner Gegenwart‘ den Dualismus von ‚ironisch‘ vs. ‚uniro-
nisch‘ [zu] transzendieren. Anders gesagt: Rainald Goetz schreibt so, dass die üblichen
Ironie-Signale offensichtlich sind und die Diagnose ‚Ironie‘ doch in die irre führt.
(Meier 2007: 176)

Meier betont, dass es Goetz in seiner Poetik weder um einen romantischen Es-
kapismus noch um eine zynische Dekonstruktion romantischer Topoi geht,
sondern vor allem

um die Intensivierung der poetischen Sinnlichkeit, der ästhetische Brüche als starke
Reize dienen, um auf diese Weise die Affirmation des Lebens in der Gegenwart zu leis-
ten. (Meier 2007: 182)

Da eine solche Affirmation der Gegenwart sowohl über das romantische als
auch das postmoderne Konzept von Ironie hinausgeht, definiert Meier dieses
ästhetische Verfahren als „‚transironisch‘ […], da es die romantische Ironie tran-
szendiert, um einen neuen Wirklichkeitsbezug zu gewährleisten“1010. Aus prä-
senztheoretischer Sicht ist dieser Lesart zuzustimmen, da es dem Erzähler Rai-
nald in Rave weder um eine Flucht in die ferne Vergangenheit oder in eine uto-
pische Zukunft geht, wie den deutschen Frühromantikern, noch um eine intel-
lektuell-distanzierte Bloßstellung romantischer Mystik, wie bei einigen Postmo-
dernisten. Es geht vielmehr um „Gegenwartskult und ‚Jetzt-Eschatologie‘“1011,

1008 Wicke (2002), S. 78f.
1009 Ebd., S. 79.
1010 Meier (2007), S. 182.
1011 Wicke (2002), S. 76.

287

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


also um Phänomene, die mit einem responsiven Wahrnehmungsmodus, mit
einem präsentischen Erleben alteritärer Phänomene und mit einer temporären
Verwindung des Subjekt-Objekt-Denkens einhergehen.

Abstrakter Realismus

Ein weiterer Begriff mit literaturhistorischem Hintergrund, der neben der Ro-
mantik oft mit Rave in Verbindung gebracht wird, ist der Realismus1012. Dies
liegt neben vielen Realismus-Postulaten in anderen Texten von Goetz1013 vor al-
lem an bestimmten Stellen in Rave, die einen gewissen Purismus der Sprache
fordern:

Ein Text soll kein Geheimnis haben. Er sollte nichts verschweigen, was er selbst von
sich selbst her weiß. Diese Maxime ist hilfreich, um gegen eventuell sich einschleichen-
de, obskurantistische Poetisierungen und Scheintiefgründigkeiten gezielt vorgehen
und sich zur Wehr setzen zu können.

Sag alles, was du weißt.
So klar und simpel, wie es geht. (209)

Doch noch im gleichen Atemzug wird problematisiert, ob und wie eine solche
Reinheit und Unverborgenheit der Sprache überhaupt zu bewerkstelligen sei:

Die Frage ist nur dauernd: wann, wo, und wie kann dieses ALLES in welchen Portio-
nen und Teilchen, und an welcher Stelle genau gesagt werden? Und zwar möglichst so,
wie es sich gerade so ergibt, praktisch automatisch, als würde es sich von sich selbst her
sagen. (209)

Die Maxime, dass sich alles möglichst „von sich selbst her sagen“ sollte, erinnert
mehr an die Phänomenologie eines Edmund Husserls (vgl. Kapitel 2.13.4) als
an ein simplistisches und ideologisierendes „Abschreiben der Welt“1014, wie es
Goetz noch in Subito gefordert hatte. Carsten Rode spricht diesbezüglich von
einem

Realismuskonzept, das in einem phänomenologisch-neutralen Sinne die gesamte sinn-
lich-physische wie geistig-ideelle Wirklichkeit des Menschen abzubilden beansprucht.
(Rohde: 2013: 204)

Obwohl sich der Erzähler Rainald als aktiver Leser des Systemtheoretikers und
Husserl-Kritikers Niklas Luhmann zu erkennen gibt (215), sprechen nahezu alle

b.

1012 Vgl. vor allem Meier (2007) und Ulrich Plass: Realismus und Vitalismus. Rainald Goetz
und seine Kritiker. In: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 170: Insze-
nierungen von ‚Intensität‘ und ‚Lebendigkeit‘ in der Gegenwartsliteratur (2013),
S. 39-53.

1013 Vgl. vor allem Sascha Seiler: „Das einfache wahre Abschreiben der Welt“. Pop-Diskurse
in der deutschen Literatur nach 1960. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2006,
S. 274-306.

1014 Goetz (1986), S. 19.

288

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


poetologischen Selbstreflexionen in Rave für einen negativen Realismusbegriff,
der sich vor allem der Unsagbarkeit bestimmter Phänomene widmet:

Man müßte die Sprache von ihrer Mitteilungsabsicht frei kriegen können. Daß die
Schrift nur noch so ein autistisches, reines, von der Zeit selbst diktiertes Gekritzel wä-
re, Atem. Jenseits des Todes. (262)

Gegen einen ‚traditionellen‘ Realismus spricht auch die Tatsache, dass der Klap-
pentext von Rave zwar „Geschichten aus dem Leben im Inneren der Nacht“ (2)
ankündigt, was eine spezifische, detaillierte und lebensnahe Narration im Stile
einer Milieustudie erwarten lässt, dann aber kaum Details aus dem Leben der
einzelnen Figuren verrät und stattdessen auf ein immer größeres, diffuses Arse-
nal von Vor- und Spitznamen setzt, wie vor allem folgende Passage verdeutlicht:

An der Bar: alle. Mehr oder weniger alle. Olaf, Anki, Martina, Helli, Sassy, Tommy,
Susu, Daniela, Nilly, Virginia, Caro, Kathi, Sasha, Wirna, Silvie, Änni, Dominik, Clau-
di, Daniel Sue. Bitte Bier. Danke. Hallo Bob, Kathrin, Cambis, Keiwan, Robert, Pata,
Kerstin, Daniel, Thomas, Susi von den Stämmen und die kleine Susi und Fabienne
und Natalie und Ales und Felix. Ich geh mal tanzen. Hallo Moritz! Rebecca! Wieder an
der Bar: bitte mehr Bier. Hallo Alex, Sarah, Jerome, Alia, Jenny, Katja, Steffen, Michel,
Hartwig. Hallo David, Dorle, Upstart, Monika, Lester, Barbara, Aroma, und Roy steht
da plötzlich da. „Hallo Roy! – „Hallo Rainald!“ (70)

Der Text entwickelt so neben dem Erzähler selbst keine Figuren, die zu einer
identifikatorischen Lektüre einladen, und auch über den Erzähler Rainald er-
fährt der Leser von Rave eher wenig1015. Es geht dem Text also weniger um indi-
viduelle Schicksale, sondern vielmehr um einen „Realismus abstrakter Art“1016,
der vor allem die Grenzen sprachlicher Abbildbarkeit und die Unsagbarkeit
körperlich-emotionaler ‚Realität‘ thematisiert:

Eine Mimesis der Materialien, die auf Richtigkeit der Abbildung befragt werden könn-
te, ist damit nicht angestrebt; es geht um eine Art Parallelwelt der Literatur, die gerade
deshalb mit der Lebenswirklichkeit zu harmonisieren vermag, weil die Differenz von
Poesie und Realität nie verwischt wird. (Meier 2007: 177)

Der ‚Realismus abstrakter Art‘, den Rave auf diese Weise betreibt, ist nichts Ge-
ringeres als ein Realismus der Präsenz. Indem der Text sich explizit an der Reali-
tät erlebter Ekstasen abarbeitet und die unüberwindbaren Grenzen sprachlicher
Abbildbarkeit offen thematisiert, bewahrt er sich seine Authentizität. Statt der
Abbildung bzw. Reproduktion der emotionalen Lebenswirklichkeit eines Ra-
vers versucht Goetz’ Erzählung durch Metareflexionen und durch literarisches
Rauschen eine Eigenproduktion von Präsenzmomenten zu betreiben, die die
spezifischen Qualia des abzubildenden Raver-Innenlebens als faszinierende,

1015 Vgl. Elmar Wortmann: Zwischen Affirmation und Distanz: Rainald Goetz’ „Rave“ und
Botho Strauß’ „Die Fehler des Kopisten“ im Vergleich. In: Literatur im Unterricht 1
(2005), S. 39-48, hier: S. 41.

1016 Meier (2007), S. 177 und Schumacher (2011), S. 86. Beide zitieren mit dieser Wendung
aus Rainald Goetz: Dekonspiratione. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, S. 138.

289

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


aber letzten Endes unsagbare Alterität evoziert. Daher ist dem theorielastigen
dritten Teil von Rave auch ein Stilleben-Foto im Stile der Realismusmalerei vor-
angestellt (183), das ein leerstehendes Zimmer mit Stuhl, Tisch und vielen be-
schriebenen Blättern zeigt, die entweder an der Wand hängen oder auf dem Bo-
den liegen. Denn Goetz’ abstrakter Realismus zeigt keine ‚echten Menschen‘,
sondern die Präsenz des Schreibens selbst.

Avantgardistische Popliteratur

Wie bereits im vorangegangenen Kapitel erwähnt, zeigt das Foto, das dem ers-
ten Teil von Rave vorangeht, Rainald Goetz und den DJ Sven Väth in einem Pla-
za-Hotel (11). Neben der Romantik und dem Realismus wird so bereits vor Be-
ginn des Texts auf die Ästhetik bzw. auf die Textgattung verwiesen, mit der Goe-
tz am häufigsten in Verbindung gebracht wird, nämlich auf die sogenannte Pop-
literatur1017. Dieser Begriff wird seit den 1990er in Deutschland vor allem mit
einem „leicht konsumierbaren, eingängigen ‚Sound‘“1018 assoziiert, der sich in-
haltlich

an der Ästhetik der kommerziellen Jugendkultur, Medien- und Warenwelt orientiert
und archivierend, kritisch, ironisch und/oder affirmativ auf diese bezogen bleibt. Sie
adaptiert deren Vokabular (Markennamen, Musiktitel) und thematisches Repertoire
(Fernsehen, Popmusik, Prominente) und repräsentiert, in Absetzung von der vergan-
genheits- und problemorientierten Nachkriegsliteratur, inhaltlich die Alltags-, Jugend-
und Gegenwartskultur seit den späten 1960er, besonders aber seit den 1990er Jahren.
(Baßler 2007: 123)

Auf den ersten Blick scheinen viele dieser Merkmale auf Rave zuzutreffen. Der
Text nennt mehrfach Clubs, die in den 1990er Jahren in München etablierte
Marken für feierlustige Raver waren, wie zum Beispiel das Babalu (56), das P1
(65) oder den Pulverturm (88). Außerdem werden Musikzeitschriften wie Raveli-
ne (57) oder die Spex (60) erwähnt, ebenso wie der einst beliebte deutsche Mu-
siksender Viva (60) oder Großveranstaltungen wie die Popkomm in Köln (156)
oder die Love Parade in Berlin (172). Erfolgreiche DJs wie Westbam (81) und
Sven Väth (128) bleiben auch nicht unerwähnt, ebenso wie die Musikgruppe
Mr. President (259) und ein Song der Girlgroup Tic Tac Toe (41). Die Nachtle-
ben-Exzesse von Rainald und seinen Freunden im Text stellen außerdem ge-
samtgesellschaftlich betrachtet keine besondere Rarität dar und gehören vor al-
lem für Großstädte wie München, Köln oder Berlin gewissermaßen zum Alltag.

c.

1017 Vgl. Rohde (2000), Rohde (2013), S. 200, Seiler (2006) und Rainald Goetz: Jahrzehnt
der schönen Frauen (2001), S. 176f.: „Blödsinn, sagt der Nachtlebenaktivist und zeigt
stolz seine Wunden vor, seinen von Drogen, Glück und Sex zerstörten Körper. Und die
Popliteratur schaut sich diese Gegensätze an und nimmt sich einmal alles bitte, danke.“

1018 Moritz Baßler: Pop-Literatur. In: Jan-Dirk Müller (Hg.) Reallexikon der deutschen Lite-
raturwissenschaft. Bd. 3. Berlin: De Gruyter 2007, S. 123-124, hier: S. 123.

290

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Des Weiteren betreibt Rave eine für Popliteratur typische Vermischung von
Hoch- und Unterhaltungskultur, indem beispielsweise ein Drogendealer na-
mens Dark im Rahmen seiner (fiktiven) Habilitation Philosophen und klassi-
sche Musiker mit einem DJ-Duo in Einklang bringen will:

Seither trug sich Dark mit der Absicht, in seiner Habilitationsschrift über Basic Chan-
nel die Kunst der Gesellschaft von Luhmann mit Adornos nachgelassenem Beethoven-
Buch zu versöhnen. (22)

Gegen eine Gleichsetzung von Rave mit den bekanntesten Texten der 1990er-
Popliteratur, wie zum Beispiel Christian Krachts Faserland (1995), Benjamin von
Stuckrad-Barres Soloalbum (1998) oder Benjamin Leberts Crazy (1999), spre-
chen jedoch einige Aspekte. Zum einen besitzt Goetz’ Text wie bereits erwähnt
keine stringente Handlung, sondern stellt vielmehr eine achronologische, asso-
ziative und mitunter delirante Aneinanderreihung von Einzelszenen und Ex-
kursen dar. Zudem zeichnet sich die Sprache des Buchs durch eine fast schon
lyrisch anmutende Gestaltung und durch zahlreiche Metareflexionen aus. Expe-
rimentelle und exzentrische Konzeptionen dieser Art sind für die Pop-Literatur
der 1990er Jahre eher untypisch und weisen deutliche Züge einer Avantgarde
auf1019, wie unter anderem Lutz Hagestedt feststellt1020:

Die mit Goetz vertrauten Leser dürften eigentlich von ihm gar keinen durchgeschrie-
benen, auktorial oder personal erzählten Roman erwarten, da er nie einen solchen ge-
liefert hat und er es sich geradezu als Verdienst anrechnen lassen darf, tradierte Formen
für seine ‚Parallelpoesie‘ aufgebrochen zu haben. Avantgarde ist Goetz vor allem des-
halb, weil er das tradierte Repertoire zerbricht und diskutiert: Erzählweisen des Diskur-
siven sind hier entstanden, literarische Räsonnements, die sein Œuvre unverwechselbar
machen. (Hagestedt 2011: 117)

Auch Martin Jörg Schäfer und Elke Siegel heben den avantgardistischen Cha-
rakter von Goetz’ Texten hervor:

Although Goetz’s texts make use of genre attributions such as novel, play, essay, prose,
or poetry, they constantly blur the border between these genres, while also transgress-
ing the line between literature and other media. Goetz thereby stands in the tradition
of twentieth-century experimental or avant-garde movements that tried to open litera-
ture to the sphere of the nonaesthetic, or “life.” (Schäfer und Siegel 2006: 196)

1019 Baßler (2007), S. 123 betont zwar, dass die Realisierung des „leicht konsumierbaren,
eingängigen ‚Sound[s]‘“ der Pop-Literatur „von bewußt kunstloser Prosa (Parataxe oder
prädikatlos elliptische Reihungen, sozial codierte Schlagwörter und Namen) über
feuilletonistische Verfahren bis hin zu (an der Technik des Disc-Jockeys geschulter)
Montage-Technik“ reichen kann, grenzt dieses Spektrum jedoch explizit von „einer an
erschwerenden Avantgarde-Verfahren orientierten E-Literatur“ ab.

1020 Lutz Hagestedt: Avantgarde und Aktualität. Rainald Goetz’ gelehrte Poesie. In: Alexan-
dra Pontzen und Heinz-Peter Preusser (Hg.) Alternde Avantgarde. Heidelberg: Winter
2011, S. 105-120.

291

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Aufgrund dieser Nähe zum Experimentellen schlagen Schäfer und Siegel daher
vor, Goetz der sogenannten „first wave of German Pop and Beat literature“1021

zuzuordnen, zu der vor allem Autoren der 1960er und 70er wie Rolf Dieter
Brinkmann und Hubert Fichte zählen1022. Da Rave jedoch nicht in den 60ern
oder 70ern veröffentlicht wurde und auch nicht in dieser Zeit spielt, wirken die
Konzeption und die Sprache des Texts, gemessen an den Standards der 90er-
Popkultur, veraltet und visionär zugleich, wodurch der Eindruck einer gewissen
Zeitlosigkeit entsteht, die mit der Präsenz-Thematik des Buchs korreliert.

Präsentische Postmoderne

Der literaturgeschichtliche Remix, den Rave betreibt, entspricht auf einer Meta-
ebene der Eklektik eines postmodernen Texts1023. Es ist daher auch nicht ver-
wunderlich, dass der Begriff der Postmoderne immer wieder im Zusammenhang
mit Goetz’ Werken fällt1024. Ebenso häufig wird dieser Terminus jedoch relati-
viert, da bestimmte Elemente und Aspekte von Goetz’ Texten über die spezifi-
sche Ästhetik der Postmoderne hinauszugehen scheinen:

Dennoch lässt sich Goetz weder der ästhetischen Moderne noch der Postmoderne zu-
ordnen [...], konsequent verweigert er sich [...] der Eindeutigkeit und Etikettierung.
(Wicke 2011: 50)

Das macht Goetz’ Singularität in der experimentellen Literatur der Postmoderne aus:
dass er sich abkehrt von einem rein selbstreferentiell fiktionalisierenden Schreiben und
einer performativen Literatur zuwendet. (Stricker 2007: 270)

Die ‚performative Literatur‘, die Stricker Goetz zuschreibt, verweist auf den ge-
meinsamen Faktor aller in Rave eingewobenen Epochen- und Textsortenele-
mente: den Wunsch nach Präsenz. Denn sowohl die Romantik und der Realismus
als auch die Avantgarde und die Popliteratur streben alle nach einer bestimm-
ten Form von Gegenwart, sei es in Form einer transzendenten Verschmelzung

d.

1021 Schäfer und Siegel (2006), S. 198.
1022 Vgl. hierzu auch Eckhard Schumacher: „Jetzt, ja, nochmal. Jetzt.“ Rainald Goetz’ Ge-

schichte der Gegenwart. In: Ders. Gerade Eben Jetzt. Schreibweisen der Gegenwart.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 111-154, hier: S. 126, dem zufolge Goetz’ Ästhetik
„auf Schreibweisen, auf Verfahren der Gegenwartsfixierung von anderen Autoren [ver-
weist], […] die in Abfall für alle als ‚Referenzen‘ für die mit Heute Morgen in Aussicht
gestellte ‚Geschichte der Gegenwart‘ benannt werden: ‚Fichte, Brinkmann‘.“

1023 Vgl. u.a. Baßler (2007), S. 123, der die Pop-Literatur als eine „Postmoderne Textsorte“
definiert. Zur Problematik der Unterscheidung zwischen ‚Moderne‘ und ‚Postmoderne‘
vgl. vor allem Peter V. Zima: Moderne – Postmoderne: Gesellschaft, Philosophie, Litera-
tur. 3., überarb. Aufl. Tübingen: Francke 2014 und ders.: Das literarische Subjekt. Zwi-
schen Spätmoderne und Postmoderne. 4., erw. Aufl. Tübingen: Francke 2017.

1024 Vgl. Wicke (2002), S. 79, Meier (2007), S. 176, Wicke (2011), S. 50 und Achim Stricker:
Text-Raum. Strategien nicht-dramatischer Theatertexte. Gertrude Stein, Heiner Müller,
Werner Schwab, Rainald Goetz. Heidelberg: Winter 2007, S. 267-299, hier: S. 270.

292

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


mit der Welt (Romantik), einer möglichst ‚richtigen‘ Abbildung der Wirklich-
keit (Realismus), einer Überraschung durch einzigartige artistische Formen
(Avantgarde) oder einer möglichst vertrauten und zugänglichen Darstellung des
(post-)modernen Alltags (Popliteratur). Wie die epochenspezifischen Ausfüh-
rungen von Bohrer, Seel, Mersch und Gumbrecht sowie die bisherigen Applika-
tionsversuche der Präsenztheorie (vgl. Kapitel 3.1) gezeigt haben, handelt es
sich bei der Präsenz um ein ästhetisches Phänomen, das in unterschiedlichster
Gestalt und mittels verschiedenster Strategien in Erscheinung treten kann. Die-
sem zeitlosen Charakter der Präsenz trägt Rave Rechnung, indem der Text im
Rahmen seines postmodernen Epochen-Remixes den zeitlosen Kern aller anzi-
tierten Präsenzästhetiken herausfiltert und diesen so performativ zeigt.

Ohne-Worte-Zeit

Wie vor allem Karl Heinz Bohrer ausführt, gehen intensive Präsenzerlebnisse
stets mit einer veränderten Wahrnehmung der Zeit einher. In diesem Zusam-
menhang fällt auf, dass die Figur Rainald in Rave auf dieselbe Wendung zur Be-
schreibung seines poetischen Programms zurückgreift wie Bohrer in seinem
1994 erschienenem Buch Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit:

Das Neueste heute: mir ist untertags plötzlich klar geworden, wie dieses Büchlein hier
laufen könnte, vielleicht. […] Die Geschichte mit dem Finsterniskern und dem bösen
Held, mit der total geschlossenen Handlung, der Zeitgestalt des absoluten Präsens,
und wie toll das alles wird. (261)

Eine präsenztheoretische Betrachtung des Zeit-Phänomens in Goetz’ Erzählung
drängt sich vor diesem Hintergrund regelrecht auf.

Absolutes Präsens

Der erste Satz von Rave nimmt bereits den präferierten Wahrnehmungsmodus
von Rainald und seinen Mit-Ravern vorweg: „… – kam mir in Zeitlupe entge-
gen.“ (17). Wer oder was da dem Erzähler entgegenkommt, ist nebensächlich,
die „Zeitlupe“, also die subjektive Ausdehnung der Zeit, ist der entscheidende
Aspekt. Auf diese Tatsache wird auch auf der vorletzten Seite des Buchs noch
einmal verwiesen: „Die Stunden stehen.“ (270).

Das absolute Präsens, das Rainald wiederholt in Rave paraphrasiert, ist dabei
als eine Zeitwahrnehmung zu begreifen, die Vergangenheit und Zukunft nicht
einfach ausblendet, sondern eine Verschmelzung aller drei Zeitdimensionen be-
treibt:

In jedem Baßbumm hörte Wirr jetzt wieder alle je gehörten Bäße seines bis hierher ge-
lebten Lebens. (21)

3.3.3

a.

293

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Alle tuen immer so, als wäre alles anders, als es ist. Das macht den phantastischen Wür-
deappeal des nächtlichen Treibens und ewigen Feierns. Seine absolute hiesige und zu-
gleich, doch, ja: utopische Dimension. (71)

Diese, mit Heidegger gesprochen, „ekstatische Einheit der Zeitlichkeit“ (SuZ:
359) wird vom Text jedoch nicht als eine Synthese bestimmter Gedanken kon-
kretisiert, sondern vielmehr als eine (angenehme) Unsagbarkeit inszeniert:

Im Grunde ist jetzt wohl der Idealzustand erreicht, dieser extrem erstrebenswerte Zu-
stand von Erschöpfung und erschöpfter Heiterkeit, wo man am Ende des Satzes nicht
mehr genau weiß, wovon der Satz am Anfang eigentlich gehandelt hatte, damals, als
man diesen Satz begann, in irgendeiner fernen, frühen – (121)

Es gab einmal eine Zeit, wo es noch keine Worte gab, für das alles hier. Wo das einfach
so passierte, und man war mitten drin, schaute zu und hatte irgendwelche Gedanken
dabei, aber ohne Worte. […] Es war die Ohne-Worte-Zeit. (253)

Diese „Ohne-Worte-Zeit“, die eine Zeit des Schweigens angesichts körperlich-
geistiger Überwältigung beschreibt, wird im Laufe der Erzählung als ein Phäno-
men beschrieben, das sich zum einen immer wieder unerwartet einstellen kann
und dabei nichts von seiner Intensität einbüßt, zum anderen aber nicht willent-
lich oder gar systematisch erzwungen werden kann:

Ich kann dieser Sache einfach nicht müde werden.
Man betritt so einen Laden, und der Effekt schlägt ein, auf der Stelle: Euphorie.
Als hätte man es noch NIE erlebt.
Als gäbe es keine Geschichte für Glück. (69)

Das wirklich Neue, das ist der Witz, ist nicht vorhersehbar. Für keinen. Eben auch
nicht für den DJ. Das unterscheidet den DJ vom Typ, der paar Platten abspielt, stumpf
oder hochgezüchtet schlauistisch. (87)

Das DJ-Handwerk, das im Text als ästhetisches Ideal präsentiert wird, wird als
eine „Augenblicklichkeitskunst“ (84f.) angepriesen, deren Präsenzpotenzial sich
vor allem aus ihrer Unvorhersehbarkeit speist. Die Rauscherfahrungen und die
anschließende ‚Zerstörtheit‘ der Figuren werden als meditative Zustände ver-
klärt, die einem fernöstlichen Einheitsdenken und somit einer Überwindung
des Subjekt-Objekt-Denkens gleichkommen:

Ommm. Man wird ein östlicher oder südmittelmeerischer, sehr alter Weiser, und es
stört nicht einmal, im Gegenteil: es wird der Zustand erreicht, […] wo alles ein- und
aufgeht im Gefühl des: so total super angenehm sich Fühlens. (126)

Karl Heinz Bohrer spricht bezüglich eines solchen absoluten Präsens von
einem „Sich-‚Versenken‘“1025, von einer „Verabsolutierung des ‚Jetzt‘“1026 und
von einer „‚Utopie des Inneren‘“1027. Die vier Kriterien zu Identifizierung derar-

1025 Bohrer (1994), S. 176.
1026 Ebd., S. 63.
1027 Ebd., S. 181.

294

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tiger Inszenierungen in der Literatur der klassischen Moderne lassen sich auch
auf Rainald und seine Freunde anwenden:

1. „Die Personen haben eine unendliche psychische Dimensionierung, aber sie erhal-
ten keine benennbare Identität.“

2. „Die Welt der verbindlichen Normen ist im Rückzug begriffen.“
3. „Das gesellschaftskritische Motiv ist dem eigentlichen zeit-kontemplativen Thema

nur äußerlich.“
4. „Das innere Zeitbewußtsein nimmt Phänomene eines glückhaften Lebensaugen-

blicks wahr, interessiert sich jedoch nicht für ‚Ideen‘ oder ‚Zukunft‘, die zur Sphäre
der ‚monumentalen‘ Zeit gehören.“ (Bohrer 1994: 162; meine Gliederung)

Diese emphatischen Augenblicke des Glücks wurden auch von der Sekundärlitera-
tur als solche erkannt. Während Andreas Wicke von einer „Apotheose des
Jetzt“1028 spricht und Eckhard Schumacher „eine gegenwartsfixierte, Präsens
und Präsenz ineinander überblendende Rezeptivität“1029 konstatiert, finden sich
bei Carsten Rohde gleich eine ganze Reihe von Formulierungen, die ebenso gut
von Karl Heinz Bohrer oder Dieter Mersch stammen könnten. So wird von
einer „ästhetisch-phänomenologische[n] Fülle des Augenblicks“1030 gesprochen,
die einem „rezeptive[n] Akt“1031 gleichkommt,

in welchem sich das Ich öffnet – sich buchstäblich ‚verausgabt, sich (hin- und wei-
ter)gibt an ein anderes, nicht zuletzt: an die Besonderheit und Komplexität sowohl des
Anderen wie der Kommunikation dieses Anderen. (Rohde 2013: 208)

Das Resultat einer solchen Responsivität sei der Eintritt in eine „extrachronolo-
gisch[e] Zwischenwelt“1032, die dem responsiven Subjekt eine „emphatisch-eu-
phorisch beschriebene Einheitserfahrung mit dem Kollektiv der Masse“1033 be-
schert, ohne dass dabei die „Unterschiedlichkeit und Vielheit“1034 bzw. die „in-
kommensurable Einzigartigkeit“1035 der wahrgenommenen Alterität verloren-
ginge. Die sprachliche Evokation einer solchen Wahrnehmung von Raum und
Zeit verbinde Goetz mit „Marcel Proust und anderen modernen Mystagogen
der Erinnerung“1036.

Um die genaue Beschaffenheit und die befreiende Wirkung emphatischer
Augenblicke dieser Art genauer einordnen zu können, grenzt Rainald in Rave
seine „Zeitgestalt des absoluten Präsens“ (261) mehrfach von einem anderen
Modus der Zeitwahrnehmung ab.

1028 Wicke (2011), S. 49.
1029 Schumacher (2003), S. 138.
1030 Rohde (2013), S. 205.
1031 Ebd., S. 208.
1032 Ebd., S. 213.
1033 Ebd., S. 210.
1034 Ebd.
1035 Ebd.
1036 Ebd., S. 213.

295

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Breite Gegenwart

Während in Rave „Techno und Hardcore1037 die Bürde der glanzvollen Jahre 91
und 92 [tragen]“ (21) und die 1990er Jahre allgemein zu einer Zeit der Ekstase
und des absoluten Präsens stilisiert werden, bilden die 1980er Jahre für den Er-
zähler Rainald eine düstere Kontrastfolie:

Es war das widersprüchlichste und politischste, das radikalste und reichste, das kriegs-
loseste und schließlich sogar noch in 1989 kulminierende Jahrzehnt der Jahrzehnte
dieses verdammten Jahrhunderts.

War das ein Streß. War ich froh, als das endlich vorbei war. (221)

Die 80er Jahre haben für den Erzähler Rainald, der sich selbst mit dem empiri-
schen Autor Rainald Goetz gleichsetzt, aus vielerlei Gründen einen bitteren Ge-
schmack: Zum einen reflektiert Rainald die Schattenseiten des plötzlichen
Ruhms nach seinem Skandalauftritt beim Ingeborg-Bachmann-Preis 1983 und
nach der anschließenden Veröffentlichung seines Debütromans Irre:

Und ich merkte plötzlich: ach so, ich war hier also der Typ, der Irre geschrieben hat. Ist
ja noch scheußlicher, ist ja voll verblödet. Was für ein scheußlicher Anfang dieser Ge-
schichte. (218)

Zum anderen wird die Schaffensphase und die Veröffentlichung von Goetz’
zweitem Roman Kontrolliert (1988), der sich mit dem RAF-Terror in Deutsch-
land befasst, als eine extrem belastende Zeit beschrieben:

Ich tauchte also aus dieser Arbeit auf, am Ende, wirklich auch selber unbeschreiblich
kaputt, durch und durch. […] 88. Der finsterste, fürchterlichste, schrecklichste Som-
mer meines Lebens. (222)

Des Weiteren empfindet Rainald den neu aufkeimenden Nationalstolz im Zuge
des Mauerfalls 1989 und der Wiedervereinigung 1990 als extrem irritierend:

das ‚Deutschland‘-Geschrei. Ich dachte wirklich, ich habe etwas im Ohr. In jeder der
zig Nachrichtensendungen, die man täglich immer wieder sah, wurden diese wider-
wärtigen deutschen Fahnen in Massen gesendet, geschwenkt, wurde dieses ‚Einheits‘-
Geschrei geschrieen, und es war, als wäre man wirklich in alten Wochenschauen gelan-
det, wo Chefchen vor den Massen seine DOITSCHLAND DOITSCHLAND Schreie im
Chefdialekt in die Massen schreit.

Brutal. Zu hart. Unerträglich.
Dauernd dachte ich, ich muß hier raus, ich halte dieses Scheiß-Deutschland nicht
mehr aus, dieses dauernde deutsche Deutschland-Geschrei. […] Ich kann unter diesen
Bedingungen des Hasses auf diese verblödete Hitlersprache, die dauernd neu live als
frischer Echttext laut geschrien aus dem Fernseher kommt, nicht mehr schreiben.

b.

1037 „Hardcore“ meint hier das Techno-Subgenre Hardcore Techno, eine besonders schnelle
und brachiale Variante der Technomusik. Zu den wichtigsten Vertretern dieser Spielart
zählen unter anderem das niederländische Musik-Kollektiv Rotterdam Terror Corps und
der niederländische DJ Angerfist.

296

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ich erinnere mich, daß ich beim Gang über den Friedhof meine Mutter fragte, ob sie
das auch hört? Ob ihr das auch in der Sprachmelodie, in diesem heiser zerhackten
Schreiton der Propaganda so vorkommt, so fürchterlich, so unerträglich wie das fa-
schistische Kriegshetzgeschrei von früher? (226f.)

Diese Tirade weitet die 1980er Jahre zu einer Metonymie für die deutsche
Kriegsschuld aus und verweist so auf ein zeitgeschichtlich und zeitphiloso-
phisch viel umfangreicheres Phänomen als die biografische Vergangenheit des
empirischen Autors Rainald Goetz, nämlich auf die Latenz der Nachwirkungen
des Zweiten Weltkriegs auf die deutsche Kultur und auf den Chronotop einer
breiten Gegenwart, wie Hans Ulrich Gumbrecht sie beschreibt (vgl. Kapitel
2.10.4). Laut Gumbrecht leben alle Deutschen seit dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs und seit dem Niedergang der großen, schlussendlich fatalen Utopien
(Nationalsozialismus und Kommunismus) in „einer sich verbreiternden Di-
mension der Simultaneitäten“1038, in der es schwer fällt, irgendein Element der
Vergangenheit aus der Gegenwart auszuschließen, und in der die Zukunft nur
als ein gefährlicher, verschlossener Horizont erscheint1039.

Die latente Wirkung einer solchen breiten Gegenwart ‚überschwemmt‘ prä-
senztheoretisch betrachtet nicht nur die Kultur als abstraktes Ganzes mit Ver-
gangenheiten, sondern mitunter auch das einzelne Individuum, wie im Falle
von Rainald, der durch die breite Gegenwart der 1980er Jahre und durch die
politische Erblast des Zweiten Weltkriegs in eine Lebenskrise gerät. Die Tech-
no-Musik der 1990er Jahre, der Konsum stimmungsmanipulierender Drogen
und das daraus resultierende absolute Präsens werden in Rave als ein Antidot
zur dieser breiten Gegenwart inszeniert:

Ich dachte kurz an Maxim Billers Haßkolumne. Dann an Diedrichs Krieg und Frieden,
seinerzeit in Spex. Irgendeine Kaputtmechanik machte, daß mir jedes Damals schreck-
lich, fürchterlich und irgendwie todtraurig vorkam.

Immer ohne damals, jeder neue Baß.
„Baß“, sagte ich zu Sigi, „Baß, Baß, Baß“. (21)

Statt sich von der „Tempo-Zeit“ (220) der 80er und der Vergangenheit allgemein
immer weiter „überschwemmen“1040 zu lassen, sucht Rainald unaufhörlich
nach einer Gumbrecht’schen Versunkenheit in fokussierte Intensität (vgl. 2.10.2),
nach einer vergangenheitslosen Gegenwart, denn: „Es gibt kein Gestern im Le-
ben der Nacht“ (229). Die ‚Tempo-Zeit‘ der 1980er Jahre wird so zu einer Meta-
pher für eine uneigentliche Gegenwart im Sinne Heideggers, die nur aus einem
Sich-Verlieren im Man und aus einer additiven Aneinanderreihung von Jetzt-
Momenten besteht (vgl. SuZ: 422), während die Ohne-Worte-Zeit der 1990er zu
einer Metapher für die eigentliche Gegenwart des ästhetischen Augenblicks wird
(vgl. Kapitel 2.3.3 und 2.3.4).

1038 Gumbrecht (2010), S. 16.
1039 Ebd., S. 16f.
1040 Ebd., S. 16.

297

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zeitlosigkeit

Vor diesem zeitphilosophischen und zeitästhetischen Hintergrund werden auch
die Tempuswechsel in Rave verständlich. Goetz’ Erzählung beginnt im Präteri-
tum („… – kam mir in Zeitlupe entgegen; 17) und hält dieses Tempus bis Seite
100 durch, auf der ein plötzlicher Wechsel in Präsens erfolgt („Taumelnd also
und stolpernd kommen sie da alle hoch“). Auf Seite 128-129 erfolgt kurz eine
Konzert-Rückblende im Präteritum, ehe das Präsens wieder einsetzt, ähnlich
wie auf Seite 179-181 und auf Seite 210. Auch die längere Rücklende in die
breite Gegenwart der 80er (218-237) erfolgt im Präteritum.

Faszinierend ist, dass diese Tempuswechsel weder dem Erzählfluss noch der
immersiven Wirkung des Texts einen Abbruch tun, da die fragmentierte und as-
soziativ-sprunghafte Struktur der Anti-Handlung beibehalten wird und das
phonetische, rhythmische, referentielle und logische Rauschen der einzelnen
Passagen die Tempuswechsel nahezu vollständig verschleiert. Dieser Meinung
ist auch Albert Meier, der die narrative und temporale Diskontinuität des Texts
als eine Strategie zur Evozierung einer „Zeitlosigkeit“ deutet:

Auch wenn das Erzähltempus grammatisch oft dem Präsens entspricht, resultiert da-
raus kein Zeitkontinuum, das die Fixierung auf eine bestimmte (historische) Phase er-
lauben würde; das Erzählen geschieht demgegenüber in Sprüngen, sodass diese Dis-
kontinuität als Zeitlosigkeit zu beschreiben ist. Die transzendentale Kategorie Zeit
wird darin aufgehoben und kann – im Unterschied zum Alltagsleben – die Wahrneh-
mung nicht mehr organisieren. (Meier 2007: 178)

Durch die willkürlich anmutenden Tempuswechsel entzieht Goetz seinem Text
so auch das offenkundigste Mittel zur Erzeugung einer temporalen Kontinuität.
Das Ziel der Tempuswechsel in Rave ist also präsenztheoretisch betrachtet
nichts Geringeres als die textuelle und rezeptionsästhetische Produktion eines
absoluten Präsens, einer Zeitwahrnehmung, die in letzter Instanz keine Worte
mehr kennt, sondern nur die erlebte Einheit aller drei Zeitdimensionen, nur
die sinnliche Präsenz der Gegenwart. Schumacher spricht hier von einer „Ver-
schränkung von Präsens und Präsenz“1041. Die spirituell anmutende Wirkung
einer solchen Zeitwahrnehmung wird dabei in Rave nicht zufällig mit dem
„Monumentale[n] Realbuddhismus“ (266) des japanischen Konzeptkünstlers
On Kaware in Verbindung gebracht, denn Bohrers Ästhetik, Heideggers Funda-

c.

1041 Schumacher (2003), S. 153.

298

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


mentalontologie, Rainalds absolutes Präsens und Buddhas Lehre eint ein prä-
sentischer Gedanke1042: das „Sich-‚Versenken‘“1043 im Augenblick.

Körper-Denken

Die eigentümliche Mischung aus sprachlicher Selbstreflexion und emphati-
scher Ekstase in Rave kommt naturgemäß nicht umhin einen Dualismus zu ver-
handeln, der so alt ist wie die moderne abendländische Philosophie selbst,
nämlich den Dualismus zwischen Körper und Geist. Rainald verwehrt sich da-
bei der Vorstellung, dass artikuliertes Denken die einzige Form von „Intelli-
genz“ sei:

Nur eines stimmte sicher nicht: daß Worte die einzig denkbare und reale Form von In-
telligenz wären, und die Wortemacher die automatisch Intelligentesten. Durchaus eher
im Gegenteil. (260)

Mit dieser Aussage relativiert der Schriftsteller Rainald den Geltungsanspruch
seines eigenen Mediums und rückt zugleich eine andere Form der ‚Intelligenz‘
in den Vordergrund, nämlich die des Körpers.

Wiederkehr des Körpers

Bereits im ersten Teil des Texts reflektiert der Erzähler Rainald die Problematik
einer literarischen Sprache, die den körperlich-emotionalen Exzessen des
Nachtlebens gerecht werden kann. Im Zuge dieser Reflexionen wird der
menschliche Körper immer wieder zu einem Heiligtum stilisiert:

Die Schwierigkeit war einfach: wie müßte so ein Text klingen, der von unserem Leben
handelt? Ich hatte eine Art Ahnung von Sound in mir, ein Körpergefühl, das die
Schrift treffen müßte.

eine Art: Ave –

„Ave Maria, gratia plena.“

Sowas in der Art von: bene –
benedictus –
bist du –
und gebenedeit auch unter deinen Leibern – (32)

3.3.4

a.

1042 Zu den Gemeinsamkeiten zwischen Heidegger und den drei großen Lehren Chinas
(Buddhismus, Konfuzianismus und Daoismus) vgl. unter anderem Alfred Denker (Hg.)
Heidegger und das ostasiatische Denken. Freiburg: Karl Alber 2013, Graham Parks
(Hg.) Heidegger and Asian Thought. Honolulu: University of Hawaii Press 1990 und
Reinhard May: Ex oriente Lux. Heideggers Werk unter ostasiatischem Einfluss. Stutt-
gart: Steiner 1989.

1043 Bohrer (1994), S. 176.

299

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Auch das Großbuchstaben-Sample „DEIN LEIB KOMME“ (154) ist als eine An-
spielung auf die Heiligkeit des rauschspendenden Körpers zu verstehen. Der
menschliche Körper wird in Rave jedoch nicht nur zu einer sakralen, sondern
auch zu einer transzendentalen Entität erklärt, da der Körper für Rainald nichts
Geringeres darstellt als die Bedingung für die Möglichkeit von Sprache und von
sprachlicher Innovation:

Die Sprache hatte sich verändert. Im Inneren der Körper hatte das Feiern, die Musik,
das Tanzen, die endlosen Stunden des immer weiter Machens und nie mehr Heimge-
hens, und insgesamt also das exzessiv Unaufhörliche dieses ganzen Dings – in jedem
einzelnen auch den Resonanzraum verändert, den zugleich kollektiven Ort, wo Spra-
che vor und nachschwingt, um zu prüfen, ob das Gedachte und Gemeinte im Gesagten
halbwegs angekommen ist. (256)

Aufgrund seiner sakralen und transzendentalen Beschaffenheit geht das Wesen
des Körpers auch nicht in geistig-sprachlicher Reflexion auf:

Der Körper ist eben ein unbegreifliches, von den Benennungen und geistigen Erkennt-
nismanövern unendlich fern entferntes Heiligtum. (266)

Goetz praktiziert auf diese Weise in Rave eine intellektuelle und artistische
„Wiederkehr des Körpers“1044, wie Hubert Winkels bereits in Bezug auf Irre
(1983) und Kontrolliert (1988) postulierte. Diese Wendung von Winkels spielt
auf Dietmar Kampers und Christoph Wolfs gleichnamigen Sammelband an1045,
der schon in den 1980er Jahren die allmähliche Rückkehr eines verdrängten
Phänomens in den Geistes- und Sozialwissenschaften konstatierte. In seinen
zahlreichen Publikationen zum problematischen Verhältnis der westlichen Kul-
tur zum menschlichen Körper befürwortet Kamper „ein KörperDenken [sic],
das als Denken gegen das Denken“1046 gedacht wird, denn: „Die Sinne leben
von der Vielfalt der Welt, sie sterben an der Einfalt des Sinns“1047.

Goetz’ „vitalistische Ästhetik der Lebensmitschrift“1048 kann unter diesem
Gesichtspunkt zum einen als eine „utopische Sehnsucht nach einem ‚körperun-
mittelbaren Zeichen‘“1049 begriffen werden, und zum anderen als eine Kritik
am „abstraktiven Pop-Destillat irgendeiner geistigen Pop-Elite“ (177), die in Ra-
ve wiederholt unter Beschuss genommen wird.

1044 Hubert Winkels: Krieg der Zeichen. Rainald Goetz und die Wiederkehr des Körpers.
In: Einschnitte. Zur Literatur der 80er Jahre. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991,
S. 217-266.

1045 Dietmar Kamper und Christoph Wolf (Hg.) Die Wiederkehr des Körpers. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1982.

1046 Kamper (1999), S. 41.
1047 Ebd., S. 37.
1048 Rohde (2013), S. 204.
1049 Stricker (2007), S. 268.

300

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Wirklichkeitsübersprungspoesie

Goetz’ Erzählung attackiert immer wieder drei gesellschaftliche Stereotypen:
den konservativen Spießbürger, den naiven Journalisten und den weltfremden
Intellektuellen. Das Spießbürgertum attackiert Rainald vor allem wegen seiner
vorgeblichen Drogenabstinenz:

Aber noch absurder und kaputter als jede noch so schlimme Drogenkaputtheit war na-
türlich generelle Abstinenz. Die prinzipielle, programmatisch zu Nüchternheit ent-
schlossene Entscheidung, irgendetwas Böses aus Prinzip ganz sicher nie und NICHT
zu nehmen, das war die Totalverblödung. Irgendwelche Drogen nicht zunehmen, und
zwar aus Prinzip, ist das absolut Allerkaputteste, definitiv. (46f.)

Den Journalismus verurteilt Rainald wegen seines ausschließlich oberflächli-
chen Interesses an Themen wie Technomusik und Drogen:

Inzwischen ist auch Annes Artikel über Ketamin erschienen, im SZ-Magazin. Noch
schlimmer. Total kaputt: Poesie, Wirrnis, Journalismus. Anstatt die Wahrheit, die Er-
fahrung, das Erleben, oder zumindest der Reichtum wissenschaftlichen Wissens. Gar
nichts, nur so eine schwachsinnige Poesiealbumpoesie. Wirklichkeitsübersprungspoe-
sie. der HORROR. (211)

Der Erzähler wirft den Journalisten in Rave mehrfach vor eine „Wirklichkeits-
überspungspoesie“ zu betreiben, da sie nicht nur ohne eigene körperlich-emo-
tionale Erfahrungen, sondern auch ohne profunde Vorkenntnisse über die prä-
sentische Wirkung von Musik und Drogen zu berichten versuchen:

In der Ecke: angehende Butz-Redakteurinnen und andere sogenannte ‚Journalistinnen‘.
Sie tragen alle einen kleinen Plastik-Ausweis sichtbar, auf dem steht: „Absolut keine
Ahnung von überhaupt nichts.“ Ohne diesen Ausweis ist man hier nicht zugelassen.
Das wird an der Eintrittstüre kontrolliert. Auch wichtig: man sollte in der Lage sein,
schon fast ganz fehlerfrei die Worte ‚Drum‘, ‚And‘, ‚Bass‘ auszusprechen. (63)

Aufgrund dieser mangelnden Kompetenzen unterstellt Rainald den meisten
jungen Journalisten, ein „primär anekdotisches Verhältnis“ (63) zur Musikszene
zu pflegen, und bezeichnet sie als „Leute, die noch nie einen Gedanken von in-
nen gesehen haben“ (34). Letztere Formulierung ist dabei nicht nur als eine Va-
riation der Redewendung ‚noch nie eine Universität von innen gesehen haben‘
zu verstehen, sondern auch als ein erneuter Verweis auf die Transzendentalität
des Körpers, der in Rave als (Mit-)Produzent des Geistes das ‚Innerste‘ aller Ge-
danken darstellt.

Auch die akademische Elite wird in Goetz’ Erzählung torpediert, indem von
einer „Angst des Intellektuellen vor dem Körper“ (175) die Rede ist und der
„Pop-Elite“ (177) unterstellt wird, dass sie sich vor einer „Kollision […] zwi-
schen der eigenen geistigen Form und dem realen Körperding des Prolligen“
(ebd.) fürchte. Hierzu heißt es unter anderem:

b.

301

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die wildesten Argumentierer interessieren sich für fast überhaupt nichts anderes mehr,
außer für den Ausbau ihres eigenen, meist recht kümmerlichen argumentativen Baus.
Das wirkt so kindisch an dem ganzen professoralen Gehabe. (217)

Die vernichtendste Kritik am ‚vergeistigten‘ Milieu überlässt Goetz jedoch dem
Türsteher Rolli, der sensiblen Abiturienten prinzipiell den Zugang zu Raves
verwehrt:

Hauptberuflich war Rolli natürlich Philosoph: Ethnograph der Nacht, mit Hang zum
Allgemeinen und Grundsätzlichen, mit Wille zum System. Den Abiturienten dieser
Welt galt seine besondere Hingabe: so knapp und verletzend, wie die Situation es her-
gab, schickte er die Schüchternen, die freundlich Geduckten, die vor lauter stillem
Größenwahn Verhuschten und hilfeschreiend extra Hilflosen davon, hinweg, mir aus
den Augen, Pack. […] Die nach eigenem Selbstverständnis Klugen und Sensiblen wa-
ren Rolli schlicht und einfach ein bißchen zu schlicht und stumpf, zu dumm: Sie
konnten nicht feiern, wußten nicht, was das ist: Exzeß, Saufen, Sex, Gewalt. Rolli: Oh-
ne Drogen keine Party, ohne Angst kein Spaß, kein Beat, keine Logik, kein nichts. Rol-
li: Bleibt doch daheim, ihr! Lutscher! (72)

Die ‚Stumpfheit‘ und ‚Dummheit‘ der verjagten Abiturienten ist als eine Kritik
an ihrer fehlenden ‚körperlichen Intelligenz‘ zu verstehen, die für Rainald eine
gewisse Exzessbereitschaft miteinschließt.

Tanzendes Denken

Rave bleibt jedoch nicht bei einer Sakralisierung des Körpers und bei einer Ver-
teufelung des Geistes stehen. Bei genauerer Betrachtung erweist sich der Erzäh-
ler und Protagonist Rainald nämlich als eine Figur, die vielmehr nach einem
idealen Zusammenspiel von Körper und Geist sucht:

Ich tanzte mit und fühlte mich nicht gestört von den gleichzeitig mitlaufenden Refle-
xionen. […] Beglückt dachte das Denken diese Gedanken. Und ich tanzte dazu. (80)

Später stand ich im Getümmel, und mein Füller huschte blau über das gewackelte Pa-
pier vor mir. (43)

Trotz körperlich-emotionaler Ekstase scheint Rainald sein Denken weder abstel-
len zu können noch abstellen zu wollen. Stattdessen notiert er noch auf der
Tanzfläche, berauscht von Musik und Drogen, seine Reflexionen, die dem Leser
in Gestalt der Erzählung Rave präsentiert werden. Denken und Tanzen scheinen
so als „zwei untrennbar aneinander gekoppelte Wahrnehmungsdispositio-
nen“1050 eine Symbiose einzugehen, womit „Fleisch und Denken nicht als Ge-

c.

1050 Wicke (2011), S. 42. Vgl. hierzu auch Thomas Steinfeld: „Rainald Goetz tanzt fünf Bü-
cher“. In: Ders. Riff. Tonspuren des Lebens. München: dtv 2003, S. 252-261, der nicht
nur Rave, sondern alle fünf Bücher von Goetz’ Zyklus Heute Morgen (1998-2000) als
einen gedanklichen ‚Tanz‘ auffasst.

302

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


gensatzpaare, sondern als metaphorische Relationen“1051 inszeniert werden.
Hierfür spricht auch die Metapher der ‚Kaskade‘, die Tanzschritte, Gedanken
und daraus resultierende Substantive bildlich miteinander verbindet:

Dann kam eine schnelle Schrittkaskade, sozusagen aus den Rhythmen und Geräuschen
irgendwie hervorgestürzt.

Eine Substantivkaskade,
die vom Abreißen und der Geschwindigkeit der Gedanken handelte, in Verbindung

mit der Musik, dem Gefühl der Summe der Gegenaspekte, der Totale der Geistessicht
im Moment dieser Gleichzeitigkeit und der Wohltat des Automatischen dieses Vor-
gangs in einem. (19)

Wie wir da getanzt haben. Namen, Blicke, Gedankenkaskaden. (81)

Körper, Geist und Sprache bilden in Rave eine rauschhafte Einheit. Diese Denk-
figur korrespondiert mit Heideggers phänomenologischer Gleichursprünglichkeit
von Befindlichkeit, Verstehen und Rede (vgl. Kapitel 2.3.5), die sich im Wahrneh-
mungsmodus der Gelassenheit bzw. der Responsivität (Mersch) präsentisch ent-
birgt. Denn erst im „passivische[n] Modus der Rezeptivität“1052, wie es Michael
Eggers ausdrückt, kann diese phänomenologische Gleichursprünglichkeit auch
als Gleichzeitigkeit erlebt werden:

Rezipieren, Denken und Schreiben ergibt kein logisches, chronologisches oder poeto-
logisches Nacheinander, sondern ein Zugleich, in dem die genannten Teilaktivitäten
unaufhebbar miteinander verschränkt sind. (Eggers 2014: 145f.)

Rainald Goetz folgt mit dieser Ästhetik aus Bewegung und Denken implizit
Thomas Bernhards Ausführungen über das Gehen, wie in Rave selbst auch an-
gedeutet wird („Kennen Sie eigentlich Gehen, von Thomas Bernhard?“; 52)1053:

Denn tatsächlich ist es uns nicht möglich, längere Zeit zu gehen und zu denken in
gleicher Intensität, einmal gehen wir intensiver, aber denken nicht so intensiv, wie wir
gehen, dann denken wir intensiv und gehen nicht so intensiv, wie wir denken [...] Wir
können auch ohne weiteres sagen, daß es uns oft gelingt, gleichmäßig zu gehen und
gleichmäßig zu denken, aber diese Kunst ist offensichtlich die allerschwierigste und die
am wenigsten zu beherrschende. (Bernhard 1971: 84f.)

Die ‚gleichmäßige Gleichzeitigkeit‘ von Gehen und Denken wird von Bernhard
als eine „Kunst“ bezeichnet, und zwar als die „allerschwierigste und die am we-
nigsten zu beherrschende“. In Rave wirkt es aber so, als könne Rainald unter
dem Einfluss von Drogen und elektronischer Tanzmusik eine solche Gleichmä-
ßigkeit und Gleichzeitigkeit von Bewegung und Denken erreichen, doch genau
in diesen Momenten scheint die Sprache an ihre Grenzen zu stoßen:

1051 Opel (2002), S. 114.
1052 Michael Eggers: Passiv, aktiv. Arbeit bei Rainald Goetz. In: Anja Lemke und Alexander

Weinstock (Hg.) Kunst und Arbeit. Zum Verhältnis von Ästhetik und Arbeitsanthropo-
logie vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart: Paderborn: Wilhelm Fink 2014,
S. 139-156, hier: S. 145.

1053 Vgl. Thomas Bernhard: Gehen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971.

303

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Dann kam eine schnelle Schrittkaskade, sozusagen aus den Rhythmen und Geräuschen
irgendwie hervorgestürzt.

Eine Substantivkaskade,
die vom Abreißen und der Geschwindigkeit der Gedanken handelte, in Verbindung

mit der Musik, dem Gefühl der Summe der Gegenaspekte, der Totale der Geistessicht
im Moment dieser Gleichzeitigkeit und der Wohltat des Automatischen dieses Vor-
gangs in einem.

In diese Richtung würde –
Eine Art Widerspruchsbalance, die ohne –
Und so weit gespannte –

Also Zeit selbst wäre ja noch intakt, Prozesse. Und dann die Anschlußvorstellung vom
Gegenteil: wie vor der Erschaffung der Welt der sogenannte Geist Gottes – …

Aber leider ist das ja unvorstellbar.

Und er sah, daß es gut war. (19f.)

Drei Aposiopesen, die mittels Gedankenstrich realisiert werden, markieren das
„Abreißen“ der Gedanken und der Sprache während der erlebten „Gleichzeitig-
keit“ von Tanzen und Denken. Dieser emphatische Augenblick und die damit ver-
bundene Unsagbarkeit führen Rainald ähnlich wie George Steiner zur Frage
nach der creatio ex nihilo der Welt und nach der Rolle Gottes bei (ästhetischen)
Epiphanien dieser Art (vgl. Kapitel 2.5.1 und 2.5.2). Die Unvorstellbarkeit einer
creatio ex nihilo und die Unsagbarkeit der epiphanen Gleichzeitigkeit von Tan-
zen, Denken und Schreiben, die der Text an dieser Stelle inszeniert, werden
aber nicht weiter vertieft, sondern mit einer biblischen Anspielung in ihrer
mystischen Unsagbarkeit affirmiert: „Und er sah, daß es gut war“.

Denken und Sprache stoßen hier also an eine epistemologische und ontolo-
gische Grenze. Diese Grenze manifestiert sich jedoch auf körperlich-emotionale
Art und beschert dem Erzähler und Protagonisten von Rave einen expliziten
Rausch. Dieser Rausch wird aller christlichen Metaphorik zum Trotz aber nicht
als eine Transzendenz, nicht als ein Überstieg in eine andere Welt inszeniert,
sondern als eine radikale Immanenz (vgl. Kapitel 2.3.3). Diese ist gemäß Martin
Seel nicht als ein „Hinausgehen über die Welt der Erscheinungen, sondern viel-
mehr als ein Sichverlieren in diese Welt zu verstehen“1054 und korrespondiert so
mit Bohrers Wendung einer Transzendenz ohne Transzendenz (vgl. Kapitel 2.7.3),
die „das Gewöhnlich-Alltägliche ins Spirituelle transzendiert“, dabei jedoch „in-
nerweltlich und ohne jeden Anflug von Dunkelheit“1055 bleibt. Erlebnisse die-
ser Art stellen sowohl für Rainald als auch für Seel eine körperlich-emotionale
Bewegung dar:

jedes ästhetische Spiel wird um eine Anschauung von Gegenwart gespielt. Wir spielen,
weil wir – wir spielen, wenn wir – bewegt sein wollen um dieses Bewegtseins willen.
Dieses Bewegtsein kann körperlich oder emotional oder beides sein. Der Sinn des
Spielens ist leibliche oder seelische Agitation. (Seel 2000: 215f.)

1054 Seel (2000), S. 227.
1055 Bohrer (2003), S. 79f.

304

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Präsenz, die während solcher Erlebnisse entsteht, geht also nicht nur mit
einer veränderten Wahrnehmung der Zeit in der Gestalt eines absoluten Präsens
einher, sondern auch mit einer veränderten Wahrnehmung der eigenen phäno-
menologischen Leiblichkeit und somit des Raums. Dies entspricht auch den
Ausführungen von Hans Ulrich Gumbrecht, der Präsenz in erster Linie als „ein
räumliches Verhältnis zur Welt und zu deren Gegenständen“ begreift, als etwas,
das „unmittelbar auf menschliche Körper einwirken kann“1056. In diesem Zu-
sammenhang betont auch Dieter Mersch immer wieder die „Untilgbarkeit der
Körper und ihrer Materialitäten“1057, weshalb die motivische ‚Wiederkehr des Kör-
pers‘ in Rave durchaus mit dem theoretischen „body turn“1058 der Präsenztheo-
rie korrespondiert.

Die motivische Fokussierung auf Phänomene wie Rausch, Körperlichkeit
und Unsagbarkeit darf jedoch weder in der Präsenztheorie noch in Rave als ein
Plädoyer für einen Primat des Körperlichen missverstanden werden. Viele Passa-
gen in Goetz’ Erzählung sprechen vielmehr für ein produktives phänomenolo-
gisches Wechselspiel von Körper und Geist bzw. von Rausch und Sprache:

Wir gingen an die Bar und redeten darüber. Dieser Moment der Krise und Rettung.
Dann dachte ich –
Und ich wollte sofort –
Dann fiel mir ein –
Das war ja das Tolle.
So konstituierte sich, neben dem unmittelbaren Erleben der Sache, auch im nach-

hinein, in vielen einzelnen Gesprächen eine Art imaginäres, nachträgliches Gesamt-
wahrnehmungsorgan für das eben erst entstandene und schon für immer vergangene
Werk. (87)

Manchmal ist es auch der Prozess des Denkens, der ein intensives körperliches
Rauschgefühl durch eine epistemologische Grenzbewegung erst anstößt:

Mein Notizbüchlein liegt zwischen uns, als Spielzeug, und jeder notiert was, wenn es
ihm passt, was gerade passend erscheint. Wir geben den Dingen besondere Namen.
Die Dinge: der Geist.

Wie wir denken, wie der Vorgang des Denkens in uns vorgeht. Wie man staunt, wie
das geht, alles in einem. Wie immer: man wüßte gern mehr.
[…]

Also mehr wissen wollen, und aufschauen mit den Augen, und die da weit hinaus
gehen lassen, über die blau und flirrend silbrig besonnte Fläche des Meers hin. Diese
andere Sehnsucht, die an allem zieht, eine fremde Gewalt, in Inneren, eine unendliche
Schwermut. (126)

1056 Gumbrecht (2004), S. 10f.
1057 Mersch (2010), S. 144.
1058 Ebd.

305

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Es scheint also keine Rolle zu spielen, ob die erste ‚Bewegung‘ hin zu einer
Grenzerfahrung und einem Rausch vom Körper oder vom Denken ausgeht, wie
auch Martin Seel bezüglich der ästhetischen Wahrnehmung von Kunst schreibt:

Für den Prozeß der kunstbezogenen Wahrnehmung ist es nicht entscheidend, welche
dieser Kräfte – das sinnliche Vernehmen, das imaginierende Vorstellen oder die reflek-
tierende Besinnung – jeweils die Führung übernimmt; entscheidend ist vielmehr, daß
sie auf die eine oder andere Weise zusammen und dabei über kurz oder lang in eine
Bewegung kommen. (Seel 2000: 138)

Rave stellt somit nicht nur eine Apologie körperlicher Exzesse dar, sondern vor
allem eine komplexe Darstellung der intensiven und unendlich vielfältigen
Möglichkeiten des Wechselspiels zwischen Körper und Geist:

Das Erleben, so blindwütig es auftrat, sehnte sich zugleich danach, sich zu verstehen.
Und will dann schon im selben Moment wieder vergessen, will das Verstehen zerstö-
ren, das Verstandene von neuem Erleben wieder zu Unsinn sich erklären lassen, durch
Neues, wieder Wirres, Tolles. (255)

Aus diesem Grund spricht Stricker auch davon, dass die „reine Präsenz“1059,
nach der Goetz in seinen Texten strebt, stets auch als eine „Präsenz des
Sinns“1060 zu verstehen sei. Diese Einheit der Differenz bzw. Differenz der Ein-
heit von Körper und Geist entspricht auch der phänomenologischen und me-
thodischen Grundkonzeption der Präsenztheorie, die als eine Theorie beide Di-
mensionen der menschlichen Wahrnehmung zu erfassen versucht (vgl. hierzu
das Modell am Ende von Kapitel 2.11.5).

Autor-Figur

Das komplexe Wechselspiel zwischen intellektueller Reflexion und körperlich-
emotionaler Unmittelbarkeit manifestiert sich in Rave jedoch am deutlichsten
anhand der Figur des Erzählers Rainald, denn „die Grenzziehung zwischen
dem Ich-Erzähler Rainald und dem Autor Rainald Goetz bleibt bewusst of-
fen“1061, wie Andreas Wicke anmerkt. Die ontologische Ambivalenz der „Autor-
Figur“1062 Rainald wirft dadurch sowohl rezeptionsästhetisch als auch theorie-
und methodengeschichtlich bestimmte Probleme auf.

3.3.5

1059 Stricker (2007), S. 278.
1060 Ebd.
1061 Wicke (2011), S. 43.
1062 Innokentij Kreknin: Der beobachtbare Beobachter. Visuelle Inszenierung von Autor-

schaft am Beispiel von Rainald Goetz. In: Matthias Schaffrick und Marcus Willand
(Hg.) Theorien und Praktiken der Autorenschaft. Berlin: De Gruyter 2014, S. 485-518,
S. 494.

306

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Rückkehr des Autors

Wie Eckhard Schumacher schreibt, gibt es sowohl in der Literaturkritik als
auch in der Literaturwissenschaft seit den 1990er Jahren Bestrebungen, den von
Roland Barthes und Michel Foucault in den 1960ern postulierten Tod des Au-
tors1063 zu relativieren und eine „‚Identität von Autor und Werk‘“1064 wiederher-
zustellen. Bei Rave liegt es aufgrund der Gleichnamigkeit von empirischem Au-
tor und Protagonist besonders nahe, von einer „‚Rückkehr des Autors‘“1065 zu
sprechen, zumal neben dem Namen des Erzählers und Protagonisten viele wei-
tere Elemente auf die nicht-fiktive Person Rainald Goetz verweisen.

So wird dem Leser bereits vor Beginn des Texts durch das Schwarz-Weiß-Foto,
das Rainald Goetz mit Sven Väth in einem Plaza-Hotel zeigt (11), ein konkretes
Bild zum späteren Erzähler und Protagonisten „Rainald“ (29) vorgegeben. Des
Weiteren werden im Text die biografischen und psychischen Konsequenzen von
Goetz’ literarischem Durchbruch angerissen („ich war hier also der Typ, der Irre
geschrieben hat. Ist ja noch scheußlicher, ist ja voll verblödet.“; 218) und die
Veröffentlichung weiterer Texte vorweggenommen („Im Feuilleton ist die Be-
sprechung von – un, dos, tres – Ricky Martins Erzählung ‚Dekonspiratione‘“;
135). Außerdem wird auf Goetz’ journalistische Tätigkeit für den Münchner
Merkur verwiesen („Ich hatte eine Stelle beim Merkur angetreten. Aus Feigheit,
von Idealismus kaum überhöht.“; 234) sowie auf seinen Auftritt beim deutschen
Late-Night-Talker Harald Schmidt („Daß ich also in die Harald Schmidt Show
sogar gehen würde, klar“; 263). Goetz’ Text spart auf diese Weise „kaum eine
Fährte für eine autobiografische Lektüre aus“1066.

Diese Allusionen auf die Medienbiografie des Autors Rainald Goetz forcie-
ren aus Sicht des Rezipienten den Eindruck, als wäre „Goetz selbst […] der
Sinn seiner Texte“1067 und als würde die systematische Verquickung von Erzäh-
ler und empirischem Autor eine „präsentische Einheit von Signifikant und Si-
gnifikat“1068 erzwingen, die „die utopische Sehnsucht nach einem ‚körperun-
mittelbaren Zeichen‘“1069 in Erfüllung zu bringen vermag. Bei genauerer Be-
trachtung stellt sich das Verhältnis von Autor und Figur jedoch als wesentlich
komplexer heraus.

a.

1063 Vgl. Roland Barthes (2000) und Michel Foucault (2003).
1064 Schumacher (2011), S. 77.
1065 Ebd.
1066 Ebd., S. 79.
1067 Stricker (2007), S. 267.
1068 Ebd., S. 268.
1069 Ebd.

307

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Verschwinden des Autors

Denn gegen eine Identität von empirischem Autor und autodiegetischem Er-
zähler in Rave spricht vor allem die narrative „Aufspaltung“1070 Goetz’ in meh-
rere „Alter Egos“1071. So kommt im Text mehrfach eine Figur namens „Wirr“
(17) vor, die zum einen als eine Verkörperung der strukturellen und emotiona-
len „Wirrnis“ (31) des Texts betrachtet werden kann, zum anderen aber auch
dem Pseudonym ‚Dr. Wirr‘ nahesteht, unter dem Rainald Goetz 1998 seine ers-
te Poetikvorlesung in Frankfurt ankündigte1072. Auch der gebildete Drogendea-
ler „Dark“ (22), der darüber nachdenkt „in seiner Habilitationsschrift über Ba-
sic Channel die Kunst der Gesellschaft von Luhmann mit Adornos nachgelasse-
nem Beethoven-Buch zu versöhnen“ (ebd.), kann als eine weitere Verkörperung
des doppelt promovierten Rainald Goetz gelesen werden, ebenso wie die Figur
„Schütte“ (17), die an einer „Saga“ (ebd.) schreibt und die vom Erzähler auf Sei-
te 190 bis 205 extern und intern fokalisiert wird, so als wäre sie plötzlich der
neue Protagonist des Texts. Hinzu kommt, dass in Rave der Latino-Sänger „Ri-
cky Martin“ (135) als Autor von Goetz’ Text Dekonspiratione angegeben wird,
womit die vielen „Verkörperungsfacetten“1073 des Autors auf postmoderne Wei-
se ad absurdum geführt werden.

Diese figurale Aufspaltung von Goetz lässt so die „präsentische Einheit“1074

von Autor und Figur als das „Ergebnis einer literarischen Konstruktion“1075 er-
scheinen. Betrachtet man diese Aufspaltung vor dem Hintergrund der zahlrei-
chen poetologischen Selbstreflexionen in Rave, die Phänomene wie den re-
sponsiven Wahrnehmungsmodus, die Alterität körperlicher Ekstase und das
Rauschen der Schrift selbst in den Vordergrund stellen, ist es außerdem nicht
abwegig, die Autor-Figur Rainald „weniger als Produzenten denn als Rezipien-
ten“1076 zu begreifen und diese Rezeptivität als ein poststrukturalistisches „Ver-
schwinden“1077 des Autors im Sinne von Barthes und Foucault zu lesen, wie
Schumacher es tut. Kreknin argumentiert ähnlich, wenn er Rainalds Utopie
von einer Schrift als „autistisches, reines, von der Zeit selbst diktiertes Gekrit-
zel“ (262) als eine ästhetische Umsetzung von Barthes‘ und Foucaults theore-
tisch postuliertem Tod des Autors deutet1078.

b.

1070 Schumacher (2011), S. 80.
1071 Ebd. Von „Alter-Ego-Figuren“ spricht diesbezüglich auch Hagestedt (2011), S. 105.
1072 Vgl. Schumacher (2011), S. 79.
1073 Petra Gropp: ‚Ich/Goetz/Raspe/Dichter’. Medienästhetische Verkörperungsformen der

Autorfigur Rainald Goetz. In: Gunter E. Grimm und Christian Schärf (Hg.) Schriftstel-
ler-Inszenierungen. Bielefeld: Aisthesis 2008, S. 231-248, hier: S. 237.

1074 Stricker (2007), S. 268.
1075 Schumacher (2011), S. 80.
1076 Ebd., S. 86.
1077 Ebd.
1078 Kreknin (2014), S. 493.

308

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Erscheinen des Autors

Schumacher betont in seiner Analyse zu Rainald Goetz’ Selbstinszenierungen
als Autor-Figur, dass dieser dabei „nie auf unmittelbare Präsenz setzt, selbst
wenn es diesen Eindruck wiederholt hervorruft“1079, und auch Kreknin spricht
davon, dass Goetz „die von ihm scheinbar unmittelbar zitierte Welt wie auch
sich selbst einer ‚verfälschenden‘ Überarbeitung aussetzt“1080. Die Ausführun-
gen in Kapitel 2.5.5 zu George Steiners Unmittelbarkeits-Begriff haben gezeigt,
dass auch in der Präsenztheorie nicht von einer ‚objektiven‘ Unmittelbarkeit ge-
sprochen werden kann, da jedes artistische Erscheinen im Sinne Seels (vgl. Kapi-
tel 2.8.1) stets das Ergebnis einer konstellativen Darbietung1081, also einer media-
len Produktion1082 von Präsenz ist, und da in letzter Instanz auch der menschli-
che Körper als Medium eine Filterung und Konstruktion der aufgenommenen
Umweltreize betreibt.

Die beiden obigen Zitate erwähnen jedoch auch, dass Goetz’ Texte durchaus
den „Eindruck“ (Schumacher) einer unmittelbaren Präsenz generieren bzw.
„scheinbar“ (Kreknin) unmittelbar die Welt zitieren. Diese Formulierungen
bringen die erlebte Unmittelbarkeit (vgl. Kapitel 2.5.5) der Präsenz zum Aus-
druck, die der Autor Goetz durch seine Verquickung mit der Figur Rainald sei-
tens des Rezipienten produzieren kann. Denn wie Kreknin richtig herausarbei-
tet, betreibt Goetz durch seine eigentümliche Kombination von Autor-Figur
und sprachlicher Metareflexion eine „Poetik der beobachtbaren Beobachtbar-
keit“1083, die die Rezipienten zu „Beobachtern zweiter, dritter, n-ter Ord-
nung“1084 macht und somit zu den „heimlichen Hauptfiguren“1085 seiner Texte.
Da sich in der Präsenztheorie der ideale Leser nicht nur durch Phänomene wie
analytische Distanz und interpretative Sinnstiftung auszeichnet, sondern eben-
so durch emotionale Immersion und erlebte Unmittelbarkeit, kann trotz der
„quasi metaleptischen“1086 figuralen Aufspaltung von Goetz davon gesprochen
werden, dass bestimmte Passagen in Rave ein Erscheinen des Autors, also eine er-
lebte Einheit von Autor und Figur erzeugen können.

Im Rahmen dieser Untersuchung stellt das „Autoren-Problem“1087 in Rave da-
her nicht nur ein poststrukturalistisches ‚Verschwinden‘ des Autors hinter dem
offenkundigen Konstruktcharakter seines Texts dar, sondern vielmehr ein rezep-
tionsästhetisches Vexierspiel zwischen metafiktionalem Verschwinden und prä-

c.

1079 Schumacher (2011), S. 86.
1080 Kreknin (2014), S. 507f.
1081 Vgl. Seel (2000), S. 157.
1082 Vgl. Gumbrecht (2004), S. 11.
1083 Kreknin (2014), S. 512.
1084 Ebd.
1085 Ebd.
1086 Ebd., S. 504.
1087 Schumacher (2011), S. 87.

309

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sentischem Erscheinen. Die Passagen, die den Rezipienten von Rave dabei am
meisten zu einer empathischen Identifikation mit der Autor-Figur Rainald und
zu einem präsentischen Erleben des Texts veranlassen könnten, sind die Stellen,
in denen die körperliche Gesundheit und somit das Leben der Autor-Figur Rai-
nald am meisten in Gefahr zu sein scheinen, wie das letzte Kapitel dieser Analy-
se verdeutlichen soll.

Kaputt-Leben

Das mit Abstand auffälligste Schlüsselwort bzw. Schlüssellexem in Rave ist ‚ka-
putt‘. „Kaputte Szene“ (236), „extrem kaputt“ (89), „Kaputtmechanik“ (21), „die
kaputtesten Drogen-Kaputten“ (46) und „das absolut Allerkaputteste“ (47) sind
nur ein paar Beispiele für den obsessiven und mitunter kreativen Gebrauch die-
ses Wortstamms, der auf ein entscheidendes Motiv des Texts verweist: die syste-
matische Selbstzerstörung von Rainald und seinen Mit-Ravern. Dies wird be-
reits in den Überschriften der Teile eins und drei des Texts deutlich: „Der Ver-
fall“ (13) und „Die Zerstörten“ (185). Dieser Umstand rückt Rainald, den der
Rezipient stellenweise durchaus mit dem empirischen Autor Rainald Goetz
gleichsetzen kann, wie im vorangegangenen Kapitel argumentiert wurde, wie-
derholt in die Nähe des Todes, wodurch sich mannigfache Präsenzpotenziale er-
geben.

Drogenkaputtheit

Die Selbstzerstörung Rainalds und seiner Mit-Raver manifestiert sich in erster
Linie durch den exzessiven Konsum legaler und illegaler Rauschmittel. Wäh-
rend die „Chefs im Exzeß“ (224) in den 1980er Jahren vor allem eine „Schneise
der Verwüstung quer durch Deutschland saufen“ (225) und damit dem Alkohol
frönen, wird in den 1990er Jahren das Exzessrepertoire der Figuren im Rahmen
der zahleichen Rave-Partys um nahezu alle bekannteren illegalen Drogen erwei-
tert: Poppers (89), Cannabis (28), halluzinogene Pilze (45), LSD (46), Speed
(125), Ecstasy (50), Ketamin (47), Kokain (30) und Heroin (115)1088. Die spezifi-
schen Eigenschaften und Wirkungen der genannten Drogen werden im Text je-
doch nicht ausführlicher thematisiert. Der Konsum der jeweiligen Rauschmit-
tel wird eher als ein selbstverständlicher und beiläufiger Bestandteil der Party-
nächte beschrieben, anders als beispielsweise in der Drogen-Literatur der
1960er und 70er Jahren1089.

3.3.6

a.

1088 Heroin wird von Rainald jedoch nicht bewusst konsumiert: „In den braunen Tabletten
sei Heroin angeblich beigemischt, hätte irgendwer gesagt.“ (115).

1089 Vgl. Stephan Resch: Provoziertes Schreiben. Drogen in der deutschsprachigen Literatur
seit 1945. Frankfurt a.M.: Peter Lang 2007, S. 287-301, hier: S. 296.

310

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Im Vordergrund von Rave stehen vielmehr die ästhetischen Augenblicke, die
durch die jeweiligen Rauscherlebnisse ausgelöst werden. Neben dem eigentli-
chen Rausch wird dabei auch die ‚Zerstörtheit‘, also der Kater nach dem
Rausch, als eine Quelle intensiver ästhetischer Präsenz zelebriert:

Da war es wieder mal der Moment, in dem dieses spezielle Extrem kurz die Wahrheit
war:

daß in jedem alles da ist,
daß jeder alles weiß,
und daß man das manchmal spürt und äußerst selten merkt, wie es sich auch noch

nach außen äußert, auf eine immer wieder unerwartete Art. […] und daß das Leben
der Zerstörung, das wir führen, ein Geschenk und richtig ist, trotz allem. (257)

Indem Rainald neben Augenblicken des Rausches und der „Euphorie“ (69)
auch Augenblicke der Kaputtheit und der „Melancholie“ (256) zum „Ge-
schenk“ der Präsenz zählt, bewegt sich der Text in der modernistischen Traditi-
on einer „Ästhetik des Hässlichen“1090, wie auch folgende Passage verdeutlicht:

Er sah Hardy und Leksie, Gesichter und Blicke, im Takt gestolpert, gedrängelt, gesto-
ßen, berührt. Sah das Kaputte, Beglückte, Vertrauen und Zartes, die vielen Signale,
schnell, kurz, ganz klar, vom nächsten schon wieder verwischt, in Wellen von Sympa-
thie. Er schaute und tanzte und sah das Schöne. (19)

Das „Kaputte“ und das „Schöne“ werden in Rave ästhetisch vermengt, wodurch
das ästhetische Potenzial der jeweiligen Rauscherfahrungen in den Vordergrund
gerückt wird. Der Drogenkonsum im Text und seine Folgen haben somit rezep-
tionsästhetisch betrachtet vor allem eine „metaphorische Bedeutung“1091, näm-
lich als Metaphern für intensive ästhetische Augenblicke im Sinne Bohrers. Vor
diesem Hintergrund hätte Goetz ebenso gut über „den Geschwindigkeitsrausch
beim Autorennen“1092 schreiben können, wie Stephan Resch treffend anmerkt.

Ähnlich wie bei halsbrecherischen Autorennen schwingt jedoch auch beim
Drogenkonsum stets die Gefahr des Todes mit, wie Rave immer wieder demons-
triert. So irrt Rainald zum Beispiel von den Exzessen der Vornacht gezeichnet
„[s]chwer verstört […] durch die Gänge und Hallen der Popkomm“ (156), ehe
er unter Schwindelgefühlen fast zusammenbricht (157) und das Entsetzen sei-
ner Bekannten auf sich zieht: „‚Rainald!‘ […] ‚Wie schaust du denn aus? Was ist
denn mit dir passiert?‘“ (159). Außerdem wird erwähnt, dass Goetz bereits in
den 1980ern im Zuge seines Alkoholmissbrauchs einen „erste[n] Herzinfarkt“
(235) erlitten hat, wodurch die nicht enden wollenden Drogenexzesse Rainalds
fast schon suizidal wirken, wie auch folgende Szene und der Name des darin
erwähnten Clubs suggerieren:

1090 Rohde (2013), S. 215.
1091 Resch (2007), S. 299.
1092 Ebd.

311

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ich habe die letzten, ich weiß nicht wie viele Stunden, paar Tage jedenfalls, nichts
mehr zu mir genommen. Außer paar Pillen, und Haschischplätzchen, und Speed, und
Kokain.

So liege ich da also in der Hell-Night im Suicide, […] in Berlin, und breche da vor
mich hin, und denke: das paßt schon. Das tut mir jetzt gut. (125)

Rainalds Exzesse nehmen so Züge eines ästhetischen Martyriums an, wie auch die
vielen religiösen Anspielungen im Text nahelegen.

Goetz als Märtyrer

Wie Hubert Winkels schreibt, stilisiert sich Goetz seit seinem skandalösen Auf-
tritt beim Ingeborg-Bachmann-Preis 1983, bei dem er sich mit einer Rasierklin-
ge die Stirn aufschlitzte, systematisch als eine Art „Märtyrer“1093. Phillip Müller
und Kolja Schmidt sprechen hingegen von einer „Vergoetzung“1094 der Autor-Fi-
gur, da Goetz’ Texte stets „um die eigene Person zentriert und auf die Figur des
schöpferischen Autors zurückgeführt“1095 werden, wodurch dem Rezipienten
bzw. Interpretanten der Dualismus „häretisch oder heilig“ bzw. „heilig/
profan“1096 aufgezwungen werde.

Auch in Rave sind Allusionen zur christlichen Mythologie kaum zu überse-
hen. So gibt es zahlreiche Großbuchstaben-Samples, die Drogenpartys und Reli-
gion assoziativ vermengen, wie zum Beispiel „DAS KOKAIN GOTTES“ (40),
„CHURCH OF FUN“ (77) oder „DEIN LEIB KOMME“ (154). Außerdem ist
bezüglich des Albums Sonic Empire des DJ-Kollektivs Members of Mayday von
einem „königreiche[n] Königreich der Räusche und Geräusche“ (79) die Rede,
womit artistisches Rauschen und körperlicher Rausch zu einem biblischen Para-
dies verklärt werden. Dies verdeutlicht, dass nicht etwa ein außerweltliches Jen-
seits das Ziel Rainalds darstellt, sondern intensive ästhetische Augenblicke. Aus
diesem Grund sind die erwähnten Motive in Rave auch nicht als Ausdruck
einer christlichen Fundierung des Texts zu verstehen, sondern vielmehr als Be-
standteile einer säkularen Religiosität1097, die christliche Elemente als wirkungs-
mächtige Motive artistisch umfunktionalisiert, um so die radikale Immanenz äs-
thetischer Augenblicke zur Geltung zu bringen. Schumacher bezeichnet die
„quasireligiöse“1098 Motivik in Rave daher als eine „ritualisierte Evokation von

b.

1093 Winkels (1991), S. 226.
1094 Phillip Müller und Kolja Schmidt: Goetzendämmerung in Klagenfurt: Die Urauffüh-

rung der sezessionistischen Selbstpoetik von Rainald Goetz. In: Ralph Köhnen (Hg.)
Selbstpoetik 1800-2000. Ich-Identität als literarisches Zeichenrecycling. Frankfurt a.M.:
Peter Lang 2001, S. 251-270, hier. S. 268.

1095 Ebd.
1096 Ebd.
1097 Vgl. Wicke (2011), S. 50.
1098 Schumacher (2003), S. 152.

312

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Spiritualität“1099. Diese Formulierung korrespondiert mit dem religionsunab-
hängigen Spiritualitätsbegriff, der im Rahmen dieser Untersuchung herausgear-
beitet wurde (vgl. Kapitel 2.12.4).

Im Zuge einer solchen Umfunktionierung christlicher Elemente inszeniert
Rave einen „Verfall“ (13) seines Helden Rainalds, der sich auch als ein „Herois-
mus des Kaputtseins“1100 oder als ein „Pathos des Exzesses und der Erschöp-
fung“1101 beschreiben ließe. Die letzten zwei Seiten des Texts, in denen Rainald
und ein namenloser „Freund“ (271) völlig entkräftet und von Drogen zerstört
in ein Taxi steigen, suggerieren am deutlichsten ein Martyrium Rainalds, da
kurz vor Schluss eine christliche Beerdigung evoziert wird:

Es vergehe,
was vergänglich ist.
Erde
zu Erde.
Asche zu Asche.
Staub
zu Staub. (270f.)

Unter Berücksichtigung der bisherigen Ergebnisse kommt das Drogen-Martyri-
um Rainalds aber vor allem einem ästhetischen Martyrium gleich. Denn es
wird ein Martyrium inszeniert, dessen erklärtes Ziel nichts Geringeres ist als die
Schöpfung einer originellen und intensiven Ästhetik, nämlich der Ästhetik des
Texts Rave. Die dabei verhandelte Intensität der Drogenkaputtheit und des Par-
tymartyriums kann durch die komplexe motivische Aufladung des Texts (Mu-
sik, Drogen, Religion, Sprachkritik, Tod) und durch das kunstvolle Rauschen
der Sprache selbst eine präsentische Wirkung entfalten, deren Intensität als eine
artistische Intensitätsübertragung von der Autor-Figur Rainald auf die Rezipien-
ten von Rave zu verstehen ist.

Tod als Präsenz

Den phänomenologischen bzw. fundamentalontologischen Kern der Drogenka-
puttheit und des säkularen Martyriums im Text bildet aus präsenztheoretischer
Sicht jedoch das Motiv des Todes. Für Heidegger ist der Sinn von Sein die Zeit,
und diese wird nur durch ein „Sein zum Tode“ (SuZ: 234), durch ein Bewusst-
sein der eigenen Endlichkeit erlebbar (vgl. Kapitel 2.3.3). Auch Wittgenstein
betont die präsentische Unsagbarkeit des Todes, denn

c.

1099 Ebd.
1100 Rohde (2013), S. 215.
1101 Ebd., S. 214.

313

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


[d]er Tod ist kein Ereignis des Lebens. Den Tod erlebt man nicht. Wenn man unter
Ewigkeit nicht unendliche Zeitdauer, sondern Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der
ewig, der in der Gegenwart lebt. (TLP: 6.4311)

Vor diesem Hintergrund bezeichnet George Steiner „in ihrer letztlichen Struk-
tur“ alle Erzählungen als „Generalproben für den Tod“1102 und macht das Wort
‚Tod‘ zu einer komplexen Metapher für 1. das Ende des Lebens, 2. die allgemei-
ne Begrenztheit der Welt und 3. das Wesen der Kunst (vgl. Kapitel 2.5.3). Diese
ontologische, epistemologische und artistische „Ungeheuerlichkeit des To-
des“1103 wird in Rave auf die Spitze getrieben, indem der Text die vom Tod be-
drohte Figur Rainald mittels Foto, Vornamen und biografischen Details in die
Nähe des empirischen Autors, des realen Menschen Rainald Goetz rückt. Die
mögliche Sorge des Lesers um die Gesundheit und um das Leben Rainalds en-
det auch nicht mit dem Ende von Rave, da dieses suggeriert, dass Goetz’ Exzesse
auch über sein 1998 publiziertes Buch noch hinausgehen werden:

Und wir erzählen uns später, wie das der Moment war, der uns in dieser Stunde der
Not und Zerrüttung ein letztes Restchen an Würde zurückgegeben hat, ja. Nein, wir
hören nicht auf, so zu leben. (271)

Das textuelle und möglicherweise auch reale Verschwinden der Figur Rainald in
Gestalt des Todes bewirkt so paradoxerweise ein rezeptionsästhetisches Erschei-
nen des Autors Rainald Goetz.

Wie bereits erwähnt lässt die figurale Aufspaltung des Autors Goetz in ‚Rai-
nald‘, ‚Schütte‘, ‚Dark‘ und ‚Ricky Martin‘ aber auch Zweifel daran aufkommen,
ob es sich beim Drogen-Martyrium Rainalds wirklich um eine fiktionalisierte
Biografie oder doch nur um eine biografistische Fiktion von Goetz handelt.
Diese diegetische bzw. ontologische Ungewissheit kann als eine Kulmination
der „SWEET KONFUSION“ (17), der angenehmen Wirrnis verstanden werden,
die im ersten Kapitel dieser Analyse als Stimmung des Texts identifiziert wurde.
Die Konfusion des Rezipienten über die genaue Beschaffenheit des Verhältnis-
ses zwischen der literarischen Figur Rainald und dem empirischen Autor Goetz
stellt dabei eine semiotische Leerestelle dar, aus der jedoch durch Affekte wie Sor-
ge, Mitleid und Bewunderung gemäß Mersch eine emotionale Fülle erwachsen
kann (vgl. Kapitel 2.9.4). Das ‚kaputte Leben‘ bzw. das ‚Sich-kaputt-Leben‘ von
Rainald in Rave stellt so besehen „keine Verteidigungsschrift“ 1104 für die Dro-
genszene dar, sondern ein „Ausreizen von affektiven, intellektuellen und ästhe-
tischen Zuständen bis an die Grenze ihrer Widersprüchlichkeit und somit Apo-
rie“1105 und damit eine „Lebensbejahung […] im Modus negativer Affekte“1106.
Die angenehme Wirrnis um die Autor-Figur Rainald und die präsentische Kipp-

1102 Steiner (1990), S. 187f.
1103 Ebd., S. 274.
1104 Resch (2007), S. 297.
1105 Rohde (2013), S. 218f.
1106 Plass (2013), S. 40.

314

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


figur von Leere und Fülle kommen am deutlichsten im „Kreuzungspunkt des
Chiasmus auf Ja zum Nein und Neinnein zum Ja“1107 zum Ausdruck, den die
letzten zwei Sätze der Erzählung erzeugen:

Und wir erzählen uns später, wie das der Moment war, der uns in dieser Stunde der
Not und Zerrüttung ein letztes Restchen an Würde zurückgegeben hat, ja. Nein, wir
hören nicht auf, so zu leben. (271)

Semiotische Leere („Nein“) und präsentische Fülle („ja“) präsentieren sich zum
einen als Differenz, da beide durch einen Punkt voneinander getrennt werden.
Zum anderen ergibt die doppelte Negation des Schlusssatzes („Nein, […]
nicht“) propositional betrachtet jedoch wieder ein Ja, wodurch eine präsentische
Einheit der Differenz affirmiert wird, die mit dem paradoxen aber wirkungs-
mächtigen Motiv einer lebensbejahenden Kaputtheit korreliert.

Zusammenfassung

Die präsenztheoretische Untersuchung von Rainald Goetz’ Erzählung Rave hat
gezeigt, dass alle zentralen Motive, Strukturen, und sprachlichen Besonderhei-
ten des Texts durch Theoreme und Begriffe der Präsenztheorie sowohl
textimmanent als auch rezeptionsästhetisch auf kohärente und reichhaltige Wei-
se analysiert werden können.

Aufgrund der metareflexiven Ausrichtung des Texts wurde in einem ersten
Schritt das implizite und explizite Verhältnis der Erzählung zu seinem eigenem
Medium, der Schrift, behandelt, um so eine klare Basis für die nachfolgenden
Überlegungen zu schaffen. Unter Rückgriff auf Jean-Luc Nancy konnte erläu-
tert werden, wieso der Text Phänomene wie Repräsentation und Sinnbildung
metaphorisch mit dem Tod gleichsetzt und vermeintlich unvermittelten Erleb-
nissen eine transzendent anmutende Beschaffenheit zuschreibt. Die damit ein-
hergehende Überhöhung der Musik – ein weit verbweitetes Motiv in der Litera-
tur – wurde mit George Steiner als eine ästhetische Strategie zur Evokation
einer ontologischen, epistemologischen und somit mystischen Unsagbarkeit
identifiziert. Die mimetischen Aspekte des Texts, die den formalen Merkmalen
elektronischer Tanzmusik nahestehen, wurden als ein Oberflächenphänomen
erkannt. Als entscheidender für die präsentische Wirkung des Texts wurde die
rhetorisch versierte und stellenweise aporetische Gestaltung einzelner Passagen
befunden, die mit Dieter Merschs Störungs-Begriff und mit Martin Seels Typolo-
gie des literarischen Rauschens näher erläutert werden konnte. Die potenzielle
präsentische Wirkung dieser Aspekte wurde mit einem phänomenologischen
Erscheinen der Materialität und der Amedialität des Mediums Schrift nach
Mersch erklärt.

3.3.7

1107 Thorsten Rudolph: irre/wirr: Goetz. Vom ästhetischen Terror zur systemischen Utopie.
München: Wilhelm Fink 2008, S. 159.

315

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die nähere Betrachtung der verschiedenen Epochen- und Textsortenelemen-
te, die in Rave miteinander vermischt werden, hat gezeigt, dass entgegen der
Kontextfeindlichkeit von Karl Heinz Bohrer auch literaturhistorische Aspekte
zu einem besseren Verständnis präsentischer Wirkungspotenziale beitragen
können. So wurde der Wunsch nach einer literarischen Erzeugung von Präsenz
als ein zeitloses Desiderat herausgearbeitet, das unter verschiedenen Prämissen
Romantik, Realismus, Avantgarde und Pop-Literatur eint. In Bezug auf die Ro-
mantik wurden vor allem die Motive der Verschmelzung zwischen Ich und Welt
und der willentlichen Hingabe mit einem ästhetischen Wahrnehmungsmodus
in Verbindung gebracht, den Mersch mit den Begriffen Alterität und Responsivi-
tät verständlich macht. Unter Rückgriff auf Wittgenstein und Heidegger wurde
dieser nicht-intentionale Wahrnehmungsmodus mit einem phänomenologi-
schen Staunen über das Dass der Welt und mit einer daraus resultierenden Verwin-
dung des Subjekt-Objekt-Denkens weiter vertieft.

Die spezifische Darstellung des Zeitphänomens in Rave konnte mit Bohrers
Theorem des absoluten Präsens näher erläutert werden. Zur Analyse bestimmter
Passagen haben sich Hans Ulrich Gumbrechts Überlegungen zur Latenz der
Nachwirkung des Zweiten Weltkriegs in Deutschland und zum Chronotop einer
breiten Gegenwart als eine komplementäre und somit fruchtbare Kontrastfolie
zu Bohrers absolutem Präsens erwiesen. Die in Rave zelebrierte, rauschhafte
Wirkung der Technomusik wurde vor diesem Hintergrund als ein Mittel zur
fokussierten Versunkenheit in eine ekstatische Gegenwart und als ein Antidot ge-
gen die belastende Vergangenheitsfixierung einer breiten Gegenwart beschrie-
ben. Die vielen Tempuswechsel im Text konnten im Anschluss daran als eine
Strategie zur Evozierung eines phänomenologischen Aufgehens von Vergangen-
heit und Zukunft in der Zeitgestalt des absoluten Präsens gedeutet werden.

Das Verhältnis von Körper und Geist, das mehrfach explizit im Text proble-
matisiert wird, wurde weder als eine plakative ‚Wiederkehr des Körpers‘ noch
als eine pauschale Verteufelung des Intellektualismus gelesen, sondern als die
Inszenierung eines komplexen Zusammenspiels beider Phänomene. Die Un-
möglichkeit einer Gleichzeitigkeit von körperlicher Ekstase und reflektierender
Distanz, zwei Prozesse, die im Text mit den Verben ‚tanzen‘ und ‚denken‘ meta-
phorisiert werden, stellt eine ontologische bzw. epistemologische Grenze im
Sinne Wittgensteins dar, deren ästhetische Realisierung in Rave und deren po-
tenzielle Wirkung auf den Rezipienten nicht als eine Transzendenz, sondern als
eine radikale Immanenz verstanden wurden. Da die Präsenztheorie sowohl einer
textimmanent-semiotischen als auch einer rezeptionsästhetisch-körperphäno-
menologischen Ausrichtung folgt, konnte das in der Erzählung vollzogene
Wechselspiel zwischen Körper und Geist reichhaltiger analysiert werden als bei-
spielsweise durch das dekonstruktivistische Paradigma, da dieses den Körper vor
allem unter sprachlich-kulturellen Gesichtspunkten betrachtet und daher (still-
schweigend) mit einem Primat des Geistes operiert.

316

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die im Text angelegte Identifizierung des Erzählers und Protagonisten Rai-
nald mit dem empirischen Autor Rainald Goetz wurde in Analogie zum kom-
plexen Verhältnis von Körper und Geist nicht als eine schlichte ‚Rückkehr des
Autors‘ in die Literatur bzw. in die Literaturwissenschaft gelesen, da vor allem
die figurale Aufspaltung des Autors gegen eine solche Deutung spricht. Statt-
dessen wurden die Anspielungen auf den empirischen Autor als Bestandteil ei-
nes rezeptionsästhetischen Vexierspiels zwischen einem metafiktionalen Ver-
schwinden und einem präsentischen Erscheinen des Autors im Sinne von Martin
Seel begriffen.

Als wichtigstes und wirkungsmächtigstes Instrument zur Forcierung eines
solchen Erscheinens des Autors wurde das Motiv des Todes herausgearbeitet,
das in Rave eng mit dem Motiv eines exzessiven Drogenkonsums und mit dem
Motiv eines ästhetischen Martyriums verbunden ist. Die euphorischen Rausch-
erlebnisse des Drogenkonsums und die melancholische ‚Kaputtheit‘ nach dem
Rausch wurden als unterschiedliche Manifestationen eines intensiven ästheti-
schen Augenblicks nach Bohrer gedeutet, während das säkulare Martyrium der
Figur Rainald als der Versuch einer Intensitätsübertragung mittels Schrift von der
Autor-Figur auf den Rezipienten verstanden wurde. Die diegetische bzw. onto-
logische Unentscheidbarkeit der Autor-Figur Rainald wurde zudem als eine
Kulmination der vom Text erzeugten Stimmung einer angenehmen Verwirrung
gelesen, womit auch diesem Theorem Gumbrechts ein analytischer Nutzen zu-
kommt. Die fundamentalontologische und präsenztheoretische Bedeutung des
Todes-Motivs konnte unter Rückgriff auf Heidegger, Wittgenstein und George
Steiner vertieft werden, während die fundamentale medientheoretische Kippfi-
gur von semiotischer Leere und emotionaler Fülle, die Dieter Mersch beschreibt,
vor allem im Schlusssatz der Erzählung in Erscheinung tritt.

Helmut Krausser: UC (2003)

Seit seinem Romandebüt Könige über dem Ozean (1989) hat Helmut Krausser 15
Romane, eine Novelle, vier Erzählungen, elf Theaterstücke, sechs Gedichtbände
und diverse Tagebücher veröffentlicht. Seine Romane sind bisher in 16 Spra-
chen übersetzt worden, womit Krausser „zu den avanciertesten Literaten der
deutschen und internationalen Gegenwartsliteratur [gehört]“1108. Das Adjektiv
‚avanciert‘ bezieht sich in diesem Zusammenhang aber nicht nur auf die be-
merkenswerte Produktivität Kraussers, sondern auch auf die ästhetische Kom-
plexität seiner Werke, die oft mit Stilen und Motiven aus verschiedensten Epo-
chen experimentieren:

3.4

1108 Claude D. Conter und Oliver Jahraus (Hg.) Sex – Tod – Gewalt. Beiträge zum Werk von
Helmut Krausser. Göttingen: Wallstein 2009, S. 9.

317

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Helmut Krausser gehört zu den Erzählern, die es verstehen, an die großen europä-
ischen Erzähltraditionen des Realismus, mehr noch aber der Romantik mit ihrer spezi-
fischen Verbindung von Erzählweisen und Sujets anzuknüpfen und diese Tradition ei-
genständig weiterzuführen, innovativ und geradezu avantgardistisch mit Erzählkon-
struktionen umzugehen, ungeahnte erzählerische Raffinessen in Texten einzubauen
und Plots auf sehr komplexe Weise zu entfalten. (Conter und Jahraus 2009: 10)

Während manche Literaturwissenschaftler Krausser als „den letzten Romanti-
ker“1109 bezeichnen, gilt er anderen wiederum als ein „typischer Autor der Post-
moderne“1110,

denn sein um existenzielle Fragen, insbesondere um Liebe, Tod und das Bewahren per-
sonaler Identität in einer ungewiss gewordenen Welt kreisendes Werk arbeitet mit
einem ungeheuren Motivfundus und es ist außerordentlich schwer festzustellen, wel-
che Werte und Überzeugungen die Texte möglicherweise vermitteln sollen. (Neuhaus
2010: 87)

Tatsächlich ist zu beobachten, dass sich vor allem Kraussers frühen Romane Fet-
te Welt (1992), Melodien (1993) und Thanatos (1996) durch eine stetige Zunah-
me von „Multiperspektivität, ‚unzuverlässigem Erzählen‘ und […] metafiktio-
nalen bzw. konkret metaleptischen Verfahrensweisen“1111 auszeichnen, also von
Merkmalen, die häufig mit postmodernem Erzählen verbunden werden.

Folgt man dieser Argumentation, dann ist UC (2003) der mit Abstand multi-
perspektivischste, unzuverlässigste, metafiktionalste und somit postmodernste
Roman Kraussers. Die meta-narrativen Verschlingungen des Texts erreichen da-
bei Ausmaße, die einigen Rezensenten zu konstruiert erschienen, wie zum Bei-
spiel Susanne Messmer1112:

Helmut Kraussers Roman UC handelt von einem zynischen Stardirigenten, der den
Kontrollverlust sucht, und von der Sehnsucht eines Autors, in Germanistikseminaren
gelesen und gedeutet zu werden. (Messmer 2003)

Messmers sarkastische Kritik suggeriert eine hohe Theorielastigkeit und somit
eine störende Artifizialität des Texts. Vorwürfe dieser Art machen UC jedoch für
die Zwecke dieser Untersuchung besonders interessant, da auffällig ‚verkopften‘
bzw. ‚vergeistigten‘ Texten die Fähigkeit zur Präsenzproduktion oft abgespro-
chen wird, was einen genre- und stilübergreifenden Geltungsanspruch der Prä-
senztheorie in Frage stellt. Die folgende Analyse soll daher prüfen, ob auch ein

1109 Ebd., S. 10.
1110 Stefan Neuhaus: ‚In dieser Gegend gibt es keinen Gott‘: Religion in der ‚postmodernen‘

Literatur am Beispiel von Helmut Krausser, Hape Kerkeling und Felicitas Hoppe. In:
Julian Preece, Frank Finlay and Sinéad Crowe (Hg.) Religion and Identity in Germany
today. Doubters, Believers, Seekers in Literature and Film. Bern: Peter Lang 2010,
S. 83-98, hier: S. 87.

1111 Tobias Lambrecht: Erzählen ist Macht. Sinnstiftung durch Narrativisierung und Meta-
fiktion in Helmut Kraussers Romanen. München: AVM 2009, S. 14.

1112 Vgl. Susanne Messmer: Das Ende muss warten. In: Die Tageszeitung, 1.7.2003. Online:
http://www.taz.de/!749999/ (Zugriff: 29.1.2018).

318

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


typisch postmoderner Meta-Text wie UC, der eher für dekonstruktivistische Lek-
türen prädestiniert scheint, mit den Ansätzen einer Präsenztheorie gewinnbrin-
gend untersucht werden kann.

Hyperschizophrenie

Kraussers Roman zerfällt in vier ‚Bücher‘ und ein „Preludio/Postludio“ (7)1113,
das dem ersten Buch vorangestellt wird. In diesem Vorspiel blickt ein zunächst
namenloser Erzähler, der sich auf einer griechischen Insel befindet (7f.), aus
einem Hotelfenster und beschreibt dabei im Präsens seine Impressionen. Die
Ausführungen des Erzählers sind kryptisch und äußerst diffus. Gegen Ende die-
ses Präludiums wird behauptet, dass der Erzähler den Sturz eines Zahnputzgla-
ses „über Stunden“ (9) beobachtet hat. Auf diese Behauptung folgt der letzte
Absatz des Präludiums, der ein zentrales Motiv des Romans einführt, nämlich
den Wahnsinn: „Hinter mir, im Hotelzimmer, stehen fünfzehn bis zwanzig Per-
sonen. Einige sind tot. Sicher beobachtet man mich.“ (ebd.) Die Vorstellung,
dass stehende Leichen den Erzähler ‚beobachten‘, legt eine pathologische Wahr-
nehmungsstörung des Protagonisten nahe, der möglicherweise unter Halluzina-
tionen und Paranoia leidet. Auf diese Weise wird auch eine Stimmung evoziert,
die von nun an alle inhaltlichen und formalen Aspekte des Texts durchwandert:
die Angst.

Im ersten Buch des Romans erfährt der Leser, dass es sich bei dem autodiege-
tischen Erzähler um Arndt Hermannstein1114 handelt, einen 38-jährigen (20),
vergnügungssüchtigen Dirigenten, der durch einen mysteriösen Anruf seines
Schulfreunds Frank plötzlich mit dem Tod einer Klassenkameradin namens
Marita in Verbindung gebracht wird, die 22 Jahre lang als vermisst galt (31) und
deren „Gebeine“ (28) nun in einem Wald gefunden wurden. Arndt glaubt je-
doch Marita vor kurzem auf einem Klassentreffen gesehen zu haben, was ihn
erstmals an seiner geistigen Gesundheit zweifeln lässt: „Sollte ich ein Gespenst
betrachtet haben?“ (32). Arndt erinnert sich an eine exzessive Party in der Nacht
vor Maritas Verschwinden, auf der er und seine Freunde anwesend waren. Statt
jedoch mit der Polizei zu kooperieren und die Ereignisse dieser Nacht gründ-
lich aufzuarbeiten, irrt Arndt paranoid und angstgetrieben durch London, wo
er eigentlich ein Orchester dirigieren soll:

Ich laufe durch die Straßen von London und glaube mich beobachtet. Ich halte mich
in Bewegung, weil meine Angst so besser verteilt, in weitem Umkreis verstreut wird.

Meine Angst, meine Asche. Alles ist möglich geworden. (33)

3.4.1

1113 Im Folgenden wird zitiert nach Helmut Krausser: UC. Unter Zuhilfenahme eines Mär-
chens von H.C. Andersen [2003]. 2. Aufl. Reinbek: Rowohlt 2004.

1114 Auf S. 31 wird der Name seiner Ehefrau „Laura Feuer-Hermannstein“ genannt, auf S. 80
schließlich sein Vorname „Arndt“.

319

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die gestörte Wahrnehmung und das irrationale Verhalten Arndts deuten auf
eine psychische Krankheit hin, die mehrmals im Roman erwähnt wird: die
Schizophrenie (109 und 193). Der Terminus ‚Schizophrenie‘ bzw. ‚schizophren‘
wird in UC jedoch äußerst ambivalent gebraucht, was eine Feindifferenzierung
des Begriffs in a) eine klinische, b) eine umgangssprachliche, c) eine esoterische
und d) eine poetische Schizophrenie nötig macht.

Klinische Schizophrenie

Die aktuelle Ausgabe der International Statistical Classification of Diseases and Re-
lated Health Problems (kurz: ICD-10) beschreibt Schizophrenie in Kapitel V: Psy-
chische und Verhaltensstörungen, Kategorie F.20, als eine Gruppe von Störun-
gen, zu deren Symptomen unter anderem paranoide Wahnvorstellungen und
Halluzinationen gehören1115. Für eine solche Diagnose sprechen neben der be-
reits beschriebenen Paranoia Arndts vor allem diverse Erlebnisse, die laut ande-
ren Figuren im Roman nie stattgefunden haben. So beschreibt Arndt eine zärt-
liche Begegnung mit seiner Frau Laura in Las Palmas (88ff.), die sie jedoch zwei
Tage später während eines Telefonats vehement abstreitet (103). Wenig später
kommt es zu einem Treffen zwischen Arndt und seiner Ehefrau, in der diese je-
doch auch die Existenz des vermeintlich klärenden Telefonats abstreitet und an-
gibt, Arndt seit zwei Jahren nicht mehr gesehen und seit drei Monaten nicht
mehr gesprochen zu haben (113). Des Weiteren glaubt Arndt in einem Café die
tote Marita wieder zu sehen (96). All diese Ereignisse sprechen für starke akusti-
sche und visuelle Halluzinationen, was die Sekundärliteratur zur „Diagnose der
Schizophrenie“1116 und zum „Psychogramm eines Schizophrenen“1117 verleitet.
Im weiteren Verlauf von UC wird jedoch klar, dass diese klinische Diagnose zu
kurz greift.

Umgangssprachliche Schizophrenie

Zum sehr heterogenen und weitreichenden Formenkreis schizophrener Störun-
gen gehören neben Halluzinationen und Paranoia auch Symptome wie Denk-

a.

b.

1115 Vgl. Deutsches Institut für medizinische Dokumentation und Information: ICD-10-GM
Version 2018. Kapitel V: Psychische und Verhaltensstörungen (F00-F99). Schizophrenie,
schizotype und wahnhafte Störungen (F20-F29). Online: https://www.dimdi.de/static/d
e/klassi/icd-10-gm/kodesuche/onlinefassungen/ (Zugriff: 30.1.2018).

1116 Vgl. Claude D. Conter: Die Inthronisierung der Poesie im Gegenwartsroman. Zur Re-
mythisierung romantischer Poesie im Werk von Helmut Krausser. In: Conter und Jahr-
aus (2009), S. 43-62, S. 54.

1117 Vgl. Matthias Pauldrach: Die (De-)Konstruktion von Identität in den Romanen Helmut
Kraussers. Würzburg: Ergon 2010, S. 208.

320

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


störungen, zerfahrenes Sprechen, Antriebslosigkeit oder Katatonie1118. Ein Phä-
nomen, das hingegen nicht zum schizophrenen Symptomspektrum gehört, ist
die Multiple Persönlichkeitsstörung. Diese wird im ICD-10 unter F44.81: „Multi-
ple Persönlichkeit(sstörung)“ zu der Gruppe der dissoziativen Störungen (F44)
gezählt. Zu den dissoziativen Störungen gehören Phänomene wie Identitätsver-
lust, Amnesie oder das Ausbilden multipler, voneinander unabhängiger Persön-
lichkeiten. Symptome wie Halluzinationen oder Paranoia treten im Rahmen
einer dissoziativen Störung hingegen nicht auf1119. Umgangssprachlich werden
jedoch Schizophrenie und multiple Persönlichkeitsstörung unter dem Begriff
‚schizophren‘ subsumiert, was vor allem der irreführenden Grundbedeutung
des altgriechischen Wortes geschuldet ist: σχίζειν schizein = ‚spalten‘ und φρήν
phren = ‚Gemüt, Geist, Seele‘1120. Der Terminus wurde von Eugen Bleuler in die
Psychiatrie eingeführt und sollte „die Spaltung der verschiedenen psychischen
Funktionen“1121 eines Schizophreniekranken zum Ausdruck bringen. Bleuler
äußerte jedoch selbst erhebliche Bedenken bezüglich der Eindeutigkeit seiner
Wortschöpfung:

Ich kenne die Schwächen des vorgeschlagenen Ausdrucks, aber ich weiß keinen besse-
ren, und einen ganz guten zu finden, scheint mir für einen Begriff, der noch in der
Wandlung begriffen ist, überhaupt nicht möglich. (Bleuler 1911: 5)

In UC gebraucht Arndt den Terminus Schizophrenie im klinisch falschen, um-
gangssprachlichen Sinne („Vielleicht ist Laura eine schizophrene Frau, von de-
ren zwei Hälften nur eine mit mir verheiratet sein will.“; 109) und auch der
Schriftsteller-Guru Samuel Kurthes assoziiert während seines Vortrags die Schi-
zophrenie mit multiplen Persönlichkeiten: „Kurthes redete davon, daß heutzu-
tage der Mensch von Niveau eine multiple Persönlichkeit sei, sein müsse, virtu-
ell schizophren“ (193). Auch in der Sekundärliteratur zu UC werden die zwei
genannten Krankheitsbilder oft unreflektiert vermischt. So spricht Conter ne-
ben „der Diagnose der Schizophrenie“1122 auch von „Ich-Dissoziationen im
Werk Kraussers“1123 (61f.), ähnlich wie Pauldrach, der neben der Wendung „Psy-
chogramm eines Schizophrenen“1124 auch den Terminus „Ich-Dissoziation“1125

verwendet.

1118 Vgl. ICD-10-GM (2018), F20-F29.
1119 Vgl. hierzu auch Susanne Stübner, G. Völkl und Michael Soyka: Zur Differentialdiagno-

se der dissoziativen Identitätsstörung (multiple Persönlichkeitsstörung). In: Der Ner-
venarzt 69 (1988), S. 440-445.

1120 Vgl. Constanze Fiebach: Stigmatisierung Schizophreniekranker in literarischen und
außerliterarischen Diskursen. Würzburg: Königshausen & Neumann 2013, S. 54f.

1121 Eugen Bleuler: Handbuch der Psychiatrie. Dementia Praecox oder Gruppe der Schizo-
phrenien. Leipzig: Deuticke 1911, S. 5.

1122 Conter (2009), S. 54.
1123 Ebd., S. 61f.
1124 Pauldrach (2010), S. 208.
1125 Ebd., S. 206.

321

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die ‚virtuelle Schizophrenie‘, die Kurthes in seinem Vortrag erwähnt, ist aber
„nicht im Sinne eines Krankheitsbildes“ (193) zu verstehen, sondern als Meta-
pher zur Beschreibung der

vielen Erfordernisse, die die rasante und vielschichtige Gegenwart an die Persönlichkeit
stelle […] Der Konkurrenzkampf im Beruf fordert ganz andere Tugenden und Charak-
tereigenschaften, als etwa die Partnerschaftspflege. (193)

In diesem Zusammenhang fungiert der umgangssprachliche Schizophreniebe-
griff also als Metapher für die funktionale Differenzierung der Gesellschaft und
für die vielfältigen sozialen Rollen, die ein Individuum dabei erfüllen muss. Die-
se Bedeutung stellt somit eine Metaphorisierung des Phänomens einer multi-
plen Persönlichkeitsstörung dar.

Esoterische Schizophrenie

Samuel Kurthes postuliert in seinem Vortrag, der mehr als 40 Seiten des Ro-
mans einnimmt, aber auch eine neue Art der Schizophrenie. Laut Kurthes exis-
tiert zwischen Menschen potenziell ein „telepathische[s] Band“ (182), eine Art
„telepathische Grammatik“ (183), die die Menschen im Laufe der Evolution le-
diglich verlernt hätten:

Ungeachtet unserer verkümmerten telepathischen Fähigkeiten existiere ein, hier wurde
es für mein Empfinden esoterisch, spirituelles Band1126 zwischen allen Lebewesen, ob
tot oder lebendig. Kurthes entschuldigte sich auf gleich für das Wort spirituell, das so
oft mißbraucht werde, dennoch wisse er kein treffenderes. (191)

Klinisch schizophrene Symptome wie „Gedankeneingebung“ oder „Gedanken-
ausbreitung“1127 werden von Kurthes auf dieser Weise als Manifestationen einer
erstrebenswerten, höheren Bewusstseinsform gedeutet. Parallel zu dieser Be-
hauptung erfolgt ein narrativer Bruch: Anne, die aktuelle „Gefährtin“ (124)
Arndts, erzählt plötzlich autodiegetisch von einer Unterhaltung mit Kurthes
(185ff.). Diese neue Multiperspektivität des Texts korreliert mit Kurthes’ Postu-
lat einer telepathischen Verbindung mehrerer Individuen, da so auch dem Leser
des Romans die Illusion vermittelt wird, in die Gedankenwelt mehrerer Men-
schen bzw. Figuren eintauchen zu können. Diese narrative Komplexitätssteige-
rung wird auf die Spitze getrieben, indem wenige Seiten nach Kurthes’ Vortrag
neben den zwei Ich-Perspektiven zusätzlich noch eine heterodiegetische Per-
spektive eingeführt wird: „Anne war verletzt – und es war der Moment, da sie
ihre Liebe zu Arndt zum ersten Mal bewußt in Zweifel zog.“ (229).

c.

1126 Zur Feindifferenzierung der Begriffe ‚Esoterik‘ und ‚Spiritualität‘ im Rahmen dieser Ar-
beit vgl. Kapitel 2.12.3 und 2.12.4.

1127 Vgl. ICD-10-GM (2018), F.20.

322

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Kurthes behauptet außerdem, dass ein telepathisches Bewusstsein mit einer
anderen Zeitwahrnehmung einhergehe, in der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft zu einer neuen Ordnung finden würden:

Der Chronos löst sich vom individuellen Bewußtsein. Polychronistische Wesen entste-
hen. […] Denkbar wäre ein zehndimensioniertes Wesen, das in unendlich vielen Zei-
ten, also außerhalb jedes Chronos existieren kann. (206)

Diese neue, im Grunde unvorstellbare Zeitordnung nennt Kurthes „Hyperchro-
nos“ (210). Um die Alterität einer solchen Zeitwahrnehmung anzudeuten, greift
Kraussers Text neben der bereits erwähnten Multiperspektivität auch auf Tem-
puswechsel zurück, die mitunter völlig beliebig wirken:

Arndt hockt am Konferenztisch und öffnet eines der Orangensaftfläschchen, bittet um
Eis. (233)

Arndt legte sich, er hatte lange darüber nachgedacht, eine Rede an Anne zurecht. (240)

Diese Tempus- und Perspektivenwechsel können als ein referentielles Rauschen
eingestuft werden, da der Leser einer referentiellen Ambiguität ausgesetzt wird,
die immer wieder verunklart, wer gerade erzählt und vor allem aus welcher
Zeitdimension heraus gerade erzählt wird. Mediale Störungen dieser Art evozie-
ren eine ontologische Grenzerfahrung, die eine rauschhafte Wirkung auf den
Leser ausüben kann.

Kurthes’ esoterische Theorien stellen vor diesem Hintergrund eine „funda-
mentale Umwertung der ansonsten pathologisch betrachteten Schizophre-
nie“1128 dar. Aus einem pathologischen Leidensdruck wird plötzlich ein erhabe-
ner Wahrnehmungsmodus, der ungeahnte Erlebnisse ermöglicht. Diese Um-
wertung zeigt sich vor allem im dritten Buch des Romans, in dem Arndt Kur-
thes fragt, ob seine schizophrenen Symptome möglicherweise Ausdruck einer
höheren Bewusstseinsebene sein könnten und ob er, Arndt Hermannstein,
nicht womöglich eine neue Stufe der Evolution erreicht habe (302ff.). Kurthes
hält dies für möglich und behauptet, dass in diesem Fall Arndts Schicksal „glor-
reich und tragisch“ (304) zugleich wäre, da „niemand Sie je für etwas anderes
halten wird als geisteskrank“ (311).

Poetische Schizophrenie

UC suggeriert neben einer klinischen, einer umgangssprachlichen und einer
esoterischen Schizophrenie aber noch eine vierte Art der Schizophrenie. Denn
wie Kurthes Arndt im dritten Buch des Romans verrät, schreibt er gerade an sei-
nem „letzten großen Roman“ (309), in dem es um einen Dirigenten gehen soll,
„dessen Welt aus den Fugen gerät“ (ebd.). Im vierten Buch erfährt der Leser

d.

1128 Vgl. Conter (2009), S. 54.

323

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


schließlich, dass Sam Kurthes in Kontakt mit einer göttlichen Existenz steht,
mit einem „Creator Spriritus“ (424), der ihm scheinbar übernatürliche Kräfte
verleiht, wie Mucos, ein enger Vertrauter von Kurthes, verrät:

Sam schreibt. Er schreibt an etwas. Schreibt über dich. Über alle. Und merkst du, was
vorgeht? Menschen verschwinden, Hunde verschwinden, selbst Gerüche verschwinden.
(358)

Die ersten drei Bücher des Romans entpuppen sich so nachträglich als der be-
sagte letzte Roman von Kurthes über einen Dirigenten, „dessen Welt aus den
Fugen gerät“ (309). Es scheint also, als habe Kurthes Arndt seine schizophrenen
bzw. dissoziativen Symptome buchstäblich angedichtet. Arndts pathologische
Wahrnehmung wird so zu einer Manifestation des Hyperchronos uminterpre-
tiert.

Arndt und Kurthes geraten im Zuge dieses ontologischen Spiels in ein dia-
lektisches Verhältnis, das der Roman „[u]nter Zuhilfenahme eines Märchens
von H.C. Andersen“ (4) erklärt. Das Märchen Der Schatten, das in Frakturschrift
in den Romantext eingebaut wird, beschreibt wie der Schatten eines gelehrten
Mannes ein Eigenleben entwickelt, seinen ehemaligen Herrn durch geschickte
Manipulation zu seinem eigenen lebenden Schatten macht und diesen schließ-
lich hinrichten lässt. In Analogie zum Märchen versucht Sam Kurthes aus dem
Schatten des berühmten Komponisten Arndt Hermannstein herauszutreten, in-
dem er ihn zu seiner Romanfigur „Arndt-Hermann Stein“ (346) macht und
Arndt so in einen Schatten verwandelt. Im Laufe des Romans verschwimmen
jedoch die ontologischen Grenzen zwischen Arndt und Kurthes zunehmend.
Arndt erinnert sich plötzlich daran, Kurthes vor Jahren während eines seiner
Konzerte im Publikum gesehen zu haben, und glaubt nun einen Doppelgänger
in ihm zu erkennen („Jetzt, im UC, wurde dem Schemen ein Gesicht verpaßt,
das von Kurthes, und Kurthes war ich selbst“; 471) und Julia, eine ehemalige
Geliebte Arndts, spricht Kurthes auf eine Erinnerung an, die sie eigentlich nur
mit Arndt teilt („Das war ein schöner und trauriger Sommer. Du – und der alte
Hund, und der tote Flamingo, den du gebraten hast …“; 477)1129. Auch Kurthes
selbst gibt gegen Ende des Romans zu, nur „der Schatten eines Schattens“ (449)
zu sein. Diese wechselseitige De-Ontologisierung zweier Figuren stellt nichts
Geringeres dar als die poetische Verarbeitung einer multiplen Persönlichkeits-
störung. Die umgangssprachliche Schizophrenie wird so offenkundig zu einer
poetischen Schizophrenie, die dem Reich der Fantastik zuzuordnen ist.

Auch die klinisch-schizophrenen Wahnvorstellungen Arndts gehen in dieser
poetischen Schizophrenie auf. Denn bevor Kurthes Arndt in den Tod treibt

1129 Vgl. Julia zu Arndt auf S. 176: „Wenn ich die Tapete hier sehe, denke ich an den toten
Flamingo, den du gebraten hast. Es war abstoßend. […] ich war eine Nervensäge, habe
dich angefleht, es nicht zu tun, mußte kotzen, aber es war – irgendwie – gut. Nicht
groß, aber gut.“

324

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


bzw. in den Tod schreibt, setzt er seinen Helden einer besonderen Nahtoderfah-
rung aus, dem sogenannten Ultrachronos (kurz: UC). Dieser wird wie folgt be-
schrieben:

Der UC ist die allerletzte Phase des physischen Daseins. Traumhaft und zeitlos. Ge-
meinhin beschrieben wird er als der Film, der vor dem Auge eines Sterbenden abläuft
und alles ihm Wesentliche noch einmal in Erinnerung ruft. Die höchste Transzendenz-
stufe einer menschlichen Entität, nahe am Übertritt zu den Geistern. Daß ein Nicht-
Akut-Sterbender in diesen Zustand gerät, müßte einen Grund haben, ist möglicherwei-
se der Feldversuch zu einer umwälzenden evolutionären Weiterentwicklung der
Menschheit. (311)

Diese Ausführungen suggerieren, dass alle Erlebnisse von Arndt zwischen dem
„Preludio/Postludio“ (7) des Romans und seinem Todessturz (475) möglicher-
weise nur ein Nahtod-Traum waren, der vor Arndts innerem Auge ablief und
dessen Inhalt gänzlich von Kurthes erdichtet wurde1130. In diesem Fall wäre
Arndts Schizophrenie einem metadiegetischen Modell zuzuordnen:

 
1. Extradiegese: Kurthes schreibt und lenkt Arndts Handlungen und Wahrneh-

mungen
2. Intradiegese: Arndt stirbt und hat einen Nahtodtraum
3. Metadiegese: Arndt leidet in diesem Nahtodtraum an schizophrenen Sym-

ptomen
 
Vor diesem Hintergrund ließe sich Arndts Leiden als eine Ultraschizophrenie be-
zeichnen. Aus Sicht des Rezipienten stellt dieser Erklärungszusammenhang
einen metafiktionalen ‚Wahnsinn‘ dar, da sich die diegetische Beschaffenheit des
Romans auf diese Weise als ein schier unentwirrbares Spiel von Sein und
Schein entpuppt. Arndts unzuverlässiges Erzählen, die Multiperspektivität der
Narration, die beliebigen Tempuswechsel des Texts und die überraschenden
Metalepsen der Handlung scheinen dabei alle ein und dasselbe Ziel zu verfol-
gen, nämlich die poetische Evokation der Alterität einer klinischen Schizophrenie.
Die präsentische Wirkung der literarischen Strategien, die eine solche Alterität
evozieren sollen, kann in Analogie zum Hyperchronos, den Kurthes beschreibt,
als eine Hyperschizophrenie bezeichnet werden. Dieser Begriff impliziert, dass in
UC Symptome einer Schizophrenie und einer multiplen Persönlichkeitsstörung
sowohl motivisch als auch konzeptionell im Rahmen der poetischen Metafikti-
on verarbeitet werden. Klinische Schizophrenie, umgangssprachliche Schizo-
phrenie und esoterische Schizophrenie gehen so im poetischen Konzept einer
Hyperschizophrenie auf. Diese zwingt einen idealen Leser dazu „von einer

1130 Diese Interpretation bietet auch Pauldrach (2010), S. 205 an.

325

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


selbstbewussten, aktiven Rolle in eine geradezu devot passive“1131 zu wechseln
und den inhaltlichen wie formalen Wahnsinn des Texts nicht länger intentio-
nal-sinnsuchend, sondern vor allem responsiv-präsenzorientiert zu erleben.

Die Stimmung der Angst, die ausgehend von den schizophrenen Symptomen
Arndts die ersten drei Bücher bestimmt, weitet sich durch die Metalepsen und
durch die diegetischen Ambiguitäten im vierten Buch zu einer existenziellen
Angst aus, die rezeptionsästhetisch in erschreckende Augenblicke kulminieren
kann. Der im Roman beschriebene Hyperchronos und Karl Heinz Bohrers ab-
solutes Präsens fallen auf diese Weise sowohl motivisch als auch präsenztheore-
tisch zusammen. Doch auch emphatische Augenblicke des Glücks, Epiphanien
des Wahnsinns sind möglich, wenn sich der Rezipient auf die Hyperschizophre-
nie des Texts einlässt. Arndt Hermannstein demonstriert dies selbst, indem er
die Fremdbestimmung durch Kurthes und den daraus resultierenden Wahnsinn
letzten Endes akzeptiert und so den Zwischen-Raum (Mersch) bzw. „die Zwi-
schenzeit“ (298), die sich ihm eröffnet, auf responsive Weise genießt:

Es ist verdammt so wie in einem von Kurthes’ fantastischen Romanen. (431)

Ich treibe durchs All, ein Raumfahrer, vom Mutterschiff verstoßen, und was ich berüh-
re, wird Phantasie. Es ist großartig, im Kosmos, diese Ohnmacht, dieses Ausgestoßen-
sein. Zum ersten Mal berührt mich etwas wie sonst nur die Musik. (432)

Der Wahnsinn, wenn man sich nicht länger gegen ihn auflehnt, stellt eine Befreiung
dar. (437)

Ob ein idealer Leser auf die psychischen und narrativen Störungen in UC mit
Schrecken, mit Glücksgefühlen, mit melancholischer Trauer oder mit einer un-
sagbaren Mischung dieser drei Bohrer’schen Emotionen reagiert, wie unter an-
derem Arndts Formulierung „Euphorie mit Trauerrand“ (226) suggeriert, ist
kontingent. Entscheidend ist der Umstand, dass die poetische Schizophrenie
von UC ein unverkennbares Potenzial für intensive Präsenzerlebnisse bereit-
stellt.

Film-Bewusstsein

‚UC‘, der Titel von Kraussers Roman, ist somit als ein kryptisches Akronym für
eine ontologisch ambivalente und schlussendlich unsagbare Nahtoderfahrung
zu begreifen. Aus medientheoretischer Sicht fällt auf, dass dieser mysteriöse Ul-
trachronos systematisch mit dem Medium des Films in Verbindung gebracht
wird, wie bereits Kurthes’ Definition verdeutlicht:

3.4.2

1131 Martin Rehfeldt: Literaturwissenschaft als interpretierende Rezeptionsforschung. Ent-
wurf einer philologischen Methodik mit humanwissenschaftlichem Erkenntnisinteres-
se mit Beispielanalysen zur Rezeption von Helmut Kraussers Hagen-Trinker-Trilogie
und UC. Würzburg: Königshausen & Neumann 2017, S. 279.

326

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Der UC ist die allerletzte Phase des physischen Daseins. Traumhaft und zeitlos. Ge-
meinhin beschrieben wird er als der Film, der vor dem Auge einer Sterbenden abläuft
und alles ihm Wesentliche noch einmal in Erinnerung ruft. Die höchste Transzendenz-
stufe einer menschlichen Entität, nahe am Übertritt zu den Geistern. (311)

Da Kurthes zugibt, durch sein literarisches Schreiben „für die darin enthaltenen
Figuren eine Art HC [= Hyperchronos; R.H.]“ (214) zu erschaffen, wie seine zu-
nehmende, gottähnliche Kontrolle über Arndts Leben demonstriert, scheint in
Kraussers Roman ein besonderes Verhältnis zwischen Literatur, Film und Trans-
zendenz vorzuliegen, das eine nähere Betrachtung wert ist.

Film als Transzendenz der Literatur

Wie Oliver Jahraus schreibt, stellt „die andere Dimension“1132 ein wiederkehren-
des Motiv im Œuvre Kraussers dar. Das von Samuel Kurthes beschriebene Phä-
nomen des Ultrachronos bezeichnet dabei die Eintrittsphase in eine solch ande-
re Dimension:

Im Moment des Todes steht für den Sterbenden die Zeit still. […] Der Tod ist, glaube
ich, das Entrée in die Gleichzeitigkeit von allem. Nacheinander und Nebeneinander.
Alles findet statt. Kausalitäten sind nicht mehr nach- noch vorvollziehbar. Mit dem
Tod beginnt eine lustige, verwirrende Existenz. (203)

Der Gedanke einer Gleichursprünglichkeit und erlebten Einheit aller Zeitdimen-
sionen erinnert mitunter an Heideggers ekstatische Einheit der Zeithorizonte
(vgl. Kapitel 2.3.3):

Wie die Gegenwart in der Einheit der Zeitigung der Zeitlichkeit aus Zukunft und Ge-
wesenheit entspringt, so zeitigt sich gleichursprünglich mit den Horizonten der Zu-
kunft und Gewesenheit der einer Gegenwart. (SuZ: 365)

Ein Einfluss Heideggers auf Krausser bzw. auf die Theorien von Kurthes liegt
nahe, da Arndt an einer Stelle in UC indirekt auf Heideggers Sein und Zeit ver-
weist:

Die Zeit und das andere. Darum dreht sich viel. Sein und Zeit. Jeder Lebensplan be-
ruht auf einem selbstgewählten Verhältnis von Sein und Zeit. (142)

Ähnlich wie Heidegger und Wittgenstein fällt es aber auch Kurthes schwer, das
Wesen und die Wirkung einer solchen Aufhebung der Zeitdimensionen genau
zu beschreiben:

Es ist ganz einfach, wirklich, nur das Sprechen hierüber ist schwierig. […] Darüber
nachzudenken führt in Bereiche, in der Logik keinen Halt findet. (207)

a.

1132 Oliver Jahraus: Die Geburt des Autors aus dem Geist der Romantik. Zum Konzept der
Autorenschaft im erzählerischen Werk Helmut Kraussers. In: Conter und Jahraus
(2009), S. 23-42, hier: S. 28.

327

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Da Sprache bzw. Schrift Medien sind, die sich linear konstituieren, ist eine kau-
salitätslose Gleichzeitigkeit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft mit
sprachlichen Mitteln nicht darstellbar. Es gibt allerdings Strategien, mit denen
es literarischen Texten dennoch möglich ist die Alterität einer solchen Wahr-
nehmung zumindest zu evozieren. Eine dieser Strategien ist der Verweis auf an-
dere Medien.

Um die Unsagbarkeit von Arndts hyperschizophrener Wahrnehmung greif-
barer zu machen, verweist Anne in einem Gespräch mit ihm auf den Film Sli-
ding Doors (1998) mit Gwyneth Paltrow in der Hauptrolle: „Vielleicht erlebst du
so eine Parallelwelt-Situation, wie im Kino, wie in diesem Film mit Gwyneth
Paltrow.“ (120). In besagtem Film versucht die Protagonistin Helen eine U-Bahn
zu erwischen, was ihr in einer Version der Handlung gelingt und in einer zwei-
ten nicht. Der Film zeigt deshalb im Folgenden zwei diegetisch gleichberechtig-
te, unterschiedliche Versionen von Helens Leben, die zwei Parallelwelten ent-
sprechen. Die komplexe Vorstellung von zwei parallel ablaufenden Handlun-
gen, die ontologisch verschieden aber diegetisch gleichberechtigt sind, wird so
durch einen kurzen Verweis auf die visuelle Umsetzung dieses Phänomens in
einem Film erleichtert. Zu Beginn des dritten Buchs reist Arndt dann zu Kur-
thes nach Las Palmas und ahnt allmählich, dass eine höhere Macht Kontrolle
über sein Leben ergriffen hat: „ich vertraue auf – ja, was? Auf irgendeine höhere
Matrix, die noch etwas mit mir vorhat.“ (258). Dieser Satz kann als eine Refe-
renz auf den berühmten Science-Fiction-Film Matrix (1999) verstanden werden,
in dem anders als in Sliding Doors nicht zwei diegetisch gleichberechtigte Wel-
ten gegenübergestellt werden, sondern Menschen in einer dystopischen Zu-
kunft von Maschinen mit künstlicher Intelligenz in einen Traumzustand ver-
setzt werden, der ihnen als Realität erscheint. Während das komplexe Verhältnis
der einzelnen Diegesen in UC durch Tempuswechsel und unterschiedliche Er-
zählperspektiven mühsam konstruiert werden muss, was dem Leser ein hohes
Maß an Konzentrationsfähigkeit und Vorstellungsvermögen abverlangt, vermag
Matrix Phänomene dieser Art durch simple Ortswechsel und durch leicht ver-
ständliche visuelle Mittel wie den Schnitt zu realisieren. Es ist daher auch kein
Zufall, dass der mysteriöse Wächter, der Arndt im Auftrag von Kurthes schließ-
lich in den Tod treibt, kurz vor Arndts Eintritt in den Ultrachronos nur lapidar
auf das Medium Film verweist: „Gleich gebe es Kino, sagt der Wächter.“ (462).

Der UC, die große Chiffre des Romans, wird so zu einer simplen Filmmeta-
pher1133, wie auch die englische Aussprache des Akronyms nahelegt: „YOU
SEE“ (254). Durch intermediale Referenzen dieser Art verweist der Text auf die
unhintergehbare Begrenztheit seines eigenen Mediums, nämlich der Schrift.
Dieses subtile Eingeständnis der eigenen Begrenztheit stellt medientheoretisch
betrachtet eine Störung dar, die einen semiotisch nicht näher bestimmbaren

1133 Vgl. Jahraus (2009), S. 73.

328

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zwischen-Raum zwischen Literatur und Film eröffnet, der eine intensive präsen-
tische Wirkung auf den Leser ausüben kann. Die in UC evozierte Multimediali-
tät korreliert dabei mit der im Text verhandelten Multidimensionalität, wie
Gundela Hachmann feststellt1134:

Hier liegt ein postmodernes, synästhetisches Verfahren vor, das eine mediale Hybridität
erzeugt, um eine vieldimensionale Wirklichkeit darstellen zu können, bei der Parallel-
welten und zusätzliche Textdimensionen eingeführt werden können. (Hachmann
2015: 88)

Die filmischen Referenzen in Kraussers Roman stellen so betrachtet medienon-
tologische „Risse“1135 dar, die ihrerseits Zeugnis von den Rissen und der daraus
resultierenden Durchlässigkeit zwischen den einzelnen Erzählwelten des Ro-
mans ablegen. Vor diesem Hintergrund erscheint auch der „grelle Schein“
(475), der Arndt kurz vor seinem Todessturz blendet und der von einem „leuch-
tende[n], schwebende[n] Wesen“ (ebd.) ausgeht, nicht nur wie ein erlösendes,
transzendentes Licht, sondern auch wie ein Scheinwerfer, der während den
Dreharbeiten zu einem Film auf Arndt gerichtet wird1136. Der Film wird so zu
einem Transzendenzmedium der Literatur erhoben.

Literatur als Transzendenz des Films

Das Verhältnis zwischen Literatur und Film in UC darf jedoch nicht asymme-
trisch betrachtet werden. Denn obwohl Filme durch vielfältigste visuelle Mittel
Nahtoderfahrungen ‚unmittelbarer‘ evozieren können als literarische Texte, be-
sitzt Sprache bzw. das Medium Schrift Möglichkeiten zur traumartigen Darstel-
lung von Scheinwelten, die über die audiovisuellen Mittel des Films hinausge-
hen.

So erfährt der Leser zu Beginn des vierten Buchs von UC, dass die drei Bü-
cher zuvor keine autodiegetische Wiedergabe der Innenwelt von Arndt Her-
mannstein waren, sondern ein Text des Schriftstellers Samuel Kurthes und so-
mit ein Roman im Roman:

Kurthes wird gebeten, mit Bleistift ein paar Worte aufs sandfarbene Papier zu schrei-
ben, für die Handkamera. Er schreibt. Während er schreibt, überfällt ihn eine bittere
Melancholie, er bricht den Satz, den ersten Satz aus ULTRACHRONOS ab, Der Morgen
überzieht die Hausmauern mit Pink-, Orange- und Kupfertönen. (341f.)

Dass Kurthes einen Roman über das Leben von Arndt Hermannstein schreiben
wollte, hatte Kurthes Arndt bereits im dritten Buch auf Las Palmas persönlich

b.

1134 Gundela Hachmann: Zeit und Technoimagination. Eine neue Einbildungskraft in Ro-
manen des 21. Jahrhunderts. Würzburg: Königshausen & Neumann 2015.

1135 Ebd., S. 90.
1136 Vgl. ebd., S. 101.

329

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


mittgeteilt (309), doch erst durch die zitierte Passage wird dem Rezipienten
deutlich, dass Kurthes’ Roman und die drei ersten Bücher von UC bis aufs letzte
Wort identisch sind, da der erste Satz des Preludio/Postludio (7) tatsächlich de-
ckungsgleich mit Kurthes’ erstem Satz (342) ist.

Anders als das Medium Film, dass diegetische Übertritte oft durch einen „vi-
suelle[n] Assimilationsprozess“1137 realisiert, wie zum Beispiel David Lynchs
Film Mulholland Drive (2001), der laut einer Selbstaussage Kraussers bei der
Konzeption seines Romans Pate stand1138, vermag es UC mit nur wenigen Wor-
ten einen „Verschriftlichungsprozess“1139 zu markieren, der plötzlich nicht nur
alles bis dahin Gelesene in einen völlig neuen Sinnzusammenhang stellt, son-
dern geradezu aus dem Nichts einen Roman im Roman und somit einen völlig
neuen Roman erschafft. Diese diegetische Umwertung stellt eine Performanz dar,
die Züge einer creatio ex nihilo trägt und motivisch betrachtet einer produkti-
onsästhetischen Geburt nach George Steiner entspricht, wohingegen sie rezepti-
onsästhetisch betrachtet einer präsentischen Geburt im Sinne Nancys gleich-
kommt (vgl. Kapitel 2.11.1). Eine solche Performanz übersteigt die Möglichkei-
ten der „Handkamera“ (341), die Kurthes beim Schreiben filmt, und aller in UC
erwähnten Filme, denn

mit der Visualisierung entsteht kein neuer Film; wohl aber entsteht mit der Verschrift-
lichung des Lebens von Arndt Hermannstein ein Text, der zugleich der Romantext ist,
wie der Leser seit dem vierten Buch weiß. Aus der visuellen Not macht der Roman
eine schriftliche Tugend. (Jahraus 2010: 80)

Vor diesem Hintergrund stellt die Selbsttranszendenz der ersten drei Bücher
von UC eine rezeptionsästhetische Überbietung der filmischen Referenzen im
Roman dar, was einer ästhetischen Transzendenz der genannten Filme gleich-
kommt.

Literatur und Film als ‚Transzendenz‘ des Bewusstseins

Bei genauerer Betrachtung forciert UC also eine wechselseitige Transzendenz
von Literatur und Film. Das Wort ‚Transzendenz‘ meint hier jedoch – entgegen
der Thematik des Romans – keinen Übertritt in eine außerweltliche Sphäre,
sondern vielmehr die Evokation eines medialen Zwischen-Raums im Sinne Die-
ter Merschs, was – mit Martin Seel gesprochen – keiner Transzendenz, sondern
vielmehr der ästhetischen Forcierung einer radikalen Immanenz gleichkommt.
Denn die filmischen Referenzen im Roman und die diegetische Selbstumwer-

c.

1137 Oliver Jahraus: „Mulholland Drive“ – David Lynch verfilmt Helmut Kraussers „UC“. In:
Text+Kritik 187 (2010b), S. 69-81, S. 80.

1138 Vgl. Helmut Krausser: Januar. Februar. Tagebuch des Januars 2001. Tagebuch des Febru-
ars 2002. Reinbek: Rowohlt 2003, S. 225.

1139 Jahraus (2010b), S. 80.

330

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tung des Texts stellen beide literarische Strategien dar, die auf eine Grenze aller
Medien verweisen, nämlich die Unmöglichkeit, im Moment der Mediatisierung
das Mediatisierte mitzumediatisieren. Die Gewissheit oder Ungewissheit da-
rüber, ob Arndt Hermannsteins Gedanken, Gefühle und Aufzeichnungen seine
eigenen Gedanken, Gefühle und Aufzeichnungen sind oder nicht, kann sich
immer nur nachträglich, immer erst verspätet einstellen, so wie sich der Sinn sei-
nes Lebens und der Sinn seines Todes auch erst nachträglich und verspätet
durch Kurthes’ Ausführungen im vierten Buch erschließen. Die spezifischen
Passagen, die eine solche Nachträglichkeit, eine solche Verspätung überhaupt
erst setzen, die Performanz der Re-Interpretationen, Umwendungen und (meta-
phorischen) Transzendenzen im Text, entsprechen dabei einem Wittgen-
stein’schen Zeigen auf diese mediale, epistemologische und ontologische Gren-
ze. Ein solches Zeigen kann seitens des Rezipienten ein mystisches „Gefühl der
Welt als begrenztes Ganzes“ (TLP: 6.45) auslösen, ein Gefühl unsagbarer Prä-
senz.

Musikalische Leere

Die Multimedialität in UC beschränkt sich jedoch nicht nur auf Literatur und
Film. Denn wie Ulrich Faure richtig konstatiert, gibt es „nicht ein Werk Kraus-
sers ohne Beziehung zur Musik“1140, weshalb auch in UC die Musik eine zentrale
Rolle spielt. Die intermediale Verknüpfung von Text, Film und Musik im Ro-
man dient wie bereits erwähnt zum einen dazu, „die ‚projizierte‘ Wirklichkeit
als komplexe Raumzeit mit vielen Dimensionen zu beschreiben“1141, und zum
anderen dazu, die medienspezifischen Grenzen der einzelnen Medien präsen-
tisch aufzuzeigen. In diesem Zusammenhang fällt jedoch auf, dass der Dirigent
Arndt Hermannstein seine musikalische Arbeit selbst als eine „Sekundärkunst“
(54) bezeichnet, und auch der Schriftsteller Samuel Kurthes leidet offenkundig
am „Dilemma“, dass er „Musik machen möchte und es nicht vermag“ (289).
Kurthes gibt zudem an, dass „wir Literaten im stillen Kämmerlein sowieso
meistens mißglückte Maler oder Musiker [sind]“ (167). Anders als beim Ver-
hältnis zwischen Literatur und Film suggerieren diese Aussagen ein asymmetri-
sches Verhältnis zwischen Musik und Literatur. Diesen Umstand gilt es näher zu
beleuchten.

3.4.3

1140 Ulrich Faure: „Die Welt ist der Torso des Gesamtkunstwerks“. Helmut Krausser und die
Musik. In: Text+Kritik 187 (2010), S. 60-68, S. 60.

1141 Hachmann (2015), S. 88.

331

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Musik als Primärkunst

Arndt bezeichnet kurz vor seinem Tod die Musik als „eine Brücke ins Über-All,
ins Reich jenseits des Materials. Klang ist ein Weg, der seine Atome hinter sich
gelassen hat“ (467) und auch Kurthes scheint die Musik als die höchste Kunst-
form von allen zu verehren: „Musik ist die Sprache meiner Götter.“ (289). Die-
ses transzendente Musikverständnis korrespondiert mit George Steiners Prä-
senzdenken, dem zufolge „Musik im Zentrum des Bereichs der Sinnerfahrung“
zu verorten ist und eine Manifestation des „Mysterium[s] der Conditio huma-
na“1142 darstellt. Musik wird sowohl in UC als auch bei Steiner zum einzigen
Medium erklärt, das der unsagbaren Begrenztheit des menschlichen Geistes
einen klaren Ausdruck verleihen kann. Wie bereits in Rave erwähnt, verweist
Steiner in diesem Zusammenhang auf Parallelen zwischen der Musik und der
negativen Metaphysik in Wittgensteins Tractatus:

In der Vision des frühen Wittgenstein – und ‚Vision‘ ist der am wenigsten ungenaue
Begriff – ist das existentielle Reich ‚jenseits der Sprache‘, sind die Kategorien empfun-
denen Seins, zu denen nur das Schweigen (oder die Musik) Zugang ermöglichen, we-
der fiktiv noch trivial. Im Gegenteil: Sie sind eigentlich die wichtigsten, lebensverwan-
delnden Kategorien, für die der Mensch empfänglich ist. (Steiner 1990: 139)

Es ist daher kein Zufall, dass auch Helmut Krausser im Zusammenhang mit sei-
nem Roman Melodien (1993) eine Verbindung zwischen der Poetologie seines
Werks und dem Denken Wittgensteins herstellt: „Worüber man nicht sprechen
kann, darüber muß man singen – oder einen Roman namens Melodien schrei-
ben.“1143

Steiner postuliert außerdem, dass Musik und andere Künste eine spirituelle
Konfrontation mit dem Tod darstellen können, ganz im Sinne von Heideggers
Thanatologie in Sein und Zeit:

In unserer Reaktion auf das Gedicht, das Musikstück, das Gemälde vollziehen wir in-
nerhalb der Grenzen unserer eigenen minderen Kreativität die beiden definierenden
Gegebenheiten unserer existentiellen Gegenwart in der Welt nach: die des Ins-Sein-tre-
tens, wo nichts war, wo weiterhin nichts hätte sein können, und die der Ungeheuer-
lichkeit des Todes. (Steiner 1990: 274)

Kurthes scheint eine ähnliche Position zu vertreten, wenn er den technologi-
schen Fortschrittseifer der modernen Gesellschaft als das Gegenteil von Musik
und Kunst begreift:

Denn der menschliche Fortschritt, so Kurthes, gründe auf der Sucht nach Unterhal-
tung die das Bewußtsein der eigenen Endlichkeit betäuben müsse. Alles was entstehe,
entstehe aus Angst vor dem Tod, aus Haß auf den Tod. […] Haß und Angst seien die

a.

1142 Steiner (1990), S. 16.
1143 Helmut Krausser: Oktober 1997. November 1998. Dezember 1999. Reinbek: Rowohlt

2000, S. 350.

332

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


großen Energien unserer Jahrtausende (sic!). Weswegen wir Mörder und Verbrecher
verehren. (188)

Wenn Kurthes die Musik also als „Sprache meiner Götter“ (289) bezeichnet
oder Arndt in Bezug auf Strauss’ Metamorphosen und Bruckners Neunte Sym-
phonie von „Entrückungsmusik, mit mehr als einem Bein im Jenseits“ (14)
spricht, dann wird Musik als Medium der Herstellung einer anderen Zeit- und
Existenzwahrnehmung inszeniert, in der Kategorien wie Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft oder Leben und Tod aufgehoben sind. Das Genre der klassi-
schen Musik steht dabei in UC klar im Zentrum, da dieser Musik in der westli-
chen Welt trotz ihrer Historizität oft eine Form von ‚Zeitlosigkeit‘ nachgesagt
wird.

Dirigieren als Sekundärkunst

Auf diese Weise wird die klassische Musik in UC zu einer primären Kunst erho-
ben1144. Der Umstand, dass Arndt Hermannstein seine eigenen Ambitionen als
Komponist aufgegeben hat, nur um sich der finanziell lukrativeren Kunst des
Dirigierens zu widmen, wird dabei im Verlauf des Romans zunehmend negativ
bewertet:

Ich wollte ein Komponist sein. Nicht genug Talent. Wahrscheinlich. Ich habe es nicht
lange genug probiert. Als Dirigent hatte ich Talent. Man könnte jetzt sagen, na also,
besser ein guter Dirigent […] als noch so eine verkrachte Existenz, die ein Leben lang
um sich kämpft. Vom Standpunkt der Gesellschaft aus ist das richtig. Der Kampf aber,
selbst wenn er scheitert, ist soviel mehr, als jeder Erfolg, der einem Angeln im Aquari-
um gleichkommt. Das ist es, was ich letzten Sommer begriffen habe, man kann es ab-
tun, als Wohlstandswehwehchen. Ich habe nie gekämpft. (447f.)

Die Reue darüber, sich ein Leben lang aus Bequemlichkeit nur einer Sekundär-
kunst gewidmet zu haben, korreliert mit Arndts Einstellung zum Tod:

Die einzige Angst, die mich umtreibt, ist die Angst, am Ende meines Lebens feststellen
zu müssen, daß ich nichts, überhaupt nichts verstanden habe. (78)

Ich hatte mein Leben zum größten Teil vergeudet. (151)

Seit dem 20. August letzten Jahres, als Frank bei mir anrief, bin ich etwas Besonderes
gewesen, habe endlich zu leben, zu sterben begonnen. (448)

Auch Kurthes suggeriert beim letzten Treffen mit Arndt auf Las Palmas, dass
dieser sein Leben vergeudet hat, indem er nicht der Primärkunst des Kompo-
nierens nachgegangen ist: „Sie haben, wenn ich mir diese Vermutung gestatten
darf, so sehr gegen den Tod gelebt, daß er Sie pflücken wird wie eine ganz be-
sondere Frucht.“ (311). Bemerkenswert ist jedoch, dass Kurthes’ eigene Kunst,

b.

1144 Vgl. auch Jahraus (2010b), S. 71.

333

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


das Schreiben, Arndts Sekundärkunst letzten Endes nicht übergeordnet wird,
sondern sogar als eine Parasitärkunst zweiter Ordnung und somit als eine Ter-
tiärkunst dargestellt wird.

Schreiben als Tertiärkunst

Denn während Arndt zumindest potenziell über die Fähigkeiten verfügt, eigene
Musik zu erschaffen, bleibt Kurthes nur das Schreiben über einen Dirigenten,
also über einen Künstler zweiter Klasse. Dies erklärt auch, warum sich Kurthes
im vierten Buch rückblickend selbst als „Schatten eines Schattens“ bezeichnet:

Ich komme mir wie ein Handlanger vor. Arndt hat gelebt. Ich habe geschrieben. War
ein gelehrter Mann, und bin nur noch der Schatten eines Schattens. (449)

Statt seinen Erfolg als Autor zu genießen, blickt Kurthes melancholisch auf sei-
ne Zeit als esoterischer Guru zurück („Wie groß ich war.“; 286), und während
Musik im Roman immer wieder als eine Quelle des Lebens erscheint („Die Mu-
sik war Atem. Etwas atmete mich ein. Und etwas atmete mich ab.“; 48), wird
Kurthes’ Schreiben als blutleer und tot inszeniert, wie vor allem der letzte Satz
von UC verdeutlicht:

Kurthes saß am Tisch, über den Block gebeugt, und beide [= Kurthes und Ala; R.H.]
atmeten nicht mehr, weder Atem, noch Blut oder überhaupt eine Spur von Leben
schien ihren Körpern geblieben. (478)

Für eine allgemeine Uneinholbarkeit der Musik durch die Literatur spricht
auch der kurze Dialog aus dem Film La Dolce Vita (1960), der als Zitat das zwei-
te Buch des Romans einleitet:

Das junge Mädchen: Schreiben Sie nicht mehr?
Mastroianni: Nein.
Das junge Mädchen: Kann ich dann die Musik wieder anstellen? (107)

Dieser Dialog suggeriert, dass die präsentische Wirkung der Musik verstummt,
sobald über sie geschrieben wird, und dass nur ein Schweigen der Schrift ihrem
Wesen gerecht wird. Aus diesem Grund bleibt die Musik bis zum Schluss des
Romans ein unerreichbares Sehnsuchtsmotiv, ein Präsenzdesiderat, das im Medi-
um der Schrift nur als eine Absenz, nur als eine semiotische Leere wirken kann.
Dieser Umstand wird auch in der Oberflächenstruktur des Romans deutlich:
Das erste Kapitel trägt den italienischen Titel „Preludio/Postludio“ (7), womit
eine musikalische Komposition heraufbeschworen wird, und die vier folgenden
Bücher entsprechen strukturell betrachtet den vier Sätzen einer klassischen
Symphonie.

Da Präsenz und Absenz einander jedoch phänomenologisch bedingen, wie
vor allem Jean-Luc Nancy postuliert (vgl. Kapitel 2.6.2), und da mit jeder se-
miotischen Leere auch eine emotionale Fülle einhergehen kann, wie Dieter

c.

334

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Mersch argumentiert (vgl. Kapitel 2.9.4), wohnt auch der musikalischen Leere
in UC eine präsentische Fülle inne. Die Trauer Arndts über sein vergeudetes Le-
ben, die Melancholie, mit der Kurthes in alten Erinnerungen schwelgt, und die
allgemeine Sehnsucht nach der ephemeren Präsenz von Musik, die das Medium
der Schrift nicht zu stillen vermag, sind prädestiniert dazu, rezeptionsästhetisch
Emotionen wie Melancholie und Trauer auszulösen. Negativen Augenblicken die-
ser Art kommt eine existenzielle Dimension zu, von der ein großes Präsenzpo-
tenzial ausgeht.

Zehn Frauen, Zehn Dimensionen

Die ausgesprochen komplexe metafiktionale Konzeption von UC wäre ohne ein
klares Leitmotiv, das dem Leser sowohl semiotisch als auch emotional eine ge-
wisse Orientierung ermöglicht, kaum rezipierbar, geschweige denn genießbar.
Diese Orientierungshilfe des Romans bilden die zehn Frauen, die der Protago-
nist Arndt Hermannstein begehrt oder einmal begehrt hat: Anne, Julia (alias
Ala), Laura, Claudia, Marita, Sibylle, Cosima, Iris, Patricia (alias Trish) und Hei-
ke. Arndt selbst betont die Orientierungsfunktion dieser Frauennamen auf der
ersten Seite des ersten Buchs und später noch einmal im zweiten Buch:

Manche sortieren ihre Vergangenheit nach Städten, in denen sie lebten, nach Projek-
ten, die sie betrieben, oder nach Stufen eines inneren Reifeprozesses. Wenn ich an ir-
gendeine zurückliegende Zeit denke, ist sie stets mit dem Namen der jeweiligen Frau
verbunden, mit der ich zusammen war, zusammen sein durfte. Einige haben mich ge-
liebt, einige habe ich geliebt.

Das Ausmaß der Schnittmenge entscheidet über so vieles. (13)

[E]s ist erschreckend, wie viel man vergißt, aber würde man Tagebuch führen, hätte
man weniger Zeit, um neues zu erleben. Mit diesem Argument hatte ich mich stets
ums Tagebuchführen gedrückt, obwohl es mir ein Greuel war, festzustellen, daß die
Vergangenheit sich meinem Zugriff immer mehr entzog, nur noch Rudimente übri-
gließ, einzelne tragende Pfeiler aus Konzertterminen und Frauennamen. (142)

Im Folgenden wird argumentiert, dass die zehn genannten Namen mit dem
„zehndimensionalen Kosmos“ (192) zusammenhängen, den Kurthes in seinem
programmatischen, über 40 Seiten langen Vortrag ausführlich beschreibt.

Zehn Dimensionen: Sehnsucht nach Wissen

Kurthes träumt in seinem Vortrag, der gewissermaßen das programmatische
Herzstück von UC bildet, von einer „wissenschaftlichen Kunst, die um alle Fak-
ten der technizistischen Sphäre weiß, und diese überhöhen könnte“ (213). Um
die Unsagbarkeit des Hyperchronos zu eruieren, greift Kurthes daher auf Teile
der Stringtheorie zurück, eines hypothetischen physikalischen Modells, das auf

3.4.4

a.

335

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


einer zehn- bzw. elfdimensionalen Vorstellung vom Universum fußt. UC selbst
vermeidet den Terminus ‚Stringtheorie‘ jedoch bemerkenswerterweise, obwohl
die strings (engl. ‚Saiten‘) als ein metaphorischer Verweis auf das mystische We-
sen der Musik hätten fungieren können1145. Stattdessen spricht Kurthes von
einem „zehndimensionalen Kosmos“ (192) oder von einer „N-Dimensionalität“
(218), die im Rahmen seines Vortrags in einem „poetischen Sinne“ (ebd.) zu
verstehen seien.

Unter Zuhilfenahme diverser, zum Teil bewusst unterhaltsamer Vergleiche
liefert er so eine poetische Beschreibung der Dimensionen, die über die drei
Raumdimensionen und über die vierte Dimension, die Zeit, hinausgehen. Die
fünfte Dimension würde dabei einem „Stillstand durch Trance“ (219) entspre-
chen, der die Welt und seine stillstehende Biomasse gewissermaßen in eine „ro-
tierende Sülze“ (220) verwandeln würde. In der sechsten Dimension sei der
Mensch quasi ein „Zeitreisender“ (219), der sich in der Zeit vor und zurück be-
wegen kann, die siebte Dimension ließe sich als eine „AUSDEHNUNG NACH
INNEN“ beschreiben und in der achten Dimension würde schließlich alles
„durcheinandergeschüttet“ (223), so dass es „keinen Unterschied zwischen
Stofflichkeit und Gedanke“ (223f.) mehr gebe. Die neunte und die zehnte Di-
mension würden hingegen „dunkle Zonen bilden“, die zwar „nachweisbar vor-
handen, aber einem höheren Wesen vorbehalten [seien], höher, als ein höheres
Wesen von uns imaginiert werden kann“ (224). Kurthes erwähnt zusätzlich eine
elfte Dimension,

wobei die elfte zwar einen rein mathematischen, jedoch keinen praktischen Sinn be-
sitzt, weil keine Wesen denkbar sind, die sie in ihr Weltbild integrieren könnten, an-
ders, unendlich simpel und mit Humor gesagt: Weil es für jedes denkbare Wesen ein
Reservoir an terra incognita geben muß, damit es nicht aus seinen Nähten platzt. (218)

Die Stringtheorie kann allgemein und auch im Rahmen von UC als Ausdruck
einer zutiefst menschlichen Sehnsucht nach Wissen verstanden werden, nach
einer „Erkenntnis des Ganzen“1146 bzw. „nach einer ‚Theory of Everything‘“1147.

Zehn Frauen: Sehnsucht nach Gefühlen

Eine eindeutige und lückenlose Analogie zwischen den zehn präsenzrelevanten
Frauennamen in Arndt Hermannsteins Biografie und den zehn sinnrelevanten
Dimensionen von Kurthes’ Deutung der Stringtheorie ist schlechterdings nicht

b.

1145 Hachmann (2015), S. 97ff. stellt einen solchen Zusammenhang her. Da jedoch nirgend-
wo in UC explizit von der ‚Stringhteorie‘ oder von ‚Strings‘ die Rede ist, wird in dieser
Untersuchung nicht näher auf das semantische bzw. metaphorische Potenzial dieser Be-
griffe eingegangen.

1146 Pauldrach (2010), S. 213.
1147 Ebd.

336

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


herstellbar. Dennoch erfüllen die besagten zehn Frauenfiguren in Arndts Leben
bestimmte semiotische Funktionen, die eine semiotische Einordnung in Kur-
thes’ n-dimensionales Modell nicht ausschließen. So ließen sich Julia, Anne
und Laura aufgrund ihrer besonderen Nähe zu Arndt und aufgrund der Tatsa-
che, dass sich alle drei im Verlauf des Texts auf die Seite von Kurthes schlagen,
als das dreidimensionale Fundament des Textkosmos beschreiben. Claudia, die
Arndt ebenfalls einmal sehr nahestand und deren Verschwinden ungeklärt
durch den ganzen Text geistert, könnte als die unendliche Zeitdimension und
somit als die vierte Dimension klassifiziert werden. Marita, Sibylle, Cosima und
Iris kommen Arndt auf die eine oder andere Weise relativ nahe, und sei es über
Iris’ vermeintliche Doppelgängerin Nancy, weshalb diese vier Frauen auf die
nur vage vorstellbaren Dimensionen fünf bis acht zu verteilen wären. Patricia
(genannt ‚Trish‘) und Heike werden hingegen aufgrund ihrer äußeren Schön-
heit als für Arndt unerreichbar inszeniert („Heike, die ich körperlich mehr be-
gehrt hatte als sonst ein Mädchen aus meiner Klasse, mehr noch als Trish.“;
125), weshalb sie die zwei unvorstellbaren Dimensionen neun und zehn ausfül-
len könnten.

Diese zehn Frauenfiguren repräsentieren für Arndt jedoch keine Sehnsucht
nach Wissen wie die Stringtheorie, sondern vor allem eine Sehnsucht nach Sex
und Liebe, also primär eine Sehnsucht nach Gefühlen. Conter und Jahraus wei-
sen darauf hin, dass Sex und Liebe zwei wiederkehrende Motive im Werk Kraus-
sers bilden1148, und eine Selbstaussage Arndts anlässlich eines Klassentreffens
verdeutlicht, dass dies auch für UC gilt:

So wenig erwähnenswert die meisten Mädchen unserer Klasse auch gewesen waren, es
gab doch kaum eine, auf die ich damals nicht irgendwann onaniert hatte.

Alle, beinahe alle habe ich mir vorgestellt, in Erwägung gezogen. Jede, beinahe jede,
hätte mich damals haben können, mit ein wenig Zuwendung. Ich spürte bei einigen,
daß sie darüber nachdachten, reuig nachdachten, und, ehrlich gesagt – empfand ich
diebische Freude dabei. Die Freude des Entkommenen. Ich will nicht behaupten, eine
gute Partie gewesen zu sein. Mich erschreckte die Macht, die jedes dieser Mädchen ein-
mal über mich gehabt hatte. (51)

Dieses Zitat liefert auch eine mögliche Erklärung für Arndts Narzissmus, da es
ihm in einer entscheidenden Phase seiner Entwicklung offenkundig an weibli-
cher „Zuwendung“ gemangelt hat. Diesen Mangel versucht er noch als Erwach-
sener mit artistischer Grandiosität und mit einem ausufernden Sexleben zu
kompensieren. Zwischen den selbstgefälligen und zynischen Ausführungen
oben blitzt dennoch ein fragiles Selbstwertgefühl auf, wenn Arndt plötzlich vor
der „Macht“ erschrickt, „die jedes dieser Mädchen einmal über ihn gehabt hat-
te“. Dass Frauen immer noch eine große Macht über ihn ausüben, zeigt sich in
seinem offenen Verlangen, „beachtet, gefeiert und von schönen Frauen sexuell
umsorgt zu sein“ (16). Während Sex jedoch als „nur eine, wenn auch die belieb-

1148 Vgl. Conter und Jahraus (2009), S. 11.

337

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


teste Währung der Sehnsucht“ (56) bezeichnet wird, bildet das Phänomen der
Liebe für Arndt letztendlich die größte Sehnsucht, wie er kurz vor seinem Tod
gesteht:

Es gibt viele Ekstasen im Leben, erzielt durch Sex, Macht, Drogen oder Kunst - die alle
nur Simulationen der einen wahren göttlichen Ekstase sind: von derselben Person ge-
liebt zu werden, die man liebt, der einzigen Ekstase, die mit ihrer Dauer an Kraft stets
hinzugewinnt. (457)

Aus diesem Grund schmerzt Arndt rückblickend nichts mehr, als Annes Liebe
verloren zu haben, die von Kurthes als „seine letzte Ausfahrt“ (375) bezeichnet
wird. Arndts Liebe wechselt im Verlauf des Romans jedoch fast so häufig ihr
Objekt wie sein Sextrieb:

Doch Claudia verschwindet nicht aus meinem Kopf. Sie ist wieder da, ihr Lachen hallt
in meinem Gedächtnis wider, ihre quirlige Motorik steigt mit hundert Gesten aus der
Erinnerung auf. (422)

Die fünf zu überbrückenden Stunden verbringe ich im Club 61, wo man für siebzig
Euro plus Trinkgeld eine junge polnische Göttin haben kann. Es bedeutet mir nicht
mehr so viel. Nichts gegen einen verrutschten Kuß von Ala, Julia, Juli – wer immer sie
ist. (424)

Die zehn genannten Frauen im Roman werden so zu verschiedenen Manifesta-
tionen und Nuancen einer körperlich-emotionalen Sehnsucht, die strukturell
eine Verbindung mit der poetisch-epistemologischen Sehnsucht der von Kur-
thes beschriebenen N-Dimensionalität eingeht. Diese zwei Sehnsüchte korrelie-
ren dabei mit den zwei phänomenologischen Dimensionen der Präsenztheorie, wie
in Kapitel 2.11.5 („Zwei Dimensionen, eine Theorie“) beschrieben. Diese Ver-
bindung von Liebe, Erkenntnis und spiritueller Welterfahrung zu einer tran-
szendent anmutenden, ganzheitlichen Sehnsucht erwecken in der Tat den Ein-
druck, als würde sich Krausser mit UC als einer der „letzten Romantiker“1149

stilisieren wollen. Dieser Eindruck wird durch die Tatsache verstärkt, dass
Kraussers Roman das typisch romantische Motiv der „Figurendoppelung“1150

regelrecht auf die Spitze treibt: Eine Prostituierte namens Nancy zeigt verblüf-
fende Ähnlichkeit mit Iris (20ff.), Arndts Halluzinationen lassen ihn glauben,
dass seine Ehefrau Laura „eine schizophrene Frau“ (109) ist, Maritas gealtertes
„Gespenst“ (32) erscheint ihm mehrmals, eine namenlose Klarinettistin gibt
sich Arndt für 20.000 Pfund hin wie „ein tiefgefrorener Fisch“, ebenso wie Clau-
dia, die aufgrund eines Vergewaltigungstraumas wie „ein kalter Fisch“ (322) er-
starrt, und Julia, genannt Ala, wird von Kurthes durch die Parallelweltfigur „Ju-
lia W.“ (383) verdoppelt. Diese ontologisch und diegetisch unauflöslich ambiva-
lenten Verdoppelungen werden als Manifestationen eines n-dimensionalen Hy-
perchronos inszeniert. Diese motivische Engführung korreliert präsenztheore-

1149 Conter und Jahraus (2009), S. 10.
1150 Jahraus (2009), S. 23.

338

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tisch mit der Differenz der Einheit bzw. der Einheit der Differenz von erkenntnis-
theoretisch-semiotischer und emotional-präsentischer Dimension (vgl. das ab-
schließende Modell in Kapitel 2.11.5).

Die elfte Dimension: Sehnsucht nach Erlösung

Neben den zehn poetisch beschreibbaren Dimensionen der Stringtheorie ver-
weist Kurthes wie bereits erwähnt noch auf eine elfte Dimension, die

zwar einen rein mathematischen, jedoch keinen praktischen Sinn besitzt, weil keine
Wesen denkbar sind, die sie in ihr Weltbild integrieren könnten, anders, unendlich
simpel und mit Humor gesagt: Weil es für jedes denkbare Wesen ein Reservoir an terra
incognita geben muß, damit es nicht aus seinen Nähten platzt. (218)

Tatsächlich lassen sich jedoch nicht nur eine, sondern sogar zwei poetische Ent-
sprechungen einer solchen „terra incognita“ in UC identifizieren.

Erstens wäre da die junge Journalistin Kerstin, die nicht zufällig „Musik und
Medienwissenschaft“ (392) studiert hat und die gut 20 Jahre nach Arndts Tod
das Geheimnis um Maritas Ermordung aufklärt, indem sie ein Geständnis von
Sibylle einholt (444). Kerstin wird zunächst als Interviewerin vom gealterten Sa-
muel Kurthes in die Romanhandlung eingeführt (346), ehe sie in einer Rück-
blende als das Kind von Kurthes und der von Samuel im Hyperchronos erzeug-
ten Verdoppelung von Ala, Julia W., erwähnt wird (404). Kurthes scheint sich
der Tatsache nicht bewusst zu sein, dass er seine eigene Tochter vor sich hat,
und bietet daher der jungen Journalistin „zwanzig Mille“ für Sex, so wie Arndt
einst der namenlosen Klarinettistin, was eine weiter Verdoppelungsfigur dar-
stellt. Allerdings ist bei Kerstin die absurde Konstellation gegeben, dass sich
Kurthes seiner eigenen Kreation nicht mehr bewusst zu sein scheint, seine eige-
ne Kreation ihm somit diegetisch und epistemisch entwachsen ist, ebenso wie
Arndt gut 20 Jahre nach seinem Tod nicht mehr erfahren kann, dass Kerstin, die
im Hyperchronos erzeugte Tochter seiner eigenen Verdoppelung, Samuel Kur-
thes, den Mord an Marita aufklärt, der ihn erst in seine (Hyper-)Schizophrenie
gestürzt hat. Kerstin wird so zur ultimativen Verkörperung der „grandiosen au-
toreflexiven Schleife“1151, die den gesamten Roman bestimmt. Aus dieser ent-
rückten elften Dimension heraus kann sie nachträglich zur Erlöserin Arndts wer-
den, indem sie Arndts Namen für die fiktionale Nachwelt und für den empiri-
schen Leser vom Mordverdacht reinwäscht.

Zweitens wäre es auch möglich, die Poesie selbst in ihrer personifizierten Form
als Repräsentantin bzw. als Performanz einer elften Dimension zu begreifen.
Schließlich ist es „die Poesie“ (246), die dem sich verselbstständigenden Schat-
ten in H.C. Andersens abysmatisch eingebautem Märchen von seinem Herrn

c.

1151 Jahraus (2009), S. 36.

339

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


emanzipiert und ihn so von seinem Schattendasein erlöst: „Denn ich sah alles,
und ich weiß alles.“ (283). In einer Verkehrung des Verhältnisses von gelehrtem
Herrn und Schatten scheint es schlussendlich auch die Poesie zu sein, die aus
einer unbestimmten Diegese heraus in kursiver Minuskelschrift Arndts Gedan-
ken und Gefühle kurz vor seinem Todessturz poetisch wiedergibt:

aber er weint nicht, er betrachtet um sich eine andere, höhere welt, das wirknetz der kräfte
und lichter, die mechanik der schöpfung, mitsamt der liebe, die sie jeder neuen figur angedei-
hen lassen. ob sie scheitert oder siegt, ist einerlei. (474)

Diese Darstellung eines inneren, spirituellen Friedens mit sich und der Welt
entspricht einem emphatischen Augenblick intensiver Präsenz, der eine befreien-
de Überwindung der Subjekt-Objekt-Spaltung evoziert und so einer (romanti-
schen) Erlösung gleichkommt. Claude D. Conter spricht in diesem Zusammen-
hang von einer „Inthronisierung der Poesie“1152 und weist darauf hin, dass sich
Krausser in keinem anderen Roman „so um die Perspektive einer Erlösung sei-
ner Figuren bemüht [hat]“1153 wie in UC.

Helmut als (Gegen-)Schöpfer

Während seines langen esoterischen Vortrags berichtet Kurthes davon, dass er
beim Verfassen von Romanen zum einen das Gefühl hat, wie ein Gott zu agie-
ren, zum anderen jedoch auch vom Eindruck bestimmt wird, dass noch eine
höhere Instanz über ihn und seine Texte wacht:

Wenn ich geschrieben habe, und eine Welt erschuf, die für die darin enthaltenen Figu-
ren eine Art HC war, Figuren, die meiner Willkür, meinem Willen wehrlos ausgesetzt
waren, fühlte ich bei allem Machtrausch doch immer einen nicht nachweisbaren Blick
über meiner Schulter. (214)

Dieser „Blick“ über Kurthes Schulter stellt sich im vierten Buch des Romans als
ein „Chef“ bzw. als ein „Spiritus Creator“ (424) heraus, der Kurthes scheinbar
des Öfteren direkt anruft (359) und einmal sogar im Weinkeller auf ihn wartet,
um ihn mit einem „Hallo, Sam.“ (384) zu begrüßen. Dieser ‚Chef‘ scheint es
auch zu sein, der Kurthes übernatürliche Fähigkeiten verleiht und ihn so er-
mächtigt, plötzlich fließend Italienisch zu sprechen (348f.), Klavier zu spielen
(360) und den Hyperchronos zu benutzen, um Kontrolle über Arndts Leben zu
erlangen.

Kurthes stellt in seinem esoterischen Vortrag jedoch klar, dass ein solcher
Chef nicht mit der traditionellen Vorstellung eines monotheistischen Gottes
identisch ist:

3.4.5

1152 Ebd., S. 56.
1153 Conter (2009), S. 56f.

340

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Dieses Wesen wäre nicht gleichzusetzen mit Gott. Denn auch für dieses Wesen könnte
es ein höheres Wirken, ein höheres Wesen geben, von dem es nur ahnt, nichts jedoch
weiß. Nach oben sind keine Grenzen gesetzt. Hoffe ich. Sonst gäbe es irgendwann
nichts Neues mehr zu erreichen. (214)

Der mysteriöse ‚Spiritus Creator‘, der Kurthes seine Fähigkeiten verleiht, offen-
bart sich schließlich Arndt kurz vor seinem Tod in einer Epiphanie:

„Deine Zeit ist gekommen, gegangen, und wird immer sein.“ So sprach das leuchtende,
schwebende Wesen, und in seinen Zügen lag Majestät und Verständnis. Zuversicht.

„Sag mir, wie ich dich nennen soll.“
„Helmut.“ (475)

Auf den Ursprung des Namens „Helmut“ wird in UC selbst nicht näher einge-
gangen, der Rezipient des Romans wird jedoch unweigerlich gezwungen, die-
sen Namen als einen Verweis auf den empirischen Autor des Romans, Helmut
Krausser, zu deuten. Diese textuelle „Apotheose der Autorposition“1154 kommt
einer „Autoapotheose des Autors“1155 Helmut Krausser gleich, da dieser sich so
selbst zu einer gottgleichen Figur macht, die zugleich immanenter Bestandteil
der Erzählwelt und texttranszendenter Bestandteil der empirischen Außenwelt
ist, womit eine paradoxe autoreflexive Schleife geschaffen wird1156.

Der Babuschka-Effekt

Dieser unerwartete metaleptische Einbruch des empirischen Autors in sein ei-
genes Werk eröffnet so ex nihilo eine neue diegetische Ebene, die zu folgender
ontologischer Hierarchie führt:

 
1. Extradiegese: Helmut als Chef von Kurthes
2. Intradiegese: Kurthes als Chef von Arndt
3. Metadiegese: Arndt als Figur von Kurthes
 
Wenn man davon ausgeht, dass Arndts hyperschizophrene Erlebnisse, die in
den ersten drei Büchern beschrieben werden, nur ein Nahtodtraum sind, den
Kurthes ihm im Ultrachronos kurz vor seinem Tod angedichtet hat, dann wür-
den sich sogar vier diegetische Ebenen ergeben, die wie folgt zu ordnen wären:

a.

1154 Jahraus (2009), S. 23.
1155 Ebd., S. 42.
1156 Vgl. Jahraus (2010b), S. 80.

341

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


1. Extradiegese: Helmut als Chef von Kurthes
2. Intradiegese: Kurthes als Chef von Arndt
3. Metadiegese: Arndt als Figur von Kurthes im UC
4. Meta-Metadiegese: Arndts Wahrnehmung als hyperschizophrene Traumfan-

tasie des UC
 
Kurthes selbst verweist auf diese scheinbar nicht enden wollende Komplexitäts-
steigerung der Textdiegesis während seines esoterischen Vortrags mit dem Satz
„Die Welt heißt Babuschka.“ (225). Allerdings wird in UC das Prinzip einer rus-
sischen Großmutterpuppe, die in ihrem Inneren viele kleinere Puppen birgt,
auf den Kopf gestellt. Denn statt hierarchisch untergeordnete, ‚kleinere‘ Diege-
sen zu entblößen, enthüllt der Text mit zunehmendem Verlauf hierarchisch
übergeordnete, immer ‚größere‘ Ebenen. Helmut Krausser inszeniert sich
schließlich mit der Nennung seines Vornamens kurz vor Schluss des Romans
als ein „Letzthorizont“1157 dieser diegetischen Babuschka, als eine unerreichbare
„Asymptote“1158 und somit als die Personifikation einer kosmologischen „Un-
endlichkeit“1159.

Kunstschöpfung als Imitation göttlicher Schöpfung

Diese Autoapotheose Kraussers lässt sich mit George Steiners Theorem der Ge-
genschöpfung näher erläutern (vgl. Kapitel 2.5.2). Steiner versteht Kunstschöp-
fung generell als „eine imitatio, eine Wiederholung im eigenen Maßstab, des
unzugänglichen ersten fiat (der ‚Urknall‘ der neuen Kosmologien)“1160. Literari-
sche Texte würden vor diesem Hintergrund eine creatio ex nihilo darstellen, die
implizit auf die heideggerianische Grundfrage der Metaphysik verweist: „war-
um soll es nicht nichts geben?“1161 Diese Denkfigur findet sich auch explizit bei
Arndt Hermannstein in UC:

Buddhistische Gedanken gewannen in mir zunehmend Raum. Anders gesagt: ich ar-
rangierte mich, kokettierte mit dem Nichts, das zuvor nicht Nirvana, sondern einfach
nur nichts gewesen war, alles, was nicht Fakt ist; diesem neuen, anderen, undefinierba-
ren Nichts rechnete ich inzwischen zauberische Kräfte zu, wollte mich überraschen,
überrumpeln, bezaubern lassen. (85)

Das Nichts wird von Arndt als ein ‚Zauber‘ beschrieben, als eine produktive
Kraft, aus der heraus eine Wirkung, ein Sein, eine Präsenz erwächst. In der Philo-
sophie und in den Künsten wird das Nichts dabei oft mit dem Phänomen des

b.

1157 Jahraus (2009), S. 36.
1158 Ebd., S. 42.
1159 Ebd.
1160 Steiner (1990), S. 264.
1161 Ebd., S. 263.

342

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Todes in Verbindung gebracht. Doch während die Kunst sich offen mit der Un-
sagbarkeit des Todes auseinandersetze, würden andere Bereiche der modernen
Gesellschaft das Nichts des Todes systematisch verdrängen, wie Kurthes be-
hauptet:

Denn der menschliche Fortschritt, so Kurthes, gründe auf der Sucht nach Unterhal-
tung die das Bewußtsein der eigenen Endlichkeit betäuben müsse. Alles was entstehe,
entstehe aus Angst vor dem Tod, aus Haß auf den Tod. […] Haß und Angst seien die
großen Energien unserer Jahrtausende (sic!). Weswegen wir Mörder und Verbrecher
verehren. (188)

Eine Auseinandersetzung mit dem Nichts in Gestalt des Todes scheint für die
Kunst ebenso konstitutiv zu sein wie der Aspekt einer creatio ex nihilo, weshalb
sowohl Samuel Kurthes als auch der „Autorgott“1162 Helmut keine Skrupel ha-
ben, den Menschen Arndt Hermannstein im Namen der Kunst zu töten. Auf
diese Weise werden beide zu ‚Mördern‘ im Dienste einer höheren Sache. Die Er-
schaffung und die Vernichtung der Figur Arndt-Hermann Stein stellt so mit
George Steiner gesprochen eine Gegen-Schöpfung („counter-creation“1163) zur
imaginierten Allmacht des christlichen Gottes dar. Von einem solchen Gott dis-
tanziert sich Kurthes in seinem esoterischen Vortrag auch explizit, indem er
„nicht etwa den Glauben einer individuellen, gar bewußten Existenz nach dem
Tod“ (192) predigt, sondern die christliche Tradition des Abendlandes aufs
Schärfste verurteilt:

[U]nd wenn wir uns bemühen, die zurückgebliebenen mittelalterlichen Irren, die
Mühlsteine am Bein des Fortschritts, Sie alle wissen, wen ich meine, in die Schranken
zu weisen, zu vernichten, wenn nötig, gehen wir noch fantastischeren Zeiten entgegen.
(225)

Da Kurthes unter dem Einfluss seines ‚Chefs‘ Helmut steht, können diese Wor-
te auch als die Philosophie des Autorgottes Helmut gelesen werden, zumal der
Name ‚Samuel Kurthes‘ fast ein perfektes Anagramm des Namens ‚Helmut
Krausser‘ bildet1164. Krausser inszeniert sich so als eine „konkurrierende Totali-
tät“1165 zum christlichen Gott, als ein Gegen-Schöpfer. Eine solche Volte ist nicht
untypisch für Kraussers Werk, denn wie Stefan Neuhaus schon in Bezug auf Me-
lodien (1993) ausführte, spielt „Helmut Krausser virtuos mit den historischen
Versatzstücken christlicher Religion und potenzieller Blasphemie“1166.

1162 Jahraus (2009), S. 38.
1163 Steiner (1989), S. 203.
1164 Auf diesen Umstand verweisen auch Pauldrach (2010), S. 216 und Hachmann (2015),

S. 92. Zu einem perfekten Anagramm von ‚Helmut Krausser‘ fehlt im Namen ‚Samuel
Kurthes‘ noch ein ‚r‘.

1165 Steiner (1990), S. 267.
1166 Neuhaus (2010), S. 83.

343

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Hierarchie der ‚Götter‘

Kurthes betont jedoch, dass es auch für seinen Spiritus Creator „ein höheres
Wirken, ein höheres Wesen geben [könnte], von dem es nur ahnt, nichts jedoch
weiß“, denn „[n]ach oben sind keine Grenzen gesetzt.“ (214). Diese Denkfigur
erinnert an Kafkas berühmte Türhüterparabel aus dem Romanfragment Der Pro-
cess (1925), in der ein Türhüter darauf verweist, das hinter der Tür, die er be-
wacht, ein größerer und noch mächtigerer Türhüter wartet, und hinter diesem
ein noch viel größerer und noch viel mächtigerer, dessen Anblick „nicht einmal
[er] mehr ertragen“1167 könne, ähnlich wie Arndt, der von der Strahlkraft Hel-
muts kurz vor seinem Tod regelrecht „geblendet“ (475) wird. Der Text sugge-
riert auf diese Weise, dass selbst der Autorgott Helmut (Krausser) noch einem
‚höheren Wesen‘ unterstehen könnte, was sowohl das blasphemische Potenzial
von UC als auch einen möglichen Größenwahn Kraussers relativiert. Des Weite-
ren entbehrt die lapidare Gleichsetzung Gottes mit dem trivialen Vornamen
‚Helmut‘ nicht einer gewissen Komik, weshalb die Autoapotheose Kraussers
auch als eine typisch postmoderne ironische Brechung gelesen werden kann.

Das präsentische Potenzial dieses apotheotischen Spiels liegt somit in der
evozierten „Genieästhetik und Autonomie des Autors“1168, die Literatur zum
einen metaleptisch als „willkürliches Konstrukt“1169 entlarvt und zum anderen als
ein „Medium des Absoluten“1170 stilisiert. Auf diese Weise kommt sowohl die
Leere einer „ironischen Dekonstruktion der textuellen Realität“1171 als auch die
Fülle einer „Inthronisierung von Helmut als Gott“1172 zum Tragen. Die absolute
Willkür von UC fällt so mit einer willkürlichen Absolutheit zusammen, die rezep-
tionsästhetisch betrachtet einen chiastischen Spalt zwischen Sagbarkeit und Un-
sagbarkeit eröffnet, der nicht nur Arndt Hermannstein, sondern auch dem Le-
ser des Romans eine ästhetische Epiphanie bescheren könnte.

Schrift: das sich Verselbstständigende

Doch wer sitzt nun letzten Endes auf dem ‚Thron‘ von UC? Die Poesie, wie un-
ter anderem Claude D. Conter schreibt1173 (vgl. Kapitel 3.4.4), oder der Autor-
gott Helmut, wie vor allem Oliver Jahraus postuliert1174. Diese Untersuchung
argumentiert, dass es niemand Geringeres als die Schrift selbst ist, die alle bisher

c.

3.4.6

1167 Vgl. Franz Kafka: Der Proceß [1925]. Kritische Ausgabe. Hg. von Malcom Pasley. Frank-
furt a.M.: S. Fischer 1990, S. 293.

1168 Pauldrach (2010), S. 223.
1169 Ebd.
1170 Ebd.
1171 Ebd., S. 217.
1172 Jahraus (2010b), S. 81.
1173 Vgl. Conter (2009), S. 56: „Inthronisierung der Poesie“.
1174 Vgl. Jahraus (2010b), S. 83: „Inthronisierung von Helmut als Gott“.

344

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


behandelten Motive des Romans in sich bündelt und von der daher das größte
präsentische Potenzial ausgeht.

Vielfalt der Schrift

Bei genauerer Betrachtung fällt auf, dass die bemerkenswerte diegetische Kom-
plexität von Kraussers Roman untrennbar mit der typografischen Vielfalt des
Texts verbunden ist. Das Preludio/Postludio von UC führt dabei zunächst eine
nicht weiter auffällige Schrift ein, die als dominierende Standardschrift des Texts
fungiert. Das erste Buch des Romans wird dann mit einem Zitat aus Nietzsches
Werk Jenseits von Gut und Böse eingeleitet, das in Kursivschrift abgedruckt ist.
Wie sich im Verlauf des Romans herausstellt, erfüllt diese Kursivschrift noch
viele andere Aufgaben: Sie betont markante oder besonders wichtige Formulie-
rungen wie „Prussian Herrenmenschen“ (16) oder „Maritas Gebeine“ (27), sie mar-
kiert den Inhalt von Telefongesprächen (28), Postkarten (228) oder Websites
(254), und sie hebt schwärmerische Erinnerungen von Arndt (40) hervor. Aber
auch gegenwärtige, besonders wichtige Gedanken Arndts werden kursiv gesetzt
(„Anne riecht nicht mehr. Ich bin sterblich, und Anne riecht nicht.“; 232). Im vierten
Buch gibt es auch einige kursive Verweise auf getilgte Textstellen, wie zum Bei-
spiel „(Passage gestrichen.)“ (437) oder „Längere Passage geschwärzt.“ (469). Da
Arndt früh im ersten Buch angibt zu schreiben („Ich schreibe auf, was mir gera-
de einfällt, ohne Ordnung“; 23) und er sich in den ersten drei Büchern öfter
„Notizen“ (189) macht, liegt es nahe auch die getilgten Passagen, die mit Kur-
sivschrift markiert sind, Arndt zuzuschreiben. Der Kursivschrift kommen somit
mindestens vier Funktionen in UC zu:

 
1. Die Markierung von Zitaten aus verschiedenen Medien
2. Die Hervorhebung markanter oder besonders wichtiger Formulierungen
3. Die Hervorhebung zentraler Erinnerungen und Gedanken Arndts
4. Die Kennzeichnung von Passagen, die Arndt selbst getilgt hat
 
Eine weitere typografische Markierung, die nur zwei Mal in UC zum Einsatz
kommt, ist die Fettschrift. Diese wird zu Beginn des zweiten Buchs (108) und am
Ende des dritten Buchs (336f.) verwendet, um verschiedene hypothetische Ver-
sionen der Ermordung Maritas hervorzuheben. Außerdem werden alle Aus-
schnitte aus H.C. Andersen Märchen vom Schatten in Frakturschrift abgedruckt
(233-295) und ein Auszug aus einem alten Text von Kurthes wird in einer ande-
ren Schriftart eingebaut, die der Standardschrift des Romans sehr ähnelt und
deshalb zusätzlich mit zwei geschwungenen Klammern vom restlichen Text ge-
schieden wird (299-301). Des Weiteren wird am Ende des zweiten Buchs eine
Seite von Kurthes Homepage abgebildet (254), die den Einsatz von Fettschrift,

a.

345

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Kursivschrift, unterstrichener Kursiv-Fettschrift, Majuskelschrift und einer
schwarzen Umrahmung des Wortes „ULTRACHRONOS“ nötig macht.

Die bedeutungstragendste und ambivalenteste typografische Markierung in
UC ist aber zweifellos die Kleinschrift. Diese tritt erstmals unterhalb der Fett-
schrift in Erscheinung, die zu Beginn des zweiten Buchs eine erste Version der
Ermordung von Marita liefert: „mondweiße schulterblätter auf gilbblau. klingt wie speisekarte. es
ist angerichtet. sie ist tot.“ (108). Diese Sätze stellen offensichtlich eine stilistische Kri-
tik der in Fettschrift abgedruckten Mordgeschichte dar („ER hockt auf ihren
schulterblättern, mondweiße schulterblätter.“; 108). Da dem Rezipienten des
Romans zu diesem Zeitpunkt noch nicht klar ist, dass die ersten drei Bücher
des Romans das Werk von Samuel Kurthes sind, wirken diese Kleinschrift-Sätze
zunächst wie eine editorische Notiz von Arndt selbst. Auffällig ist dabei, dass in
der Kleinschrift konsequent nur Minuskel verwendet werden, was jedoch nicht
allzu sehr irritiert, da abgesehen vom Personalpronomen „ER“ in der Fettschrift
über der Kleinschrift ebenfalls alle Wörter in Minuskelschrift abgedruckt sind.
In UC gibt es noch weitere Kommentare in Kleinschrift, die neben stilistischen
auch inhaltliche Aspekte von Arndts Geschichte bemängeln: „das krankenhaus in rom,
auf der tiberinsel, wäre natürlich sehr viel spektakulärer. von einer morbiden idylle, die andererseits genau jenes
quentchen zuviel sein könnte.“ (152). Auf diese Weise kommen beim Leser erste Zweifel
darüber auf, ob Arndts Erzählung der Wahrheit entspricht oder ob es sich hier-
bei um eine Fiktion aus seiner oder einer fremden Feder handelt.

Letzterer Verdacht erhärtet sich während Arndts Wiedergabe von Kurthes’
Vortrag: „es kann gut sein, daß ich etwas nicht genügend verstanden, deswegen
leicht verfälscht hab. Allerdings. […] der ungefähre Sinngehalt dürfte sich aber er-
halten haben. So lala.“ (215). Hier fällt zudem auf, dass die Kleinschriftkommen-
tare „Allerdings.“ und „So lala.“ korrekt mit Großbuchstaben am Satzanfang nieder-
geschrieben sind, was entweder auf eine Inkonsistenz des Editors oder auf zwei
verschiedene Editoren bzw. Kommentatoren hindeutet. Auch im dritten Buch
wird diese Inkonsistenz weitergeführt: „Überhaupt: Ein Anwalt namens Walter. Unbedingt än-
dern. Peter zum Beispiel.“ (279), „was für eine nacht voll leben. wie groß wir waren.“ (316). Schließ-
lich meldet sich Kurthes in einem längeren Kommentar in der ersten Person zu
Wort und suggeriert so, dass die Kleinschrift nicht Arndt, sondern eindeutig
ihm gehört: „Ich war wirklich einmal bei Feuer angestellt, 1985/86, er hat mir, wie vielen jungen Künst-
lern, ein Stipendium bewilligt. Als Literat durfte ich […]“ (328). Es irritiert jedoch, dass an
einer Stelle in UC eine Kombination aus Kleinschrift, Minuskelschrift und Kur-
sivschrift vorliegt, in der von Kurthes in der dritten Person die Rede ist: „über-
sprungen ist eine passage, in der kurthes um technische details des dirigierens aufklärung erbittet, […]“ (290).
Diese typografische Konfusion wird noch weiter gesteigert, indem gegen Ende
dieses längeren Kommentars die Kursivsetzung wieder aufgegeben wird: „beide
[= Kurthes und Arndt; R.H.] trinken einen schweren 1990er rioja marques de grinon und geraten
bald in eine debatte […]“ (ebd.). Es ist denkbar, dass Kurthes hier über sich in der
dritten Person schreibt. Es ist aber auch nicht ausgeschlossen, dass sich hier eine

346

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


dritte Instanz, nämlich der Autorgott Helmut (Krausser), selbst schriftlich zu
Wort meldet.

Im vierten Buch, in dem Kurthes sich endgültig als Autor der ersten drei Bü-
cher zu erkennen gibt, wendet sich sein ‚Chef‘ höchstpersönlich als „Licht-
schein“ (384) an ihn, und zwar mit den Worten „Hallo, Sam.“ (ebd.). Diese Wor-
te werden in Standardschrift und mit doppelten Anführungszeichen wiederge-
geben. Kurz vor Arndts Tod erfährt der Leser dann den Namen von Kurthes’
mysteriösem Chef:

„Deine Zeit ist gekommen, gegangen, und wird immer sein.“ So sprach das leuchtende,
schwebende Wesen, und in seinen Zügen lag Majestät und Verständnis. Zuversicht.
„Sag mir, wie ich dich nennen soll.“
„Helmut.“ (475)

Der Name Helmut wird in Kleinschrift abgedruckt, allerdings auch mit zwei
doppelten Anführungsstrichen, wie die übrige Rede der Lichtgestalt in dieser
Szene. Da im gesamten Roman keine andere Kombination aus Kleinschrift und
doppelten Anführungszeichen zu finden ist, bleibt unklar, ob es sich bei dieser
einzigen Nennung des Autorgottnamens um einen editorischen Kommentar
von Kurthes oder um eine direkte Zuwortmeldung Helmuts handelt. Der Text
scheint hier einen typografischen Zusammenfall beider Entitäten zu forcieren.

Noch komplexer gestaltet sich die Einordnung der langen, hochpathetischen
Passage, die Arndts Seelenfrieden kurz vor seinem Todessturz zum Ausdruck
bringt: „am ende des lebens gelangt er an einen riß, aus dem das licht der unendlich-
keit über ihn hereinquillt, […]“ (474). Diese längere Passage ist ohne Anführungs-
striche, in Kursivschrift und nur in Minuskeln verfasst. Eine Kombination aus
Kursivschrift und Minuskeln liegt auch im Kommentar vor, in dem von Kur-
thes in der dritten Person die Rede ist („übersprungen ist eine passage, in der kurthes um technische
details des dirigierens aufklärung erbittet, […]“; 290), allerdings ist hier zusätzlich die Klein-
schrift gegeben. Die einzige weitere Kombination von Kursiv- und Minuskel-
schrift findet sich bei einem Zettel, den Kurthes mit einer Schreibmaschine ge-
tippt hat (465) und den er Mucos auf dem Sterbebett übergibt: „türen zum welt-
all öffnen sich, ein eiskalter hauch dringt herein, […]“ (466). Allerdings handelt es
sich hier explizit um ein „Notat“ (465) von Kurthes und somit um ein Zitat,
während der Ursprung der mysteriösen Passage kurz vor Arndts Todessturz
nicht weiter spezifiziert wird. Es bleibt also unklar, wem diese Schrift und die
dazugehörigen Gedanken zuzuordnen sind: Arndt Hermannstein, Samuel Kur-
thes oder Helmut. Es ist denkbar, dass diese Ambiguität eine bewusste Ver-
schmelzung aller drei Figuren, aller drei „Hypostasen“1175 des Autors Helmut
Krausser darstellen soll. Diese unauflösliche Ambiguität entspricht einem refe-
rentiellen Rauschen im Sinne Seels, das die Poesie selbst zur Sprache kommen
lässt, wie bereits bezüglich der elften Dimension in Kapitel 3.4.4 argumentiert

1175 Pauldrach (2010), S. 217.

347

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


wurde. Wie die obigen Ausführungen aufgezeigt haben, greift die Poesie dabei
auf ein ausgesprochen breites Repertoire von Schriftarten und typografischen
Markierungen zurück, wodurch metareflexiv auf die ästhetischen Möglichkei-
ten und Grenzen des Mediums Schrift selbst verwiesen wird. Da auch die Of-
fenbarung des Autorgottnamens Helmut in einer ambivalenten Kombination
aus Kleinschrift und doppelten Anführungszeichen erfolgt, lässt sich sagen,
dass Helmut Krausser kurz vor Arndts Tod der Schrift selbst und ihrem Rau-
schen das letzte Wort überlässt.

Apotheose der Schrift

Die dargestellte Vielfalt und Ambiguität der Schrift in UC korreliert präsenz-
theoretisch betrachtet mit allen bisher behandelten Motiven des Romans.

Sie ist hyperschizophren, weil sie in ihrer typografischen Vielfalt eine poetische
Mehrstimmigkeit realisiert, die mit der ontologischen bzw. diegetischen Spal-
tung der Dreifaltigkeitsfigur Arndt-Kurthes-Helmut korreliert. Der zunehmend
komplexe und zunehmend widersprüchliche Einsatz verschiedener Schriftarten
kann dabei als die poetische Imitation eines Stimmenhörens gelesen werden, ei-
nes typischen Symptoms klinischer Schizophrenie1176. Auf diese Weise wird ein
referentielles Rauschen produziert, da die ambivalente Mehrstimmigkeit des Texts
Bezüge unklar werden lässt, die für eine eindeutige Sinnbildung unabdingbar
wären. Der Text forciert so eine Maximalisierung der semantischen Inkommensura-
bilität, die zusammen mit der motivisch evozierten Grundstimmung der Angst
eine verstörende und somit intensive Wirkung auf den Rezipienten ausüben
kann.

Auf die Unmöglichkeit des Mediums, seine eigene Medialität mitzumediati-
sieren, verweisen in UC unter anderem die vielen intermedialen Referenzen auf
Film und Musik. Diese Amedialität kommt in der hyperschizophrenen Schrift-
vielfalt des Texts jedoch am deutlichsten zum Ausdruck, da hier das Medium –
anders als in den Film- und Musikreferenzen – seine eigene Medialität buchstäb-
lich zeigen kann, indem die unterschiedliche typografische Markierung einzel-
ner Wörter und Sätze zu einem selbstständigen Aktanten des Romans wird. Die
Performanz des Mediums entfaltet hier seine Wirkung, indem das Medium indi-
rekt auf die phänomenologischen Bedingungen seines performativen Wirkungs-
potenzials verweist. Auf diese Weise tritt die Materialität des Mediums in Er-
scheinung. Jean-Luc Nancy würde hier von einer Exscription der Schrift spre-
chen, die auf den Leser wie eine Berührung wirken kann.

Die unvorstellbare Alterität eines elfdimensionalen Kosmos und die Sehn-
sucht nach epistemologischer und emotionaler Erlösung, die in UC in der Ge-

b.

1176 Vgl. ICD-10-GM (2018), F.20.

348

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


stalt von elf Frauenfiguren verhandelt wird, finden im komplexen Spiel der
Schriftarten ebenfalls ihr Analogon. Denn so, wie Arndt Hermannstein kurz
vor seinem unabwendbaren Tod Erlösung findet, indem er sich nicht länger ge-
gen den Wahnsinn auflehnt (437) und sich einem höheren „wirknetz der kräfte
und lichter“ (474) anvertraut, kann auch der Rezipient das n-dimensionale Spiel
der Schrift auf erlösende Weise genießen, indem er sich responsiv auf die ambi-
valenten „mechaniken der schöpfung“ (474) einlässt, die der Text entfaltet.

In letzter Konsequenz bedeutet dies auch, dass nicht nur Einzelfiguren wie
Kerstin in UC „irgendwann ein Eigenleben zu führen“ (215) beginnen, wie Kur-
thes in seinem Vortrag andeutet, sondern auch die Schrift selbst, die sich im Ver-
lauf des Romans in ihrer hyperschizophrenen Mehrstimmigkeit immer weiter
zu verselbstständigen scheint. Am Ende scheint die Schrift sogar ihr eigenes En-
de überleben zu können, wie Kurthes auf der vorletzten Seite des Romans sug-
geriert: „Das Leben, Ala, ist ein Buch, und es hört nicht auf, weil ein Leser auf
der letzten Seite angekommen ist.“ (477). Literatur und Leben, Fiktion und Rea-
lität, Schrift und Wirkung werden in diesem Zitat ununterscheidbar. Die Tatsa-
che, dass eine Seite später, auf der realiter wirklich letzten Seite des Texts, Kur-
thes und Ala „weder Atem, noch Blut oder überhaupt eine Spur von Leben“
mehr in sich tragen, spricht dafür, dass die Schrift auch seine letzten zwei Figu-
ren überlebt hat. In Anbetracht der unabschließbaren Vieldeutigkeit von UC
ließe sich in einer Umkehrung des obigen Zitats auch sagen, dass das Buch ein
Leben ist, und dass es nicht aufhört, nur weil ein Leser auf der letzten Seite an-
gekommen ist. Die Maximalisierung der semantischen Inkommensurabilität, die
Helmut Krausser mit UC erschaffen hat, und die präsentische Wirkung, die von
dieser Inkommensurabilität ausgeht, könnten so am Ende rezeptionsgeschicht-
lich betrachtet auch den empirischen Autor und selbsternannten Gegenschöp-
fer des Romans überleben, was einer (Auto-)Apotheose der sich verselbstständi-
genden Schrift in UC gleichkäme. Wenn man sowohl der Motivik des Romans
als auch der säkularen Mystik der Präsenztheorie folgt, dann ließe sich die
schwarze Schrift des Texts in letzter Konsequenz als der Schatten eines unsagba-
ren Dass begreifen: als ein Staunen darüber, dass ein so komplexes Medium wie
die Schrift überhaupt existiert und dass sie eine so intensive Wirkung auf den Le-
ser überhaupt ausüben kann.

Zusammenfassung

Die Untersuchung von UC hat gezeigt, dass auch ein metafiktional angelegter
und postmodern ‚verkopfter‘ Roman mit dem theoretischen Rüstzeug der Prä-
senztheorie gewinnbringend analysiert werden kann.

Anders als in Rave wurde in einem ersten Schritt nicht die Rolle der Schrift
im Roman beleuchtet, sondern das vielschichtige Motiv der Schizophrenie, da
dieses den Text von Anfang bis Ende auf immer komplexere Weise durchzieht

3.4.7

349

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


und somit als strukturbildendes Element auftritt. Auf motivischer Ebene wurde
zunächst zwischen drei Arten der Schizophrenie unterschieden (klinische, um-
gangssprachliche und esoterische), die sich mittels Vermischung und poetischer
Funktionalisierung zu einer vierten Art zusammenfügen, die als Hyperschizo-
phrenie bezeichnet wurde. Diese Ad-hoc-Bildung diente der Beschreibung eines
textuellen und rezeptionsästhetischen Konstrukts, das sich nicht nur auf Motive
der Handlungsebene bezieht, sondern in dem auch narrative Strategien wie un-
zuverlässiges Erzählen, Tempuswechsel, Multiperspektivität und Metalepsen
aufgehen. Als Ziel der hyperschizophrenen Ästhetik von UC wurde die poeti-
sche Evokation der Alterität klinischer Schizophrenie bestimmt. Mit Dieter
Mersch gelesen zwingt eine solche Alterität den idealen Leser zu einer Re-
sponsivität, zu einer willentlichen Hingabe an den ‚Wahnsinn‘ des Texts, was zu
erschreckenden, emphatischen und unsagbaren ästhetischen Augenblicken im
Sinne Bohrers führen kann. Die von Bohrer beschriebene Zeitwahrnehmung
eines absoluten Präsens korrespondiert dabei mit dem im Text beschriebenen
Zeitphänomen des Hyperchronos.

Das Verhältnis zwischen Literatur und Film im Text wurde metaphorisch als
ein Verhältnis wechselseitiger Transzendenz bezeichnet, da zum einen Filme auf
die Begrenztheit des Mediums Schrift verweisen und zum anderen der Text au-
toperformativ die Begrenztheit des Mediums Film aufzeigt. Indem Filme das
audiovisuelle Defizit des Mediums Schrift offenlegen, vollzieht sich mit Mersch
gesprochen eine Störung im Medium der Schrift, von der ein präsentisches Po-
tenzial ausgeht. Die Performanz der plötzlichen Schöpfung eines Romans im
Roman in UC kommt hingegen einer phänomenologischen Geburt sowohl im
Sinne Steiners als auch Nancys gleich, die das Medium Film auf diese spezifi-
sche Weise nicht leisten kann. Durch diese Konstellation evoziert der Text ge-
mäß Dieter Mersch einen medialen Zwischen-Raum zwischen Literatur und
Film, in dem sich seitens des Rezipienten nicht nur die Einsicht einer Begrenzt-
heit beider Medien, sondern auch ein mystisches Gefühl der Welt als begrenztes
Ganzes im Sinne Wittgensteins entfalten kann. Die intensive präsentische Wir-
kung, die von diesem medialen Zwischen-Raum ausgeht, wurde nicht mit einer
Transzendenz, sondern mit einer radikalen Immanenz nach Martin Seel gleich-
gesetzt.

Die poetische Überhöhung der Musik als Primärkunst in UC wurde ähnlich
wie in Rave mit George Steiner erläutert, der Musik als die wichtigste Manifes-
tation des Mysteriums der conditio humana begreift. Innerhalb des Romans
nimmt die klassische Musik die Funktion eines Präsenzdesiderats ein, womit
die Literatur zu einer Tertiärkunst degradiert wird, da Schrift allein Musik we-
der zu erzeugen noch zu modifizieren vermag. Das Motiv fehlender musikali-
scher Neuschöpfung im Roman korreliert dabei mit der allgemeinen Absenz
von Musik im Medium der Schrift. Es wurde jedoch argumentiert, dass diese
semiotische Leere in Gestalt eines negativen Augenblicks als eine emotionale Fülle

350

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


erlebt werden kann, die sich durch Trauer, Melancholie oder ähnliche Emotio-
nen auszeichnet, eine Lesart, die präsenztheoretisch sowohl Mersch auch als
Bohrer Rechnung trägt.

Der zehndimensionale Kosmos, den Samuel Kurthes im Text erläutert, und
die zehn Frauen, die Arndt Hermannstein begehrt, wurden als Manifestationen
einer Sehnsucht nach Wissen und einer Sehnsucht nach Gefühlen zueinander
in Beziehung gesetzt. Die Korrelation beider Sehnsuchtsmotive korrespondiert
dabei mit den zwei phänomenologischen Dimensionen der Präsenztheorie, der geis-
tig-semiotischen und der körperlich-emotionalen Dimension. Die Vereinigung
beider Motive in Gestalt einer erlösenden elften Dimension, die entweder der
Erlöserfigur Kerstin oder der erlösenden Poesie selbst entspricht, verweist auf
die Einheit der Differenz bzw. auf die Differenz der Einheit beider phänomeno-
logischer Dimensionen.

Die Autoapotheose des Autors in UC konnte mit Rückgriff auf Steiners
Theorem der Gegenschöpfung eruiert werden, dem zufolge jeder explizite Akt ar-
tistischer Kreation einer Imitation des Urknalls gleichkommt und somit dem
Versuch eines Künstlers, in ein konkurrierendes Verhältnis zu der Vorstellung
eines allmächtigen Gottes zu treten. Vor diesem Hintergrund wurde auch die
Tötung Arndt Hermannsteins als eine ästhetisch wirkungsvolle Imitation göttli-
cher Allmacht gelesen. Rezeptionsästhetisch betrachtet können diese Motive
den Roman als ein willkürliches Konstrukt oder als ein Medium des Absoluten
erscheinen lassen. Es wurde eine präsenztheoretische Deutung präferiert, die
beide Wirkungsweisen berücksichtigt und auf diese Weise die ‚absolute Will-
kür‘ und die ‚willkürliche Absolutheit‘ als gleichberechtigte Komponenten ei-
nes chiastischen Spalts deutet, der mit der Mersch’schen Kippfigur der Leere
(Konstrukt) und Fülle (Absolutheit) einhergeht und somit eine Quelle der Prä-
senz darstellt.

Da die Schrift in UC durch die vielen bedeutungstragenden Schriftarten eine
zunehmend wichtige Rolle im Verlauf des Texts einnimmt und als ein sich die-
getisch verselbstständigendes Phänomen am Ende sogar die eigentliche ‚Pointe‘
des Werks zu sein scheint, wurde dieser Aspekt des Romans – anders als in Rave
– abschließend behandelt. Dabei wurde argumentiert, dass alle zuvor behandel-
ten Aspekte in einem diegetisch und referentiell unentscheidbaren Rauschen der
Schrift aufgehen. Das motivische und rezeptionsästhetische Konstrukt einer
poetischen Hyperschizophrenie findet in der befremdlichen Vielstimmigkeit
der Schrift ihren offensichtlichsten Ausdruck. Die Grenze medialer Darstellbar-
keit kommt in der performativen Selbstproblematisierung der Schrift am deut-
lichsten zum Tragen, wodurch Mersch’sche Phänomene wie Materialität und
Amedialität in Erscheinung treten. Die Alterität einer unvorstellbaren N-Dimen-
sionalität zwingt sich dem Rezipienten in Gestalt der zahlreichen Schriftarten
auf, deren ‚Wahnsinn‘ ihn zu einer Responsivität nötigt. In Anlehnung an die
Thematik und Motivik von UC wurde in einem letzten präsenztheoretischen

351

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Abstraktionsschritt schließlich die Schrift in UC als ein ‚Schatten‘ des mysti-
schen Dass von Welt, Kunst und Präsenz selbst ausgelegt.

Wolfgang Herrndorf: Tschick (2010)

Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick hat sich seit seiner Veröffentlichung 2010
allein in Deutschland über zwei Millionen Mal verkauft und ist in 24 Sprachen
übersetzt worden1177. Dieser Erfolg führte unter anderem zu zahlreichen Thea-
teradaptionen, die Tschick in der Spielzeit 2012/2013 mit 764 Aufführungen
zum meistgespielten Stück auf deutschen Bühnen machten1178, und zu einer
vielgelobten Verfilmung durch den Erfolgsregisseur Fatih Akin im Jahr
20161179. Der Roman selbst wurde 2011 mit dem Deutschen Jugendliteratur-
preis ausgezeichnet und im selben Jahr für den Preis der Leipziger Buchmesse
in der Kategorie ‚Belletristik‘ nominiert, was verdeutlicht, dass der Text sich der
Dichotomie von Jugend- und Erwachsenenliteratur entzieht. Annette Kliewer
schlägt aus diesem Grund vor, Tschick als „herausragendes Beispiel“ einer „All-
Age-Literatur“ zu betrachten, die „spartenübergreifend Erfolg haben kann“1180.

Die folgende Analyse soll zeigen, dass Herrndorfs Bestseller narratologisch,
motivisch und philosophisch betrachtet eine faszinierende Gratwanderung zwi-
schen Simplizität und Komplexität vollzieht, aus der sich verschiedene Strategi-
en zur Erzeugung von Präsenz ableiten lassen. Diese unterscheiden sich zum
Teil deutlich von den bereits besprochenen Strategien in Rave und UC.

Schrift: das zu Verschleiernde

Tschick erzählt die Geschichte von Maik Klingenberg, einem 14-jährigen Jun-
gen, der ein Gymnasium in Berlin-Marzahn besucht und der unter Liebeskum-
mer, niedrigem Selbstwertgefühl und zerrütteten Familienverhältnissen leidet.
Sein russischstämmiger Mitschüler Andrej Tschichatschow, genannt ‚Tschick‘,

3.5

3.5.1

1177 Christian Schröder: „Tschick“ von Wolfgang Herrndorf wird verfilmt. Roadroman en-
det im Kino. In: Der Tagesspiegel, 30.8.2014. Online: http://www.tagesspiegel.de/kultur
/tschick-von-wolfgang-herrndorf-wird-verfilmt-roadroman-endet-im-kino/10629968.ht
ml (Zugriff: 15.12.2017).

1178 Vgl. Spiegel Online: Wolfgang Herrndorfs Bestseller „Tschick“ meistgespieltes Stück auf
deutschen Bühnen, 8.9.2014. Online: http://www.spiegel.de/kultur/literatur/tschick-wol
fgang-herrndorfs-bestseller-haengt-goethe-und-schiller-ab-a-990426.html (Zugriff:
15.12.2017).

1179 Vgl. u.a. Wenke Husmann: „Tschick“: Dieser Sommer ist ein ganzes Leben. In: DIE
ZEIT, 14.9.2016. Online: http://www.zeit.de/kultur/film/2016-09/fatih-akin-tschick-film
(Zugriff: 15.12.2017).

1180 Annette Kliewer: Jenseits der Kategorien. Tschick im Zuge seiner Kanonisierung. In:
Annina Klappert (Hg.) Wolfgang Herrndorf. Weimar: VDG 2015, S. 213-224, hier:
S. 217.

352

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


bietet Maik in den Sommerferien überraschend an, mit einem geklauten Auto
zu dessen Onkel in die Walachei zu fahren, um so seinen Problemen zumindest
eine Zeit lang zu entkommen. Die Fahrt der beiden verläuft jedoch chaotischer
und ereignisreicher als erwartet und entpuppt sich für den Leser bald als eine
„Coming-of-Age-Story“1181 mit „Roadmoviestruktur“1182, aus der beide Protago-
nisten schlussendlich reifer und glücklicher hervorgehen.

Das Buch bietet „Heranwachsenden ein breitgestreutes Identifikationspoten-
zial“1183, was nicht zuletzt an der Ich-Erzählform des Romans liegt. Der Prot-
agonist Maik Klingenberg erzählt autodiegetisch die Geschichte seiner Aben-
teuerfahrt mit Tschick und teilt dabei mittels interner Fokalisierung seine sub-
jektiven Gedanken und Gefühle mit. Die geistige Reife bzw. Unreife des 14-jäh-
rigen Protagonisten, die dazugehörige Erzählperspektive und die literarischen
Konventionen des Jugendromans fordern dabei eine realistische bzw. populärrea-
listische Gestaltung1184, die systematische Reflexionen über die Grenzen sprach-
licher Mimesis wie in Rave oder diegetische Ambivalenzen und Metalepsen wie
in UC von vornherein ausschließt. Schrift kann in Tschick also weder als etwas
programmatisch zu Überwindendes noch als etwas sich bedrohlich Verselbst-
ständigendes inszeniert werden. Stattdessen gilt es den Konstruktcharakter der
Handlung, die Stilisiertheit der Sprache und somit die allgemeine Artifizialität
des Texts möglichst effektiv zu verschleiern, wie unter anderem Moritz Baßler
in seiner Untersuchung zu Tschick betont:

In realistisch erzählenden Texten finden die bedeutungstragenden Ereignisse eben auf
der Darstellungsebene, nicht auf der Textebene statt […] Im Populären Realismus, so
hatten wir beobachtet, unterliegt die poetisch-heroische Welt (c) den Genregesetzen
(a), verschleiert dies aber qua Naturalisierung zur ‚realistischen‘ Wirklichkeit (b). (Baß-
ler 2015: 79)

Schrift muss also in Herrndorfs Werk als etwas zu Verschleierndes gedacht wer-
den, als ein medialer Effekt, der rezeptionsästhetisch betrachtet möglichst un-
sichtbar bleiben soll. Martin Jörg Schäfer spricht in diesem Zusammenhang da-

1181 Werner Kramper: Wolfgang Herrndorf – Tschick. Interpretationen Deutsch. Freising:
Stark 2016, S. 49.

1182 Moritz Baßler: Nach den Medien. Wolfgang Herrndorfs Tschick zwischen Pupulärem
Realismus und Pop. In: Klappert (2015), S. 67-84, hier: S. 73.

1183 Jennifer Pavlik: „Wer bin ich – und wenn ja, wie viele?“ Identitäts- und Alteritätserfah-
rungen im Zuge der Adoleszenz. Zu Wolfgang Herrndorfs Roman Tschick. In: Der
Deutschunterricht 2 (2016), S. 44-53, hier: S. 44.

1184 Vgl. hierzu Baßler (2015), S. 67, der ‚Populärrealismus‘ als eine Spielart des Realismus
definiert, die sich durch ein „Erzählen nach den Medien im zeitlichen wie im systemati-
schen Sinne“ auszeichnet. Gemeint sind damit Narrationen, die im massenmedialen
Zeitalter spielen, also nach dem Siegeszug moderner Medien wie des Fernsehens oder
des Internets, und die explizit auf Bestandteile zeitgenössischer Unterhaltungskultur
verweisen, beispielsweise durch die Verwendung von Markennamen oder durch Verwei-
se auf Songs, Filme oder prominente Personen. Dieser Aspekt wird im nächsten Kapitel
(3.5.2) ausführlicher behandelt.

353

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


von, dass die „Lässigkeit, Leichtigkeit und Lockerheit“1185, die Tschick stilistisch
oft nachgesagt werden, das Resultat bestimmter rhetorischer Strategien sind.
Dies impliziere „ein technisches Funktionieren“1186 des Texts, der seine „eigene
Handwerklichkeit überspielen und in Vergessenheit geraten“1187 lässt. Ziel einer
solchen Gestaltung ist es eine erlebte Unmittelbarkeit der erzählten Handlung
seitens des Lesers zu schaffen und dadurch das Präsenzpotenzial bestimmter
Textelemente zu erhöhen. Vier Aspekte, die hierbei eine tragende Rolle in
Herrndorfs Roman spielen, sind das Tempus der Erzählung, die Chronologie
der Handlung, der Einsatz von Erzählerkommentaren und die geschickte Ver-
mischung unterschiedlicher Sprachregister. Zunächst werden Tempus, Chrono-
logie und Erzählerkommentare gemeinsam betrachtet, da sich diese drei Aspek-
te in Tschick heuristisch nicht trennen lassen, ehe anschließend eine Analyse der
verschiedenen Sprachregister erfolgt.

Tempus, Chronologie und Erzählerkommentare

„Als Erstes ist da der Geruch von Blut und Kaffee. Die Kaffeemaschine steht
drüben auf dem Tisch, und das Blut ist in meinen Schuhen“ (7)1188. Die ersten
Sätze von Tschick etablieren zunächst das Präsens als Tempus des Texts. Diese
Zeitform wird oft mit der Erzähltechnik des inneren Monologs oder mit seiner
Extremform, dem Bewusstseinsstrom, in Verbindung gebracht und gilt als pro-
bates Mittel zur Erzeugung rezeptionsästhetischer Unmittelbarkeit. Allerdings
weist Baßler darauf hin, dass es sich beim Präsens um „eine überaus artifizielle,
das heißt: komplett unnatürliche Erzählform“1189 handle, weil es in der Realität
unmöglich sei, gleichzeitig zu erleben und zu erzählen. Diese Problematik wird
bereits im ersten Satz des Romans durch die Einleitungsformel „Als Erstes ist
da“ deutlich, da diese Formel suggeriert, dass im Folgenden nicht der innere
Monolog einer unmittelbar erlebenden Figur wiedergegeben wird, sondern die
Niederschrift einer nachträglich erzählenden Figur. Auf der ersten Seite wird
aber berichtet, dass der Ich-Erzähler „Maik Klingenberg“ (7) sich verletzt „auf
der Station der Autobahnpolizei“ (7) befindet und von deutschen Polizisten
verhört wird. Um eine Niederschrift seiner Erlebnisse kann es sich hier also
nicht handeln. Dennoch scheint Maik bereits eine Seite später Erläuterungen,
Fragen und Entschuldigungen an ein potenzielles Lesepublikum zu richten:

a.

1185 Martin Jörg Schäfer: „So lässig wie möglich.“ Leichtigkeit, Epiphanien und Schwule in
Herrndorfs Prosa. In: Klappert (2015), S. 147-164, hier: S. 147.

1186 Ebd.
1187 Ebd.
1188 Zitiert wird nach Wolfgang Herrndorf: Tschick [2010]. Reinbek: Rowohlt 2014.
1189 Baßler (2015), S. 70.

354

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Denn genau genommen wäre ich nicht hier, wenn es Tatjana nicht gäbe. Obwohl sie
mit der ganzen Sache nichts zu tun hat. Ist das unklar, was ich da rede? Ja, tut mir leid.
Ich versuch’s später nochmal. Tatjana kommt in der ganzen Geschichte überhaupt
nicht vor. (8)

Diese paradoxe Erzählsituation erreicht wenige Seiten später ihren Höhepunkt,
wenn Maik im Krankenhaus über seine Interaktion mit der jungen Kranken-
schwester Hanna sinniert und seine Leserschaft um telefonische Hilfe bittet:

Mit Frauen wie Hanna ist es immer unfassbar viel leichter, sich zu unterhalten, als mit
Mädchen in meinem Alter. Falls mir jemand erklären kann, warum das so ist, kann er
mich übrigens gern anrufen, weil, ich kann es mir nämlich nicht erklären. (16)

Da Maik sowohl auf der Polizeistation als auch im Krankenhaus während der
zitierten Passagen „weder spricht noch schreibt“1190, kann es sich bei diesen Sät-
zen erzähllogisch nur um einen inneren Monolog handeln. Dieser wird jedoch
„auktorial-poetologisch überformt“1191, wodurch in den ersten vier Kapiteln des
Texts eine verwirrende Kombination aus vermeintlich unmittelbarem Präsens
und illusionsbrechenden Erzählerkommentaren forciert wird, die statt Immersi-
on eher eine gewisse Distanz erzeugt. Baßler spricht in diesem Zusammenhang
von einem „realistisch nicht auflösbare[n] Widerspruch“1192. Selbst eine kurze
Analepse auf der Polizeistation, die eigentlich einen Wechsel ins epische Präteri-
tum nahelegt, wird weiter im Präsens erzählt:

Die ganze Station ist mit grauem Linoleum ausgelegt, genau das gleiche wie in den
Gängen zu unserer Turnhalle. Pisse, Schweiß und Linoleum. Ich sehe Wolkow, unseren
Sportlehrer, im Trainingsanzug durch die Gänge federn […] Ich sehe die hohen Fens-
ter, die Bänke, die Ringe an der Decke (9f.).

In Kapitel 5 erfolgt dann plötzlich ein Tempuswechsel. Maik erzählt in einer
weiteren Analepse von seiner Schulzeit und greift dabei zum Präteritum und
zum Perfekt. Diese „umfassende Rückblende“1193 stellt sich bald als eine Bin-
nenerzählung heraus, die die Vorgeschichte zu Maiks Verletzung und zu seiner
Konfrontation mit der Polizei erzählt und die dabei über 80% des Romantexts
einnimmt. Verglichen mit der verwirrenden Mischung aus Präsens und Erzäh-
lerkommentaren wirken das Präteritum und das Perfekt trotz ihres grammatika-
lischen Vergangenheitsbezugs widerspruchsfreier und somit unmittelbarer. Al-
lerdings wechseln sich Präteritum, Perfekt und Präsens zunächst einige Kapitel
lang ab:

Auf dem Gymnasium habe ich dann erst mal niemanden kennengelernt. Ich bin nicht
wahnsinnig gut im Kennenlernen. Und das war auch nie das ganz große Problem für
mich. (23)

1190 Ebd.
1191 Ebd.
1192 Ebd.
1193 Kramper (2016), S. 49.

355

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die neue Illusionswirkung der Vergangenheitsformen wird anfangs zusätzlich
durch weitere Erzählerkommentare gestört, die sich aus der „nicht näher be-
stimmte[n] Erzählgegenwart“1194 der Rahmenhandlung zu Wort melden:

Und ich sollte jetzt wahrscheinlich langsam anfangen, Tatjana zu beschreiben. Weil
sonst alles, was danach kommt, unverständlich ist. […] Schon klar: Ich kann hier noch
lange rumschwafeln, aber das Erstaunliche ist, dass ich überhaupt nicht weiß, wovon
ich rede. Ich kenne Tatjana nämlich überhaupt nicht. Ich weiß über sie, was jeder
weiß, der mit ihr in die Klasse geht. (23)

Der Gebrauch des Präsens und kommentierende Einschübe dieser Art werden
im weiteren Verlauf des Romans jedoch zunehmend abgebaut. Mit Beginn der
Fahrt von Maik und Tschick durch Ostdeutschland verschwinden die Präsens-
Erzählerkommentare fast vollständig. Nur an zwei Stellen intermittiert die un-
bestimmte Erzählergegenwart: In Kapitel 26, kurz bevor beide vor einem Dorf-
polizisten flüchten müssen („Tschick trottete weiter, ohne sich umzudrehen –
und ich erzähle das auch nur so ausführlich, weil es leider wichtig ist.“ ;134)
und in Kapitel 44, ganz am Ende der Binnenhandlung („Und den Rest habe ich
ja schon erzählt.“; 226).

In Kapitel 42, kurz vor Ende der Binnenhandlung, findet jedoch eine Rück-
blende innerhalb der Rückblende statt, in der Maik sich daran erinnert, wie er
als kleines Kind zum ersten Mal das Wesen der Nacht bewusst wahrnahm und
dabei erstmals eine erwachsene Frau weinen sah (217ff.). Während dieser Meta-
Analepse werden die Zeitformen Plusquamperfekt, Perfekt und Präteritum ge-
braucht. Statt anschließend jedoch zum Perfekt und Präteritum der eigentli-
chen Binnengeschichte zurückzukehren, erfolgt ein überraschender Wechsel ins
Präsens:

Der letzte Lichtschein verschwand vom Horizont. Es wurde eine mondlose Nacht, und
ich erinnerte mich daran, wann ich zum ersten Mal eine Nacht gesehen hatte oder
wann mir zum ersten Mal aufgefallen war, was das eigentlich ist, die Nacht. (217)
[…]
Aber ich hatte noch nie in meinem Leben erwachsene Frauen weinen sehen, und das
hat mich wahnsinnig lange beschäftigt damals. Und so eine Nacht ist es jetzt wieder.
Ich habe den Kopf zur Seite gelegt und schaue hinaus, und der Lada zieht leise die kur-
vige Straße durch die blaugrünen Kornfelder des Sommers. Irgendwann sage ich, ich
will mal anhalten, und ich halte an. (219)

Diese Meta-Rückblende und der anschließende Einsatz des Präsens fallen „in-
haltlich und erzählerisch […] aus dem Rahmen“1195. Viel frappierender ist aber
die Tatsache, dass nach dem Ende der Binnenerzählung die Rahmenhandlung
der ersten vier Kapitel weitergeführt wird ohne dabei ins Präsens der Anfangs-
kapitel zurückzuwechseln. Maik erzählt seine Geschichte stattdessen in Perfekt
und Präteritum zu Ende. Der unerwartete und erzähllogisch ‚falsche‘ Präsensge-

1194 Baßler (2015), S. 70.
1195 Kramper (2016), S. 50.

356

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


brauch in Kapitel 42 nach der Rückblende in der Rückblende stellt somit den
letzten Einsatz des Präsens im Roman dar.

Dieser komplexe und mitunter äußerst widersprüchlich anmutende Tempus-
gebrauch in Tschick kann bei genauerer Betrachtung als eine Bewegung begrif-
fen werden, die dem Prinzip einer zu beseitigenden Störung folgt. Während sich
die ersten vier Präsens-Kapitel durch eine latent verwirrende Erzählsituation
auszeichnen, die Phänomene wie Immersion und Präsenz seitens des Lesers un-
tergräbt, vollzieht sich im weiteren Verlauf des Romans ein stetiger Abbau die-
ser Störung durch den Einsatz von vergangenheitsbezogenen Zeitformen und
durch schwindende Erzählerkommentare. Der ‚falsche‘ bzw. überraschende Ein-
satz des Präsens nach der metadiegetischen Rückblende in Kapitel 42 kann vor
diesem Hintergrund als eine Refunktionalisierung des Präsens und als eine end-
gültige Auflösung der immersionsstörenden Erzählgegenwart der ersten Kapitel
verstanden werden. Mit dem Siegeszug der Vergangenheitsformen in Tschick
geht somit paradoxerweise auch ein Siegeszug der erlebten Unmittelbarkeit und
der Präsenz einher.

Diese Bewegung weg vom Tempus des Präsens hin zu den Tempora Präteri-
tum und Perfekt stellt eine Performanz dar, die sich mit Seels logischem Rauschen
beschreiben lässt: Der Text entwickelt eine eigene ästhetische Logik (den konti-
nuierlichen Abbau einer widersprüchlichen und somit störenden Erzählsituati-
on), die die Logik der zu erwartenden Tempusfolge unterwandert.

Die widersprüchliche Erzählsituation der ersten vier Kapitel erzeugt beim
Leser eine Stimmung der Verwirrtheit, die mit der Verwirrtheit des Protago-
nisten Maik Klingenberg korreliert, der nach den physischen und psychischen
Traumata eines Verkehrsunfalls erst der Polizei und dann einem Arzt Rede und
Antwort stehen muss. Die Binnengeschichte des Romans, die die Abenteuer-
fahrt von Maik und Tschick schildert, und die Weiterführung der Rahmenhand-
lung, die den Gerichtsprozess der beiden und Maiks Wiedereintritt in den All-
tag beschreibt, zeichnen Maiks geistigen Reifungsprozess nach, der mit einer
Stimmung zunehmender Harmonie einhergeht. Die Beseitigung des artifiziellen
Präsens und der Siegeszug des Präteritums und des Perfekts als ‚natürlichere‘ Er-
zähltempora korrelieren dabei mit dieser Harmonie. Dieser komplexe Tempus-
gebrauch vollzieht sich ausgesprochen latent, weshalb ein nicht-analytischer,
primär responsiver Leser diese harmonisierende Dynamik wahrscheinlich nicht
bewusst wahrnimmt. Bezogen auf die Aspekte Tempus, Chronologie und Er-
zählerkommentare gilt somit, dass Tschick sein Präsenzpotenzial nicht aus einer
Störung im Mersch’schen Sinne bezieht, sondern aus der inszenierten Auflösung
einer Störung, wobei der Inszenierungscharakter dieser Auflösung geschickt
verschleiert wird.

357

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Sprachregister

Eine ähnliche Latenz gilt auch für die geschickte Vermischung der vier verschie-
denen Sprachregister im Roman: Vulgärsprache, Umgangssprache, Standard-
sprache und poetische Sprache1196.

In diesem Zusammenhang wird dem Text oft bescheinigt, „dass er mit den
Jugendlichen sprachlich auf Augenhöhe bleibe und ihren Jargon übernehme,
ohne zu übertreiben“1197. Die ‚Jugendsprache‘ des Romans umfasst dabei das
umgangssprachliche und das vulgärsprachliche Register des Texts. Letzteres äu-
ßert sich vor allem durch den exzessiven Gebrauch von Fäkalsprache:

Wagenbach kam also rein in dem schlechten Anzug und mit der braunen Kacktasche.
(42)

[A]n mich erging die Weisung, Arbeitsleistungen zu erbringen […] und in meinem Fall
meinte er, dass ich dreißig Stunden lang Mongos den Arsch abwischen soll. (236)

[I]ch hab’s Tschick nicht gesagt, und ich sag’s auch jetzt nicht gern: Aber diese Moll-
Scheiße zog mir komplett den Stecker. (105)

Der Ausdruck ‚jemandem den Stecker ziehen‘ ist in diesem Kontext eine Neu-
schöpfung Herrndorfs, die im Roman mehrfach vorkommt und zum umgangs-
sprachlichen Register gezählt werden kann1198. Diesem sind auch Wörter wie
„hacke“ (52), „endbescheuert“ (21) oder „Asi“ (41) zuzuordnen, oder idiomati-
sche Wendungen wie „der […] Bringer“ (7), „dumm […] wie ein Haufen Wä-
sche“ (239f.) oder „Alter Finne.“ (51). Hinzu kommen die Häufung von Parti-
keln wie ‚ja‘ („Lag ja genug anderer Schleim auf der Straße“; 11) oder ‚eben‘
(„danach hieß ich eben Psycho“; 33) und der häufige Gebrauch von Nebensät-
zen mit falscher Verbzweitstellung („Und man tut gut daran, weil, Wagenbach
kann Leute richtig auseinandernehmen.“; 41).

Auf ihrer Irrfahrt durch Ostdeutschland werden Maik und Tschick mit bizar-
ren Orten und erhabenen Naturerscheinungen konfrontiert, die auf beide eine
überwältigende Wirkung ausüben. Eine Folge dieser intensiven Erlebnisse ist
die zunehmende Verwendung poetischer Formulierungen:

Blaugrüne Schleier liefen über die entfernten Hügelketten, über die näheren Hügelket-
ten. Die Wolken hoben sich und kamen wie eine Walze auf uns zu. (111)

Die Sonne sah aus wie ein roter Pfirsich in einer Schüssel Milch. (123)

Das Feld war frisch gepflügt, und die Krücken versanken darin wie heiße Nadeln in
Butter. (211)

b.

1196 Vgl. ebd., S. 59.
1197 Kliewer (2015), S. 213.
1198 Vgl. Kramper (2016), S. 59.

358

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Zunahme poetischer Sprache im Text vollzieht sich jedoch ebenso latent
und schleichend wie die Abnahme der Erzählerkommentare und die Auflösung
des Präsens, wie unter anderem Caroline Frank feststellt1199:

Um das Gefühl des Überwältigt-Seins auszudrücken, taugen die verspielt-naiven Ver-
gleiche nicht mehr. Deshalb wird Maik hier kurzerhand von einem dilettantischen zu
einem vorzeigbaren Poeten. Beide Verfahren, die Imitation von Naivität und die poeti-
sche Beschreibung, ergänzen sich zu einem stimmigen Bild, dem man beim ersten Le-
sen nicht anmerkt, wie durchkomponiert es tatschlich ist. (Frank 2015: 174)

Die Naivität und Obszönität von Maiks Jugendsprache vermischen sich im Ver-
lauf seiner Erzählung mit komplexen Metaphern und Vergleichen, die auf die
Poetik der deutschen Romantik verweisen, wie in Kapitel 3.5.3 ausführlicher er-
läutert wird. Die unterschwellige Harmonisierung dieser verschiedenen Sprach-
register erlaubt es, die steigende Komplexität von Maiks intellektuellem und
emotionalem Innenleben literarisch nachzuzeichnen. Die Performanz seines
sich stetig erweiternden Horizonts kann auf diese Weise auch für den Leser zu
einem präsentischen Ereignis werden.

Drei Wirklichkeiten

Wie eingangs erwähnt wurde Tschick 2011 mit dem Deutschen Jugendliteratur-
preis ausgezeichnet. Aufgrund der zahlreichen Verweise auf popkulturelle Ele-
mente wird Herrndorfs Roman gerne als „postmoderne[r] Adoleszenzro-
man“1200 bezeichnet oder einem „Populärrealistische[n] Erzählen“1201 zugeord-
net. Cornelia Zierau verweist jedoch darauf, dass Tschick im Vergleich zu ande-
ren postmodernen Adoleszenzromanen, wie zum Beispiel Benjamin Leberts
Crazy (1999) oder Christian Krachts Faserland (1995)1202, den Eindruck erweckt,
als würden sich im Text „Medienbilder und fiktive Realität vermischen“1203, was
für zeitgenössische Adoleszenzromane eher untypisch sei. Diese Konstellation
hat auch Baßler erkannt, der drei Formen von Wirklichkeit in Herrndorfs Text
identifiziert: eine Alltagswirklichkeit, eine Medienwirklichkeit und eine poetisch-
heroische Wirklichkeit, die sich aus der literarischen Fiktionalität des Romans

3.5.2

1199 Caroline Frank: In Walachei, Weltall und Wüste. Wolfgang Herrndorfs imaginative
Geographien. In: Klappert (2015), S. 165-180.

1200 Cornelia Zierau: „Irgendwo da draußen und Walachei, das ist dasselbe.“ Wolfgang
Herrndorfs Roman Tschick. Ein Adoleszenzroman mit interkulturellem Potential im
Literaturunterricht. In: Literatur im Unterricht 3 (2015), S. 223-234, hier: S. 228.

1201 Baßler (2015), S. 67.
1202 Vgl. Cornelia Zierau: Adoleszenz als Transitraum. Das literarische Motiv der Reise als

Ort der Verhandlung von Identitätskonzepten am Beispiel des Romans Tschick von
Wolfgang Herrndorf. In: Jahrbuch der German Studies Association of Ireland. Special
Issue: Transit oder Transformation? Sprachliche und literarische Grenzüberschreitungen
11 (2016), S. 105-121, hier: S. 107.

1203 Zierau (2015), S. 228.

359

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


selbst ergibt1204. Im Folgenden wird argumentiert, dass Tschick eine selbstreflexi-
ve Vermengung dieser drei Wirklichkeiten betreibt und dabei einen unsagbaren
Zwischen-Raum entfaltet, der auf Phänomene wie Amedialität und Materialität
verweist.

Alltagswirklichkeit

Die Alltagswirklichkeit des Protagonisten Maik Klingenberg wird vor allem in
den Kapiteln 5 bis 18 erläutert, also mit Beginn der umfassenden Rückblende
bis zum Aufbruch mit dem gestohlenen Auto. Von seinen Klassenkameraden
wird er entweder als „Psycho“ (24) oder als „Schlaftablette“ (35) bezeichnet, was
zu einem entsprechend negativen Selbstbild führt: „Es kann sein, dass man
langweilig ist und keine Freunde hat. Und ich fürchte, das ist mein Problem.“
(21). Zu dieser negativen Selbsteinschätzung gesellen sich noch die Eigenschaf-
ten „reich, feige, wehrlos“ (62). Tatsächlich stammt Maik aus einer wohlhaben-
den Familie, seine Mutter ist allerdings „Alkoholikerin“ (27) und sein Vater be-
reitet gerade „seinen Bankrott vor“ (25). Da die Mutter während der Sommerfe-
rien einen Alkoholentzug in einer Klinik unternimmt (68) und der Vater mit
seiner Assistentin verreist, mit der er offensichtlich eine Affäre hat (70), muss
Maik seine Ferien zunächst allein zuhause verbringen, wo er mit seiner neu ge-
wonnenen Freiheit wenig anzustellen weiß:

Ich war auf einmal so begeistert davon, dass ich jetzt machen konnte, was ich wollte,
dass ich vor lauter Begeisterung überhaupt nichts machte. Da war ich ganz anders als
Graf Luckner. Ich phantasierte nur wieder rum, der ganze Mist mit Tatjana nur noch-
mal von vorn. (79)

Statt etwas Reales zu unternehmen bleibt Maik lediglich seine Fantasie, die nur
aus Liebeskummer und Melancholie zu bestehen scheint. Seine Alltagswirklich-
keit lässt sich somit ziemlich treffend unter dem Begriff der „Wohlstandsver-
wahrlosung“1205 subsumieren, wie der Titel von Julia Hadsons und Andrea Sie-
bers Untersuchung nahelegt. Eine wichtige Quelle der Ablenkung und der Fan-
tasieanregung stellen für Maik die vielfältigen Medien dar, die er konsumiert.

Medienwirklichkeit

Popmusik, Filme und vor allem Videospiele spielen eine tragende Rolle in
Maiks Leben und für die Konzeption des Romans. Maiks Liebe zu seiner Mit-

a.

b.

1204 Vgl. Baßler (2015), S. 68f.
1205 Julia Hadson und Andrea Sieber: Phantasmagorien der Wohlstandsverwahrlosung?

Tschick und Bilder deiner großen Liebe im medienintegrativen Literaturunterricht. In:
Literatur im Unterricht 3 (2015), S. 249-266.

360

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


schülerin Tatjana wird daher von Anfang an leitmotivisch an die Popmusikerin
Beyoncé geknüpft. Um Tatjana für sich zu gewinnen, beschließt Maik ihr eine
selbstgemachte Zeichnung von der Sängerin zu schenken (58). Da er jedoch
nicht zu Tatjanas Geburtstag eingeladen wird, will er seine Zeichnung zunächst
zerstören, unterbricht dieses Vorhaben aber nach dem ersten Riss und klebt die
beschädigte Zeichnung mit einem Tesaband wieder zusammen (67). Diese repa-
rierte Zeichnung wird weiter mit Bedeutung aufgeladen, als Tschick bei ihrem
Anblick Rückschlüsse auf Maiks Liebesleben zieht und so erstmals seine emo-
tionale Intelligenz demonstriert:

Er guckte sich diesen Riss ganz genau an und dann nochmal die Zeichnung, und dann
sagte er: „Du hast ja Gefühle.“
Er sagte das im Ernst, ohne jeden Scheiß. Das fand ich reichlich merkwürdig. Und es
war das erste Mal, dass ich dachte: Der ist ja wirklich gar nicht so doof. (87f.)

Im Laufe ihrer Irrfahrt durch Ostdeutschland verliebt sich Maik zusätzlich in
Isa, ein wildes und verwahrlostes Mädchen, dass auf einer Müllhalde zu leben
scheint. Doch auch Maiks Liebe zu Isa wird mit Beyoncé in Verbindung ge-
bracht:

Sie [= Isa; R.H.] sang „Survivor“ von Beyoncé. Ihre Aussprache war absurd. Sie konnte
überhaupt kein Englisch, hatte ich den Eindruck, sie machte nur die Worte nach. Aber
sie sang wahnsinnig schön. (157)

Survivor (2001) ist einer der größten Hits der Girlgroup Destiny’s Child. Vor Be-
ginn ihrer Solokarriere war Beyoncé die Frontfrau der Gruppe. Im mehrfach
prämierten Video zu Survivor1206 inszenieren sich die drei weiblichen Mitglieder
der Musikgruppe als Überlebende eines Schiffbruchs, die mal in militärisch,
mal in prähistorisch anmutender Kleidung wild und selbstbewusst auf einer In-
sel tanzen. In Anbetracht der wilden und rebellischen Figurenzeichnung Isas
(„das verdreckte Mädchen kletterte einmal wie ein kleines, schnelles Tier an mir
vorbei“; 150) und angesichts der Tatsache, dass sie auf der Müllkippe wie eine
Gestrandete wirkt („Aber wenn man zurückfragte, […] was sie selbst auf der
Müllkippe gesucht hatte – keine Antwort“; 156), entsteht der Eindruck, dass die
Medienwirklichkeit des Beyoncé-Musikvideos in Maiks Realität übergetreten
ist.

Ähnliches gilt auch für die häufigen Verweise auf das Genre des Mafiafilms
im Roman. Bereits auf den ersten Seiten vergleicht Maik die Ästhetik von Kran-
kenschwesterkitteln mit der Wirklichkeitslogik von Mafiafilmen:

[W]enn jemand mit so einem Kittel auf der Straße rumlaufen würde, würde ich das
albern finden. Aber im Krankenhaus ist es toll. Meine Meinung. Das ist ein bisschen
wie in Mafiafilmen, wo einen die Gangster immer eine Minute schweigend angucken,

1206 Das Video gewann unter anderem 2001 den damals sehr begehrten MTV Video Music
Award in der Kategorie „Best R&B Video“.

361

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


bevor sie antworten. […] Im richtigen Leben ist das albern. Aber wenn man bei der
Mafia ist, eben nicht. (15)

Auch der russischstämmige Tschick gerät früh in den Verdacht, Kontakte zur
russischen Mafia zu haben, zumal er eine Anekdote von Bertolt Brecht im
Deutschunterricht als eine Mafia-Geschichte interpretiert (55). Tschick macht
sich dieses Vorurteil einmal sogar selbst zunutzen, um einen älteren Schüler
einzuschüchtern:

[U]nd dann wollte ich von ihm wissen, wie er diesem Ford-Typen mit drei Sätzen den
Stecker gezogen hatte, und er zuckte die Schultern. „Russenmafia.“ Er grinste, und spä-
testens da wusste ich, dass es mit Mafia nichts zu tun hatte. (77)

Obwohl das Mafia-Motiv damit ins Reich der Fantasie verbannt wird, kann es
dennoch als modellbildend für all die Gesetzesverstöße gelten, die Maik und
Tschick während ihrer Abenteuerfahrt begehen (Autodiebstahl, Fahren ohne
Führerschein, Polizeiflucht, etc.). Für eine Verquickung von Filmwirklichkeit
und erlebter Wirklichkeit spricht vor allem die Tatsache, dass Maik den Beginn
seines illegalen Roadtrips mit dem fiktiven Mafiosi Tony Soprano assoziiert, be-
kannt aus der überaus erfolgreichen TV-Serie Die Sopranos (1999-2007)1207:

Es war, als ob der Lada von alleine durch die Felder fuhr, es war ein ganz anderes Fah-
ren, eine andere Welt. Alles war größer, die Farben satter, die Geräusche Dolby Sur-
round, und ich hätte mich, ehrlich gesagt, nicht gewundert, wenn auf einmal Tony So-
prano, ein Dinosaurier oder ein Raumschiff vor uns aufgetaucht wäre. (104)

Die Medienwirklichkeit, die bei der Konzeption der Romanhandlung aller-
dings am meisten Pate stand, ist die Wirklichkeit des Videospiels. Dies wird
deutlich, wenn Tschick zum ersten Mal Maik zuhause besucht: „Wir redeten
nur so rum, und am Ende kam es, wie es kommen musste, und wir landeten
vor der PlayStation und spielten GTA.“ (77). Die Abkürzung steht für Grand
Theft Auto (deutsch: ‚Kraftfahrzeugdiebstahl‘), eine Videospielreihe (1997-2013)
mit Rennspiel- und Third-Person-Shooter-Elementen, in dem Autodiebstähle
und andere illegale Aktivitäten zur Tagesordnung gehören. Die Handlungs-
struktur dieses Spiels diktiert fortan den weiteren Verlauf des Romans. Die ers-
ten Fahrversuche Maiks mit dem gestohlenen Auto werden sogar explizit mit
der Fahrwirklichkeit von Videospielen in Verbindung gebracht:

Ich sah die weißen Striche wie in der PlayStation auf mich zurasen – was tatsächlich
verdammt anders aussieht, wenn man in einem richtigen Auto auf einem richtigen
Fahrersitz sitzt, da kann keine Grafikkarte mithalten. (215)

Dieses Schlangenlinienfahren kannte ich von der PlayStation. Schlangenlinienfahren
kam mir viel normaler vor als Geradeausfahren. (222)

Nahezu metaleptisch wirkt es, wenn Maik fast mit einem umgekippten LKW
kollidiert, eine Nahtoderfahrung erlebt und dabei seine Reue darüber zum Aus-

1207 Die Serie wurde unter anderem mit 21 Emmys und fünf Golden Globes ausgezeichnet.

362

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


druck bringt, dass er sein Leben nicht wie auf einer Videospielkonsole zwi-
schengespeichert hat:

In absoluter Stille glitten wir auf diese Räder zu, und ich dachte, jetzt sterben wird al-
so. Ich dachte, jetzt komme ich nie wieder nach Berlin, jetzt sehe ich nie wieder Tatja-
na […] und ich dachte: Mist, nicht zwischengespeichert. (223)

Dieses Zitat forciert eine vollständige ontologische Amalgamierung von Medi-
enwirklichkeit und Alltagswirklichkeit, so wie auch die ersten Eindrücke Maiks
nach dem ausbleibenden Zusammenprall mit dem umgestürzten Laster:

Tosender Applaus brandete auf. Es hörte sich an, als ob eine riesige Menge schrie, pfiff
johlte und mit den Füßen trampelte, und das kam mir nicht ganz unberechtigt vor,
denn für einen Amateur-Autofahrer war meine Bremsleistung eine Bremsleistung der
Extraklasse gewesen. […] Nur war ja gar kein Publikum da. (225)

Der tosende Applaus des Publikums entpuppt sich als das Grunzen verschreck-
ter Schweine, die aus dem umgekippten LKW gefallen sind (226). Dennoch
suggeriert auch diese Passage, dass in Tschick mit bisweilen illusionsbrechender
Deutlichkeit auf eine Vermengung von Medienwirklichkeit und Lebenswirk-
lichkeit hingewiesen wird.

Literarische Wirklichkeit

Baßler beschreibt den Roadtrip von Maik und Tschik, der als eine Amalgamie-
rung von Medienwirklichkeit und Alltagswirklichkeit inszeniert wird, als eine
poetisch-heroische Wirklichkeit1208. Die spektakulären Abenteuer Maiks stellen da-
bei eine literarische Fiktion dar und bilden somit eine ganz eigene Medienwirk-
lichkeit, auf die im Roman mittels Metareferenz und Metareflexion mehrfach
Bezug genommen wird. So bezeichnet sich der Protagonist auf der ersten Seite
des Texts als „Maik Klingenberg, der Held“ (7), was angesichts der Tatsache,
dass er sich gerade „vor Angst in die Hose gepisst“ hat, zweideutig zu verstehen
ist. Der Begriff ‚Held‘ ist zum einen als gängiges Synonym für den Terminus
‚Protagonist‘ zu verstehen, und zum anderen als ironisch-umgangssprachliche
Bezeichnung für einen Trottel. Selbiges gilt auch für die Formulierung zu der
Maik nach den Ferien greift, als Tatjana ihn in der Schule per Zettel auffordert,
seine Narben zu erklären: „Insgeheim wollte ich natürlich meinen Roman los-
werden, aber auf so einem Zettel ist ja auch nicht viel Platz“ (239). Maiks „Ro-
man“ bezieht sich zum einen auf die Fiktionalität von Herrndorfs Roman und
zum anderen auf die umgangssprachliche Wendung, die eine übertrieben lange
mündliche oder schriftliche Äußerung meint.

Des Weiteren signalisiert der Text durch zahlreiche Referenzen auf andere
Werke der Literatur seine intertextuelle Beschaffenheit. Die Abenteuerbücher

c.

1208 Baßler (2015), S. 68.

363

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


von Felix Graf von Luckner sind Maiks Lieblingslektüre (79), die Technik zum
Abpausen der Beyoncé-Zeichnung kennt Maik aus Thomas Bernhards Alte Meis-
ter und sein Wissen über Kompasse stammt aus Jack Londons Der Seewolf (109),
den Tschick mit Hermann Hesses Der Steppenwolf verwechselt. Antje Arnold
verweist zusätzlich auf strukturelle Parallelen zwischen Herrndorfs Buch und
Mark Twains Huckleberry Finn, J.D. Salingers Der Fänger im Roggen sowie Fasil
Abdulowitsch Iskanders Tschik. Geschichten aus dem Kaukasus, dessen titelgeben-
der Held die Vorlage für Herrndorfs deutschrussischen Protagonisten dar-
stellt1209.

Einen sehr subtilen Verweis auf seine eigene Gemachtheit liefert der Text hin-
gegen durch die „Reizwortgeschichte“, die Maik in der sechsten Klasse schrei-
ben muss. Die Begriffe, aus denen er dabei eine Geschichte zusammenspinnen
soll, sind „Urlaub“, „Wasser“, „Rettung“ und „Gott“ (24). Diese vier Wörter sind
auch auf die Konzeption des Romans anwendbar: ‚Urlaub‘ bezieht sich auf
Maiks Sommerurlaubsabenteuer mit Tschick, ‚Wasser‘ auf die allegorische
Schlussszene des Romans im heimischen Swimmingpool, ‚Rettung‘ auf den
glücklichen Ausgang vieler gefährlicher Episoden, aber auch auf die ‚Rettung‘
von Maiks wohlstandsverwahrloster Psyche, und ‚Gott‘ schließlich auf die zahl-
reichen Epiphanien im Verlauf des Buchs, wobei diese stets als „säkulare Epi-
phanien“1210 inszeniert werden, wie Maik bereits angesichts der Reizwortge-
schichte anklingen lässt: „[D]ie Hauptschwierigkeit war natürlich Gott. Bei uns
gab es nur Ethik und in der Klasse waren sechzehn Atheisten inklusive mir“
(24). Die Reizwortgeschichte im Roman besitzt also metareflexives Potenzial,
da sie die komplexe Beschaffenheit von Herrndorfs Text auf wenige Schlüsselbe-
griffe herunterbricht und damit den assoziativen Charakter eines literarischen
Produktionsprozesses evoziert. Die evokative, mitunter unsagbare Dimension
des Mediums Literatur wird auch reflektiert, wenn Maik das Aussehen Tatjanas
zu beschreiben versucht:

Und ich könnte logisch noch ihr Aussehen ganz genau beschreiben und ihre Stimme
und ihre Haare und alles. Aber ich glaube, das ist überflüssig. Weil, kann sich ja jeder
vorstellen, wie sie aussieht. Sie sieht super aus. Ihre Stimme ist auch super. Sie ist ein-
fach insgesamt super. So kann man sich das vorstellen. (23)

Diese Passage erinnert an die berühmte leere Seite in Laurence Sternes Tristram
Shandy, in der der Erzähler den Leser auffordert, seine Vorstellung von der
schönsten Frau der Welt selbst zu Papier zu bringen1211. Ausführungen dieser

1209 Vgl. Antje Arnold: Herrndorfs „kaputtes Werk“. Intertextualität in Tschick und Bilder
deiner großen Liebe. In: Jan Standke (Hg.) Wolfgang Herrndorf lesen. Beiträge zur Di-
daktik der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Trier: WVT 2016, S. 131-148.

1210 Schäfer (2015), S. 148. Die Epiphanien in Tschick werden in Kapitel 3.5.5 und 3.5.6 aus-
führlich behandelt.

1211 Vgl. Laurence Sterne: The Life and Opinions of Tristram Shandy, Gentleman. Vol. 4,
London: Becket 1761, S. 146f.

364

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Art verweisen explizit auf die Notwendigkeit imaginativer Vervollständigung
durch den Leser und exponieren so die Grenzen sprachlicher Darstellbarkeit
durch das Medium der Schrift bzw. der Literatur. Die untilgbare Ambivalenz
sprachlicher Zeichen wird auch in Kapitel 34 demonstriert, wenn Tschick, Maik
und Isa ihre Initialen zusammen mit der aktuellen Jahreszahl in eine Holzhütte
schnitzen:

AT MK IS 10
„Jetzt denken alle, wir wären 1910 da gewesen“, sagte Isa.
„Oder 1810.“
[…]
„Und wenn ein Witzbold kommt und ein paar Buchstaben dazwischenschnitzt, wird
das die ATOMKRISE 10“, sagte Isa, „die berühmte Atomkrise des Jahres 2010.“ (174f.)

Diese Beispiele können alle als Metareflexionen aufgefasst werden, die auf die
medialen Eigenschaften und auf die produktions- und rezeptionsästhetischen
Implikationen literarischer Texte verweisen. Metareferenzielle und metareflexi-
ve Elemente dieser Art brechen stellenweise mit dem realistischen Prinzip einer
zu verschleiernden Schrift und verdeutlichen, dass es sich bei Tschick auch um
einen postmodernen bzw. populärrealistischen Adoleszenzroman handelt.

Zwischen-Raum

Unter Zuhilfenahme von Dieter Merschs negativer Medientheorie lässt sich das
Verhältnis der drei skizzierten Wirklichkeiten in Tschick präsenztheoretisch deu-
ten. Die offenkundigen Vermengungen von Alltagswirklichkeit und Medien-
wirklichkeit im Text können dabei als mediale Störungen aufgefasst werden, als

[a]rtistische Strategien zur Evozierung gewisser Paradoxien, die auf die Nichtmediati-
sierbarkeit von Medialität selbst verweisen und so eine besondere Form der ästheti-
schen Reflexion betreiben, die auf einer phänomenologischen Grenzerfahrung basiert.
(Definition in Kapitel 2.9.5)

Das Staunen darüber, dass artifizielle Medienwirklichkeiten wie Popsongs, Ma-
fiaserien, Rennvideospiele oder Adoleszenzromane überhaupt aus einer Alltags-
wirklichkeit hervorgehen und auf diese wieder zurückwirken können, verweist
auf das nicht sagbare, sondern nur zeigbare Wesen von Medialität selbst. Dieses
Wittgenstein’sche Zeigen öffnet einen Zwischen-Raum, der auf die unüberwind-
bare Kluft zwischen sagbaren und unsagbaren Phänomenen allgemein verweist.
Innerhalb dieses Zwischen-Raums entfalten sich die Amedialität und die Mate-
rialität des Romans: Zum einen lässt der Text durch intermediale Referenzen
dieser Art – ähnlich wie in UC – die phänomenologischen Bedingungen für die
Performanz und Wirkung seiner medialen Zeichen aufblitzen (Materialität),
zum anderen zeigt er so aber auch implizit die Unmöglichkeit an, während der
Mediation seine eigene Medialität mitzumediatisieren, was den Rezipienten auf

d.

365

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


die Untilgbarkeit seines wahrnehmenden, physisch begrenzten Körpers verweist
(Amedialität).

Dieser Umstand wird auch auf der Handlungsebene des Romans perfor-
miert, wenn der Anblick seiner Initialen Maik nicht nur den ambivalenten Re-
präsentationscharakter des Mediums Schrift vor Augen führt, sondern auch das
Phänomen des Todes und somit die Begrenztheit seines eigenen Körpers:

Allein dass jetzt unsere Buchstaben neben all den anderen Buchstaben standen, die
von Toten gemacht worden waren, zog mir am Ende doch irgendwie den Stecker. (174)

Mit der Amedialität und Materialität des Mediums Schrift geht also eine gewis-
se Berührung im Sinne Nancys einher, eine erlebte Unmittelbarkeit der sensuel-
len Wirkung medialer Zeichen. Die epistemologische Leere, die die Nicht-Me-
diatisierbarkeit des Medialen und die Unvorstellbarkeit des Todes auslösen, ge-
hen hier mit einer emotionalen Fülle einher, mit einem intensiven, aber nicht
genau determinierbaren Präsenzerlebnis („zog mir am Ende doch irgendwie
den Stecker“).

Die ästhetische Vermischung von Medien- und Alltagswirklichkeit in Tschick
verdeutlicht, dass Herrndorfs Text technische Medien wie Musik, Film oder Vi-
deospiele nicht als bedrohliche Simulakra verteufelt, auch wenn Maik und
Tschick auf ihrer Reise aus Sicherheitsgründen ihre Handys zuhause lassen
(102). Audiovisuelle Medien werden vielmehr als Quellen bzw. als Instrumente
zurdc Produktion von Präsenz inszeniert. Die Artifizialität von Medien und die
spektakuläre Handlung des Romans sind untrennbar miteinander verbunden,
weshalb Medienwirklichkeiten auch dann präsent bleiben, wenn die entspre-
chenden Medien absent sind.

Romantik 2.0

Mit dem Beginn von Maiks und Tschicks Abenteuerfahrt ist eine extreme Häu-
fung romantischer Topoi zu beobachten, weshalb unter anderem Gustav Seibt
die Reise der zwei Protagonisten mit den „alten romantischen Fahrten Tiecks
oder Eichendorffs“1212 vergleicht. Seibt spricht aber auch von „gelegentlich
amerikanisch anmutenden Mitteln“1213, die diese Reise begleiten und die der
Tradition der Roadmovies1214 bzw. der Roadnovels1215 nahestehen. Auch Anni-

3.5.3

1212 Gustav Seibt: Wolfgang Herrndorf: Tschick – Zauberisch und superporno. In: Süddeut-
sche Zeitung, 12.10.2010. Online: http://www.sueddeutsche.de/kultur/wolfgang-herrnd
orf-tschick-zauberisch-und-superporno-1.1011229 (Zugriff: 19.12.2017).

1213 Ebd.
1214 In Tschick selbst wird unter anderem auf S. 109 die Band Steppenwolf erwähnt, deren

größter Hit Born to Be Wild (1968) vor allem Bekanntheit als Titelsong des berühmten
Roadmovies Easy Rider (1969) erlangte.

1215 In diesem Zusammenhang sei vor allem auf Jack Kerouacs On the Road (1957) verwie-
sen.

366

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


ka Bartsch deutet Herrndorfs „Roadtrip als Aktualisierung der romantischen
Reise“1216, betont dabei jedoch, dass „[d]as Romantische“1217 in Tschick nicht als
Neuauflage einer starren poetologischen Programmatik zu verstehen sei, son-
dern vielmehr als ein „Modell“1218, als eine „Stimmungsqualität“1219 oder als ein
spezieller „Wahrnehmungsmodus“1220. Diesen beiden Aspekten, der Aktualisie-
rung romantischer Topoi und dem besonderen Wahrnehmungsmodus im Ro-
man, soll nun genauer nachgegangen werden.

Aktualisierung der Romantik

Der wichtigste gemeinsame Topos von Tschick und kanonischen Werken der
deutschen Frühromantik ist die selbstzweckhafte und unabschließbare Rei-
se1221. Zunächst beschließen Maik und Tschick mit ihrem gestohlenen Auto in
die Walachei zu fahren, eine historische Region in Rumänien, um dort Tschicks
Großvater zu besuchen (97). Beide müssen jedoch ohne moderne Navigations-
geräte auskommen und auch auf eine Landkarte wird verzichtet, da laut Tschick
„Landkarten für Muschis [sind]“ (104). Schon bald beschließen die zwei Prota-
gonisten daher, eine Münze darüber entscheiden zu lassen, in welche Richtung
sie abbiegen sollen (107). Später wird dieses Prinzip durch den Vorsatz abgelöst,
nur noch Orte mit „M oder T“ (ebd.) anzusteuern oder Orte zu präferieren, die
eine Primzahl als Kilometerdistanz aufweisen (ebd.). Die Beliebigkeit dieser
Methoden verdeutlicht, dass es beiden nicht darum geht wirklich in der Wala-
chei anzukommen, sondern vielmehr „der Weg am Ende tatsächlich zum Ziel
[wird]“1222, wie folgendes Zitat verdeutlicht:

Ich hatte den Verdacht, dass wir überhaupt nicht vorangekommen waren mit unseren
Landstraßen und Feldwegen. Aber es war auch ziemlich egal. Mir zumindest. Die Au-
tobahn führte auch schon längst nicht mehr nach Süden, und irgendwo bogen wir ab
und fuhren wieder Landstraßen und der Sonne nach. (165)

a.

1216 Annika Bartsch: Zwei ‚Taugenichtse‘ im geklauten Lada. Zur produktiven Romantikre-
zeption bei Wolfgang Herrndorfs. In: Jan Standke (Hg.) Wolfgang Herrndorf lesen. Bei-
träge zur Didaktik der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Trier: WVT 2016,
S. 111-130, hier: S. 114.

1217 Ebd., S. 112.
1218 Ebd., S. 127. Bartsch bezieht ihr modellhaftes Verständnis der Romantik von Stefan

Matuschek und Sandra Kerschbaumer: Romantik als Modell. In: Daniel Fulda, Sandra
Kerschbaumer und Stefan Matuschek (Hg.) Aufklärung und Romantik. Epochen-
schnittstellen. Paderborn: Wilhelm Fink 2015, S. 141-156.

1219 Ebd., S. 112.
1220 Ebd., S. 122.
1221 Vgl. ebd., S. 114f.
1222 Frank (2015), S. 173.

367

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Motivation hinter Maiks spontaner Abenteuerfahrt mit Tschick kann ganz
allgemein als eine „Suche nach dem Sinn des Lebens“1223 verstanden werden,
weshalb die Reise der beiden nie zu einem endgültigen Ende gelangen kann.
Dieser Umstand stellt für Maik jedoch kein Problem dar, sondern einen Grund
zur Euphorie:

Es war ein euphorisches Gefühl, ein Gefühl der Unzerstörbarkeit. Kein Unfall, keine
Behörde und kein physikalisches Gesetz konnten uns aufhalten. Wir waren unterwegs,
und wir würden immer unterwegs sein. (215f.)

Die verschiedenen Orte und Naturerscheinungen, die Maik und Tschick wäh-
rend ihrer romantischen Fahrt bestaunen, wirken dabei oft wie literarische
Neuinszenierungen der bekanntesten Gemälde von Caspar David Friedrich:
Wälder (119), Vernebelte Berge (171) und Ruinen (183) werden als erhabene
Anblicke zelebriert, die den Erzähler sprachlos zurücklassen:

[V]or uns lagen die Berge mit ihrem blauen Morgennebel, der in den Tälern vorne
schwamm, und dem gelben Nebel in den Tälern hinten, und ich fragte mich, warum
das eigentlich so schön war. Ich wollte sagen, wie schön es war, oder jedenfalls wie
schön ich es fand und warum, oder wenigstens, dass ich nicht erklären konnte, warum,
und irgendwann dachte ich, es ist vielleicht auch nicht nötig, es zu erklären. (171)

Piktorale Zugänge dieser Art zu Tschick sind nicht abwegig, da Wolfgang Herrn-
dorf vor Beginn seiner schriftstellerischen Laufbahn Malerei an der Akademie
der bildenden Künste in Nürnberg studierte1224. Die sprachlichen und bildli-
chen Parallelen zwischen Herrndorfs Roadnovel und den romantischen Werken
des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts enden jedoch bei den zahlreichen
Verweisen auf moderne Infrastruktur, modische Konsumprodukte und Elemen-
te der Popkultur:

Dazu dann noch der Brombeergeschmack in meinem Mund und die orangerote Däm-
merung über den Baumkronen und im Hintergrund immer das Rauschen der Auto-
bahn – mir wurde ganz seltsam zumute. (157)

Mit Blick auf Berge und Täler im Abendnebel aßen wir dann einen Kanister Haribo,
der noch vom Norma übrig war. Isa hatte ein T-Shirt von mir an und die glänzende
Adidas-Hose. (170)

Minutenlang schauten wir einfach nur. Kleine, hellere Wolken flogen unter den
schwarzen hindurch. Blaugraue Schleier liefen über die entfernten Hügelketten, über
die näheren Hügelketten. Die Wolken hoben sich und kamen wie eine Walze auf uns
zu.
„Independence Day“, sagte Tschick.
Wir holten Brot, Cola und Marmelade raus, und während wir noch damit beschäftigt
waren, ein Picknick in unserem Auto aufzubauen, wurde es finster. (111)

1223 Ebd., S. 177.
1224 Hadson und Siebert (2015), S. 259.

368

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Referenz auf den amerikanischen Science-Fiction-Film Independence Day
(1996), in dem ein gewaltiges Alien-Raumschiff den Himmel verdeckt, kann als
eine subtile Persiflage des berühmten „Klopstock“-Ausrufs in Goethes Werther
aufgefasst werden1225. In Goethes Text wird der Versuch unternommen, mit der
Nennung eines Dichternamens dessen gesamtes literarisches Werk bzw. dessen
einzigartigen sprachlichen Stil zu evozieren, um so die ästhetisch unsagbare
Wirkung eines donnernden Gewitters zu beschreiben. In Tschick lässt Herrndorf
seinen titelgebenden Protagonisten hingegen nicht auf literarische Vorlagen zu-
rückgreifen, sondern auf einen kommerziell extrem erfolgreichen Film von
zweifelhaftem künstlerischem Wert. Diese und viele andere popkulturelle Refe-
renzen tragen dem Umstand Rechnung, dass Literatur als Leitmedium in der
modernen bzw. postmodernen Gesellschaft schon lange von audiovisuellen Me-
dien wie Film und Fernsehen abgelöst wurde1226. Auch die epiphane Wirkung
von Richard Claydermans Klaviermusik (105 und 214ff.), die trotz ihres kom-
merziellen Erfolgs in den 1970ern und 80ern vielen Kritikern als der Inbegriff
des Kitschs gilt, kann vor diesem Hintergrund als eine romantische Apotheose
zeitgenössischer Popkultur und somit als eine Aktualisierung romantischer To-
poi gelesen werden1227.

Am deutlichsten wird diese Aktualisierung jedoch auf der Müllkippe, die
Maik und Tschick in Kapitel 29 durchwandern müssen, um einen Schlauch
zum Benzinstehlen zu finden. Beide besteigen auf dieser Suche mehrere Müll-
berge, unter anderem „einen Berg mit Haushaltsmüll“ (149), auf dem sich un-
ter anderem Fotoalben mit glücklichen Familienbildern befinden. Auf der
Müllkippe begegnen beide außerdem zum ersten Mal Isa, die ihnen bei ihrer
Suche hilft. Die symbolische Funktion dieses Müllgebirges ist polyvalent: Mit
Hinblick auf den sozialkritischen Aspekt der Wohlstandsverwahrlosung ließe
sich argumentieren, dass die Müllberge und die darauf befindlichen Familien-
fotoalben die Wunschvorstellung einer intakten Familie bildlich zu Grabe tra-
gen1228. Die Müllkippe kann jedoch auch als Teil einer Quest eingestuft werden,
als eine narrative Anlehnung an die kleinteilige Aufgabenstruktur eines Video-
spiels: Um Benzin zu besorgen, braucht man zunächst einen Schlauch, um
einen Schlauch zu besorgen, muss man zuerst das Müllmädchen um Hilfe bit-
ten, usw.1229 Auch dies würde einer Aktualisierung des romantischen Reise- und
Wandertopos mit popkulturellen Mitteln entsprechen. Ferner könnten die
Müllberge aber auch als eine Romantisierung der Wegwerfmentalität moderner
Wohlstandsgesellschaften verstanden werden. Die buchstäbliche und bildliche
Vielschichtigkeit der Müllkippe kann daher auf einer Metaebene als ein semio-

1225 Vgl. Baßler (2015), S. 111.
1226 Vgl. ebd., S. 79.
1227 Ebd., S. 80.
1228 Diese These vertritt vor allem Zierau (2016), S. 118.
1229 Vgl. Baßler (2015), S. 72.

369

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


tisches „Rauschen“1230 aufgefasst werden, das durch seine Ambivalenz das ro-
mantische Enigma einer mystischen Unsagbarkeit heraufbeschwört. Eine solche
„Maximalisierung der semantischen Inkommensurabilität hinsichtlich der formalen
Ausdrucksmöglichkeiten“1231 geht laut George Steiner mit einem besonders gro-
ßen Präsenzpotenzial einher.

Romantischer Wahrnehmungsmodus

Bisher wurde aufgezeigt, wo bzw. wie Herrndorfs Text romantische Topoi aktua-
lisiert und instrumentalisiert. Es wurde jedoch noch nicht geklärt, warum bzw.
wozu diese Topoi aktualisiert und instrumentalisiert werden. Wie eingangs er-
wähnt ist das Romantische in Tschick nicht als die Neuauflage einer spezifischen
Poetologie zu verstehen, sondern als die Implementierung und Evozierung ei-
nes besonderen Wahrnehmungsmodus. Frank spricht davon, dass der Text eine
Öffnung von Maik und Tschicks „Wahrnehmungshorizont“1232 veranschaulicht,
die bewirkt, dass beide sich nicht länger nur als soziale Individuen, sondern
auch als „Teil des Universums“1233 begreifen. Diese „[i]ntensivierte Wahrneh-
mung von Welt und Selbst“1234 wird im Roman als ein Komplement, wenn
nicht gar als ein Remedium zum zweckrationalen und materialistisch gepräg-
ten Alltag beider Protagonisten inszeniert:

Die Erinnerung an verschiedene Begegnungen und Momente des Roadtrips konservie-
ren das neu gewonnene Gefühlserleben und die Erkenntnis, dass die Distanzierung
von der Alltagswelt im Sinne des Novalis’schen Romantisierens eine kurzzeitige Har-
monie von Empfindung und Realität erzeugt. (Bartsch 2016: 123)

Die aktualisierten Topoi im Text bewirken ein heuristisches Spannungsverhält-
nis, das Hans Ulrich Gumbrecht im Rahmen seiner Differenz zwischen Sinn-
und Präsenzkulturen behandelt, nämlich die

Spannung zwischen Ich und Gesellschaft und in einem erkenntnistheoretischen Sinn
zwischen persönlicher Weltdeutung und holistischen Ganzheitsentwürfen, die unbe-
stimmt bleiben. Die Figuren sind dabei keine Helden oder Vorbilder, sondern Spielflä-
che dieser romantischen Kippfigur. (Bartsch 2016: 128)

Diese romantische Kippfigur hat in der Präsenztheorie ihre Entsprechung in
Merschs „Umwendung des Bezugs“, im Übergang „von der Intentionalität zur

b.

1230 Holt Meyer: „Andrej Tsch.. Tschicha… tschoroff“: ‚Russische Störungen‘ des Ablaufs
am Rande der (deutschen) Sprachordnung. Beobachtungen zu zwei Texten von Wolf-
gang Herrndorf. In: Klappert (2015), S. 181-201, hier: 199. Meyer bezieht sich hier vor
allem auf Jurij Lotmans Theorie des Rauschens.

1231 Steiner (1990), S. 114.
1232 Frank (2015), S. 174.
1233 Ebd.
1234 Bartsch (2016), S. 117.

370

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Responsivität“1235. Daher verwundert es nicht, dass in der Tschick-Forschung der
letzten Jahre – auch ohne Bezug auf bestimmte Präsenztheoretiker – immer
wieder auf die „unmittelbare Erfahrung“1236 rekurriert wird, die der Text propa-
giere, denn

[d]ie Bezugnahme auf das Modell ‚Romantik‘ erscheint dabei nicht als eine intellektu-
elle, hoch reflektierte Möglichkeit, sondern als eine unmittelbare Erfahrung, ein im
positiven Sinne naives Mittel, um auf das ‚Ungenügen‘ der Alltagsrealität zu reagieren.
(Bartsch 2016: 128)

Der romantische Wahrnehmungsmodus geht stellenweise mit einer kosmolo-
gisch-holistischen Welterfahrung einher, die eine temporäre Auflösung des Sub-
jekt-Objekt-Denkens und ein unsagbares Staunen über das Dass der Welt evoziert:

Die Sterne über uns wurden immer mehr. Wir lagen auf dem Rücken, und zwischen
den kleinen Sternen tauchten kleinere auf und zwischen den kleineren noch kleinere,
und das Schwarz sackte immer weiter weg.
„Das ist Wahnsinn“, sagte Tschick.
„Ja“, sagte ich, „das ist Wahnsinn.“ (120)

Bei Darstellungen von Präsenzerlebnissen dieser Art liegt das rezeptionsästheti-
sche Präsenzpotenzial stets in der möglichen Identifikation eines idealen Lesers
mit den responsiven Erlebnissen der jeweiligen Figuren. Die narrative und for-
male Ausrichtung von Tschick auf subjektive Erlebnisse dieser Art geht jedoch
mit mindestens zwei weiteren, präsentisch relevanten Elementen einher.

Erstens erklärt der romantische Wahrnehmungsmodus die „imaginativen
Geographien“1237 im Text. Nicht wenige Leser dürften sich bei der Lektüre von
Herrndorfs Roman nämlich fragen, wo genau in Ostdeutschland sich „eine rie-
sige Bergkette“ (165) oder „eine Mondlandschaft“ (179) befinden1238. Da inten-
sive Präsenzerlebnisse jedoch mit einer veränderten Wahrnehmung von Raum
und Zeit einhergehen, liegt es nahe Beschreibungen dieser Art als „Projektions-
flächen von Gefühlen und Stimmungen“1239 zu begreifen, statt nach maßstabs-
getreuen Entsprechungen in der Realität zu suchen.

1235 Mersch (2002a), S. 21.
1236 Stephanie Schaefers: Die Posttouristen reisen weiter. Christian Krachts Faserland,

Thomas Klupps Paradiso und Wolfgang Herrndorfs Tschick als literarische Deutschland-
reisen im globalen Reisezeitalter. In: Leslie Brückner et al. (Hg.) Literarische Deutschl-
adreisen nach 1989. Berlin: De Gruyter 2014, S. 202-212, hier: S. 212.

1237 Frank (2015), S. 166.
1238 Diese Frage stellt unter anderem Kathrin Passig: Im Gespräch – Wolfgang Herrndorf.

Wann hat es „Tschick“ gemacht, Herr Herrndorf? In: Frankfurter Allgemeine Zeitung,
31.1.2011. Online: http://faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/autoren/im-gespraech-wolfg
ang-herrndorf-wann-hat-es-tschick-gemacht-herr-herrndorf-1576165.html (Zugriff:
22.12.2017).

1239 Frank (2015), S. 166.

371

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Zweitens erklärt die Inszenierung von Präsenzmomenten in Text auch „das
Prinzip der Langsamkeit“1240, das die Narration bestimmt. Denn durch die An-
einanderreihung zahlreicher Reisestationen und durch den häufigen Einsatz
von zeitdehnendem Erzählen vollzieht sich eine gewisse „Entschleunigung“1241,
die eigentlich untypisch für das Lebens- und Wahrnehmungstempo zweier 14-
jähriger Millennials ist. Aufgrund der (aktualisierten) romantischen Topoi und
aufgrund des gefühls- und stimmungsorientierten Wahrnehmungsmodus fällt
diese anachronistische Entschleunigung aber nicht negativ auf, sondern ver-
stärkt die intendierte Wirkung des Texts zusätzlich.

Romantik – Klassische Moderne – Gegenwart

Der Einsatz des romantischen Modells zur Vermittlung von erlebter Unmittel-
barkeit in Tschick suggeriert epochenhistorisch betrachtet eine gewisse Schnitt-
menge zwischen den ästhetischen Desideraten der Romantik und der histori-
schen Gegenwart des Texts. Diese Schnittmenge ist die Sehnsucht nach Präsenz.
Im Roman gibt es eine Szene, die allerdings nicht nur eine Schnittmenge zwi-
schen Romantik und dem Jahr 2010 nahelegt, sondern auch die Ästhetik und
die Mentalität der klassischen Moderne miteinbezieht. Denn nachdem Tschick
mit seinem Taschenmesser die Initialen von Maik, Isa und seiner Wenigkeit in
die Holzhütte neben die Namen der unzähligen anderen Besucher geritzt hat
(174), machen die drei, wie bereits in Kapitel 3.5.2 erwähnt, eine interessante
Feststellung:

AT MK IS 10
„Jetzt denken alle, wir wären 1910 da gewesen“, sagte Isa.
„Oder 1810.“

Die Jahreszahlen 1810, 1910 und 2010 schaffen literaturhistorisch betrachtet
eine Verbindung zwischen den Epochen der Romantik, der klassischen Moder-
ne und der Gegenwartsliteratur nach der Jahrtausendwende. Diese Linie korre-
spondiert unter anderem mit Karl Heinz Bohrers Präsenz-Epochen (vgl. Kapitel
2.7.4) und mit den Präsenzkulturen Gumbrechts (vgl. Kapitel 2.10.1). Auch
Martin Jörg Schäfer verweist auf gewisse Parallelen zwischen den Epiphanien in
Tschick und den Epiphanien klassischer Modernisten wie Proust oder Joyce1242.
Herrndorfs Rückgriff auf romantische Topoi und auf einen romantischen
Wahrnehmungsmodus scheint also mentalitäts- und kunstgeschichtlich be-
trachtet der zyklischen Wiederkunft bestimmter Präsenzbedürfnisse geschuldet
zu sein.

c.

1240 Schaefers (2014), S. 209.
1241 Ebd., S. 210.
1242 Vgl. Schäfer (2015), Anmerkung 4 auf S. 161.

372

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Alterität des Ostens

Damit ein unsagbares Staunen über das Dass der Welt sich präsenztheoretisch
überhaupt entfalten kann, sind jedoch bestimmte Elemente vonnöten, die dem
Rezipienten als Alterität erscheinen. Viele dieser Elemente lassen sich in Tschick
unter dem Begriff des ‚Ostens‘ gruppieren. Denn neben der russischen Her-
kunft der titelgebenden Figur finden sich im Roman noch zahlreiche weitere
Referenzen auf Städte, Regionen und Länder, die innerhalb oder außerhalb
Deutschlands östlich zu verorten sind.

Geografischer und innerer Osten

Der Erzähler des Romans, Maik Klingenberg, wohnt in Marzahn (39), einem
Stadtteil in Ostberlin, der früher Teil der DDR war. Die Klassenkameradin Tat-
jana Cosic, in die Maik verliebt ist, „kommt aus Serbien oder Kroatien“ (23).
Tschick heißt mit vollem Namen eigentlich Andrej Tschichatschow und
stammt „aus den unendlichen russischen Weiten“ (44). Das Auto, das Tschick
klaut, ist ein „hellblaue[r] Lada Niva“ (81), eine russische Automarke. Die
Abenteuerfahrt von Maik und Tschick soll beide in die Walachei führen (97),
eine historische Region in Südrumänien. Die Zwei schaffen es jedoch nur von
Berlin bis in die sorbische Niederlausitz, wo Straßenschilder „in einer fremden
Sprache“ stehen (140). Isa Schmidt hat zwar einen sehr deutschen Familienna-
men (168), möchte aber „eine Halbschwester in Prag“ (164) besuchen. Selbst
der Lkw, mit dem Maik und Tschick auf der Autobahn fast kollidieren, hat „ein
Nummernschild aus, weiß der Geier, Albanien“ (221), eine Formulierung, die
wie eine ironische Selbstreferenz auf die Beliebigkeit der vielen Osteuropa-Be-
züge im Text wirkt. Der ‚Osten‘ in Tschick reicht bei genauerer Betrachtung je-
doch weit über Europa hinaus: In Maiks Elternhaus ist eine Vietnamesin für
den Haushalt zuständig (74), Tschick möchte Maik seine Jacke abkaufen, „so
ein China-Teil, auf der Brust ein weißes Drachenmuster“ (61) und die erste wei-
nende Frau, die Maik in seinem Leben sieht und deren Anblick ihn tief bewegt,
sitzt mit einer anderen Frau „auf der Treppe vor dem China-Restaurant […]
Über ihnen leuchteten die chinesischen Schriftzeichen“ (219).

All diese geografischen, ethnischen und kulturellen Verweise auf östliche
Phänomene tragen zur Konstruktion eines „inneren Ostens“1243 bei, der sich als
Motiv durch den ganzen Roman zieht. Der Osten wird so zu einer Chiffre
für „bewusst erlebte Alteritätserfahrungen“1244, die Maiks charakterliche Ent-
wicklung entscheidend prägen. Anders als beispielsweise in Christian Krachts
Roman Faserland (1995), in dem der Protagonist ausschließlich westdeutsche

3.5.4

a.

1243 Baßler (2015), S. 77.
1244 Pavlik (2016), S. 51.

373

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Städte bereist und dabei nur auf dekadente, emotional abgestumpfte Menschen
trifft, die ihn mit einem Gefühl großer Entfremdung zurücklassen, vollziehen
Maik und Tschick einen Roadtrip durch die ostdeutsche Provinz und treffen da-
bei auf verschroben wirkende Menschen, die ihnen aber alle sehr wohlgeson-
nen sind und die sie menschlich bereichern1245. Eine schrullige Dorffamilie will
Maik und Tschick erst nicht verraten, wo der nächste Norma-Supermarkt ist,
lädt beide dann aber spontan zum Mittagessen ein und macht aus dem Essen
ein Allgemeinbildungsquiz. Maik bezeichnet diese Familie rückblickend als
„tolle, spinnerte Leute“ (134). Der ehemalige Kommunist und Wehrmachtssol-
dat Horst Fricke, der in einer ostdeutschen Geisterstadt lebt, erzählt beiden sei-
ne Lebensgeschichte und macht sie mit dem barocken Motiv bzw. mit dem ge-
flügelten Wort des „Carpe diem“ (188) vertraut, an das Maik am Ende des Ro-
mans, kurz vor seinem kathartischen Sprung in den Swimmingpool, noch ein-
mal zurückdenkt (251). Auch die hilfsbereite, aber etwas tollpatschige
Sprachtherapeutin, die einen Feuerlöscher auf Tschicks Fuß fallen lässt und bei-
de anschließend ins Krankenhaus fährt, wird anfangs noch pejorativ als „Fluss-
pferd“ (190) bezeichnet, nur um später als „wirklich die Netteste von allen“ zu
erscheinen (201). Die zunächst befremdliche Alterität dieser Menschen führt
bei Maik im Verlauf des Romans zu einem „positiven Welt- und Menschen-
bild“1246, das im nächsten Kapitel (3.5.5) ausführlicher erläutert wird.

Des Weiteren bilden die aktualisierten romantischen Topoi und das Motiv ei-
nes alteritären Ostens phänomenologisch eine Einheit, da beide Phänomene
sich in den imaginativen Geographien des Texts manifestieren. Die „riesige
Bergkette“ (165), die „Mondlandschaft“ (179) und Horst Frickes Geisterdorf vol-
ler Ruinen (182) bilden Orte, die „vertraut und fremd zugleich“1247 wirken und
auf diese Weise „ein problematisches inneres Ausland“1248 evozieren, eine rätsel-
hafte Alterität, die nur im (romantischen) Wahrnehmungsmodus der Re-
sponsivität adäquat erlebt und erschlossen werden kann. Die Alterität dieser
imaginativen Orte korrespondiert dabei mit der Alterität der Menschen, die
Maik und Tschick während ihrer Reise antreffen. Die Walachei, deren Existenz
von Maik anfangs angezweifelt wird („Walachei ist nur ein Wort! So wie Din-
genskirchen. Oder Jottwehdeh.“; 97), und die beide Protagonisten nie erreichen,
kann dabei als Metapher für eine „ersehnte Weite“1249 begriffen werden oder als
Metonymie für den gesamten ‚inneren Osten‘ in Tschick.

1245 Vgl. Schaefers (2014), S. 204-209. Einen ausführlichen Vergleich von Tschick und Faser-
land liefert auch Marja Rauch: Reisen ins unbekannte Land der Gegenwart. Christian
Krachts „Faserland“ und Wolfgang Herrndorfs „Tschick“. In: Literatur im Unterricht 15
(2014), S. 209-219.

1246 Pavlik (2016), S. 45.
1247 Frank (2015), S. 176.
1248 Baßler (2015). S. 77.
1249 Ein typisches Motiv in Herrndorfs Gesamtwerk, wie Klappert (2015) in ihrer Einleitung

auf S. 12 feststellt.

374

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Die Referenzen auf das Morgenland, besonders auf China, scheinen auch
nicht zufällig gewählt. Schließlich gibt es erhebliche Parallelen zwischen den
unsagbaren Epiphanien im Roman, die eine Auflösung der Subjekt-Objekt-
Spaltung und eine Ekstase des Hier und Jetzt inszenieren, und zentralen Ele-
menten der Drei Lehren Chinas, dem Daoismus, dem Konfuzianismus und dem
Buddhismus. Aus präsenztheoretischer Sicht zeigen sich solche Überschnei-
dung mit dem ostasiatischen Denken vor allem in Heideggers Aus einem Ge-
spräch von der Sprache. Zwischen einem Japaner und einem Fragenden1250, aber
auch in einigen Bemerkungen Gumbrechts bzgl. der Nähe Heideggers zu asiati-
schen Religionen in Diesseits der Hermeneutik1251. Vor diesem Hintergrund kön-
nen die ostasiatischen Bezüge in Tschick als Ausdruck einer Faszination gegen-
über dem fernöstlichen Präsenzdenken aufgefasst werden, das für das abendlän-
dische Subjekt-Objekt-Denken nach wie vor eine Alterität darstellt.

Die Figur Tschick

Die Figur, die wie keine andere im Text die Alterität des Ostens verkörpert, ist
der titelgebende Protagonist Andrej Tschichatschow. Maiks Abenteuerfahrt und
seine Entwicklung im Verlaufe des Texts sind untrennbar mit Tschick verbun-
den, der schon auf der ersten Seite des Romans erwähnt wird („Wo ist Tschick
überhaupt?“; 7) und der von Maik in Kapitel 9 erstmals ausführlicher beschrie-
ben wird: „Ich konnte Tschick von Anfang an nicht leiden. Keiner konnte ihn
leiden. Tschick war ein Asi, und genau so sah er auch aus.“ (41). Es scheint zu-
nächst so, als würde Maiks Klassenkamerad alle negativen Klischees über russi-
sche Einwanderer verkörpern, die es überhaupt gibt1252: Er ist physisch ein-
schüchternd (42), schlecht gekleidet (ebd.), wortkarg (43), unfreundlich bis her-
ablassend (44) und hat ein ausgeprägtes Alkoholproblem (46), außerdem wer-
den ihm Verbindungen zur russischen Mafia nachgesagt (49).

Aufgrund dieser Eigenschaften liegt es nahe, Tschick als eine semiotische Stö-
rung zu betrachten, wie auch die Unaussprechlichkeit seines Familiennamens
suggeriert („Andrej Tsch… Tschicha… tschoroff.“; 43)1253. Im weiteren Verlauf
des Romans entpuppt sich Tschick jedoch als eine Figur, in der sich „verschie-

b.

1250 Martin Heidegger: Aus einem Gespräch von der Sprache. Zwischen einem Japaner und
einem Fragenden [1953/54]. In: Ders. Unterwegs zur Sprache [1959]. Frankfurt a.M.:
Klostermann 1985, S. 84-143.

1251 Gumbrecht (2004), S. 174ff. Vgl. hierzu auch Denker (2013), Parks (1990) May (1989).
1252 Auf die negative und pädagogisch fragwürdige Darstellung von Russlanddeutschen im

Roman verweist vor allem Heidi Rösch: Tschick und Maik. Stereotype in der Kinder-
und Jugendliteratur. In: Kjl&m 2 (2015), S. 26-32, hier: S. 29, die behauptet, dass die Er-
zählweise des Texts „das Vorurteil gegenüber Russlanddeutschen [verstärkt]“ und
Tschick zu einem bloßen „Entwicklungshelfer für Maik reduziert“.

1253 Vgl. hierzu vor allem Meyer (2015).

375

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


dene Alteritätskonstellationen paaren“1254. Zunächst widerlegt er das Vorurteil
vom homophoben Russen, indem er von seinem offen homosexuellen Onkel
berichtet, den er für seine Neigungen nicht verurteilt:

Ich hab einen Onkel in Moskau, der läuft den ganzen Tag in einer Lederhose mit hin-
ten Arsch offen rum. Ist aber völlig okay sonst, mein Onkel. Arbeitet für die Regie-
rung. Und er kann ja nichts dafür, dass er schwul ist. Ich find’s wirklich nicht schlimm.
(85)

Gegen Ende ihrer Abenteuerfahrt erfährt Maik, dass Tschick selbst schwul ist,
was Maik „nicht wahnsinnig überrascht“, da er schon länger „so eine Ahnung
gehabt“ hat (214). Des Weiteren stellt sich Tschicks Abstammung als wesentlich
komplexer heraus, als zunächst angenommen:

„Was bist du eigentlich? Russe? Oder Walacheier oder was?“
„Deutscher. Ich hab’n Pass.“
„Aber wo du herkommst.“
„Aus Rostow. Das ist Russland. Aber die Familie ist von überall. Wolgadeutsche. Volks-
deutsche. Und Banater Schwaben, Walachen, jüdische Zigeuner –“ (98)

Tschick beteuert wenig später „wirklich jüdischer Zigeuner“ (99) zu sein, womit
eine hochgradig interkulturelle Abstammung konstruiert wird, die ein simples
postkoloniales Denken auf postmoderne Weise ad absurdum führt1255. Ein wei-
terer überraschender Aspekt von Tschicks Figurenzeichnung liegt in seiner gu-
ten Menschenkenntnis, die von Empathie und hoher sozialer Intelligenz zeugt.
Die angerissene und wieder zusammengeklebte Beyoncé-Zeichnung Maiks be-
greift er sofort als Ausdruck einer inneren Zerrissenheit Maiks („Du hast ja Ge-
fühle.“; 87) und auch das negative Selbstbild Maiks weiß er ins rechte Licht zu
rücken:

Die Mädchen mögen dich nicht, weil sie Angst vor dir haben. Wenn du meine Mei-
nung wissen willst. Weil du sie wie Luft behandelst und weil du nicht so weichgespült
bist wie Lagin, dieser Schwachkopf. Aber du bist doch kein Langweiler, du Penner.
Und Isa mochte dich ja sofort. Weil sie nämlich nicht so doof ist, wie sie aussieht. Und
weil sie ein paar Eigenschaften hat, wenn du weißt, was ich meine. Im Gegensatz zu
Tatjana, die eine taube Nuss ist. (213)

Dieses Einfühlungsvermögen konterkariert das Bild vom grobschlächtigen
„Asi“ (41), das der Text anfangs entwirft. Tschiks Ost-Alterität beschränkt sich
also nicht auf ein paar abgedroschene Russlandklischees, sondern forciert im-
mer wieder eine Dekonstruktion evozierter Vorurteile, wodurch Tschick zu
einer semiotischen Grenz-Figur wird, die literaturtheoretisch betrachtet „Kon-
turen einer Nullsummen-Philologie“1256 aufweist. Es greift daher zu kurz,

1254 Pavlik (2016), S. 45.
1255 Vgl. Zierau (2016), S. 121, die Tschick „nicht an der Schnittstelle von modernem und

postmodernem Adoleszenzroman“ verortet, „sondern an der Schnittstelle von postmo-
dernem und postkolonialem Schreiben“.

1256 Meyer (2015), S. 199.

376

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Herrndorfs Roman als eine Aktualisierung „überkommen[r] Russlandbil-
der“1257 zu kritisieren, wie Boris Hoge-Benteler richtig feststellt. Der Text lasse
vielmehr die Bedingungen, die Motive und die Strategien einer funktionalisti-
schen Aneignung von Vorurteilen zutage treten1258 und gewähre so auf metare-
flexive Weise „Einblicke in die eigene Erzählwerkstatt“1259. Gegen eine Klassifi-
zierung Tschicks als reine ‚Störung‘ spricht auch die komplementierende und
harmonisierende Wirkung, die er auf Maik ausübt1260.

Der dekonstruktivistische Gedanke eines unabschließbaren, letzten Endes
‚leeren‘ Zeichens hat aber in Bezug auf Tschick eine gewisse Berechtigung, da
die Figur bei genauerer Betrachtung Züge eines Phantasmas aufweist. Tschick
wird der Klasse mitten im Schuljahr als neuer Mitschüler vorgestellt und er
lehnt es ab, seine Lebensgeschichte selbst zu erzählen (43), was den Eindruck
erweckt, als würde er aus dem Nichts kommen. Auch sein Auftauchen mit
einem gestohlenen Auto vor Maiks Haus (81), gerade als dieser eine Lebenskri-
se durchläuft und zu verzweifeln droht („Verlassen von den Eltern und Gott
und der Welt!“; 71), wirkt wie eine Deus ex machina. Die erzählweltliche Exis-
tenz Tschicks wird zwar zu keinem Zeitpunkt explizit angezweifelt, doch die
Tatsache, dass seine Figur mit Beginn des neuen Schuljahres bis zum Ende des
Texts nicht mehr auftaucht, suggeriert, dass Tschick nicht nur aus dem Nichts
kam, sondern auch dorthin wieder verschwunden ist. Hoge-Benteler spricht in
diesem Zusammenhang von einer bewussten „Unbestimmt- und Rätselhaftig-
keit der Figur“ im Rahmen „einer romantisch-fremd anmutenden, zivilisations-
entrückten Gegenerzählung“1261.

Dieser phantasmagorische Aspekt kann mindestens drei verschiedenen Be-
deutungsebenen zugeordnet werden: Tschick kann erstens als eine Manifestation
der erläuterten Vermengung von Alltagswirklichkeit, Medienwirklichkeit und
literarischer Wirklichkeit verstanden werden1262, zweitens als eine Verkörperung
des romantischen Motivs der Sehnsucht nach einem komplementierenden See-
lenverwandten und drittens als eine Metapher für die geschickte Verschleierung
der Artifizialität literarischen Schreibens. Auf einer Metaebene würde die Figur
dann eine Konfrontation mit der Alterität artistischer Imagination selbst dar-
stellen. Es würde allerdings zu kurz greifen, diese Alterität als eine bloße ‚Stö-

1257 Boris Hoge-Benteler: Metakonstruktion: zu Möglichkeiten des Umgangs mit „proble-
matischen“ Russland-/Russendarstellungen in der jüngsten deutschen Erzählliteratur
am Beispiel von Wolfgang Herrndorfs Roman „Tschick“. In: Kjl&m 2 (2015), S. 33-42,
hier: S. 41.

1258 Ebd.
1259 Ebd.
1260 Dieser Meinung ist auch Kramper (2016), S. 84: „Das in Tschick dargestellte Russland-

bild ist zwar vorwiegend negativ, wird aber durch die weitgehend positive Darstellung
des Protagonisten Tschick und des Ladas revidiert.“

1261 Hoge-Benteler (2015), S. 40.
1262 Vgl. ebd., S. 41: „Man mag zweifeln, ob Andrej in Maiks realem Alltagsleben einen Platz

hätte.“

377

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


rung‘ der Narration oder als eine semiotische ‚Leere‘ einzustufen, da Tschicks
komplexe und mitunter fantastisch anmutende Charakterzeichnung Maik und
auch den Rezipienten des Texts zu einem responsiven Wahrnehmungsmodus
animieren, der mit Phänomenen wie Spontanität, Überraschung, Überwälti-
gung und emotionaler Intensität verbunden ist. Tschick nimmt sowohl Maik als
auch den Leser des Romans gewissermaßen an der Hand und schafft so die
richtige Stimmung für die zahlreichen Epiphanien, die Herrndorfs Text insze-
niert und evoziert. Die Figur Tschick zeichnet sich daher im Sinne von Dieter
Mersch strukturell betrachtet zwar durch eine gewisse semiotische Leere aus,
motivisch und rezeptionsästhetisch betrachtet geht diese Leere jedoch mit einer
präsentischen Fülle der Emotionen einher, wie im nächsten Kapitel verdeutlicht
wird.

Epiphanien ohne Gott

Die strukturelle, motivische und konzeptionelle Kulmination der bisher behan-
delten Aspekte von Tschick stellen die zahlreichen Epiphanieerlebnisse dar, die
im Text immer wieder angedeutet oder ausführlich beschrieben werden. Martin
Jörg Schäfer widmet sich in seiner Untersuchung ausführlich den „Epiphanieer-
lebnisse[n] der Figuren“1263 im Roman, verzichtet aber ausdrücklich auf Speku-
lationen „[ü]ber einen Zusammenhang von dargestellter Epiphanie und Leseer-
lebnis“1264. Aus präsenztheoretischer Sicht kann jedoch argumentiert werden,
dass der Roman durch seine Ich-Perspektive, durch den geschickten Einsatz von
Tempora und Sprachregistern sowie durch den motivischen Antagonismus von
Wohlstandsverwahrlosung und romantischem Eskapismus „ein breitgestreutes
Identifikationspotenzial“1265 generiert. Dieses Identifikationspotenzial ermög-
lich es einem idealen Leser mittels Empathie die in Tschick konstruierten Epi-
phanien emotional mitzuerleben.

Stimmung: zwischen Lockerheit und Erhabenheit

Wie in Kapitel 2.10.3 argumentiert, stellen Stimmungen „eine spezifische Teil-
menge“1266 ästhetischer Erfahrung dar, die häufig die Grundlage intensiver Prä-
senzerlebnisse bildet. Eine Betrachtung der in Tschick evozierten Stimmungen
ist für die Analyse der Epiphanieinszenierungen des Texts daher unerlässlich.
Nach der Verwirrung der ersten Seiten, die der widersprüchlichen Erzählsituati-
on geschuldet ist (vgl. Kapitel 3.5.1), erzeugt die handwerklich gekonnte Vermi-

3.5.5

a.

1263 Schäfer (2015), S. 147.
1264 Ebd., S. 161, Anmerkung 4.
1265 Pavlik (2016), S. 44.
1266 Gumbrecht (2011a), S. 15.

378

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


schung von Jugendsprache, Standardsprache und poetischer Sprache in weiten
Teilen des Romans wie bereits erwähnt eine Stimmung der „Lässigkeit, Leich-
tigkeit und Lockerheit“1267. Da aber im Verlauf von Maiks und Tschicks
Roadtrip romantische Topoi und die damit verbundene poetische Sprache im-
mer mehr Raum einnehmen, schlägt diese Stimmung zunehmend in eine Stim-
mung der Erhabenheit um, die sich durch Achtsamkeit, Ehrfurcht und eine ge-
wisse Ernsthaftigkeit auszeichnet. Die mitunter humoristische Vermengung von
romantischen Topoi und Popkultur bewirkt jedoch ein häufiges Umschlagen
bzw. einen schnellen Wechsel zwischen diesen beiden Stimmungen, weshalb
sich die Gesamtstimmung des Romans als lockere Erhabenheit bzw. als erhabene
Lockerheit bezeichnen ließe. Diese vermeintlich widersprüchliche Stimmung er-
möglicht es, auch in den Epiphaniebeschreibungen Maiks poetische Sprache
und Jugendsprache, sowie romantische Motive und popkulturelle Elemente
harmonisch miteinander zu verbinden.

Säkulare Epiphanien

Die vielen Darstellungen intensiven, unsagbaren Erlebens in Tschick haben zu
Vergleichen mit Größen der klassischen Moderne wie Marcel Proust oder James
Joyce geführt1268. Karl Heinz Bohrer beschreibt das Motiv der Epiphanie bei
Autoren wie Proust, Joyce, Woolf oder Musil als einen „Versuch, die Ewigkeit
unter der Bedingung moderner Agnostik zu gewinnen“1269, eine Denkfigur, der
auch Schäfer zu folgen scheint, wenn er von „säkulare[n] Epiphanien“1270 im
Werk Herrndorfs spricht. Diese Einstufung lässt sich zum einen durch den feh-
lenden Gottesbezug während der Epiphaniebeschreibungen im Text stützen,
und zum anderen durch Maiks Gedanken zur Reizwortgeschichte, die sein Leh-
rer der Klasse aufgibt:

Die Wörter, die Schürmann sich ausgedacht hatte, waren „Urlaub“, „Wasser“, „Rettung“
und „Gott“. […] die Hauptschwierigkeit war natürlich Gott. Bei uns gab es nur Ethik,
und in der Klasse waren sechszehn Atheisten inklusive mir, und auch die, die Protes-
tanten waren, die haben nicht wirklich an Gott geglaubt. (24)

Bei der Abfahrt von Maiks Vater mit seiner Assistentin Mona fühlt Maik sich
kurz „[v]erlassen von den Eltern und Gott und der Welt!“ (71), diese Formulie-
rung ist jedoch entweder als Betonung seines fehlenden Glaubens oder als hoh-
le Phrase zu deuten. Entscheidend ist, dass die Momente des „Überwältigt-

b.

1267 Schäfer (2015), S. 147.
1268 Ebd., S. 148 und 161, Anmerkung 4.
1269 Bohrer (2002), S. 9.
1270 Schäfer (2015), S. 148.

379

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Seins“1271 im Verlauf von Maiks Abenteuerfahrt nicht als Gottesoffenbarung in-
szeniert werden, sondern vielmehr als mystische Unsagbarkeiten:

Ich schaute durch die Windschutzscheibe, auf der der Fahrtwind die Tropfen auseinan-
dertrieb, und mir fiel zum ersten Mal auf, wie merkwürdig es war, in einem Auto, das
einem nicht gehörte, durch die Straßen zu gondeln, durch das abendliche Berlin […]
Plötzlich stand die rote Sonne unter schwarzen Wolken. Ich sagte kein Wort mehr, und
Tschick sagte auch nichts. (91)

Ich hielt eine Ranke mit Daumen und Zeigefinger vorsichtig von mir weg und schaute
zwischen den Blättern durch auf das Mädchen, das da singend und summend und
Brombeeren kauend im Gebüsch stand. Dazu dann noch der Brombeergeschmack in
meinem Mund und die orangerote Dämmerung über den Baumkronen und im Hin-
tergrund immer das Rauschen der Autobahn – mir wurde ganz seltsam zumute. (157)

[V]or uns lagen die Berge mit ihrem blauen Morgennebel, der in den Tälern vorne
schwamm, und dem gelben Nebel in den Tälern hinten, und ich fragte mich, warum
das eigentlich so schön war. Ich wollte sagen, wie schön es war, oder jedenfalls wie
schön ich es fand und warum, oder wenigstens, dass ich nicht erklären konnte, warum,
und irgendwann dachte ich, es ist vielleicht auch nicht nötig, es zu erklären. (171)

Eine Offenbarung Gottes oder eine Transzendenz, also ein Übertritt in eine an-
dere Welt, werden im Roman nicht evoziert, sondern vielmehr ein Phänomen,
das Martin Seel als radikale Immanenz bezeichnet (vgl. Kapitel 2.8.3), ein mys-
tisch anmutendes Sichverlieren in der Welt, ausgelöst durch eine intensive äs-
thetische Wahrnehmung.

Maiks säkulare Epiphanien lassen sich präsenztheoretisch auf verschiedene
Weisen klassifizieren. Mit Seels Erscheinungs-Taxonomie (vgl. Kapitel 2.8.4)
kann zwischen Augenblicken des bloßen, des atmosphärischen und des artisti-
schen Erscheinens unterschieden werden. Bloßes Erscheinen liegt beispielsweise
vor, wenn Maik sich am schieren Anblick bestimmter Naturerscheinungen be-
rauscht:

[V]or uns lagen die Berge mit ihrem blauen Morgennebel, der in den Tälern vorne
schwamm, und dem gelben Nebel in den Tälern hinten, und ich fragte mich, warum
das eigentlich so schön war. (171)

Ein artistisches Erscheinen ist hingegen stets das Resultat der Rezeption eines
Kunstwerks, wie zum Beispiel der Klaviermusik von Richard Clayderman: „ich
sag’s auch jetzt nicht gern: Aber diese Moll-Scheiße zog mir komplett den Ste-
cker“ (105). Bloßes oder artistisches Erscheinen sind im Roman aber eher sel-
ten, da sich Wahrnehmungen dieser Art fast immer mit biografischen Erinne-
rungen, Gegenwartsbezügen oder Zukunftsgedanken von Maik mischen, was
zu einem atmosphärischen Erscheinen führt:

Im Ernst, ich hab’s Tschik nicht gesagt, und ich sag’s auch jetzt nicht gern: Aber diese
Moll-Scheiße zog mir komplett den Stecker. Ich musste immer an Tatjana denken und

1271 Frank (2015), S. 174.

380

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


wie sie mich angeguckt hatte, als ich ihr die Zeichnung geschenkt hatte, und dann ka-
chelten wir mit „Ballade pour Adeline“ über die Autobahn. (105)

Clayderman klimperte, und dass er da so klimperte und dazu das eingedetschte Dach,
Tschicks zerstörter Fuß und dass wir in einer hundert Stundenkilometer schnellen, fah-
renden Müllkippe unterwegs waren, machte ein ganz seltsames Gefühl in mir. Es war
ein euphorisches Gefühl, ein Gefühl der Unzerstörbarkeit. Kein Unfall, keine Behörde
und kein physikalisches Gesetz konnten uns aufhalten. Wir waren unterwegs, und wir
würden immer unterwegs sein, und wir sangen vor Begeisterung mit, soweit man bei
dem Geklimper mitsingen konnte. (215f.)

Da es sich bei Tschick um einen literarischen Text und somit um ein artistisches
Konstrukt handelt, sind Rauschzustände des Rezipienten, die auf den oben zi-
tierten Passagen beruhen, als ein artistisches Erscheinen einzustufen. Natürlich
kann ein realer Leser sich auch an der bloßen Erscheinung des Bucheinbands
oder an bestimmten Kindheitserinnerungen berauschen, die der Text in ihm
wachruft. Diese Art von Präsenzerlebnissen können jedoch im Rahmen einer li-
teraturwissenschaftlichen Textanalyse nicht berücksichtigt werden.

Mit Karl Heinz Bohrers Augenblicks-Typologie kann man die säkularen Epi-
phanien in Herrndorfs Text in emphatische, erschreckende und negative Augenbli-
cke aufteilen. Emphatische Augenblicke liegen vor, wenn die dargestellte Epi-
phanie mit positiven Emotionen wie Erleichterung, Euphorie oder Glück ver-
bunden ist:

[A]us den Augenwinkeln sah ich, wie sie da immer noch standen auf dem Bürgersteig.
Die Zeit schien angehalten zu sein. Tatjana mit der Zeichnung in der Hand, André mit
dem Mountainbike und Natalie, die gerade von hinten durch den Garten kam. […]
„Gib mehr Gas!“, rief ich und sah meinen Fäusten beim Hämmern zu. Erleichterung ist
gar kein Ausdruck. (94)

Bei erschreckenden Augenblicken wird das überwältigende Erlebnis hingegen
als etwas Furchteinflößendes dargestellt, dass die wahrnehmende Figur wie
einen Schock trifft:

Ich schaute in die Sterne mit ihrer unbegreiflichen Unendlichkeit, und ich war irgend-
wie erschrocken. Ich war gerührt und erschrocken gleichzeitig. (121)

Negative Augenblicke zeichnen sich hingegen durch eine Trauer gegenüber der
Vergänglichkeit des epiphanen Moments selbst oder gegenüber der Vergäng-
lichkeit allen Seiendens generell aus:

Tschick zog sein Taschenmesser raus und fing an zu schnitzen. Und während wir uns
sonnten, uns unterhielten und Tschick beim Schnitzen zuguckten, musste ich die gan-
ze Zeit darüber nachdenken, dass wir in hundert Jahren alle tot wären. So wie Anselm
Wail tot war. […] das Einzige, was übrig war von Anselm Wail, war dieser Name in
einem Stück Holz. Warum hatte er den da hingeschnitzt? Vielleicht war er auch auf
großer Reise gewesen wie wir. (174)

381

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Diese Passage stützt Pavliks These, der zufolge „das Wissen um die eigene Sterb-
lichkeit“1272 ein essentieller Teil der „intensivierten Wahrnehmung der Welt“1273

ist, die in den zitierten Epiphanien ihren Höhepunkt erreicht. Diese existenziel-
le Verquickung von Tod und Epiphanie korrespondiert mit Heideggers Thana-
tologie in Sein und Zeit, die zum Fundament der Präsenztheorie gehört und der
zufolge jede ekstatische Seinsentbergung ein „Sein zum Tode“ (SuZ: 234) bzw.
eine „Freiheit zum Tode“ (266) ist. Dies meint, dass intensive Präsenzerlebnisse,
wie zum Beispiel die Epiphanien in Tschick, stets mit einer gewissen Kontempla-
tion von Endlichkeit einhergehen, weshalb unter anderem George Steiner be-
hauptet, dass alle literarischen Erzählungen „in ihrer letztlichen Struktur […]
Generalproben für den Tod“1274 seien.

Dieses Bewusstsein der eigenen Begrenztheit und Endlichkeit befeuert letzt-
endlich auch die Auflösung des Subjekt-Objekt-Paradigmas, wenn Maik und
Tschick zusammen die Sterne betrachten, über extraterrestrisches Leben sinnie-
ren und dabei an die Grenzen des Vorstellbaren stoßen:

„Und kannst du dir vorstellen, irgendwo da oben, auf einem dieser Sterne – ist es jetzt
genau so! Da leben wirklich Insekten, die sich gerade in dieser Sekunde eine Riesen-
schlacht um die Vorherrschaft im Weltall liefern – und keiner weiß davon.“
„Außer uns“, sagte ich.
[…]
„Ja, Wahnsinn.“
„Mich reißt’s grad voll.“
„Und kannst du dir das vorstellen: Die Insekten haben auch ein Insektenkino! Die dre-
hen Filme auf ihrem Planeten, und irgendwo im Insektenkino schauen sie sich gerade
einen Film an, der auf der Erde spielt und von zwei Jungen handelt, die ein Auto klau-
en.“
[…]
„Aber alle denken, es ist nur Science-Fiction, und in Wirklichkeit gibt’s uns gar nicht.
Menschen und Autos – das ist für die totaler Quatsch. Das glaubt bei denen keiner.“
(121f.)

Der Perspektivenwechsel vom imaginierenden, intentional-denkenden Subjekt,
für das Außerirdische lediglich ein Objekt darstellen, hin zum imaginierten
Objekt, das von intentionalen, alteritären Aliens erdacht wird, bewirkt einen
Wechsel des Wahrnehmungsmodus vom intentionalen Denken zum re-
sponsiven Wahrnehmen, der schließlich zu einer unsagbaren Epiphanie führt,
die mit dem Ausruf „Wahnsinn“ angedeutet wird. Maiks und Tschicks Gedan-
kengänge führen das Subjekt-Objekt-Denken ad absurdum, bis sich schließlich
eine epistemologische bzw. ontologische Grenze zeigt, die sich nur mit dem
Wort Wahn-Sinn andeuten lässt, das semantisch eine Auflösung von rationalem
Sinn impliziert. Der Wahn-Sinn, der sich in dieser Szene vollzieht, ist präsenz-

1272 Pavlik (2016), S. 49.
1273 Ebd.
1274 Steiner (1990), S. 187f.

382

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


theoretisch betrachtet die Auflösung des Subjekt-Objekt-Denkens und ein
sprachlich unsagbares, aber emotional intensives Präsenzerlebnis, das Züge
einer Epiphanie trägt. Die zitierte Passage verdeutlicht dabei, dass Sinn und Prä-
senz bzw. Denken und Fühlen nicht als Antagonisten zu verstehen sind, son-
dern als zwei gleichursprüngliche Phänomene, die zur Generierung von Präsenzer-
lebnissen aufeinander angewiesen sind. Schaefers trägt diesem Umstand Rech-
nung, wenn sie von einer „sinn- und körperorientierte[n] Wahrnehmung“1275 in
Tschick spricht, und Schäfer, indem er die säkularen Epiphanien des Texts mit
einem „Sinnzusammenhang der Welt“1276 in Verbindung bringt, der den Prota-
gonisten während ihrer Immersion „zuzufallen scheint“1277.

Gedankengänge, die das Subjekt-Objekt-Paradigma ad absurdum führen, in-
dem sie einen Zusammenbruch von Sprache und Denken inszenieren, können
mit Mersch als eine mediale Störung beschrieben werden, aus deren semioti-
scher Leere eine emotionale Fülle erwächst. Doch es gibt auch Epiphaniedar-
stellungen in Tschick, die sich nicht im Störungsbegriff erschöpfen, sondern
eher auf der harmonisierenden Wirkung gelingender Mediation fußen. Dank der
in Kapitel 2.9.3 behandelten Kritik von Markus Rautzenberg an Dieter Merschs
Störungsbegriff können sowohl scheiternden als gelingenden Mediatisierungen
Präsenzpotenziale zugesprochen werden, da es sich hierbei um „verschiedene
Formen von Alterität“1278 handelt. Unter diesem Gesichtspunkt scheint der Auf-
bau von Kapitel 41 in Tschick auf ein maximales Gelingen der Mediation ausge-
legt zu sein. Zunächst fordert Tschick Maik auf, für ihn zu fahren, weil Tschick
sich den Fuß gebrochen hat und einen Gips trägt. Maik lehnt mit der Begrün-
dung ab, „[d]er größte Langweiler und der größte Feigling“ (212) zu sein, wo-
rauf hin Tschick ihm erklärt, dass er nur wegen Maik „die aufregendste und
tollste Woche seines Lebens“ (213) erlebt habe, und dass seine Klassenkamera-
den ihn lediglich meiden würden, weil Maiks unangepasstes Verhalten sie ein-
schüchtern würde (ebd.). Diese Neuinterpretation von Maiks Charakter rückt
Maiks Selbstbild gerade und bewirkt eine Harmonisierung von Maiks Selbst-
wahrnehmung und der Fremdwahrnehmung durch den Leser. Tschicks an-
schließendes Coming-Out bewirkt ebenfalls eine Harmonisierung von Selbst-
wahrnehmung und Fremdwahrnehmung, nur dass in diesem Fall die Fremd-
wahrnehmung Maiks – und wohl auch die einiger überraschter Leser – korri-
giert wird. Nachdem diese zwei Wahrnehmungsstörungen beseitigt sind, fährt
Maik los und alle zentralen Motive des Romans scheinen sich plötzlich zu
einem allegorischen Gesamtbild zusammenzufügen, das in einem emphati-
schen Augenblick kulminiert:

1275 Schaefers (2014), S. 210.
1276 Schäfer (2015), S. 148.
1277 Ebd.
1278 Rautzenberg (2009), S. 213.

383

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Clayderman klimperte, und dass er da so klimperte und dazu das eingedetschte Dach,
Tschicks zerstörter Fuß und dass wir in einer hundert Stundenkilometer schnellen, fah-
renden Müllkippe unterwegs waren, machte ein ganz seltsames Gefühl in mir. Es war
ein euphorisches Gefühl, ein Gefühl der Unzerstörbarkeit. Kein Unfall, keine Behörde
und kein physikalisches Gesetz konnten uns aufhalten. Wir waren unterwegs, und wir
würden immer unterwegs sein, und wir sangen vor Begeisterung mit, soweit man bei
dem Geklimper mitsingen konnte. (215f.)

Musik („Clayderman“), der Tod („Tschicks zerstörter Fuß“), aktualisierte roman-
tische Topoi („fahrenden Müllkippe“), das absolute Präsens des romantischen
Wahrnehmungsmodus („wir würden immer unterwegs sein“), die Vermengung
von Alltagswirklichkeit und Medienwirklichkeit („ein Gefühl von Unzerstör-
barkeit“) und die Überwältigung säkularer Epiphanien („ein euphorisches Ge-
fühl“) werden auf engstem Raum verdichtet. Auf diese Weise inszeniert der Ro-
man eine maximale Harmonisierung seiner Motive und sein Medium, die
Schrift, ein maximales Gelingen ihrer Mediation. Gelingende Mediationen die-
ser Art können, wie in Kapitel 2.11.1 ausgeführt, ebenfalls als ein referentielles
Rauschen im Sinne Seels beschrieben werden, da hier die Komplexität und die
harmonische Verdichtung semantischer Bezüge Sinnbildungsprozesse in den
Hintergrund treten lassen. Denn das Ziel einer solchen harmonischen Verdich-
tung ist in erster Linie eine maximale Immersion des Rezipienten, die im Ideal-
fall zu einem emphatischen Augenblick und somit zu einem Rausch führt, bei
dem die Artifizialität des vermittelnden Mediums für kurze Zeit gänzlich in
Vergessenheit gerät und die Sinnbildung suspendiert wird.

Anthropologischer Optimismus

In seiner Untersuchung zu Epiphanien in Herrndorfs Prosa behauptet Martin
Jörg Schäfer, dass Herrndorfs Epiphanien im Vergleich zu klassischen Moder-
nisten wie Proust oder Joyce „nichts Weltbewegendes“1279 haben, „betont bei-
läufig“1280 bleiben und „meist wenig bis überhaupt nichts [bewirken]“1281. Die-
se These mag auf Diesseits des Van-Allen-Gürtels (2007), Sand (2011) oder Arbeit
und Struktur (2013) zutreffen, auf die sich Schäfer hauptsächlich bezieht, in Be-
zug auf Tschick muss dieser Behauptung jedoch entschieden widersprochen wer-
den. Denn ein entscheidender Effekt von Maiks Roadtrip und all den Epiphani-
en, die er zusammen mit Tschick und Isa erlebt, ist der anthropologische Opti-
mismus, den er dabei entwickelt:

Seit ich klein war, hatte mein Vater mir beigebracht, dass die Welt schlecht ist. Die
Welt ist schlecht, und der Mensch ist auch schlecht. Trau keinem Fremden, geh nicht

c.

1279 Schäfer (2015), S. 147.
1280 Ebd.
1281 Ebd., S. 148.

384

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


mit Fremden, und so weiter. Das hatten mir meine Eltern erzählt, das hatten mir mei-
ne Lehrer erzählt, und das Fernsehen erzählte es auch. Wenn man Nachrichten guckte:
Der Mensch ist schlecht. Wenn man Spiegel TV guckte: Der Mensch ist schlecht. Und
vielleicht stimmte das ja auch, und der Mensch war zu 99 Prozent schlecht. Aber das
Seltsame war, dass Tschick und ich auf unserer Reise fast ausschließlich dem einen Pro-
zent begegneten, das nicht schlecht war. […] Auf sowas sollte man in der Schule viel-
leicht auch mal hinweisen, damit man nicht völlig davon überrascht wird. (209)

Die abenteuerlichen Ereignisse, Maiks „offener Umgang mit Alterität“1282 und
die damit verbundenen Epiphanien haben zu „einem (revidierten) positiven
Welt- und Menschenbild der Hauptfigur“1283 geführt. Dieser Zusammenhang
von Präsenzerlebnissen und ethischer bzw. anthropologischer Neuausrichtung
korrespondiert mit Merschs Ethik der Responsivität:

Es gibt den Weg der Herrschaft, des Politischen, der das ethische Problem durch seine
Bemeisterung zu bewältigen trachtet – und damit verschärft. Und es gibt den Weg der
‚Verwandlung des Bezugs‘ – der Passage von der Tat, der bewußten Setzung, zur ‚Re-
sponsivität‘ und damit auch zur ‚Responsibilität‘. […] Und sofern die Macht jedes Mys-
terium ausschließt, hat sie bereits mit der genuinen ethischen Ver-Antwortung gebro-
chen. […] das bedeutet keine Ohnmacht oder den Verzicht auf Macht – dies wäre ein
Diskurs des Opfers, […] sondern die Gewahrung ursprünglicher Begegnung. (Mersch
2002b: 294f.).

Maiks Offenheit für die Alterität fremder Menschen und für das Erscheinen un-
bekannter Phänomene führt nicht nur zu intensiven emotionalen Präsenzerleb-
nissen, sondern auch zu einer Neubewertung der menschlichen Natur. Seine
aktive Passivität geht so einher mit dem

Vermögen einer unreglementierten Justierung der Balance von Weltvertrauen und
Weltmisstrauen, Selbstsicherheit und Selbstzweifel, Selbstverlust und Selbstgewinn.
Darin liegt das Ethische im Ästhetischen. (Seel 2014: 260)

Mit Rekurs auf Jean-Pierre Palmiers literaturwissenschaftliche Emotionstheorie
(vgl. Kapitel 2.13.3) lässt sich sagen, dass der locker-erhabenen Stimmung in
Tschick und den daraus erwachsenden Epiphanien, die mit Emotionen wie
Glück, Schrecken oder Trauer verbunden sind, eine verständnisleitende Funktion
zukommt. Die lebensbejahenden Befindlichkeiten, die der Text evoziert, verlei-
hen der Transformation vom ängstlichen, frustrierten und pessimistischen Kind
zum mutigen, glücklichen und optimistischen Jugendlichen so erst ihren Sinn.

Eintauchen

Die lebensphilosophischen Implikationen der Präsenztheorie werden in Tschick
vor allem im letzten Kapitel deutlich, dessen Schlussszene semiotisch betrachtet
die komplexeste Epiphanie des Romans darstellt. Maiks Vater hat beschlossen

3.5.6

1282 Pavlik (2016), S. 45.
1283 Ebd.

385

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sich scheiden zu lassen und mit seiner Sekretärin Mona zusammenzuziehen,
woraufhin Maiks Mutter einen Alkoholrückfall erleidet und kurzerhand be-
ginnt, alle kostbaren Einrichtungsgegenstände des Hauses in den Swimming-
pool zu werfen (250ff.). Sie behauptet, dass die Objekte ihr nichts bedeuten
würden („Ich hänge nicht an dem Scheiß.“; 251), was dem Schluss des Romans
eine antimaterialistische Färbung gibt. Denn Maik folgt wenig später anstands-
los der Aufforderung seiner Mutter, auch etwas in den Pool zu schmeißen, und
so fliegen DVD-Spieler, Fernseher, ein großer Kübel mit Fuchsie, eine Chinal-
ampe, ein CD-Ständer und schließlich ein Couchsessel ins Wasser (252). Wäh-
rend ihrer trunkenen Zerstörungsorgie versucht die Mutter nebenbei, Maik den
Sinn des Lebens zu erklären:

Merk dir eins im Leben! Hab ich mit dir eigentlich schon mal über grundsätzliche Fra-
gen gesprochen? Und ich meine nicht den Mist mit dem Auto oder was. Ich meine
wirklich grundsätzliche Fragen. […] Das ist alles egal. Was nicht egal ist: Bist du glück-
lich damit? Das. Und nur das. (251)

Die Botschaft dieser kurzen Ansprache und der materiellen Verwüstung, die sie
begleitet, scheint eindeutig:

Maik und seine Mutter demonstrieren durch die Zerstörung des familiären Besitzes,
dass sie eine andere Vorstellung von Lebensglück haben als der Vater: Dieses basiert
nicht auf materiellen, sondern auf inneren Werten. (Kramper 2016: 101)

In Anbetracht der bisherigen Ergebnisse dieser Analyse lassen sich diese „inne-
ren Werte“ als eine Ethik der Alterität und Responsivität identifizieren, die bei
Maik schlussendlich zu einem anthropologischen Optimismus und zu einem
Gefühl von Lebensglück führen, wie das Ende des Romans noch einmal bildge-
waltig veranschaulicht. Maik und seine Mutter springen in den Pool, während
zwei von den Nachbarn herbeigerufene Polizisten dem Treiben der beiden rat-
los zusehen. Im Wasser lässt Maik dann die Erlebnisse der letzten Wochen noch
einmal Revue passieren:

Ich dachte daran nämlich, dass sie mich jetzt wahrscheinlich wieder Psycho nennen
würden. Und dass es mir egal war. Ich dachte, dass es Schlimmeres gibt, als eine Alko-
holikerin als Mutter. Ich dachte daran, dass es jetzt nicht mehr lange dauern würde, bis
ich Tschick in seinem Heim besuchen konnte, und ich dachte an Isas Brief. Auch an
Horst Fricke und sein Carpe diem musste ich denken. Und ich dachte an Gewitter
über dem Weizenfeld, an Pflegeschwester Hanna und den Geruch von grauem Linole-
um. Ich dachte, dass ich das alles ohne Tschick nie erlebt hätte in diesem Sommer und
dass es ein toller Sommer gewesen war, der beste Sommer von allen. (253f.)

Der Text forciert auch hier eine harmonische Verdichtung aller wichtigen Ereig-
nisse und Motive des Romans, um auf diese Weise eine gelingende Mediatisie-
rung und ein referentielles Rauschen zu inszenieren, das den Rezipienten in
einen Rauschzustand versetzt. Das phonetische Rauschen der Sätze durch die
Anapher „Ich dachte“ und das rhythmische Rauschen der vielen Hypotaxen und
Aufzählungen führen zusätzlich zu einem Leserausch, der sogar die Verharmlo-

386

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sung des Alkoholismus von Maiks Mutter vergessen lässt1284. Die letzten Sätze
des Texts entwerfen zum Abschluss noch einmal eine piktoral anmutende Alle-
gorie, die präsenztheoretisch hochinteressant ist:

[U]nd an all das dachte ich, während wir da die Luft anhielten und durch das silberne
Schillern und die Blasen hindurch nach oben guckten, wo sich zwei Uniformen ratlos
über die Wasseroberfläche beugten und in einer stummen, fernen Sprache miteinan-
der redeten, in einer anderen Welt – und ich freute mich wahnsinnig. Weil, man kann
zwar nicht ewig die Luft anhalten. Aber doch ziemlich lange. (254)

Die Wasseroberfläche trennt metaphorisch zwei Welten voneinander. Diese sind
jedoch nicht als zwei ontologisch verschiedene Welten zu verstehen, sondern
vielmehr als zwei verschiedene Wahrnehmungsmodi bzw. als zwei verschiedene
Seinsmodi. Mit Heidegger gesprochen verkörpern die „zwei Uniformen“ ober-
halb der Wasseroberfläche die Uneigentlichkeit des Man, die Verborgenheit des
Seins und den Wahrnehmungsmodus der Intentionalität, während Maik und
seine Mutter unterhalb der Wasseroberfläche für die Eigentlichkeit des Selbst,
die Unverborgenheit des Seins und den Wahrnehmungsmodus der Responsivität
stehen. Das Wasser lässt sich auf zweierlei Weisen deuten: zum einen als Dekon-
struktionsmetapher, da in diesem Wasser gesellschaftliche Normen und Sinnan-
gebote buchstäblich verschwimmen1285, und zum anderen als Immersionsmeta-
pher, da sowohl Maik als auch der Leser in die harmonisch verdichtende Semio-
sis dieses Wassers eintauchen und so intensive Präsenz erleben können. Das alle-
gorische Bild, das Herrndorf hier zeichnet, vereinigt auf diese Weise beide Di-
mensionen der Präsenztheorie (vgl. Kapitel 2.11.5).

Maik ist jedoch bewusst, dass er unter Wasser „nicht ewig die Luft anhalten
[kann]“, eine Feststellung, die sich auch auf das ephemere Wesen von Präsenzer-
fahrungen generell bezieht. Baßler deutet in diesem Zusammenhang das Ein-
tauchen Maiks als eine Metapher für die literarische Wirklichkeit der romanti-
schen Fahrt mit Tschick, die ebenfalls nicht dauerhaft vorstellbar sei und eher
früh als spät ihr Ende finden müsse1286. Ähnliches lässt sich auch über die Epi-
phanien sagen, die der Text sowohl motivisch als auch rezeptionsästhetisch ge-
neriert. Präsenz wird in Tschick als temporäres Komplement zu einer materialis-
tischen Alltagswirklichkeit konzipiert. Vor diesem Hintergrund kann Herrn-
dorfs Roman als ein Plädoyer für ein präsenzbewussteres Leben verstanden wer-
den, in dem eine responsive Wahrnehmung und eine Ethik der Alterität als Re-

1284 Baßler (2015), S. 72 unterstellt dem Text hier zurecht Züge einer „Wohlfühlliteratur“.
1285 Eine solche Lesart deutet auch Pavlik (2016), S. 51 an: „Das offene Ende zeigt an, dass

die Identitätsbildung der Protagonisten nicht abgeschlossen ist und vielleicht auch nie
abgeschlossen sein kann, da man in der (postmodernen) Welt sinnbildlich ins Schwim-
men gerät.“

1286 Vgl. Baßler (2015), S. 77.

387

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


medium gegen überbordenden Materialismus und emotionale Verwahrlosung
fungieren können1287.

Zusammenfassung

Die präsenztheoretische Betrachtung von Tschick hat gezeigt, dass auch ein Text
mit realistischer bzw. populärrealistischer Ausrichtung mit dem Instrumentari-
um der Präsenztheorie auf fruchtbare und interessante Weise analysiert werden
kann.

Da Herrndorfs Roman keiner sprachreflexiven oder metafiktionalen Ästhetik
folgt wie Rave oder UC, hat es sich als sinnvoll herausgestellt, mit dem Aspekt
der formalen Gestaltung und mit dem impliziten Verhältnis des Texts zur
Schrift zu beginnen. Diese wurde nicht als etwas zu Überwindendes oder als et-
was sich Verselbstständigendes definiert, sondern als Phänomen, das es pro-
grammatisch zu verschleiern gilt. Unter diesem Gesichtspunkt wurden die Tem-
puswechsel im Roman auch nicht als Ausdruck eines absoluten Präsens oder
einer poetischen Hyperschizophrenie gedeutet wie in Rave oder UC, sondern
als Bestandteile des ästhetischen Konzepts einer zu beseitigenden Störung. Die
potenzielle präsentische Wirkung wurde in diesem Fall nicht der Störung selbst
zugeschrieben, sondern ihrer schrittweisen Aufhebung. Die subtile und äußerst
unterschwellige Performanz der einzelnen Tempora wurde gesamttextuell be-
trachtet als ein logisches Rauschen im Sinne von Martin Seel beschrieben, da der
Roman eine eigene ästhetische Logik der Erzähltempora entwirft, die einem zu
erwartenden, ‚korrekten‘ Tempusgebrauch zuwiderläuft. Die ebenso unter-
schwellige Vermischung verschiedener Sprachregister korreliert wiederum mit
der geistigen Entwicklung des Protagonisten und Erzählers Maik im Verlauf der
Handlung. Beide Phänomene, sowohl die Dynamik der Erzähltempora als auch
die Vermischung der Sprachregister, wurden als formale Grundlage für motivi-
sche und inhaltliche Präsenzpotenziale gedeutet.

Die Amalgamierung von alltäglicher, medialer und literarischer Wirklichkeit
wurde ähnlich wie das Verhältnis von Literatur, Film und Musik in UC als eine
Strategie zur Eröffnung eines medialen und phänomenologischen Zwischen-
Raums im Sinne Merschs ausgelegt. Anders als bei den Tempuswechseln kann
hier an einigen Stellen von präsentischen Störungen gesprochen werden, da die
mitunter offenkundige Vermengung der drei Wirklichkeiten metaleptische Zü-
ge trägt. Es wurde mit Rückgriff auf Mersch argumentiert, dass die semiotische
Leere, die von diesen Störungen erzeugt wird, stets auch mit einer emotionalen

3.5.7

1287 Zu einer ähnlichen Schlussfolgerung gelangt auch Kramper (2016), S. 103: „Und so be-
endet Maik seine Ich-Erzählung in dem Bewusstsein, dass es ihm immer wieder gelin-
gen wird, sich gegenüber der Gesellschaft (ob in Form von Schule, Nachbarschaft, Poli-
zei o.a.) seinen individuellen Freiraum zu schaffen.“

388

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Fülle und entsprechenden Augenblicken seitens des Rezipienten einhergehen
kann.

Die Aktualisierung romantischer Topoi wurde als Instrument zur textuellen
und rezeptionsästhetischen Erzeugung eines nicht-intentionalen Wahrneh-
mungsmodus verstanden, der präsenztheoretisch mit Merschs Begriff der Re-
sponsivität gleichgesetzt wurde. Im Zuge dieser Argumentation wurden Textstel-
len hervorgehoben, die eine erlebte Überwindung des Subjekt-Objekt-Paradigmas
und ein unsagbares Staunen über das Dass der Welt inszenieren bzw. beim Rezipi-
enten zu evozieren versuchen. Die motivische Brücke, die der Text zwischen
Romantik, klassischer Moderne und Gegenwart zu schlagen versucht, wurde
ähnlich wie beim Epochen-Remix in Rave als die epochenübergreifende Wie-
derkehr einer Sehnsucht nach Präsenz gelesen.

Der Motivkomplex des Ostens im Roman wurde komplementär zur romanti-
schen Responsivität als eine präsentische Alterität im Sinne Merschs eingestuft.
Personen, Naturerscheinungen, Anspielungen auf den asiatischen Raum und
vor allem die komplexe Figur Tschick wurden im Rahmen dieser Überlegungen
als semiotisch ambivalente und präsentisch wirkungsmächtige Textelemente ge-
deutet. Dabei wurde die titelgebende Figur Tschick als ein literarisches Phantas-
ma problematisiert, das sich zum einen durch eine semiotische Unbestimmt-
heit und zum anderen durch eine emotional harmonisierende Wirkung auf Ma-
ik und den Rezipienten auszeichnet. Dem Zusammenspiel dieser zwei Aspekte
wurde ein präsentisches Potenzial attestiert.

Die säkularen Epiphanien des Texts konnten äußerst gewinnbringend mit
der Erscheinungs-Taxonomie von Martin Seel und mit der Augenblicks-Typologie
von Karl Heinz Bohrer klassifiziert werden, wodurch eine differenzierte Grund-
lage für weitere Überlegungen geschaffen wurde. Dabei wurde argumentiert,
dass ein präsenztheoretisch idealer Leser mittels Imagination und empathischer
Identifikation die entsprechenden Erscheinungen und Augenblicke emotional
miterleben kann. Mit Bezug auf Rautzenbergs Kritik an Mersch wurde zudem
gezeigt, dass nicht nur medial selbstinszenierte Störungen zu rezeptionsästheti-
schen Epiphanien, also zu emphatischen Augenblicken, führen können, sondern
auch ein referentielles Rauschen, das eine maximale Harmonisierung bestimmter
Motive und somit ein maximales Gelingen ästhetischer Mediation inszeniert.
Des Weiteren wurde Maiks anthropologischer Optimismus im Text als eine Fol-
ge der Mersch’schen Ethik der Alterität und Responsivität begriffen, die eine Ver-
quickung von Responsivität und Responsibilität impliziert und dabei mit Seels
unreglementierter Justierung der Balance von Weltvertrauen und Weltmisstrauen kor-
respondiert.

Auch das symbolträchtige Schlusskapitel des Romans wurde unter dem Ge-
sichtspunkt eines maximalen Gelingens ästhetischer Mediation und einer Ethik
der Alterität und Responsivität betrachtet. Die allegorische Beschaffenheit der
Pool-Szene am Ende des Texts wurde sowohl als eine semiotische Dekonstrukti-

389

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


onsmetapher als auch als eine präsentische Immersionsmetapher verstanden, wo-
mit sowohl der Komplexität des Romans als auch den zwei phänomenologi-
schen Dimensionen der Präsenztheorie Rechnung getragen wurde. Vor dem
Hintergrund des neugewonnenen anthropologischen Optimismus des Protago-
nisten und Erzählers Maik wurde die allegorische Schlussszene des Texts als ein
Plädoyer für die positive Wirkung eines präsenzbewussten Lebens gelesen.

390

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ergebnisse und Schlussgedanken

Präsenz: ein analytischer Begriff

Das Ziel des ersten Teils dieser Untersuchung war es – ganz im Sinne von Witt-
gensteins späten Überlegungen zur Aufgabe der Philosophie – zunächst eine
Ordnung in den heterogenen und schwer überschaubaren Präsenzdiskurs der
letzten Jahrzehnte zu bringen, und zwar „eine Ordnung zu einem bestimmten
Zweck […]; eine von vielen möglichen Ordnungen; nicht die Ordnung“ (PU:
70). Der dabei angestrebte Zweck war die Klärung der Frage, ob sich aus den
Begriffen und Konzepten der sechs wichtigsten Präsenztheoretiker ein über-
schaubares Repertoire an analytischen Begriffen für einen neuen und originel-
len Umgang mit Literatur gewinnen lässt.

Nach einer ausführlichen Herausarbeitung der Bedeutung Wittgensteins und
Heideggers für die Präsenztheorie (Kapitel 2.1 bis 2.4) und einer eingehenden
Rekonstruktion und Selektion der für die Zwecke dieser Arbeit relevantesten
Theoreme der einzelnen Präsenzdenker (Kapitel 2.5 bis 2.10) hat sich in der Tat
eine Anzahl von Termini herauskristallisiert, die nach einem kritischen Ab-
gleich (Kapitel 2.11), einer nuancierten Spezifizierung und Abgrenzung (Kapi-
tel 2.12) sowie einem Vergleich mit Ansätzen anderer Denktraditionen (Kapitel
2.13) auf drei längere Prosatexte der deutschen Gegenwartsliteratur angewendet
wurde (Kapitel 3.3 bis 3.5).

 
Beim Aufbau der einzelnen Präsenzanalysen wurde stets mit einem Aspekt be-
gonnen, der einen guten konzeptionellen Leitfaden für das jeweilige Buch dar-
stellte, wie der explizite oder implizite Umgang mit dem Medium der Schrift in
Rave und Tschick oder das komplexe Motiv der poetischen Schizophrenie in UC.
Die folgenden Teilkapitel haben sich dann verschiedenen inhaltlichen Motiven
(z.B. der Alterität des Ostens in Tschick), formalen Elementen (z.B. der Schrift
als etwas sich Verselbstständigendes in UC) oder literaturhistorischen Konstella-
tionen (z.B. dem Epochen-Remix in Rave) gewidmet. Die jeweils letzten Teilka-
pitel der drei Analysen könnten rein hermeneutisch oder dekonstruktivistisch
betrachtet als ein Sinnvorschlag bzw. als die abschließende Sinndekonstruktion
des jeweiligen Texts gelesen werden, also beispielsweise ein präsenzbewusstes
Leben (Kapitel 3.5.6: „Eintauchen“) als der Sinn von Tschick, eine unauflösliche
Dialektik zwischen exzessivem Leben und drohender Selbstzerstörung (Kapitel
3.3.6: „Kaputt-Leben“) als die Sinndekonstruktion von Rave oder eine unauflös-
liche Komplexität der Diegesis (Kapitel 3.4.6: „Schrift: das sich Verselbstständi-
gende“) als die Sinndekonstruktion von UC.

Präsenztheoretisch betrachtet bildet jedoch jedes Teilkapitel der jeweiligen
Analyse ein eigenständiges Zentrum, das dabei immer das gleiche heuristische

4.

4.1

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Ziel verfolgt: den Nachweis und die Explikation von Präsenzpotenzialen. Denn
der Präsenztheorie geht es nicht primär darum, einen Sinn, oder eine Sinnde-
konstruktion und damit eine Quelle der Präsenz zu (re-)konstruieren, sondern
verschiedene Strategien zur Produktion von Präsenz in einem bestimmten
Kunstwerk aufzuzeigen. Die jeweiligen Strategien bilden dabei präsenztheore-
tisch betrachtet keine Hierarchie, da es nahezu unmöglich ist zu argumentie-
ren, von welchen Strategien wann und wo genau ein größeres Präsenzpotenzial
bzw. eine größere Präsenzwahrscheinlichkeit ausgeht. Vor diesem Hintergrund
besitzt der Aufbau der drei Präsenzanalysen in dieser Untersuchung einen eher
rhizomatischen Charakter. In Anbetracht der Tatsache, dass die Präsenztheorie
aber auch der Sinndimension artistischer Werke Rechnung tragen möchte und
deshalb die Errungenschaften von semiotischen Theorien wie der Hermeneutik
oder der Dekonstruktion explizit nicht verwirft, ist gegen einen hierarchisch an-
mutenden und sinnsuggerierenden bzw. sinndekonstruierenden Aufbau prinzi-
piell nichts einzuwenden, solange mehrere Strategien zur Erzeugung von Prä-
senz im Verlauf der Analyse aufgezeigt und solange diesbezüglich keine verab-
solutierenden Präferenzen geäußert werden. Bei kürzeren Analysen, die nur
eine Präsenzstrategie in einem bestimmten Kunstwerk behandeln, wäre es vor
diesem Hintergrund ratsam darauf zu verweisen, dass die behandelte Strategie
keinen erschöpfenden oder gar verabsolutierenden Anspruch bezüglich des Prä-
senzpotenzials des jeweiligen Werks erhebt.

Bei der Auswahl der zu behandelnden Präsenzstrategien und bei der Gestal-
tung des spezifischen Aufbaus der Analyse sind hingegen neben Kohärenz und
Reichhaltigkeit dieselben Kriterien leitend wie in der Hermeneutik, in der De-
konstruktion oder in anderen etablierten Methoden: das subjektive Interesse
des Analysierenden und der aktuelle Stand der Forschung.

 
Bei der inhaltlichen Argumentation der Analysen hat sich gezeigt, dass die
wichtigsten Theoreme der sechs behandelten Präsenzdenker auf Texte mit sehr
unterschiedlicher ästhetischer Konzeptionierung anwendbar sind. Ein assozia-
tiv-fragmentierter und autobiografisch angelegter Text wie Rave konnte mit den
Ansätzen der Präsenztheorie ebenso ausführlich und eindringlich analysiert
werden wie ein multiperspektivisches und metafiktionales Werk wie UC oder
ein populärrealistischer und formal eingängiger Jugendroman wie Tschick. Bei
den jeweiligen Einzelbetrachtungen wurde erfolgreich eine Mischung aus eta-
blierten Fachtermini und vermeintlich „nichtinterpretativen Begriffen“1288 der
Präsenztheorie betrieben, ohne dabei einem sprachlichen Obskurantismus oder
einem subjektivistischen „Brei des Herzens“1289 zu verfallen.

1288 Gumbrecht (2004), S. 71.
1289 Gumbrecht (2011a), S. 22.

392

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Des Weiteren haben die Analysen gezeigt, dass Thesen und Ergebnisse der
Sekundärliteratur sich problemlos mit einer präsenztheoretischen Argumentati-
on verweben lassen. Einige Erkenntnisse und Formulierungen der Sekundär-
quellen haben sogar überraschende Parallelen zu den Termini und Konzepten
der behandelten Präsenzdenker offenbart, was für ein zunehmendes Interesse
der Forschung an Phänomen wie Unmittelbarkeit, Responsivität, Alterität oder
Präsenz spricht.

 
Die in Kapitel 2.11.3 und 2.11.5 formulierten Arbeitsdefinitionen von ‚Präsenz‘
und ‚Präsenztheorie‘ müssen angesichts der Resultate der Beispielanalysen nicht
korrigiert werden, da sie sich im Verlaufe der Applikationen bewährt haben:

‚Präsenz‘ bezeichnet die ästhetische Wahrnehmung einer Performanz, die sich der Repräsenta-
tion entzieht und die eine temporäre Auflösung des Subjekt-Objekt-Denkens sowie ein intensi-
ves Erleben von Raum und Zeit bewirkt. (Kapitel 2.11.3)

‚Präsenztheorie‘ bezeichnet eine Theorie zur Analyse artistischer Phänomene, die sowohl die
sinnhaft-semiotische als auch die präsentisch-rezeptionsästhetische Dimension von Kunstwer-
ken berücksichtigt und dabei von einer phänomenologischen Einheit der Differenz beider Di-
mensionen ausgeht. (Kapitel 2.11.5)

Die Aspekte der Körperlichkeit und der Emotionalität gehen dabei in der For-
mulierung „intensives Erleben von Raum und Zeit“ auf. Die drei Präsenzanaly-
sen haben gezeigt, dass auf textimmanent-motivischer Ebene eine Spezifizie-
rung der Emotionen, die ein inszeniertes Präsenzerlebnis begleiten, gelegent-
lich mit Bohrers Augenblicks-Typologie (Glück, Schrecken, Melancholie) mög-
lich ist, und dass auf die spezifische Stimmung der Texte (angenehme Verwir-
rung, existenzielle Angst, lockere Erhabenheit) mit Rückgriff auf bestimmte
Formulierungen im jeweiligen Text oder in der Sekundärliteratur verwiesen
werden kann.

Mit dem Phänomen der empathischen Identifikation kann an einigen Stellen
zwar argumentiert werden, dass ein idealer Leser potenziell auch inszenierte
Emotionen wie Glück, Schrecken oder Melancholie während eines entspre-
chenden Präsenzmoments miterleben kann, doch in vielen Fällen ist es eher
aussichtslos und wenig produktiv darüber zu spekulieren, welche konkreten und
somit klar benennbaren Emotionen sich seitens des Rezipienten entfalten
könnten. Auch die spezifische Qualität der Wahrnehmung des eigenen Körpers,
der jeweiligen Umgebung und der vergangenen Zeit lassen sich diesbezüglich
nicht fassen. Aus diesem Grund hat die unspezifische und phänomenologisch
offene Formulierung „intensives Erleben von Raum und Zeit“ in der Definition
des Präsensbegriffs durchaus ihre Berechtigung. Denn entscheidend aus prä-
senztheoretischer Sicht ist das artistisch erzeugte Potenzial für körperlich-emo-
tionale Intensität, nicht die individuell spezifische Füllung dieser Intensität.

393

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


 
In Anbetracht der Ergebnisse der drei Beispielanalysen dieser Untersuchung
kann somit das Fragezeichen aus dem Titel des einleitenden Kapitels 1.1 („Prä-
senz: ein analytischer Begriff?“) entfernt werden: Präsenz, Stimmung, Alterität,
Responsivität, Rauschen, Störung, Augenblick, Epiphanie, Materialität, Ame-
dialität und sogar Leere und Fülle können im Rahmen einer literaturwissen-
schaftlichen Textlektüre als analytische Begriffe fungieren.

Kunst: ein Erlebnis

Ein Nebenbefund der drei Präsenzanalysen ist die Tatsache, dass sowohl Rave
als auch UC und Tschick gewisse Elemente enthalten, die deutliche Anleihen an
die Romantik aufweisen. Sei es die „Apotheose der Musik“1290 und die „Ästhe-
tik der Verschmelzung, der willentlichen Hingabe“1291 in Rave, die „[i]ntensi-
vierte Wahrnehmung von Welt und Selbst“1292 und der an die „alten romanti-
schen Fahrten Tiecks oder Eichendorffs“1293 gemahnende Roadtrip in Tschick,
oder die stringtheoretisch und esoterisch verklärte Sehnsucht nach erlösender
Liebe in UC, die Helmut Krausser zu einem der „letzten Romantiker“1294

macht. Angesichts dieser Befunde ist man durchaus versucht, Timotheus Ver-
meulens und Robin van den Akkers in Kapitel 1.1 erwähnten Thesen zuzustim-
men und die drei genannten Werke einer neoromantischen Metamoderne zuzu-
ordnen, die zwischen modernistischer Naivität und postmodernem Skeptizis-
mus oszilliert, und dabei im Stile von Novalis’ Romantisierung die Mystifizie-
rung des Alltäglichen, die Alterität des Vertrauten und die ästhetische Ver-
schmelzung von physischer Endlichkeit und erlebter Unendlichkeit wieder in
den Vordergrund rückt1295.

Wie in der Einleitung dieser Arbeit erwähnt, können die Texte der Präsenz-
denker als eine Reaktion auf die technologischen und kulturellen Veränderun-
gen der letzten 20 bis 30 Jahre verstanden werden. Diese Veränderungen zeich-
nen sich laut Gilles Lipovetsky vor allem durch einen Dualismus aus Entfleisch-
lichung („disincarnation of pleasures“1296) und Resensualisierung („make the
passing moment more sensual“1297) aus, der gemäß Gumbrecht eine „Fusion
aus Bewusstsein und Software“ befeuert und gleichzeitig „Präsenzbedürfnisse

4.2

1290 Holzheimer (2009), S. 191.
1291 Rohde (2013), S. 2017.
1292 Bartsch (2016), S. 117.
1293 Seibt (2010).
1294 Conter und Jahraus (2009), S. 10.
1295 Vgl. Vermeulen und van den Akker (2010).
1296 Lipovetsky (2005), S. 53f.
1297 Ebd.

394

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


und Präsenzsehnsüchte“1298 weckt. Die neoromantische Ästhetik einer vorgebli-
chen Metamoderne und die Prämissen und Termini der Präsenztheorie können
daher ganz im Sinne von Terry Eagleton („Cultural ideas change with the world
they reflect upon.“1299) als gleichursprüngliche Reaktionen auf die gesellschaftli-
chen Transformationsprozesse der letzten Jahrzehnte begriffen werden, wo-
durch der Präsenztheorie eine besondere Relevanz für die Gegenwartskunst zu-
kommt. Die präsenzanalytischen Vorarbeiten zu dieser Untersuchung, die in
Kapitel 3.1.1 und 3.1.2 besprochen wurden, haben jedoch gezeigt, dass Ansätze
der Präsenztheorie auch gewinnbringend auf Texte der Antike, der frühen Neu-
zeit oder des Realismus angewendet werden können. Die Resultate der vorlie-
genden Arbeit könnten daher auch wichtige Impulse für weitere, epochenüber-
greifende Applikationsversuche liefern.

 
Ein Mehrwert der Präsenztheorie gegenüber etablierten Methoden wie der Her-
meneutik, der Dekonstruktion oder der Systemtheorie liegt dabei, wie bereits
in Kapitel 2.13.1 angedeutet, vor allem in der mehrdimensionalen Ausrichtung
der Theorie, die neben Aspekten der Semiosis und der Sinnbildung auch den
Rezipienten und seine körperlich-emotionalen Erlebnisse theoretisch miteinbe-
zieht. Zudem wird diese körperliche Emotionalität durch die Präsenztheorie in
einen medien- und existenzphilosophischen Kontext eingebettet, der auf Grenz-
figuren einer phänomenologischen Anthropologie verweist, die einen univer-
sellen und zeitlosen Geltungsanspruch besitzen, wie in Kapitel 2.13.4
und 2.14.5 ausgeführt. Auf diese Weise wird die Präsenztheorie auch dem Mys-
terium der conditio humana gerecht, das in den Motiven und Strukturen von
Kunstwerken verschiedenster Gattungen und Epochen mitschwingt, und das
für Autoren und Leser immer wieder eine Quelle der Faszination darstellt.

Die präsenzanalytischen Vorarbeiten in Kapitel 3.1 haben jedoch gezeigt,
dass eine mögliche Gefahr präsenztheoretischer Applikationen darin besteht,
hermeneutische, dekonstruktivistische oder andere differenztheoretische Argu-
mentationen einfach präsenztheoretisch ‚umzumünzen‘. Analysen, die ihren
Ausgangspunkt explizit oder implizit aus einer Differenztheorie beziehen und
ihren Ausführungen lediglich ein paar präsenztheoretische Begriffe ‚überstül-
pen‘, verfehlen den Kerngedanken der Präsenztheorie ebenso wie Analysen, die
präsenztheoretische Überlegungen nur als eine Art ‚Pointe‘ kurz vor Schluss an-
bringen. Denn der Kerngedanke der Präsenztheorie besteht in der Einheit der
Differenz von Sinn- und Präsenzphänomenen. Diese Einheit bildet den Aus-
gangspunkt jeder Werkanalyse und sollte sich im Verlauf einer Untersuchung
immer wieder zeigen. Dies kann geschehen, indem ein breites Repertoire an
Präsenztermini bei verschiedensten Aspekten und an verschiedensten Stellen

1298 Gumbrecht (2011a), S. 15f.
1299 Eagleton (2004), S. 23.

395

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


der Argumentation zur Anwendung kommt, wie die drei Beispielanalysen die-
ser Arbeit gezeigt haben. Ferner sollte eine eklektizistische oder ausufernde Ver-
mischung von Präsenztermini mit Begriffen anderer methodischer Provenien-
zen (z.B. Horizontverschmelzung, différance, Autopoiesis, etc.) aus Gründen
der Klarheit und Schärfe vermieden werden, auch wenn Prozesse der Sinnbil-
dung und der Sinnsubversion stets mit Präsenzeffekten einhergehen können.

 
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Präsenztheorie eine große Chance
für die Literaturwissenschaft darstellt, sowohl dem akademischen Anspruch
nach Abstraktion, Komplexität und Methodenbewusstsein als auch den poten-
ziellen Erlebnissen eines nicht-analytischen, vermeintlich ‚naiven‘ Lesers ge-
recht zu werden. Dieser Umstand widerspricht dabei keineswegs dem universi-
tären Wissenschaftsanspruch, da der wissenschaftliche Methodenbegriff seinen
Gegenständen am gerechtesten wird, „um so ursprünglicher er in der Auseinan-
dersetzung mit den Sachen selbst verwurzelt [ist]“ (SuZ: 27), wie Heidegger
schreibt. Das phänomenologisch-emotionale Leseerlebnis des Rezipienten stellt
dabei einen fundamentalen und essentiellen Bestanteil von Literatur dar, den
die Literaturwissenschaft nicht ausblenden sollte. Aus diesem Grund ist auch
aus kunstwissenschaftlicher Sicht das zweite Fragezeichen aus der Einleitung
dieser Untersuchung („Kunst: ein Erlebnis?“) zu tilgen: Kunst kann auch unter
theoretisch-akademischen Gesichtspunkten als ein Erlebnis betrachtet und so-
wohl intellektuell als auch menschlich gewinnbringend analysiert werden, so
wie Susan Sontag es bereits 1964 in ihrem polemischen Essay Against Interpreta-
tion forderte:

Die Interpretation setzt ein sinnliches Erlebnis des Kunstwerks als selbstverständlich
voraus und basiert darauf. Aber dieses sinnliche Erlebnis läßt sich heute nicht mehr oh-
ne weiteres voraussetzen. […] Unsere Kultur beruht auf dem Übermaß, der Überpro-
duktion; das Ergebnis ist ein stetig fortschreitender Rückgang der Schärfe unserer sinn-
lichen Erfahrung. Sämtliche Bedingungen des modernen Lebens – sein materieller
Überfluß, seine Überladenheit – bewirken eine Abstumpfung unserer sensorischen Fä-
higkeiten. Und im Hinblick auf diesen Zustand unserer Sinne, unserer Fähigkeiten
(und nicht derer einer anderen Zeit) muß die Aufgabe des Kritikers bestimmt werden.
Heute geht es darum, daß wir unsere Sinne wiedererlangen. Wir müssen lernen, mehr
zu sehen, mehr zu hören und mehr zu fühlen. (Sontag 1980: 18)

Allerdings ist es mehr als wahrscheinlich, dass einigen Literaturwissenschaftlern
der erlebniszentrierte Grundgedanke der Präsenztheorie zunächst etwas gewöh-
nungsbedürftig, wenn nicht gar gänzlich ablehnenswert erscheinen wird. Karl
Heinz Bohrer hat diesen Umstand auch reflektiert und diesbezüglich auf einen
untilgbaren Faktor in den Geisteswissenschaften verwiesen, nämlich auf die in-
dividuelle Mentalität und auf die daraus resultierenden Präferenzen der For-
schenden:

Die Vermutung flüstert einem zu, dass es sich um einen a priori gegebenen Unter-
schied von Mentalitäten handelt, die es immer schon gab: Die einen wollen sofort wis-

396

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


sen, was etwas bedeutet, die anderen wollen sehen, wie etwas erscheint. (Bohrer 2015:
19)

Dieser Mentalitätsunterschied muss jedoch kein Hindernis darstellen, da die
wichtigste Prämisse der Präsenztheorie die phänomenologische Einheit von se-
miotisch-sinnhaften und rezeptionsästhetisch-präsentischen Aspekten ist, und
da aus diesem Grund auch Literaturwissenschaftler, die „sofort wissen wollen,
was etwas bedeutet“, einen Zugang zu präsentischen Phänomenen und zu prä-
senztheoretischen Perspektiven finden können, wie vor allem Martin Seel be-
tont:

Für den Prozeß der kunstbezogenen Wahrnehmung ist es nicht entscheidend, welche
dieser Kräfte – das sinnliche Vernehmen, das imaginierende Vorstellen oder die reflek-
tierende Besinnung – jeweils die Führung übernimmt; entscheidend ist vielmehr, daß
sie auf die eine oder andere Weise zusammen und dabei über kurz oder lang in eine
Bewegung kommen. (Seel 2000: 138)

Aufgrund dieser Beschaffenheit könnte die Präsenztheorie den Literatur- und
Kunstwissenschaften in der Tat „neue Energie zuführen“1300 und „eine Transfor-
mation der Perspektive“1301 bewirken. Ob die Präsenzanalyse sich als ein neues
Paradigma im Methodenpluralismus der Universitäten etablieren wird, hängt
jedoch von weiteren Evaluationen und vor allem Applikationen zentraler Prä-
senztheoreme ab. Ich hoffe, dass diese Untersuchung hierfür eine fruchtbare
Grundlage schaffen konnte.

1300 Gumbrecht (2004), S. 17.
1301 Mersch (2010), S. 33f.

397

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Bibliografie

Siglenverzeichnis

Ludwig Wittgenstein:

PU = Philosophische Untersuchungen
TLP = Tractatus logico-philosophicus
VB = Vermischte Bemerkungen
VüE = Vortrag über Ethik
WK = Wittgenstein und der Wiener Kreis

Martin Heidegger:

BzP = Beiträge zur Philosophie
EiM = Einführung in die Metaphysik
GdM = Die Grundbegriffe der Metaphysik
Gel = Zur Erörterung der Gelassenheit
IuD = Identität und Differenz
SuZ = Sein und Zeit
UdK = Der Ursprung des Kunstwerks
ÜdM = Überwindung der Metaphysik
UzS = Unterwegs zur Sprache
WiM = Was ist Metaphysik?
ZS = Zur Seinsfrage

Filme

Mendes, Sam: American Beauty. DVD. 121 Min. USA 1999.

Primärliteratur

Baudelaire, Charles: Der Spleen von Paris [1869]. Französisch und Deutsch.
Herausgegeben, übertagen und mit einem Nachwort versehen von Irène
Kuhn. Darmstadt: WBG 2000.

Bernhard, Thomas: Gehen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971.
Goetz, Rainald: Subito. In: Ders. Hirn. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, S. 9-21.
Goetz, Rainald: Dekonspiratione. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.
Goetz, Rainald: Jahrzehnt der schönen Frauen. Berlin: Merve 2001.
Goetz, Rainald: Rave. Erzählung [1998]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001.
Herrndorf, Wolfgang: Tschick [2010]. Reinbek: Rowohlt 2014.

399

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Kafka, Franz: Der Proceß [1925]. Kritische Ausgabe. Hg. von Malcom Pasley.
Frankfurt a.M.: S. Fischer 1990.

Krausser, Helmut: Oktober 1997. November 1998. Dezember 1999. Reinbek:
Rowohlt 2000.

Krausser, Helmut: Januar. Februar. Tagebuch des Januars 2001. Tagebuch des Fe-
bruars 2002. Reinbek: Rowohlt 2003.

Krausser, Helmut: UC [2003]. Reinbek: Rowohlt 2010.
Schlegel, Friedrich: Lucinde [1799]. Ein Roman. Stuttgart: Reclam 1963.
Sterne, Laurence: The Life and Opinions of Tristram Shandy, Gentleman. Vol.

4. London: Becket 1761.
Wilde, Oscar: Lady Windermeres Fächer [1892]. In: Ders. Vier Komödien.

Übers. von Carl Hagemann. Wiesbaden: Walther Greif 1947.

Sekundärliteratur

Adorno, Theodor. W.: Ästhetik [1958/59]. In: Ders. Nachgelassene Schriften. IV.
Abteilung: Vorlesungen, Bd. 3. Hg. von Eberhard Ortland. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2009.

Albert, Hans: Traktat über kritische Vernunft. 5., erw. Aufl. Tübingen: Mohr
Siebeck 1991.

Albert, Hans: Kritik der reinen Hermeneutik: der Antirealismus und das Prob-
lem des Verstehens. Tübingen: Mohr Siebeck 1994.

Arnold, Antje: Herrndorfs „kaputtes Werk“. Intertextualität in Tschick und Bil-
der deiner großen Liebe. In: Jan Standke (Hg.) Wolfgang Herrndorf lesen.
Beiträge zur Didaktik der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Trier:
WVT 2016, S. 131-148.

Barthes, Roland: Der Tod des Autors [1967]. In: Fotis Jannidis (Hg.) Texte zur
Theorie der Autorschaft. Stuttgart: Reclam 2000, S. 185-193.

Bartsch, Annika: Zwei ‚Taugenichtse‘ im geklauten Lada. Zur produktiven Ro-
mantikrezeption bei Wolfgang Herrndorfs. In: Jan Standke (Hg.) Wolfgang
Herrndorf lesen. Beiträge zur Didaktik der deutschsprachigen Gegenwartsli-
teratur. Trier: WVT 2016, S. 111-130.

Baschera, Marco und André Bucher (Hg.) Präsenzerfahrung in Literatur und
Kunst. Beiträge zu einem Schlüsselbegriff der ästhetischen und poetologi-
schen Diskussion. München: Wilhelm Fink 2008.

Baßler, Moritz: Der deutsche Pop-Roman. Die neuen Archivisten. 2. Aufl. Mün-
chen: C.H. Beck 2005.

Baßler, Moritz: Nach den Medien. Wolfgang Herrndorfs Tschick zwischen Pu-
pulärem Realismus und Pop. In: Annina Klappert (Hg.) Wolfgang Herrn-
dorf. Weimar: VDG 2015, S. 67-84.

400

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Baßler, Moritz: Pop-Literatur. In: Jan-Dirk Müller (Hg.) Reallexikon der deut-
schen Literaturwissenschaft. Bd. 3. Berlin: De Gruyter 2007, S. 123-124.

Beck, Andrea: Postmoderne Variationen über die Metaphysik des gegenwärti-
gen Augenblicks. Michael Onfray, Bernulf Kanitscheider, Hans Ulrich Gum-
brecht und Christian Enzensberger. In: Michael Szczekalla (Hg.) Britannien
und Europa. Studien zur Literatur-, Geistes- und Kulturgeschichte. Festschrift
für Jürgen Klein. Frankfurt a.M.: Peter Lang 2010, S. 229-240.

Beil, Ulrich Johannes: Bedecken, Beflecken, Beschwören. Präsenzeffekte in der
Antigone des Sophokles. In: Christian Kiening: Mediale Gegenwärtigkeit.
Zürich: Chronos 2007, S. 147-179.

Bertram, Georg W.: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Ausein-
andersetzung der Gegenwartsphilosophie. München: Wilhelm Fink 2002.

Bleuler, Eugen: Handbuch der Psychiatrie. Dementia Praecox oder Gruppe der
Schizophrenien. Leipzig: Deuticke 1911.

Bohrer, Karl Heinz: Das absolute Präsens. Die Semantik ästhetischer Zeit.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.

Bohrer, Karl Heinz: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins
[1981]. Mit einem Nachwort von 1998. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998.

Bohrer, Karl Heinz: Die Grenzen des Ästhetischen. München: Hanser 1998.
Bohrer, Karl Heinz: Ästhetische Negativität. München: Hanser 2002.
Bohrer, Karl Heinz: Ekstasen der Zeit. Augenblick, Gegenwart, Erinnerung.

München: Hanser 2003.
Bohrer, Karl Heinz: Ist Kunst Illusion? München: Hanser 2015.
Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. 3., erw. Aufl. Frankfurt

a.M.: Klostermann 1956.
Bourriaud, Nicolas (Hg.) Altermodern: Tate Triennial. London: Tate 2009.
Braver, Lee: Groundless Grounds. A Study on Wittgenstein and Heidegger. Mas-

sachusetts: The MIT Press 2012.
Brugger, Walter und Harald Schöndorf (Hg.) Philosophisches Wörterbuch.

Freiburg: Karl Alber 2010.
Collins, Nick, Margaret Schedel und Scott Wilson: Electronic Music: Cam-

bridge Introductions to Music. Cambridge: Cambridge University Press
2013.

Conter, Claude D. und Oliver Jahraus (Hg.) Sex – Tod – Gewalt. Beiträge zum
Werk von Helmut Krausser. Göttingen: Wallstein 2009.

Conter, Claude D.: Die Inthronisierung der Poesie im Gegenwartsroman. Zur
Remythisierung romantischer Poesie im Werk von Helmut Krausser. In:
Claude D. Conter und Oliver Jahraus (Hg.) Sex – Tod – Gewalt. Beiträge zum
Werk von Helmut Krausser. Göttingen: Wallstein 2009, S. 43-62.

Corbea-Hoisie, Andrei: Hans Ulrich Gumbrecht: Stimmungen lesen. Über eine
verdeckte Wirklichkeit der Literatur [Rezension]. In: Arcadia 48, H. 1 (2013),
S. 214-216.

401

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Damasio, Antonio R.: Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusst-
seins. Übers. von Hainer Kober. Berlin: List 2004.

Damasio, Antonio R.: Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche
Gehirn. Übers. von Hainer Kober. Berlin: List 2006.

Degner, Uta: Karl Heinz Bohrer: Ästhetische Negativität [Rezension]. In: Ger-
manisch-romanische Monatsschrift 53 (2003), S. 363-368.

Denker, Alfred (Hg.) Heidegger und das ostasiatische Denken. Freiburg: Karl
Alber 2013.

Derrida, Jacques: Grammatologie. Übers. von Hans-Jörg Rheinberger und
Hanns Zischler. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974.

Derrida, Jacques im Gespräch mit Florian Rötzer. In: Florian Rötzer (Hg.) Fran-
zösische Philosophen im Gespräch. München: Boer 1987, S. 67-87.

Derrida, Jacques: Die différance. In: Ders. Randgänge der Philosophie. Übers.
von Günther R. Sigl. Wien: Passagen 1988, S. 29-52.

Derrida, Jacques: Freud und der Schauplatz der Schrift. In: Ders. Die Schrift
und die Differenz. Übers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1989, S. 302-350.

Descartes, René: Betrachtungen über die Grundlagen der Philosophie [1641].
Übers. von Ludwig Fischer. Leipzig: Reclam 1925.

Descartes, René: Die Prinzipien der Philosophie [1644]. Übers. von Christian
Wohlers. Hamburg: Meiner 2007.

Deutsches Institut für medizinische Dokumentation und Information: ICD-10-
GM Version 2018. Online https://www.dimdi.de/static/de/klassifikationen/ic
d/icd-10-gm/kode-suche/ (Zugriff: 30.1.2018).

Dudenredaktion (Hg.) Duden. Deutsches Universalwörterbuch. 7., überarbeite-
te und erweiterte Aufl. Mannheim: Dudenverlag 2011.

Eagleton, Terry: After Theory. London: Penguin Books 2004.
Edwards, James C.: The Authority of Language. Heidegger, Wittgenstein, and

the Threat of Philosophical Nihilism. Tampa: University of South Florida
Press 1990.

Eggers, Michael: Passiv, aktiv. Arbeit bei Rainald Goetz. In: Anja Lemke und
Alexander Weinstock (Hg.) Kunst und Arbeit. Zum Verhältnis von Ästhetik
und Arbeitsanthropologie vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart: Pader-
born: Wilhelm Fink 2014, S. 139-156.

Ernst, Christoph und Heike Paul (Hg.) Präsenz und implizites Wissen. Zur In-
terdependenz zweier Schlüsselbegriffe der Kultur- und Sozialwissenschaften.
Bielefeld: transcript 2013.

Eshelman, Raoul: Performatism or the End of Postmodernism. Aurora: The
Davis Group Publishers 2008.

Faure, Ulrich: „Die Welt ist der Torso des Gesamtkunstwerks“. Helmut Krausser
und die Musik. In: Text+Kritik 187 (2010), S. 60-68.

402

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Fiebach, Constanze: Stigmatisierung Schizophreniekranker in literarischen und
außerliterarischen Diskursen. Würzburg: Königshausen & Neumann 2013.

Fielitz, Sonja (Hg.) Präsenz Interdisziplinär. Kritik und Entfaltung einer Intuiti-
on. Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2012.

Figal, Günter: Martin Heidegger zur Einführung. Hamburg: Junius 1992.
Fohrmann, Jürgen: Systemtheorie der Literatur. München: Wilhelm Fink 1996.
Foucault, Michel: Was ist ein Autor? [1969] In: Daniel Defert et al. (Hg.) Schrif-

ten zur Literatur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 234-270.
Frank, Caroline: In Walachei, Weltall und Wüste. Wolfgang Herrndorfs imagi-

native Geographien. In: Annina Klappert (Hg.) Wolfgang Herrndorf.
Weimar: VDG 2015, S. 165- 180.

Fromm, Waldemar: Einmaligkeit des Erlebens. Hans Ulrich Gumbrecht über
Sinnkulturen und Präsenzkulturen. In: literaturkritik.de, 9.11.2004. Online:
http://literaturkritik.de/id/7427 (Zugriff: 10.7.2017).

Furuta, Hirokiyo: Wittgenstein und Heidegger: ‚Sinn‘ und ‚Logik‘ in der Tradi-
tion der analytischen Philosophie. Würzburg: Königshausen & Neumann
1996.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode Grundzüge einer philosophi-
schen Hermeneutik [1960]. In: Ders. Gesammelte Werke. Bd. 1. Tübingen:
Mohr Siebeck 1999.

Gebauer, Gunter und Anna Stuhldreher: Wittgenstein: Das Sprachspiel der
Emotionen. In: Hilge Landweer und Ursula Renz (Hg.) Handbuch Klassische
Emotionstheorie. Berlin: De Gruyter 2012, S. 613-634.

Gebert, Bent und Uwe Mayer (Hg.) Zwischen Präsenz und Repräsentation. For-
men und Funktionen des Mythos in theoretischen und literarischen Diskur-
sen. Berlin: De Gruyter 2014.

Genette, Gérard: Die Erzählung. Übers. von Andreas Knop. Mit einem Nach-
wort von Jochen Vogt. Überprüft und berichtigt von Isabel Kranz. 3., durch-
gesehene und korrigierte Aufl. Paderborn: Wilhelm Fink 2010.

Glauner, Friedrich: Sprache und Weltbezug. Adorno, Heidegger, Wittgenstein.
Freiburg: Karl Alber 1997.

Grimm, Hartmut: Affekt. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.) Ästhetische Grundbe-
griffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 1. Stuttgart: Metzler
2000, S. 16-48.

Grizelj, Mario und Oliver Jahraus (Hg.) Theorietheorie. Wider die Theoriemü-
digkeit in den Geisteswissenschaften. München: Wilhelm Fink 2011.

Gropp, Petra: ‚Ich/Goetz/Raspe/Dichter‘. Medienästhetische Verkörperungsfor-
men der Autorfigur Rainald Goetz. In: Gunter E. Grimm und Christian
Schärf (Hg.) Schriftsteller-Inszenierungen. Bielefeld: Aisthesis 2008,
S. 231-248.

Gumbrecht, Hans Ulrich und K. Ludwig Pfeiffer (Hg.) Materialität der Kom-
munikation. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988.

403

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Prä-
senz. Übers. von Joachim Schulte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Unsere breite Gegenwart. Übers. von Frank Born.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2010.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Stimmungen lesen. Über eine verdeckte Wirklichkeit
der Literatur. München: Hanser 2011a.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Zentrifugale Pragmatik und ambivalente Ontologie:
Dimensionen von Latenz. In: Hans Ulrich Gumbrecht und Florian Klinger
(Hg.) Latenz. Blinde Passagiere in den Geisteswissenschaften. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 2011b, S. 9-19.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Präsenz. Hg. und mit einem Nachwort von Jürgen
Klein. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012a.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Etwas Klarer Sehen. Reaktionen auf ermutigende
Einwände. In: Sonja Fielitz (Hg.) Präsenz Interdisziplinär. Kritik und Entfal-
tung einer Intuition. Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2012b. S. xxvii-
xxxv.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Nach 1945. Latenz als Ursprung der Gegenwart.
Übers. von Frank Born. Berlin: Suhrkamp 2012c.

Hachmann, Gundela: Zeit und Technoimagination. Eine neue Einbildungs-
kraft in Romanen des 21. Jahrhunderts. Würzburg: Königshausen & Neu-
mann 2015.

Hacker, Peter: Einsicht und Täuschung. Wittgenstein über Philosophie und die
Metaphysik der Erfahrung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978.

Hadson, Julia und Andrea Sieber: Phantasmagorien der Wohlstandsverwahrlo-
sung? Tschick und Bilder deiner großen Liebe im medienintegrativen Litera-
turunterricht. In: Literatur im Unterricht 3 (2015), S. 249-266.

Hagestedt, Lutz: Avantgarde und Aktualität. Rainald Goetz’ gelehrte Poesie. In:
Alexandra Pontzen und Heinz-Peter Preusser (Hg.) Alternde Avantgarde.
Heidelberg: Winter 2011, S. 105-120.

Hammond, Gerald, Raymond Tallis, und Nicolas Tredell: George Steiner’s Real
Presences: Three Perspectives. PN Review 71 (1990). Online: http://www.pnr
eview.co.uk/cgi-bin/scribe?item_id=4778 (Zugriff: 13.12.2016).

Heidegger, Martin: Was ist Metaphysik? [1929] 6., durch Einleitung und Nach-
wort vermehrte Aufl. Frankfurt a.M.: Klostermann 1951.

Heidegger, Martin: Zur Seinsfrage [1955]. In: Ders. Gesamtausgabe, I. Abtei-
lung, Bd. 9. Frankfurt a.M.: Klostermann 1976, S. 385-427.

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks [1935/36]. In: Ders. Gesamt-
ausgabe, I. Abteilung, Bd. 5: Holzwege. Frankfurt a.M.: Klostermann 1977,
S. 1-74.

Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik [1935]. In: Ders. Gesamtaus-
gabe, II. Abteilung, Bd. 40. Frankfurt a.M.: Klostermann 1983.

404

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Heidegger, Martin: Zur Erörterung der Gelassenheit. Aus einem Feldwegge-
spräch über das Denken [1944/45]. In: Ders. Gesamtausgabe, I. Abteilung,
Bd. 13: Aus der Erfahrung des Denkens. Frankfurt a.M.: Klostermann 1983,
S. 37-74.

Heidegger, Martin: Unterwegs zur Sprache [1959]. In: Ders. Gesamtausgabe, I.
Abteilung, Bd. 12. Klostermann 1985.

Heidegger, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit –
Einsamkeit. [1929/30]. In: Ders. Gesamtausgabe, II. Abteilung, Bd. 29/30.
Frankfurt a.M.: Klostermann 1992.

Heidegger, Martin: Überwindung der Metaphysik [1936-1946]. In: Ders. Ge-
samtausgabe, I. Abteilung, Bd. 7. Frankfurt a.M.: Klostermann 2000, S. 67-98.

Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie [1989]. Vom Ereignis. In: Ders. Ge-
samtausgabe, III. Abteilung, Bd. 65. Frankfurt a.M.: Klostermann 2003.

Heidegger, Martin: Identität und Differenz [1957]. In: Ders. Gesamtausgabe, I.
Abteilung, Bd. 11. Frankfurt a.M.: Klostermann 2006, S. 27-110.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit [1927]. Tübingen: Max-Niemeyer-Verlag 2006.
Heikkilä, Martta: At the Limits of Presentation. Coming-into-Presence and its

Aesthetic Relevance in Jean-Luc Nancy’s Philosophy. Frankfurt a.M.: Peter
Lang 2008.

Hermann, Robert: Gegenwart vs. Augenblick: Zur Ästhetik von Rainald Goetz
anlässlich der Verleihung des Georg-Büchner-Preises 2015. In: Medienobser-
vationen.de, 24.9.2015. Online: http://www.medienobservationen.lmu.de/art
ikel/literatur/ (Zugriff: 16.2.2018).

Hillebrandt, Claudia: Das emotionale Wirkungspotenzial von Erzähltexten. Mit
Fallstudien zu Kafka, Perutz und Werfel. Berlin: De Gruyter 2011.

Hoge-Benteler, Boris: Metakonstruktion: zu Möglichkeiten des Umgangs mit
„problematischen“ Russland-/Russendarstellungen in der jüngsten deutschen
Erzählliteratur am Beispiel von Wolfgang Herrndorfs Roman „Tschick“. In:
Kjl&m 2 (2015), S. 33-42.

Holzheimer, Sandro: „Ich stehe da genau in der Mitte.“ Musikalische Poetik
zwischen Präsenz und Repräsentation in Rainald Goetz’ Rave (1998). In: An-
drea Bartl (Hg.) Transitträume. Beträge zur deutschsprachigen Gegenwartsli-
teratur. Augsburg: Wißner 2009, S. 191-212.

Homscheid, Thomas: Intertextualität. Ein Beitrag zu Literaturtheorie der Neo-
moderne. Würzburg: Königshausen & Neumann 2007.

Hörisch, Jochen: Das Verstehen verstehen. Zwei Studien zur Hermeneutik und
zur ‚Posthermeneutik‘. In: Neue Zürcher Zeitung (16.9.2010). Online: https:/
/www.nzz.ch/das_verstehen_verstehen-1.7572126 (Zugriff: 19.5.2017).

Hrachovec, Herbert: Vorbei. Heidegger, Frege, Wittgenstein. Vier Versuche.
Frankfurt a.M.: Roter Stern 1981.

Hron, Irina (Hg.) Einheitsdenken. Figuren von Ganzheit, Präsenz und Trans-
zendenz nach der Postmoderne. Nordhausen: Traugott Bautz 2015.

405

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Hugendick, David: Rainald Goetz: Der Weltabschreiber. In: ZEIT Online,
8.7.2015. Online: http://www.zeit.de/kultur/literatur/2015-07/rainald-goetz-b
uechner-preis-wuerdigung (Zugriff: 16.2.2018).

Husmann, Wenke: „Tschick“: Dieser Sommer ist ein ganzes Leben. In: DIE
ZEIT, 14.9.2016. Online: http://www.zeit.de/kultur/film/2016-09/fatih-akin-ts
chick-film (Zugriff: 15.12.2017).

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. 1. Teil. Untersu-
chungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis [1901]. Text nach
Husserliana XIX/1. Hamburg: Felix Meiner 1992.

Iser, Wolfgang: Die Apellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als Wirkungsbe-
dingung literarischer Prosa [1970]. Konstanz: Universitätsverlag 1974.

Iser, Wolfgang: Der implizite Leser. Kommunikationsformen des Romans von
Bunyan bis Beckett [1972]. München: Wilhelm Fink 1994.

Jahraus, Oliver: Theorieschleife. Systemtheorie, Dekonstruktion und Medien-
theorie. Wien: Passagen 2001.

Jahraus, Oliver: Martin Heidegger. Eine Einführung. Stuttgart: Reclam 2004.
Jahraus, Oliver: Die Geburt des Autors aus dem Geist der Romantik. Zum Kon-

zept der Autorenschaft im erzählerischen Werk Helmut Kraussers. In: Claude
D. Conter und Oliver Jahraus (Hg.) Sex – Tod – Gewalt. Beiträge zum Werk
von Helmut Krausser. Göttingen: Wallstein 2009, S. 23-42.

Jahraus, Oliver (Hg.) Kafkas „Urteil“ und die Literaturtheorie: zehn Modellana-
lysen. Stuttgart: Reclam 2010a.

Jahraus, Oliver: „Mulholland Drive“ – David Lynch verfilmt Helmut Kraussers
„UC“. In: Text+Kritik 187 (2010b), S. 69-81.

Jahraus, Oliver (Hg.) Zugänge zur Literaturtheorie: 17 Modellanalysen zu E.T.A.
Hoffmanns „Der Sandmann“. Stuttgart: Reclam 2016.

James, Ian: The Fragmentary Demand. An Introduction to the Philosophy of
Jean-Luc Nancy. Stanford: University Press 2006.

Jannidis, Fotis: Figur und Person. Beiträge zu einer historischen Narratologie.
Berlin: De Gruyter 2004.

Jauß, Hans Robert: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1970.

Jung, Werner: Ästhetik und Zeitgeist. Über Karl Heinz Bohrer. In: Weimarer
Beiträge 40 (1994), S. 56-71.

Kaiser, Gerhard: Theologisierung der Kunst oder Ästhetisierung Gottes? Zu
George Steiners polemischem Essay „Von realer Gegenwart“. In: Ders. Spätle-
se. Beiträge zur Theologie, Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Tü-
bingen: Francke (2008), S. 198-203

Kamper, Dietmar und Christoph Wolf (Hg.) Die Wiederkehr des Körpers.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982.

Kamper, Dietmar: Ästhetik der Abwesenheit. Die Entfernung der Körper. Mün-
chen: Wilhelm Fink 1999.

406

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Kant, Immanuel: Kants Werke. Akademie-Textausgabe. Hg. von der Königlichen
Preußischen Akademie der Wissenschaften. Band III: Kritik der reinen Ver-
nunft [1787]. 2. Aufl. Berlin: De Gruyter 1968.

Kaube, Jürgen: Abfall für manche, Irritation für alle. In: FAZ, 11.7.2015. On-
line: http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/abfall-fuer-manche-irritati
on-fuer-alle-zum-buechnerpreis-fuer-rainald-goetz-13692616.html (Zugriff:
16.2.2018).

Kiening, Christian (Hg.) Mediale Gegenwärtigkeit. Zürich: Chronos 2007.
Kirby, Alan: Digimodernism. How New Technologies Dismantle the Postmod-

ern and Reconfigure Our Culture. New York: Continuum 2009.
Kirby, Alan: The Death of Postmodernism and Beyond. In: Philosophy Now

(2006). Online: https://philosophynow.org/issues/58/The_Death_of_Postmod
ernism_And_Beyond (Zugriff: 21.11.2017).

Klappert, Annina (Hg.) Wolfgang Herrndorf. Weimar: VDG 2015.
Kliewer, Annette: Jenseits der Kategorien. Tschick im Zuge seiner Kanonisie-

rung. In: Annina Klappert (Hg.) Wolfgang Herrndorf. Weimar: VDG 2015,
S. 213-224.

Kramper, Werner: Wolfgang Herrndorf – Tschick. Interpretationen Deutsch.
Freising: Stark 2016.

Kreknin, Innokentij: Der beobachtbare Beobachter. Visuelle Inszenierung von
Autorschaft am Beispiel von Rainald Goetz. In: Matthias Schaffrick und Mar-
cus Willand (Hg.) Theorien und Praktiken der Autorenschaft. Berlin: De
Gruyter 2014, S. 485-518.

Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolution. 2., revidierte
und um das Postskriptum von 1969 ergänzte Aufl. Übers. von Hermann Vet-
ter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976.

Lambrecht, Tobias: Erzählen ist Macht. Sinnstiftung durch Narrativisierung
und Metafiktion in Helmut Kraussers Romanen. München: AVM 2009.

Landweer, Hilge und Ursula Renz: Zur Geschichte philosophischer Emotions-
theorien. In: Ders. (Hg.) Handbuch Klassische Emotionstheorien: Von Platon
bis Wittgenstein. Berlin: De Gruyter 2012, S. 3-18.

Lipovetsky, Gilles: Hypermodern Times. Cambridge: Polity Press 2005.
Livingston, Paul M.: Wittgenstein Reads Heidegger, Heidegger Reads Wittgen-

stein: Thinking Language Bounding World. In: Jeffrey A. Bell, Andrew
Cutrofello, and Paul M. Livingston (Hg.) Beyond the Analytic-Continental
Divide: Pluralist Philosophy in the Twenty-First Century. New York: Rout-
ledge 2016, S. 222-248.

Luhmann, Niklas: Die Autopoiesis des Bewußtseins. In: Soziale Welt 4 (1985),
S. 402-446.

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1987.

407

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Luhmann, Niklas: Das Erkenntnisprogramm des Konstruktivismus und die un-
bekannt bleibende Realität. In: Ders. Soziologische Aufklärung 5: Konstruk-
tivistische Perspektive. Wiesbach: VS 1990.

Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1992.

Luhmann, Niklas: Dekonstruktion als Beobachtung zweiter Ordnung. In: Ders.
Aufsätze und Reden. Hg. von Oliver Jahraus. Stuttgart: Reclam 2001,
S. 262-294.

Mangold, Ijoma: Karl Heinz Bohrer. Der Brite unter den Deutschen. In: DIE
ZEIT 39 (2012). Online: http://www.zeit.de/2012/39/Schriftsteller-Karl-Heinz
-Bohrer (Zugriff: 11.4.2017).

Martínez, Matías und Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. 10.,
überarbeitete und aktualisierte Aufl. München: C.H. Beck 2016.

Matuschek, Stefan und Sandra Kerschbaumer: Romantik als Modell. In: Daniel
Fulda, Sandra Kerschbaumer und Stefan Matuschek (Hg.) Aufklärung und
Romantik. Epochenschnittstellen. Paderborn: Wilhelm Fink 2015,
S. 141-156.

May, Reinhard: Ex oriente Lux. Heideggers Werk unter ostasiatischem Einfluss.
Stuttgart: Steiner 1989.

McLuhan, Marshall: Medien verstehen. Der McLuhan-Reader. Mannheim: Boll-
man 1997.

Meier, Albert: Realismus abstrakter Art. Rainald Goetz’ transironische Poetik.
In: Ivar Sagmo (Hg.) Moderne, Postmoderne – und was noch? Frankfurt
a.M.: Peter Lang 2007, S. 175-184.

Merker, Barbara: Heidegger und Bollnow: Kritik der Befindlichkeit und ihre
Kritik. In Hilge Landweer und Ursula Renz (Hg.) Handbuch Klassische
Emotionstheorien: Von Platon bis Wittgenstein. Berlin: De Gruyter 2012,
S. 635-660.

Mersch, Dieter: Was sich zeigt. Materialität – Präsenz – Ereignis. München: Wil-
helm Fink 2002a.

Mersch, Dieter: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Per-
formativen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002b.

Mersch, Dieter: Medientheorien zur Einführung. Hamburg: Junius 2006.
Mersch, Dieter und Michaela Ott: Tektonische Verschiebungen zwischen Kunst

und Wissenschaft. In: Dieter Mersch und Michela Ott (Hg.): Kunst und Wis-
senschaft. München: Wilhelm Fink 2007, S. 9-34.

Mersch, Dieter: Posthermeneutik. Berlin: Akademie 2010.
Mersch, Dieter: Vor dem Realen. In: Mario Grizelj, Oliver Jahraus und Tanja

Prokic (Hg.) Vor der Theorie. Immersion – Materialität – Intensität. Würz-
burg: Königshausen & Neumann 2014, S. 19-36.

Messmer, Susanne: Das Ende muss warten. In: Die Tageszeitung, 1.7.2003. On-
line: http://www.taz.de/!749999/ (Zugriff: 29.1.2018).

408

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Meyer, Holt: „Andrej Tsch.. Tschicha… tschoroff“: ‚Russische Störungen‘ des
Ablaufs am Rande der (deutschen) Sprachordnung. Beobachtungen zu zwei
Texten von Wolfgang Herrndorf. In: Annina Klappert (Hg.) Wolfgang Herrn-
dorf. Weimar: VDG 2015, S. 181-201.

Minder, Robert: Heidegger und Hebbel oder die Sprache von Meßkirch. In:
Ders. (Hg.) Dichter in der Gesellschaft. Erfahrungen mit deutscher und fran-
zösischer Literatur. Frankfurt a.M.: Insel 1966.

Morin, Marie-Eve: Jean-Luc Nancy. Cambridge: Polity Press 2012.
Müller, Phillip und Kolja Schmidt: Goetzendämmerung in Klagenfurt: Die Ur-

aufführung der sezessionistischen Selbstpoetik von Rainald Goetz. In: Ralph
Köhnen (Hg.) Selbstpoetik 1800-2000. Ich-Identität als literarisches Zeichen-
recycling. Frankfurt a.M.: Peter Lang 2001, S. 251-270.

Münster, Harald: Das Buch als Axt. Franz Kafka differenztheoretisch lesen.
München: Peter Lang 2011.

Nancy, Jean-Luc: L’expérience de la liberté. Paris: Galilée 1988.
Nancy, Jean-Luc: The Birth to Presence. Stanford: Stanford University Press

1993.
Nancy, Jean-Luc: Dekonstruktion des Christentums. Übers. von Esther von der

Osten. Berlin: Diaphanes 2008.
Neuhaus, Stefan: ‚In dieser Gegend gibt es keinen Gott‘: Religion in der ‚post-

modernen‘ Literatur am Beispiel von Helmut Krausser, Hape Kerkeling und
Felicitas Hoppe. In: Julian Preece, Frank Finlay and Sinéad Crowe (Hg.) Reli-
gion and Identity in Germany today. Doubters, Believers, Seekers in Litera-
ture and Film. Bern: Peter Lang 2010, S. 83-98.

Opel, Anna: Sprachkörper. Zur Relation von Sprache und Körper in der zeitge-
nössischen Dramatik – Werner Fritsch, Rainald Goetz, Sarah Kane. Bielefeld:
Aisthesis 2002, S. 87-131.

Oxforddictionaries.com. Online: Vgl. https://en.oxforddictionaries.com/definiti
on/rave (Zugriff: 18.2.2018).

Palmier, Jean-Pierre: Gefühlte Geschichten. Unentscheidbares Erzählen und
emotionales Erleben. München: Wilhelm Fink 2014.

Parks, Graham (Hg.) Heidegger and Asian Thought. Honolulu: University of
Hawaii Press 1990.

Passig, Kathrin: Im Gespräch – Wolfgang Herrndorf. Wann hat es „Tschick“ ge-
macht, Herr Herrndorf? In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31.1.2011. On-
line: http://faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/autoren/im-gespraech-wolfgang
-herrndorf-wann-hat-es-tschick-gemacht-herr-herrndorf-1576165.html
(Zugriff: 22.12.2017).

Pauldrach, Matthias: Die (De-)Konstruktion von Identität in den Romanen
Helmut Kraussers. Würzburg: Ergon 2010.

409

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Pavlik, Jennifer: „Wer bin ich – und wenn ja, wie viele?“ Identitäts- und Alteri-
tätserfahrungen im Zuge der Adoleszenz. Zu Wolfgang Herrndorfs Roman
Tschick. In: Der Deutschunterricht 2 (2016), S. 44-53.

Pfeiffer, Karl Ludwig: Materialität der Kommunikation? In: Hans Ulrich Gum-
brecht und K. Ludwig Pfeiffer (Hg.) Materialität der Kommunikation. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 15-30.

Plass, Ulrich: Realismus und Vitalismus. Rainald Goetz und seine Kritiker. In:
Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 170: Inszenierungen von
‚Intensität‘ und ‚Lebendigkeit‘ in der Gegenwartsliteratur (2013), S. 39-53.

Plessner, Helmuth: ‚Lachen und Weinen‘. Eine Untersuchung der Grenzen
menschlichen Verhaltens [1941]. In: Ders. (Hg.) Philosophische Anthropolo-
gie. Frankfurt a.M.: S. Fischer 1970, S. 11-171.

Prokic, Tanja, Anne Kolb und Oliver Jahraus (Hg.) Wider die Repräsentation.
Präsens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender Kunst. München: Peter
Lang 2011.

Puhl, Klaus: Subjekt und Körper. Untersuchungen zur Subjektkritik bei Witt-
genstein und zur Theorie der Subjektivität. Paderborn: Mentis 1999.

Rauch, Marja: Reisen ins unbekannte Land der Gegenwart. Christian Krachts
„Faserland“ und Wolfgang Herrndorfs „Tschick“. In: Literatur im Unterricht
15 (2014), S. 209-219.

Rautzenberg, Markus: Die Gegenwendigkeit der Störung. Aspekte einer post-
metaphysischen Präsenztheorie. Zürich: Diaphanes 2009.

Rehfeldt, Martin: Literaturwissenschaft als interpretierende Rezeptionsfor-
schung. Entwurf einer philologischen Methodik mit humanwissenschaftli-
chem Erkenntnisinteresse mit Beispielanalysen zur Rezeption von Helmut
Kraussers Hagen-Trinker-Trilogie und UC. Würzburg: Königshausen & Neu-
mann 2017.

Reichlin, Susanne: Erzählen vom magischen Augenblick. Präsenzeffekte in Jörg
Wickrams Goldtfaden. In: Christian Kiening: Mediale Gegenwärtigkeit. Zü-
rich: Chronos 2007, S. 207-224.

Rentsch, Thomas: Martin Heidegger. Das Sein und der Tod. Eine kritische Ein-
führung. München: De Gruyter 1989.

Rentsch, Thomas: Heidegger und Wittgenstein. Existential- und Sprachanalysen
zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. 2., erw. Aufl. Stuttgart:
Klett-Cotta 2003.

Resch, Stephan: Provoziertes Schreiben. Drogen in der deutschsprachigen Lite-
ratur seit 1945. Frankfurt a.M.: Peter Lang 2007, S. 287-301.

Rohde, Carsten: German Pop Literature. Rolf Dieter Brinkmann and what ca-
me after. In: Arthur Williams et al. (Hg.) German-Language Literature Today:
International and Popular? Bern: Peter Lang 2000, S. 295-308.

410

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Rohde, Carsten: Heroismus der Verausgabung. Zum Werk von Rainald Goetz.
In: Nikolas Immer und Mareen van Marwyck (Hg.) Ästhetischer Heroismus.
Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden. Bielefeld: transcript
2013, S. 199-219.

Rorty, Richard: Wittgenstein, Heidegger and the Reification of Language. In:
Ders. Essay on Heidegger and Others. Philosophical Papers Volume 2. Cam-
bridge: University Press 1991, S. 50-65.

Rösch, Heidi: Tschick und Maik. Stereotype in der Kinder- und Jugendliteratur.
In: Kjl&m 2 (2015), S. 26-32.

Roth, Gerhard: Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie
und ihre philosophischen Konsequenzen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996,
S. 178.

Rudolph, Thorsten: irre/wirr: Goetz. Vom ästhetischen Terror zur systemischen
Utopie. München: Wilhelm Fink 2008.

Rugo, Daniele: Jean-Luc Nancy and the Thinking of Otherness. Philosophy and
Powers of Existence. London: Bloomsbury 2013.

Schaefers, Stephanie: Die Posttouristen reisen weiter. Christian Krachts Faser-
land, Thomas Klupps Paradiso und Wolfgang Herrndorfs Tschick als literari-
sche Deutschlandreisen im globalen Reisezeitalter. In: Leslie Brückner et al.
(Hg.) Literarische Deutschladreisen nach 1989. Berlin: De Gruyter 2014,
S. 202-212.

Schäfer, Martin Jörg und Elke Siegel: The Intellectual and the Popular: Reading
Rainald Goetz. In: The Germanic Review: Literature, Culture, Theory 3
(2006), S. 195-201.

Scheer, Brigitte: Gefühl. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.) Ästhetische Grundbe-
griffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 2. Stuttgart: Metzler
2000, S. 629-660.

Schenuit, Jörg: Schwindende Präsenz im negativen Augenblick. In: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 51 (2003), S. 672-677.

Schildknecht, Christiane und Irina Wutsdorff: Präsenz und Text. Reflexion und
Praktiken des Transfers in Literatur und Philosophie. Einleitende Bemerkun-
gen. In: Ders. (Hg.) Präsenz und Text. Strategien des Transfers in Literatur
und Philosophie. Paderborn: Wilhelm Fink 2016, S. 7-18.

Schildknecht, Christiane: Themenwechsel? Linien des Transfers zwischen phä-
nomenalem Erleben und Texterleben. In: Christiane Schildknecht und Irina
Wutsdorff: Präsenz und Text. Strategien des Transfers in Literatur und Philo-
sophie. Paderborn: Wilhelm Fink 2016, S. 19-40.

Schlicker, Alexander: Voir/Décevoir oder: Vom Erscheinen des Zwischenraums.
Überlegungen zu einem Begriff der Präsenzeffektivität medialer Körperräu-
me in Godards Détective. In: Tanja Prokic, Anne Kolb und Oliver Jahraus
(Hg.) Wider die Repräsentation. Präsens/z Erzählen in Literatur, Film und
Bildender Kunst. München: Peter Lang 2011, S. 245-269.

411

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Schmidt, Siegfried J.: Literaturwissenschaft und Systemtheorie: Positionen,
Kontroversen, Perspektiven. Opladen: Westdteutscher Verlag 1993.

Schneid, Bernd: Der Selbstmord des schreibenden Samurai. Präsenz durch Ab-
senz in Vladimir Nabokovs Das Modell für Laura. In: Tanja Prokic, Anne
Kolb und Oliver Jahraus (Hg.) Wider die Repräsentation. Präsens/z Erzählen
in Literatur, Film und Bildender Kunst. München: Peter Lang 2011,
S. 159-181.

Schneider, Sabine: Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne in der
Erzählliteratur des 19. Jahrhunderts. In: Christian Kiening: Mediale Gegen-
wärtigkeit. Zürich: Chronos 2007, S. 265-282.

Schröder, Christian: „Tschick“ von Wolfgang Herrndorf wird verfilmt. Roadro-
man endet im Kino. In: Der Tagesspiegel, 30.8.2014. Online: http://www.tage
sspiegel.de/kultur/ (Zugriff: 15.12.2017).

Schröder, Lothar: „Büchners Lorbeer für Rainald Goetz“. In: RP Online,
9.7.2015. Online: http://www.rp-online.de/kultur/der-georg-buechner-preis-g
eht-an-den-61-jaehrigen-rainald-goetz-aid-1.5224094 (Zugriff: 16.2.2018).

Schrott, Raoul und Arthur Jacobs: Gehirn und Gedicht. Wie wir unsere Wirk-
lichkeiten konstruieren. München: Hanser 2011.

Schumacher, Eckhard: „Jetzt, ja, nochmal. Jetzt.“ Rainald Goetz’ Geschichte der
Gegenwart. In: Ders. Gerade Eben Jetzt. Schreibweisen der Gegenwart.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 111-154.

Schumacher, Eckhard: „Adapted from a true story“. Autorschaft und Authentizi-
tät in Rainald Goetz’ „Heute Morgen“. In: Text + Kritik 190: Rainald Goetz
(2011), S. 77-88.

Schwanitz, Dietrich: Systemtheorie und Literatur: ein neues Paradigma. Opla-
den: Westdeutscher Verlag 1990.

Schweidler, Walter: Die Überwindung der Metaphysik. Zu einem Ende der neu-
zeitlichen Philosophie. Stuttgart: Klett-Cotta 1987.

Scott Jr., Nathan A.: Steiner on Interpretation. In: Nathan A. Scott Jr. und Ro-
nald A. Sharp. (Hg.) Reading George Steiner. Baltimore: Hopkins University
Press 1994, S. 1-13.

Seel, Martin: Ästhetik des Erscheinens. München: Hanser 2000.
Seel, Martin: Die Macht des Erscheinens. Texte zur Ästhetik. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2007.
Seel, Martin: Aktive Passivität. Über den Spielraum des Denkens, Handelns und

anderer Künste. Frankfurt a.M.: S. Fischer 2014.
Seibt, Gustav: Wolfgang Herrndorf: Tschick – Zauberisch und superporno. In:

Süddeutsche Zeitung, 12.10.2010. Online: http://www.sueddeutsche.de/kult
ur/wolfgang-herrndorf-tschick-zauberisch-und-superporno-1.1011229 (Zu-
griff: 19.12.2017).

412

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Seiler, Sascha: „Das einfache wahre Abschreiben der Welt“. Pop-Diskurse in der
deutschen Literatur nach 1960. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2006,
S. 274-306.

Sontag, Susan: Gegen Interpretation [1964]. In: Ders. Kunst und Antikunst. Es-
says. Übers. von Mark W. Rien. München: Hanser 1980, S. 9-18.

Spiegel Online: Wolfgang Herrndorfs Bestseller „Tschick“ meistgespieltes Stück
auf deutschen Bühnen, 8.9.2014. Online: http://www.spiegel.de/kultur/literat
ur/tschick-wolfgang-herrndorfs-bestseller-haengt-goethe-und-schiller-ab-a-990
426.html (Zugriff: 15.12.2017).

Stähli, Adrian: Die mediale Präsenz des Bildes oder: Was meinen wir eigentlich
genau damit, wenn wir danach fragen, was ein Bild ist? In: Christian Kie-
ning: Mediale Gegenwärtigkeit. Zürich: Chronos 2007, S. 127-146.

Stanzel, Franz K.: Typische Formen des Romans. 12. Aufl. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1993.

Steierer, Benedikt: „Deine Welt ist nicht real!“ Überlegungen zu Traum – Be-
wusstsein – Film und zur filmischen Produktion von Präsenz in Christopher
Nolans Inception. In: Tanja Prokic, Anne Kolb und Oliver Jahraus (Hg.) Wi-
der die Repräsentation. Präsens/z Erzählen in Literatur, Film und Bildender
Kunst. München: Peter Lang 2011, S. 270-296.

Steiner, George: Real Presences. Is There Anything in What We Say? London:
Faber and Faber 1989.

Steiner, George: Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt? Mit einem
Nachwort von Botho Strauß. Übers. von Jörg Trobitius. München: Hanser
1990.

Steinfeld, Thomas: „Rainald Goetz tanzt fünf Bücher“. In: Ders. Riff. Tonspuren
des Lebens. München: dtv 2003, S. 252 – 261.

Stricker, Achim: Text-Raum. Strategien nicht-dramatischer Theatertexte. Gertru-
de Stein, Heiner Müller, Werner Schwab, Rainald Goetz. Heidelberg: Winter
2007, S. 267-299.

Stübner, Susanne, G. Völkl und Michael Soyka: Zur Differentialdiagnose der
dissoziativen Identitätsstörung (multiple Persönlichkeitsstörung). In: Der
Nervenarzt 69 (1988), S. 440-445.

Thies, Christian: Einführung in die philosophische Anthropologie. 3. Aufl.
Darmstadt: WBG 2013.

Tiedtke, Silvia: Präsenz der Immanenz und Präsenz der Absenz in Rainer Maria
Rilkes Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge. In: Tanja Prokic, Anne
Kolb und Oliver Jahraus (Hg.) Wider die Repräsentation. Präsens/z Erzählen
in Literatur, Film und Bildender Kunst. München: Peter Lang 2011,
S. 104-131.

Timmer, Nicoline: Do you Feel it Too? The Post-Postmodern Syndrome in
American Fiction at the Turn of the Millenium. New York: Rodopi 2010.

413

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Tragatschnig, Ulrich: Präsenz – Präsentation – Absenz. Eine Anmerkung zu
Martin Seels „Ästhetik des Erscheinens“. In: Schwarz: Sein oder Nicht-Sein?
Kunsthistorisches Jahrbuch Graz 28 (2004), S. 187-200.

Tröhler, Margrit: Die sinnliche Präsenz der Dinge oder: die skeptische Versöh-
nung mit der Moderne durch den Film. In: Christian Kiening: Mediale Ge-
genwärtigkeit. Zürich: Chronos 2007, S. 283-306.

Tugendhat, Ernst: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger. Berlin: De
Gruyter 1967.

Tugendhat, Ernst: Anthropologie statt Metaphysik. 2., erw. Aufl. München:
C.H. Beck 2010.

Tugendhat, Ernst: Spiritualität, Religion, Mystik. In: Klaus Jacobi (Hg.) Mystik,
Religion, und intellektuelle Redlichkeit. Nachdenken über Thesen von Ernst
Tugendhat. Freiburg: Karl Alber 2012, S. 161-173. Zuerst in Samuel Leutwy-
ler und Markus Nägeli (Hg.) Spiritualität und Wissenschaft. Zürich: vdf
Hochschulverlag 2005, S. 95-106.

Van den Akker, Robin, Alison Gibbons und Timotheus Vermeulen (Hg.) Meta-
modernism: Historicity, Affect, and Depth after Postmodernism. London:
Rowman & Littlefield International 2017.

Vermeulen, Timotheus und Robin van den Akker: Notes on Metamodernism.
In: Journal of Aesthetics & Culture 2 (2010), Online: https://doi.org/10.3402/
jac.v 2i0.5677 (Zugriff: 5.3.2018).

Vossenkuhl, Wilhelm: Ludwig Wittgenstein. München: C.H. Beck 2003.
Vossenkuhl, Wilhelm: Solipsismus und Sprachkritik: Beiträge zu Wittgenstein.

Berlin: Parerga 2009.
Waldenfels, Bernhard: Antwortregister. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.
Ward, Graham: Heidegger in Steiner: In: Nathan A. Scott Jr. und Ronald A.

Sharp. (Hg.) Reading George Steiner. Baltimore: Hopkins University Press
1994, 180-204.

Watkin, Christopher: Phenomenology or Deconstruction? The Question of On-
tology in Maurice Merleau-Ponty, Paul Ricoeur and Jean-Luc Nancy. Edin-
burgh: University Press 2009.

Wellbery, David: Stimmungen. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.) Ästhetische
Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 5. Stuttgart:
Metzler 2000, S. 703-733.

Wicke, Andreas: Nacht und Diskurs. Novalis’ Hymnen an die Nacht (1800) und
Rainald Goetz’ Nachtlebenerzählung Rave (1998) – Versuch eines Vergleichs.
In: Der Deutschunterricht 5 (2002), S. 75-79.

Wicke, Andreas: ‚Brüllaut, hyperklar‘. Rainald Goetz’ Techno-Erzählung ‚Rave‘.
In: Text + Kritik. Heft 190: Rainald Goetz (2011), S. 41-51.

Wilckens, Hans: Philosophie als Antwort. Heidegger und Wittgenstein im Hori-
zont der Frage nach der Zeit. Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2010.

414

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Windrich, Johannes: TechnoTheater. Dramaturgie und Philosophie bei Rainald
Goetz und Thomas Bernhard. München: Wilhelm Fink 2007.

Winkels, Hubert: Krieg der Zeichen. Rainald Goetz und die Wiederkehr des
Körpers. In: Einschnitte. Zur Literatur der 80er Jahre. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1991, S. 217-266.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus [1921]. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1963.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen [1953]. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1971.

Wittgenstein, Ludwig: Vermischte Bemerkungen. In: Ders. Werkausgabe, Bd. 8.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, S. 445-573.

Wittgenstein, Ludwig: Ludwig Wittgenstein und der Wiener Kreis. Gespräche,
aufgezeichnet von Friedrich Waismann. Aus dem Nachlass herausgegeben
von B.F. McGuinnness. In: Ders. Werkausgabe, Bd. 3. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1989.

Wittgenstein, Ludwig: Vortrag über Ethik [1930]. In: Vortag über Ethik und an-
dere kleine Schriften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 9-19.

Wortmann, Elmar: Zwischen Affirmation und Distanz: Rainald Goetz’ „Rave“
und Botho Strauß’ „Die Fehler des Kopisten“ im Vergleich. In: Literatur im
Unterricht 1 (2005), S. 39-48.

Wutsdorff, Irina: Zur (Un)Möglichkeit der Erzeugung von Präsenz in literari-
scher Rede. Produktives Scheitern in Tolstojs Smert’ Ivana Il’ica (Der Tod des
Ivan Il’ic) und Dostoevskijs Krotkaja (Die Sanfte). In: Christiane Schildkecht
und Irina Wutsdorf (Hg.) Präsenz und Text. Strategien des Transfers in Litera-
tur und Philosophie. Paderborn: Wilhelm Fink 2016, S. 89-114.

Zahavi, Dan: Phänomenologie für Einsteiger. Paderborn: UTB 2007.
Zens, Maria: Rezeptionsforschung. In: Rainer Baasner und Maria Zens: Metho-

den und Modelle der Literaturwissenschaft: Eine Einführung. 3., erw. Aufl.
Berlin: ESV 2005, S. 179-190.

Zierau, Cornelia: „Irgendwo da draußen und Walachei, das ist dasselbe.“ Wolf-
gang Herrndorfs Roman Tschick. Ein Adoleszenzroman mit interkulturellem
Potential im Literaturunterricht. In: Literatur im Unterricht 3 (2015),
S. 223-234.

Zierau, Cornelia: Adoleszenz als Transitraum. Das literarische Motiv der Reise
als Ort der Verhandlung von Identitätskonzepten am Beispiel des Romans
Tschick von Wolfgang Herrndorf. In: Jahrbuch der German Studies Associati-
on of Ireland. Special Issue: Transit oder Transformation? Sprachliche und li-
terarische Grenzüberschreitungen 11 (2016), S. 105-121.

Zima, Peter V.: Moderne – Postmoderne: Gesellschaft, Philosophie, Literatur.
3., überarb. Aufl. Tübingen: Francke 2014.

Zima, Peter V.: Das literarische Subjekt. Zwischen Spätmoderne und Postmo-
derne. 4., erw. Aufl. Tübingen: Francke 2017.

415

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


Danksagung

Dieses Buch ist das Ergebnis einer mehr als zehnjährigen Begeisterung für Lite-
ratur- und Medientheorie. Diese begann im Wintersemester 2008/09 mit einem
NDL-Einführungsseminar bei meinem Zweitbetreuer Prof. Dr. Waldemar
Fromm, der mir die Faszinationskraft der Hermeneutik und der Dekonstrukti-
on näherbrachte und mich ermutigte, auch im Studium stets meinen subjekti-
ven Interessen und Leidenschaften zu folgen, wofür ich ihm auch heute noch
sehr dankbar bin.

Für die Vertiefung meiner literatur- und medientheoretischen Interessen
möchte ich außerdem PD Dr. Mario Grizelj danken, der mir in einem äußerst
anspruchsvollen Proseminar die unglaubliche Vielfalt dieses Gebiets aufzeigte
und mich zudem erstmals mit wichtigen Ansätzen der Präsenztheorie vertraut
machte, die mich noch einige Jahre beschäftigen sollten.

Den bedeutendsten Anteil am Zustandekommen dieser Arbeit hat jedoch
mit Abstand mein sehr geschätzter Doktorvater Prof. Dr. Oliver Jahraus, der
meine akademische Entwicklung acht Jahre lang gefördert hat, mir stets mit
Rat und Tat zur Seite stand und immer wieder eine große Quelle der Inspirati-
on für mich war, wofür ich mich an dieser Stelle aufs Herzlichste bedanken
möchte.

Des Weiteren gilt mein Dank dem Graduate Center der LMU München, das
mein Projekt in der Schlussphase mit einem großzügigen Abschlussstipendium
gefördert hat und mir so die Möglichkeit gab, mich voll und ganz auf dieses
Buch zu konzentrieren.

Bedanken möchte ich mich auch bei meinen lieben Freunden, die diese Ar-
beit sehr gewissenhaft lektoriert haben und auch darüber hinaus mein Leben
enorm bereichern: Sarah Hippold, Corinna Ludolph, Claudia Jaworski, Stefa-
nie Eckmann, Andrea Drekovic, Norina Auburger, Veronika Gembe, Julia Le-
be, Cornelia Burger, Bernhard Landkammer und vor allem Konstantinos Zepi-
dis, der mir in vielen anregenden Gesprächen neue Perspektiven eröffnet hat.

Ich danke außerdem sehr herzlich Jeannie Walter und Daniela Wuttke, die
während der anstrengenden Schlussphase dieses Buchs ein wichtiger Rückhalt
für mich waren, und Jakob Sylvester, der meine menschliche und intellektuelle
Entwicklung so sehr geprägt hat wie kein anderer.

Mein größter Dank gilt jedoch meinen lieben Eltern, die mich während mei-
nes Studiums und meiner Promotion stets nach allen Kräften unterstützt ha-
ben, sowie Sinah Zapf, die immer an mich geglaubt hat und der ich mehr ver-
danke, als ich mit Worten ausdrücken kann.

417

https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225


https://doi.org/10.5771/9783956505225 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 18:17:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783956505225

	Cover
	1. Einleitung
	1.1 Kunst: ein Erlebnis?
	1.2 Präsenz: ein analytischer Begriff?

	2. Präsenztheorie: Genese eines Paradigmas
	2.1 Fundament: Wittgenstein und Heidegger
	2.1.1 Intertextuelle Relevanz
	2.1.2 Gemeinsame Rezeptionsgeschichte

	2.2 Ludwig Wittgenstein
	2.2.1 Die Grenze (I)
	2.2.2 Die Logik
	2.2.3 Sagen und Zeigen
	2.2.4 Das Mystische
	2.2.5 Das metaphysische Subjekt
	2.2.6 Die Leiter-Metapher
	2.2.7 Die Grenze (II)

	2.3 Martin Heidegger
	2.3.1 Das Sein (I)
	2.3.2 Gleichursprünglichkeit
	2.3.3 Der Augenblick
	2.3.4 Verbergung und Entbergung
	2.3.5 Gelassenheit
	2.3.6 Der Unter-Schied
	2.3.7 Das Sein (II)

	2.4 Wittgenstein und Heidegger: Zusammenfassung
	2.5 George Steiner
	2.5.1 Transzendenz und Theorie
	2.5.2 Gegenschöpfung und Verantwortlichkeit
	2.5.3 Andersheit
	2.5.4 Theologisierung der Kunst
	2.5.5 Unmittelbarkeit
	2.5.6 Zusammenfassung

	2.6 Jean-Luc Nancy
	2.6.1 X ist Y
	2.6.2 Präsenz, Immanenz und Transzendenz
	2.6.3 Identität und Passivität
	2.6.4 Exscription und Berührung
	2.6.5 Philosophie und Literatur
	2.6.6 Zusammenfassung

	2.7 Karl Heinz Bohrer
	2.7.1 Plötzlichkeit, Präsens und Präsenz
	2.7.2 Ästhetische Augenblicke
	2.7.3 Transzendenz ohne Transzendenz
	2.7.4 Selbstreferenz vs. Kontext
	2.7.5 Zusammenfassung

	2.8 Martin Seel
	2.8.1 Erscheinen
	2.8.2 Aktive Passivität
	2.8.3 Radikale Immanenz
	2.8.4 Rauschen und Rausch
	2.8.5 Zusammenfassung

	2.9 Dieter Mersch
	2.9.1 Materialität und Amedialität
	2.9.2 Alterität und Responsivität
	2.9.3 Störungen
	2.9.4 Leere und Fülle
	2.9.5 Zusammenfassung

	2.10 Hans Ulrich Gumbrecht
	2.10.1 Sinn vs. Präsenz
	2.10.2 Substanz und Epiphanie
	2.10.3 Stimmung
	2.10.4 Latenz
	2.10.5 Zusammenfassung

	2.11 Zusammenfassung und Vergleich der Ansätze
	2.11.1 Äquivalente Begriffe
	2.11.2 Singuläre Begriffe
	2.11.3 Der Präsenzbegriff
	2.11.4 Wiederkehrende Denkfiguren
	2.11.5 Zwei Dimensionen, eine Theorie

	2.12 Einordnung und Abgrenzung problematischer Begriffe
	2.12.1 Metaphysik und Transzendenz
	2.12.2 Mystik und Unmittelbarkeit
	2.12.3 Esoterik und Okkultismus
	2.12.4 Spiritualismus und Spiritualität
	2.12.5 Zusammenfassung

	2.13 Überschneidungen und Unterschiede zu anderen Denktraditionen
	2.13.1 Differenztheorien
	2.13.2 Rezeptionsästhetik
	2.13.3 Emotionsforschung
	2.13.4 Phänomenologie
	2.13.5 Anthropologie
	2.13.6 Zusammenfassung


	3. Präsenzanalysen
	3.1 Präsenzanalytische Vorarbeiten
	3.1.1 Bisherige Applikationsversuche
	3.1.2 Kritische Beurteilung

	3.2 Begründung der Textauswahl
	3.3 Rainald Goetz: Rave (1998)
	3.3.1 Schrift: das zu Überwindende
	a. Unzulänglichkeit der Sprache
	b. Literarisches Djing
	c. Rauschen der Schrift

	3.3.2 Epochen-Remix
	a. Transironsiche Romantik
	b. Abstrakter Realismus
	c. Avantgardistische Popliteratur
	d. Präsentische Postmoderne

	3.3.3 Ohne-Worte-Zeit
	a. Absolutes Präsens
	b. Breite Gegenwart
	c. Zeitlosigkeit

	3.3.4 Körper-Denken
	a. Wiederkehr des Körpers
	b. Wirklichkeitsübersprungspoesie
	c. Tanzendes Denken

	3.3.5 Autor-Figur
	a. Rückkehr des Autors
	b. Verschwinden des Autors
	c. Erscheinen des Autors

	3.3.6 Kaputt-Leben
	a. Drogenkaputtheit
	b. Goetz als Märtyrer
	c. Tod als Präsenz

	3.3.7 Zusammenfassung

	3.4 Helmut Krausser: UC (2003)
	3.4.1 Hyperschizophrenie
	a. Klinische Schizophrenie
	b. Umgangssprachliche Schizophrenie
	c. Esoterische Schizophrenie
	d. Poetische Schizophrenie

	3.4.2 Film-Bewusstsein
	a. Film als Transzendenz der Literatur
	b. Literatur als Transzendenz des Films
	c. Literatur und Film als ‚Transzendenz‘ des Bewusstseins

	3.4.3 Musikalische Leere
	a. Musik als Primärkunst
	b. Dirigieren als Sekundärkunst
	c. Schreiben als Tertiärkunst

	3.4.4 Zehn Frauen, Zehn Dimensionen
	a. Zehn Dimensionen: Sehnsucht nach Wissen
	b. Zehn Frauen: Sehnsucht nach Gefühlen
	c. Die elfte Dimension: Sehnsucht nach Erlösung

	3.4.5 Helmut als (Gegen-)Schöpfer
	a. Der Babuschka-Effekt
	b. Kunstschöpfung als Imitation göttlicher Schöpfung
	c. Hierarchie der ‚Götter‘

	3.4.6 Schrift: das sich Verselbstständigende
	a. Vielfalt der Schrift
	b. Apotheose der Schrift

	3.4.7 Zusammenfassung

	3.5 Wolfgang Herrndorf: Tschick (2010)
	3.5.1 Schrift: das zu Verschleiernde
	a. Tempus, Chronologie und Erzählerkommentare
	b. Sprachregister

	3.5.2 Drei Wirklichkeiten
	a. Alltagswirklichkeit
	b. Medienwirklichkeit
	c. Literarische Wirklichkeit
	d. Zwischen-Raum

	3.5.3 Romantik 2.0
	a. Aktualisierung der Romantik
	b. Romantischer Wahrnehmungsmodus
	c. Romantik – Klassische Moderne – Gegenwart

	3.5.4 Alterität des Ostens
	a. Geografischer und innerer Osten
	b. Die Figur Tschick

	3.5.5 Epiphanien ohne Gott
	a. Stimmung: zwischen Lockerheit und Erhabenheit
	b. Säkulare Epiphanien
	c. Anthropologischer Optimismus

	3.5.6 Eintauchen
	3.5.7 Zusammenfassung


	4. Ergebnisse und Schlussgedanken
	4.1 Präsenz: ein analytischer Begriff
	4.2 Kunst: ein Erlebnis

	Bibliografie
	Siglenverzeichnis
	Filme
	Primärliteratur
	Sekundärliteratur

	Danksagung

