
2. Die Idee der Muße von der Antike

bis zur frühen Neuzeit

Der Begriff der Politik und viele Begriffe der politischen Ideengeschich-

te wurzeln in der griechisch-römischen Antike. Auf diese Epoche zu-

rückzugehen ist daher auch dann geboten, wenn auf das theoretische

Verhältnis zwischen Politik und Wirtschaftsleben sowie der persönli-

chen Freizeit geblickt werden soll. Im Folgenden wird exemplarisch auf

Platons und Aristotelesʼ Werke Bezug genommen. Insbesondere Aris-

toteles hat verschiedenste Tätigkeitsformen unterschieden, die für ihn

in unterschiedlichem Maße mit Tugendhaftigkeit gekoppelt und da-

mit Glück verheißend waren. Dabei wird auch deutlich, dass das antike

Denken zumeist zwischen verschiedenen Personen bzw. Statusgruppen

wie Herren und Sklaven unterscheidet und ihnen aufgrund vermeint-

lich natürlicher Eigenschaften Tätigkeitsprofile zuordnet. Auch die rö-

mische Kultur übernahm einige der griechischen Ansichten.

In der frühen Neuzeit steht insbesondere Thomas Morusʼ (1478-

1535) Utopia (1516) für einen wirkungsmächtigen ideengeschichtlichen

Entwurf einer Einteilung in Arbeit und freie Zeit, der sich vom antiken

Modell unterscheidet und mit diesem bricht, insofern beide Tätig-

keitssphären nicht länger verschiedenen Personengruppen zugewiesen

werden. Stattdessen wird erstmals ein egalitärer Ansatz verfolgt der

Arbeitszeiten und Ruhephasen gleich verteilt und so zu einem neuen

idealtypischen Gleichgewicht findet. Diesem Modell ist unsere heutige

Vorstellungswelt vom Anspruch her viel näher als dem antiken Modell,

wenn sich auch faktisch vielerorts ein anderes Bild zeigt.1

1 David Graeber bemerkte in Bezug auf die Finanzkrise von 2007 sowie auch im

Hinblick auf die darauffolgenden Occupy Wall Street Proteste von 2011: »The

greatest social evil of antiquity was precisely this: people would fall so deeply

in debt that they would end up selling their children into slavery, even, finally,

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Freie Zeit

In der Antike war die Freiheit von der Arbeit im Haushalt die Vor-

aussetzung für Politik, die als Sache freier Bürger galt. Die ökonomi-

schen Grundlagen der Gesellschaft wurden von Sklaven erarbeitet. Die

philosophisch oder kreativ unbegabten Bürger Athens wären wohl vor

Langweile gestorben,wenn sie nicht wenigstens über Krieg und Frieden

hätten entscheiden können. Politik war für sie Sinngebung und Selbst-

zweck. Ämter zu bekleiden sowie die Beteiligung an der Diskussion auf

der Agora galten als ehrenvolle Aufgaben. Auch die Entwicklung von

Kultur und Philosophie gründete letztlich auf der täglichen Arbeit der

versklavten Menschen, die die Felder bestellten.

Nach Aristoteles verlangte das »gute Leben«, wie er es in der Politik

beschreibt, vom Menschen, den er als ein staatsbildendes und sprach-

begabtes Wesen begriff, die gemeinschaftliche Auseinandersetzung

über Gut und Schlecht.2 Ein gelungenes Leben war für Aristoteles

daher zwingend ein politisches Leben, frei von Arbeit. Die Sklaverei,

die eine solche Idee vom guten Leben erst ermöglichte, erschien Aris-

toteles als natürlich und als ein Nebenprodukt des Kriegszustandes,

der den Normalfall für die antiken Stadtstaaten bildete. Aristoteles

rechtfertigte die Sklaverei, da in seiner Vorstellungswelt manche Men-

schen von Natur aus zum Herrschen und andere von Natur aus zum

Arbeiten bestimmt waren.3 Dennoch war er in seiner Rechtfertigung

so vorrausschauend, die Möglichkeit einer anderen Welt bereits in

den Blick zu nehmen. Dabei beschrieb er dem Traum von einer Er-

lösung von der Arbeit durch den technischen Fortschritt. Erst heute

erscheint uns dieser Traum zum Greifen nah und Aristoteles damaliger

Gedankengang damit überraschen aktuell. Er schrieb:

themselves. But you know, if Plato or Aristotle were somehow magically trans-

ported to modern America, would he really see matter here as all that different?

Sure, we no longer sell ourselves to employers, we rent ourselves. But for anyone

from the ancient world, such a distinction would be at best a legalism. They’d

probably consider most Americans to be debt slaves, and would they really be

so wrong to do so?«, Graeber, David; Bradshaw, Alex (Interview): Debt’s History,

Implications, and Critical Perspective (08.04.2011), online unter: http://imaginen

oborders.org/blog/alex/graeber-debt/ (Abruf am 06.02.2021).

2 Pol. I, 2, 1253a 10-15.

3 Pol. I, 2, 1252a 30.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/


2. Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit 25

»Wenn nämlich ein jedes Werkzeug in der Lage wäre, entweder auf

einen Befehl hin oder indem es einen Befehl im Voraus bemerkt, sein

Werk zu vollführen, wie man das von den Statuen des Daidalos be-

richtet oder von denDreifüßen desHephaistos, von denen der Dichter

sagt, daß sie sich von selbst in die Schar der Göttermengten, wenn auf

diese Weise die Weberschiffchen selbst webten […], dann benötigten

wohl weder die Baumeister Handlanger noch die Herren Sklaven.«4

Aristoteles, der in jedwedem Bereich das Ideal der ausgeglichenen Mit-

te anstrebte5, wandte dieses auch auf die Muße an: Wohl am ehesten

glücklich seien die Menschen, die über eine lange Zeit oder gar ihr gan-

zes Leben tugendhaft leben und zudem mit materiellen Gütern ausrei-

chend ausgestattet sind.6 Unter einem tugendhaften Leben wird ein

Leben verstanden, das von Vernunft und Strebsamkeit geprägt ist, wo-

bei Aristoteles insbesondere die Mäßigung oder das Beherrschen der

eigenen Affekte zentral scheint. Das angeborene Streben nach Verbes-

serung durch Vernunftgebrauch in der Gemeinschaft bedeutet für den

Menschen, seinen Bestzustand (aretḗ) erst in der Polis realisieren zu

können.7 Ein glückliches Leben (eu zên) ist erst in der politischen Ge-

meinschaft möglich.

Es ist vor allemdas theoretische und philosophische Leben, das er in

seiner Nikomachischen Ethik mit einem glücklichen Leben gleichsetzt.8

Es steht somit noch über dem politischen Leben, das Aristoteles in der

Politik beschreibt. Ein glückliches Leben kann also ein politisches Leben,

das eines der praktischen Tugend ist, oder ein philosophisches Leben

sein. In beiden FällenwirdMuße vorausgesetzt, insofern die Bürger von

den Tätigkeiten desHaushalts zunächst befreit seinmüssen,wenn auch

das Leben des Politikers dann nur noch sehr wenig mit Muße zu tun

hat.9 Diese unterteilt sich bei Aristoteles einerseits in Vergnügen und

Spiel sowie andererseits in Zeiten der Kontemplation. Gemäß Aristote-

lesʼ Theorie der Muße in derNikomachischen Ethik ist die Muße im Sinne

4 Pol. I, 3, 1253b 30-35.

5 Siehe dazu auch: Welskopf, Elisabeth Charlotte: Probleme der Muße im Alten

Hellas. Rütten & Loening, Berlin 1962.

6 NE. I, 9, 1101a 10-20.

7 Pol. I, 2, 1253a 20-30.

8 NE. X, 7, 1177a.

9 NE. X, 7, 1177b 10-25.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Freie Zeit

von Spiel und Vergnügen zunächst gleichbedeutendmit derWiederher-

stellung der Arbeitskraft.10 Diese letztere Form der Muße ist kein Ziel

an sich: Tyrannen – und die, von denen man allgemeinhin annimmt,

sie wären glücklich – haben, wie Aristoteles zu beobachten meint, die

Neigung ihre freie Zeit mit »lustvollen Vergnügungen« zu füllen. Jene

Neigung erschien ihm jedoch als kindisch und sei letzten Endes für die

Wohlhabenden auch nicht Glück versprechend, da sie sich von äuße-

ren Gütern abhängig machen. Glück durch unmittelbar lustvolle Betä-

tigungen ist oberflächlich und erschöpft sich bald.11 Wirkliches Glück

hingegen müsse autark von äußeren Dingen sein.

Aristoteles schließt sich der Auffassung des Anacharsis an, der sag-

te: »Sich vergnügen, um sich dann Ernstem zu widmen.« Vergnügen

und Spiel, die für Aristoteles eine Form des Ausruhens sind, sind dem-

nach nur sinnvoll, sofern sie auf die Zeit der Tätigkeit bezogen bleiben.12

Anders formuliert braucht es ein gelungenes Gleichgewicht zwischen

Arbeit und Spiel, wobei unter Arbeit eben nicht Lohnarbeit verstanden

wird, sondern freie Tätigkeit, die aus sich selbst heraus motiviert. In

diesem Sinne kennt Aristoteles auch die Freuden des Schaffens: »Wer

mit Lust tätig ist, wird alles besser beurteilen und durchführen kön-

nen, wie etwa diejenigen tüchtige Geometer werden, die Freude an der

Geometrie haben […].«13 Wie die Geometrie könne auch die Musik ei-

ne freudige und ernsthafte Tätigkeit sein, die Glück verheißt, doch nur

wenn man die Tätigkeit um ihrer selbst willen liebt. Um zu einer sol-

chen Form des inneren Glücksempfindens zu gelangen, die ihm als ein

tugendvoller Weg erscheint, brauche es eine gelungene Erziehung des

Geistes durch die richtigen Gesetze, die nur in guten Staaten garantiert

sein können.14 Insbesondere muss der Staat auch dazu erziehen, dass

die heranwachsenden Bürger dieMuße zur kulturellen Selbstentfaltung

zu nutzen wissen, indem etwa musikalisch-künstlerische Bildung ver-

mittelt wird.15

Muße im Sinne einer »vita contemplativa«, also eines vornehmlich

betrachtenden Lebens, geht aber über das politische Leben hinaus. Ein

10 NE. X, 6, 1176b 30-35. So auch Pol. 8, 3, 1337b 30-40.

11 NE. X, 6, 1176b.

12 Ebd., 30-35.

13 NE. X, 5, 1175a 30-35.

14 NE. X, 10, 1180b 1-5.

15 Pol. VIII, 3, 1338a 10.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


27

kontemplatives bzw. philosophisches Leben, das sich der Wahrheitssu-

che widmet, ist für Aristoteles die tugendhafteste Form der Existenz,

da sie sich selbst genügt und so als Glück verheißend anzusehen sei.16

Dieses Leben steht aber (für Aristoteles naturgemäß) nicht allen Men-

schen offen: Das Handwerk wie auch die Sklavenarbeit sind für ihn not-

wendige Teile der Gesellschaft bzw. die Basis des politischen oder phi-

losophischen Lebens der anderen. Daraus wiederum leitet sich auch

eine Art der Fürsorgepflicht ab – oder wie es im ersten Buch der Po-

litik heißt: »Der Herr denkt für seinen Sklaven, der ihm die Muße da-

zu ermöglicht.«17 Daher haben die Staatsführenden die freie Zeit der

Gesellschaft so zu organisieren, dass etwa durch Feste und Ruhepha-

sen dazu erzogen wird, die Muße zu pflegen, die grundlegend für die

Tugendausbildung der Staatsbürger ist. Erst damit wird die Basis der

gesellschaftlichen Ordnung zu Friedenszeiten sichergestellt.18 Aristot-

lesʼ Verfassungsideal war das der »Politie«. Diese ist die Herrschaft der

vielen bzw. einer besonders vernünftigen Gruppe, die Aristoteles mit

dem wohlhabenden Mittelstand identifiziert. Jene Bürger, die Teil die-

ser Gruppe waren, waren frei von den niedrigen Tätigkeiten des Hand-

werks oder des Handels, die keine Zeit zur Muße (und damit zur Tu-

gendausbildung) lassen.19

Neben Politik und Philosophie gibt es noch weitere Tätigkeiten, die

ebenso um ihrer selbst willen angestrebt werden. Im achten Buch der

16 NE. X, 7, 1177a.

17 Pol. I, 2, 1252a 30.

18 Pol. VII, 14, 1334a 1-10.

19 Pol. VII, 9, 1328b 35 – 1329a 1; Pol. IV, 8-9. Aristotelesʼ Schilderungen orientieren

sich, trotz des teils empirisch enzyklopädischen Anspruches, oft an Idealtypen.

Folgt man dem Althistoriker Moses I. Finley galt für Aristoteles Zeit in Bezug auf

die gegebene Klassenlage wohl das folgende Verhältnis, das allerdings die Rolle

des Mittelstandes im Dunkeln lässt: »Die ›Reichen‹ und ›die Armen‹ bei Aristo-

teles sind solche Klassen, die zwar nicht exakt definiert, dennoch von den Zeit-

genossen identifizierbar waren. Zu den Armen zählten alle Freien, die für ihren

Lebensunterhalt arbeitenmußten, die Bauern, die Eigentümer ihrer Höfewaren,

ebenso wie die Pächter, die Landarbeiter ohne Grundbesitz, die selbstständigen

Handwerker und die Ladenbesitzer. Sie wurden unterscheiden von den Reichen,

die bequem von der Arbeit anderer leben konnten […]«, Finley, Moses I.: Das po-

litische Leben in der antiken Welt. C.H. Beck, München 1986, S. 21.

Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Freie Zeit

Politik stellt Aristoteles einen umfangreichen Katalog von als frei er-

achteten Tätigkeiten auf, die Teil der Erziehung sein sollten und mit

der Muße verbunden sind. So gelten ihm das Lesen, der Sport und das

Zeichnen sowie bedingt auch das Musizieren als freie und selbstzweck-

hafte (wenn auch oft nützliche) Tätigkeiten.20 Demgegenüber gelten

ihm Berufsmusiker letztlich als Handwerker, und da ihre Tätigkeit ei-

nem äußeren Zweck gilt, ist sie für Aristoteles als niedrig und unfrei

anzusehen.21 Im Übrigen steht den Handwerkern Erholung zu, Skla-

ven jedoch haben keinen rechtlichen Anspruch auf Muße22, wenngleich

auch ihre Arbeitskraft für ihr Tagwerk wiederhergestellt werden muss.

Aus der Reihe der selbstzweckhaften freien Tätigkeiten sticht, wie

bereits bemerkt, das kontemplativ philosophische Leben hervor, das

zwar um seiner selbst willen angestrebt wird, dennoch indirekt auch

zur tugendhaften Vervollkommnung des Menschen beiträgt, der so sei-

ne Affekte zunehmend beherrscht. Er übt sich darin, nicht länger un-

mittelbar lustvollen Dingen nachzujagen, und gewinnt so zunehmend

Autarkie. Ein negatives Beispiel ist für Aristoteles hingegen der nach

Geld strebende Mensch, denn dieser stehe eigentlich unter Zwang. Ins-

besondere auch deswegen, da bei diesem Ziel kein Ende absehbar ist

und Geld letztlich nur ein Mittel für andere Dinge ist oder zumindest

sein sollte.23

Platon (428/427-348/347 v. Chr.), Aristotelesʼ Lehrer, wurde durch ei-

ne unglückliche Verkettung von ungünstigen Umständen zum Sklaven

und nur mit Glück durch einen seiner Bewunderer freigekauft.24 Man

sagt auch, dies alles geschah, ohne dass sich Platon dessen bewusst ge-

wesenwäre.Wäre Platon nicht freigekauft worden, hätte die Geschichte

der Philosophie vermutlich andere Wendungen genommen. Zeit zum

Denken hätte er wohl kaum noch gehabt. Platons politische Idee, die

er in Der Staat (Politeia) ausführlich beschrieb, war es, einen Staat zu

errichten, der von Philosophen geführt wird. Von der Demokratie hin-

gegen hielt er wenig, da sie für ihn nicht viel mehr darstellte als die

Herrschaft des Pöbels, der sich von seinen Affekten und Stimmungen

20 Pol. VIII, 3.

21 Ebd., 6.

22 Pol. VII, 15, 1334a 20.

23 NE. I, 3, 1096a 5-10.

24 Bordt, Michael: Platon. Herder, Freiburg; Basel; Wien 1999, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

leiten ließ, anstatt auf die Vernunft zu hören. Die Vernunft der Philo-

sophen allerdings brauche Zeit zu reifen.

So sah Platon eine fast 50-jährige Ausbildung für die Philosophen-

könige vor, wobei die Ausbildung von Philosophen von verschiedenen

Phasen geprägt ist, sodass auf die Phasen der wissenschaftlichen

Auseinandersetzung Phasen der Arbeit für die Polis folgen, um auch

an praktischer Erfahrung zu gewinnen.25 Hier stehen allerdings jene

Tätigkeiten und Praktiken im Vordergrund, die nichts mit Ökonomie,

Handel oder Handwerk zu tun haben, wie etwa leitende Positionen im

Krieg. Das 50-jährige Auswahlverfahren der von Platon imaginierten

Philosophenherrscher weist ein reiches Curriculum auf: So werden

etwa propädeutisch Gymnastik und Musik, nach dem 20. Lebens-

jahr auch Arithmetik sowie Geometrie gelehrt und schließlich das

dialektische Denken und systematische Wahrheitssuche. Nach dem

30. Lebensjahr hätten eine erneute Eignungsprüfung und Auslese zu

folgen.26 Die Philosophen müssen während ihrer Lehrzeit und dar-

über hinaus nicht für ihren Lebensunterhalt sorgen. Sie widmen sich

den Wissenschaften, die ihnen angeboten, aber nicht aufgezwungen

werden, denn im Gegensatz zum Körper, den man auch unter Zwang

trainieren kann, haftet der Seele keine erzwungene Lehre an, woraus

folge, dass dieWissenschaft spielerisch erlernt werden solle und sich so

auch am besten die individuellen Fähigkeiten zeigen.27 Zugleich legte

Platon (der an seiner Stelle Sokrates sprechen lässt) Wert darauf, dass

ihnen privater Besitz untersagt ist, sie zudem weder Gold noch Silber

berühren dürfen.28 Sie sollten interessenlos, fast asketisch, einzig an

der Wahrheit und am allgemeinen Wohl interessiert sein. Sie regieren

in der idealtypischen Vorstellung Platons einzig aus Pflichtgefühl.29

Alle Tätigkeiten jenseits von Politik und Philosophie erfuhren Ge-

ringschätzung durch Platon. Den Handel und auch das Handwerk sah

er als geborener Aristokrat mit ererbtem Besitz als entwürdigende Tä-

tigkeiten an, die nicht mit politischer Tätigkeit zu vereinbaren seien,

25 Der Staat VII, 18, 540a.

26 Der Staat VII.

27 Der Staat VII, 16, 536a.

28 Der Staat III, 19-22, 417a.

29 Allerdings relativiert Platon in seinem Alterswerk, den Gesetzen (Nomoi), seine

einstige Forderung nach uneingeschränkter Macht für die Philosophen, in der

Annahme, dass darin eine Überforderung der menschlichen Natur liege.

Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Freie Zeit

die sich weder am Ruhm noch am Geld orientiert. Handwerker üben

sich in ihrer Kunst, doch üben sie zusätzlich auch die Kunst des Geld-

erwerbs aus. Geldgier und Ehrgeiz wiederum gelten dem von Platon

geschilderten Sokrates als Schande.30

Platons Pointe lag im Hinblick auf unsere Fragestellung meines Er-

achtens darin, dass die Staatsleitenden ihre Muße einzig für die Phi-

losophie und das politische Denken und Handeln nutzen sollten. Die

Freizeitkultur der Griechen aber, wie Theater, Gesellschaftsspiele, Feste

und Bäderkultur, hatte für ihn eine gefährliche Seite, insbesondere da,

wo sie nicht von der Tradition geleitet war. Speziell die Musik und die

Dichtkunst erweckten dabei Platons Misstrauen, wenn auch die mu-

sische Erziehung neben der Gymnastik einen ebenso großen Teil ein-

nehmen sollte, um die Seelen im Gleichgewicht zu halten.31 Insofern

erscheint Platon auch die Dichtkunst im Verdachtmit erfundenenMär-

chen die Jugend zu verwirren, statt zu deren tugendhafter Bildung bei-

zutragen, denn sittlich und tugendhaft sind die wenigsten der bekann-

ten Erzählungen und Mythen. Schlimmer noch: Die Dichtung ist in der

Mehrzahl der Fälle der Grund, warum die Affekte und Gefühle angeregt

und dominant gegenüber dem Seelenteil des Verstandes werden.32 Die

Erzählkunst und Dichtung, die wohl einen Großteil der freien Zeit der

alten Griechen füllte, ist für Platon kein ästhetischer Selbstzweck, son-

dern einzig aus demKriterium der Nützlichkeit für den Staat heraus zu

30 Der Staat, I, 18-19. Der französische Sozialist Paul Lafargue, von dem hier noch zu

sprechen sein wird, fasste später Platons Ansichten und imWerk verstreute Aus-

sagen bezüglich des Handwerks als vermeintliches wörtliches Zitat folgender-

maßen zusammen: »[…] die Natur hat weder Schuhmacher noch Schmiede ge-

schaffen; solche Beschäftigungen entwürdigen die Leute, die sie ausüben: nied-

rige Lohnarbeiter, namenlose Elende, die bereits durch ihren Stand von den po-

litischen Rechten ausgeschlossen sind. Was die Händler betrifft, die an Lug und

Betrug gewöhnt sind, so wird man sie in der Stadt nur als ein notwendiges Übel

ertragen. Der Bürger, der sich durch Handelsgeschäfte erniedrigt, soll für dieses

Verbrechen bestraft werden. Wird er überführt, so soll er zu einem Jahr Gefäng-

nis verurteilt werden. Bei jedemRückfall ist die Strafe zu verdoppeln.«, Lafargue,

Paul (Autor); Paoli, Guillaume (Hg.): Das Recht Auf Faulheit. Widerlegung des

›Rechts auf Arbeit‹ von 1848. Mit einem Essay von Guillaume Paoli. Matthes &

Seitz, Berlin 2013, S. 61.

31 Der Staat III, 18, 412a.

32 Der Staat II, 17-18; X, 3-9.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

bewerten. Dieser aber sollte sich in der Vorstellung Platons gegen alle

potenziell zersetzenden Kräfte präventiv erwehren. Stabilität ist hierbei

das oberste Ziel.

Wie übermäßige Armut oder übermäßiger Reichtum so kann nach

Platon auch neue Musik den Wunsch nach Veränderungen und »Neue-

rungssucht« im Staat wecken.33 Ein neuer Ryhthmus kann alles aus

den Fugen bringen. Und so findet sich im Staat die deutliche Warnung:

»Man muss sich nämlich davor hüten eine neue Art der Musik einzu-

führen, sonst gefährdet man das Ganze«.34 Womöglich kursierten in

den politisch bewegten Zeiten, die Platon miterlebte, auch einige neue

Ideen, die sich ihren künstlerischen Ausdruck in Liedern und Slogans

suchten, ähnlich wie etwa im 20. Jahrhundert John Lennons Song »Ima-

gine« (1971) oder wie der Spruch der 68er- Bewegung »Unter den Talaren

–Muff von 1000 Jahren«. Dinge, die Platon, der sich einen hierarchisch

wohlgeordneten Drei-Klassen-Staat erträumte, wohl erschaudern las-

sen hätten. Der Kulturhistoriker Jean-Marie André fasst Platons Über-

legungen zur Kontrolle der Tätigkeitsphasen der Bürger treffend zu-

sammen:

»Im Staat und in den Gesetzen spitzt Platon seine Kritik an der Frei-

zeitkultur zu. Vernachlässigung und Auflösung des Bürgersinns wer-

den bei ihm zu einem ›Kind des Müßiggangs und der Trägheit‹, und

er führt den Verfall der Staatsformen, dessen typisches Merkmal für

ihn die Demokratie ist, auf die vergiftende Freizeitmoral zurück, die

luxuriöses Leben, Müßiggang und Umsturz hervorbringt.«35

Jene, von Stimmungen geleitete maßlose Lebensführung wurde von

Platon mit der Herrschaftsform der Demokratie in Verbindung ge-

bracht.36 Da die Demokratie sich selbst zersetze, bereite sie auch den

Boden für die Machtusurpation eines Tyrannen, die es ebenso zu

verhindern gelte.37 Wie wir noch später sehen werden, konnte man

zuletzt in der Coronakrise (gleichsam platonische) Warnrufe bezüglich

33 Der Staat II, 2, 422a.

34 Der Staat IV, 3, 424c.

35 André, Jean-Marie: Griechische Feste, römische Spiele. Die Freizeitkultur in der

Antike. Reclam, Stuttgart 1994, S. 75.

36 Durch einen demokratischen Schiedsspruchwurde PlatonsMentor Sokrates zum

Tode verurteilt.

37 Vgl. ebd., S. 103.

Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Freie Zeit

einer potenziellen einer Entwöhnung der Menschen von der Arbeit

bzw. einer ungelenken freien Zeit vernehmen.

Noch in einem weiteren Punkt ist Platons Vorstellungswelt für

die heutigen gesellschaftspolitischen Debatten relevant. Das Ideal der

lebenslangen Vollzeitstelle, welches das späte 20. Jahrhundert präg-

te, wirkt bis heute nach trotz aller neoliberalen Flexibilisierung des

Arbeitsmarktes. Michael Hirsch erkennt darin eine Widerspiegelung

der von Platon gewünschten ständischen bzw. organischen Welt, in

der ein jeder seine spezifische Tätigkeit ausführen soll und erst auf

diese Weise eine funktionierende und gerechte Gesellschaft entstehen

könne.38 »Vielgeschäftigkeit« hingegen sei ein Grundübel, wie Platon

im Staat verdeutlicht.39 Platons Vorstellung einer naturwüchsigen

hierarchischen Ordnung mit zudem strikt vorgegebenen Rollen bildet,

wie Hirsch richtig bemerkt, das Gegenmodell zu Marxʼ Vorstellung

einer kommunistischen Gesellschaft mit einer freien und sozialen

Arbeitsteilung.40 Denn dem Individuum kommen dabei, wie später

noch zu zeigen sein wird, große Spielräume zu, wenn es darum geht

sich in verschiedensten Tätigkeiten zu üben und auch verschiedene

Fähigkeiten zu erlernen.41

Heute ist das Lohnarbeitssystem in der Krise, insofern etwa Fach-

kräftemangel bei Lehrenden und bei schlecht bezahlten Pflegekräften

herrscht und sich andererseits überzählig gewordene oder schlecht be-

zahlte Fabrikarbeiter in gelben Westen sammeln. Ist dahingehend also

eineMultiaktvität derMenschen, die sich in und außerhalb der Lohnar-

beit in unterschiedlichen Tätigkeiten üben, nicht eher angeraten? Statt

des Ausgeliefertseins auf eine feste Position in der Gesellschaft, eine

bestimmte Tätigkeit und ein bestimmtes Einkommen, wird dem ein-

zelnen Menschen so etwas mehr Entscheidungsfreiheit möglich. Auch

wenn es hierfür sicher politische Rahmensetzungen braucht.

38 Siehe dazu:Hirsch,Michael: DieÜberwindung der Arbeitsgesellschaft. Eine poli-

tische Philosophie der Arbeit. Springer VSVerlag für Sozialwissenschaften,Wies-

baden 2016, S. 59-69.

39 Der Staat IV, 10, 434a.

40 So auch: Hirsch, Michael: Die Überwindung der Arbeitsgesellschaft. Eine politi-

sche Philosophie der Arbeit. Springer VS Verlag für Sozialwissenschaften, Wies-

baden 2016, S. 61.

41 Siehe dazu Kapitel 5.2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

Nicht nur in der ideellen Vorstellungswelt der Griechen, sondern

auch in deren Lebenswelt nahm die Freizeitkultur einen hohen Stellen-

wert ein. So war die griechische Antike von einem periodisch wieder-

kehrenden Schauspiel geprägt, das alle politischen, kriegerischen und

ökonomischen Tätigkeiten unterbrach. Die Olympischen Spiele waren

der Höhepunkt der griechischen Sportkultur, die zunächst den freien

Griechen vorbehalten war. Der Ursprung der Spiele, wie auch vieler Fei-

ertage und Feste, liegt dabei allerWahrscheinlichkeit nach im religiösen

Denken.42 Vieles spricht dafür, dass die Spiele die griechische Kultur-

nation gegen die persische Bedrohung stärkten, insofern die verschie-

denen politischen Parteien in Frieden zusammenkamen, um in einem

agonalen Wettkampf miteinander zu streiten. Nicht nur Arbeit, son-

dern auch Freizeit verbindet Menschen miteinander.

Im antiken Rom war die Muße (»otium«) im Unterschied zur

Geschäftstätigkeit (»negotioum«) kein ausschließliches Attribut der

Aristokraten. Auch der einfache Bürger hatte ein staatlich garantiertes

Recht auf seinen garantierten Lebensunterhalt und konnte sich daher

Muße leisten. Die Bürger Roms bekamen zudem »Brot und Spiele«

geboten, sodass hier jene zwecklosen Kulturpraktiken bereits in eine

politische Ökonomie des Machterhalts eingebunden wurden. Während

die Lebenskultur der frühen Römischen Republik sich noch stark

am Ideal des Landwirtschaft betreibenden freien Bürgers orientierte

und dementsprechend die Arbeit Wertschätzung fand43, verlor sich

dieses Leitbild zunehmend im Maße der Urbanisierung. Die Land-

bevölkerung, die im profanen agrarischen Rhythmus von Arbeit und

Entspannung lebte, nutzte religiöse Feiertage, die mit einem Arbeits-

verbot verbunden waren, für Besuche in der Stadt und entdeckte dabei

nach und nach das »otium urbanum« für sich.44

Das Römische Kaiserreich entwickelte eine starke kulturelle Aus-

strahlungskraft. Der städtischeMüßiggang bot eine Vielzahl kultureller

Freizeitbeschäftigungen. Die Angebotsvielfalt war groß und reichte

von Theaterdarbietungen, Bäderkultur und Kneipentouren bis zum

Wagenrennen und Gladiatorenkämpfen. Auch das Flanieren in der

42 Vgl. André, Jean-Marie: Griechische Feste, römische Spiele. Die Freizeitkultur in

der Antike. Reclam, Stuttgart 1994, S. 68.

43 Vgl. ebd., S. 132.

44 Vgl. ebd., S. 127.

Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Freie Zeit

Stadt etabliert sich als anerkannte Beschäftigung.45 Allerdings rief

das »otium urbanum«, wie Jean-Marie André bemerkt, auch Vorbe-

halte hervor, denn von Anfang an gab es im ursprünglich agrarisch

geprägten Römischen Reich »ein der griechischen Mentalität fremdes

schlechtes Gewissen gegenüber der Muße«.46 So kam es, dass »[…]

die Agrarschriftsteller noch lange ihren Bann über den städtischen

Müßiggang schleudern, weil er die Arbeitskräfte bis hin zu den Sklaven

verderbe, ›die lieber ihre Hände im Theater oder im Zirkus regen als

auf den Feldern oder den Weinbergen‹ […]«47.

Die römischen Philosophenschulen wie beispielsweise der unortho-

doxe Epikureismus bildeten derweil ihre eigenen ästhetischen Normen

aus. Die Aristokraten, die dieser Denkschule folgten, legten Wert auf

elegante Kleidung und ländliche Sommersitze, die ihnen Ungezwun-

genheit ermöglichten. So grenzten sie sich vom städtischen Spektakel

bzw. der städtischen Freizeitkultur der Massen ab. Und auch die Philo-

sophenschule der Stoa strebte ein neues Freizeitmodell an. Individuell

gestaltete Muße entsprach hier einer Vorstellung von einer ›individuel-

len Natur‹ desMenschen.48 André schreibt hierzu: »Ohne zu der univer-

sellen Vernunft und der auf den Staat bezogenen Hierarchie der Pflich-

ten in Widerspruch zu geraten […] befürwortet die Stoa bei der Elite

auch ein Leben, das ausschließlich der ›Theorie‹ gewidmet ist […].«49

In den nebeligen Wäldern nördlich der Alpen zeigte sich zur glei-

chen Zeit ein etwas anderes Bild. Bei den Germanen war zu jener Zeit

die Muße ein Attribut der edlen Krieger. Tacitus schreibt über sie:

»Sie lassen sich nicht so leicht dazu überreden, den Boden zu bebau-

en und die Ernte abzuwarten, wie den Feind herauszufordern und Ver-

wundungen zu empfangen. Besser noch, für sie ist es Faulheit undUn-

vermögen, das im Schweiße des Angesichts zu erwerben, was sich im

Blutvergießen nehmen ließe.Wenn sie sich nicht auf einemKriegszug

befinden, geben sie sich der Jagd, vor allem aber demMüßiggang hin.

45 Ebd., S. 161-165.

46 Vgl. ebd, S. 127

47 André, Jean-Marie: Griechische Feste, römische Spiele. Die Freizeitkultur in der

Antike. Reclam, Stuttgart 1994, S. 158-161.

48 Vgl. ebd., S. 158-161.

49 Ebd., S. 160-161.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

Sie verbringen die Zeit mit Essen und Schlafen und die stärksten und

kriegerischen unter ihnen tun nichts.«50

Im europäischen Mittelalter begann die Herrschaft der eng getakteten

Zeit: »Ora et labora« war der Wahlspruch des Zeitregimes des euro-

päischen Christentums. Man orientierte sich an kirchlichen Ereignis-

sen und Jahresabläufen. Die Landarbeit lief wie eh und je von »Son-

nenaufgang bis Sonnenuntergang« und orientierte sich ansonsten an

agrarischen Rhythmen.51 In der Stadt aber setzte eine andere Entwick-

lung ein. Das aufsteigende städtische Bürgertum wollte die bezahlte

Arbeit genau bemessen und war an Arbeitsglocken und Werkglocken

interessiert. Bald gab es Uhren an städtischen Gebäuden, an denen sich

die Stadtbewohner orientierten.52 Dies brachte eine erste Ordnung in

die Ungewissheit, auch wenn die Zeit von Stadt zu Stadt verschieden

schien.53 Dem humanistisch denkenden Geschäftsmann um 1400 war

an einer sinnvollen und tugendhaften Verwendung der Zeit gelegen.54

Ein Arbeitsfleiß in der breiten Bevölkerung war jedoch noch nicht in

die Arbeitenden hineindiszipliniert worden. Bei vielen Handwerksbe-

rufen war es von der frühen Neuzeit bis noch ins 19. und 20. Jahrhun-

dert beliebt, an Montagen »blauzumachen«.55 Noch arbeitete man so

viel wie nötig und nicht so viel wie möglich. Der Historiker Edward P.

Thompson bemerkt, dass die zunehmende Verregelung und Vereinnah-

mung der Zeit durch den sich herausbildenden Industriekapitalismus

nicht den Rhythmen der Arbeiter entsprach, was durch die weiterhin

bestehenden Ausnahmen von der Regel deutlich wird:

»Wo immer die Menschen ihren Arbeitsrhythmus selbst bestimmen

konnten, bildete sich ein Wechsel von höchster Arbeitsintensität und

50 Zit. in: Le Goff, Jacques: Für ein anderes Mittelalter. Zeit, Arbeit und Kultur im

Europa des 5.–15. Jahrhunderts. Drumlin Verlag, Weingarten 1987, S. 61-62.

51 Ebd., S. 30.

52 Ebd., S. 31-37.

53 Ebd., S. 36.

54 Ebd., S. 38.

55 Vgl. Thompson, Edward P.: Zeit, Arbeitsdisziplin und Industriekapitalismus. In:

Holloway, John; Thompson, Edward P. (Hg.): Blauer Montag. Über Zeit und Ar-

beitsdisziplin. Aus dem Englischen übersetzt von Lars Stubbe. Edition Nautilus,

Hamburg 2007, S. 38-43.

Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Freie Zeit

Müßiggang heraus. (Dieser Rhythmus besteht noch heute in selbst-

ständigen Berufen – bei Künstlern, Schriftstellern, Kleinbauern und

vielleicht auch Studenten – und wirft die Frage auf, ob dies nicht ein

›natürlicher‹ menschlicher Arbeitsrhythmus sei.)«56

In der Renaissance wurde die freie Zeit aufgrund des Drucks des

Frühkapitalismus zu einem Gegenstand der philosophischen Reflexi-

on. Freie Zeit erschien zunehmend im Schwinden begriffen. Thomas

Morus (1478-1535, hingerichtet) war einer der ersten und bekanntesten

Autoren des politischen Denkens in der frühen Neuzeit. Sein Ro-

man Utopia (1516) begründete ein ganzes Genre. Morus war Richter,

Parlamentarier und Diplomat. Er war von Berufs wegen mit dem

Rechtssystem und der politischen Lage Englands vertraut. Durch seine

Reisen und Kontakte kannte er alternative Modelle des gesellschaftli-

chen Zusammenlebens. In Utopia (was so viel bedeutet wie Nicht-Ort)

findet sich der Reisebricht eines Seemanns, Raphael Hythlodeus (Viel-

redner), über den weit entfernt liegenden Staat der Utopier, der dem

Staat der Engländer in einigen Dingen voraus zu sein scheint. Morus

nutzt hier seine literarische Fiktion, um die englischen Zustände auf

galante Art zu kritisieren.

Daneben findet aber auch die postfeudale Klassengesellschaft des

Frühkapitalismus in Morus Buch ihre harsche Kritik anhand eines

egalitaristischen Gegenbildes. Morus stört sich insbesondere an den

letztlich durch Zufall bestimmten gesellschaftlichen Positionen eines

schmarotzenden Adels, der nichts tue. Dem gegenüber stehe eine hart

arbeitende Klasse der Bauern, die zudem durch Spekulationen (den

Wollhandel und die Einhegungen von Gütern) von ihren Ländereien

vertrieben werde. »Eure Schafe […] verschlingen die Menschen und

verwüsten und entvölkern das Land, die Gehöfte, die Dörfer«57, ent-

gegnet Morus, der selbst in seinem Roman auftritt, einem englischen

Kardinal.

Dem Bild krasser Ungleichheit, wie sie sich England zeigte, setzte

Morus in seinem Roman das eines kommunal organisierten Systems

entgegen, in dem ein jeder gleich viel arbeitet. Im Durchschnitt nimmt

die Produktion bei den Utopiern dabei weniger Zeit ein. Dies ist auch

56 Ebd., S. 38.

57 Morus, Thomas: Utopia. Diogenes, Zürich 1981, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

demUmstand geschuldet, dass der Geschmack der Utopier ein beschei-

dener ist. Aufwendige Luxusgüter sind nicht nur verpönt, sondern wer-

den erst gar nicht produziert. Gold und Edelsteine sind Kinderspiel-

zeug, für das sich pubertierende Utopier zu schämen beginnen. Die

Arbeit wird zentral gelenkt und rein nach dem Kriterium der Nütz-

lichkeit organsiert. Alle Lebensgüter werden gleichmäßig verteilt und

sogar die Häuser undWohnungen werden alle paar Jahre neu verlost.58

Kommt es zu lokalen Notlagen oder zu Naturkatastrophen, wird von

Regionen des Überschusses ohne Vergütung umverteilt. Im Staate der

Utopier gilt jenseits der Verpflichtung zur allgemeinen Arbeit die Ver-

teilung nach dem Bedarfsprinzip bzw. Familienprinzip angesichts äu-

ßerer Unbill.59 Die notwendig noch anfallende Arbeit wird gleichmäßig

verteilt. Ein jeder lernt den Ackerbau und zudem noch ein nützliches

Handwerk.60 Die geringe Arbeitszeit, die die Utopier absolvieren, ist

allerdings streng durch gewählte Vorsteher, sogenannte »Syphogran-

ten«, überwacht, die aufpassen, dass ja kein Mensch faulenzend her-

umsitzt.61 Auch bei den Utopiern hat der Tag vierundzwanzig gleich

lange Stunden, doch sie verwenden

»[…] davon nur sechs zur Arbeit, nämlich drei vor dem Mittag; darauf

nehmen sie das Mittagessen ein, ruhen nach dem Essen die ersten

zwei Nachmittagsstunden und liegen dann wieder drei Stunden lang

der Arbeit ob; daran schließt sich das Abendessen an. Um die achte

Stunde – die erste rechnen sie vomMittag an – gehen sie zu Bett; acht

Stunden beansprucht der Schlaf. Die ganze Zeit zwischen der Arbeit

einerseits, dem Schlafen und Essen andererseits bleibt jede zu freier

Verfügung, nicht damit er sie zechend oder faulenzend mißbrauche,

sondern, frei von seinem Beruf, sie nach Herzenslust für eine andere

Betätigung gut verwende.«62

Jene Überwachung ist dabei vielleicht weniger notwendig als gedacht,

denn nach der Auskunft von Raphael Hythlodeus sind jene gesunden,

58 Ebd., S. 64.

59 Vgl. ebd., S. 99.

60 Vgl. ebd., S. 82.

61 Vgl. ebd., S. 99.

62 Ebd., S. 99.

Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Freie Zeit

aber arbeitsunwilligen Bettler »viel weniger Menschen […], als du wirst

meinen«.63 Jenseits der Arbeit finden sich die folgenden Tätigkeiten:

»Diese Freizeit widmen die meisten Studien. Es pflegen nämlich je-

den Tag vor Sonnenaufgang öffentliche Lehrkurse stattzufinden, zu

deren Besuch nur die verpflichtet sind,welche eigens zuwissenschaft-

licher Ausbildung ausersehen wurden; doch strömen aus allen Stän-

denMänner sowohl wie Frauen scharenweise herbei, um je nach ihren

natürlichen Interessen den einen oder anderen Kurs zu hören. Immer-

hin, wer auch diese Zeit lieber in seinem Beruf zubringt – und das ist

bei vielen der Fall, deren Geist nicht zu den Höhen der Wissenschaft

aufsteigen mag –, darf das ruhig tun, ja man lobt ihn noch als nützli-

ches Glied des Staates.«64

ImÜbrigen gibt es auch keine Bierkneipen, in denenman noch bis kurz

vor dem Sonnenaufgang hätte verweilen können.65 Dennoch gibt es all-

täglich nach dem Abendessen gesellige Abende mit Musik und Brett-

spielen.66 Alles ist ein bisschen zu ideal: »Die Leute sind umgänglich,

witzig, anstellig, schätzen die Freizeit und leisten doch, wenn es sein

muß, ganz tüchtig körperliche Arbeit, freilich ohne sich irgendwie dar-

um zu reißen; in geistigen Dingen kennen sie keine Ermüdung.«67 In-

teressant ist hier, dass die Utopier regelmäßig Überschüsse erarbeiten,

ohne dabei jedoch einen Arbeitsfetisch zu entwickeln. Insbesondere die

Reduktion der Bedürfnisse ist der Schlüssel zum Glück – was Morus in

der metaphorischen Verachtung der Utopier gegenüber Luxusgütern,

Edelsteinen und seidenen Gewändern zum Ausdruck bringt.68

Sehen wir davon ab, dass die antiken Philosophen die heute allge-

genwärtige Form der Lohnarbeit wohl nur als eine Form der Sklave-

rei betrachten würden, so besteht in der heutigen demokratisch-libe-

ralen Gesellschaft zumindest ideell der Anspruch, dass alle Bürger sich,

d.h. ihre persönlichen Anlagen und Projekte sowie auch ihre politischen

Anliegen, entfalten können sollten. Der Gedanke der »Isonomia«, der

Gleichheit vor dem Gesetz, war eines der Leitprinzipien der direkten

63 Ebd., S. 85.

64 Ebd., S. 84.

65 Vgl. ebd., S. 98.

66 Vgl. ebd., S. 84.

67 Ebd., S. 125.

68 Vgl. ebd., S. 103-107.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

athenischenDemokratie, das nach einer schwerwiegenden sozioökono-

mischen Krise des vorhergehenden aristokratischen Systems etabliert

wurde, wenngleich damit faktisch nicht alle Menschen innerhalb der

Polis gemeint waren.69 Als ein zu antizipierendes Ideal wirkte es noch

weit über die Zeit der Polis hinaus bis in die Gegenwart unserer aus-

differenzierten repräsentativen Demokratien. Der darin liegende ega-

litaristische Anspruch strahle über die Grenzen der Verfassung, inso-

fern etwa die Sozialisten des 19. Jahrhunderts eine rein formale Gleich-

heit als ungenügend für eine wirklich demokratische Gesellschaft er-

achteten bzw. in einer rein formal postulierten Gleichheit der Rechte

ein Momentum der bürgerlichen Herrschaft sahen. Was es ergänzend

brauchte, war eine komplementäre soziale Gleichheit. Daran anknüp-

fend kann man behaupten, dass es heute – nimmt man den egalitären

Anspruch unserer Gesellschaften ernst – ebenso eine für alle bestehen-

de reale Möglichkeit geben muss, in einem angemessenen Maße über

die eigene Zeit zu verfügen.

Dass in einem kontemplativen Leben jenseits der Arbeit, angerei-

chert mit vielen selbstzweckhaften freien Tätigkeiten, ein besonderer

Wert liegt, hat die antike Philosophie gezeigt. Ging man derzeit je-

doch davon aus, dass Politik und Philosophie in einem gleichsam orga-

nisch gedachten Gesellschaftskörper nur bestimmten Teilen vorbehal-

ten sein können, so ist das heute nicht mehr der Fall – wenn auch fak-

tisch und global gesehen vielerorts massive soziale Ungleichheiten be-

stehen. Doch ist es heute nicht denkbar, dass die Technologien die mo-

notonen und körperlich schädigenden Arbeiten der Sklaven überneh-

men? Auch heute noch gibt es Berufe, deren Aufgabenspektrum derart

eingeschränkt ist, dass Menschen sich bei deren Ausübung kaum ent-

falten können, geschweige denn eine Sinnhaftigkeit darin sehen.70 An

vielen Stellen haben Technologien bereits Arbeiter ersetzt, wenn man

etwa an die weitgehende Automatisierung der Landwirtschaft denkt,

in der vor mehr als hundert Jahren noch ein Großteil der Bevölkerung

tätig war. Zugleich scheint es: Wenn Freiheit und Glück in der Autar-

kie von äußeren Gütern liegen, wenn die Fragen des täglichen Überle-

bens bereits gelöst sein müssen, wie Aristoteles meint, so erscheint die

Lohnarbeit in diesem Sinne sicher nicht als eine freie Tätigkeit.

69 Vgl. Finley,Moses I.: Das Politische Leben inder antikenWelt. C.H. Beck,München

1986, S. 175; 109-110; 45.

70 Siehe dazu Kapitel 7.2.

Die Idee der Muße von der Antike bis zur frühen Neuzeit2.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Freie Zeit

Doch ließe sich einschränkend auch sagen, dass die gezeigten Per-

spektiven das Glück in der Arbeit, die Freude am Handwerk und die

Freude am Funktionieren und Gestalten systematisch unterbewerten –

wohl weil sie stets als abhängig (etwa von Auftraggebern und Kunden)

gelten. Tatsächlich haben alle Tätigkeiten ihre Sonnen- und Schatten-

seiten.71 Nicht zuletzt hat die kontemplative Philosophie schon man-

chen in die Krise gestürzt. So ist sicher auch die freie Zeit, egal ob sie

nun kreativ, philosophierend oder politisierend verbracht wird, nicht

frei von Misslichkeiten. Noch wird sie stets wertgeschätzt. Von Bedeu-

tung aber ist, dass heute ein neu austariertes Gleichgewicht zwischen

Arbeit und freier Zeit gefunden werden muss, das sich auf der Höhe

des technologischen Standes befindet und das, anders als in der Anti-

ke, egalitaristisch bestimmt sein sollte.72

71 Siehe dazu: Henning, Christoph: Glück in Arbeit und Muße. Das Spektrum der

Tätigkeiten vom Denken zum Feiern. In: Ders.; Thomä, Dieter; Mitscherlich-

Schönherr, Olivia (Hg.): Glück: Ein interdisziplinäres Handbuch. Metzler, Stutt-

gart 2011, S. 32-42.

72 Das Kapitel 6.4 widmet sich den möglichen Verteilungsmodi eines solchen ega-

litaristischen Paradigmas.

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002 - am 13.02.2026, 08:10:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

