2. Die Idee der MuBe von der Antike
bis zur frithen Neuzeit

Der Begriff der Politik und viele Begriffe der politischen Ideengeschich-
te wurzeln in der griechisch-romischen Antike. Auf diese Epoche zu-
riickzugehen ist daher auch dann geboten, wenn auf das theoretische
Verhiltnis zwischen Politik und Wirtschaftsleben sowie der personli-
chen Freizeit geblickt werden soll. Im Folgenden wird exemplarisch auf
Platons und Aristoteles’ Werke Bezug genommen. Insbesondere Aris-
toteles hat verschiedenste Tatigkeitsformen unterschieden, die fiir ihn
in unterschiedlichem Mafle mit Tugendhaftigkeit gekoppelt und da-
mit Gliick verheiflend waren. Dabei wird auch deutlich, dass das antike
Denken zumeist zwischen verschiedenen Personen bzw. Statusgruppen
wie Herren und Sklaven unterscheidet und ihnen aufgrund vermeint-
lich natiirlicher Eigenschaften Titigkeitsprofile zuordnet. Auch die ro-
mische Kultur iibernahm einige der griechischen Ansichten.

In der frithen Neuzeit steht insbesondere Thomas Morus’ (1478-
1535) Utopia (1516) fir einen wirkungsmaichtigen ideengeschichtlichen
Entwurf einer Einteilung in Arbeit und freie Zeit, der sich vom antiken
Modell unterscheidet und mit diesem bricht, insofern beide Titig-
keitssphiren nicht linger verschiedenen Personengruppen zugewiesen
werden. Stattdessen wird erstmals ein egalitirer Ansatz verfolgt der
Arbeitszeiten und Ruhephasen gleich verteilt und so zu einem neuen
idealtypischen Gleichgewicht findet. Diesem Modell ist unsere heutige
Vorstellungswelt vom Anspruch her viel niher als dem antiken Modell,
wenn sich auch faktisch vielerorts ein anderes Bild zeigt."

1 David Graeber bemerkte in Bezug auf die Finanzkrise von 2007 sowie auch im
Hinblick auf die darauffolgenden Occupy Wall Street Proteste von 2011: »The
greatest social evil of antiquity was precisely this: people would fall so deeply

in debt that they would end up selling their children into slavery, even, finally,

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Freie Zeit

In der Antike war die Freiheit von der Arbeit im Haushalt die Vor-
aussetzung fiir Politik, die als Sache freier Biirger galt. Die 6konomi-
schen Grundlagen der Gesellschaft wurden von Sklaven erarbeitet. Die
philosophisch oder kreativ unbegabten Biirger Athens wiren wohl vor
Langweile gestorben, wenn sie nicht wenigstens iiber Krieg und Frieden
hitten entscheiden kénnen. Politik war fiir sie Sinngebung und Selbst-
zweck. Amter zu bekleiden sowie die Beteiligung an der Diskussion auf
der Agora galten als ehrenvolle Aufgaben. Auch die Entwicklung von
Kultur und Philosophie griindete letztlich auf der tiglichen Arbeit der
versklavten Menschen, die die Felder bestellten.

Nach Aristoteles verlangte das »gute Lebenc, wie er es in der Politik
beschreibt, vom Menschen, den er als ein staatsbildendes und sprach-
begabtes Wesen begriff, die gemeinschaftliche Auseinandersetzung
iiber Gut und Schlecht.” Ein gelungenes Leben war fir Aristoteles
daher zwingend ein politisches Leben, frei von Arbeit. Die Sklaverei,
die eine solche Idee vom guten Leben erst erméglichte, erschien Aris-
toteles als natiirlich und als ein Nebenprodukt des Kriegszustandes,
der den Normalfall fiir die antiken Stadtstaaten bildete. Aristoteles
rechtfertigte die Sklaverei, da in seiner Vorstellungswelt manche Men-
schen von Natur aus zum Herrschen und andere von Natur aus zum
Arbeiten bestimmt waren.> Dennoch war er in seiner Rechtfertigung
so vorrausschauend, die Moglichkeit einer anderen Welt bereits in
den Blick zu nehmen. Dabei beschrieb er dem Traum von einer Er-
I6sung von der Arbeit durch den technischen Fortschritt. Erst heute
erscheint uns dieser Traum zum Greifen nah und Aristoteles damaliger
Gedankengang damit tiberraschen aktuell. Er schrieb:

themselves. But you know, if Plato or Aristotle were somehow magically trans-
ported to modern America, would he really see matter here as all that different?
Sure, we no longer sell ourselves to employers, we rent ourselves. But for anyone
from the ancient world, such a distinction would be at best a legalism. They'd
probably consider most Americans to be debt slaves, and would they really be
so wrong to do so?«, Graeber, David; Bradshaw, Alex (Interview): Debt’s History,
Implications, and Critical Perspective (08.04.2011), online unter: http://imaginen
oborders.org/blog/alex/graeber-debt/ (Abruf am 06.02.2021).

2 Pol.l,2,1253a10-15.

3 Pol.l,2,1252a 30.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/
http://imaginenoborders.org/blog/alex/graeber-debt/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

»Wenn ndmlich ein jedes Werkzeug in der Lage ware, entweder auf
einen Befehl hin oder indem es einen Befehl im Voraus bemerkt, sein
Werk zu vollfithren, wie man das von den Statuen des Daidalos be-
richtet odervon den DreifiiRen des Hephaistos, von denen der Dichter
sagt, dafd sie sich von selbst in die Schar der Gétter mengten, wenn auf
diese Weise die Weberschiffchen selbst webten [..], dann bendtigten
wohl weder die Baumeister Handlanger noch die Herren Sklaven.«*

Aristoteles, der in jedwedem Bereich das Ideal der ausgeglichenen Mit-
te anstrebte®, wandte dieses auch auf die Muf3e an: Wohl am ehesten
gliicklich seien die Menschen, die iiber eine lange Zeit oder gar ihr gan-
zes Leben tugendhaft leben und zudem mit materiellen Giitern ausrei-
chend ausgestattet sind.® Unter einem tugendhaften Leben wird ein
Leben verstanden, das von Vernunft und Strebsamkeit geprigt ist, wo-
bei Aristoteles insbesondere die MidfRigung oder das Beherrschen der
eigenen Affekte zentral scheint. Das angeborene Streben nach Verbes-
serung durch Vernunftgebrauch in der Gemeinschaft bedeutet fiir den
Menschen, seinen Bestzustand (areté) erst in der Polis realisieren zu
konnen.” Ein gliickliches Leben (eu zén) ist erst in der politischen Ge-
meinschaft moglich.

Esistvor allem das theoretische und philosophische Leben, das er in
seiner Nikomachischen Ethik mit einem gliicklichen Leben gleichsetzt.®
Es steht somit noch itber dem politischen Leben, das Aristoteles in der
Politik beschreibt. Ein gliickliches Leben kann also ein politisches Leben,
das eines der praktischen Tugend ist, oder ein philosophisches Leben
sein. In beiden Fillen wird Muf3e vorausgesetzt, insofern die Biirger von
den Titigkeiten des Haushalts zunichst befreit sein miissen, wenn auch
das Leben des Politikers dann nur noch sehr wenig mit Mufle zu tun
hat.’ Diese unterteilt sich bei Aristoteles einerseits in Vergniigen und
Spiel sowie andererseits in Zeiten der Kontemplation. Gemif3 Aristote-
les’ Theorie der Muf3e in der Nikomachischen Ethik ist die Mufle im Sinne

4 Pol. 1, 3, 1253b 30-35.

5 Siehe dazu auch: Welskopf, Elisabeth Charlotte: Probleme der Mufle im Alten
Hellas. Riitten & Loening, Berlin 1962.

NE. [, 9,1101a10-20.

Pol. 1, 2, 1253a 20-30.

NE. X, 7, 1177a.

O 0 N O

NE. X, 7, 1177b 10-25.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

25


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Freie Zeit

von Spiel und Vergniigen zunichst gleichbedeutend mit der Wiederher-
stellung der Arbeitskraft.’ Diese letztere Form der Muf3e ist kein Ziel
an sich: Tyrannen - und die, von denen man allgemeinhin annimmt,
sie wiren glicklich — haben, wie Aristoteles zu beobachten meint, die
Neigung ihre freie Zeit mit »lustvollen Vergniigungen« zu fiillen. Jene
Neigung erschien ihm jedoch als kindisch und sei letzten Endes fiir die
Wohlhabenden auch nicht Gliick versprechend, da sie sich von dufle-
ren Gittern abhingig machen. Gliick durch unmittelbar lustvolle Beta-
tigungen ist oberflichlich und erschépft sich bald.™ Wirkliches Gliick
hingegen miisse autark von dufleren Dingen sein.

Aristoteles schlie3t sich der Auffassung des Anacharsis an, der sag-
te: »Sich vergniigen, um sich dann Ernstem zu widmen.« Vergniigen
und Spiel, die fiir Aristoteles eine Form des Ausruhens sind, sind dem-
nach nur sinnvoll, sofern sie auf die Zeit der Titigkeit bezogen bleiben."
Anders formuliert braucht es ein gelungenes Gleichgewicht zwischen
Arbeit und Spiel, wobei unter Arbeit eben nicht Lohnarbeit verstanden
wird, sondern freie Tatigkeit, die aus sich selbst heraus motiviert. In
diesem Sinne kennt Aristoteles auch die Freuden des Schaffens: »Wer
mit Lust titig ist, wird alles besser beurteilen und durchfithren kén-
nen, wie etwa diejenigen tiichtige Geometer werden, die Freude an der
Geometrie haben [..].« Wie die Geometrie kénne auch die Musik ei-
ne freudige und ernsthafte Titigkeit sein, die Gliick verheiflt, doch nur
wenn man die Titigkeit um ihrer selbst willen liebt. Um zu einer sol-
chen Form des inneren Gliicksempfindens zu gelangen, die ihm als ein
tugendvoller Weg erscheint, brauche es eine gelungene Erziehung des
Geistes durch die richtigen Gesetze, die nur in guten Staaten garantiert
sein kénnen.™ Insbesondere muss der Staat auch dazu erziehen, dass
die heranwachsenden Biirger die MufRe zur kulturellen Selbstentfaltung
zu nutzen wissen, indem etwa musikalisch-kiinstlerische Bildung ver-
mittelt wird.”

Muf3e im Sinne einer »vita contemplativa, also eines vornehmlich
betrachtenden Lebens, geht aber tiber das politische Leben hinaus. Ein

10 NE. X, 6,1176b 30-35. So auch Pol. 8, 3,1337b 30-40.
1 NE. X, 6,1176b.

12 Ebd., 30-35.

13 NE. X, 5,1175a 30-35.

14 NE.X,10,1180b1-5.

15 Pol. VIII, 3,1338a10.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

kontemplatives bzw. philosophisches Leben, das sich der Wahrheitssu-
che widmet, ist fiir Aristoteles die tugendhafteste Form der Existenz,
da sie sich selbst geniigt und so als Gliick verheiffend anzusehen sei.*
Dieses Leben steht aber (fiur Aristoteles naturgemifd) nicht allen Men-
schen offen: Das Handwerk wie auch die Sklavenarbeit sind fir ihn not-
wendige Teile der Gesellschaft bzw. die Basis des politischen oder phi-
losophischen Lebens der anderen. Daraus wiederum leitet sich auch
eine Art der Fiirsorgepflicht ab — oder wie es im ersten Buch der Po-
litik heifdt: »Der Herr denkt fiir seinen Sklaven, der ihm die Mufle da-
zu ermdglicht.«” Daher haben die Staatsfithrenden die freie Zeit der
Gesellschaft so zu organisieren, dass etwa durch Feste und Ruhepha-
sen dazu erzogen wird, die MufRe zu pflegen, die grundlegend fur die
Tugendausbildung der Staatsbiirger ist. Erst damit wird die Basis der
gesellschaftlichen Ordnung zu Friedenszeiten sichergestellt.”® Aristot-
les’ Verfassungsideal war das der »Politie«. Diese ist die Herrschaft der
vielen bzw. einer besonders verniinftigen Gruppe, die Aristoteles mit
dem wohlhabenden Mittelstand identifiziert. Jene Biirger, die Teil die-
ser Gruppe waren, waren frei von den niedrigen Tatigkeiten des Hand-
werks oder des Handels, die keine Zeit zur Mufle (und damit zur Tu-
gendausbildung) lassen.”

Neben Politik und Philosophie gibt es noch weitere Tatigkeiten, die
ebenso um ihrer selbst willen angestrebt werden. Im achten Buch der

16 NE. X, 7,1177a.

17 Pol. 1, 2,1252a 30.

18  Pol. VI, 14,1334a1-10.

19 Pol. VII, 9,1328b 35 —1329a 1; Pol. IV, 8-9. Aristoteles’ Schilderungen orientieren
sich, trotz des teils empirisch enzyklopadischen Anspruches, oft an Idealtypen.
Folgt man dem Althistoriker Moses I. Finley galt fiir Aristoteles Zeit in Bezug auf
die gegebene Klassenlage wohl das folgende Verhaltnis, das allerdings die Rolle
des Mittelstandes im Dunkeln ldsst: »Die >Reichen< und >die Armenc< bei Aristo-
teles sind solche Klassen, die zwar nicht exakt definiert, dennoch von den Zeit-
genossen identifizierbar waren. Zu den Armen zahlten alle Freien, die fir ihren
Lebensunterhalt arbeiten mufiten, die Bauern, die Eigentimer ihrer Hofe waren,
ebenso wie die Pachter, die Landarbeiter ohne Grundbesitz, die selbststandigen
Handwerker und die Ladenbesitzer. Sie wurden unterscheiden von den Reichen,
die bequem von der Arbeit anderer leben konnten [..]«, Finley, Moses I.: Das po-
litische Leben in der antiken Welt. C.H. Beck, Miinchen 1986, S. 21.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

27


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Freie Zeit

Politik stellt Aristoteles einen umfangreichen Katalog von als frei er-
achteten Tatigkeiten auf, die Teil der Erziehung sein sollten und mit
der Mufe verbunden sind. So gelten ihm das Lesen, der Sport und das
Zeichnen sowie bedingt auch das Musizieren als freie und selbstzweck-
hafte (wenn auch oft niitzliche) Titigkeiten.*® Demgegeniiber gelten
ihm Berufsmusiker letztlich als Handwerker, und da ihre Titigkeit ei-
nem dufleren Zweck gilt, ist sie fiir Aristoteles als niedrig und unfrei
anzusehen.” Im Ubrigen steht den Handwerkern Erholung zu, Skla-
ven jedoch haben keinen rechtlichen Anspruch auf Mufie**, wenngleich
auch ihre Arbeitskraft fiir ihr Tagwerk wiederhergestellt werden muss.

Aus der Reihe der selbstzweckhaften freien Titigkeiten sticht, wie
bereits bemerkt, das kontemplativ philosophische Leben hervor, das
zwar um seiner selbst willen angestrebt wird, dennoch indirekt auch
zur tugendhaften Vervollkommnung des Menschen beitrigt, der so sei-
ne Affekte zunehmend beherrscht. Er iibt sich darin, nicht linger un-
mittelbar lustvollen Dingen nachzujagen, und gewinnt so zunehmend
Autarkie. Ein negatives Beispiel ist fiir Aristoteles hingegen der nach
Geld strebende Mensch, denn dieser stehe eigentlich unter Zwang. Ins-
besondere auch deswegen, da bei diesem Ziel kein Ende absehbar ist
und Geld letztlich nur ein Mittel fiir andere Dinge ist oder zumindest
sein sollte.”

Platon (428/427-348/347 v. Chr.), Aristoteles’ Lehrer, wurde durch ei-
ne ungliickliche Verkettung von ungiinstigen Umstinden zum Sklaven
und nur mit Gliick durch einen seiner Bewunderer freigekauft.** Man
sagt auch, dies alles geschah, ohne dass sich Platon dessen bewusst ge-
wesen ware. Wire Platon nicht freigekauft worden, hitte die Geschichte
der Philosophie vermutlich andere Wendungen genommen. Zeit zum
Denken hitte er wohl kaum noch gehabt. Platons politische Idee, die
er in Der Staat (Politeia) ausfithrlich beschrieb, war es, einen Staat zu
errichten, der von Philosophen gefithrt wird. Von der Demokratie hin-
gegen hielt er wenig, da sie fir ihn nicht viel mehr darstellte als die
Herrschaft des Pobels, der sich von seinen Affekten und Stimmungen

20 Pol. VI, 3.

21 Ebd, 6.

22 Pol. VI, 15,1334a 20.

23 NE. [, 3,1096a 5-10.

24 Bordt, Michael: Platon. Herder, Freiburg; Basel; Wien 1999, S. 21.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

leiten lief3, anstatt auf die Vernunft zu héren. Die Vernunft der Philo-
sophen allerdings brauche Zeit zu reifen.

So sah Platon eine fast 50-jihrige Ausbildung fir die Philosophen-
konige vor, wobei die Ausbildung von Philosophen von verschiedenen
Phasen geprigt ist, sodass auf die Phasen der wissenschaftlichen
Auseinandersetzung Phasen der Arbeit fiir die Polis folgen, um auch
an praktischer Erfahrung zu gewinnen.” Hier stehen allerdings jene
Titigkeiten und Praktiken im Vordergrund, die nichts mit Okonomie,
Handel oder Handwerk zu tun haben, wie etwa leitende Positionen im
Krieg. Das 50-jihrige Auswahlverfahren der von Platon imaginierten
Philosophenherrscher weist ein reiches Curriculum auf: So werden
etwa propideutisch Gymnastik und Musik, nach dem 20. Lebens-
jahr auch Arithmetik sowie Geometrie gelehrt und schlieRlich das
dialektische Denken und systematische Wahrheitssuche. Nach dem
30. Lebensjahr hitten eine erneute Eignungspriifung und Auslese zu
folgen.*® Die Philosophen miissen wihrend ihrer Lehrzeit und dar-
tiber hinaus nicht fiir ithren Lebensunterhalt sorgen. Sie widmen sich
den Wissenschaften, die ihnen angeboten, aber nicht aufgezwungen
werden, denn im Gegensatz zum Korper, den man auch unter Zwang
trainieren kann, haftet der Seele keine erzwungene Lehre an, woraus
folge, dass die Wissenschaft spielerisch erlernt werden solle und sich so
auch am besten die individuellen Fihigkeiten zeigen.”” Zugleich legte
Platon (der an seiner Stelle Sokrates sprechen lisst) Wert darauf, dass
ihnen privater Besitz untersagt ist, sie zudem weder Gold noch Silber
beriihren diirfen.?® Sie sollten interessenlos, fast asketisch, einzig an
der Wahrheit und am allgemeinen Wohl interessiert sein. Sie regieren
in der idealtypischen Vorstellung Platons einzig aus Pflichtgefithl.*

Alle Tatigkeiten jenseits von Politik und Philosophie erfuhren Ge-
ringschitzung durch Platon. Den Handel und auch das Handwerk sah
er als geborener Aristokrat mit ererbtem Besitz als entwiirdigende Ti-
tigkeiten an, die nicht mit politischer Titigkeit zu vereinbaren seien,

25 Der Staat VII, 18, 540a.

26 Der Staat VI

27 Der Staat Vll, 16, 536a.

28 DerStaatlll, 19-22, 417a.

29 Allerdings relativiert Platon in seinem Alterswerk, den Gesetzen (Nomoi), seine
einstige Forderung nach uneingeschrankter Macht fiir die Philosophen, in der

Annahme, dass darin eine Uberforderung der menschlichen Natur liege.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

29


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Freie Zeit

die sich weder am Ruhm noch am Geld orientiert. Handwerker itben
sich in ihrer Kunst, doch iiben sie zusitzlich auch die Kunst des Geld-
erwerbs aus. Geldgier und Ehrgeiz wiederum gelten dem von Platon
geschilderten Sokrates als Schande.>®

Platons Pointe lag im Hinblick auf unsere Fragestellung meines Er-
achtens darin, dass die Staatsleitenden ihre Mufie einzig fiir die Phi-
losophie und das politische Denken und Handeln nutzen sollten. Die
Freizeitkultur der Griechen aber, wie Theater, Gesellschaftsspiele, Feste
und Biderkultur, hatte fiir ihn eine gefihrliche Seite, insbesondere da,
wo sie nicht von der Tradition geleitet war. Speziell die Musik und die
Dichtkunst erweckten dabei Platons Misstrauen, wenn auch die mu-
sische Erziehung neben der Gymnastik einen ebenso grofien Teil ein-
nehmen sollte, um die Seelen im Gleichgewicht zu halten.* Insofern
erscheint Platon auch die Dichtkunst im Verdacht mit erfundenen Mar-
chen die Jugend zu verwirren, statt zu deren tugendhafter Bildung bei-
zutragen, denn sittlich und tugendhaft sind die wenigsten der bekann-
ten Erzihlungen und Mythen. Schlimmer noch: Die Dichtung ist in der
Mehrzahl der Fille der Grund, warum die Affekte und Gefithle angeregt
und dominant gegeniiber dem Seelenteil des Verstandes werden.** Die
Erzahlkunst und Dichtung, die wohl einen Grof3teil der freien Zeit der
alten Griechen fiillte, ist fiir Platon kein isthetischer Selbstzweck, son-
dern einzig aus dem Kriterium der Niitzlichkeit fiir den Staat heraus zu

30 DerStaat, |,18-19. Der franzésische Sozialist Paul Lafargue, von dem hier noch zu
sprechen sein wird, fasste spater Platons Ansichten und im Werk verstreute Aus-
sagen beziiglich des Handwerks als vermeintliches wortliches Zitat folgender-
mafen zusammen: »[..] die Natur hat weder Schuhmacher noch Schmiede ge-
schaffen; solche Beschiftigungen entwiirdigen die Leute, die sie ausiiben: nied-
rige Lohnarbeiter, namenlose Elende, die bereits durch ihren Stand von den po-
litischen Rechten ausgeschlossen sind. Was die Handler betrifft, die an Lug und
Betrug gewdhnt sind, so wird man sie in der Stadt nur als ein notwendiges Ubel
ertragen. Der Biirger, der sich durch Handelsgeschifte erniedrigt, soll fiir dieses
Verbrechen bestraft werden. Wird er iiberfiihrt, so soll er zu einem Jahr Gefang-
nis verurteilt werden. Bei jedem Rickfall ist die Strafe zu verdoppeln.«, Lafargue,
Paul (Autor); Paoli, Guillaume (Hg.): Das Recht Auf Faulheit. Widerlegung des
>Rechts auf Arbeitc von 1848. Mit einem Essay von Guillaume Paoli. Matthes &
Seitz, Berlin 2013, S. 61.

31 DerStaatlll, 18, 412a.

32 Der Staatll, 17-18; X, 3-9.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

bewerten. Dieser aber sollte sich in der Vorstellung Platons gegen alle
potenziell zersetzenden Krifte praventiv erwehren. Stabilitit ist hierbei
das oberste Ziel.

Wie iibermiflige Armut oder iibermifiger Reichtum so kann nach
Platon auch neue Musik den Wunsch nach Verinderungen und »Neue-
rungssucht« im Staat wecken.® Ein neuer Ryhthmus kann alles aus
den Fugen bringen. Und so findet sich im Staat die deutliche Warnung:
»Man muss sich namlich davor hiiten eine neue Art der Musik einzu-
fithren, sonst gefihrdet man das Ganze«.** Woméglich kursierten in
den politisch bewegten Zeiten, die Platon miterlebte, auch einige neue
Ideen, die sich ihren kiinstlerischen Ausdruck in Liedern und Slogans
suchten, dhnlich wie etwa im 20. Jahrhundert John Lennons Song »Ima-
gine« (1971) oder wie der Spruch der 68er- Bewegung »Unter den Talaren
— Muff von 1000 Jahren«. Dinge, die Platon, der sich einen hierarchisch
wohlgeordneten Drei-Klassen-Staat ertriumte, wohl erschaudern las-
sen hitten. Der Kulturhistoriker Jean-Marie André fasst Platons Uber-
legungen zur Kontrolle der Titigkeitsphasen der Biirger treffend zu-
sammen:

»Im Staat und in den Gesetzen spitzt Platon seine Kritik an der Frei-
zeitkultur zu. Vernachldssigung und Auflésung des Biirgersinns wer-
den bei ihm zu einem >Kind des Miifliggangs und der Tragheit<, und
er fihrt den Verfall der Staatsformen, dessen typisches Merkmal fiir
ihn die Demokratie ist, auf die vergiftende Freizeitmoral zuriick, die
luxuridses Leben, MiiRiggang und Umsturz hervorbringt.<*®

Jene, von Stimmungen geleitete maflose Lebensfithrung wurde von
Platon mit der Herrschaftsform der Demokratie in Verbindung ge-
bracht.?® Da die Demokratie sich selbst zersetze, bereite sie auch den
Boden fur die Machtusurpation eines Tyrannen, die es ebenso zu
verhindern gelte.” Wie wir noch spiter sehen werden, konnte man
zuletzt in der Coronakrise (gleichsam platonische) Warnrufe beziiglich

33 DerStaatll, 2, 422a.

34 DerStaatlV, 3, 424c.

35 André, Jean-Marie: Griechische Feste, romische Spiele. Die Freizeitkultur in der
Antike. Reclam, Stuttgart 1994, S. 75.

36 Durch einen demokratischen Schiedsspruch wurde Platons Mentor Sokrates zum
Tode verurteilt.

37 Vgl.ebd, S.103.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

31


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Freie Zeit

einer potenziellen einer Entwéhnung der Menschen von der Arbeit
bzw. einer ungelenken freien Zeit vernehmen.

Noch in einem weiteren Punkt ist Platons Vorstellungswelt fir
die heutigen gesellschaftspolitischen Debatten relevant. Das Ideal der
lebenslangen Vollzeitstelle, welches das spite 20. Jahrhundert prig-
te, wirkt bis heute nach trotz aller neoliberalen Flexibilisierung des
Arbeitsmarktes. Michael Hirsch erkennt darin eine Widerspiegelung
der von Platon gewiinschten stindischen bzw. organischen Welt, in
der ein jeder seine spezifische Titigkeit ausfithren soll und erst auf
diese Weise eine funktionierende und gerechte Gesellschaft entstehen
konne.*® »Vielgeschiftigkeit« hingegen sei ein Grundiibel, wie Platon
im Staat verdeutlicht.®® Platons Vorstellung einer naturwiichsigen
hierarchischen Ordnung mit zudem strikt vorgegebenen Rollen bildet,
wie Hirsch richtig bemerkt, das Gegenmodell zu Marx’ Vorstellung
einer kommunistischen Gesellschaft mit einer freien und sozialen
Arbeitsteilung.*® Denn dem Individuum kommen dabei, wie spiter
noch zu zeigen sein wird, grofle Spielriume zu, wenn es darum geht
sich in verschiedensten Titigkeiten zu iiben und auch verschiedene
Fihigkeiten zu erlernen.

Heute ist das Lohnarbeitssystem in der Krise, insofern etwa Fach-
kriftemangel bei Lehrenden und bei schlecht bezahlten Pflegekriften
herrscht und sich andererseits iiberzihlig gewordene oder schlecht be-
zahlte Fabrikarbeiter in gelben Westen sammeln. Ist dahingehend also
eine Multiaktvitit der Menschen, die sich in und aufSerhalb der Lohnar-
beit in unterschiedlichen Titigkeiten {iben, nicht eher angeraten? Statt
des Ausgeliefertseins auf eine feste Position in der Gesellschaft, eine
bestimmte Titigkeit und ein bestimmtes Einkommen, wird dem ein-
zelnen Menschen so etwas mehr Entscheidungsfreiheit moglich. Auch
wenn es hierfiir sicher politische Rahmensetzungen braucht.

38  Siehedazu: Hirsch, Michael: Die Uberwindung der Arbeitsgesellschaft. Eine poli-
tische Philosophie der Arbeit. Springer VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, Wies-
baden 2016, S. 59-69.

39 DerStaatlV, 10, 434a.

40 So auch: Hirsch, Michael: Die Uberwindung der Arbeitsgesellschaft. Eine politi-
sche Philosophie der Arbeit. Springer VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, Wies-
baden 2016, S. 61.

41 Siehe dazu Kapitel 5.2.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

Nicht nur in der ideellen Vorstellungswelt der Griechen, sondern
auch in deren Lebenswelt nahm die Freizeitkultur einen hohen Stellen-
wert ein. So war die griechische Antike von einem periodisch wieder-
kehrenden Schauspiel geprigt, das alle politischen, kriegerischen und
dkonomischen Titigkeiten unterbrach. Die Olympischen Spiele waren
der Hohepunkt der griechischen Sportkultur, die zunichst den freien
Griechen vorbehalten war. Der Ursprung der Spiele, wie auch vieler Fei-
ertage und Feste, liegt dabei aller Wahrscheinlichkeit nach im religiosen
Denken.* Vieles spricht dafiir, dass die Spiele die griechische Kultur-
nation gegen die persische Bedrohung stirkten, insofern die verschie-
denen politischen Parteien in Frieden zusammenkamen, um in einem
agonalen Wettkampf miteinander zu streiten. Nicht nur Arbeit, son-
dern auch Freizeit verbindet Menschen miteinander.

Im antiken Rom war die Mufle (»otium«) im Unterschied zur
Geschiftstitigkeit (»negotioum«) kein ausschliefdliches Attribut der
Aristokraten. Auch der einfache Biirger hatte ein staatlich garantiertes
Recht auf seinen garantierten Lebensunterhalt und konnte sich daher
Muf3e leisten. Die Biirger Roms bekamen zudem »Brot und Spiele«
geboten, sodass hier jene zwecklosen Kulturpraktiken bereits in eine
politische Okonomie des Machterhalts eingebunden wurden. Wihrend
die Lebenskultur der frithen Romischen Republik sich noch stark
am Ideal des Landwirtschaft betreibenden freien Biirgers orientierte
und dementsprechend die Arbeit Wertschitzung fand®, verlor sich
dieses Leitbild zunehmend im Mafle der Urbanisierung. Die Land-
bevolkerung, die im profanen agrarischen Rhythmus von Arbeit und
Entspannung lebte, nutzte religiose Feiertage, die mit einem Arbeits-
verbot verbunden waren, fiir Besuche in der Stadt und entdeckte dabei
nach und nach das »otium urbanumc« fiir sich.*

Das Romische Kaiserreich entwickelte eine starke kulturelle Aus-
strahlungskraft. Der stidtische Miifliggang bot eine Vielzahl kultureller
Freizeitbeschiftigungen. Die Angebotsvielfalt war grofd und reichte
von Theaterdarbietungen, Biderkultur und Kneipentouren bis zum
Wagenrennen und Gladiatorenkdmpfen. Auch das Flanieren in der

42 Vgl. André, Jean-Marie: Griechische Feste, romische Spiele. Die Freizeitkultur in
der Antike. Reclam, Stuttgart 1994, S. 68.

43 Vgl.ebd,, S.132.

44 Vgl.ebd,, S.127.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

33


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3k

Freie Zeit

Stadt etabliert sich als anerkannte Beschiftigung.* Allerdings rief
das »otium urbanume, wie Jean-Marie André bemerkt, auch Vorbe-
halte hervor, denn von Anfang an gab es im urspriinglich agrarisch
geprigten Romischen Reich »ein der griechischen Mentalitit fremdes
schlechtes Gewissen gegeniiber der Mufie«.*® So kam es, dass »[..]
die Agrarschriftsteller noch lange ihren Bann iiber den stadtischen
Mifliggang schleudern, weil er die Arbeitskrifte bis hin zu den Sklaven
verderbe, >die lieber ihre Hinde im Theater oder im Zirkus regen als
auf den Feldern oder den Weinbergenc [...]J«*7.

Die romischen Philosophenschulen wie beispielsweise der unortho-
doxe Epikureismus bildeten derweil ihre eigenen dsthetischen Normen
aus. Die Aristokraten, die dieser Denkschule folgten, legten Wert auf
elegante Kleidung und lindliche Sommersitze, die ihnen Ungezwun-
genheit ermoglichten. So grenzten sie sich vom stidtischen Spektakel
bzw. der stidtischen Freizeitkultur der Massen ab. Und auch die Philo-
sophenschule der Stoa strebte ein neues Freizeitmodell an. Individuell
gestaltete Muf3e entsprach hier einer Vorstellung von einer >individuel-
len Natur«des Menschen.*® André schreibt hierzu: »Ohne zu der univer-
sellen Vernunft und der auf den Staat bezogenen Hierarchie der Pflich-
ten in Widerspruch zu geraten [...] befitrwortet die Stoa bei der Elite
auch ein Leben, das ausschliefilich der >Theorie« gewidmet ist [...].«*

In den nebeligen Wildern nordlich der Alpen zeigte sich zur glei-
chen Zeit ein etwas anderes Bild. Bei den Germanen war zu jener Zeit
die Mufe ein Attribut der edlen Krieger. Tacitus schreibt iiber sie:

»Sie lassen sich nicht so leicht dazu iiberreden, den Boden zu bebau-
en und die Ernte abzuwarten, wie den Feind herauszufordern und Ver-
wundungen zu empfangen. Besser noch, fiir sie ist es Faulheit und Un-
vermogen, das im SchweifRe des Angesichts zu erwerben, was sich im
BlutvergieRen nehmen liefle. Wenn sie sich nicht auf einem Kriegszug
befinden, geben sie sich derJagd, vor allem aber dem MiRiggang hin.

45 Ebd., S.161-165.

46 Vgl.ebd, S.127

47 André, Jean-Marie: Griechische Feste, romische Spiele. Die Freizeitkultur in der
Antike. Reclam, Stuttgart 1994, S.158-161.

48 Vgl.ebd., S.158-161.

49 Ebd., S.160-161.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

Sie verbringen die Zeit mit Essen und Schlafen und die starksten und
kriegerischen unter ihnen tun nichts.«*°

Im europdischen Mittelalter begann die Herrschaft der eng getakteten
Zeit: »Ora et labora« war der Wahlspruch des Zeitregimes des euro-
piischen Christentums. Man orientierte sich an kirchlichen Ereignis-
sen und Jahresabliufen. Die Landarbeit lief wie eh und je von »Son-
nenaufgang bis Sonnenuntergang« und orientierte sich ansonsten an
agrarischen Rhythmen.” In der Stadt aber setzte eine andere Entwick-
lung ein. Das aufsteigende stiddtische Biirgertum wollte die bezahlte
Arbeit genau bemessen und war an Arbeitsglocken und Werkglocken
interessiert. Bald gab es Uhren an stidtischen Gebauden, an denen sich
die Stadtbewohner orientierten.** Dies brachte eine erste Ordnung in
die Ungewissheit, auch wenn die Zeit von Stadt zu Stadt verschieden
schien.”® Dem humanistisch denkenden Geschiftsmann um 1400 war
an einer sinnvollen und tugendhaften Verwendung der Zeit gelegen.**
Ein Arbeitsfleifd in der breiten Bevolkerung war jedoch noch nicht in
die Arbeitenden hineindiszipliniert worden. Bei vielen Handwerksbe-
rufen war es von der frithen Neuzeit bis noch ins 19. und 20. Jahrhun-
dert beliebt, an Montagen »blauzumachen«.® Noch arbeitete man so
viel wie nétig und nicht so viel wie moglich. Der Historiker Edward P.
Thompson bemerkt, dass die zunehmende Verregelung und Vereinnah-
mung der Zeit durch den sich herausbildenden Industriekapitalismus
nicht den Rhythmen der Arbeiter entsprach, was durch die weiterhin
bestehenden Ausnahmen von der Regel deutlich wird:

»Wo immer die Menschen ihren Arbeitsrhythmus selbst bestimmen
konnten, bildete sich ein Wechsel von hochster Arbeitsintensitat und

50 Zit. in: Le Goff, Jacques: Fiir ein anderes Mittelalter. Zeit, Arbeit und Kultur im
Europa des 5.—15. Jahrhunderts. Drumlin Verlag, Weingarten 1987, S. 61-62.

51 Ebd.,S.30.

52 Ebd,S.31-37.

53 Ebd, S.36.

54 Ebd.,S.38.

55 Vgl. Thompson, Edward P: Zeit, Arbeitsdisziplin und Industriekapitalismus. In:
Holloway, John; Thompson, Edward P (Hg.): Blauer Montag. Uber Zeit und Ar-
beitsdisziplin. Aus dem Englischen iibersetzt von Lars Stubbe. Edition Nautilus,

Hamburg 2007, S. 38-43.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

35


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Freie Zeit

Miifliggang heraus. (Dieser Rhythmus besteht noch heute in selbst-
standigen Berufen — bei Kiinstlern, Schriftstellern, Kleinbauern und
vielleicht auch Studenten — und wirft die Frage auf, ob dies nicht ein
snatiirlicher« menschlicher Arbeitsrhythmus sei.)«*®

In der Renaissance wurde die freie Zeit aufgrund des Drucks des
Frithkapitalismus zu einem Gegenstand der philosophischen Reflexi-
on. Freie Zeit erschien zunehmend im Schwinden begriffen. Thomas
Morus (1478-1535, hingerichtet) war einer der ersten und bekanntesten
Autoren des politischen Denkens in der frithen Neuzeit. Sein Ro-
man Utopia (1516) begriindete ein ganzes Genre. Morus war Richter,
Parlamentarier und Diplomat. Er war von Berufs wegen mit dem
Rechtssystem und der politischen Lage Englands vertraut. Durch seine
Reisen und Kontakte kannte er alternative Modelle des gesellschaftli-
chen Zusammenlebens. In Utopia (was so viel bedeutet wie Nicht-Ort)
findet sich der Reisebricht eines Seemanns, Raphael Hythlodeus (Viel-
redner), itber den weit entfernt liegenden Staat der Utopier, der dem
Staat der Englinder in einigen Dingen voraus zu sein scheint. Morus
nutzt hier seine literarische Fiktion, um die englischen Zustinde auf
galante Art zu kritisieren.

Daneben findet aber auch die postfeudale Klassengesellschaft des
Frithkapitalismus in Morus Buch ihre harsche Kritik anhand eines
egalitaristischen Gegenbildes. Morus stort sich insbesondere an den
letztlich durch Zufall bestimmten gesellschaftlichen Positionen eines
schmarotzenden Adels, der nichts tue. Dem gegeniiber stehe eine hart
arbeitende Klasse der Bauern, die zudem durch Spekulationen (den
Wollhandel und die Einhegungen von Giitern) von ihren Lindereien
vertrieben werde. »Eure Schafe [..] verschlingen die Menschen und
verwiisten und entvolkern das Land, die Gehéfte, die Dorfer«®?, ent-
gegnet Morus, der selbst in seinem Roman auftritt, einem englischen
Kardinal.

Dem Bild krasser Ungleichheit, wie sie sich England zeigte, setzte
Morus in seinem Roman das eines kommunal organisierten Systems
entgegen, in dem ein jeder gleich viel arbeitet. Im Durchschnitt nimmt
die Produktion bei den Utopiern dabei weniger Zeit ein. Dies ist auch

56 Ebd.,S.38.
57 Morus, Thomas: Utopia. Diogenes, Ziirich 1981, S. 30.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

dem Umstand geschuldet, dass der Geschmack der Utopier ein beschei-
dener ist. Aufwendige Luxusgiiter sind nicht nur verpont, sondern wer-
den erst gar nicht produziert. Gold und Edelsteine sind Kinderspiel-
zeug, fur das sich pubertierende Utopier zu schimen beginnen. Die
Arbeit wird zentral gelenkt und rein nach dem Kriterium der Niitz-
lichkeit organsiert. Alle Lebensgiiter werden gleichmiRig verteilt und
sogar die Hiuser und Wohnungen werden alle paar Jahre neu verlost.
Kommt es zu lokalen Notlagen oder zu Naturkatastrophen, wird von
Regionen des Uberschusses ohne Vergiitung umverteilt. Im Staate der
Utopier gilt jenseits der Verpflichtung zur allgemeinen Arbeit die Ver-
teilung nach dem Bedarfsprinzip bzw. Familienprinzip angesichts du-
Berer Unbill.*® Die notwendig noch anfallende Arbeit wird gleichmifiig
verteilt. Ein jeder lernt den Ackerbau und zudem noch ein nittzliches
Handwerk.®® Die geringe Arbeitszeit, die die Utopier absolvieren, ist
allerdings streng durch gewihlte Vorsteher, sogenannte »Syphogran-
ten«, iiberwacht, die aufpassen, dass ja kein Mensch faulenzend her-
umsitzt.® Auch bei den Utopiern hat der Tag vierundzwanzig gleich
lange Stunden, doch sie verwenden

»[..] davon nur sechs zur Arbeit, ndmlich drei vor dem Mittag; darauf
nehmen sie das Mittagessen ein, ruhen nach dem Essen die ersten
zwei Nachmittagsstunden und liegen dann wieder drei Stunden lang
der Arbeit ob; daran schliefit sich das Abendessen an. Um die achte
Stunde —die erste rechnen sie vom Mittag an — gehen sie zu Bett; acht
Stunden beansprucht der Schlaf. Die ganze Zeit zwischen der Arbeit
einerseits, dem Schlafen und Essen andererseits bleibt jede zu freier
Verfligung, nicht damit er sie zechend oder faulenzend mifRbrauche,
sondern, frei von seinem Beruf, sie nach Herzenslust fir eine andere
Betitigung gut verwende.«*?

Jene Uberwachung ist dabei vielleicht weniger notwendig als gedacht,
denn nach der Auskunft von Raphael Hythlodeus sind jene gesunden,

58 Ebd.,S.64.
59 Vgl.ebd,, S.99.
60 Vgl.ebd,S. 82.
61 Vgl .ebd., S.99.
62 Ebd.,S.99.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

37


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 Freie Zeit

aber arbeitsunwilligen Bettler »viel weniger Menschen [...], als du wirst
meinen«.® Jenseits der Arbeit finden sich die folgenden Titigkeiten:

»Diese Freizeit widmen die meisten Studien. Es pflegen ndmlich je-
den Tag vor Sonnenaufgang 6ffentliche Lehrkurse stattzufinden, zu
deren Besuch nur die verpflichtet sind, welche eigens zu wissenschaft-
licher Ausbildung ausersehen wurden; doch stromen aus allen Stan-
den Manner sowohl wie Frauen scharenweise herbei, umje nach ihren
natiirlichen Interessen den einen oder anderen Kurs zu héren. Immer-
hin, wer auch diese Zeit lieber in seinem Beruf zubringt — und das ist
bei vielen der Fall, deren Geist nicht zu den Hohen der Wissenschaft
aufsteigen mag —, darf das ruhig tun, ja man lobt ihn noch als niitzli-
ches Glied des Staates.«<®*

Im Ubrigen gibt es auch keine Bierkneipen, in denen man noch bis kurz
vor dem Sonnenaufgang hitte verweilen kénnen.® Dennoch gibt es all-
tiglich nach dem Abendessen gesellige Abende mit Musik und Brett-
spielen.® Alles ist ein bisschen zu ideal: »Die Leute sind umginglich,
witzig, anstellig, schitzen die Freizeit und leisten doch, wenn es sein
muf}, ganz tiichtig korperliche Arbeit, freilich ohne sich irgendwie dar-
um zu reiflen; in geistigen Dingen kennen sie keine Ermiidung.«*” In-
teressant ist hier, dass die Utopier regelmifRig Uberschiisse erarbeiten,
ohne dabei jedoch einen Arbeitsfetisch zu entwickeln. Insbesondere die
Reduktion der Bediirfnisse ist der Schliissel zum Gliick — was Morus in
der metaphorischen Verachtung der Utopier gegeniiber Luxusgiitern,
Edelsteinen und seidenen Gewindern zum Ausdruck bringt.®®

Sehen wir davon ab, dass die antiken Philosophen die heute allge-
genwirtige Form der Lohnarbeit wohl nur als eine Form der Sklave-
rei betrachten wiirden, so besteht in der heutigen demokratisch-libe-
ralen Gesellschaft zumindest ideell der Anspruch, dass alle Biirger sich,
d.h. ihre personlichen Anlagen und Projekte sowie auch ihre politischen
Anliegen, entfalten kénnen sollten. Der Gedanke der »Isonomiax, der
Gleichheit vor dem Gesetz, war eines der Leitprinzipien der direkten

63 Ebd,S.8s.

64 Ebd.,S.84.

65 Vgl.ebd., S.98.

66 Vgl.ebd., S. 84.

67 Ebd., S.125.

68 Vgl. ebd., S.103-107.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Idee der MuBe von der Antike bis zur frihen Neuzeit

athenischen Demokratie, das nach einer schwerwiegenden sozio6kono-
mischen Krise des vorhergehenden aristokratischen Systems etabliert
wurde, wenngleich damit faktisch nicht alle Menschen innerhalb der
Polis gemeint waren.® Als ein zu antizipierendes Ideal wirkte es noch
weit iiber die Zeit der Polis hinaus bis in die Gegenwart unserer aus-
differenzierten reprisentativen Demokratien. Der darin liegende ega-
litaristische Anspruch strahle iiber die Grenzen der Verfassung, inso-
fern etwa die Sozialisten des 19. Jahrhunderts eine rein formale Gleich-
heit als ungeniigend fiir eine wirklich demokratische Gesellschaft er-
achteten bzw. in einer rein formal postulierten Gleichheit der Rechte
ein Momentum der biirgerlichen Herrschaft sahen. Was es erginzend
brauchte, war eine komplementire soziale Gleichheit. Daran ankniip-
fend kann man behaupten, dass es heute — nimmt man den egalitiren
Anspruch unserer Gesellschaften ernst — ebenso eine fiir alle bestehen-
de reale Moglichkeit geben muss, in einem angemessenen Mafie iiber
die eigene Zeit zu verfiigen.

Dass in einem kontemplativen Leben jenseits der Arbeit, angerei-
chert mit vielen selbstzweckhaften freien Titigkeiten, ein besonderer
Wert liegt, hat die antike Philosophie gezeigt. Ging man derzeit je-
doch davon aus, dass Politik und Philosophie in einem gleichsam orga-
nisch gedachten Gesellschaftskérper nur bestimmten Teilen vorbehal-
ten sein kénnen, so ist das heute nicht mehr der Fall — wenn auch fak-
tisch und global gesehen vielerorts massive soziale Ungleichheiten be-
stehen. Doch ist es heute nicht denkbar, dass die Technologien die mo-
notonen und kérperlich schidigenden Arbeiten der Sklaven iiberneh-
men? Auch heute noch gibt es Berufe, deren Aufgabenspektrum derart
eingeschrankt ist, dass Menschen sich bei deren Ausiibung kaum ent-
falten konnen, geschweige denn eine Sinnhaftigkeit darin sehen.”® An
vielen Stellen haben Technologien bereits Arbeiter ersetzt, wenn man
etwa an die weitgehende Automatisierung der Landwirtschaft denkt,
in der vor mehr als hundert Jahren noch ein Grofiteil der Bevolkerung
tatig war. Zugleich scheint es: Wenn Freiheit und Glick in der Autar-
kie von dufleren Giitern liegen, wenn die Fragen des tiglichen Uberle-
bens bereits geldst sein miissen, wie Aristoteles meint, so erscheint die
Lohnarbeit in diesem Sinne sicher nicht als eine freie Tatigkeit.

69 Vgl. Finley, Moses I.: Das Politische Leben in derantiken Welt. C.H. Beck, Miinchen
1986, S.175;109-110; 45.
70 Siehe dazu Kapitel 7.2.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [

39


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Freie Zeit

Doch lieRe sich einschrinkend auch sagen, dass die gezeigten Per-
spektiven das Gliick in der Arbeit, die Freude am Handwerk und die
Freude am Funktionieren und Gestalten systematisch unterbewerten —
wohl weil sie stets als abhingig (etwa von Auftraggebern und Kunden)
gelten. Tatsichlich haben alle Titigkeiten ihre Sonnen- und Schatten-
seiten.”” Nicht zuletzt hat die kontemplative Philosophie schon man-
chen in die Krise gestiirzt. So ist sicher auch die freie Zeit, egal ob sie
nun kreativ, philosophierend oder politisierend verbracht wird, nicht
frei von Misslichkeiten. Noch wird sie stets wertgeschitzt. Von Bedeu-
tung aber ist, dass heute ein neu austariertes Gleichgewicht zwischen
Arbeit und freier Zeit gefunden werden muss, das sich auf der Hohe
des technologischen Standes befindet und das, anders als in der Anti-
ke, egalitaristisch bestimmt sein sollte.”

71 Siehe dazu: Henning, Christoph: Gliick in Arbeit und Mufie. Das Spektrum der
Tatigkeiten vom Denken zum Feiern. In: Ders.; Thoma, Dieter; Mitscherlich-
Schénherr, Olivia (Hg.): Gluck: Ein interdisziplinares Handbuch. Metzler, Stutt-
gart 2011, S. 32-42.

72 Das Kapitel 6.4 widmet sich den moglichen Verteilungsmodi eines solchen ega-

litaristischen Paradigmas.

- am 13.02.2026, 08:10:3: - [


https://doi.org/10.14361/9783839455722-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

