
Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit 
ohne Umschweife

Alexander Schwitteck

„Wir haben es bis zum Konsumindividualismus gebracht, zum Verantwortungs­
individualismus sind wir aber noch nicht fähig.“1

Die gegenwärtige weltpolitische Konstellation wird von vielen als Zäsur in der 
Entwicklungsgeschichte der liberalen Moderne wahrgenommen. Ihre norma­
tiven Grundlagen und Errungenschaften – wie Rechtsstaatlichkeit, repräsenta­
tive Demokratie, politischer Pluralismus sowie eine sozial eingebettete Markt­
wirtschaft – geraten unter heftigen Legitimationsdruck. Der liberale Konsens 
befindet sich in einem Belagerungszustand, bei dem emanzipative Fortschrit­
te zunehmend Opfer reaktionärer Rückabwicklung werden. Der Wind hat 
sich gedreht: Chinas autoritärer Einfluss wächst, Russlands entgrenzter, krie­
gerischer Machtpragmatismus breitet sich aus, und selbst in den Vereinigten 
Staaten, einst Kernland liberaler Selbstgewissheit, gerät eben diese unter dem 
Druck des autoritären Populismus ins Wanken.

Inmitten dieser Umbruchszeit verstarb am 5. Februar 2025 im Alter von 
78 Jahren mit Wolfgang Kersting einer der renommiertesten politischen Phi­
losophen Deutschlands – ein Denker, der zeitlebens für eine philosophisch 
fundierte Verteidigung des Liberalismus eintrat. In einem Moment, in dem der 
Liberalismus von vielen bereits abgeschrieben wird, hat die deutschsprachige 
politische Philosophie eine starke Stimme verloren, die für die normative Kraft 
und ethische Tiefe liberalen Denkens stand – und die der aktuellen Debatte 
dringend guttäte. Als Grenzgänger zwischen philosophischem Seminar und 
Zeitungskommentar, zwischen gelehrsamer Kant-Exegese und pointierter Ge­
genwartsdiagnose publizierte Kersting insgesamt 27 Bücher, war Herausgeber 
von zahlreichen Sammelbänden, verfasste unzählige Fachartikel, Buchbeiträ­
ge, Rezensionen und Zeitungsartikel und wirkte darüber hinaus als akademi­
scher Lehrer und öffentlicher Redner.2

1 Wolfgang Kersting: Der liberale Liberalismus. Notwendige Abgrenzungen. Freiburg 
2005, S. 22.

2 Eine umfassende Bibliografie zu Wolfgang Kerstings wissenschaftlichem sowie öffentli­
chem Wirken ist auf seiner Website abrufbar, <https://www.wolfgangkersting.com> 
(20.06.2025).

327

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wolfgangkersting.com
https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wolfgangkersting.com


Dieser Beitrag unternimmt – bei aller gebotenen Kürze – den Versuch, 
das philosophische Denken und wissenschaftliche Werk Wolfgang Kerstings 
in seiner Spannweite zu würdigen und es in den Debatten seiner Lebenszeit 
zu verorten, in denen es wirkte und über das hinaus es selbst posthum weiter­
strahlt. Zugleich soll Kerstings Rolle als engagierter citoyen und Intellektueller 
gewürdigt werden. Er beschränkte sich keineswegs auf die Rolle des distan­
zierten Beobachters im philosophischen Elfenbeinturm, sondern intervenierte 
dezidiert im politischen Diskurs und beteiligte sich mit klarer Positionierung 
an gesellschaftspolitischen Debatten.

Eine vollständige Erfassung seines Oeuvres – mit all seinen Verästelungen, 
und Querverbindungen und auch Sackgassen – kann hier nicht geleistet wer­
den. Der Fokus liegt daher auf ausgewählten Gedankenlinien und Themenan­
kern, die exemplarisch entfaltet werden, um schließlich zu zeigen, wie viel 
Orientierungswissen in Kerstings Werk für unsere Gegenwart steckt, der es 
mehr denn je an einem wehrhaften und normativ geerdeten Liberalismus 
mangelt.

1. Die Wohlgeordnete Freiheit und der Liberale Kant

Geboren am 10. Juli 1946 in Osnabrück, studierte Kersting Philosophie, Ger­
manistik und Geschichte in Göttingen und Hannover. 1974 wurde er mit einer 
Arbeit zur Ethik in Hegels Phänomenologie des Geistes promoviert, 1982 folgte 
die Habilitation über Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilosophie an der 
Universität Hannover. Das Thema seiner Habilitation mag prima facie nicht 
ungewöhnlich erscheinen. Ein Blick in die einschlägigen Publikationslisten 
und Journale zeigt, dass das Interesse an ihr nicht abreißt.

Aus der rezeptionsgeschichtlichen Perspektive stellt die Beschäftigung mit 
der kantischen Rechts- und Staatsphilosophie jedoch ein relativ neues Phäno­
men dar. Lange dominierte die Vorstellung, dass Kants politische Schriften 
von geringerer Qualität und daher als sekundär zu behandeln seien. Dies 
gipfelte in dem einflussreichen Diktum Hannah Arendts, dass Kant anders als 
beispielsweise Hobbes, Locke oder Rousseau keine politische Philosophie ver­
fasst habe und man vielversprechendere Ressourcen für die politische Theorie 
in anderen Teilen seiner Philosophie finden könnte.3 Sein zentrales rechts- 
und staatsphilosophisches Hauptwerk Die Metaphysik der Sitten und die darin 

3 Hannah Arendt selbst vertrat die Ansicht, dass sich Kants „versteckte“ politische Theo­
rie in seiner dritten Kritik „Die Kritik der Urteilskraft“ zu finden sei. Im Urteilen 
erblickt Arendt eine genuin politische Fakultät, die bei Kant aus dem ästhetischen Ge­

Alexander Schwitteck

328

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enthaltene Rechtslehre bezeichnete sie als „langweilig“ und „pedantisch“.4 Sie 
folgte damit bereits dem durch Arthur Schopenhauer erhobenen Vorwurf, 
dass es sich bei Kants Spätwerk um die Arbeit eines bereits senilen Geistes 
handle. Diese Vorbehalte verfestigten sich durch die stetige Wiederholung 
schnell zur philosophiegeschichtlichen Lehrmeinung und wurden durch ein­
flussreiche Behauptungen wie die Bertrand Russells, dass „Kant, der Begrün­
der des deutschen Idealismus, […] politisch nicht bedeutend“ sei, ebenfalls im 
angelsächsischen Raum reproduziert.5

Kerstings Habilitationsschrift Wohlgeordnete Freiheit6 kann man als Fron­
talangriff gegen diese etablierte Doxa interpretieren. Noch ein Jahr vor 
der Veröffentlichung seiner Habilitationsschrift urteilte Hans-Georg Deggau, 
Kants Rechtslehre sei durchgängig aporetisch.7 Kerstings Schrift ist eine der 
ersten systematischen Arbeiten, die Kant als vollwertigen politischen Denker 
ernst nimmt und seine politische Philosophie mit allgemeinem Anspruch re­
konstruiert. Entsprechend selbstbewusst betreibt Kersting im Vorwort Erwar­
tungsmanagement. Ihm geht es um eine „umfassende philosophische Rehabi­
litierung der Rechtsphilosophie Kants“.8

Er zeigt detailliert auf, dass sich in der Rechtslehre eine Systematik entfaltet, 
die es ermöglicht, von einer zusammenhängenden politischen Philosophie 
bei Kant zu sprechen, die den Vergleich zu den Klassikern der politischen 
Ideengeschichte nicht zu scheuen braucht. In seiner Rezension des Buches von 
Deggau wirft Kersting ihm vor, das „systematische Profil der Kantischen Leh­
re“ durch eine Interpretationssprache zu verdecken, „die dem Theorietyp der 
Rechtslehre nicht angemessen ist und der Argumentationskultur Kants nicht 
gerecht werden kann“. Für Kersting steht stattdessen fest: „Die klassische neu­
zeitliche politische Philosophie kulminiert in der Rechtsmetaphysik Kants.“9

Besonders stellt Kersting heraus, dass sich Kant ebenso wie viele seiner 
Zeitgenossen in der argumentativen Grammatik des Kontraktualismus be­
wegt, doch seine Bezugnahme funktioniert anders. Zwar bedient er sich dem 
gängigen Vokabular des Vertrages und des Naturzustandes, aber er löst sich 
von den utilitaristischen Erwägungen, die man beispielsweise bei Hobbes oder 

schmacksurteil herauszudestillieren sei. Vgl. Hannah Arendt: Das Urteilen. München 
2012.

4 Ebd., S. 17.
5 Bertrand Russel: Philosophie des Abendlandes. Im Zusammenhang mit der politischen 

und sozialen Entwicklung. Darmstadt 1954, S. 582.
6 Wolfgang Kersting: Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilo­

sophie. 3. Auflage. Paderborn 2007.
7 Hans-Georg Deggau: Die Aporien der Rechtslehre Kants. Stuttgart 1983.
8 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 71.
9 Ebd., S. 22.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

329

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Locke findet, die den Vertragsschluss argumentativ tragen. Bei Kant wird, 
wie Kersting herausarbeitet, das exeundum e statu naturali vernunftrechtlich 
begründet:

„Keiner qualifiziert vor Kant die Notwendigkeit der Staatseinrichtung als in der 
reinen Rechtsvernunft begründet. Keine Naturzustandstheorie außer der Kanti­
schen interpretiert das allen gemeinsame Ergebnis als Inhalt einer Rechtspflicht 
a priori.“10

Eine weitere Rekalibrierung der Debatte erfolgte durch die systematische 
Verortung der politischen Philosophie Immanuel Kants im Kontext des Li­
beralismus. Dass Kant heute im Pantheon des Liberalismus zu finden ist 
und er „ohne Zweifel“ in die Geschichte des Liberalismus gehört, ist nicht zu­
letzt den Bemühungen Kerstings zu verdanken.11 In früheren Interpretationen 
wurde das politische Denken Kants häufig als autoritär oder gar reaktionär 
interpretiert. Sein ausdrückliches Lob des aufgeklärten Absolutismus unter 
Friedrich II. wurde mitunter als Beleg dafür herangezogen, dass Kant einem 
vormodernen Staatsideal verhaftet sei. Auch seine kategorische Ablehnung 
des Widerstandsrechts wurde vielfach als Ausdruck einer illiberalen Haltung 
gewertet. So unterstellt etwa Kurt Borries Kant in diesem Zusammenhang eine 
„Glorifikation der Macht“.12

In Kerstings Interpretation erscheint Kant hingegen als genuin liberaler 
Denker, dessen politische Philosophie zentrale Elemente liberaler Grundüber­
zeugungen enthält und vorwegnimmt. Erwähnt werden sollen hier insbeson­
dere das Menschenrecht auf Freiheit, die Idee des Rechtsstaats, das Ideal einer 
republikanisch-demokratischen Staatsform sowie die konstitutive Bedeutung 
von Eigentum für die Rechtsordnung. Eine besondere Stellung erhält Kant 
für den Liberalismus in Kerstings Interpretation zudem durch die „Kritik des 
polizeistaatlichen Wohlfahrtseudämonismus seiner Zeit“, der sich maßgeblich 
aus Kants Bruch mit der eudämonistisch-aristotelischen Tradition speist und 
an deren Stelle er die Verpflichtung auf die Freiheit als oberstes Prinzip der 
Sittlichkeit setzt.13

Hierbei erblickt Kersting eine Kontinuität mit der deutschen Freiheitsbewe­
gung und dem „Konzept liberal-rechtsstaatlicher Freiheitssicherung“. Kants 
Argument „der mangelnden Allgemeinverbindlichkeit“ einer auf „materialer 

10 Ebd., S. 253.
11 Dieter Schönecker: Immanuel Kant. In. Michael G. Festl (Hrsg.): Handbuch Libera­

lismus. Wiesbaden 2021, S. 29.
12 Kurt Borries: Kant als Politiker. Zur Staats- und Gesellschaftslehre des Kritizismus. 

Leipzig 1928, S. 172.
13 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 22.

Alexander Schwitteck

330

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prinzipien fußende[n] Eudämonismus- und Despotismuskritik“ war „der phi­
losophische Leitstern im bürgerlichen Kampf gegen den entmündigenden 
und entfaltungshemmenden Wohlfahrts- und Polizeistaat des 18. Jahrhun­
derts“.14 Der praktischen Philosophie Kants, das arbeitet Kersting minutiös 
aus, ist ein unverwechselbarer Antieudämonismus und Antipaternalismus ein­
geschrieben. Nach Kant darf niemand, auch nicht der Staat, einen Menschen 
zum Glücklichsein zwingen. Jeder soll von seiner Freiheit auf eine Weise 
Gebrauch machen, welche

„ihm selbst gut dünkt, wenn er nur der Freiheit Anderer, einem ähnlichen Zwe­
cke nachzustreben, die mit der Freiheit von jedermann nach einem möglichen 
allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann [...] nicht Abbruch thut.“15

John Rawls hatte mit seiner affirmativen Bezugnahme auf Kant in dem für 
die Wiederbelebung der politischen Philosophie im 20. Jahrhundert zentralen 
Werk Eine Theorie der Gerechtigkeit16 zwar den Grundstein für einen zweiten 
Blick auf Kant gelegt, dabei aber reichlich aus Kants moralphilosophischen 
Schriften geschöpft, während er Kants eigentliche politische Schriften kaum 
rezipierte. Hier war es Kersting, der den liberalen Gehalt der politischen 
Philosophie Kants sui generis betonte und seinen Einfluss auf die liberale 
Theoriebildung der Gegenwart unterstrich:

„Und wenn die zeitgenössischen Liberalen die sich komplementär als individu­
elle Autonomie, staatliche Toleranz und weltanschauliche Neutralität manifes­
tierende klassische bürgerliche Freiheitskonzeption aufgreifen und befestigen, 
wenn sie die modernitätstypische rechtfertigungstheoretische Grundidee nach­
drücklich in Erinnerung bringen, daß den freien, gleichen und darum in re­
ziproken normativen Verhältnissen zueinander stehenden Individuen legitim 
nur allgemein anerkennungsfähige Verhaltensnormierungen und Freiheitsein­
schränkungen zugemutet werden dürfen, dann erweisen sie sich auch als treue 
Kantianer.“17

Im Rückblick zur dritten Neuauflage von Kerstings Buch im Jahre 2007 resü­
miert Volker Gerhardt, selbst einer der kenntnisreichsten lebenden Kant-Ex­
perten, dass sich „[b]is heute, immerhin fünfundzwanzig Jahre nach Kerstings 
Habilitation, […] die Diskussion auf dem Niveau, das er vorgebeben hat“ 

14 Ebd., S. 288.
15 Immanuel Kant: Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt 

aber nicht für die Praxis. In: Kants Gesammelte Werke. Ausgabe der Preußischen 
(heute: Berlin-Brandenburgischen) Akademie der Wissenschaften. Berlin 1900 ff., 
Band VIII, S. 290.

16 John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main 1979.
17 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 22.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

331

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewegt.18 Diesem Urteil ist beizupflichten. Angesichts der Tatsache, dass Kerst­
ing Die Wohlgeordnete Freiheit ohne die Unterstützung eines Textverarbei­
tungsprogramms verfasste und außerdem keine elektronisch durchsuchbare 
Version von Kants Gesammelten Schriften zur Verfügung stand, beeindruckt 
die Fülle der von ihm herangezogenen Verweise – insbesondere auf Kants 
Vorarbeiten und unveröffentlichte Manuskripte. Zwar hat die nachfolgende 
philologische und philosophiehistorische Forschung die interpretative Tiefen­
schärfe sowie den Detailgrad in der Auseinandersetzung mit Kants politischer 
Philosophie weiter erhöht, doch bleibt Kerstings Abhandlung ein Maßstab, an 
dem sich gegenwärtige wie künftige Arbeiten weiterhin messen lassen müssen.

2. Schüler und Lehrer der politischen Philosophie

Nach Lehrtätigkeiten in Hannover, Marburg, Göttingen, Lüneburg und Mün­
chen wurde Kersting 1993 Professor für Philosophie an der Christian-Al­
brechts-Universität zu Kiel, wo er bis zu seiner Emeritierung 2011 wirkte und 
lehrte. Bis zum Eintritt in den Ruhestand hielt Kersting regelmäßig Vorlesun­
gen zur Geschichte der politischen Philosophie. Jeder Schüler der politischen 
Ideengeschichte wird auch heute an der ein oder anderen Stelle mit Kerst­
ing in Berührung kommen. Seine Einführungen zur politischen Philosophie 
Platons19, Machiavellis20, Hobbes21, Rousseaus22, Rawls23 zeugen davon, dass 
Kersting ein außerordentliches Interesse an der Ideengeschichte pflegte und 
diese Einführungen als Produkte seiner Beschäftigung mit der Materie gelten 
können. Dabei sind diese aber keineswegs rein kommentarische Einführun­
gen, sondern zugleich immer produktive Interpretationen, die als unverzicht­
bare Wegbegleiter und Orientierungshilfen bei der Erschließung der politi­
schen Ideengeschichte fungieren, indem sie auf elegante Weise historische 
Kontextualisierung mit systematischen Erschließungen verbinden. Dabei ist 
Kersting selbst, wie Ludger Heidbrink notiert, „nie Schüler oder Anhänger 

18 Volker Gerhardt: Vorwort des ersten Rezensenten. In: Kersting: Wohlgeordnete Frei­
heit (wie Anm. 5), S. 11–12, hier S. 11.

19 Wolfgang Kersting: Platons Staat. Darmstadt 1999.
20 Wolfgang Kersting: Niccolò Machiavelli. Leben – Werk – Wirkung. München 1988.
21 Wolfgang Kersting: Thomas Hobbes zur Einführung. Hamburg 1992.
22 Wolfgang Kersting: Jean-Jacques Rousseaus Gesellschaftsvertrag. Darmstadt 2002.
23 Wolfgang Kersting: John Rawls zur Einführung. Hamburg 1993.

Alexander Schwitteck

332

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Schule gewesen. Seine philosophischen Positionen sind unabhängig von 
Schulstreitigkeiten oder akademischen Rücksichtnahmen entstanden.“24

In seiner Auseinandersetzung mit der politischen Ideengeschichte entwi­
ckelte Kersting ein besonderes Interesse an der Tradition des Vertragsgedan­
kens. In seiner Abhandlung Die politische Philosophie des Gesellschaftsver­
trags25 unternimmt er eine umfassende Darstellung und kritische Analyse 
der Vertragstheorie von ihren frühneuzeitlichen Ursprüngen bis zu den aktuel­
len Theorieproduktionen. Neben ausführlichen Kapiteln zu Thomas Hobbes, 
John Locke, Jean-Jacques Rousseau und Immanuel Kant widmet er sich auch 
zentralen Vertretern des zeitgenössischen Kontraktualismus wie John Rawls, 
Robert Nozick und James Buchanan. Hervorzuheben ist zudem Kerstings phi­
losophiehistorischer Exkurs zu den Kritikern des Vertragsparadigmas sowie 
seine Darstellung der Entwicklung des deutschen Kontraktualismus. Letztere 
führt außerdem zu weniger bekannten Denkern, eröffnet jedoch gerade da­
durch neue Perspektiven auf die breite Wirkungsgeschichte des Vertragsgedan­
kens.

Diese systematischen und historischen Rekonstruktionen werden flankiert 
durch metatheoretische Reflexionen zum Status und zur Leistungsfähigkeit 
des Vertragsparadigmas sowie durch einen Ausblick auf dessen zukünftige 
Bedeutung. Dabei betont Kersting, dass die normativen Prämissen des neu­
zeitlichen Kontraktualismus oft auf vorausgesetzten, selbst nicht-vertraglich 
legitimierten Grundlagen beruhen. Speziell moderne Gesellschaften sind in 
hohem Maße auf moralische Ressourcen wie Selbstbindung, demokratische 
Partizipation und rechtliche Normativität angewiesen – vertragsexterne Hin­
tergrundbedingungen, die von vielen ökonomisch rationalitätsbasierten Theo­
rien unzureichend berücksichtigt werden. Kersting plädiert deshalb für einen

„neuen hermeneutischen Kontraktualismus […], der auf alle Ansprüche einer 
Schöpfung des Normativen ex nihilo verzichtet hat und auf der Grundlage 
der normativen Grammatik unserer politisch-kulturellen Selbstverständigung 
unsere geteilten Wertüberzeugungen problemangemessen expliziert und sich 
dadurch als Gerechtigkeitsheuristik bewährt.“26

In seiner akademischen Tätigkeit hat Kersting maßgeblich dazu beigetra­
gen, die politische Philosophie als zentrale Reflexionsinstanz der Politik in 
Deutschland zu etablieren. Um die Bedeutung dieses Beitrags würdigen zu 
können, muss man sich vergegenwärtigen, dass die politische Philosophie lan­

24 Ludger Heidbrink: Für einen nüchternen Liberalismus. Nachwort in: Wolfgang 
Kersting Verteidigung des Liberalismus. München 2009, S. 211.

25 Wolfgang Kersting: Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags. Darmstadt 
1994.

26 Ebd., S. 354.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

333

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge Zeit ein Schattendasein in der akademischen Peripherie fristete – reduziert 
auf ein archivierendes, museales Interesse, ohne als produktive Denkwerkstatt 
wirksam zu werden.

Diese Marginalisierung war wesentlich eine Folge der zunehmenden Aus­
differenzierung der Wissenschaften, insbesondere der Sozialwissenschaften. So 
etablierten sich im Zuge dieser Entwicklung disziplinspezifische Perspektiven 
auf das Politische – etwa in Soziologie, Ökonomie und Psychologie –, die 
durch ihre empirische Erkenntnisproduktion beeindruckten und die Philoso­
phie entthronten. In diesem Zusammenhang verschob sich der Fokus der Poli­
tikanalyse zunehmend von der genuin philosophisch-normativen Frage ‚Was 
ist der gute Staat?‘ hin zur empirischen Untersuchung des ‚Wie‘ politischer 
Prozesse. Verstärkt wurde dieser Wandel durch den Aufstieg des logischen 
Empirismus und der analytischen Sprachphilosophie in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts. In diesem intellektuellen Klima galten normative Fragen 
zunehmend als bloße Ausdrucksformen subjektiver Geschmacksurteile und 
wurden dementsprechend diskreditiert.

Kersting fügt in seiner Reflexion über das Absterben der politischen Philo­
sophie noch einen weiteren Aspekt an. „Vielleicht“, so schreibt er, „waren die 
politischen Verhältnisse für den Tod der politischen Theorie verantwortlich.“27 

Er diagnostiziert eine enge Wechselwirkung zwischen politischer Theoriebil­
dung und politischer Wirklichkeit. Wenn in der politischen Wirklichkeit kein 
Bedarf an einer Reflexion über die eigenen Grundlagen besteht, verschwindet 
die politische Theorie:

„Ein Bedürfnis nach politischer Theorie aber entsteht, wenn die politische 
Wirklichkeit spannungsvoll und unruhig ist, wenn sich keine kulturelle Selbst­
gewißheit einstellen kann, Verschleiß- und Übergangsphänomene auftauchen, 
wenn konkurrierende Vergangenheitsdarstellungen, Gegenwartsdiagnosen und 
Zukunftsprojekte die Gesellschaft in einen zweifelbesetzten Zustand, in einen 
Zustand nervöser Reflexivität versetzen. Wenn eine Gesellschaft hingegen sich 
im Zustand kultureller Selbstgewißheit befindet, wenn alle Theorieprojekte ein­
gelöst sind und das Sein das Sollen eingeholt hat, dann gibt es kein Bedürfnis 
nach politischer Theorie. Die Zeiten des Glücks sind leere Blätter auch im Buch 
der Theoriegeschichte.“28

Leere Blätter finden sich bei Kersting keineswegs. In den 1990er Jahren 
mischte er sich aktiv in die Debatte über das Verhältnis von Liberalismus 
und Kommunitarismus ein. In seinem Sammelband Recht, Gerechtigkeit und 

27 Kersting: Wohlgeordnete Freiheit (wie Anm. 6), S. 16.
28 Ebd., S. 17.

Alexander Schwitteck

334

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


demokratische Tugend29 versammelt er eine Reihe von Beiträgen, die sich 
innerhalb dieser anhaltenden Theoriedebatte positionieren und in kritischer 
Auseinandersetzung mit der US-amerikanischen Diskussion stehen. Erhellend 
ist dabei insbesondere seine Auseinandersetzung mit Pluralismus und Verfas­
sungspatriotismus sowie sein Beitrag zur Diskussion über Freiheit und libe­
rale Tugenden. Ferner widmete er sich der Philosophie der internationalen 
Beziehungen. In einem Beitrag des von ihm mitherausgegebenen Bands Politi­
sche Philosophie der internationalen Beziehungen30 bleibt er seinen kantischen 
Grundlagen treu und argumentiert für einen kosmopolitischen Kognitivis­
mus, der das Menschenrecht in seiner internationalen Geltung als Grundlage 
aufgreift. In einer gewissen Distanz zu Kant setzt er jedoch nicht allein auf 
den republikanischen Frieden, sondern plädiert für eine globale institutionelle 
Rechtsordnung, deren Hauptakteure weiterhin die Nationalstaaten bleiben.

Es wäre eine philosophiegeschichtliche Übertreibung, die Wiederbelebung 
der politischen Philosophie allein John Rawls zuzuschreiben, doch knüpfte er 
mit seinem Opus Magnum an das reiche Erbe der politischen Ideengeschichte 
an und entfachte durch die breite Rezeption – sowohl in kritischer als auch 
in affirmativer Hinsicht – ein neues Interesse an genuin politisch-philosophi­
schen Fragestellungen.31 Dieser Impuls traf in Deutschland auf fruchtbaren 
Boden bei Wolfgang Kersting. Nochmals Volker Gerhardt: „Aber wenn man 
fragt, wer diesen Impuls in Deutschland produktiv aufgenommen und syste­
matisch weitergeführt hat, dann ist man – nach Otfried Höffe und noch vor 
Jürgen Habermas – bei Wolfgang Kersting.“32

3. Soziale Gerechtigkeit und Kritik der Gleichheit

In seiner Zeit an der Universität in Kiel gründete Kersting 2008 das „Kieler 
Forum für politische Philosophie und Wirtschaftsethik“, dessen Direktor er 
bis 2011 war. Das Forum widmete sich Fragen der sozialen Marktwirtschaft 
und der Rolle des Staates. Kersting betonte in mehreren Publikationen, dass 
ein freier Markt sein volles Potenzial nicht im luftleeren Raum, sondern nur 

29 Wolfgang Kersting: Recht, Gerechtigkeit und demokratische Tugend. Abhandlungen 
zur praktischen Philosophie der Gegenwart. Frankfurt am Main 1997.

30 Christine Chwaszcza/Wolfgang Kersting (Hrsg.): Politische Philosophie der interna­
tionalen Beziehungen. Frankfurt am Main 1998.

31 Vgl. dazu Elif Özmen: Einleitung. 100 Jahre John Rawls, 50 Jahre „Eine Theorie der 
Gerechtigkeit“. Ein Blick zurück nach vorne. In: Zeitschrift für Praktische Philoso­
phie 8 (2021), Heft 2, S. 71–88.

32 Gerhardt: Vorwort des ersten Rezensenten (wie Anm. 18), S. 11.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

335

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innerhalb eines Rahmens, der durch gemeinsame Regeln und institutionelle 
Kontrolle gestützt wird, entfalten kann. Die Vorstellung, ökonomische Freiheit 
könne unabhängig von politischer Ordnung gedeihen, verkenne die wechsel­
seitige Abhängigkeit beider Sphären. Wie Kersting beispielsweise in Gerechtig­
keit und öffentliche Vernunft33 und in Moral und Kapital34 akzentuiert, darf 
der wirtschaftliche Liberalismus – mit seinen Verheißungen von Autonomie, 
materiellem Wohlstand und individueller Entfaltung – nicht von politischen 
Prinzipien entkoppelt werden – hier erweist er sich als Ordoliberaler par 
excellence.

Denn die demokratische Rechtsordnung bildet das Fundament, auf dem 
sich marktwirtschaftliche Prozesse überhaupt erst in einer zivilisierten Form 
entfalten können. Ohne rechtliche Bindung, ohne öffentliche Kontrolle und 
ohne gesellschaftliche Teilhabe tendiert wirtschaftliches Handeln zur Macht­
konzentration. Umgekehrt bleibt eine freiheitlich verfasste Gesellschaft unvoll­
ständig, wenn sie nicht zugleich die produktiven und freiheitsmehrenden 
Kräfte einer freien Ökonomie nutzt. Zusammen mit Demokratie und Rechts­
staat bildet der Markt für Kersting das Dreigestirn der liberalen Moderne 
und einen zentralen Ort für Freiheitserfahrungen sowie eine Schule für das 
Erlernen liberaler Tugenden.35

Die Auseinandersetzung mit wirtschaftspolitischen und -ethischen Frage­
stellungen wurde bei Kersting zunächst durch eine intensive Beschäftigung mit 
dem Begriff der sozialen Gerechtigkeit vorbereitet. Im Zentrum stand dabei 
die normative Frage nach der legitimen Rolle des Staates bei der Bereitstellung 
von Wohlfahrt. Hierbei verschob sich Kerstings Fokus von philosophiehisto­
rischen Arbeiten hin zu eigener Theoriebildung. Kommentatoren bemerkten 
gar, dass „man gespannt war, wie lange es dauern würde, bis der Autor einen 
eigenen Ansatz liberaler politischer Gerechtigkeitsphilosophie vorstellen wür­
de“.36

33 Kersting Wolfgang: Gerechtigkeit und öffentliche Vernunft. Über John Rawls‘ politi­
schen Liberalismus. Paderborn 2006.

34 Wolfgang Kersting/Claus Langbehn/Frank Ahlmann (Hrsg.): Moral und Kapital. 
Grundfragen der Wirtschafts- und Unternehmensethik. Paderborn 2008.

35 Zur sittlichen Funktion des Marktes siehe Wolfgang Kersting: Wie gerecht ist der 
Markt? Ethische Perspektiven der sozialen Marktwirtschaft. Hamburg 2012.

36 Hermann-Josef Große Kracht: Renaturalisierung sozialer Ungleichheiten? Zu Wolf­
gang Kerstings vergeblicher Hoffnung, auf dem Weg von John Rawls über Robert 
Nozick zu einer liberalen Sozialstaatsphilosophie zu gelangen. In: Politische Viertel­
jahresschrift 45 (2004), Heft 3, S. 395–413.

Alexander Schwitteck

336

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seiner Monografie Theorien der sozialen Gerechtigkeit37, dem von ihm 
herausgegebenen Sammelband Politische Philosophie des Sozialstaats38 sowie 
der Aufsatzsammlung Kritik der Gleichheit39 widmet er sich einem aus sei­
ner Sicht ungelösten politikphilosophischen Problem: dem bislang fehlenden 
angemessenen normativen Legitimationsrahmen für den Sozialstaat. In den 
Worten Kerstings:

„Statt eines begrifflich scharfen und politisch orientierungskompetenten legiti­
matorischen Profils kann der herrschende Sozialstaat nur eine diffuse, erheblich 
gefühlslastige, freilich in hohem Maße konsensfähige Gerechtigkeitspräsumtion 
vorweisen.“40

In Theorien der sozialen Gerechtigkeit führt Kersting anhand bereits bestehen­
der Versuche der philosophischen Legitimation des Wohlfahrtstaats vor, wieso 
seiner Auffassung nach der Egalitarismus als Begründungsinstanz scheitern 
muss. In seiner sezierenden Kritik der inneren Architektonik der Versuche 
von John Rawls, Thomas Nagel und Roland Dworkin schreckte er auch nicht 
vor polemischen Gegnerbeschreibungen zurück, welche die Argumentation 
zusätzlich durch rhetorische Schärfe stützen. Per exemplum sei hier die Be­
zeichnung von Thomas Nagels Philosophie als „moralischer Kathedersozialis­
mus“ zu erwähnen. Während Kersting in früheren Publikationen der linksli­
beralen Sozialstaatsbegründung à la Rawls aufgeschlossener gegenüberstand, 
kritisiert er hier scharf den Egalitarismus.41 Er basiere nach Kerstings Inter­
pretation auf sowohl falschen epistemologischen sowie anthropologischen 
Grundannahmen, die die egalitäre Korrektur gesellschaftlicher Ungleichver­
teilung legitimatorisch scheitern ließen. Dabei hat Kersting ausdrücklich die 
Voraussetzung der Gleichheit und die daraus erwachsene Verpflichtung auf 
Umverteilung im Fadenkreuz. Nachdrücklich kritisiert Kersting die Anwen­
dung des Gerechtigkeitsprädikats auf natürliche Verteilungszustände. Die na­
türliche Lotterie, die uns mit Fähigkeiten, Begabungen sowie physischen und 
psychischen Eigenschaften ausstattet, entziehe sich der Gerechtigkeitsbewer­
tung, da eine Adresse fehle, der man diese Ungleichheit zurechnen kann. Wer 
sie trotzdem anwendet, unterliegt einem epistemischen Kategorienfehler. Ein 

37 Wolfgang Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart 2000.
38 Wolfgang Kersting (Hrsg.): Politische Philosophie des Sozialstaates. Weilerswist-Met­

ternich 2000.
39 Wolfgang Kersting (Hrsg.): Kritik der Gleichheit. Weilerswist-Metternich 2002.
40 Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit (wie Anm. 37), S. 1.
41 Vgl. Wolfgang Kersting: Recht, Gerechtigkeit und demokratische Tugend. Frankfurt 

am Main 1997; ders.: Gleiche gleich und Ungleiche ungleich. Prinzipien der sozialen 
Gerechtigkeit. In: Andreas Dornheim u.a. (Hrsg.): Gerechtigkeit. Interdisziplinäre 
Grundlagen. Opladen 1999, S. 46–77.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

337

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschenrechtlicher Anspruch auf Umverteilung oder gar „naturkorrektive 
Kompensationsleistungen“ lassen sich für Kersting demnach aus unverdienten 
Ungleichheiten nicht moralisch rechtfertigen.42

Kersting bleibt bei dieser Kritik aber nicht stehen. Vielmehr sieht er in 
der Idee des Egalitarismus eine „dunkle Metaphysik“ schlummern, die einmal 
in Gang gesetzt inhumane Praktiken produzieren muss.43 Wenn man jede 
durch die natürliche und soziale Lotterie erzeugte Ungleichheit als Benachtei­
ligung ansieht, die nach gerechtigkeitsethischer Korrektur verlangt, muss dem 
Egalitaristen jedes Mittel recht sein, um diese zu kompensieren. Dies geht 
weit über die Umverteilung von Ressourcen hinaus. Deshalb muss der Egalita­
rist, Kersting zufolge, ein natürlicher Verbündeter der Technik und Biopolitik 
sein. Diese erlauben es, durch die Brechung des Naturzwanges unverdiente 
Ungleichheiten zu korrigieren. In Anlehnung an die durch Peter Sloterdijks 
Rede Regeln für den Menschenpark44 ausgelösten Kontroverse schreibt Kerst­
ing: „Der Egalitarist ist ein ernstzunehmender Anwärter auf den Posten eines 
Gärtners im Menschenpark.“45

Trotz dieser massiven Kritik an den egalitaristischen Versuchen der Sozi­
alstaatbegründung gelangt Kersting nicht wie seine libertären Verächter zu 
dem Schluss, dass eine Sozialstaatsbegründung unmöglich sei. Seine Zurück­
weisung des libertären Nachtwächterstaats, der die Ausweitung staatlichen 
kollektiven Handelns über die rechtsstaatliche Einhaltung der Vertragsfreiheit 
für illegitim hält, dekliniert er an der Theorie Robert Nozicks durch. Diese 
biete „die bislang theoretisch phantasievollste und argumentativ raffinierteste 
Zurückweisung des Sozialstaats“.46 Besonders kritisiert Kersting, dass Nozicks 
rechtstheoretische Ausgangsthese, dass alle „Rechte nur absolute Verfügungs­
rechte über Eigentum sind“ und „der Wohlfahrtsstaat [daher] organisierte 
Rechtsverletzung“ sei, nicht begründet, sondern als Prämisse einfach voraus­
gesetzt wird.47 Für Kersting ergibt sich daraus, dass die libertäre minimalstaat­
liche Konsequenz „ohne argumentative Unterstützung“ bleibt und damit zu­

42 Wolfgang Kersting: Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kritik 
egalitaristischer Sozialstaatsbegründung. In: Kersting: Politische Philosophie des So­
zialstaats (wie Anm. 37), S. 202–256, hier S. 211.

43 Vgl. Wolfgang Kersting: Der Sozialstaat im Spannungsfeld zwischen Freiheit und 
Gleichheit. In: Kersting: Kritik der Gleichheit (wie Anm. 39), S. 23–96, hier S. 81–84.

44 Peter Sloterdijk: Regeln für den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu Heideggers 
Brief über den Humanismus. Frankfurt am Main 1999.

45 Kersting: Der Sozialstaat im Spannungsfeld (wie Anm. 43), S. 82.
46 Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit (wie Anm. 37), S. 7.
47 Ebd., S. 346.

Alexander Schwitteck

338

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rückgewiesen werden kann. Zusätzlich stehe sie in diametralem Widerspruch 
zu unseren normativen Überzeugungen.48

Die Sozialstaatsbegründung stellt für Kersting trotz der Zurückweisung des 
Egalitarismus und Libertarismus eine Möglichkeit wie auch eine menschen­
rechtliche Notwendigkeit dar. Die Begründung müsse jedoch aus den Fängen 
der vagen Vorstellungen der sozialen Gerechtigkeit und Gleichheitspräsum­
tion herausgeholt werden und stattdessen auf das solide Fundament des 
„unstrittigen […] normativen Individualismus und politischen Liberalismus“ 
gestellt werden.49 Der „Liberalismus ohne Umschweife“, ein „Liberalismus sans 
phrase“ wie ihn Kersting nennt, ist seine Antwort auf die Unfähigkeit des 
Egalitarismus, den Sozialstaat zu begründen. Der Liberalismus sans phrase 
sei, so Kersting, dem Suffizienzprinzip verpflichtet, das nicht gleich, sondern 
genug gibt. An die Stelle einer Gesellschaft, die durch Umverteilung für eine 
Angleichung natürlicher und sozialer Startbedingungen sorgt, soll ein Staat 
treten, der durch rechtlich gesicherte Ansprüche die individuelle Lebensfüh­
rung auf einem genügenden Niveau ermöglicht. Dabei möchte Kersting den 
Sozialstaat auf vier Säulen aufbauen:

1. Im Zentrum der ersten Säule dieses Konzepts steht der aus der Kritik des 
Egalitarismus destillierte verdienst-ethische Naturalismus und die politische 
Solidarität, die sich innerhalb rechtlich kodifizierter Leistungen bewegt 
und sich aus dem menschenrechtlichen Egalitarismus speist. Diese men­
schenrechtlich notwendige Solidarität erschöpft sich bei Kersting nicht in 
Kompensation oder Ergebnisgleichheit, sondern in der Bereitstellung von 
Mindestgarantien. Aus der Kritik des Egalitarismus ergibt sich für Kersting, 
dass nicht Ungleichheit der „moralische Skandal ist, sondern Not, Unterver­
sorgung“.50 Der Staat soll nicht alles gleichmachen, sondern garantieren, 
dass jeder genug hat, um ein menschenwürdiges Leben zu führen.

2. Die zweite Säule seines Modells betrifft das Prinzip der Entwicklungschan­
cengleichheit.51 Diese interpretiert er als gesellschaftliche Verantwortung, 
jedoch nicht im Sinne eines egalitaristischen Ausgleichs durch bloße Trans­
ferleistungen. Stattdessen fordert Kersting die strukturelle Ermöglichung 
von Entwicklungschancen für alle. Zentral sei die Einrichtung eines „allge­
mein zugänglichen, vertikal wie horizontal hinreichend ausdifferenzierten 
Erziehungs- und Ausbildungssystems“52, das jedem Einzelnen die Möglich­

48 Ebd., S. 347.
49 Ebd., S. 6.
50 Ebd., S. 245.
51 Vgl. ebd., S. 354–375.
52 Ebd., S. 8.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

339

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit bietet, seine Talente und Begabungen zu entfalten und die ihm mögli­
chen Fähigkeiten zu trainieren. Entwicklungschancengleichheit wird hier 
nicht als nachträglicher Ausgleich verstanden, sondern als vorausschauende 
Infrastrukturpolitik, die die Voraussetzungen für individuelle Autonomie 
und rationale Lebensplanung schafft.

3. Die dritte Säule bildet die einkommensneutrale Grundversorgung. Diese 
richtet sich an diejenigen, die nicht in der Lage sind, ein hinreichendes 
Erwerbseinkommen zu erzielen. Der Sozialstaat hat hier die Aufgabe, durch 
einschlägige Leistungen verschiedener Versicherungssysteme soziale Sicher­
heit auf einem existenzsichernden Niveau zu gewährleisten: „Der Sozial­
staat ist dazu da, daß jeder Bürger genug bekommt, daß die materiellen 
Grundbedingungen bürgerlicher Lebensführung garantiert sind.“53 Auch 
diese Versorgung ist dem Suffizienzprinzip verpflichtet, d.h., sie garantiert 
ein „Genug“ – kein Übermaß, keine Angleichung, sondern ein solidarisches 
Minimum.

4. Die letzte Säule dreht sich um die arbeitsmarktpolitische Offensive.54 Kerst­
ing unterstreicht den ethischen Wert von Arbeit und ihre gesellschaftliche 
Relevanz, nicht nur als ökonomisches Mittel, sondern als bürgerethisches 
Gut. Arbeit schafft Sinn, Teilhabe und Identität – eine bürgerfreundliche 
Politik müsse sich daher um ihre Vermehrung bemühen: „Für den Libera­
lismus sans phrase […] ist die effektivste Sozialpolitik die Schaffung von 
Arbeitsplätzen.“55

Dieses eigenständige Modell Kerstings stellt eine normative Rekonstruktion 
des Sozialstaats dar, die nicht den traditionellen Gegensatz von Gleichheitsori­
entierung und Freiheitssicherung reproduziert. Stattdessen formuliert es eine 
Synthese, in der Gerechtigkeit nicht über Ergebnisangleichung, sondern über 
faire Ausgangsbedingungen, verlässliche Mindestgarantien und echte Entwick­
lungschancen definiert wird. Die Kombination aus individueller Verantwor­
tung, solidarischer Grundsicherung und aktivierender Arbeitsmarktpolitik bil­
det die innere ethische Architektonik eines Sozialstaats, der zugleich realistisch 
und normativ anspruchsvoll ist.56

53 Wolfgang Kersting: Politische Solidarität statt Verteilungsgerechtigkeit? Eine Kritik 
egalitaristischer Sozialstaatsbegründung. In: Kersting: Politische Philosophie des So­
zialstaats (wie Anm. 38), S. 202–256, hier S. 244.

54 Vgl. Kersting: Theorien der sozialen Gerechtigkeit (wie Anm. 37), S. 398–403.
55 Ebd., S. 253.
56 Kerstings philosophische Begründung des Sozialstaates und gleichzeitig scharfe Kri­

tik am realexistierenden Wohlfahrtstaat blieb nicht unwidersprochen. Gerade inner­
halb der bundesdeutschen Sozialstaatsdebatte während der Agenda 2010-Reformen 
brachte sie Kersting die Kritik des Neoliberalen ein. Hermann-Josef Große Kracht 

Alexander Schwitteck

340

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seine aus dieser philosophischen Begründung abgeleitete polemische Kritik 
am realexistierenden Sozialstaat wurde in einem Nachruf zwar als neokonser­
vative Kritik etikettiert – eine Einordnung, die hinsichtlich des Tons und der 
Zuspitzung nicht völlig unbegründet ist –, aber sie speist sich aus einer ganz 
anderen Quelle, nämlich aus der liberalen Verpflichtung auf die Freiheit.57 Die 
von Kersting diagnostizierte freiheitsgefährdende und moralzehrende Funkti­
on eines paternalistischen Sozialstaates mag heute – angesichts der lautstarken 
Ablehnung des Sozialstaates aus libertären Kreisen – nicht unsere drängendste 
Sorge sein. Kersting hätte sich dieser Verachtung jedoch entschieden entgegen­
gestellt.

4. Der kritisch-engagierte Intellektuelle, Liberalismus als Lebensform und 
„philosophische Nebensachen“

Allzu leicht infiziert man sich im philosophischen Elfenbeinturm mit 
dem morbus hermeneuticus58. Diese Krankheit verkehrt wissenschaftliche Re­
flexion in ein selbstreferentielles Glasperlenspiel ohne Kontakt zum politisch-
gesellschaftlichen Leben. Ausgestattet mit hinreichender intellektueller Immu­
nität war Kersting dagegen geschützt und stets ein kritischer Beobachter und 
Kommentator der politischen Gegenwart. „Politische Philosophie ist ihre Zeit 
in Gedanken gefasst“, schreibt er in Anlehnung an Hegel, um die wechselseiti­
ge Durchdringung von politischer Wirklichkeit und theoretischer Reflexion 
nachdrücklich zu betonen.59

Sein Denken blieb dabei weder in abstrakter Systematik stecken noch verlor 
es sich in bloßer Zeitkritik. Seiner Maxime, dass die politische Philosophie 
„zurück auf den Marktplatz [müsse], nicht aber um dem Zeitgeist zu erliegen, 
sondern um die Zeit auf die Höhe ihres Begriffs zu bringen“, war er in seiner 
publizistischen Tätigkeit verpflichtet. In den zahlreichen Rezensionen, Essays 

spricht beispielsweise angesichts Kerstings Argumentation von einer „Renaturalisie­
rung sozialer Ungleichheiten“. Kerstings Kritik der libertären Verächter des Sozial­
staats falle am Ende auf ihn zurück. Vgl. Große Kracht: Renaturalisierung sozialer 
Ungleichheiten? (wie Anm. 36).

57 Victor Loxen: Liberalismus ohne Phrase, <https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/nac
hruf-auf-wolfgang-kersting-110285651.html> (29.05.2025).

58 Herbert Schnädelbach: Morbus hermeneuticus. Thesen über eine philosophische 
Krankheit. In: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 3 (1981), Heft 1, S. 3–6.

59 Wolfgang Kersting: Analyse, Konstruktion und Verstehen. Rationalitätskonzeptionen 
in der politischen Philosophie. In: Ders.: Politik und Recht. Abhandlungen zur 
politischen Philosophie der Gegenwart und zur neuzeitlichen Rechtsphilosophie. 
Weilerswist-Metternich 2000, S. 67.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

341

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/nachruf-auf-wolfgang-kersting-110285651.html
https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/nachruf-auf-wolfgang-kersting-110285651.html


und Kommentaren hauptsächlich in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung aber 
ebenfalls in anderen Publika griff er leidenschaftlich in aktuelle politische 
Debatten ein und fungierte als Übersetzer zwischen der philosophischen 
Zunft und der interessierten Öffentlichkeit. Dabei war er als „Freund scharfer 
Abgrenzungen und kräftiger Formulierungen“ auch hitzigen Auseinanderset­
zungen nicht abgeneigt.60

Neben seiner öffentlichkeitswirksamen Parteinahme in der Sozialstaatsde­
batte der 2000er Jahre,61 vertrat Kersting pointierte Positionen in der Multikul­
turalismusdebatte. Das Bemerkenswerte an Kerstings Argumentation ist ihre 
durchgängig philosophische Fundierung. So spricht er sich etwa für Quoten­
regelungen zur Korrektur historischen Unrechts aus, stützt diese Forderung 
jedoch auf vertragstheoretische Überlegungen.62 Mit Nachdruck richtet er den 
Blick zudem auf die prekären vorpolitischen Voraussetzungen des Liberalis­
mus unter den unhintergehbaren pluralistischen Bedingungen spätmoderner 
Gesellschaften. Was zunächst wie eine Binsenweisheit erscheinen mag, stellt 
liberale Ordnungen vor ein fundamentales Problem: Ohne liberal gesinnte 
Bürger droht der Liberalismus selbst zu erodieren:

„Der Liberalismus ist eine anspruchsvolle Ordnung, die der Loyalität der Bür­
ger, ihrer affektiven Bejahung und aktiven Mitarbeit bedarf. Gehen dem Libera­
lismus die Bürger aus, wird er unbekömmlich, die politische Welt verödet, die 
Kultur der Distanz verschwindet, und das Recht wird feige. Der Liberalismus 
muss sich also selbst als ein Gut begreifen und nicht zögern, in ethischer 
Parteilichkeit und aus politischem Selbstinteresse durch couragierte politische 
Erziehung für seinen Fortbestand zu sorgen.“63

Kersting fordert Liberale dazu auf, den Liberalismus selbstbewusst normativ 
aufzuladen, anstatt ihn als neutrale politische Philosophie misszuverstehen. 
Die historische Genese des Liberalismus hin zur Ausweitung der Toleranz zu­
nächst gegenüber Konfessionen, dann gegen Glücksvorstellungen und schließ­
lich gegenüber den Vorstellungen eines guten Lebens macht ihn aber nicht 
beliebig. Es muss Kersting zufolge eine „tugendethische Neuvermessung des 

60 Wilfried Hinsch: Rezension von Kritik der Gleichheit. In: Frankfurter Rundschau, 
30.12.2002.

61 Vgl. bspw. Wolfgang Kersting: Sozialstaatliche Freiheitsgefährdung. In: Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, Nr. 131, 7. Juni 2008, S. 15; und ders.: Abschied von der Vertei­
lungsgerechtigkeit. Der Sozialstaat befindet sich in einer Moralkrise, die auch eine 
politische Sinnkrise zu werden droht. In: Die Tagespost, Nr. 50/51, 29. April 2003, 
S. 12.

62 Vgl. Kersting: Verteidigung des Liberalismus (wie Anm. 24), S. 188 f.
63 Wolfgang Kersting: Liberalismus als Lebensform. In: vorgänge 189 (2010), Heft 1, 

S. 28–35.

Alexander Schwitteck

342

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liberalismus“ stattfinden. Tugenden sind jedoch untrennbar an ihre jeweilige 
Zeit und ihren Ort gebunden. Sie sind nur allgemein in ihrer Funktion, als 
sie sich „nützlich für die Herausbildung, biographische Stabilisierung und 
politische Artikulation liberaler Bürgerlichkeit erweisen“.64 Tugendfragen sind 
deshalb für Kersting immer strittige Fragen gerade unter den Bedingungen 
spätmoderner Gesellschaften, die fundamental durch die Pluralisierung der 
Lebensformen gekennzeichnet sind. Sie lassen sich nicht auf höherer Ebene 
auflösen, sondern immer nur beruhigen und temporär schlichten.

Wolfgang Kersting hat auf dem Gebiet der politischen Philosophie und 
auch für ihre außerakademische Wahrnehmung eine außerordentliche Leis­
tung erbracht. „Allerdings wäre es eine Verengung“, wie Claus Langbehn in 
der Festschrift zu seinem 60. Geburtstag betont, das „philosophische Schaffen 
Kerstings auf dasjenige eines ausschließlich politischen Philosophen zu redu­
zieren“.65 Dem ist beizupflichten. Trotz der Notwendigkeit des akademischen 
Spezialisierungsdruckes sind seine Neugier und seine vielfältigen Interessen 
an der Philosophie lebendig geblieben.

So widmete er sich selbst Fragen der philosophischen Lebenskunst der 
ars vivendi. Für den Liberalen Kersting galt grundsätzlich das alttestamenta­
rische Bilderverbot: Du sollst dir kein Bild vom guten Leben machen! Mit 
gewissem ironischem Unterton trägt eine zentrale Publikation Kerstings zu 
diesem Thema den Untertitel „Philosophische Nebensachen“. In Gerechtigkeit 
und Lebenskunst66 und in dem Sammelband Kritik der Lebenskunst67 lernen 
wir Kersting als einen unterhaltsamen Essayisten neu kennen, der über den 
philosophischen Zeitgeist und seine Moden schreibt sowie über das Verhält­
nis der Philosophie zur Gesellschaft nachdenkt. Kersting entfaltet hier eine 
philosophische Zeitdiagnostik, in der er die Bedingungen menschlicher Exis­
tenz in der Spätmoderne des 21. Jahrhunderts analysiert. Er konstatiert das 
Verschwinden großer sinnstiftender Erzählungen, was in einer zunehmenden 
Orientierungslosigkeit resultiere. An die Stelle des Dienstes an transzendenta­
len Idealen tritt oft ein immanent-individualisiertes Streben nach Selbstopti­
mierung. Zwar floriert eine Lebensoptimierungsindustrie, die mit Ratgebern, 
Achtsamkeitstechniken und Wellnessangeboten vermeintliche Antworten lie­
fert, doch diese bleiben letztlich bloße Surrogate – oberflächliche Imitationen 

64 Ebd.
65 Claus Langbehn: Recht, Gerechtigkeit und Freiheit. Aufsätze zur politischen Philoso­

phie der Gegenwart. Festschrift für Wolfgang Kersting. Paderborn 2006, S. 8.
66 Wolfgang Kersting: Gerechtigkeit und Lebenskunst: Philosophische Nebensachen. 

Münster 2005.
67 Wolfgang Kersting/Claus Langbehn (Hrsg.): Kritik der Lebenskunst. Frankfurt am 

Main 2007.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

343

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der antiken Lebenskunstphilosophie eines Marc Aurel oder Seneca, die man 
heute am Bahnhofskiosk erwerben kann. Eine Reorientierung der zeitgenössi­
schen Philosophie an Fragen der Lebenskunst wäre für ihn nur um den Preis 
einer Regression möglich – ein Preis, den er nicht zu zahlen bereit war.

5. Die Wohlgeordnete Freiheit als unvollendetes Projekt

Wolfgang Kersting bemerkte einmal, er hätte gerne Theaterwissenschaften stu­
diert und „für den Rest des Lebens Shakespeare inszeniert“.68 Hätte er diesen 
alternativen Lebensentwurf tatsächlich verwirklicht, so wäre der politischen 
Philosophie in Deutschland eine ihrer wichtigsten liberalen Stimmen verloren 
gegangen. Kersting war maßgeblich an der Wiederbelebung des politischen 
Denkens in Deutschland beteiligt – in seiner Funktion als akademischer Phi­
losoph, als kritischer Intellektueller und auch als engagierter Bürger. Es gelang 
ihm in besonderer Weise, philosophische Diskurse in die öffentliche Debatte 
einzuspeisen und zur Explikation zentraler normativer und politischer Fragen 
unserer Zeit beizutragen. Seine Interpretationen der Klassiker der politischen 
Ideengeschichte, seine Analysen von Gerechtigkeit, Sozialstaatlichkeit und 
Demokratie sowie sein Eintreten für eine aufgeklärte, vernunftgeleitete Öffent­
lichkeit haben Maßstäbe gesetzt. Dass sich Kersting gegen die Bühne und 
für das Seminar, gegen die Regiearbeit und für das philosophische Schreiben 
entschieden hat, war ein Gewinn – nicht nur für die akademische Philosophie, 
sondern für die politische Kultur der Bundesrepublik insgesamt. Sein Werk 
bleibt ein eindrucksvolles Zeugnis dafür, wie politische Philosophie Orientie­
rung stiften und begriffliche Klarheit schaffen kann.

Kerstings Spätwerk Verteidigung des Liberalismus69 stellt den Höhepunkt 
seiner jahrzehntelangen Auseinandersetzung mit den Grundlagen des Libera­
lismus dar. 2010 erhielt er dafür den Bayerischen Buchpreis und 2012 den 
Freiheitspreis der Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit. Die Jury des 
Freiheitspreises würdigte Kerstings Verdienste um die Freiheit und fasste tref­
fend zusammen, was heute noch gilt: „Es gebricht den Freunden der Freiheit 
beileibe nicht an Kampfesmut. Woran es fehlt, ist vielmehr die natürliche 
Überzeugungskraft, die der Schärfe des Gedankens und der fairen Diskussi­

68 Zitiert nach Heidbrink: Für einen nüchternen Liberalismus (wie Anm. 24), S. 210 f.
69 Kersting. Verteidigung des Liberalismus (wie Anm. 24).

Alexander Schwitteck

344

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on entspringt.“70 Gerade in der Gegenwart des Jahres 2025, die uns in den 
Zustand „nervöser Reflexion“ versetzt hat und in der „die gesellschaftliche 
Konsensidylle verschwunden und der Vorrat an stabilisierenden ideologischen 
Gemeinsamkeiten und Selbstverständlichkeiten aufgebraucht“ scheinen, wer­
den Stimmen wie seine dringend benötigt. Sie können „kathartische, die Ge­
sellschaft in schmerzvolle Selbsterkenntnisprozesse stürzende Problemlagen“ 
deliberativ begleiten und durch begriffliche Aufklärung den Reflexionsbedarf 
bedienen.71

Angesichts des gegenwärtigen Stands des Liberalismus können wir von ihm 
lernen und uns versichern, dass er eine progressive Idee ist, die fähig ist 
zur Selbstreflexion und Kritik. Der „liberale Liberalismus“ Kerstingscher Prä­
gung stand dafür paradigmatisch.72 Gleichzeitig hatte er eine Ahnung davon, 
dass die „Herdfeuer der Tradition“ erkaltet sind und sie nicht mehr zum 
Lodern gebracht werden können: „Die Wunden der Moderne können wir 
nicht durch eine Flucht aus der Moderne, sondern nur durch eine kritische 
Handhabung der Wertperspektiven, Einstellungen und Errungenschaften der 
Moderne selbst heilen […].“73 Wir sind zu einem Münchhausen-Schicksal 
verurteilt, da wir die „Vorstellungen eines guten Lebens, einer wohlgeordneten 
Gesellschaft ausschließlich aus den Selbstverständigungsmaterialien des mo­
dernen Individuums aufbauen“ müssen.74 Wir haben nur diese Bordmittel zur 
Verfügung.

Wolfgang Kerstings intellektuelle Lebensaufgabe war es, mit diesen begrenz­
ten Mitteln einen humanistisch fundierten, existenziell verankerten Liberalis­
mus zu bauen – einen „liberalen Liberalismus“, der gerade in der Gegenwart 
als Quelle der Inspiration und Orientierung dienen kann. Das Ideal der wohl­
geordneten Freiheit bleibt ein unabgeschlossenes Projekt. Es gilt, dieses trotz 
zeitweiliger Regression und wiederkehrender gegenläufiger Versuchung mit 
intellektuellem und politischem Mut fortzuschreiben. Kersting hat bereits eini­
ge Kapitel vorgelegt, auf deren Grundlage wir weiterarbeiten können.

70 Karen Horn: Begründung der Jury. In: Verleihung des Freiheitspreises, 3. November 
2012 in Frankfurt am Main. Potsdam 2013, S. 14–18, hier S. 15; online: <https://shop.f
reiheit.org/#!/Publikation/338> 11.7.2025.

71 Wolfgang Kersting: Rede des Preisträgers „Einige Bemerkungen zur Freiheit“. In: 
Verleihung des Freiheitspreises (wie Anm. 71), S. 27–38, hier S. 37.

72 Kersting: Der liberale Liberalismus (wie Anm. 1).
73 Kersting: Rede des Preisträgers (wie Anm. 72), S. 37.
74 Ebd.

Wolfgang Kersting (1946–2025). Zur Wohlgeordneten Freiheit ohne Umschweife

345

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shop.freiheit.org/#!/Publikation/338
https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shop.freiheit.org/#!/Publikation/338


https://doi.org/10.5771/9783748965121-327 - am 19.01.2026, 09:15:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

