6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

Der Philosoph als Rohrspatz. Ich hatte von Anfang an erklirt, dass alle Autor*innen, die
ich behandeln werde, von einer ganz bestimmten Seite her erfasst werden, so dass folg-
lich auf Vollstindigkeit nicht unbedingt Anspruch erhoben werden kann. Fiir keinen der
hier behandelten Autoren trifft das mehr zu als fir Nietzsche. Nietzsches Denken ist zu
reich, als dass es sich mit einfachen Formeln und einsinnigen Genealogien erledigen lie-
Re. Nietzsche taucht hier deshalb nur insofern auf, als er fiir die Geschichte der Reak-
tion relevant geworden ist. Eine Erérterung, die Nietzsches eigener, nicht selten wider-
spriichlicher Gestalt gerecht wird, darf hier nicht erwartet werden. Vielmehr lisst sich
Nietzsche mit mindestens ebenso grofiem Recht als ein Stichwortgeber einer radikalen
emanzipatorischen Philosophie lesen wie als Vordenker der Reaktion. Ich werde darauf
bei Gelegenheit kurz eingehen.

Was also sind die Elemente, durch die Nietzsche fiir die Reaktion eine so unverzicht-
bare wie wiederum ambivalente Bedeutung gewonnen hat, zumindest fiir die deutsch-
sprachige, die hier ja naheliegender Weise im Mittepunkt steht?

Esistnatiirlich so, dass Nietzsche sich immer wieder mal gerne in Polemiken und Be-
schimpfungen ergeht, die sich gegen die Demokratie, gegen die Moderne, gegen Frau-
en, Juden, Franzosen, Christen, die Masse richten. Ich sage »Beschimpfungen«, denn
von einer Polemik erwartet man wohl, selbst wenn sie zurecht nicht als gut begriinden-
de Literaturgattung zihlt, noch ein Mindestmaf$ an Argumentation. Die beriichtigten
Ausfille Nietzsches weisen das oft nicht mehr auf. Wenn Nietzsche schreibt: »Alles am
Weibe ist Ritsel, und alles am Weibe hat eine Losung: sie heifdt Schwangerschaft«, und:
»Du gehst zu Frauen? Vergiss die Peitsche nicht!«," dann kommt hier wohl eher ein tief-
sitzendes Ressentiment zum Ausdruck und nicht eine theoretische Wahrheit. Aber na-
tirlich hat das einen unangenehmen Geschmack, nicht weniger als die Ausfille gegen die
Juden oder die moderne Idee der Demokratie. Gerade in den letzteren hat er die reaktio-
niren Sensibilititen perfekt vorweggenommen, denn die Reaktion kann auf Rassismus
und Antisemitismus verzichten, sie lebt aber von dem Abscheu gegen die Moderne, den
Liberalismus und die Demokratie.

1 Nietzsche: Also sprach Zarathustra. 328. 330.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Zugleich setzt uns das angefithrte Beispiel schon auf die Fihrte zweier viel grundle-
genderer Aspekte der Rezeption Nietzsches durch die Reaktion. Ich hatte gesagt, solche
Tiraden driicken mehr personliches Ressentiment als theoretische Wahrheit aus (davon
abgesehen, dass sie gar keine Wahrheit ausdriicken). Was ist aber ein Ressentiment? In
der Tat hat Nietzsche diesem Begriff eine wirkmaichtige philosophische Systematisie-
rung gegeben. Das findet sich vor allem in der Genealogie der Moral.*

Ressentiment. Schon deren Primisse, die fiir den Titel verantwortlich ist, ist hier bedeut-
sam, fir den Begriff des Ressentiments wie fiir die Reaktion. Genealogie der Moral, das
bedeutet doch wohl, dass »Moral« sich nicht von selbst versteht, dass sie eine Geschich-
te hat und also auch geschichtlich begriffen und infrage gestellt werden kann. Moral ist
fiir Nietzsche wesentlich eine Frage der Macht, dergestalt, dass diejenigen, die die Macht
innehaben, ihre Wertungen als das Gute selbst etablieren. Auch dieser Gedanke hat et-
was zutiefst Aufklirerisches, weil er erlaubt, nicht nur gegebene politische, sondern auch
sittliche Ordnungen auf ihre Stabilisierungs- und Rechtfertigungsfunktion hin zu be-
fragen. Doch Nietzsche gibt nun mit der Theorie des Ressentiments der Reaktion ein
besonders wertvolles Stichwort.

Die urspriingliche, die natiirliche Moralitit namlich ist die, die das Leben der Star-
ken und Michtigen und Lebensvollen als das Gute, das Leben der anderen, der »gemei-
nen Leute, also in der Praxis: der Unterworfenen als das Schlechte identifiziert. In der
Tat sind die Machtvollen auch die »Wahrhaften« und letzten Endes die eigentlich Seien-
den. Das Wort »esthlds«, das Nietzsche bei Theognis findet, »bedeutet der Wurzel nach
einen, der ist, der Realitit hat, der wirklich ist, der wahr ist«.? Die erste Moralitit ist
demnach die der Starken und wahrhaft Seienden. Dem stehen die gegeniiber, deren Sein
fraglicher ist, die nicht im selben Sinn, weil nicht im selben Mafle wirklich sind wie die
Vornehmen und Edlen, welche sich durch ihre »michtige Leiblichkeit« verraten, »eine
blithende, reiche, selbst iitberschiumende Gesundheit, samt dem, was deren Erhaltung
bedingt, Abenteuer, Jagd, Tanz, Kampfspiele und alles itberhaupt, was starkes, freies,
frohgemutes Handeln in sich schlief3t«.*

Die Geschichte nimmt aber dann eine neue Wendung, als die, die eigentlich und mit
Recht unterworfen waren und auf deren Sicht daher keine Riicksicht genommen wer-
den musste, sich anschickten, gegen ihre Unterwerfung zu intrigieren. Zu einer offenen
und, das ist wohl impliziert, ehrlichen und ehrenvollen Opposition, zu einer Herausfor-
derung im Kampfreichen deren Krifte nicht hin. Thre Rache nimmt daher andere Wege:
Sie gehen daran, die Werte umzuwerten, nach und nach die Schlechten zu den Guten und
die Guten zu den Schlechten zu machen. Doch ist diese Umwertung nicht symmetrisch
und keine bloRe Vertauschung. Das kann deshalb nicht der Fall sein, weil die Werte der
Machtlosen imagindr vermittelt sind und daher einer besonderen Unwirklichkeit unter-
liegen und die »natiirlichen« Werten damit einer Verzerrung unterziehen. Die einstmals
Guten werden nicht einfach schlecht — was ja auch nicht passen wiirde, da »schlecht«

2 Aber auch im Zarathustra gibt es wichtige Ausfithrungen zum Ressentiment und zum Geist der
Rache, vor allem 297-301. 356-359. 394f.

3 Nietzsche: Zur Cenealogie der Moral. 776.

4 Ebd. 779.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

und »schlicht« in der ersten Wertungsweise dasselbe meint, nimlich die Durchschnitt-
lichkeit —, sondern bése. Es ist der »Sklavenaufstand in der Moral«,” der die Dimonisierung
des Gegners betreibt. »Aus der Ohnmacht wichst bei ihnen der Hass ins Ungeheure und
Unheimliche, ins Geistigste und Giftigste.«®

Es ist sicher auch nicht ohne Bedeutung und Folgen, dass sich diese Theorie der
Unterhohlung der vitalen Wertungen mit allerlei antisemitischen Ausfillen verbindet.
Ganz grundlegend aber lisst sich feststellen, dass Nietzsche hier eine Rechtfertigung
von Hierarchie und Unterordnung liefert, die auf alle Verweise an eine géttliche oder
schicksalhafte Fiigung verzichten kann. Die Ungleichheit der Menschen bemisst und
erweist sich an ihrer Fihigkeit, direkt lebendig wirksam zu sein. So kann sich diese Theo-
rie ganz »wissenschaftlich« geben, empirisch, historisch, und sie umgibt sich zugleich
mit der scheinevidenten Aquivalenzreihe »gesund« — »stark« — »gut«. (Scheinevident
ist diese Reihe, sobald sie sich aus den trivialsten und konkretesten Alltiglichkeiten
ins Allgemeine erhebt.) Es wird damit eine moderne, eine im engen Sinn reaktionire
Rechtfertigung von Riicksichtslosigkeit moglich. Dass sie im hier verwendeten Sinn re-
aktionir ist, zeigt sich daran, dass sie die demokratische Situation aus ihr selbst heraus
auszuhebeln versucht und gerade nicht argumentativ auf eine vormoderne Situation
zuriickgreift.

Es wire nun aber zu einfach, diese Theorie des Ressentiments geradewegs dem re-
aktioniren Denken zuzurechnen. Sie ist in sich zu reich und zeigt in verschiedene Rich-
tungen gleichzeitig. Vor allen Dingen hat sie eine ungeheure systematische Kraft, so dass
sich in ihr und durch sie unmittelbar die Frage des Politischen erst stellen lisst, die sie
scheinbar beantworten soll. Das wird vor allem im § 10 der ersten Abhandlung der Ge-
nealogie der Moral deutlich.

Der alles weitere bedingende Gegensatz ist der zwischen Menschen, die eines »tri-
umphierenden Ja-sagen[s] zu sich selber« fihig sind, und solchen, die primir Nein sa-
gen, und zwar zu einem anderen als sich selbst: »und dies Nein ist ihre schopferische Tat.
[...] ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion.«” Dieser Gegensatz ist unmittelbar von der
gréfiten Tragweite, und das sowohl metaphysisch wie politisch wie, im Ubrigen, auch
ethisch. Nietzsche hat da etwas ganz Wichtiges getroffen hat: Es gilt, eine Haltung zu
gewinnen, in der eine Bejahung des Seins moglich wird, eine primire Bejahung. Eine
Politik, aber auch ein Ethos, das aus einer Verneinung entsteht, hat etwas Pathologisches
und Pathogenes an sich. Man muss das genau verstehen: Man kann sehr wohl versuchen,
nicht so zu werden wie jemand anderes. Man kann und muss sicher nach einer Politik
suchen, die gewisse Ungerechtigkeiten abstellt. Ohne Negativitit und Kritik kann keine
Lebensorientierung linger als funf Minuten bestehen. Doch die erste und immer neue Be-
jahung gilt dem Sein als solchen, und zwar dem Sein in dieser Welt — denn eine andere haben
wir nicht. Wenn daher jemand zu sich Ja zu sagen vermag, dann ist damit auch nicht die
heute modische Idee einer bedingungslosen Selbstliebe gemeint, mit der man glaubt, die
Anwiirfe der Hater zu kontern. Die Glaubenssitze dieser Moderne oder vielmehr Spit-
postmoderne sind solche, wonach jede(r) so sein diirfe, wie er oder sie ist, und das auch

5 Ebd. 780.
6 Ebd. 779.
7 Ebd. 782.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

93


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

gut finden darf und soll. Dieser ausgesprochene Individualismus, der am Ende zur rei-
nen Tautologie des Ich gerit, ist genau deshalb metaphysisch irrig, weil er die schlichte
Tatsache wegdeutet, dass jedes Ich Bedingungen und Begrenzungen untersteht, die es
nicht selbst beeinflussen kann. Von dieser Selbstverstindlichkeit wird geflissentlich ab-
gesehen, weil sie weltanschaulich nicht opportun scheint. Die Bejahung, von der hier die
Rede ist, ist aber nur dann echt, wenn sie das Sein noch da bejaht, wo ich sein Opfer wer-
de. Ich sage zu mir selber Ja, indem ich zu meiner endlichen und bedingten Existenz,
also: zu meiner einzigen Existenz Ja sage. Ich muss ja nicht gut finden, dass ich z.B. eines
Tages sterben muss. Aber ich muss in der Lage sein, es anzunehmen, als eine positive
(d.h. gegebene) Eigenschaft meines Seins zu verstehen und aus dieser Endlichkeit her-
aus mein Leben zu bejahen. In diesem Sinn ist Nietzsches Selbstbejahung eine zutiefst
»materialistischec, diesseitige, »aufgeklirte« und wirklich gesunde Aufforderung. Epikur
wiirde nichts anderes sagen.

Dagegen entsteht das Ressentiment da, wo eine Bejahung von Sein und Selbst nicht
gelingt, und diese Verneinung, die sich an ihre Stelle schiebt, hat massive ethische wie
politische Folgen. Was Nietzsche hierzu zu sagen hat, ist schwer zu widerlegen. Wo eine
direkte Umsetzung oder Ausagierung von Bedirfnissen und Begehren verhindert ist —
und schon diese Bedingung spricht umgekehrt fiir eine emanzipatorische Politik —,
veridndert sich nicht nur die Wertungsweise, die »Ideologie« gewissermaflen. Vielmehr
wirkt diese Beschneidung ganz fundamental ins Seinserleben der Menschen hinein.
Sie verlieren die Wirklichkeit. Das liegt daran, dass Wirklichkeit nur dort im vollen
Sinn erlebt und genossen wird, wo man mit ihr interagiert. Sobald Wirklichkeit vor
allem gedacht wird, ist es schon zu spit. Kontakt mit der Wirklichkeit, Handlung und
Gliick sind unmittelbar eines, wie Nietzsche in der Folge Spinozas erklirt. Dort, wo eine
Hemmung, letztlich ja doch: Angst (also in Nietzsches eigenem Schema: der Eingriff
eines anderen), dieses Gliick des Handelns unmoglich macht, schiebt sich die Einbil-
dungskraft, die Phantasie zwischen den Menschen und das Wirkliche. Der leere Ort der
Begegnung wird ausgefilllt durch das Unwirkliche, und die Moral des Ressentiments
wird zur »imaginiren Rache«.® Das, was zuriickgehalten wird, reichert sich als Gift im
Korper an. Es verhindert nicht nur das Glick des Handelns, sondern damit auch die
ungebrochene Selbstbeziehung dessen und deren, die frisch aufs Leben und die Welt
zugehen. So konstruiert sich ein Selbst kiinstlich und nachtriglich, im Umweg iiber den
verhassten anderen, dem man gar nicht genug boshafte Absichten unterstellen kann.
Das Ressentiment schafft eine Vorliebe zu Hinterwelten, zu verborgenen Absichten
und zu Verstecktem; es ist also nicht auf der Héhe, die Oberfliche des Seins als solchen
zu genieflen. Ist das Gliick der Gliicklichen die Handlung, so das der Ohnmichtigen
die Betiubung. Das alles fithrt auf eine zutiefst gestdrte Beziehung zur Wirklichkeit
und zu sich selbst. »Seine Seele schielt; sein Geist liebt Schlupfwinkel, Schleichwege
und Hintertiiren, alles Versteckte mutet ihn als seine Welt, seine Sicherheit, sein Labsal;
er versteht sich auf das Schweigen, das Nicht-Vergessen, das Warten, das vorliufige
Sich-verkleinern, Sich-demiitigen.«’ Das Ressentiment ist eine Vergiftung, die sich aus
einer selbstauferlegten oder zumindest akzeptierten Hemmung des Ausagierens von

8 Ebd. 782.
9 Ebd. 784.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

Begehren, Hass und Abscheu im eigenen Koérper ausbreitet: die Autoimmunerkrankung
einer resignierten Ohnmacht. Ihre Wirkungen sind tiberall, in sich und draufien, zer-
storerisch. Das Ressentiment stiftet Unwirklichkeit; es ist geschaffen vom Imagindren,
verpasst jede Wirklichkeit, indem die unmittelbare und angemessene Reaktion immer
aufgeschoben wird: »eines Tages werd« ich mich richen«, verpasst damit jede Gegenwart,
in der allein gehandelt werden kann, existiert in der imaginiren Rache in der Zukunft
und in der unvergesslichen und unverzeihlichen Krinkung in der Vergangenheit, aber
nie hier und jetzt; und sie schafft Unwirklichkeit, indem sie zerstort, was wirklich ist: das
Selbst und den anderen.

Diese Analyse hat eine ungeheure ethische und auch psychologische Kraft. Sie ist
vollkommen richtig. Sie ist aber interessanterweise in sich tiberhaupt nicht reaktionir.
Denn den Gegensatz der Moral der Starken (als einer natiirlichen, gesunden Moral) und
der der Ohnmichtigen, als »Sklavenmoral«, braucht man fiir diese Theorie gar nicht. Im
Gegenteil: Lisst sie sich doch ebenso gut und besser als eine Beschreibung der Verkriip-
pelungen lesen, die Unterdriickung produziert — und damit als eine Empfehlung, sich
ihrer durch die Tat zu entledigen. So sehr die Theorie des Ressentiments der Reaktion
ein wichtiges Stichwort liefert, so selbstverstindlich leistet sie der Arbeit der Befreiung
Vorschub.’® Die Amivalenz Nietzsches ist schon hier erwiesen, doch ist das keine Am-
bivalenz, die sich aus einer schlichten Unklarheit ergibt, sondern eine, die der Fiille von
Nietzsches Denken selbst geschuldet ist. Nietzsche ist weder Reaktionidr noch »Demo-
krat«, er ist nicht rechts und nicht links. Und wenn ich hier durchgingig reaktionire,
rechte Denker*innen analysiere und kritisiere, dann soll das nicht heiflen, dass ich be-
weisen will, dass alle gute Philosophie links wire. Solche schlichten Kategorien passen
hier gar nicht, und es ist nicht einmal sicher, dass alle gute Philosophie iiberhaupt poli-
tisch sein muss, zumindest in ihren Grundsitzen.

Es ergibt sich jedenfalls aus dieser ersten Betrachtung, dass das Ressentiment — wie
die Reaktion eine Antwort-auf - selbst nicht so eindeutig ist, wie es auf den ersten Blick
erscheint. Der Vorwurf des Ressentiments — den jeder immer dem anderen macht — be-
inhaltet schon im konkreten Fall die politische Entscheidung, die er zu beweisen ange-
treten war. Das Ressentiment bezeichnet also den Ort selbst, um den gestritten wird.
Wer ist denn nun blind, wer guckt schief, wer verfehlt Gegenwart und Realitit in einem
Umweg iibers Imaginire, auf dem er oder sie sich bald verlieren wird? Genau um diese
Frage wird gekampft. Ich glaube, dass ich in den hier vorliegenden Analysen einige gu-
te Argumente dafiir liefere, das Ressentiment, d.h. immer auch: die Abkoppelung vom
Wirklichen immerhin eindeutig auf Seiten der Reaktion verorten zu kénnen (vor allem
in der reaktioniren Unaufrichtigkeit und der affektiven Selbststimulation; ebenso auch
in der Grundbewegung der Reaktion, die in der Abstoflung von einer als unwirklich er-
fahrenen Moderne ihren Ausgang nimmt). Allerdings: Damit ist noch nicht bewiesen,
dass im Umkehrschluss auch die emanzipatorischen Denkweisen ressentimentfrei, d.h.
wirklichkeitstreu wiren — und schon gar nicht, welche Denkweisen genau.

Schematisch gesprochen geht der Streit darum, ob die Theorie des Ressentiments
darauf zu fithren hat, dass Unterwerfung und Ohnmacht nicht nur materielle Not und

10 Deshalb konnte sie auch von linken Autoren rezipiert werden, vgl. etwa Pfaller: Erwachsenenspra-
che. 112—141; und: Stegemann: Das Gespenst des Populismus. 135ff.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

95


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

konkrete Angste, sondern auch seelische Verstiimmelungen produzieren, die dazu fith-
ren, auf paradoxe Weise das eigene Elend zu perpetuieren — oder ob die Theorie des Res-
sentiments nicht allzu einfach als zynischer Vorwand dafiir gebraucht werden kann, un-
ter dem billigen Schlagwort der Uberwindung der Moral auf alle Riicksichten zu verzich-
ten (da ja Riicksicht und Verantwortung selbst Figmente des scheelen Blicks seien).

Philosophie oder Literatur? Die oben zitierten misogynen Ausfille driicken also vielleicht
eher Nietzsches eigene Ressentiments aus, als eine wenig ehrenvolle Antizipation der
heutigen Incels etwa. Das kann sein, aber eine weitere Schwierigkeit tut sich sofort auf.
Denn was da so geradehin zitiert und Nietzsche zugeschrieben wird, und zwar formell
ganzrichtig, ist doch nicht ein Wort, das Nietzsche im engen Sinn fiir sich selbst und von
sich selbst aus spricht. Beide Sitze stammen dem Buch Also sprach Zarathustra; der ers-
te wird von Zarathustra selbst geduflert in einem Gesprich mit »einem alten Weibleing,
der zweite wird von diesem beigesteuert. Man steht hier vor einer Schwierigkeit, die man
bei Kant oder Schopenhauer nicht hat, auch nicht so bei Heidegger (wohl aber so dhnlich
bei Jinger). Denn Nietzsche unterwirft die Formen philosophischen Schreibens einer
fundamentalen Neuausrichtung. Natiirlich gab es in der Antike und bis in die Renais-
sance hinein immer wieder die Gattung des philosophischen Dialogs. Die literarische
Gestaltung ist der Philosophie nicht véllig fremd, im Gegenteil: Platons Schriften lassen
sich nicht geradewegs als philosophische Abhandlungen lesen, deren literarische Form
dem Inhalt duflerlich wire. Eine solche Interpretation (wonach die Form unwesentlich
fiir den Inhalt ist) ist immer auch schon eine Parteinahme fiir eine bestimmte inhaltli-
che Interpretation. Doch treibt Nietzsche die Durchdringung des Philosophischen mit
dem Literarischen deutlich weiter als seine Vorginger. Zum einen inszeniert er nicht ei-
nen Dialog, sondern mehr die Geschichte der Bildung, der Irrtiimer und Offenbarungen
Zarathustras. Der Kreis der Konversation wird so in eine Linie des abenteuerlichen Den-
kens transformiert — auch wenn diese Linie sich in der Einsicht in die Ewige Wiederkehr
in sich zuriicklegt. Zum anderen wird genau durch diese Beweglichkeit, durch die Viel-
falt der Begegnungen und der Themen, durch die Entwicklung des Denkens selbst, die
dort geschildertist, die allzu einfache Identifizierung von Nietzsche mit Zarathustra un-
moglich. Natiirlich, Zarathustra ist in einer dhnlichen Weise Statthalter von Nietzsche,
wie es Sokrates fiir Platon ist. Und natiirlich liegt es nahe zu vermuten, dass Nietzsche
auch selbst die frauenfeindlichen Spriiche, die er seinem Helden und der alten Frau in
den Mund legt, goutierte. Es bleibt aber dabei, dass die erste hermeneutische Regel aller
fiktionalen Literatur auch hier greifen muss: Eine fingierte Realitit kann nicht unmit-
telbar zur Aussage und zum Bekenntnis des Autors oder der Autorin erklirt werden. Die
Fiktionalisierung schafft, auch wenn sie als Methode erkennbar ist, eine Distanz, und sei
sie noch so minimal. Was Nietzsche hier also betreibt, ist eine Literarisierung der Phi-
losophie, eine Durchmengung zweier Genres, die unterschiedliche Forderungen stellen.
Die erste und wichtigste Abweichung dieser Forderungen ist diese: Die Philosophie hat
es mit dem Wirklichen zu tun; ihm gilt ihre Mithe — ganz gleich, was sie im Einzelnen
fiir das Wirkliche hilt. Die Literatur beginnt genau dort, wo die Beanspruchung durch
das Wirkliche auf Standby gesetzt wird. Diese auf den ersten Blick gegensitzlichen und
unvereinbaren Forderungen verbinden sich in der Kreuzung der Genres, die Nietzsche
praktiziert.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

Es soll hier nicht um die hermeneutischen Schwierigkeiten gehen, vor die uns das
bei Nietzsche stellt. Ich will vielmehr diese Praxis einer Vermengung der Genres als sol-
che in den Blick nehmen, denn sie wird bei den Reaktioniren wieder begegnen, aber
in neuem Gewand: Was bei Nietzsche vielleicht Experiment war, sicher aber einer in-
neren Zwangsliufigkeit folgte, also vom Denken selbst gefordert wurde, wird bei den
Reaktioniren zu einem der machtvollsten Mittel der Aktualisierung reaktionirer Prosa:
Sie besorgt dort einerseits die effiziente Herstellung des gesuchten Affekts, andererseits
stellt sie die Voraussetzung fiir eine nicht weniger effiziente Strategie der Unaufrichtig-
keit zur Verfiigung. Nietzsche hat diese Praxis aber nicht einfach nur vorexerziert; er hat
ihr auch, in einem kurzen Text, ein theoretisches Fundament gegeben, das sich durch
die Texte der Reaktionire fortgetragen hat — kaum je explizit (weil das ein Eingestind-
nis der eigenen Methode bedeuten wiirde), oft sicher implizit (d.h. der Sache nach) und
nicht selten auch unwissenderweise.

Der Text ist >Uber Wahrheit und Liige im aufRermoralischen Sinn«<von 1873, der 1896
von Nietzsches Schwester verdffentlicht wurde, als Nietzsche selbst bereits vollends um-
nachtet war. Es handelt sich also um einen eher frithen Text, der sich auf einen sonst bei
Nietzsche nicht unbedingt anzutreffenden tiberspitzten Kantianismus stiitzt, der aller-
dings quasi-biologisch interpretiert wird: Die Wirklichkeit, so wie sie an sich ist, bleibt
uns unerreichbar, allein schon, weil sich unsere physiologische Organisation einschal-
tet. Dann aber vor allem - und das ist das Entscheidende —, weil sich der Intellekt als
eine besondere Form der Bewiltigung von Wirklichkeit einschaltet, und weil der beim
Menschen eine eigenartige Sache hervorgebracht hat, die einerseits (insofern sie selbst
wirksam ist) eine Realitit neben anderen ist, die sich aber andererseits von allen anderen
unterscheidet, insofern sie die Unwirklichkeit ins Wirkliche selbst einfithrt: die Sprache.

Wenn Nietzsche von Wahrheit und Lige im aufiermoralischen Sinn spricht, dann
hat er die (wie er behauptet) grundlegende Stufe vor Augen, auf der sich Wahrheit al-
lererst als Anspruch setzt, auf der sich sodann die Lige als Abweichung von diesem An-
spruch setzt, wobei aber beide eben reine Setzungen bleiben und keinerlei Anspruch auf
eine sprachunabhingige Geltung erheben konnen. In der Sprache wird erst der Gedanke
von Wahrheit als solcher gestiftet, ohne dass es eine Moglichkeit gibe, irgendeine gege-
bene »Wahrheit« jenseits ihrer sprachlichen Konstruktion und ihrer sozialen Konventi-
on noch einmal zu tberpriifen. Wahrheit selbst ist somit der Name einer Fiktion, die
auf einer bestimmten, selbst alles andere als wahrhaftigen Funktion der menschlichen
Organisation beruht. Die Forderung einer Erkenntnis des An-sich ist gegenstandslos.
Sprache wird dabei konsequent als Metaphorik gedacht: als Uberspringen kategorialer
Grenzen, als Erfindung einer Briicke zwischen zwei Dominen, die keine Beziehung zu-
einander haben: zwischen einem Nervenreiz und einem Vorstellungsbild, zwischen dem
Vorstellungsbild und dem Laut, zwischen dem Laut (d.h. dem Wort) und dem Begrift. Je-
de Metapher ist am Ende eine Metabasis: der durch nichts zu rechtfertigende Sprung in ein
anderes Genus (d.h. in eine andere ontologische Region, aber eben auch in ein ande-
res Genre). Was auch immer Sprache uns liefern mag, es ist nicht die Wahrheit iiber die
Welt, »und das ganze Material, worin und womit spiter der Mensch der Wahrheit, der
Forscher, der Philosoph arbeitet und baut, stammt, wenn nicht aus Wolkenkuckucks-

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

97


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

heim, so doch jedenfalls nicht aus dem Wesen der Dinge«.” Wahrheit entsteht letztlich
erst dort, wo die schépferische Arbeit der Sprache vergessen wurde.” Sie ist also Produkt
eines Selbstmissverstindnisses, sie beruht auf einer Tiuschung, die darin besteht, die
Instrumente (die Sprache) fiir die Sache selbst zu halten. Es entsteht eine sprachphilo-
sophische, konstruktivistische Reformulierung der Idee von Wahrheit:

Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropo-
morphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhe-
torisch gesteigert, (ibertragen, geschmiickt wurden und die nach langem Gebrauch ei-
nem Volke fest, kanonisch und verbindlich diinken: die Wahrheiten sind Illusionen, von
denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und sinn-
lich kraftlos geworden sind, Minzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Metall,
nicht mehr als Miinzen, in Betracht kommen.”

Nun sind das Gedanken, die einigen modernen Strdmungen des emanzipatorischen
Denkens durchaus recht wiren: Fiir dieses ist gesellschaftliche und politische Reali-
tit immer ein Konstrukt, das auch umstrukturiert werden kann. Sei es, dass sich die
sprachlichen Legitimationsformen als »Illusionen« entlarven lassen, sei es gar, dass
gewisse, dem Anschein nach natiirliche Kategorien, ja: »Realititen« sich als Produkte
einer sozialen Praxis erweisen — immer muss das emanzipatorische Denken mit solchen
Dekonstruktivismen operieren, fiir die Nietzsche hier eine philosophische Basis liefert.
(Wenn die auch reichlich zweifelhaft ist.) Mehr noch: die tiefe Neigung zur Hierarchie,
zur Unter- und Uberordnung wird von Nietzsche bis in unser Verstindnis von und
unsere Verwendung von Sprache ihrer Form nach verfolgt. Es sind dann die Begriffe,
die uns das Bild einer »pyramidalen Ordnung nach Kasten und Gradenx, »eine Welt
von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen, Grenzbestimmungen«** plausibel machen,
noch bevor wir iiber etwas Bestimmtes nachgedacht haben. Begriffe aber, so erklart
Nietzsche, sind eine noch einmal héhere Kiinstlichkeitsform als die ersten Worte. Im
Begriff erreicht die Verleugnung, das »Vergessen« des Metaphorischen der Sprache (und
damit unserer Idee von Wirklichkeit) ihre systematische Konsequenz. Ein Begriff ist nur
»das Residuum einer Metapher«.”

In diesem Sinn also wiirde Nietzsche Platz schaffen fiir eine andere, eine befreite
Art des Denkens und Handelns. Weniger ein Philosoph mit dem Hammer als einer mit
der Planierwalze, ebnet er Hierarchien ein und reif’t Transzendenzen nieder. Er ist ein
leidenschaftlicher Leveller, und als solcher ein Vorarbeiter aller gelingenden Befreiung
der Menschen.

Das Problem, das ihn zugleich zum Ankniipfungspunkt fiir die reaktioniren Schrift-
steller macht, kiindigt sich ein paar Seiten spiter an. Denn Nietzsche ist (hier jedenfalls)

1 Nietzsche: Wahrheit und Lige im auRermoralischen Sinn. 313.

12 Wie oft bei Nietzsche spielt das Vergessen auch hier eine grofie Rolle: Das Vergessen ist selbst
eine dezidiert vitale und gesunde Tatigkeit; es ist geradezu lebens-, auf jeden Fall aber gliicksnot-
wendig. Es bringt aber eben auch solche Irrtiimer hervor wie den Begriff von Wahrheit.

13 Ebd.314.

14 Ebd.315.

15 Ebd.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

konsequent, indem er den Radikalkonstruktivismus nicht verlisst. Dann bleibt offen-
bar nur noch die Alternative: entweder sich den »verniinftigen« Strategien der Wirklich-
keitsbewiltigung anvertrauen, die sich zumal als Wissenschaft und biirgerliche Existenz
ihre Illusionen der Verlisslichkeit schaffen — oder in der Asthetisierung des Lebens und
der Welt eine Flucht zu neuen Intensititen erblicken. Es ist jetzt bestimmt nicht tiberra-
schend, welche Seite Nietzsches Sympathien hat.

Die Asthetisierung kommt in doppelter Hinsicht der »Natur des Menschen« (von der
Nietzsche nun doch, man weif3 nicht woher, etwas weifd) entgegen: Zum einen ist der
»Trieb zur Metapherbildung« der »Fundamentaltrieb des Menschen, den man keinen
Augenblick wegrechnen kann, weil man damit den Menschen wegrechnen wiirde«.' Wo
die erkalteten Metaphern, d.h. die Begriffe zwar Zuverlissigkeit, aber keine Leidenschaft
mehr liefern kénnen, wird sich dieser Trieb andere Wege suchen, nimlich im Mythos
und in der Kunst. Der Mensch scheint geradezu ein anti-realistisches Tier zu sein. Dem
entspricht auch die andere Hinsicht, die der Asthetisierung recht zu geben scheint: »Der
Mensch selbst aber hat einen unbesiegbaren Hang, sich tiuschen zu lassen [...].«”

Diese (allzu leicht zynisch zu vereinnahmende) Behauptung, die Menschen gends-
sen ihr Getduschtwerden; die Abgrenzung von den Verniinftigen, die nur in Begriffen
und Abstrakta leben und iiberhaupt ihre Sicherheit dem Wagnis grofen Schmerzes und
grofRen Gliicks vorziehen; schlieflich die Einsetzung des Mythos an die Stelle, die von der
nun diskreditierten Erkenntnis offengelassen wurde: all das fithrt auf eine Konzeption,
in der die Wahrheit allererst erfunden werden muss und frei erfunden werden darf.

Jenes ungeheure Gebalk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich klammernd der be-
dirftige Mensch sich durch das Leben rettet, ist dem freigewordnen Intellekt nur ein
Geriist und ein Spielzeug fir seine verwegensten Kunststiicke: und wenn er es zer-
schldgt, durcheinanderwirft, ironisch wieder zusammensetzt, das Fremdeste paarend
und das Nichste trennend, so offenbart er, dass er jene Notbehelfe der Bediirftigkeit
nicht braucht und dass er jetzt nicht von Begriffen, sondern von Intuitionen geleitet
ist.'®

Nietzsche spricht ja offen aus, dass die so erfundene Wahrheit keine ist, sondern eben
nur Mythos oder eine Liige im auflermoralischen Sinn. Wenn man den Gedanken aber
ernst nimmt, dann kann niemandem vorgeworfen werden, dass er oder sie einen My-
thos vorlegt, dessen Wahrheit er oder sie behauptet: Denn genau darum geht es doch!
So einen Mythos schreibt Nietzsche ja nicht, wenn er (allerdings selbst freihindig my-
thologisierend) die Theorie und Rechtfertigung eines solchen Mythos vorlegt. Die Hei-
ligkeit der Welt muss im Mythos neu erfunden werden, und das funktioniert eben nur,
wenn an den Mythos auch geglaubt wird. Die Tiuschung, die darin liegt, wird offenkun-
dig nicht nur schon fiir sich begehrt, sondern ist ebenso unvermeidlich wie begliickend.
(Man meint geradezu Georges Sorel zu horen, dessen Theorie des revolutioniren Mythos

16  Ebd.319.
17 Ebd.320.
18 Ebd.321.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

99


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

einige Berithrung mit Nietzsches Ausfithrungen in diesem Text haben — eine Theorie, die
im Ubrigen von Carl Schmitt mit einigem Wohlwollen kommentiert wurde.)

Es sind damit alle Elemente versammelt, die die spezifische Unaufrichtigkeit der re-
aktiondren Prosa ausmachen wird: Die Erfindung eines Mythos, der sich als Wahrheit
ausgibt; die Vermengung der Genres und die Metabasis als Methode; Zynismus und Ver-
antwortungslosigkeit; die Vorliebe fiirs Urtiimliche und Primitive, das alle geistigen und
»Wahrheits«-Riicksichten sowieso erledigt; die Berufung auf eine »Intuition, die tiefer
gehtalsalle Erkenntnis, gerade weil sie nicht mehr gerechtfertigt werden kann; und nicht
zuletzt das Feindbild eines dngstlichen Spiefers, der sich in seinen leblosen Abstraktio-
nen einrichtet und die kdstliche Gefahr realen Lebens nie kennenlernt. Die Reaktionire
werden genau daraus die Programmatik ihrer Prosa ziehen. Was Nietzsche vorexerziert
hat: die zielgerichtete Durchdringung von Philosophie und Literatur, wird bei ihnen zur
Strategie werden, in der gerade die aller Verantwortung bare Mystifizierung hausen soll.

Wieder allerdings gilt, dass Nietzsche selbst nicht einer von ihnen ist, zumindest
nicht in Eindeutigkeit. Erstens spricht er ja aus, was da geschieht, anstatt es selbst zu
vollziehen; er bietet also eher eine Rechtfertigung der zynischen Methode der Reaktio-
ndre, als er sie selbst vollzieht — und auch das gilt ja nur im Rickblick. Zweitens denkt
Nietzsche diesen Mythos noch ganz ungebrochen heiter: als eine pagane Feier der Welt,
in der »ein erhabenes Gliick und eine olympische Wolkenlosigkeit« herrschen.*® Was sich
hier bemerkbar macht, ist Nietzsches kimpferischer wie freudiger Materialismus, der
uns einlidt, die Wirklichkeit zu bejahen, inklusive unserer »Endlichkeit« — wohingegen
die reaktioniren Mythen grundsitzlich aus einer Abkehr und Abscheu geschépft sind,
vor der Moderne, der Dekadenz, dem Liberalismus, den Vielen.” Bei ihnen geht immer
die Verneinung vorher, sie ist die erste Regung. Die von Nietzsche propagierte Form der
Affirmation vertrigt sich aber nicht mit der Reaktion. Immerhin, die Biichse ist geoft-
net.

Lehnstuhlbarbarei. Das Problem zeigt sich auch darin, dass Nietzsche keineswegs immer
der Falle entgangen ist, die er selbst gegraben hat. Seine Selbst-Befreiung von allen Riick-
sichten einer Sklavenmoral und die Literarisierung des philosophischen Diskurses ha-
ben eine unverkennbare Verlockung ausgeiibt: die Verlockung, sich lustvoll und brutal

19 Vgl. Schmitt: Die geistesgeschichtliche Lage. 8off.

20  Ebd.321.

21 Esistdeshalb entscheidend, die genauen Verhiltnisse zu bestimmen, die Affirmation und Nega-
tion jeweils zueinander einnehmen. Liegt eine fundamentale Bejahung vor, die in einem zweiten
Schritt eingeschrankt wird, wieder nach Mafigabe dieser Bejahung (also so, dass das kritisiert wer-
den kann, was der Bejahung und der Entfaltung—im Sinn der spinozistischen potentia— Grenzen
auferlegt)? Oder geht nicht doch eine mehr oder weniger offensichtliche, aber wirkungsvolle Ne-
gation voraus, ein Ekel und eine Abscheu, die nur nachtraglich und dann mithilfe imaginarer Kon-
strukte in einen Idealismus und eine Bejahung umgedeutet werden (imaginare Konstrukte wie
etwa der»deutschen Seele«, deren »Existenz«in gewissen Jargons offenkundig etwas Einleuchten-
des ist)? Diese Einschatzung macht aus, wie man Nietzsche und wie man seine Theoreme versteht
und politisch zu deuten gewillt ist. So ist es kein Zufall, wenn Deleuze, der Nietzsche ausdriick-
lich fir seine Metaphysik der Affirmation und der Univozitat gewinnen will, grofie Mithe darauf
verwendet, genau diese Verhiltnisse bei Nietzsche im Sinn der ersten Option festzulegen, vgl. Dif-
férence et répétition. 75ff.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

seine eigene Geschichte zu erfinden. Es ist exakt die Verlockung, der die Reaktionire
massenweise erliegen werden. Es gibt so etwas wie eine Ethik des Schreibens, auch und
gerade des philosophischen Schreibens. Nietzsche war ihr nicht immer gewachsen. Sei-
ne Freisetzung des philosophischen Diskurses kann eigentlich nur funktionieren, wenn
sie im gleichen Zug sich einer anderen, hoheren Strenge verpflichtet. Die schiere Lust
am Dreinschlagen, die sich aber dann doch nur auf dem Papier austobt (und die sich mit
dem Feigenblatt der Vorbereitung auf die Schaffung neuer Werte tarnt), ist weit von die-
ser Strenge entfernt. Man kann das den Primitivismus nennen, der immer wieder in der
Geschichte der Reaktion anzutreffen ist (und der weit dariiber hinaus seinen Reiz be-
weist): Es hat ganz einfach etwas ungeheuer Anziehendes, Geiles, eine jede Komplexitit
und Vieldeutigkeit, alle Abwidgungen und Differenzierungen hinter sich zu lassen, in-
dem man einen ordentlichen Kampfinszeniert, in dem die Helden nicht nur erfolgreich,
sondern noch dazu freudig und lissig die Feinde niedermihen. Das popkulturelle Pen-
dant dazu ist der Einzeiler, mit dem der Held die Erledigung eines Gegners abschmeckt.
Aberwieder gilt: Wenn ich James Bond oder John Wick verfolge, dann weifd ich eben, dass
das ein Film ist. Weif es aber auch Nietzsche immer so genau, dass das, was er schreibt,
reine Erfindung ist, mehr Epos als Wissenschaft?

Das ist nicht so sicher. Vor allem aber miissen uns heute die Phantasien, die dort
(nicht) ausgelebt werden, besonders unverdaulich vorkommen. Bleiben wir nur bei der
Genealogie der Moral; wenn man selbst all die antisemitischen Klischees beiseite lief3e, was
man jadoch nicht guten Gewissens kann:** Was Nietzsche im § 11 der Ersten Abhandlung
von sich gibt, ist heute ungenief3bar, und das war es wahrscheinlich auch schon 1887. Es
lohnt sich, es in extenso zu zitieren. Er spricht von den urspriinglichen, den natiirlichen,
gesunden »Guten« und schreibt:

[..] dieselben Menschen, welche so streng durch Sitte, Verehrung, Brauch, Dankbar-
keit, noch mehr durch gegenseitige Bewachung, durch Eifersucht inter pares in Schran-
ken gehalten sind, die andrerseits im Verhalten zueinander so erfinderisch in Riick-
sicht, Selbstbeherrschung, Zartsinn, Treue, Stolz und Freundschaft sich beweisen —sie
sind nach auRen hin, dort wo das Fremde, die Fremde beginnt, nicht viel besser als los-
gelassene Raubtiere. Sie geniefien da die Freiheit von allem sozialen Zwang, sie hal-
ten sich in der Wildnis schadlos fiir die Spannung, welche eine lange EinschliefRung
und Einfriedigung in den Frieden der Gemeinschaft gibt, sie treten in die Unschuld des
Raubtier-Gewissens zuriick, als frohlockende Ungeheuer, welche vielleicht von einer
scheuRllichen Abfolge von Mord, Niederbrennung, Schandung, Folterung mit einem
Ubermute und seelischen Gleichgewichte davongehen, wie als ob nur ein Studenten-
streich vollbracht sei, (iberzeugt davon, dass die Dichter fiir lange nun wieder Etwas zu
singen und zu rithmen haben. Auf dem Grunde aller dieser vornehmen Rassen ist das
Raubtier, die prachtvolle nach Beute und Sieg liistern schweifende blonde Bestie nicht
zu verkennen; es bedarf fiir diesen verborgenen Grund von Zeit zu Zeit der Entladung,
das Tier muss wieder heraus, muss wieder in die Wildnis zuriick: — rémischer, arabi-
scher, germanischer, japanesischer Adel, homerische Helden, skandinavische Wikin-
ger—in diesem Bediirfnis sind sie sich alle gleich. Die vornehmen Rassen sind es, wel-
che den Begriff »Barbar«auf all den Spuren hinterlassen haben, wo sie gegangen sind;

22 Vgl.v.a. Genealogie der Moral. §§ 7-9.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

101


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

noch aus ihrer hochsten Kultur heraus verrét sich ein Bewusstsein davon und ein Stolz
selbst darauf (zum Beispiel wenn Perikles seinen Athenern sagt, in jener beriihmten
Leichenrede, »zu allem Land und Meer hat unsre Kithnheit sich den Weg gebrochen,
unvergangliche Denkmale sich (iberall im Guten und Schlimmen aufrichtend«). Diese
»Klithnheit« vornehmer Rassen, toll, absurd, plétzlich, wie sie sich duflert, das Unbe-
rechenbare, das Unwahrscheinliche selbst ihrer Unternehmungen — Perikles hebt die
pabupia der Athener mit Auszeichnung hervor—, ihre Gleichgiiltigkeit und Verachtung
gegen Sicherheit, Leib, Leben, Behagen, ihre entsetzliche Heiterkeit und Tiefe der Lust
in allem Zerstoren, in allen Wolliisten des Siegs und der Grausamkeit—alles fasste sich
fiir die, welche daran litten, in das Bild des »Barbaren«, des »bdsen Feindes«, etwa des
»Goten«, des»Vandalen«zusammen. Das tiefe, eisige Misstrauen, das der Deutsche er-
regt, sobald er zur Macht kommt, auch jetzt wieder—istimmer noch ein Nachschlagje-
nes unausldschlichen Entsetzens, mit dem Jahrhunderte lang Europa dem Wiiten der
blonden germanischen Bestie zugesehn hat (obwohl zwischen alten Germanen und
uns Deutschen kaum eine Begriffs-, geschweige eine Blutverwandtschaft besteht).?

Esgibthier noch Spurenelemente von Argumentation: Soklingt die Idee an, dass die Kul-
tur und Gesellschaft eine Hemmung von urtiimlichen Trieben verlange, die gerade den
gesunden Naturen kaum ertraglich ist (weil sie ganz aus diesen Trieben leben), so dass
sie sich ab und zu mit umso gréfRerer Lust gehen lassen miissen — mogen darunter auch
ganze Volker zu leiden haben, das Recht ist auf ihrer Seite. Ihre Heiterkeit im Morden
und Vergewaltigen beweist es. Auch ist erstaunlich, dass Nietzsche hier den entscheiden-
den Punkt ausspricht, der fiir die reaktioniren Obsession mit der Apokalypse prigend
ist: Der Naturzustand, die absolute Entrechtung, der totale Kampf - sie sind fiir die Re-
aktiondre nicht einfach Gegenstand von Angst und Schrecken (wie fiir Hobbes), sondern
zutiefst faszinierend, weil sich in thnen das gréfite aller Phantasmen ausagieren darf:
Denn in der totalen Katastrophe ist alles erlaubt. Genau das ist es, was so unwiderstehlich an
der Idee des Untergangs ist, so dass der Untergang ebenso sehr Schreckensszenario ist
(namlich als bevorstehender) wie zutiefst begehrt wird: niamlich als der Ausnahmezu-
stand, in dem man bereits ist, so dass nun endlich alles erlaubt ist. Noch einmal treffen
wir die Verschrankung der Zeitregime im Verlust- und Katastrophennarrativ der Reak-
tiondre an, und auch auf diesem Weg lisst es sich aufschliisseln — wobei aber wichtig ist
und bleibt, dass es nur funktioniert (d.h. affektiv funktioniert), weil es widerspriichlich
ist und insofern es nicht aufgeschliisselt wird.

Es ist aber vor allen Dingen offenkundig, dass sich Nietzsche hier an seiner eigenen
Literatur berauscht. Er lisst sich mitreifSen vom Strom der Bilder, von der realen Lust
am imaginiren Morden — und er gibt das Ganze als eine theoretische, historische, wahr-
heitsfihige Betrachtung aus. Genau in diesem Sinn prifiguriert dieser Text die reaktio-
niren Prosaexzesse. Sie alle verbindet die Unverantwortlichkeit. Sie entschlagen sich al-
ler Verantwortung fiir das Wort, das sie geschrieben haben, indem sie eine Imaginati-
on entwerfen, die zugleich als Wahrheit ausgegeben wird — und die, fragt doch mal ei-
ner nach, ebenso gut wieder ins Fiktive zuriickgenommen werden kann: Es war ja doch
nur Literatur, nur ein Roman, nur Rechtswissenschaft... (Es ist dieselbe Strategie, die

23 Ebd. 785f.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

von den neuen Rechten mit monotoner Ausdauer praktiziert wird: Erst wird eine pro-
vokative Duftmarke gesetzt, indem man gezielt einen Tabubruch vollzieht, dann wird
erklirt, es sei so nicht gemeint gewesen, man habe sich vielleicht im Wort vergriffen, es
sei ein Witz gewesen usw. Der Gewinn ist doppelt: Man schirmt sich gegen berechtig-
te Kritik ab, ohne auf sie eingehen zu miissen — und man wird von den eigenen Leuten
sehr, sehr gut verstanden.) Und die Bilder, die so fern aller Verantwortlichkeit gezeichnet
werden, sind solche der totalen Verantwortungslosigkeit: von Brutalitit, Gewalt, Mord,
Folter und von der heiteren Freude, die der gesunde Geist daran hat. Papiertiter sind
die alle, die ich analysiere. Mérder, Vergewaltiger, Folterer auf dem Papier. Und ja: Von
solchen Beschreibungen zur Tat ist immer noch ein weiter Weg. Aber das heiflt wieder-
um nicht, dass der, der voller Verve das blutige Geschift der blonden Bestie beschreibrt,
so tun kann, als hitte er gar nichts damit zu tun, wenn die Nazis das dann beim Wort
nehmen. Oder auch wenn sich irgendwo einer das Sturmgewehr umschnallt und in den
Schwulenclub oder die Moschee um die Ecke geht.

Die Lehnstuhlbarbarei, die Nietzsche vorbildlich zelebriert, ist der Ausweg aus der
Situation einer orientierungslosen Geistigkeit, die man ironischerweise dann immer ge-
nau den anderen vorwirft, auf dem schnellstmoglichen Weg: dem der Gewalt eben. Im-
merhin wenn man als groRe Rasse sich spiirend loszieht, um den Schwachen das Firch-
ten zu lehren, hat man den Kontakt wiedergefunden zu einer Realitit, die sonst immer
unsicher bleibt. Oder so glauben die, die das Morden feiern, es dann aber nicht gewesen
sein wollen.

Der Wille zur Macht. Nietzsche erweist sich in vielem als Stichwortgeber und Vorliufer
der Reaktionire. Er teilt ihre Abneigungen: gegen Frauen und deren Emanzipation, ge-
gen die Vielen (die Masse oder das »Herdentier«, wie Nietzsche gerne schreibt), gegen
die Demokratie,** den Liberalismus, den Parlamentarismus, die Zeitungen, die »Schwa-
cheng, die »Sklavenmoral«. Er will, was sie wollen: eine elitire Lebensform, voller Inten-
sititen, ohne Kompromisse, im Gefithl des eigenen Heroismus. Es ist nicht polemisch
gemeint, wenn ich sage, dass es nicht iiberrascht, dass Nietzsche vor allem minnliche
Leser zwischen 15 und 25 begeistert. Die Ratlosigkeit, die erst unfreiwillige, bald aber ins
Schicksalhafte iiberhéhte Absonderung und Einsamkeit, das Gefiihl, nicht verstanden zu
werden, weil man iiber dem Rest steht, die Entschlossenheit, sich blof$ nicht auf die aus-
getretenen, »sicheren« Pfade zwingen zu lassen, schliefilich die berauschende Phantasie
des eigenen Untergangs, aber eines hochst theatralischen - all das sind nun einmal die
Ingredienzen eines pubertiren Lebensgefiihls. Wie lieRRe sich das besser auf den Punkt
bringen als in so einem Gedicht:

Pinie und Blitz

Hoch wuchs ich iiber Mensch und Thier;
Und sprech ich — Niemand spricht mit mir.

24  »Die Demokratie aberist die Form des Verfalls des Staates, einer Entartung der Rassen, eines Uber-
gewichts der Mifdrathenden [...].« KSA 11. 469.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

103


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104  Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktiondren Denkens

Zu einsam wuchs ich und zu hoch:
Ich warte: worauf wart’ ich doch?

Zu nah ist mir der Wolken Sitz, —
Ich warte auf den ersten Blitz.*

Dieses phantasmatische Szenario bildet eine Kernkonstellation reaktionirer Sensibili-
wie Sentimentalititen. Hier erscheint die eigene Existenz im Licht eines dramatischen
Kampfes, der schicksalhaft noch die Hochsten niederwerfen kann — deren Héhe sich al-
lerdings erst wirklich in der Fahigkeit zu einer grofen Niederlage beweist.

Esware sinnlos, hier Anspriiche aufeine erschopfende Darstellung zu erheben. Doch
lasst sich die ganze verzwickte Sachlage der Beziehung Nietzsches zu den Reaktioniren
durch eine ganz kursorische Diskussion jenes Schlagwortes erhellen, das wie kaum ein
anderes das reaktionire Lebensgefithl anspricht: den Willen zur Macht.

In der Tat fasst dieses scheinbar sofort einleuchtende Wort die ganze Breite und den
Reichtum Nietzsches, und die verschiedenen Versuche, Nietzsche fiir diese oder jene
Richtung (auch politische Richtung) fruchtbar werden zu lassen, stiitzen sich nicht zu-
fillig auch auf die Auslegung genau dieses Wortes.

In einem ganz grundlegenden Sinn wird dem »Willen zur Macht« eine kosmologische
Deutung gegeben. So finden sich Spekulationen dariiber, wie die Wirklichkeit, und zwar
eben auch und gerade die physische Wirklichkeit als ein Mit- und Gegeneinander von
Kraftquanta zu verstehen ist. Damit werden Bewegungen und Veridnderungen in der
physischen Sphire zu Phinomenen eines Willens zur Macht (der hier offenkundig kei-
nerlei politische Konnotationen hat):

»[...] so ist uns keine Verinderung vorstellbar, bei der es nicht einen Willen zur Macht
gibt. Wir wissen eine Verinderung nicht abzuleiten, wenn nicht ein Ubergreifen von
Macht iiber andere Macht statthat.«?® Wirklichkeit wird so als eine Sache von Wettstreit,
Konkurrenz, Kampf interpretiert, in der jeweils die eine Kraft die andre zu itberwin-
den, d.h. unterwerfen sucht. Im Lebendigen ist das besonders deutlich und sogar
paradigmatisch fiir andere Bereiche — und sofort beginnt die Abdrift zum Sozialen:

Der Wille zur Akkumulation von Kraft ist spezifisch fiir das Phanomen des Lebens, fiir
Erndhrung, Zeugung, Vererbung — fiir Gesellschaft, Staat, Sitte, Autoritit. Sollten wir
diesen Willen nicht als bewegende Ursache auch in der Chemie annehmen diirfen?—
und in der kosmischen Ordnung??’

In Wahrheit ist Akkumulation noch zu wenig. Dieser Wille zur Macht ist in sich expan-
siv: »Nicht blofie Konstanz der Energie: sondern Maximal-Okonomie des Verbrauchs: so
dass das Stirker-werden-wollen von jedem Krafizentrum aus die einzige Realitdt ist — nicht
Selbstbewahrung, sondern Aneignen-, Herr-werden-, Mehr-werden-, Stirker-werden-

25  KSA10.107. Die Aufrichtigkeit fordert es zu bekennen, dass mir dieses Gedicht noch von genau
diesem Alter her bis heute in Erinnerung ist. Was meine These nur bestatigt.

26  Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre. In: Werke. Ill. 775.

27  Ebd. Genauso: »Das Leben ist nicht Anpassung innerer Bedingungen an dufere, sondern Wille zur
Macht, der von innen her immer mehrs>AufReres<sich unterwirft und einverleibt.« (Ebd. 898.)

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

wollen.«*® Zugleich verbindet sich diese Expansion fiir Nietzsche mit dem Gefiihl der
Lust, die Verminderung mit dem der Unlust.

Die entscheidende Frage lautet hier, ob man es bei diesen »Kraftzentren« mit Sub-
jekten zu tun hat. In einem grundlegenden, naturphilosophischen Sinn lisst sich das
jedenfalls nicht behaupten. Nietzsche spricht von »Machtquanta, die sich ohne weite-
res physikalisch interpretieren lassen: »jedes Atom wirkt in das ganze Sein hinaus - es
ist weggedacht, wenn man diese Strahlung von Machtwillen wegdenkt.« Man merkt, wie
sich hier alles an einer doppelten Doppeldeutigkeit entscheidet: Erstens eben an der Fra-
ge, ob die Quanta und Zentren Subjekte sind (egal ob individuelle oder kollektive), und
zweitens die Frage, ob die Wirkung eine zwangsliufig gewalttitige sein muss. Nietz-
sches Rhetorik entscheidet sich immer wieder fir genau diese Idee, etwa wenn er im
selben eben zitierten Absatz schreibt: »Es ist essentiell ein Wille zur Vergewaltigung und
sich gegen Vergewaltigung wehren.«*

Der ganze Punkt der Deutung des Willens zur Macht hingt nun aber daran, dass
sich diese beiden Fragen nicht unabhingig voneinander beantworten lassen. Wir hatten
ja schon mit Hobbes einen Autor kennengelernt, der ebenfalls eine Ontologie der Krifte
vertrat und dessen radikaler Individualismus dann keine andere Konsequenz mehr zu-
lie3: Die individuellen Krifte konnen am Ende nur in Konkurrenz zueinander stehen;
ihr Streit und Kampf ist die letzte metaphysische Wahrheit. (Ganz unabhingig von der
Frage, ob Hobbes’ Gedankengang tatsichlich diesen Gang genommen hat oder nichtviel-
mehrvon Angst und Misstrauen seinen Ausgang nahm - der sich nachtriglich eine ratio-
nale Decke iibergeworfen hat. Die Systematik bleibt die gleiche.) Hingegen ist Spinozas
ganz dhnlich gelagerte Ontologie der Potentiae eine, die eben keine festen, starren, letz-
ten Abgrenzungen der einzelnen Krifte voneinander zulidsst. Die individuellen Poten-
tiae der »Modi« (d.h. der Einzelseienden) durchdringen einander immer schon. Deshalb
sind Konkurrenz und Kampf nur zwei Moglichkeiten des menschlichen (wie des nicht-
menschlichen) Seins; viel grundlegender werden alle Seienden sich erst als Kraftquanta
verwirklichen, wenn und in dem Maf$, in dem sie einander durchdringen und sich ge-
genseitig fordern. Der Kampfistim Gegenteil eine hemmende, Traurigkeit generierende
Unterbrechung solcher Strome.

Wo steht nun Nietzche? Das ist der Punkt. Es lassen sich nimlich fiir beide Deu-
tungen Belege finden. Und mehr als das: Nietzsches spezifische geistige Physiognomie
scheint genau in dieser Divergenz zu liegen. Denn einerseits dominiert der agonale Sinn
der Idee von Kraft und Macht ganz deutlich die Rhetorik, und dann erhilt der Brutalis-
mus eine hohere philosophische Weihe. Dann muss der Mensch, will er wahrhaft Mensch
sein, kriegerisch sein.*® Dann schaffen nur die inhumanen, die grausamen, harten Um-
stinde echte hohe Freiheit® — dahinter immer das Bild, dass freie Manner (denn Nietz-
sche denkt da bekanntlich nur an Minner) »geschmiedet« werden miissen, ein Bild, das
die Rechten bis heute lieben. Dann lisst sich eine in Wahrheit komplexe philosophische

28  Ebd. 775f.
29  Ebd.777.
30 Vgl ebd. 795f.
31 Vgl. ebd. 798f.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

105


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Theorie mit dem trivialsten Beispiel eingingig machen (in dem sich der pubertire Ur-
sprung des Affekts nicht einmal mehr verleugnet):

Ein kleiner tlichtiger Bursche wird ironisch blicken, wenn man ihn fragt: »Willst du tu-
gendhaft werden?«—aber er machtdie Augen auf, wenn man ihn fragt: »Willst du star-
ker werden, als deine Kameraden?«—3*

Dann kénnen brutalste Eugenikvorschlige gemacht werden, die ein halbes Jahrhundert
spater in die Tat umgesetzt werden sollten: die Kastration von »entartenden Teilen:
»letztere muss man ausschneiden — oder das Ganze geht zugrunde«.”® Dann findet der
Brutalismus der Genealogie ebenso seine Grundlage wie die Gesetzestafel, die Zarathus-
tra denen hinterlisst, die ihn horen wollen. Auf der steht: »werdet hart!<3*

Das ist alles vollig einleuchtend und konsequent. Nur dass eine solche agonale
Metaphysik nur dann verstindlich ist, wenn sie feste Akteure voraussetzt: wenn sie die
Identitit der Kimpfer unterstellt. Diese wollen dann immer mehr und immer weiteres
tiberwinden und itberwiltigen, und sicher bereichern sie sich (materiell, geistig, affek-
tiv) bei diesen Eroberungen und wandeln sich somit auch; doch als Kimpfende sind sie
vor allem durch eines definiert: durch ihre Grenze zum Feind. Aus dieser Trivialitit wird
ein Carl Schmitt meinen, eine ganze Metaphysik zusammenschustern zu miissen. Wenn
nun aber eine Ontologie vorliegt, die eine solche feste Zuschreibung von Identititen
nicht zulisst, dann wird die »Uberwindung«, von der bei Nietzsche oft die Rede ist,
nicht nur die Uberwiltigung des Feindes und nicht nur die Wandlung des Selbst durch
den Kampf meinen kénnen, sondern wird viel fundamentaler auf eine Schaffung neuer
Komplexe, Lebensformen, »Werte« (wie Nietzsche oft schreibt), Gemeinschaften ver-
weisen, die itberhaupt nicht auf metaphysisch iitberhohte Konflikte angewiesen sind. Im
Gegenteil: Da dann die Machtquanta in allen denkbaren GréfRenordnungen zu finden
sind (ein Atom, meine Hand, mein Geist, ein Seminar); da sie zugleich immer in héhere
Einheiten eingebunden sind, ohne andererseits in ihnen einfach aufzugehen - liegt hier
eine Ontologie vor, in der der harte Kampf nur ein Grenzfall sein kann, nicht aber die
Regel oder gar das Prinzip. Doch genau in diese Richtung zielt Nietzsches Ontologie
in aller Konsequenz, und dann ist dieser Wille zur Macht einer, dessen »Subjekt« eine
irreduzible Pluralitit ist. Dann aber wandelt sich das gesamte Verstindnis von Macht
und von Wille zur Macht.

Berithmtist die Passage aus der Genealogie der Moral, in der die Vorstellung eines Han-
delnden dekonstruiert wird:

Ebenso namlich, wie das Volk den Blitz von seinem Leuchten trennt und letzteres als
Tun, als Wirkung eines Subjekts nimmt, das Blitz heifdt, so trennt die Volks-Moral auch

32 Ebd.801.

33 Vgl. ebd. 923. Auch KSA13. 401f.

34  Werke. Il. 460. Und im Kapitel >Von den Taranteln< (356—359) wird die Polemik gegen die Idee der
Gleichheit der Menschen mit der metaphysischen Uberhéhung von Kampf und Macht und Uber-
macht verbunden. Auch in vielen Notizen tritt die Macht in dieser trivialen, agonalen Bedeutung
auf, z.B. KSA 9. 144ff., wo immer wieder von einem »Gefiihl der Macht« in diesem Sinn die Rede
ist.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

die Stirke von den AuRerungen der Stirke ab, wie als ob es hinter dem Starken ein
indifferentes Substrat gdbe, dem es freistiinde, Starke zu duflern oder auch nicht. Aber
es gibt kein solches Substrat; es gibt kein »Sein« hinter dem Tun, Wirken, Werden; »der
Tater« ist zum Tun bloR hinzugedichtet—das Tun ist alles.®

Das feste Subjekt, den Titer gibt es so nicht. Wo Handlung ist, ist Kraft, ist eine Quante-
lung von Macht, ist sicher eine Art Knoten, der jedoch mehr durch die Handlung selbst
hervorgebracht wird, als er ihr zugrunde liegt. Man sieht sofort, dass sich die Idee des
Willens zur Macht vom Leitbild eines imperialen Kriegs abkoppelt und geradezu zu des-
sen Gegenteil gerit: »Der Wille zur Macht nicht ein Sein, nicht ein Werden, sondern
ein Pathos — ist die elementarste Tatsache, aus der sich erst ein Werden, ein Wirken er-
gibt...¢

Im Syntagma »Wille zur Macht« kénnen damit beide Teile hinterfragt werden: Wo
die Handlungsinstanz als eine komplexe Organisation von selbst nicht ich-haften Kom-
ponenten begriffen wird, als eine primire und irreduzible Pluralitit, da kann auch der
»Wille« nicht mehr als der eines Wesens (im Singular) interpretiert werden, so wie es die
faschistische Asthetik und Rhetorik ununterbrochen imaginiert: »Es gibt keinen »-Willen«:
dasist nur eine vereinfachende Konzeption des Verstandes, wie »Materiex. [...] der »>Zweck«
tritt im Gehirn zumeist erst auf, wenn alles vorbereitet ist zu seiner Ausfithrung.«*’

Und wo die Macht sich ins Pathos verwandelt, da ist sie nicht mehr Herrschaft und
Unterwerfung, Uberwiltigung und Vergewaltigung, sondern im Gegenteil die Bereit-
schaft zu einer ganz anderen Form der Selbstaufgabe, die von Nietzsche regelmifiig als
»Uberwindung« angesprochen wird.*® Dann unterbricht der Wille zur Macht nicht das
Widerspiel der vielen Michte, sondern er ist genau dieses: die endlose, ewige Interakti-
on und Interferenz von expandierenden Pluralititen ohne Kern und Zentrum, aus deren
Zusammenwirken stets Neues entstehen kann und wird — mit dem Ergebnis, dass auch
ich in eine neue Gestaltung eingehe, dort hineinwirke und doch von ihr, an der ich mit-
wirke, iiberschritten werde, gerade durch meine Mitwirkung. Das aber ist ein grundver-
schiedenes Verstindnis, ja eines, das der agonalen Idee eines Willens zur Macht formell
entgegensteht. An die Stelle einer Dualitit des Kampfes tritt die Unbedingtheit der Beja-
hung dieses irreduzibel pluralen, schillernden, dionysischen Seins - eine Bejahung, die
als Idee der Ewigen Wiederkehr auftritt.

Und wisst ihr auch, was mir diese »Welt« ist? Soll ich sie euch in meinem Spiegel zei-
gen? Diese Welt: ein Ungeheuer von Kraft, ohne Anfang, ohne Ende, eine feste, eher-
ne Grofe von Kraft, welche nicht grofRer, nicht kleiner wird, die sich nicht verbraucht,
sondern nur verwandelt, als Ganzes unverdnderlich grof, ein Haushalt ohne Ausgabe

35 A.a.0.789f.

36 Werke. IIl. 778.

37  Ebd.913.Vgl. auch KSA12. 25, wo die irreduzible Pluralitat des Seins durchdekliniert wird und wo
es etwa heifst. »Der Mensch als eine Vielheit von>Willen zur Macht«: jeder mit einer Vielheit von Ausdrucks-
mitteln und Formen.«

38  Ein Beispiel fiir viele: »Eine Tafel der Giiter hingt iiber jedem Volke. Siehe, es ist seiner Uberwin-
dungen Tafel; siehe; es ist die Stimme seines Willens zur Macht.« (Also sprach Zarathustra. Werke.
11.322)

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

107


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

und Einbufien, aber ebenso ohne Zuwachs, ohne Einnahmen, vom »Nichts« umschlos-
sen als von seiner Grenze, nichts Verschwimmendes, Verschwendetes, nichts Unend-
lich-Ausgedehntes, sondern als bestimmte Kraft einem bestimmten Raum eingelegt,
und nicht einem Raume, derirgendwo »leer« wire, vielmehr als Kraft iiberall, als Spiel
von Kréften und Kraftwellen zugleich Eins und Vieles, hier sich hdufend und zugleich
dortsich mindernd, ein Meer in sich selber stiirmender und flutender Kréfte, ewig sich
wandeln, ewig zuriicklaufend, mit ungeheuren Jahren der Wiederkehr, mit einer Ebbe
und Flut seiner Cestaltungen, aus den einfachsten in die vielfaltigsten hinaustreibend,
ausdem Stillsten, Starrsten, Kéltesten hinaus in das Glithendste, Wildeste, Sich-selber-
Widersprechendste, und dann wieder aus der Fille heimkehrend zum Einfachen, aus
dem Spiel der Widerspriiche zuriick bis zu Lust des Einklangs, sich selber bejahend
noch in dieser Gleichheit seiner Bahnen und Jahre, sich selber segnend als das, was
ewig wiederkommen muss, als ein Werden, dass kein Sattwerden, keinen Uberdruss,
keine Miidigkeit kennt—: diese meine dionysische Welt des Ewig-sich-selber-Schaffens,
des Ewig-sich-selber-Zerstérens, diese Geheimnis-Welt der doppelten Wolliiste, dies
mein »)enseits von Gut und Bdse«, ohne Ziel, wenn nicht im Gliick des Kreises ein Ziel
liegt, ohne Willen, wenn nicht ein Ring zu sich selber guten Willen hat—wolltihr einen
Namen fir diese Welt? Eine Losung fiir alle Ratsel? Ein Licht auch fiir euch, ihr Verbor-
gensten, Starksten, Unerschrockensten, Mitternachtlichsten?— Diese Welt ist der Wille
zur Macht —und nichts auflerdem! Und auch ihr selber seid dieser Wille zur Macht —und
nichts auRerdem!™

Diese Vision, die ganz und gar spinozistisch ist (der Sache, wenn auch sicher nicht dem
Ton nach), ist wirklich frei von allem Ressentiment, denn in ihr steht die absolute, un-
bedingte und durch nichts begriindete Bejahung am Anfang. In ihr ist keine Rede mehr
von Kimpfen und Unterwerfungen, nicht von einer Macht im Sinne von Herrschaft, son-
dernvom Gliick der Bejahung des Seins in all seinen infinitesimalen Verschiebungen und
dem unvorhersehbaren Wehen seines Netzes. Die »Starken« sind nicht die blonde Bes-
tien, sondern die, die verstehen und akzeptieren und wollen kénnen, dass es in dieser
Welt keine Erlésung und keine Befreiung von ihr gibt, sondern immer wieder nur: sie.*°
Wille zur Macht, das ist dann die Erstreckung meines Seins, in dem es irrelevant wird,
wo ich ende und anderes beginnt, wo exakt diese Frage jeden Halt verliert. Diese Er-
streckung wird belohnt mit einer Lust, die absolute Ubersteigerung ist: ein ontologisch-
ethischer-affektiver Paroxysmus, ein Plus-Ultra, das hinaustreibt in eine Sehnsucht ohne
Maf3, Grund und Gegenstand und darin eine ungeahnte Zukunft aufschlie3t - so jeden-
falls tritt das Kapitel sVon der grofien Sehnsucht« auf, das im Zarathustra genau an das
Kapitel »Der Genesende« anschlie3t, in dem der Gedanke der Ewigen Wiederkunft zum
ersten Mal in aller Klarheit ausgesprochen ist. Man erkennt ohne Schwierigkeiten den
Amor Dei Spinozas wieder.

Und so l4sst sich die gesamte Ambivalenz Nietzsches, die ihn einerseits zum Vorliu-
fer und Vorarbeiter der Reaktionire gemacht hat, die ihn andererseits einer ganz ande-

39 Werke. I11. 916f. KSA11. 610f. Diese Schilderung der Welt als Wille zur Macht ist getragen von dem-
selben Ton und Uberschwang, durchdrungen von derselben Wortwahl wie einige Schilderungen
der Idee der ewigen Wiederkehr, z.B. KSA 9. 498.

40 »Dass alles wiederkehrt, ist die extremste Anndherung einer Welt des Werdens an die des Seins— Gipfel
der Betrachtung.« (Werke. 111. 895)

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

ren, entgegengesetzten politischen Idee angeboten hat, in einen einfachen begrifflichen
Unterschied bringen. Denn die Bedeutung desBegriffs der Macht bei Nietzsche oszilliert
zwischen zwei geradezu gegensitzlichen Bedeutungen, fir die die romanischen Spra-
chen eine klare Unterscheidung haben: zwischen potestas und potentia, zwischen pouvoir
und puissance. Potestas und pouvoir bezeichnen die Macht, so wie man von einem »Macht-
menschen« spricht: also die Macht, die sich in Riicksichtslosigkeit, Unterwerfung, Ein-
verleibung duflert (die Macht, wie sie im Titel von Canettis Hauptwerk auftritt). Potentia
und puissance aber meinen geradezu das Gegenteil davon: die Dynamik, die mein Sein
selbst ist — und zwar ohne dass dazu noch irgendein Akteur oder zugrundeliegendes
Subjekt angenommen werden muss — und die in einem abenteuerlichen, unplanbaren,
unvorhersehbaren, ganz anders riskanten Hineinwirken, sich Hineinstiirzen ins Sein
besteht. Auch da versucht man seine Krifte, aber so, dass es nicht wichtig ist zu bestehen,
schon gar nicht zu kimpfen; sondern das Entscheidende ist, dass versucht werden muss,
was herauskommen wird, wenn man sich und alles, was man hat, einsetzt. Das Risiko
ist hier nicht unbedingt und sogar wohl nur selten der physische Tod. Das Risiko ist viel
fundamentaler: Es kann nimlich sein, dass ich aus dem Spiel der Krifte, wenn ich mich
wahrhaft darauf einlasse, vollig verindert hervorgehe, so sehr, dass von der Konstanz des
Ich nur mehr ganz abstrakt und lebensfern gesprochen werden kann. Das ist deshalb
moglich, weil diese Auseinandersetzung, wenn ich mich auf sie einlasse, mir das exak-
te Gegenteil der agonalen Idee aufzeigen wird: dass nimlich der andere und das andere
mir nicht duflerlich ist, so wie ich ihm auch nicht.* Dann aber ist der Wille zur Macht
das Geschehen einer Entsubjektivierung und Entgriindung, und eben nicht das Streben
nach Herrschaft itber andere.

Radikale Positivitat. Somit steht im Herzen von Nietzsches Denken ein Gedanke, der ra-
dikal affirmativ und vor allen Dingen anspruchsvoll ist. Der Gedanke der Ewigen Wieder-
kunft fordert mich, fordert alle und keinen. Er ist nicht Schlagwort oder einfache Ant-
wort auf irgendein Unbehagen, sondern ein genuin philosophischer Gedanke, der von
sich aus seine Durchdringung und Fortfithrung fordert. (Wovon nicht zuletzt die Viel-
zahl der Auslegungen dieses Theorems aus den verschiedensten Richtungen Zeugnis ab-
legt.) Mit einem Wort gesprochen: Nietzsche ist eben im vollen Sinn Philosoph, und zwar
ein Philosoph primirer Bejahung, so dass es einfach nicht méglich ist, ihn mit Verweis
auf die unbestreitbaren reaktioniren Aspekte seines Denkens oder mit Verweis auf die
rhetorischen Unverantwortlichkeiten zu erledigen. Selbst bei schwicheren Autor*innen
ist es meistens nicht so ohne weiteres moglich und angemessen, sie mit diesem einen
Epitheton des Reaktioniren abzuhandeln. Bei Nietzsche verbietet es sich vollends.

41 Zwar zitiert Schmitt gerne die Daublersche Poetisierung seiner Freund-Feind-Opposition, wonach
der Feind die eigene Cestalt als Frage sei. Demnach kénnte es sein, dass die Opposition doch ei-
ne irgendwie tiefere Verwandtschaft andeutet. Es ist aber bezeichnend, dass er daraus nicht ei-
nen einzigen ernstzunehmenden Gedanken schlagen kann. Kein Wunder, denn nirgends gelangt
Schmittaus der Starrheit seiner Entgegensetzungen, so dass maximal eine oberflachliche »Dialek-
tik« bleibt. Da die aber rein formal gefasst bleibt, lasst sie sich ganz nach Willkiir mit Plattitiiden
anfiillen.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces

109


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Deshalb ist Nietzsche ebenso Stichwortgeber und Vorliufer der Reaktion, wie er an-
dererseits ein Theoretiker der Emanzipation und ein Kritiker der Reaktion ist. Diese
kann nur, das wird sich im Einzelnen zeigen, mit einer grof3en Leugnung anfangen; sie
setzt dort ein, wo jemand nicht willens ist, diese Welt in ihrer Fiille, Widerspriichlichkeit,
mitihren Absurdititen und Kleinlichkeiten zu akzeptieren und zu bejahen — und wo die-
ser Unwille sich als tiefere metaphysische Einsicht tarnt und mit groRer Portion Diinkel
abschmeckt, wahlweise anzureichern mit Klassismus, Rassismus, Antisemitismus. Am
Anfang der Reaktion steht Verachtung und noch grundlegender: Ekel. Kein Reaktionir
kann behaupten, auf der Héhe der Bejahung zu stehen, die sich in Nietzsches ewiger
Wiederkunft ankiindigt. Und vielleicht ist es auch Nietzsche nicht immer, aber wen soll-
te das tiberraschen: ist diese Bejahung doch das Tiefste und Grundsitzlichste, was ein
Mensch zu erreichen imstande sein soll.

Die Reaktionire, selbst wenn sie eine heitere, heldenhafte Bejahung behaupten, in-
szenieren ununterbrochen eine Welt in unerlosbarer, endgiiltiger Krise. Sie alle zehren
von der Verkommenbheit als von ihrem Lebenselement. Der Anschein, den sie sich zu ge-
ben lieben: die letzten Bewahrer eines verwegenen Adels fiir kiinftige Kulturen zu sein,
ist reine Makulatur.

Die ambivalente Stellung Nietzsches zu seinen rechten Nachfolgern lsst sich im Ub-
rigen genauso bei diesen rechten Nachfolgern in Bezug zu Nietzsche nachweisen. Sie
alle beschiftigen sich unvermeidlicherweise mit ihm, auf die eine oder andere Weise.
Und keinem von ihnen ist er ganz geheuer. Sei es, dass sie in ihm den Vertreter eines
Nihilismus sehen, den er doch vor allem diagnostiziert hat; sei es, dass er als unsicher
gelten muss, weil er die Arcana ausgesprochen hat, deren Aktualisierung die Kraft der Re-
aktion ausmacht (dass es nimlich gilt, neue Intensititen mithilfe der Sprache herzu-
stellen, gleichgiiltig gegen »Wahrheit«); sei es, dass man gespiirt hat, dass der Gedanke
der ewigen Wiederkehr sich nicht in das Modell von Wirklichkeit als Kampf einpferchen
lasst, von dem die Reaktion lebt, und dass von dorther auch auf das Schlagwort des Wil-
lens zur Macht ein anderes Licht fillt — wie dem auch im einzelnen sei: Jedenfalls irr-
lichtert Nietzsche unsicher durch die Schriften vieler Reaktionire, irgendwo zwischen
Leuchtturm und Fata Morgana. (Was nebenbei nicht ausschlief3t, dass weniger sorgfil-
tige Reaktionire auch ausgemachte Nietzsche-Fans sein konnen.) Die Rezeption Nietz-
sches durch die Reaktionire wire der Gegenstand einer eigenen Studie; hier kann das
nicht geleistet werden.

Immerhin ein einziges Beispiel will ich erwihnen fiir die Art und Weise, wie Nietz-
sche fiir die Reaktionire auch von Nutzen sein konnte. Das aber nur, weil es zeigt, wie
konsequent die Reaktionire im Zweifelsfall die Entkopplung des Schreibens von Wahr-
heit und Liige zu treiben bereit sind, und weil es ein besonders frappierendes Beispiel
fiir den Nihilismus-Vorwurf ist. So schreibt denn der Alt-Nazi Arnold Gehlen in seinem
Buch Moral und Hypermoral in allem Ernst von Hitler: »Wir halten ihn fiir einen Jinger
Nietzsches.«** Es folgt zwar noch eine Art von Erklirung dieser Binsenweisheit, die, um
sich den Anschein der Unparteilichkeit zu geben, auch Hannah Arendt zitiert. In Wahr-
heit ist es aber doch einfach nur die peinliche Beteuerung eines Schuldigen, nichts mit

42 Gehlen: Moral und Hypermoral. 116.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

dem allem zutun gehabt zu haben - schliefilich istja Nietzsche schuld gewesen. So klein-

geistig konnen die grofRen Manner der Reaktion sein, wenn sie mal zur Verantwortung

gerufen wurden. Aber wenn es darum geht festzustellen, wie ganz Europa ins Chaos tor-

kelt und dass die Vermassung daran schuld ist, dann ist Nietzsche als Autoritit wieder
g

gut.® Wahrhaft tiefsinnige Meisterdenker miissen das sein, die hier am Werk sind.

Der Schatten. Es gibt mindestens noch einen weiteren Grund, warum Nietzsche nicht so
ohne weiteres als Reaktionir bezeichnet werden kann. Schematisch kénnte schon der
Hinweis darauf dienen, dass Jesus schliefSlich auch kein Christ und Karl Marx kein Mar-
xist war. Nun war freilich Nietzsche beileibe nicht der erste, der gewisse reaktionire Kli-
schees geduflert und mit Scheingriinden salonfihig gemacht hat. Er hat aber, darin sei-
nem eigenen elitiren Anspruch bis ins Letzte treu, in aller Schirfe beschrieben, wie die
Nacheiferer das Erbe des Meisters besudeln miissen — und nicht zuletzt: mit Blut besu-
deln.

Irgendwann nimlich bemerkt Zarathustra, dass er einen >Schatten< hatten.* Es ist
der unvermeidliche Epigone. Der Epigone, auch der, der einem Denken der Stirke und
Riicksichtslosigkeit nacheifert (und vielleicht der besonders), bietet einen jaimmerlichen
Anblick: »Als er ihn ndmlich mit Augen priifte, erschrak er wie vor einem plétzlichen Ge-
spenste: so diinn, schwirzlich, hohl und iiberlebt sah dieser Nachfolger aus.«*

Dabei scheint Zarathustra mit diesem Schatten doch einen gelehrigen Schiiler ge-
funden zu haben, der bereit ist, seinem Meister ins Extremste zu folgen und alle Opfer zu
bringen: des Glaubens, der Grenzen, des Verbotenen, der Werte, der Wahrheit. »Nichts
istwahr, alles ist erlaubt«: so sprach ich mir zu.«»So sprach ich mir zu, nicht: »so sprach
ich zu mir«: Der Epigone muss sich selbst ermutigen, sich iiberwinden, doch anders als
von Zarathustra imaginiert ist diese Uberwindung offenbar genau das, was die Reaktio-
ndre so lieben: Zwang, Gewalt gegen sich wie andere. Der positive Antrieb, ihn sucht man
vergebens. Und so tiberrascht es nicht, dass der Schiiler der Lehre nicht gewachsen ist.
Eristes, der in Sinnlosigkeit, in Nihilismus verfillt. »Zu viel klarte sich mir auf: nun geht
es mich nichts mehr an. Nichts lebt mehr, das ich liebe — wie sollte ich noch mich selber
lieben?«*

Was Nietzsche schildert, ist die Orientierungslosigkeit dessen, dem alles gleich ge-
worden ist, weil er die Kritik der Werte mit ihrer Abschaffung verwechselt. Von dieser
Warte aus, ist Nietzsche eben Teil der Moderne, die die Reaktion so verabscheut. Die
Orientierungslosigkeit nimmt sogleich die Form einer Nostalgie der verlorenen Heimat
an, die im Politischen so zerstorerische Effekte entfalten wird: »Wo ist — mein Heim?
Darnach frage und suche und suchte ich, das fand ich nicht.«*” Diese Frustration des
Epigonen, dem die Medizin zu stark war und der sich nach einer endgiiltig verlorenen
Urspriinglichkeit zuriicksehnt, sie kann wohl nicht anders als in einen geistlosen Bruta-
lismus umschlagen und in ein Verlangen, sich lieber aller Freiheit und Eigenverantwort-

43 Ebd.179.

44  Zarathustra. 509-512.
45  Ebd.s510.

46  Ebd.s11.

47  Ebd.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

lichkeit zu begeben und sich restlos zu unterwerfen als das Irren noch linger zu ertragen.
So gelangt Nietzsche dazu, mit Zarathustras Schatten genau das zu beschreiben, dem
die Reaktionire reihenweise erlegen sind: die Verlockung des Faschismus. Zarathustra
spricht zu seinem Schatten:

Deine Gefahr ist keine kleine, du freier Geist und Wanderer! [...] Solchen Unsteten, wie
du, diinkt zuletzt auch ein Gefangnis selig. [...] Hiite dich, dass dich nichtam Ende noch
ein enger Glaube einfangt, ein harter, strenger Wahn! Dich namlich verfithrt und ver-
sucht nunmehrjegliches, das eng und fest ist.*®

48  Ebd.s12.

hittps://dol.org/10.14:361/9783839469798-007 - am 14.02.20286, 09:55:58. /dele Acces


https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

