
6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas?

Der Philosoph als Rohrspatz. Ich hatte von Anfang an erklärt, dass alle Autor*innen, die

ich behandeln werde, von einer ganz bestimmten Seite her erfasst werden, so dass folg-

lich auf Vollständigkeit nicht unbedingt Anspruch erhobenwerden kann. Für keinen der

hier behandelten Autoren trifft das mehr zu als für Nietzsche. Nietzsches Denken ist zu

reich, als dass es sichmit einfachen Formeln und einsinnigenGenealogien erledigen lie-

ße. Nietzsche taucht hier deshalb nur insofern auf, als er für die Geschichte der Reak-

tion relevant geworden ist. Eine Erörterung, die Nietzsches eigener, nicht selten wider-

sprüchlicher Gestalt gerecht wird, darf hier nicht erwartet werden. Vielmehr lässt sich

Nietzsche mit mindestens ebenso großem Recht als ein Stichwortgeber einer radikalen

emanzipatorischen Philosophie lesen wie als Vordenker der Reaktion. Ich werde darauf

bei Gelegenheit kurz eingehen.

Was also sind die Elemente, durch dieNietzsche für die Reaktion eine so unverzicht-

bare wie wiederum ambivalente Bedeutung gewonnen hat, zumindest für die deutsch-

sprachige, die hier ja naheliegenderWeise imMittepunkt steht?

Es ist natürlich so,dassNietzsche sich immerwiedermal gerne inPolemikenundBe-

schimpfungen ergeht, die sich gegen die Demokratie, gegen die Moderne, gegen Frau-

en, Juden, Franzosen, Christen, die Masse richten. Ich sage »Beschimpfungen«, denn

von einer Polemik erwartet man wohl, selbst wenn sie zurecht nicht als gut begründen-

de Literaturgattung zählt, noch ein Mindestmaß an Argumentation. Die berüchtigten

Ausfälle Nietzsches weisen das oft nicht mehr auf. Wenn Nietzsche schreibt: »Alles am

Weibe ist Rätsel, und alles amWeibe hat eine Lösung: sie heißt Schwangerschaft«, und:

»Du gehst zu Frauen? Vergiss die Peitsche nicht!«,1 dann kommt hier wohl eher ein tief-

sitzendes Ressentiment zum Ausdruck und nicht eine theoretische Wahrheit. Aber na-

türlichhatdas einenunangenehmenGeschmack,nichtwenigeralsdieAusfälle gegendie

Juden oder diemoderne Idee derDemokratie.Gerade in den letzteren hat er die reaktio-

nären Sensibilitäten perfekt vorweggenommen, denn die Reaktion kann auf Rassismus

und Antisemitismus verzichten, sie lebt aber von dem Abscheu gegen die Moderne, den

Liberalismus und die Demokratie.

1 Nietzsche: Also sprach Zarathustra. 328. 330.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Zugleich setzt uns das angeführte Beispiel schon auf die Fährte zweier viel grundle-

genderer Aspekte der Rezeption Nietzsches durch die Reaktion. Ich hatte gesagt, solche

Tiraden drücken mehr persönliches Ressentiment als theoretischeWahrheit aus (davon

abgesehen, dass sie gar keine Wahrheit ausdrücken).Was ist aber ein Ressentiment? In

der Tat hat Nietzsche diesem Begriff eine wirkmächtige philosophische Systematisie-

rung gegeben. Das findet sich vor allem in der Genealogie derMoral.2

Ressentiment. Schon deren Prämisse, die für den Titel verantwortlich ist, ist hier bedeut-

sam, für den Begriff des Ressentiments wie für die Reaktion. Genealogie der Moral, das

bedeutet doch wohl, dass »Moral« sich nicht von selbst versteht, dass sie eine Geschich-

te hat und also auch geschichtlich begriffen und infrage gestellt werden kann. Moral ist

fürNietzschewesentlich eine Frage derMacht, dergestalt, dass diejenigen, die dieMacht

innehaben, ihre Wertungen als das Gute selbst etablieren. Auch dieser Gedanke hat et-

waszutiefstAufklärerisches,weil er erlaubt,nichtnurgegebenepolitische,sondernauch

sittliche Ordnungen auf ihre Stabilisierungs- und Rechtfertigungsfunktion hin zu be-

fragen. Doch Nietzsche gibt nun mit der Theorie des Ressentiments der Reaktion ein

besonders wertvolles Stichwort.

Die ursprüngliche, die natürliche Moralität nämlich ist die, die das Leben der Star-

ken und Mächtigen und Lebensvollen als das Gute, das Leben der anderen, der »gemei-

nen Leute«, also in der Praxis: der Unterworfenen als das Schlechte identifiziert. In der

Tat sind dieMachtvollen auch die »Wahrhaften« und letzten Endes die eigentlich Seien-

den. Das Wort »esthlós«, das Nietzsche bei Theognis findet, »bedeutet der Wurzel nach

einen, der ist, der Realität hat, der wirklich ist, der wahr ist«.3 Die erste Moralität ist

demnachdie der Starkenundwahrhaft Seienden.Demstehendie gegenüber,derenSein

fraglicher ist, die nicht im selben Sinn, weil nicht im selben Maße wirklich sind wie die

Vornehmen und Edlen, welche sich durch ihre »mächtige Leiblichkeit« verraten, »eine

blühende, reiche, selbst überschäumende Gesundheit, samt dem, was deren Erhaltung

bedingt, Abenteuer, Jagd, Tanz, Kampfspiele und alles überhaupt, was starkes, freies,

frohgemutes Handeln in sich schließt«.4

Die Geschichte nimmt aber dann eine neueWendung, als die, die eigentlich undmit

Recht unterworfen waren und auf deren Sicht daher keine Rücksicht genommen wer-

denmusste, sich anschickten, gegen ihre Unterwerfung zu intrigieren. Zu einer offenen

und, das ist wohl impliziert, ehrlichen und ehrenvollen Opposition, zu einer Herausfor-

derung imKampf reichen derenKräfte nicht hin. Ihre Rache nimmt daher andereWege:

Siegehendaran,dieWerteumzuwerten,nachundnachdieSchlechtenzudenGutenund

die Guten zu den Schlechten zu machen. Doch ist diese Umwertung nicht symmetrisch

und keine bloße Vertauschung. Das kann deshalb nicht der Fall sein, weil die Werte der

Machtlosen imaginär vermittelt sind und daher einer besonderen Unwirklichkeit unter-

liegen und die »natürlichen«Werten damit einer Verzerrung unterziehen.Die einstmals

Guten werden nicht einfach schlecht – was ja auch nicht passen würde, da »schlecht«

2 Aber auch im Zarathustra gibt es wichtige Ausführungen zum Ressentiment und zum Geist der

Rache, vor allem 297–301. 356–359. 394f.

3 Nietzsche: Zur Genealogie der Moral. 776.

4 Ebd. 779.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 93

und »schlicht« in der ersten Wertungsweise dasselbe meint, nämlich die Durchschnitt-

lichkeit –, sondern böse. Es ist der »Sklavenaufstand in derMoral«,5 der dieDämonisierung

des Gegners betreibt. »Aus der Ohnmacht wächst bei ihnen der Hass ins Ungeheure und

Unheimliche, ins Geistigste und Giftigste.«6

Es ist sicher auch nicht ohne Bedeutung und Folgen, dass sich diese Theorie der

Unterhöhlung der vitalen Wertungen mit allerlei antisemitischen Ausfällen verbindet.

Ganz grundlegend aber lässt sich feststellen, dass Nietzsche hier eine Rechtfertigung

von Hierarchie und Unterordnung liefert, die auf alle Verweise an eine göttliche oder

schicksalhafte Fügung verzichten kann. Die Ungleichheit der Menschen bemisst und

erweist sich an ihrer Fähigkeit,direkt lebendigwirksamzu sein.Sokann sichdieseTheo-

rie ganz »wissenschaftlich« geben, empirisch, historisch, und sie umgibt sich zugleich

mit der scheinevidenten Äquivalenzreihe »gesund« – »stark« – »gut«. (Scheinevident

ist diese Reihe, sobald sie sich aus den trivialsten und konkretesten Alltäglichkeiten

ins Allgemeine erhebt.) Es wird damit eine moderne, eine im engen Sinn reaktionäre

Rechtfertigung von Rücksichtslosigkeit möglich. Dass sie im hier verwendeten Sinn re-

aktionär ist, zeigt sich daran, dass sie die demokratische Situation aus ihr selbst heraus

auszuhebeln versucht und gerade nicht argumentativ auf eine vormoderne Situation

zurückgreift.

Es wäre nun aber zu einfach, diese Theorie des Ressentiments geradewegs dem re-

aktionären Denken zuzurechnen. Sie ist in sich zu reich und zeigt in verschiedene Rich-

tungengleichzeitig.Vor allenDingenhat sie eineungeheure systematischeKraft, sodass

sich in ihr und durch sie unmittelbar die Frage des Politischen erst stellen lässt, die sie

scheinbar beantworten soll. Das wird vor allem im § 10 der ersten Abhandlung der Ge-

nealogie derMoral deutlich.

Der alles weitere bedingende Gegensatz ist der zwischen Menschen, die eines »tri-

umphierenden Ja-sagen[s] zu sich selber« fähig sind, und solchen, die primär Nein sa-

gen, und zwar zu einemanderen als sich selbst: »und diesNein ist ihre schöpferische Tat.

[…] ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion.«7 Dieser Gegensatz ist unmittelbar von der

größten Tragweite, und das sowohl metaphysisch wie politisch wie, im Übrigen, auch

ethisch. Nietzsche hat da etwas ganz Wichtiges getroffen hat: Es gilt, eine Haltung zu

gewinnen, in der eine Bejahung des Seins möglich wird, eine primäre Bejahung. Eine

Politik, aber auch einEthos,das aus einerVerneinung entsteht,hat etwasPathologisches

undPathogenes an sich.Manmuss das genau verstehen:Mankann sehrwohl versuchen,

nicht so zu werden wie jemand anderes. Man kann und muss sicher nach einer Politik

suchen, die gewisse Ungerechtigkeiten abstellt. Ohne Negativität und Kritik kann keine

Lebensorientierung länger als fünf Minuten bestehen. Doch die erste und immer neue Be-

jahung gilt dem Sein als solchen, und zwar dem Sein in dieser Welt – denn eine andere haben

wir nicht.Wenn daher jemand zu sich Ja zu sagen vermag, dann ist damit auch nicht die

heutemodische Idee einerbedingungslosenSelbstliebegemeint,mitdermanglaubt,die

Anwürfe der Hater zu kontern. Die Glaubenssätze dieser Moderne oder vielmehr Spät-

postmoderne sind solche, wonach jede(r) so sein dürfe, wie er oder sie ist, und das auch

5 Ebd. 780.

6 Ebd. 779.

7 Ebd. 782.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

gut finden darf und soll. Dieser ausgesprochene Individualismus, der am Ende zur rei-

nen Tautologie des Ich gerät, ist genau deshalb metaphysisch irrig, weil er die schlichte

Tatsache wegdeutet, dass jedes Ich Bedingungen und Begrenzungen untersteht, die es

nicht selbst beeinflussen kann. Von dieser Selbstverständlichkeit wird geflissentlich ab-

gesehen,weil sieweltanschaulich nicht opportun scheint.Die Bejahung, von der hier die

Rede ist, ist aber nur dann echt,wenn sie das Sein noch da bejaht,wo ich seinOpferwer-

de. Ich sage zu mir selber Ja, indem ich zu meiner endlichen und bedingten Existenz,

also: zumeiner einzigenExistenz Ja sage. Ichmuss ja nicht gut finden, dass ich z.B. eines

Tages sterben muss. Aber ich muss in der Lage sein, es anzunehmen, als eine positive

(d.h. gegebene) Eigenschaft meines Seins zu verstehen und aus dieser Endlichkeit her-

aus mein Leben zu bejahen. In diesem Sinn ist Nietzsches Selbstbejahung eine zutiefst

»materialistische«,diesseitige, »aufgeklärte« undwirklich gesundeAufforderung.Epikur

würde nichts anderes sagen.

Dagegen entsteht das Ressentiment da, wo eine Bejahung von Sein und Selbst nicht

gelingt, und diese Verneinung, die sich an ihre Stelle schiebt, hat massive ethische wie

politische Folgen.WasNietzsche hierzu zu sagen hat, ist schwer zuwiderlegen.Wo eine

direkte Umsetzung oder Ausagierung von Bedürfnissen und Begehren verhindert ist –

und schon diese Bedingung spricht umgekehrt für eine emanzipatorische Politik –,

verändert sich nicht nur die Wertungsweise, die »Ideologie« gewissermaßen. Vielmehr

wirkt diese Beschneidung ganz fundamental ins Seinserleben der Menschen hinein.

Sie verlieren die Wirklichkeit. Das liegt daran, dass Wirklichkeit nur dort im vollen

Sinn erlebt und genossen wird, wo man mit ihr interagiert. Sobald Wirklichkeit vor

allem gedacht wird, ist es schon zu spät. Kontakt mit der Wirklichkeit, Handlung und

Glück sind unmittelbar eines,wie Nietzsche in der Folge Spinozas erklärt. Dort, wo eine

Hemmung, letztlich ja doch: Angst (also in Nietzsches eigenem Schema: der Eingriff

eines anderen), dieses Glück des Handelns unmöglich macht, schiebt sich die Einbil-

dungskraft, die Phantasie zwischen denMenschen und dasWirkliche. Der leere Ort der

Begegnung wird ausgefüllt durch das Unwirkliche, und die Moral des Ressentiments

wird zur »imaginären Rache«.8 Das, was zurückgehalten wird, reichert sich als Gift im

Körper an. Es verhindert nicht nur das Glück des Handelns, sondern damit auch die

ungebrochene Selbstbeziehung dessen und deren, die frisch aufs Leben und die Welt

zugehen. So konstruiert sich ein Selbst künstlich und nachträglich, imUmweg über den

verhassten anderen, dem man gar nicht genug boshafte Absichten unterstellen kann.

Das Ressentiment schafft eine Vorliebe zu Hinterwelten, zu verborgenen Absichten

und zu Verstecktem; es ist also nicht auf der Höhe, die Oberfläche des Seins als solchen

zu genießen. Ist das Glück der Glücklichen die Handlung, so das der Ohnmächtigen

die Betäubung. Das alles führt auf eine zutiefst gestörte Beziehung zur Wirklichkeit

und zu sich selbst. »Seine Seele schielt; sein Geist liebt Schlupfwinkel, Schleichwege

und Hintertüren, alles Versteckte mutet ihn als seineWelt, seine Sicherheit, sein Labsal;

er versteht sich auf das Schweigen, das Nicht-Vergessen, das Warten, das vorläufige

Sich-verkleinern, Sich-demütigen.«9 Das Ressentiment ist eine Vergiftung, die sich aus

einer selbstauferlegten oder zumindest akzeptierten Hemmung des Ausagierens von

8 Ebd. 782.

9 Ebd. 784.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 95

Begehren,Hass und Abscheu im eigenen Körper ausbreitet: die Autoimmunerkrankung

einer resignierten Ohnmacht. Ihre Wirkungen sind überall, in sich und draußen, zer-

störerisch. Das Ressentiment stiftet Unwirklichkeit; es ist geschaffen vom Imaginären,

verpasst jede Wirklichkeit, indem die unmittelbare und angemessene Reaktion immer

aufgeschobenwird: »eines Tages werd‹ ichmich rächen«, verpasst damit jedeGegenwart,

in der allein gehandelt werden kann, existiert in der imaginären Rache in der Zukunft

und in der unvergesslichen und unverzeihlichen Kränkung in der Vergangenheit, aber

nie hier und jetzt; und sie schafft Unwirklichkeit, indem sie zerstört, was wirklich ist: das

Selbst und den anderen.

Diese Analyse hat eine ungeheure ethische und auch psychologische Kraft. Sie ist

vollkommen richtig. Sie ist aber interessanterweise in sich überhaupt nicht reaktionär.

Denn den Gegensatz derMoral der Starken (als einer natürlichen, gesundenMoral) und

der der Ohnmächtigen, als »Sklavenmoral«, brauchtman für dieseTheorie gar nicht. Im

Gegenteil: Lässt sie sich doch ebenso gut und besser als eine Beschreibung der Verkrüp-

pelungen lesen, die Unterdrückung produziert – und damit als eine Empfehlung, sich

ihrer durch die Tat zu entledigen. So sehr die Theorie des Ressentiments der Reaktion

ein wichtiges Stichwort liefert, so selbstverständlich leistet sie der Arbeit der Befreiung

Vorschub.10 Die Amivalenz Nietzsches ist schon hier erwiesen, doch ist das keine Am-

bivalenz, die sich aus einer schlichten Unklarheit ergibt, sondern eine, die der Fülle von

Nietzsches Denken selbst geschuldet ist. Nietzsche ist weder Reaktionär noch »Demo-

krat«, er ist nicht rechts und nicht links. Und wenn ich hier durchgängig reaktionäre,

rechte Denker*innen analysiere und kritisiere, dann soll das nicht heißen, dass ich be-

weisen will, dass alle gute Philosophie links wäre. Solche schlichten Kategorien passen

hier gar nicht, und es ist nicht einmal sicher, dass alle gute Philosophie überhaupt poli-

tisch sein muss, zumindest in ihren Grundsätzen.

Es ergibt sich jedenfalls aus dieser ersten Betrachtung, dass das Ressentiment –wie

die Reaktion eine Antwort-auf – selbst nicht so eindeutig ist, wie es auf den ersten Blick

erscheint. Der Vorwurf des Ressentiments – den jeder immer dem anderenmacht – be-

inhaltet schon im konkreten Fall die politische Entscheidung, die er zu beweisen ange-

treten war. Das Ressentiment bezeichnet also den Ort selbst, um den gestritten wird.

Wer ist denn nun blind, wer guckt schief, wer verfehlt Gegenwart und Realität in einem

Umweg übers Imaginäre, auf dem er oder sie sich bald verlieren wird? Genau um diese

Frage wird gekämpft. Ich glaube, dass ich in den hier vorliegenden Analysen einige gu-

te Argumente dafür liefere, das Ressentiment, d.h. immer auch: die Abkoppelung vom

Wirklichen immerhin eindeutig auf Seiten der Reaktion verorten zu können (vor allem

in der reaktionären Unaufrichtigkeit und der affektiven Selbststimulation; ebenso auch

in der Grundbewegung der Reaktion, die in der Abstoßung von einer als unwirklich er-

fahrenen Moderne ihren Ausgang nimmt). Allerdings: Damit ist noch nicht bewiesen,

dass imUmkehrschluss auch die emanzipatorischenDenkweisen ressentimentfrei, d.h.

wirklichkeitstreu wären – und schon gar nicht, welche Denkweisen genau.

Schematisch gesprochen geht der Streit darum, ob die Theorie des Ressentiments

darauf zu führen hat, dass Unterwerfung und Ohnmacht nicht nur materielle Not und

10 Deshalb konnte sie auch von linken Autoren rezipiert werden, vgl. etwa Pfaller: Erwachsenenspra-

che. 112–141; und: Stegemann: Das Gespenst des Populismus. 135ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

konkrete Ängste, sondern auch seelische Verstümmelungen produzieren, die dazu füh-

ren, auf paradoxeWeise das eigene Elend zu perpetuieren – oder ob dieTheorie des Res-

sentiments nicht allzu einfach als zynischer Vorwand dafür gebrauchtwerden kann, un-

ter dembilligen Schlagwort derÜberwindungderMoral auf alle Rücksichten zu verzich-

ten (da ja Rücksicht und Verantwortung selbst Figmente des scheelen Blicks seien).

Philosophie oder Literatur? Die oben zitierten misogynen Ausfälle drücken also vielleicht

eher Nietzsches eigene Ressentiments aus, als eine wenig ehrenvolle Antizipation der

heutigen Incels etwa. Das kann sein, aber eine weitere Schwierigkeit tut sich sofort auf.

Denn was da so geradehin zitiert und Nietzsche zugeschrieben wird, und zwar formell

ganz richtig, ist dochnicht einWort,dasNietzsche imengenSinn für sich selbst und von

sich selbst aus spricht. Beide Sätze stammen dem Buch Also sprach Zarathustra; der ers-

te wird von Zarathustra selbst geäußert in einem Gesprächmit »einem altenWeiblein«,

der zweitewird vondiesembeigesteuert.Manstehthier vor einerSchwierigkeit,dieman

bei Kant oder Schopenhauer nicht hat, auch nicht so beiHeidegger (wohl aber so ähnlich

bei Jünger). Denn Nietzsche unterwirft die Formen philosophischen Schreibens einer

fundamentalen Neuausrichtung. Natürlich gab es in der Antike und bis in die Renais-

sance hinein immer wieder die Gattung des philosophischen Dialogs. Die literarische

Gestaltung ist der Philosophie nicht völlig fremd, im Gegenteil: Platons Schriften lassen

sich nicht geradewegs als philosophische Abhandlungen lesen, deren literarische Form

dem Inhalt äußerlich wäre. Eine solche Interpretation (wonach die Form unwesentlich

für den Inhalt ist) ist immer auch schon eine Parteinahme für eine bestimmte inhaltli-

che Interpretation. Doch treibt Nietzsche die Durchdringung des Philosophischen mit

dem Literarischen deutlich weiter als seine Vorgänger. Zum einen inszeniert er nicht ei-

nenDialog, sondernmehr die Geschichte der Bildung, der Irrtümer undOffenbarungen

Zarathustras.Der Kreis der Konversationwird so in eine Linie des abenteuerlichenDen-

kens transformiert – auchwenn diese Linie sich in der Einsicht in die EwigeWiederkehr

in sich zurücklegt. Zum anderen wird genau durch diese Beweglichkeit, durch die Viel-

falt der Begegnungen und der Themen, durch die Entwicklung des Denkens selbst, die

dort geschildert ist, die allzu einfache Identifizierung vonNietzschemit Zarathustra un-

möglich. Natürlich, Zarathustra ist in einer ähnlichen Weise Statthalter von Nietzsche,

wie es Sokrates für Platon ist. Und natürlich liegt es nahe zu vermuten, dass Nietzsche

auch selbst die frauenfeindlichen Sprüche, die er seinem Helden und der alten Frau in

denMund legt, goutierte. Es bleibt aber dabei, dass die erste hermeneutische Regel aller

fiktionalen Literatur auch hier greifen muss: Eine fingierte Realität kann nicht unmit-

telbar zur Aussage und zumBekenntnis des Autors oder der Autorin erklärt werden.Die

Fiktionalisierung schafft, auchwenn sie alsMethode erkennbar ist, eineDistanz,und sei

sie noch so minimal. Was Nietzsche hier also betreibt, ist eine Literarisierung der Phi-

losophie, eineDurchmengung zweier Genres, die unterschiedliche Forderungen stellen.

Die erste und wichtigste Abweichung dieser Forderungen ist diese: Die Philosophie hat

es mit dem Wirklichen zu tun; ihm gilt ihre Mühe – ganz gleich, was sie im Einzelnen

für das Wirkliche hält. Die Literatur beginnt genau dort, wo die Beanspruchung durch

dasWirkliche auf Standby gesetzt wird. Diese auf den ersten Blick gegensätzlichen und

unvereinbaren Forderungen verbinden sich in der Kreuzung der Genres, die Nietzsche

praktiziert.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 97

Es soll hier nicht um die hermeneutischen Schwierigkeiten gehen, vor die uns das

bei Nietzsche stellt. Ich will vielmehr diese Praxis einer Vermengung der Genres als sol-

che in den Blick nehmen, denn sie wird bei den Reaktionären wieder begegnen, aber

in neuem Gewand: Was bei Nietzsche vielleicht Experiment war, sicher aber einer in-

neren Zwangsläufigkeit folgte, also vom Denken selbst gefordert wurde, wird bei den

Reaktionären zu einem der machtvollsten Mittel der Aktualisierung reaktionärer Prosa:

Sie besorgt dort einerseits die effizienteHerstellung des gesuchten Affekts, andererseits

stellt sie die Voraussetzung für eine nicht weniger effiziente Strategie der Unaufrichtig-

keit zur Verfügung.Nietzsche hat diese Praxis aber nicht einfach nur vorexerziert; er hat

ihr auch, in einem kurzen Text, ein theoretisches Fundament gegeben, das sich durch

die Texte der Reaktionäre fortgetragen hat – kaum je explizit (weil das ein Eingeständ-

nis der eigenen Methode bedeuten würde), oft sicher implizit (d.h. der Sache nach) und

nicht selten auch unwissenderweise.

Der Text ist ›ÜberWahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn‹ von 1873, der 1896

vonNietzsches Schwester veröffentlichtwurde, als Nietzsche selbst bereits vollends um-

nachtet war. Es handelt sich also um einen eher frühen Text, der sich auf einen sonst bei

Nietzsche nicht unbedingt anzutreffenden überspitzten Kantianismus stützt, der aller-

dings quasi-biologisch interpretiert wird: Die Wirklichkeit, so wie sie an sich ist, bleibt

uns unerreichbar, allein schon, weil sich unsere physiologische Organisation einschal-

tet. Dann aber vor allem – und das ist das Entscheidende –, weil sich der Intellekt als

eine besondere Form der Bewältigung von Wirklichkeit einschaltet, und weil der beim

Menschen eine eigenartige Sache hervorgebracht hat, die einerseits (insofern sie selbst

wirksam ist) eineRealität neben anderen ist, die sich aber andererseits von allen anderen

unterscheidet, insofern sie die Unwirklichkeit insWirkliche selbst einführt: die Sprache.

Wenn Nietzsche von Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn spricht, dann

hat er die (wie er behauptet) grundlegende Stufe vor Augen, auf der sich Wahrheit al-

lererst als Anspruch setzt, auf der sich sodann die Lüge als Abweichung von diesem An-

spruch setzt,wobei aber beide eben reine Setzungen bleiben und keinerlei Anspruch auf

eine sprachunabhängigeGeltung erheben können. In der Sprachewird erst derGedanke

vonWahrheit als solcher gestiftet, ohne dass es eineMöglichkeit gäbe, irgendeine gege-

bene »Wahrheit« jenseits ihrer sprachlichen Konstruktion und ihrer sozialen Konventi-

on noch einmal zu überprüfen. Wahrheit selbst ist somit der Name einer Fiktion, die

auf einer bestimmten, selbst alles andere als wahrhaftigen Funktion der menschlichen

Organisation beruht. Die Forderung einer Erkenntnis des An-sich ist gegenstandslos.

Sprache wird dabei konsequent als Metaphorik gedacht: als Überspringen kategorialer

Grenzen, als Erfindung einer Brücke zwischen zwei Domänen, die keine Beziehung zu-

einander haben: zwischen einemNervenreiz und einemVorstellungsbild, zwischen dem

Vorstellungsbild und demLaut, zwischen demLaut (d.h. demWort) und demBegriff. Je-

de Metapher ist am Ende eine Metabasis: der durch nichts zu rechtfertigende Sprung in ein

anderes Genus (d.h. in eine andere ontologische Region, aber eben auch in ein ande-

res Genre).Was auch immer Sprache uns liefern mag, es ist nicht dieWahrheit über die

Welt, »und das ganze Material, worin und womit später der Mensch der Wahrheit, der

Forscher, der Philosoph arbeitet und baut, stammt, wenn nicht aus Wolkenkuckucks-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

heim, so doch jedenfalls nicht aus demWesen der Dinge«.11 Wahrheit entsteht letztlich

erst dort, wo die schöpferische Arbeit der Sprache vergessenwurde.12 Sie ist also Produkt

eines Selbstmissverständnisses, sie beruht auf einer Täuschung, die darin besteht, die

Instrumente (die Sprache) für die Sache selbst zu halten. Es entsteht eine sprachphilo-

sophische, konstruktivistische Reformulierung der Idee vonWahrheit:

Was ist alsoWahrheit? Ein bewegliches Heer vonMetaphern, Metonymien, Anthropo-

morphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhe-

torisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden und die nach langemGebrauch ei-

nemVolke fest, kanonischund verbindlich dünken: dieWahrheiten sind Illusionen, von

denen man vergessen hat, dass sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und sinn-

lich kraftlos geworden sind, Münzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Metall,

nicht mehr als Münzen, in Betracht kommen.13

Nun sind das Gedanken, die einigen modernen Strömungen des emanzipatorischen

Denkens durchaus recht wären: Für dieses ist gesellschaftliche und politische Reali-

tät immer ein Konstrukt, das auch umstrukturiert werden kann. Sei es, dass sich die

sprachlichen Legitimationsformen als »Illusionen« entlarven lassen, sei es gar, dass

gewisse, dem Anschein nach natürliche Kategorien, ja: »Realitäten« sich als Produkte

einer sozialen Praxis erweisen – immermuss das emanzipatorischeDenkenmit solchen

Dekonstruktivismen operieren, für die Nietzsche hier eine philosophische Basis liefert.

(Wenn die auch reichlich zweifelhaft ist.) Mehr noch: die tiefe Neigung zur Hierarchie,

zur Unter- und Überordnung wird von Nietzsche bis in unser Verständnis von und

unsere Verwendung von Sprache ihrer Form nach verfolgt. Es sind dann die Begriffe,

die uns das Bild einer »pyramidalen Ordnung nach Kasten und Graden«, »eine Welt

von Gesetzen, Privilegien, Unterordnungen, Grenzbestimmungen«14 plausibel machen,

noch bevor wir über etwas Bestimmtes nachgedacht haben. Begriffe aber, so erklärt

Nietzsche, sind eine noch einmal höhere Künstlichkeitsform als die ersten Worte. Im

Begriff erreicht die Verleugnung, das »Vergessen« desMetaphorischen der Sprache (und

damit unserer Idee vonWirklichkeit) ihre systematische Konsequenz. Ein Begriff ist nur

»das Residuum einerMetapher«.15

In diesem Sinn also würde Nietzsche Platz schaffen für eine andere, eine befreite

Art des Denkens und Handelns. Weniger ein Philosoph mit dem Hammer als einer mit

der Planierwalze, ebnet er Hierarchien ein und reißt Transzendenzen nieder. Er ist ein

leidenschaftlicher Leveller, und als solcher ein Vorarbeiter aller gelingenden Befreiung

der Menschen.

Das Problem,das ihn zugleich zumAnknüpfungspunkt für die reaktionären Schrift-

stellermacht, kündigt sich ein paar Seiten später an.DennNietzsche ist (hier jedenfalls)

11 Nietzsche: Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn. 313.

12 Wie oft bei Nietzsche spielt das Vergessen auch hier eine große Rolle: Das Vergessen ist selbst

eine dezidiert vitale und gesunde Tätigkeit; es ist geradezu lebens-, auf jeden Fall aber glücksnot-

wendig. Es bringt aber eben auch solche Irrtümer hervor wie den Begriff von Wahrheit.

13 Ebd. 314.

14 Ebd. 315.

15 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 99

konsequent, indem er den Radikalkonstruktivismus nicht verlässt. Dann bleibt offen-

bar nur noch die Alternative: entweder sich den »vernünftigen« Strategien derWirklich-

keitsbewältigung anvertrauen,die sich zumal alsWissenschaft undbürgerlicheExistenz

ihre Illusionen der Verlässlichkeit schaffen – oder in der Ästhetisierung des Lebens und

derWelt eine Flucht zu neuen Intensitäten erblicken. Es ist jetzt bestimmt nicht überra-

schend, welche Seite Nietzsches Sympathien hat.

Die Ästhetisierung kommt in doppelterHinsicht der »Natur desMenschen« (von der

Nietzsche nun doch, man weiß nicht woher, etwas weiß) entgegen: Zum einen ist der

»Trieb zur Metapherbildung« der »Fundamentaltrieb des Menschen, den man keinen

Augenblickwegrechnen kann,weilman damit denMenschenwegrechnenwürde«.16Wo

die erkaltetenMetaphern,d.h.dieBegriffe zwarZuverlässigkeit, aber keineLeidenschaft

mehr liefern können, wird sich dieser Trieb andere Wege suchen, nämlich im Mythos

und in der Kunst. Der Mensch scheint geradezu ein anti-realistisches Tier zu sein. Dem

entspricht auch die andereHinsicht, die der Ästhetisierung recht zu geben scheint: »Der

Mensch selbst aber hat einen unbesiegbaren Hang, sich täuschen zu lassen […].«17

Diese (allzu leicht zynisch zu vereinnahmende) Behauptung, die Menschen genös-

sen ihr Getäuschtwerden; die Abgrenzung von den Vernünftigen, die nur in Begriffen

und Abstrakta leben und überhaupt ihre Sicherheit demWagnis großen Schmerzes und

großenGlücks vorziehen; schließlichdieEinsetzungdesMythos andieStelle,die vonder

nun diskreditierten Erkenntnis offengelassen wurde: all das führt auf eine Konzeption,

in der dieWahrheit allererst erfunden werdenmuss und frei erfunden werden darf.

Jenes ungeheure Gebälk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich klammernd der be-

dürftige Mensch sich durch das Leben rettet, ist dem freigewordnen Intellekt nur ein

Gerüst und ein Spielzeug für seine verwegensten Kunststücke: und wenn er es zer-

schlägt, durcheinanderwirft, ironisch wieder zusammensetzt, das Fremdeste paarend

und das Nächste trennend, so offenbart er, dass er jene Notbehelfe der Bedürftigkeit

nicht braucht und dass er jetzt nicht von Begriffen, sondern von Intuitionen geleitet

ist.18

Nietzsche spricht ja offen aus, dass die so erfundene Wahrheit keine ist, sondern eben

nur Mythos oder eine Lüge im außermoralischen Sinn. Wenn man den Gedanken aber

ernst nimmt, dann kann niemandem vorgeworfen werden, dass er oder sie einen My-

thos vorlegt, dessen Wahrheit er oder sie behauptet: Denn genau darum geht es doch!

So einen Mythos schreibt Nietzsche ja nicht, wenn er (allerdings selbst freihändig my-

thologisierend) die Theorie und Rechtfertigung eines solchen Mythos vorlegt. Die Hei-

ligkeit der Welt muss im Mythos neu erfunden werden, und das funktioniert eben nur,

wenn an denMythos auch geglaubt wird.Die Täuschung, die darin liegt,wird offenkun-

dig nicht nur schon für sich begehrt, sondern ist ebenso unvermeidlich wie beglückend.

(Manmeint geradezuGeorges Sorel zu hören,dessenTheorie des revolutionärenMythos

16 Ebd. 319.

17 Ebd. 320.

18 Ebd. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

einigeBerührungmitNietzschesAusführungen indiesemText haben –eineTheorie,die

im Übrigen von Carl Schmitt mit einigemWohlwollen kommentiert wurde.)19

Es sind damit alle Elemente versammelt, die die spezifischeUnaufrichtigkeit der re-

aktionären Prosa ausmachen wird: Die Erfindung eines Mythos, der sich als Wahrheit

ausgibt; die Vermengung der Genres und dieMetabasis alsMethode; Zynismus undVer-

antwortungslosigkeit; die Vorliebe fürs Urtümliche und Primitive, das alle geistigen und

»Wahrheits«-Rücksichten sowieso erledigt; die Berufung auf eine »Intuition«, die tiefer

geht als alleErkenntnis,geradeweil sienichtmehrgerechtfertigtwerdenkann;undnicht

zuletzt das Feindbild eines ängstlichen Spießers, der sich in seinen leblosen Abstraktio-

nen einrichtet und die köstliche Gefahr realen Lebens nie kennenlernt. Die Reaktionäre

werden genau daraus die Programmatik ihrer Prosa ziehen.Was Nietzsche vorexerziert

hat: die zielgerichtete Durchdringung von Philosophie und Literatur,wird bei ihnen zur

Strategiewerden, in der gerade die aller Verantwortung bareMystifizierung hausen soll.

Wieder allerdings gilt, dass Nietzsche selbst nicht einer von ihnen ist, zumindest

nicht in Eindeutigkeit. Erstens spricht er ja aus, was da geschieht, anstatt es selbst zu

vollziehen; er bietet also eher eine Rechtfertigung der zynischen Methode der Reaktio-

näre, als er sie selbst vollzieht – und auch das gilt ja nur im Rückblick. Zweitens denkt

Nietzsche diesenMythos noch ganz ungebrochen heiter: als eine pagane Feier derWelt,

inder »ein erhabenesGlückundeineolympischeWolkenlosigkeit«herrschen.20Wassich

hier bemerkbar macht, ist Nietzsches kämpferischer wie freudiger Materialismus, der

uns einlädt, die Wirklichkeit zu bejahen, inklusive unserer »Endlichkeit« – wohingegen

die reaktionären Mythen grundsätzlich aus einer Abkehr und Abscheu geschöpft sind,

vor der Moderne, der Dekadenz, dem Liberalismus, den Vielen.21 Bei ihnen geht immer

die Verneinung vorher, sie ist die erste Regung.Die von Nietzsche propagierte Form der

Affirmation verträgt sich aber nicht mit der Reaktion. Immerhin, die Büchse ist geöff-

net.

Lehnstuhlbarbarei. Das Problem zeigt sich auch darin, dassNietzsche keineswegs immer

derFalle entgangen ist,die er selbst gegrabenhat.SeineSelbst-BefreiungvonallenRück-

sichten einer Sklavenmoral und die Literarisierung des philosophischen Diskurses ha-

ben eine unverkennbare Verlockung ausgeübt: die Verlockung, sich lustvoll und brutal

19 Vgl. Schmitt: Die geistesgeschichtliche Lage. 80ff.

20 Ebd. 321.

21 Es ist deshalb entscheidend, die genauen Verhältnisse zu bestimmen, die Affirmation und Nega-

tion jeweils zueinander einnehmen. Liegt eine fundamentale Bejahung vor, die in einem zweiten

Schritt eingeschränkt wird, wieder nachMaßgabe dieser Bejahung (also so, dass das kritisiert wer-

den kann, was der Bejahung und der Entfaltung – im Sinn der spinozistischen potentia – Grenzen

auferlegt)? Oder geht nicht doch eine mehr oder weniger offensichtliche, aber wirkungsvolle Ne-

gation voraus, ein Ekel und eine Abscheu, die nur nachträglich und dannmithilfe imaginärer Kon-

strukte in einen Idealismus und eine Bejahung umgedeutet werden (imaginäre Konstrukte wie

etwa der »deutschen Seele«, deren »Existenz« in gewissen Jargons offenkundig etwas Einleuchten-

des ist)? Diese Einschätzungmacht aus, wiemanNietzsche undwieman seine Theoreme versteht

und politisch zu deuten gewillt ist. So ist es kein Zufall, wenn Deleuze, der Nietzsche ausdrück-

lich für seine Metaphysik der Affirmation und der Univozität gewinnen will, große Mühe darauf

verwendet, genau diese Verhältnisse bei Nietzsche im Sinn der erstenOption festzulegen, vgl. Dif-

férence et répétition. 75ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 101

seine eigene Geschichte zu erfinden. Es ist exakt die Verlockung, der die Reaktionäre

massenweise erliegen werden. Es gibt so etwas wie eine Ethik des Schreibens, auch und

gerade des philosophischen Schreibens.Nietzsche war ihr nicht immer gewachsen. Sei-

ne Freisetzung des philosophischen Diskurses kann eigentlich nur funktionieren, wenn

sie im gleichen Zug sich einer anderen, höheren Strenge verpflichtet. Die schiere Lust

amDreinschlagen, die sich aber dann doch nur auf demPapier austobt (und die sichmit

demFeigenblatt der Vorbereitung auf die Schaffung neuerWerte tarnt), ist weit von die-

ser Strenge entfernt. Man kann das den Primitivismus nennen, der immer wieder in der

Geschichte der Reaktion anzutreffen ist (und der weit darüber hinaus seinen Reiz be-

weist): Es hat ganz einfach etwas ungeheuer Anziehendes, Geiles, eine jede Komplexität

und Vieldeutigkeit, alle Abwägungen und Differenzierungen hinter sich zu lassen, in-

demman einen ordentlichenKampf inszeniert, in demdieHeldennicht nur erfolgreich,

sondern noch dazu freudig und lässig die Feinde niedermähen. Das popkulturelle Pen-

dant dazu ist der Einzeiler,mit demderHeld die Erledigung eines Gegners abschmeckt.

Aberwieder gilt:Wenn ich JamesBondoder JohnWick verfolge,dannweiß ich eben,dass

das ein Film ist.Weiß es aber auchNietzsche immer so genau, dass das,was er schreibt,

reine Erfindung ist, mehr Epos als Wissenschaft?

Das ist nicht so sicher. Vor allem aber müssen uns heute die Phantasien, die dort

(nicht) ausgelebt werden, besonders unverdaulich vorkommen. Bleiben wir nur bei der

Genealogie derMoral; wennman selbst all die antisemitischenKlischees beiseite ließe,was

man jadochnicht gutenGewissenskann:22WasNietzsche im§ 11 derErstenAbhandlung

von sich gibt, ist heute ungenießbar, und das war es wahrscheinlich auch schon 1887. Es

lohnt sich, es in extenso zu zitieren.Er spricht von den ursprünglichen, den natürlichen,

gesunden »Guten« und schreibt:

[…] dieselben Menschen, welche so streng durch Sitte, Verehrung, Brauch, Dankbar-

keit, nochmehr durch gegenseitige Bewachung, durch Eifersucht inter pares in Schran-

ken gehalten sind, die andrerseits im Verhalten zueinander so erfinderisch in Rück-

sicht, Selbstbeherrschung, Zartsinn, Treue, Stolz und Freundschaft sich beweisen – sie

sind nach außen hin, dort wo das Fremde, die Fremde beginnt, nicht viel besser als los-

gelassene Raubtiere. Sie genießen da die Freiheit von allem sozialen Zwang, sie hal-

ten sich in der Wildnis schadlos für die Spannung, welche eine lange Einschließung

und Einfriedigung in den Frieden der Gemeinschaft gibt, sie treten in die Unschuld des

Raubtier-Gewissens zurück, als frohlockende Ungeheuer, welche vielleicht von einer

scheußlichen Abfolge von Mord, Niederbrennung, Schändung, Folterung mit einem

Übermute und seelischen Gleichgewichte davongehen, wie als ob nur ein Studenten-

streich vollbracht sei, überzeugt davon, dass die Dichter für lange nunwieder Etwas zu

singen und zu rühmen haben. Auf dem Grunde aller dieser vornehmen Rassen ist das

Raubtier, die prachtvolle nach Beute und Sieg lüstern schweifende blonde Bestie nicht

zu verkennen; es bedarf für diesen verborgenen Grund von Zeit zu Zeit der Entladung,

das Tier muss wieder heraus, muss wieder in die Wildnis zurück: – römischer, arabi-

scher, germanischer, japanesischer Adel, homerische Helden, skandinavische Wikin-

ger – in diesem Bedürfnis sind sie sich alle gleich. Die vornehmen Rassen sind es, wel-

che den Begriff »Barbar« auf all den Spuren hinterlassen haben, wo sie gegangen sind;

22 Vgl. v.a. Genealogie der Moral. §§ 7–9.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

noch aus ihrer höchsten Kultur heraus verrät sich ein Bewusstsein davon und ein Stolz

selbst darauf (zum Beispiel wenn Perikles seinen Athenern sagt, in jener berühmten

Leichenrede, »zu allem Land und Meer hat unsre Kühnheit sich den Weg gebrochen,

unvergängliche Denkmale sich überall im Guten und Schlimmen aufrichtend«). Diese

»Kühnheit« vornehmer Rassen, toll, absurd, plötzlich, wie sie sich äußert, das Unbe-

rechenbare, das Unwahrscheinliche selbst ihrer Unternehmungen – Perikles hebt die

ῥαϑuμία der Athenermit Auszeichnung hervor –, ihre Gleichgültigkeit undVerachtung

gegen Sicherheit, Leib, Leben, Behagen, ihre entsetzliche Heiterkeit und Tiefe der Lust

in allem Zerstören, in allenWollüsten des Siegs und der Grausamkeit – alles fasste sich

für die, welche daran litten, in das Bild des »Barbaren«, des »bösen Feindes«, etwa des

»Goten«, des »Vandalen« zusammen. Das tiefe, eisigeMisstrauen, das der Deutsche er-

regt, sobald er zurMacht kommt, auch jetzt wieder – ist immer noch einNachschlag je-

nes unauslöschlichen Entsetzens, mit dem Jahrhunderte lang Europa demWüten der

blonden germanischen Bestie zugesehn hat (obwohl zwischen alten Germanen und

uns Deutschen kaum eine Begriffs-, geschweige eine Blutverwandtschaft besteht).23

EsgibthiernochSpurenelemente vonArgumentation: Soklingtdie Ideean,dassdieKul-

tur und Gesellschaft eine Hemmung von urtümlichen Trieben verlange, die gerade den

gesunden Naturen kaum erträglich ist (weil sie ganz aus diesen Trieben leben), so dass

sie sich ab und zumit umso größerer Lust gehen lassenmüssen –mögen darunter auch

ganze Völker zu leiden haben, das Recht ist auf ihrer Seite. Ihre Heiterkeit im Morden

undVergewaltigenbeweist es.Auch ist erstaunlich,dassNietzschehierdenentscheiden-

den Punkt ausspricht, der für die reaktionären Obsession mit der Apokalypse prägend

ist: Der Naturzustand, die absolute Entrechtung, der totale Kampf – sie sind für die Re-

aktionäre nicht einfach Gegenstand von Angst und Schrecken (wie fürHobbes), sondern

zutiefst faszinierend, weil sich in ihnen das größte aller Phantasmen ausagieren darf:

Denn in der totalen Katastrophe ist alles erlaubt.Genau das ist es, was so unwiderstehlich an

der Idee des Untergangs ist, so dass der Untergang ebenso sehr Schreckensszenario ist

(nämlich als bevorstehender) wie zutiefst begehrt wird: nämlich als der Ausnahmezu-

stand, in demman bereits ist, so dass nun endlich alles erlaubt ist. Noch einmal treffen

wir die Verschränkung der Zeitregime im Verlust- und Katastrophennarrativ der Reak-

tionäre an, und auch auf diesemWeg lässt es sich aufschlüsseln –wobei aber wichtig ist

und bleibt, dass es nur funktioniert (d.h. affektiv funktioniert), weil es widersprüchlich

ist und insofern es nicht aufgeschlüsselt wird.

Es ist aber vor allen Dingen offenkundig, dass sich Nietzsche hier an seiner eigenen

Literatur berauscht. Er lässt sich mitreißen vom Strom der Bilder, von der realen Lust

am imaginärenMorden –und er gibt das Ganze als eine theoretische, historische,wahr-

heitsfähige Betrachtung aus. Genau in diesem Sinn präfiguriert dieser Text die reaktio-

nären Prosaexzesse. Sie alle verbindet die Unverantwortlichkeit. Sie entschlagen sich al-

ler Verantwortung für das Wort, das sie geschrieben haben, indem sie eine Imaginati-

on entwerfen, die zugleich als Wahrheit ausgegeben wird – und die, fragt doch mal ei-

ner nach, ebenso gut wieder ins Fiktive zurückgenommen werden kann: Es war ja doch

nur Literatur, nur ein Roman, nur Rechtswissenschaft… (Es ist dieselbe Strategie, die

23 Ebd. 785f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 103

von den neuen Rechten mit monotoner Ausdauer praktiziert wird: Erst wird eine pro-

vokative Duftmarke gesetzt, indem man gezielt einen Tabubruch vollzieht, dann wird

erklärt, es sei so nicht gemeint gewesen,man habe sich vielleicht imWort vergriffen, es

sei ein Witz gewesen usw. Der Gewinn ist doppelt: Man schirmt sich gegen berechtig-

te Kritik ab, ohne auf sie eingehen zu müssen – und man wird von den eigenen Leuten

sehr, sehr gut verstanden.)Unddie Bilder,die so fern aller Verantwortlichkeit gezeichnet

werden, sind solche der totalen Verantwortungslosigkeit: von Brutalität, Gewalt, Mord,

Folter und von der heiteren Freude, die der gesunde Geist daran hat. Papiertäter sind

die alle, die ich analysiere. Mörder, Vergewaltiger, Folterer auf dem Papier. Und ja: Von

solchen Beschreibungen zur Tat ist immer noch ein weiter Weg. Aber das heißt wieder-

um nicht, dass der, der voller Verve das blutige Geschäft der blonden Bestie beschreibt,

so tun kann, als hätte er gar nichts damit zu tun, wenn die Nazis das dann beim Wort

nehmen. Oder auch wenn sich irgendwo einer das Sturmgewehr umschnallt und in den

Schwulenclub oder die Moschee um die Ecke geht.

Die Lehnstuhlbarbarei, die Nietzsche vorbildlich zelebriert, ist der Ausweg aus der

Situation einer orientierungslosenGeistigkeit,dieman ironischerweise dann immerge-

nau den anderen vorwirft, auf dem schnellstmöglichenWeg: dem der Gewalt eben. Im-

merhin wennman als große Rasse sich spürend loszieht, um den Schwachen das Fürch-

ten zu lehren, hat man den Kontakt wiedergefunden zu einer Realität, die sonst immer

unsicher bleibt. Oder so glauben die, die dasMorden feiern, es dann aber nicht gewesen

sein wollen.

Der Wille zur Macht. Nietzsche erweist sich in vielem als Stichwortgeber und Vorläufer

der Reaktionäre. Er teilt ihre Abneigungen: gegen Frauen und deren Emanzipation, ge-

gen die Vielen (die Masse oder das »Herdentier«, wie Nietzsche gerne schreibt), gegen

dieDemokratie,24 den Liberalismus, den Parlamentarismus, die Zeitungen, die »Schwa-

chen«, die »Sklavenmoral«. Er will, was sie wollen: eine elitäre Lebensform, voller Inten-

sitäten, ohne Kompromisse, im Gefühl des eigenen Heroismus. Es ist nicht polemisch

gemeint, wenn ich sage, dass es nicht überrascht, dass Nietzsche vor allem männliche

Leser zwischen 15 und 25 begeistert.Die Ratlosigkeit, die erst unfreiwillige, bald aber ins

SchicksalhafteüberhöhteAbsonderungundEinsamkeit,dasGefühl,nicht verstandenzu

werden,weilman über demRest steht, die Entschlossenheit, sich bloß nicht auf die aus-

getretenen, »sicheren« Pfade zwingen zu lassen, schließlich die berauschende Phantasie

des eigenen Untergangs, aber eines höchst theatralischen – all das sind nun einmal die

Ingredienzen eines pubertären Lebensgefühls. Wie ließe sich das besser auf den Punkt

bringen als in so einem Gedicht:

Pinie und Blitz

Hoch wuchs ich über Mensch und Thier;

Und sprech ich – Niemand spricht mit mir.

24 »Die Demokratie aber ist die Formdes Verfalls des Staates, einer Entartung der Rassen, eines Über-

gewichts der Mißrathenden […].« KSA 11. 469.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Zu einsam wuchs ich und zu hoch:

Ich warte: worauf wartʼ ich doch?

Zu nah ist mir der Wolken Sitz, –

Ich warte auf den ersten Blitz.25

Dieses phantasmatische Szenario bildet eine Kernkonstellation reaktionärer Sensibili-

wie Sentimentalitäten. Hier erscheint die eigene Existenz im Licht eines dramatischen

Kampfes, der schicksalhaft noch die Höchsten niederwerfen kann – deren Höhe sich al-

lerdings erst wirklich in der Fähigkeit zu einer großen Niederlage beweist.

Eswäre sinnlos,hierAnsprüche auf eine erschöpfendeDarstellung zuerheben.Doch

lässt sich die ganze verzwickte Sachlage der Beziehung Nietzsches zu den Reaktionären

durch eine ganz kursorische Diskussion jenes Schlagwortes erhellen, das wie kaum ein

anderes das reaktionäre Lebensgefühl anspricht: denWillen zur Macht.

In der Tat fasst dieses scheinbar sofort einleuchtendeWort die ganze Breite und den

Reichtum Nietzsches, und die verschiedenen Versuche, Nietzsche für diese oder jene

Richtung (auch politische Richtung) fruchtbar werden zu lassen, stützen sich nicht zu-

fällig auch auf die Auslegung genau diesesWortes.

In einem ganz grundlegenden Sinn wird dem »Willen zur Macht« eine kosmologische

Deutung gegeben. So finden sich Spekulationen darüber,wie dieWirklichkeit, und zwar

eben auch und gerade die physische Wirklichkeit als ein Mit- und Gegeneinander von

Kraftquanta zu verstehen ist. Damit werden Bewegungen und Veränderungen in der

physischen Sphäre zu Phänomenen eines Willens zur Macht (der hier offenkundig kei-

nerlei politische Konnotationen hat):

»[…] so ist uns keine Veränderung vorstellbar, bei der es nicht einenWillen zur Macht

gibt. Wir wissen eine Veränderung nicht abzuleiten, wenn nicht ein Übergreifen von

Macht über andere Macht statthat.«26 Wirklichkeit wird so als eine Sache von Wettstreit,

Konkurrenz, Kampf interpretiert, in der jeweils die eine Kraft die andre zu überwin-

den, d.h. unterwerfen sucht. Im Lebendigen ist das besonders deutlich und sogar

paradigmatisch für andere Bereiche – und sofort beginnt die Abdrift zum Sozialen:

Der Wille zur Akkumulation von Kraft ist spezifisch für das Phänomen des Lebens, für

Ernährung, Zeugung, Vererbung – für Gesellschaft, Staat, Sitte, Autorität. Sollten wir

diesen Willen nicht als bewegende Ursache auch in der Chemie annehmen dürfen? –

und in der kosmischen Ordnung?27

In Wahrheit ist Akkumulation noch zu wenig. Dieser Wille zur Macht ist in sich expan-

siv: »Nicht bloße Konstanz der Energie: sondernMaximal-Ökonomie des Verbrauchs: so

dass das Stärker-werden-wollen von jedem Kraftzentrum aus die einzige Realität ist – nicht

Selbstbewahrung, sondern Aneignen-, Herr-werden-, Mehr-werden-, Stärker-werden-

25 KSA 10. 107. Die Aufrichtigkeit fordert es zu bekennen, dass mir dieses Gedicht noch von genau

diesem Alter her bis heute in Erinnerung ist. Was meine These nur bestätigt.

26 Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre. In: Werke. III. 775.

27 Ebd. Genauso: »Das Leben ist nicht Anpassung innerer Bedingungen an äußere, sondernWille zur

Macht, der von innen her immer mehr ›Äußeres‹ sich unterwirft und einverleibt.« (Ebd. 898.)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 105

wollen.«28 Zugleich verbindet sich diese Expansion für Nietzsche mit dem Gefühl der

Lust, die Verminderungmit dem der Unlust.

Die entscheidende Frage lautet hier, ob man es bei diesen »Kraftzentren« mit Sub-

jekten zu tun hat. In einem grundlegenden, naturphilosophischen Sinn lässt sich das

jedenfalls nicht behaupten. Nietzsche spricht von »Machtquanta«, die sich ohne weite-

res physikalisch interpretieren lassen: »jedes Atom wirkt in das ganze Sein hinaus – es

istweggedacht,wennmandiese Strahlung vonMachtwillenwegdenkt.«Manmerkt,wie

sich hier alles an einer doppeltenDoppeldeutigkeit entscheidet: Erstens eben ander Fra-

ge, ob die Quanta und Zentren Subjekte sind (egal ob individuelle oder kollektive), und

zweitens die Frage, ob die Wirkung eine zwangsläufig gewalttätige sein muss. Nietz-

sches Rhetorik entscheidet sich immer wieder für genau diese Idee, etwa wenn er im

selben eben zitierten Absatz schreibt: »Es ist essentiell einWille zur Vergewaltigung und

sich gegen Vergewaltigung wehren.«29

Der ganze Punkt der Deutung des Willens zur Macht hängt nun aber daran, dass

sich diese beiden Fragen nicht unabhängig voneinander beantworten lassen.Wir hatten

ja schonmit Hobbes einen Autor kennengelernt, der ebenfalls eine Ontologie der Kräfte

vertrat und dessen radikaler Individualismus dann keine andere Konsequenz mehr zu-

ließ: Die individuellen Kräfte können am Ende nur in Konkurrenz zueinander stehen;

ihr Streit und Kampf ist die letzte metaphysische Wahrheit. (Ganz unabhängig von der

Frage,obHobbes’Gedankengang tatsächlichdiesenGanggenommenhatodernicht viel-

mehrvonAngstundMisstrauenseinenAusgangnahm –der sichnachträglicheine ratio-

nale Decke übergeworfen hat. Die Systematik bleibt die gleiche.) Hingegen ist Spinozas

ganz ähnlich gelagerte Ontologie der Potentiae eine, die eben keine festen, starren, letz-

ten Abgrenzungen der einzelnen Kräfte voneinander zulässt. Die individuellen Poten-

tiae der »Modi« (d.h. der Einzelseienden) durchdringen einander immer schon.Deshalb

sind Konkurrenz und Kampf nur zwei Möglichkeiten des menschlichen (wie des nicht-

menschlichen) Seins; viel grundlegender werden alle Seienden sich erst als Kraftquanta

verwirklichen, wenn und in dem Maß, in dem sie einander durchdringen und sich ge-

genseitig fördern.DerKampf ist imGegenteil einehemmende,Traurigkeit generierende

Unterbrechung solcher Ströme.

Wo steht nun Nietzche? Das ist der Punkt. Es lassen sich nämlich für beide Deu-

tungen Belege finden. Und mehr als das: Nietzsches spezifische geistige Physiognomie

scheint genau in dieserDivergenz zu liegen.Denn einerseits dominiert der agonale Sinn

der Idee von Kraft und Macht ganz deutlich die Rhetorik, und dann erhält der Brutalis-

museinehöherephilosophischeWeihe.DannmussderMensch,will erwahrhaftMensch

sein, kriegerisch sein.30 Dann schaffen nur die inhumanen, die grausamen, harten Um-

stände echte hohe Freiheit31 – dahinter immer das Bild, dass freie Männer (denn Nietz-

sche denkt da bekanntlich nur anMänner) »geschmiedet« werdenmüssen, ein Bild, das

die Rechten bis heute lieben. Dann lässt sich eine inWahrheit komplexe philosophische

28 Ebd. 775f.

29 Ebd. 777.

30 Vgl. ebd. 795f.

31 Vgl. ebd. 798f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Theorie mit dem trivialsten Beispiel eingängig machen (in dem sich der pubertäre Ur-

sprung des Affekts nicht einmal mehr verleugnet):

Ein kleiner tüchtiger Bursche wird ironisch blicken, wennman ihn fragt: »Willst du tu-

gendhaft werden?« – aber ermacht die Augen auf, wennman ihn fragt: »Willst du stär-

ker werden, als deine Kameraden?« –32

Dann können brutalste Eugenikvorschläge gemacht werden, die ein halbes Jahrhundert

später in die Tat umgesetzt werden sollten: die Kastration von »entartenden Teilen«:

»letztere muss man ausschneiden – oder das Ganze geht zugrunde«.33 Dann findet der

Brutalismus der Genealogie ebenso seine Grundlage wie die Gesetzestafel, die Zarathus-

tra denen hinterlässt, die ihn hören wollen. Auf der steht: »werdet hart!«34

Das ist alles völlig einleuchtend und konsequent. Nur dass eine solche agonale

Metaphysik nur dann verständlich ist, wenn sie feste Akteure voraussetzt: wenn sie die

Identität der Kämpfer unterstellt. Diese wollen dann immer mehr und immer weiteres

überwinden und überwältigen, und sicher bereichern sie sich (materiell, geistig, affek-

tiv) bei diesen Eroberungen und wandeln sich somit auch; doch als Kämpfende sind sie

vor allem durch eines definiert: durch ihre Grenze zumFeind. Aus dieser Trivialität wird

einCarl Schmittmeinen, eine ganzeMetaphysik zusammenschustern zumüssen.Wenn

nun aber eine Ontologie vorliegt, die eine solche feste Zuschreibung von Identitäten

nicht zulässt, dann wird die »Überwindung«, von der bei Nietzsche oft die Rede ist,

nicht nur die Überwältigung des Feindes und nicht nur die Wandlung des Selbst durch

den Kampf meinen können, sondern wird viel fundamentaler auf eine Schaffung neuer

Komplexe, Lebensformen, »Werte« (wie Nietzsche oft schreibt), Gemeinschaften ver-

weisen, die überhaupt nicht aufmetaphysisch überhöhte Konflikte angewiesen sind. Im

Gegenteil: Da dann die Machtquanta in allen denkbaren Größenordnungen zu finden

sind (ein Atom,meine Hand,mein Geist, ein Seminar); da sie zugleich immer in höhere

Einheiten eingebunden sind, ohne andererseits in ihnen einfach aufzugehen – liegt hier

eine Ontologie vor, in der der harte Kampf nur ein Grenzfall sein kann, nicht aber die

Regel oder gar das Prinzip. Doch genau in diese Richtung zielt Nietzsches Ontologie

in aller Konsequenz, und dann ist dieser Wille zur Macht einer, dessen »Subjekt« eine

irreduzible Pluralität ist. Dann aber wandelt sich das gesamte Verständnis von Macht

und vonWille zur Macht.

Berühmt ist diePassageausderGenealogiederMoral, inderdieVorstellungeinesHan-

delnden dekonstruiert wird:

Ebenso nämlich, wie das Volk den Blitz von seinem Leuchten trennt und letzteres als

Tun, als Wirkung eines Subjekts nimmt, das Blitz heißt, so trennt die Volks-Moral auch

32 Ebd. 801.

33 Vgl. ebd. 923. Auch KSA 13. 401f.

34 Werke. II. 460. Und im Kapitel ›Von den Taranteln‹ (356–359) wird die Polemik gegen die Idee der

Gleichheit der Menschen mit der metaphysischen Überhöhung von Kampf und Macht und Über-

macht verbunden. Auch in vielen Notizen tritt die Macht in dieser trivialen, agonalen Bedeutung

auf, z.B. KSA 9. 144ff., wo immer wieder von einem »Gefühl der Macht« in diesem Sinn die Rede

ist.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 107

die Stärke von den Äußerungen der Stärke ab, wie als ob es hinter dem Starken ein

indifferentes Substrat gäbe, dem es freistünde, Stärke zu äußern oder auch nicht. Aber

es gibt kein solches Substrat; es gibt kein »Sein« hinter demTun,Wirken,Werden; »der

Täter« ist zum Tun bloß hinzugedichtet – das Tun ist alles.35

Das feste Subjekt, den Täter gibt es so nicht.WoHandlung ist, ist Kraft, ist eine Quante-

lung von Macht, ist sicher eine Art Knoten, der jedoch mehr durch die Handlung selbst

hervorgebracht wird, als er ihr zugrunde liegt. Man sieht sofort, dass sich die Idee des

Willens zurMacht vomLeitbild eines imperialen Kriegs abkoppelt und geradezu zu des-

sen Gegenteil gerät: »Der Wille zur Macht nicht ein Sein, nicht ein Werden, sondern

ein Pathos – ist die elementarste Tatsache, aus der sich erst ein Werden, ein Wirken er-

gibt…«36

Im Syntagma »Wille zur Macht« können damit beide Teile hinterfragt werden: Wo

die Handlungsinstanz als eine komplexe Organisation von selbst nicht ich-haften Kom-

ponenten begriffen wird, als eine primäre und irreduzible Pluralität, da kann auch der

»Wille« nichtmehr als der einesWesens (im Singular) interpretiert werden, sowie es die

faschistische Ästhetik und Rhetorik ununterbrochen imaginiert: »Es gibt keinen ›Willen‹:

das ist nur eine vereinfachendeKonzeptiondesVerstandes,wie ›Materie‹. […] der ›Zweck‹

tritt im Gehirn zumeist erst auf, wenn alles vorbereitet ist zu seiner Ausführung.«37

Und wo die Macht sich ins Pathos verwandelt, da ist sie nicht mehr Herrschaft und

Unterwerfung, Überwältigung und Vergewaltigung, sondern im Gegenteil die Bereit-

schaft zu einer ganz anderen Form der Selbstaufgabe, die von Nietzsche regelmäßig als

»Überwindung« angesprochen wird.38 Dann unterbricht der Wille zur Macht nicht das

Widerspiel der vielen Mächte, sondern er ist genau dieses: die endlose, ewige Interakti-

on und Interferenz von expandierenden Pluralitäten ohne Kern und Zentrum, aus deren

Zusammenwirken stets Neues entstehen kann und wird –mit dem Ergebnis, dass auch

ich in eine neue Gestaltung eingehe, dort hineinwirke und doch von ihr, an der ich mit-

wirke, überschrittenwerde, gerade durchmeineMitwirkung.Das aber ist ein grundver-

schiedenes Verständnis, ja eines, das der agonalen Idee einesWillens zur Macht formell

entgegensteht.Andie Stelle einerDualität desKampfes tritt dieUnbedingtheit der Beja-

hung dieses irreduzibel pluralen, schillernden, dionysischen Seins – eine Bejahung, die

als Idee der EwigenWiederkehr auftritt.

Und wisst ihr auch, was mir diese »Welt« ist? Soll ich sie euch in meinem Spiegel zei-

gen? Diese Welt: ein Ungeheuer von Kraft, ohne Anfang, ohne Ende, eine feste, eher-

ne Größe von Kraft, welche nicht größer, nicht kleiner wird, die sich nicht verbraucht,

sondern nur verwandelt, als Ganzes unveränderlich groß, ein Haushalt ohne Ausgabe

35 A.a.O. 789f.

36 Werke. III. 778.

37 Ebd. 913. Vgl. auch KSA 12. 25, wo die irreduzible Pluralität des Seins durchdekliniert wird und wo

es etwaheißt. »DerMenschals eineVielheit von ›Willen zurMacht‹: jedermit einerVielheit vonAusdrucks-

mitteln und Formen.«

38 Ein Beispiel für viele: »Eine Tafel der Güter hängt über jedem Volke. Siehe, es ist seiner Überwin-

dungen Tafel; siehe; es ist die Stimme seinesWillens zurMacht.« (Also sprach Zarathustra.Werke.

II. 322)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

und Einbußen, aber ebenso ohne Zuwachs, ohne Einnahmen, vom »Nichts« umschlos-

sen als von seiner Grenze, nichts Verschwimmendes, Verschwendetes, nichts Unend-

lich-Ausgedehntes, sondern als bestimmte Kraft einem bestimmten Raum eingelegt,

und nicht einem Raume, der irgendwo »leer« wäre, vielmehr als Kraft überall, als Spiel

von Kräften und Kraftwellen zugleich Eins und Vieles, hier sich häufend und zugleich

dort sichmindernd, einMeer in sich selber stürmender und flutender Kräfte, ewig sich

wandeln, ewig zurücklaufend, mit ungeheuren Jahren derWiederkehr, mit einer Ebbe

und Flut seiner Gestaltungen, aus den einfachsten in die vielfältigsten hinaustreibend,

aus demStillsten, Starrsten, Kältestenhinaus in dasGlühendste,Wildeste, Sich-selber-

Widersprechendste, und dann wieder aus der Fülle heimkehrend zum Einfachen, aus

dem Spiel der Widersprüche zurück bis zu Lust des Einklangs, sich selber bejahend

noch in dieser Gleichheit seiner Bahnen und Jahre, sich selber segnend als das, was

ewig wiederkommen muss, als ein Werden, dass kein Sattwerden, keinen Überdruss,

keine Müdigkeit kennt –: diese meine dionysischeWelt des Ewig-sich-selber-Schaffens,

des Ewig-sich-selber-Zerstörens, diese Geheimnis-Welt der doppelten Wollüste, dies

mein »Jenseits von Gut und Böse«, ohne Ziel, wenn nicht im Glück des Kreises ein Ziel

liegt, ohneWillen, wenn nicht ein Ring zu sich selber gutenWillen hat – wollt ihr einen

Namen für diese Welt? Eine Lösung für alle Rätsel? Ein Licht auch für euch, ihr Verbor-

gensten, Stärksten, Unerschrockensten, Mitternächtlichsten? – Diese Welt ist der Wille

zur Macht – und nichts außerdem! Und auch ihr selber seid dieser Wille zur Macht – und

nichts außerdem!39

Diese Vision, die ganz und gar spinozistisch ist (der Sache, wenn auch sicher nicht dem

Ton nach), ist wirklich frei von allem Ressentiment, denn in ihr steht die absolute, un-

bedingte und durch nichts begründete Bejahung am Anfang. In ihr ist keine Rede mehr

vonKämpfenundUnterwerfungen,nicht von einerMacht imSinne vonHerrschaft, son-

dern vomGlückderBejahungdesSeins in all seinen infinitesimalenVerschiebungenund

dem unvorhersehbaren Wehen seines Netzes. Die »Starken« sind nicht die blonde Bes-

tien, sondern die, die verstehen und akzeptieren und wollen können, dass es in dieser

Welt keine Erlösung und keine Befreiung von ihr gibt, sondern immer wieder nur: sie.40

Wille zur Macht, das ist dann die Erstreckung meines Seins, in dem es irrelevant wird,

wo ich ende und anderes beginnt, wo exakt diese Frage jeden Halt verliert. Diese Er-

streckungwird belohntmit einer Lust, die absolute Übersteigerung ist: ein ontologisch-

ethischer-affektiver Paroxysmus, ein Plus-Ultra, das hinaustreibt in eine Sehnsucht ohne

Maß, Grund und Gegenstand und darin eine ungeahnte Zukunft aufschließt – so jeden-

falls tritt das Kapitel ›Von der großen Sehnsucht‹ auf, das im Zarathustra genau an das

Kapitel ›Der Genesende‹ anschließt, in dem der Gedanke der Ewigen Wiederkunft zum

ersten Mal in aller Klarheit ausgesprochen ist. Man erkennt ohne Schwierigkeiten den

Amor Dei Spinozas wieder.

Und so lässt sich die gesamte AmbivalenzNietzsches, die ihn einerseits zumVorläu-

fer und Vorarbeiter der Reaktionäre gemacht hat, die ihn andererseits einer ganz ande-

39 Werke. III. 916f. KSA 11. 610f. Diese Schilderung derWelt alsWille zurMacht ist getragen von dem-

selben Ton und Überschwang, durchdrungen von derselben Wortwahl wie einige Schilderungen

der Idee der ewigen Wiederkehr, z.B. KSA 9. 498.

40 »Dass alles wiederkehrt, ist die extremste Annäherung einer Welt des Werdens an die des Seins – Gipfel

der Betrachtung.« (Werke. III. 895)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 109

ren, entgegengesetzten politischen Idee angeboten hat, in einen einfachen begrifflichen

Unterschied bringen.Denndie BedeutungdesBegriffs derMacht beiNietzsche oszilliert

zwischen zwei geradezu gegensätzlichen Bedeutungen, für die die romanischen Spra-

chen eine klare Unterscheidung haben: zwischen potestas und potentia, zwischen pouvoir

und puissance.Potestas und pouvoir bezeichnen dieMacht, sowieman von einem »Macht-

menschen« spricht: also die Macht, die sich in Rücksichtslosigkeit, Unterwerfung, Ein-

verleibung äußert (die Macht, wie sie im Titel von Canettis Hauptwerk auftritt). Potentia

und puissance aber meinen geradezu das Gegenteil davon: die Dynamik, die mein Sein

selbst ist – und zwar ohne dass dazu noch irgendein Akteur oder zugrundeliegendes

Subjekt angenommen werden muss – und die in einem abenteuerlichen, unplanbaren,

unvorhersehbaren, ganz anders riskanten Hineinwirken, sich Hineinstürzen ins Sein

besteht.AuchdaversuchtmanseineKräfte,aber so,dass esnichtwichtig ist zubestehen,

schongar nicht zu kämpfen; sonderndasEntscheidende ist, dass versuchtwerdenmuss,

was herauskommen wird, wenn man sich und alles, was man hat, einsetzt. Das Risiko

ist hier nicht unbedingt und sogar wohl nur selten der physische Tod. Das Risiko ist viel

fundamentaler: Es kann nämlich sein, dass ich aus dem Spiel der Kräfte, wenn ich mich

wahrhaft darauf einlasse, völlig verändert hervorgehe, so sehr, dass von der Konstanz des

Ich nur mehr ganz abstrakt und lebensfern gesprochen werden kann. Das ist deshalb

möglich, weil diese Auseinandersetzung, wenn ich mich auf sie einlasse, mir das exak-

te Gegenteil der agonalen Idee aufzeigen wird: dass nämlich der andere und das andere

mir nicht äußerlich ist, so wie ich ihm auch nicht.41 Dann aber ist der Wille zur Macht

das Geschehen einer Entsubjektivierung und Entgründung, und eben nicht das Streben

nach Herrschaft über andere.

Radikale Positivität. Somit steht im Herzen von Nietzsches Denken ein Gedanke, der ra-

dikal affirmativ und vor allen Dingen anspruchsvoll ist. Der Gedanke der EwigenWieder-

kunft fordert mich, fordert alle und keinen. Er ist nicht Schlagwort oder einfache Ant-

wort auf irgendein Unbehagen, sondern ein genuin philosophischer Gedanke, der von

sich aus seine Durchdringung und Fortführung fordert. (Wovon nicht zuletzt die Viel-

zahl der Auslegungen diesesTheorems aus den verschiedenstenRichtungen Zeugnis ab-

legt.)Mit einemWort gesprochen:Nietzsche ist eben imvollenSinnPhilosoph,und zwar

ein Philosoph primärer Bejahung, so dass es einfach nicht möglich ist, ihn mit Verweis

auf die unbestreitbaren reaktionären Aspekte seines Denkens oder mit Verweis auf die

rhetorischen Unverantwortlichkeiten zu erledigen. Selbst bei schwächeren Autor*innen

ist es meistens nicht so ohne weiteres möglich und angemessen, sie mit diesem einen

Epitheton des Reaktionären abzuhandeln. Bei Nietzsche verbietet es sich vollends.

41 Zwar zitiert Schmitt gerne die Däublersche Poetisierung seiner Freund-Feind-Opposition, wonach

der Feind die eigene Gestalt als Frage sei. Demnach könnte es sein, dass die Opposition doch ei-

ne irgendwie tiefere Verwandtschaft andeutet. Es ist aber bezeichnend, dass er daraus nicht ei-

nen einzigen ernstzunehmenden Gedanken schlagen kann. Kein Wunder, denn nirgends gelangt

Schmitt aus der Starrheit seiner Entgegensetzungen, so dassmaximal eine oberflächliche »Dialek-

tik« bleibt. Da die aber rein formal gefasst bleibt, lässt sie sich ganz nach Willkür mit Plattitüden

anfüllen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Deshalb ist Nietzsche ebenso Stichwortgeber und Vorläufer der Reaktion,wie er an-

dererseits ein Theoretiker der Emanzipation und ein Kritiker der Reaktion ist. Diese

kann nur, das wird sich im Einzelnen zeigen, mit einer großen Leugnung anfangen; sie

setzt dort ein,wo jemandnichtwillens ist,dieseWelt in ihrer Fülle,Widersprüchlichkeit,

mit ihrenAbsurditätenundKleinlichkeiten zu akzeptierenundzubejahen –undwodie-

ser Unwille sich als tiefere metaphysische Einsicht tarnt undmit großer Portion Dünkel

abschmeckt, wahlweise anzureichern mit Klassismus, Rassismus, Antisemitismus. Am

Anfang der Reaktion steht Verachtung und noch grundlegender: Ekel. Kein Reaktionär

kann behaupten, auf der Höhe der Bejahung zu stehen, die sich in Nietzsches ewiger

Wiederkunft ankündigt.Und vielleicht ist es auchNietzsche nicht immer, aber wen soll-

te das überraschen: ist diese Bejahung doch das Tiefste und Grundsätzlichste, was ein

Mensch zu erreichen imstande sein soll.

Die Reaktionäre, selbst wenn sie eine heitere, heldenhafte Bejahung behaupten, in-

szenieren ununterbrochen eine Welt in unerlösbarer, endgültiger Krise. Sie alle zehren

von der Verkommenheit als von ihrem Lebenselement.Der Anschein, den sie sich zu ge-

ben lieben: die letzten Bewahrer eines verwegenen Adels für künftige Kulturen zu sein,

ist reine Makulatur.

Die ambivalente StellungNietzsches zu seinen rechtenNachfolgern lässt sich imÜb-

rigen genauso bei diesen rechten Nachfolgern in Bezug zu Nietzsche nachweisen. Sie

alle beschäftigen sich unvermeidlicherweise mit ihm, auf die eine oder andere Weise.

Und keinem von ihnen ist er ganz geheuer. Sei es, dass sie in ihm den Vertreter eines

Nihilismus sehen, den er doch vor allem diagnostiziert hat; sei es, dass er als unsicher

geltenmuss, weil er die Arcana ausgesprochen hat, deren Aktualisierung die Kraft der Re-

aktion ausmacht (dass es nämlich gilt, neue Intensitäten mithilfe der Sprache herzu-

stellen, gleichgültig gegen »Wahrheit«); sei es, dass man gespürt hat, dass der Gedanke

der ewigenWiederkehr sich nicht in dasModell vonWirklichkeit als Kampf einpferchen

lässt, von dem die Reaktion lebt, und dass von dorther auch auf das Schlagwort desWil-

lens zur Macht ein anderes Licht fällt – wie dem auch im einzelnen sei: Jedenfalls irr-

lichtert Nietzsche unsicher durch die Schriften vieler Reaktionäre, irgendwo zwischen

Leuchtturm und Fata Morgana. (Was nebenbei nicht ausschließt, dass weniger sorgfäl-

tige Reaktionäre auch ausgemachte Nietzsche-Fans sein können.) Die Rezeption Nietz-

sches durch die Reaktionäre wäre der Gegenstand einer eigenen Studie; hier kann das

nicht geleistet werden.

Immerhin ein einziges Beispiel will ich erwähnen für die Art und Weise, wie Nietz-

sche für die Reaktionäre auch von Nutzen sein konnte. Das aber nur, weil es zeigt, wie

konsequent die Reaktionäre im Zweifelsfall die Entkopplung des Schreibens von Wahr-

heit und Lüge zu treiben bereit sind, und weil es ein besonders frappierendes Beispiel

für den Nihilismus-Vorwurf ist. So schreibt denn der Alt-Nazi Arnold Gehlen in seinem

Buch Moral und Hypermoral in allem Ernst von Hitler: »Wir halten ihn für einen Jünger

Nietzsches.«42 Es folgt zwar noch eine Art von Erklärung dieser Binsenweisheit, die, um

sich den Anschein der Unparteilichkeit zu geben, auch Hannah Arendt zitiert. InWahr-

heit ist es aber doch einfach nur die peinliche Beteuerung eines Schuldigen, nichts mit

42 Gehlen: Moral und Hypermoral. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Friedrich Nietzsche: Potentia oder Potestas? 111

demallemzutungehabt zuhaben –schließlich ist jaNietzsche schuldgewesen.Soklein-

geistig können die großen Männer der Reaktion sein, wenn sie mal zur Verantwortung

gerufenwurden.Aberwenn es darumgeht festzustellen,wie ganz Europa ins Chaos tor-

kelt und dass die Vermassung daran schuld ist, dann ist Nietzsche als Autorität wieder

gut.43Wahrhaft tiefsinnige Meisterdenker müssen das sein, die hier amWerk sind.

Der Schatten. Es gibtmindestens noch einenweiteren Grund,warumNietzsche nicht so

ohne weiteres als Reaktionär bezeichnet werden kann. Schematisch könnte schon der

Hinweis darauf dienen, dass Jesus schließlich auch kein Christ und Karl Marx keinMar-

xist war.Nunwar freilichNietzsche beileibe nicht der erste, der gewisse reaktionäre Kli-

schees geäußert undmit Scheingründen salonfähig gemacht hat. Er hat aber, darin sei-

nem eigenen elitären Anspruch bis ins Letzte treu, in aller Schärfe beschrieben, wie die

Nacheiferer das Erbe des Meisters besudeln müssen – und nicht zuletzt: mit Blut besu-

deln.

Irgendwann nämlich bemerkt Zarathustra, dass er einen ›Schatten‹ hatten.44 Es ist

der unvermeidliche Epigone. Der Epigone, auch der, der einem Denken der Stärke und

Rücksichtslosigkeit nacheifert (und vielleicht der besonders), bietet einen jämmerlichen

Anblick: »Als er ihn nämlichmit Augen prüfte, erschrak er wie vor einemplötzlichen Ge-

spenste: so dünn, schwärzlich, hohl und überlebt sah dieser Nachfolger aus.«45

Dabei scheint Zarathustra mit diesem Schatten doch einen gelehrigen Schüler ge-

fundenzuhaben,der bereit ist, seinemMeister insExtremste zu folgenundalleOpfer zu

bringen: des Glaubens, der Grenzen, des Verbotenen, derWerte, derWahrheit. »›Nichts

ist wahr, alles ist erlaubt‹: so sprach ichmir zu.« »So sprach ichmir zu«, nicht: »so sprach

ich zumir«: Der Epigone muss sich selbst ermutigen, sich überwinden, doch anders als

von Zarathustra imaginiert ist diese Überwindung offenbar genau das,was die Reaktio-

näre so lieben: Zwang,Gewalt gegen sichwie andere.Der positiveAntrieb, ihn suchtman

vergebens. Und so überrascht es nicht, dass der Schüler der Lehre nicht gewachsen ist.

Er ist es, der in Sinnlosigkeit, inNihilismus verfällt. »Zu viel klärte sichmir auf: nun geht

es mich nichts mehr an. Nichts lebt mehr, das ich liebe – wie sollte ich nochmich selber

lieben?«46

Was Nietzsche schildert, ist die Orientierungslosigkeit dessen, dem alles gleich ge-

worden ist, weil er die Kritik der Werte mit ihrer Abschaffung verwechselt. Von dieser

Warte aus, ist Nietzsche eben Teil der Moderne, die die Reaktion so verabscheut. Die

Orientierungslosigkeit nimmt sogleich die Form einer Nostalgie der verlorenen Heimat

an, die im Politischen so zerstörerische Effekte entfalten wird: »Wo ist – mein Heim?

Darnach frage und suche und suchte ich, das fand ich nicht.«47 Diese Frustration des

Epigonen, dem die Medizin zu stark war und der sich nach einer endgültig verlorenen

Ursprünglichkeit zurücksehnt, sie kannwohl nicht anders als in einen geistlosen Bruta-

lismus umschlagen und in ein Verlangen, sich lieber aller Freiheit und Eigenverantwort-

43 Ebd. 179.

44 Zarathustra. 509–512.

45 Ebd. 510.

46 Ebd. 511.

47 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

lichkeit zubegebenundsich restlos zuunterwerfenals das Irrennoch länger zuertragen.

So gelangt Nietzsche dazu, mit Zarathustras Schatten genau das zu beschreiben, dem

die Reaktionäre reihenweise erlegen sind: die Verlockung des Faschismus. Zarathustra

spricht zu seinem Schatten:

Deine Gefahr ist keine kleine, du freier Geist undWanderer! […] Solchen Unsteten, wie

du, dünkt zuletzt auch ein Gefängnis selig. […] Hüte dich, dass dich nicht amEnde noch

ein enger Glaube einfängt, ein harter, strenger Wahn! Dich nämlich verführt und ver-

sucht nunmehr jegliches, das eng und fest ist.48

48 Ebd. 512.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007 - am 14.02.2026, 09:55:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

