3. Solidarité de fait und solidarité devoir
im franzosischen Solidarismus

3.0 EINLEITUNG: REPUBLIKANISMUS OHNE THEORIE?

Mit dem Ende der friihsozialistischen Aufbriiche des Jahres 1848 sollte das Thema
der Solidaritit in der franzdsischen Offentlichkeit wieder in die Defensive geraten.
In den folgenden Jahrzehnten spielte es weder in der politischen Publizistik noch in
der universitdren Philosophie eine nennenswerte Rolle. Auguste Comtes Bemiihun-
gen um die Entfaltung einer soziologischen Solidaritétstheorie blieben hier weithin
resonanzlos. Und auch die kurzlebige Pariser Commune vom Frithjahr 1871, die
sich vor allem an den Ideen des mutuellisme Proudhons und dessen antietatistischen
Tendenzen orientierte, sollte daran nichts dndern. Denn insbesondere die franzosi-
schen Bauern und Kleineigentiimer fiirchteten zwar durchaus die restaurativen
Krifte der Monarchie, mindestens ebenso sehr aber die Gefahren einer sozialisti-
schen Revolution und eines vollstdndigen Umsturzes der bisherigen Eigentumsver-
héltnisse.

Vor diesem Hintergrund hat die ebenso schnelle wie blutige Niederschlagung
der Commune durch die Truppen Adolphe Thiers’, der nach der Niederlage bei Se-
dan im September 1870 zum ersten Préasidenten der Dritten Republik gewédhlt wor-
den war, das Ansehen der Republik in der Bevolkerung deutlich gestarkt, »in der
Folgezeit die erstaunlich schnelle Republikanisierung der Provinz erleichtert und
den Ubergang vieler Konservativer von der Monarchie zur Republik erméglicht«’.
Diese wurde nun »erstmals als moglicher Ordnungsfaktor gesehen«’, auch wenn die

1 Rudolf von Albertini, Frankreich: Die Dritte Republik bis zum Ende des Ersten Weltkrie-
ges (1870-1918), in: Handbuch der européischen Geschichte, Bd. 6, Stuttgart: Klett 1973,
231-268 [im Folgenden: von Albertini 1973], 235.

2 Charlotte Tacke, Von der Zweiten Republik bis zum Ersten Weltkrieg, in: Ernst Hinrichs
(Hg.), Kleine Geschichte Frankreichs, Stuttgart: Reclam 1994, 311-360 [im Folgenden:
Tacke 1994], 335.

ttps://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. [



https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Mehrheit im Parlament nach wie vor antirepublikanisch gesinnt war. Mit dem
Wahlsieg der geméBigten Republikaner von 1879 begann dann die Zeit der soge-
nannten >opportunistischen Republik¢ (1879-1899), bevor das Ende der Dreyfus-
Affire den Ubergang von der zwanzigjihrigen Herrschaft der geméBigten Republi-
kaner zur Herrschaft der kleinbiirgerlich-sozialreformerisch gepragten >Radikalso-
zialistens, die Zeit der >radikalen Republik< (1899-1914), einleiten sollte.

Die scharfe Absage an Monarchie und Katholizismus als den Kriften des an-
cien régime sowie das laizistisch angeschérfte Bekenntnis zu Fortschritt und Wis-
senschaft standen im Zentrum des republikanischen Selbstverstdndnisses und der
politischen Kdmpfe jener Zeit. Republikanismus war hier gleichbedeutend mit Anti-
klerikalismus und strenger Verpflichtung auf ein szientistisch-rationales Weltbild.
Auch die philosophische Suche nach den bisher fehlenden Quellen der politisch-
moralischen Stabilitdt der Republik stand dementsprechend in der Pflicht, sich nicht
spekulativ und metaphysisch, sondern strikt sozialwissenschaftlich auszuweisen.
»This trend, perhaps the major one in nineteenth-century French thought, led irre-
sistibly to the rise of social-scientific political thought.«’

Als zentrale wissenschaftliche Bezugsdisziplin hatte dabei insbesondere die
Biologie, die wie keine andere Disziplin die neuen Theorien der organischen und
sozialen Evolution, »the principal novelty of nineteenth-century thought«, zu inspi-
rieren vermochte, »a predominant influence on social scientific thought«; und dem-
entsprechend spielte in jener Zeit die bereits von den Biosoziologen der Jahrhun-
dertmitte betriebene Suche nach den »biological foundations of politics« eine fun-
damentale Rolle (Logue 1983, 96). Dabei war man sich allerdings bewusst, dass
man mit einer allein »wissenschaftlich¢, d.h. biologisch-soziologisch ansetzenden
Theorie des Politischen sehr schnell »to clearly antiliberal conclusions« kommen
wiirde (ebd.), sodass auch die rationalistisch-individualistischen Traditionen der
franzosischen Aufklarungsphilosophie zu beriicksichtigen seien, um der Dritten
Republik auf laizistisch-wissenschaftlicher Grundlage ein tragfdhiges Fundament in
Aussicht stellen zu kénnen. Was sozialphilosophisch auf der Agenda stand, war in
der Tat »to bring to birth the new social scientific liberalism« (ebd., 98).

Von besonderer Relevanz waren in dieser Zeit deshalb der an Kant und die Tra-
ditionen der Aufklarungsphilosophie angelehnte néo-criticisme des aus Montpellier
stammenden Philosophen Charles Renouvier zum einen und der philosophische Po-
sitivismus des Comte-Schiilers und Pariser Freimaurers Emile Littré zum anderen.’

3 William Logue, From Philosophy to Sociology. The Evolution of French Liberalism
1870-1914, DeKalb I1.: Northern Illinois University Press 1983 [im Folgenden: Logue
1983], 97.

4 Vgl. zu Renouvier u.a. John A. Scott, Republican Ideals and Liberal Traditions in France
1870-1914, New York: Columbia University Press 1951 [im Folgenden: Scott 1951], 52-
86; zu Littré ebd., 87-117. Zur geistigen Situation dieser Zeit insgesamt Laurent Dobu-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 147

In ihren ebenso einflussreichen wie polarisierenden Arbeiten artikuliert sich jene
grundsétzliche Spannung zwischen der philosophisch-abstrakten Freiheitstradition
der Aufkldrung und der neuen sozialwissenschaftlichen Freiheits- und Autonomie-
skepsis, deren Uberwindung Alfred Fouillée sein gleichermaBen >philosophisch¢
wie »soziologisch« ausgerichtetes Lebenswerk widmen sollte. Denn Fouillée war
ohne Frage »the man who most clearly grasped this necessity to bridge the gap
between the philosophical tradition and the scientific spirit of the age« (ebd., 131).

Fouillée gab damit das sozialphilosophische Thema vor, das fiir die Suche nach
dem politisch-moralischen Selbstverstdndnis einer sdkularen Republik im Verlauf
des 19. Jahrhunderts von schlechthin konstitutiver Bedeutung werden sollte; ein
Thema, an dem sich in der Zeit der >radikalen Republik< dann auch und vor allem
die Solidaristen abarbeiten sollten. Hier sind neben Fouillées Ansatz einer nach-
idealistischen Sozialphilosophie der Solidaritit (3.1) insbesondere die Anregungen
und Theoriebemiithungen von Charles Gide und Léon Bourgeois zu nennen. Gide
gab den solidaristischen Aufbriichen der Jahrhundertwende eine sozialokonomisch-
genossenschaftstheoretische Fassung und stellte der liberalen Schule der National-
o6konomie energisch eine postliberale école de la solidarité entgegen (3.2), wihrend
Bourgeois eine gleichermafien vertragstheoretisch-liberal wie solidaritéitstheore-
tisch-postliberal inspirierte politische Theorie der ungleich anfallenden dette sociale
und des riickwirkend abzuschlieBenden quasi-contrat d’association entwickelte, die
der franzosischen Republik erstmals die Moglichkeit erdffnete, sich nicht nur als 1i-
beraler Rechtsstaat, sondern auch als demokratischer Wohlfahrtsstaat zu entwerfen
(3.3).

In der Zeit der république radicale stand damit gewissermalien eine eigenstin-
dige sozialphilosophische Gesellschaftsdoktrin zur Verfiigung, die der franzosi-
schen Nation einen sozialreformerischen »Dritten Weg« jenseits des als ungeniigend
erkannten orthodoxen Wirtschaftsliberalismus und des als umstiirzlerisch gefiirchte-
ten marxistischen Sozialismus in Aussicht stellte. Auf diesen Entwurf verpflichtete
sich in besonderer Weise der 1901 »als biirgerlich linksdemokratische Partei« (Ta-
cke 1994, 343) gegriindete Parti radical et radical-socialiste, der schon 1902 iiber
200 Sitze im Abgeordnetenhaus erringen konnte, damit zur »dominant parliamen-
tary group« (Scott 1951, 157) avancierte und sich dabei vor allem auf das um die

zinskis, Defenders of Liberal Individualism, Republican Virtues, and Solidarity. The For-
gotten Intellectual Founding Fathers of the French Third Republic, in: European Journal
of Political Theory 7 (2008), 287-307 [im Folgenden: Dobuzinskis 2008], der sich vor al-
lem auf die 1870er Jahre konzentriert und neben Littré und Renouvier u.a. auch auf Al-
fred Fouillée zu sprechen kommt. Auch fiir Dobuzinskis geht es bei den Bemiihungen
dieser Theoretiker um »the creation of a new social science applicable to public policy,

um die »expression of the new liberal democratic credo« (ebd., 289 u. 290).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Jahrhundertwende noch zunehmende franzésische Kleinbiirgertum stiitzte.” Er stand
damit trotz seiner neuen Sensibilitét fiir die immer drdngenderen Probleme der >so-
zialen Frage< und der in jeder Hinsicht ungesicherten Lebensverhiltnisse der Arbei-
terschaft noch immer in der sozio6konomischen Kontinuitét der frithen Dritten Re-
publik, die sich seit den 1870er Jahren als politisches Projekt der classes moyennes
etabliert hatte und dazu neigte, einzig »in der kleinbiirgerlichen Lebensform den
Ausdruck einer spezifisch franzdsischen, demokratisch-humanitaren Haltung zu se-
hen« (von Albertini 1973, 252).

Diese Orientierung der franzosischen Radikalsozialisten und ihrer Sozialpolitik
an den Mittelschichten diirfte — neben der Tatsache, dass sich die Industrialisie-
rungsprozesse in Frankreich wesentlich langsamer vollzogen als etwa in England
und Deutschland — entscheidend dazu beigetragen haben, dass es in Frankreich
»erst relativ spit und in begrenztem Umfang« (Tacke 1994, 354) zu sozialpoliti-
schen Maflnahmen und zur Formierung eines état providence gekommen ist, wobei
die Dritte Republik auch hier »den Prinzipien der staatlichen Zuriickhaltung gegen-
iiber Privatinteressen und der 6ffentlichen Sparsamkeit so stark verpflichtet [blieb],
dass fiir staatliche Sozialversicherungen gegen Altersarmut und Krankheit in der
Art des deutschen Nachbarn sehr wenig Interesse bestand«’. So blieb die franzosi-
sche Dritte Republik »in ihrer Sozialgesetzgebung hinter dem kaiserlichen Deutsch-
land und dem England Lloyd Georges’« (von Albertini 1973, 254) deutlich zuriick;
und auch die bemerkenswerten rechts- und sozialphilosophischen Aufbriiche des
franzosischen solidarisme der Jahrhundertwende sollten daran nichts dndern, son-
dern tliberraschend schnell wieder in Vergessenheit geraten.

5 Im Frankreich der Jahrhundertwende konnte man »von einer Arbeiterklasse als einer sta-
bilen und homogenen Gruppe« (Tacke 1994, 352) noch kaum sprechen. Vielmehr »stieg
die Zahl der Biiro- und Handelsangestellten, die fiir 1881 bereits auf etwa 800.000 Perso-
nen geschitzt werden konnen. Daneben behaupteten sich etwa drei Millionen Kleinhdnd-
ler und Handwerker, die zwar iiber ein sehr geringes Einkommen verfiigten, aber durch
den Stolz auf ihre Unabhingigkeit deutlich von der Arbeiterschaft getrennt waren.« (ebd.,
355)

6  Hartmut Kaelble, Nachbarn am Rhein. Entfremdung und Anndherung der franzdsischen
und deutschen Gesellschaft seit 1880, Miinchen: Beck 1991, 98.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 149

3.1 EINE REPUBLIKANISCHE SOZIALPHILOSOPHIE
DER SOLIDARITAT: ALFRED FOUILLEE

Der driangenden Frage der Dritten Republik, ob und wie sich eine sozialphilosophi-
sche Perspektive entwickeln ldsst, die eine produktive »Versdhnung« zwischen der
philosophisch-kritizistischen und der naturalistisch-szientistischen Tradition des po-
litischen Denkens in Aussicht stellen kann, sollte ein Autor sein Lebenswerk wid-
men, dessen Bedeutung fiir die philosophischen Selbstverstindigungsdebatten des
franzosischen Republikanismus im spéten 19. Jahrhundert im Allgemeinen und fiir
den spiteren Siegeszug der solidaristischen Bewegung im Besonderen kaum iiber-
schitzt werden kann: Alfred Fouillée (1838-1912). Auch wenn es angesichts der
Vielschichtigkeit solidaristischer Ideen und Motive im Frankreich des spéten 19.
Jahrhunderts etwas vereinfachend sein diirfte, ihn schlicht zum »founder of French
solidarist philosophy« (Scott 1951, 159)l bzw. zum »eigentliche[n] Begriinder des
Solidarismus«’ zu erkldren,’ so kann Fouillée ohne Frage als der wichtigste sozial-
philosophische Vorldufer und Inspirator dieser Bewegung gelten, obwohl er selbst
an den vor allem im Paris der Jahrhundertwende stattfindenden Debatten, Kongres-
sen und Konsultationen ihrer Hauptakteure nie direkt beteiligt war.

Auch wenn Fouillée von daher nicht unmittelbar zur solidaristischen Bewegung
der Jahrhundertwende gerechnet werden kann, ldsst sich zumindest im Riickblick
sagen, dass die Theoriegeschichte des franzosischen Solidarismus nicht erst in den
1890er Jahren, mit Autoren wie Charles Gide und Léon Bourgeois, sondern schon

1 Jack Ernest S. Hayward, Solidarity and the Reformist Sociology of Alfred Fouillée, in:
The American Journal of Economics and Sociology 22 (1963), 205-222 u. 303-312 [im
Folgenden: Hayward 1963], 206 bezeichnet diese Einschidtzung zu Recht als eine »gross
oversimplification«. Dobuzinskis 2008, 299 lésst die Frage offen: »Wether he was in fact
»the founder of French solidarist philosophy«< remains an open question, but it is certain
that he helped to move the debate forward by firmly linking the future of sociological
research to the concept of solidarity.«

2 So etwa Dieter Grimm, Solidaritdt als Rechtsprinzip. Die Rechts- und Staatslehre Léon
Duguits in ihrer Zeit, Frankfurt/M.: Athendum 1973, 38. Grimm widmet der Sozialphilo-
sophie Fouillées hier allerdings nur einen knappen Absatz.

3 Hier wire etwa auch die im Jahr 1880 — und damit zeitgleich mit Fouillées fiir den soli-
darisme so grundlegender Schrift La science sociale contemporaine — erschienene um-
fangreiche Dissertation des Psychologen Henri Marion mit dem Titel De la solidarité
morale. Essai de psychologie appliquée (Paris: Germer Bailliére) zu nennen, die ebenfalls
zu den Quellgriinden des solidarisme zu rechnen ist, auch wenn es hier, anders als bei
Fouillée, nicht im engeren Sinne um gesellschaftstheoretische und sozialpolitische Fra-

gestellungen geht.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

in den spéten 1870er Jahren begann. Denn bereits zu dieser Zeit entwickelte Fouil-
lée zentrale Theoriestiicke des franzdsischen Solidarismus, der zum Zeitpunkt sei-
nes Todes, im Jahr 1912, »the status of the official social creed of the Third Repub-
lic« (Hayward 1963, 311) erreicht haben sollte.”

Alfred Fouillée, dessen umfangreiches Schrifttum in Deutschland heute kaum
bekannt ist und offensichtlich auch in Frankreich nur wenig Beachtung findet’, ge-
hort ohne Frage zu den prominentesten republikanischen Sozialphilosophen im
Frankreich der frithen Dritten Republik.® Auch wenn er aus gesundheitlichen Griin-
den auf eine akademische Laufbahn verzichten musste und deshalb nie eine eigene
moralphilosophische Schule begriinden konnte, hat er mit seinen zahlreichen Bii-
chern, die oft mehrere Neuauflagen erlebten, ein umfangreiches Werk geschaffen,
das im deutschen Sprachraum kaum gewiirdigt, geschweige denn griindlich auf-
gearbeitet und systematisch dargestellt worden ist.”

4 Scott, der den Schriften Fouillées — deutlich iibertreibend — »an undisciplined abundance,
a tiresome repetition, a diffuseness of ideas and a lack of systematic exposition« attestiert,
betont zu Recht, Fouillée sei »the first man to bring together and to discuss exhaustively
the principal elements out of which later developed the mature doctrine of solidarité«
(Scott 1951, 160; Herv. 1.0.).

5 So notiert der bekannte Pariser Ideenhistoriker Claude Nicolet: »Sein Werk und seine
Person werden heute zu Unrecht vernachldssigt.« (Claude Nicolet, L’idée républicaine en
France (1789-1924), Paris: Gallimard 1982, 491) Auch Jean-Fabien Spitz, Le moment
républicain en France, Paris: Gallimard 2005 [im Folgenden: Spitz 2005] erklart, die Se-
kundérliteratur zu Fouillée »erscheint sehr begrenzt« (ebd., 486). Sein ausfiihrliches Ka-
pitel zu Fouillée (vgl. ebd., 111-178) ist denn auch vor allem als paraphrasierende Nach-
erzihlung angelegt und enthélt kaum zeit- und theoriegeschichtliche Einordnungen. Auch
Blais 2007, 169-175 bietet ein knappes Kapitel, in dem die zentralen Inhalte der Sozial-
philosophie Fouillées kurz referiert werden. Vgl. einfithrend zu Fouillée auch Michael C.
Behrent, Pluralism’s Political Conditions: Social Realism and the Revolutionary Tradi-
tion in Pierre Leroux, P.-J. Proudhon and Alfred Fouillée, in: Julian Wright/Hugh Stuart
Jones (Hg.), Pluralism and the Idea of the Republic in France, New York: Palgrave Mac-
millan 2012, 99-121, bes. 112-118.

6 Vgl. zur Biographie Kristin A. Sheradin, Reforming the Republic: Solidarism and the
Making of the French Welfare State 1871-1914, PhD Diss., University of Rochester, New
York 2000 [im Folgenden: Sheradin 2000], 24-28. Die Autorin orientiert sich weitgehend
an einer unverdffentlichten und iiber deutsche Bibliotheken kaum zugénglichen Arbeit
von Robert Good, The Philosophy and Social Thought of Alfred Fouillée, PhD Diss.,
McGill University 1993.

7  Der folgende Abschnitt kann und will in keiner Weise den Anspruch erheben, dieses De-
siderat ausgleichen zu kénnen. Ziel ist lediglich ein orientierender Uberblick iiber einige

zentrale Theoriemotive Fouillées, sofern sie fiir die Profilierung solidaristischen Denkens

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 151

Fouillée wurde 1838" im westfranzosischen La Pouéze (Maine-et-Loire) in pre-
kéren Verhiltnissen geboren und hat als einziger seiner neun Geschwister iiberlebt.
Sein friih verstorbener Vater betrieb einen kleinen Schiefer-Steinbruch, allerdings
mit wenig Erfolg, was seinem Sohn Alfred den erhofften Besuch der Ecole Norma-
le Supérieure unmoglich machte. Zudem litt Fouillée seit seiner Jugend an Lungen-
problemen, spéter auch an einer schweren Netzhautschddigung, die ihm fast das
Augenlicht gekostet hitte. Dennoch erhielt er schon mit neunzehn Jahren die licen-
ce, um an verschiedenen /ycées und colleges Logik und Rhetorik zu unterrichten.
Als Autodidakt errang er 1864 bei den nationalen Examen zur Zulassung zum Uni-
versititsstudium den ersten Platz, was ihn unter den prominenten Intellektuellen
Frankreichs schlagartig bekannt machte. In den Jahren 1867 und 1869 nahm er an
den angesehenen Wettbewerben der Académie des sciences morales et politiques
teil und wurde hier fiir die besten Manuskripte zu Platon und Sokrates ausgezeich-
net. Darauthin erhielt er 1869 eine Professur in Bordeaux, wo er trotz seiner ge-
sundheitlichen Probleme eine lateinische und franzdsische Fassung seiner Doktor-
these verfasste, in der er sich mit der aktuellen sozialphilosophischen Kontroverse
zwischen Positivisten und Idealisten beschiftigte, die ihm als Neuauflage des alten
Streits zwischen Freiheit und Determinismus erschien. Die 1871 der Faculté des
lettres de Paris’ unter dem Titel La liberté et le déterminisme vorgelegte Dissertati-
onsschrift sorgte fiir erhebliches Aufsehen. Fouillées eloquentes Pliddoyer fiir die
Freiheit, seine emphatische Verteidigung des Republikanismus und nicht zuletzt die
Prasenz von Léon Gambettam, der bei der o6ffentlichen Disputation im Publikum
safl und dem jungen Gelehrten anschlieBend einen Platz im Unterhaus des Parla-
ments anbot sowie eine groBe politische Karriere in Aussicht stellte,'" 16ste in der
rechtsgerichteten Presse scharfe Angriffe gegen den jungen Philosophen aus. Diese
wiederum fithrten dazu, dass in den Zeitungen der Hauptstadt eine hitzige Debatte
um den Stellenwert republikanischer Freiheitsrechte ausbrach.

Fouillée verzichtete jedoch auf die Politik und tibernahm stattdessen eine Lehr-
tatigkeit als maitre de conférences fiir Philosophie an der Ecole Normale Supérieu-

relevant sind. Ich habe mich dazu neben dem Aufsatz von Hayward 1963 und den Fouil-
1ée-Skizzen bei Scott 1951, 159-169, Logue 1983, 129-150 und Spitz 2005, 111-178 vor
allem auf das vorziigliche Fouillée-Kapitel in Sheradin 2000, 23-90 bezogen.

Spitz 2005, 463 nennt irrtiimlich 1836 als Geburtsjahr.

So Sheradin 2000, 26; Scott 1951, 160 nennt das Jahr 1872.

10 Léon Gambetta hatte im September 1870 gemeinsam mit Jules Favre in Paris die Dritte
Republik ausgerufen und gehorte zu jener Zeit zu den prominentesten Anfithrern der
kleinen republikanischen Minderheit im {iberwiegend monarchistisch ausgerichteten Par-
lament.

11 »You could lead the entire Chamber<, Gambetta purportedly told the young philoso-
pher.« (Sheradin 2000, 26)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

re, wo er sich mit seinem Enthusiasmus und seiner Eloquenz hohe Sympathien er-
warb, bevor er diese Tétigkeit wegen seines schlechten Gesundheitszustandes schon
1879 aufgeben musste. Im Alter von 41 Jahren zog er mit Augustine Tuillerie, "
seiner langjéhrigen Lebensgeféhrtin und spdteren Ehefrau sowie deren Sohn, dem
Philosophen Jean-Marie Guyau, nach Menton, in das mildere Klima der Riviera, wo
er bis zu seinem Tod nahezu jdhrlich ein neues Buch verfasste. Seine insgesamt 34
Monographien'* sowie seine zahlreichen Aufsitze und Artikel in Fach- und Publi-
kumszeitschriften zeugen von der enormen Produktivitit eines republikanischen
Rechts-, Moral- und Sozialphilosophen, der sich inmitten der weltanschaulichen
Konfliktlagen seiner Zeit positionierte und Ausschau nach einer republikanischen
Sozialphilosophie hielt, die sich jenseits von Individualismus und Kollektivismus
verorten konnte und auf diese Weise dazu beitragen sollte, den unproduktiven
Grundsatzstreit zwischen Liberalen und Sozialisten zu tiberwinden.

Im Folgenden will ich zunéchst die angesichts ihrer deutlichen Nihe zu pragma-
tistischen Denkmotiven heute wieder besonders aktuell anmutende sozialpsycholo-
gische Grundlegung der Fouilléeschen Sozialphilosophie zur Sprache bringen
(3.1.1). Im Anschluss daran wird dann Fouillées rechtstheoretischer Versuch einer
an der Idee eines organisme contractuel ankniipfenden »Versohnung< von kontrak-
tualistischen und organologischen Denktraditionen nachgezeichnet (3.1.2), mit der
sich bereits erste aussichtsreiche Versuche zur Skizzierung des Normativitétsprofils
eines sikularen und demokratischen Wohlfahrtsstaates verbinden (3.1.3).

3.1.1 Idées-forces: Eine sozialpsychologische Grundlegung

Fouillée hatte im Jahr 1878 eine umfangreiche rechtsphilosophische Studie unter
dem Titel L idée moderne du droit vorgelegt, in der er mit Blick auf die Entwick-
lungen in Deutschland, England und Frankreich nach Perspektiven einer zeitgema-
Ben Theorie des Rechts, der Gerechtigkeit und der gleichen Freiheitsrechte aller
suchte. Bereits im Vorwort notiert er knapp und prézise die neue Problemlage, die
sich aus seiner Sicht fiir die Rechtsphilosophie mit unerbittlicher Dringlichkeit
stellt: »In Deutschland ist mit Kant und seinen Nachfolgern, in Frankreich mit

12 So Sheradin 2000, 27; Scott 1951 gibt das Jahr 1875 an.

13 Unter dem Pseudonym G. Bruno verdffentlichte sie mehrere einflussreiche Schulbiicher
zur Moralerziehung in der Grundschule, die wesentlich zur Popularisierung der Rede von
der Solidaritét beitragen sollten (vgl. Serge Audier, La pensée solidariste. Aux sources du
modele social républicain, Paris: Presses universitaires de France 2010 [im Folgenden:
Audier 2010], 9).

14 Diese Zahl nennen Hayward 1963, 205 und Sheradin 2000, 24.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 153

Comte und den Positivisten und in England mit Bentham, Stuart Mill, Spencer und
Darwin alles in Frage gestellt worden«'’; und die iiberkommenen Glaubens- und
Morallehren hitten dieser modernen Kritik, die ihnen im Namen der Wissenschaft
jede apparance mystique genommen habe, nichts entgegenzusetzen. »Die alten
Vorstellungen von Gott, von der Seele, vom freien Willen, vom »>Guten an sich< und
von einer >absoluten Pflicht«« (Fouillée 1883b, I) stiinden damit vor der histori-
schen Alternative, entweder zu verschwinden oder sich grundlegend zu transformie-
ren. In dieser Situation sah Fouillée die Hauptaufgabe der Philosophie in der Kla-
rung der Frage, ob es in wissenschaftlich redlicher Weise moglich sei, eine neue
Rechtstheorie zu konstruieren, die die beiden kontraren Theorietraditionen des idea-
listischen und des naturalistischen Denkens miteinander >verséhnen«< kann. Und da-
bei hélt er gerade die franzdsische Nation — im Unterschied zur deutschen école de
la force und zur englischen école de l'intérét — in besonderer Weise fiir berufen,
eine demokratisch-rationale Theorie des Rechts a la fois naturaliste et idéaliste zu
entwickeln, die sich der republikanischen Trias von Freiheit, Gleichheit und Brii-
derlichkeit verpflichtet und damit den anderen Volkern Europas voranzugehen
vermag.

Frankreichs historische Mission: Eine Haltung des skeptischen Zweifels

Fouillée sieht Frankreich als nation démocratique in der historische Mission, den
bisherigen Rechtstheorien, etwa der école théologique, der théorie utilitaire und
nicht zuletzt der école aristocratique von Ernest Renan'®, energisch das ideal dé-
mocratique entgegenzustellen.'” Denn Frankreich sei »das einzige Land, in dem
sich die aktiven und arbeitenden Klassen um die moralische Legitimitéit der Regie-
rung kiimmern, indem sie rationale und rechtmafBige Institutionen einfordern«
(Fouillée 1883b, 403). Fouillée lehnt dabei — &hnlich wie zuvor Auguste Comte —
die verschiedenen Naturrechtslehren der écoles ontologiques des 18. Jahrhunderts
als unzureichend ab, denn diese hitten ihre normativen Ideale nicht aus wissen-
schaftlicher Erkenntnis und dem Ethos der Demokratie bezogen, sondern aus einer

15 Alfred Fouillée, L’idée moderne du droit en Allemagne, en Angleterre et en France
(1878), 2., durchges. und erw. Aufl., Paris 1883 [im Folgenden: Fouillée 1883b], I.

16 Zur politischen Theorie von Ernest Renan vgl. die Zusammenstellung einschlégiger Pas-
sagen aus seinem Schrifttum in Rudolf von Albertini, Freiheit und Demokratie in Frank-
reich. Die Diskussion von der Restauration bis zur Résistance, Freiburg i.Br.-Miinchen:
Alber 1957, 229-237.

17 In diesem Zusammenhang sollte Fouillée spéter (im Jahr 1903) auch den Ausgang der
Dreyfus-Affére als Beleg fiir den franzdsischen Sinn fiir Gerechtigkeit und die Hingabe
an den Wert individueller Humanitit werten (vgl. Sheradin 2000, 49).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Metaphysik, die den heutigen Wissenschaftsstandards nicht zu entsprechen verma-
ge. Zur philosophie traditionelle des 18. Jahrhunderts notiert er dementsprechend:
»Sie sprach endlos vom Naturrecht, und dabei wire es notwendig gewesen, vom
idealen Recht zu sprechen, denn die Natur kennt das Recht nicht; das Recht er-
scheint nur in den Gedanken der Menschen.« (ebd., 385; Herv. i.0.)

Als zentrale moraltheoretische Herausforderung seiner Zeit diagnostiziert Fouil-
lée in seiner erstmals 1883 erschienenen Schrift Critique des systémes de morale
contemporains deshalb die fundamentale Fragilitit sdamtlicher >Moralsystemes,
seien sie moderner oder vormoderner Herkunft:

»[...] kein Prinzip scheint noch solide gefestigt oder wenigstens in sich ausreichend zu sein,
nicht das des Eigeninteresses, nicht das des allgemeinen Nutzens, nicht das der universellen
Evolution, nicht der »Altruismus< der Positivisten, nicht das Mitleid und das neue Nirvana der
Pessimisten, nicht der Imperativ der Kantianer, nicht das transzendente, an sich seiende Gute
der Spiritualisten; die Moral des freien Willens und der freien Verpflichtung scheinen beinahe
zu verschwinden, um der >Physik der Sitten< Platz zu machen, sei sie individuell oder sozial.
Man hat friiher eindringliche Seiten geschrieben, um zu zeigen, wie die religiosen Dogmen
zugrunde gehen; man konnte heute noch eindringlichere iiber ein weitaus wichtigeres Pro-

blem schreiben: Wie die moralischen Dogmen zugrunde gehen. «*

Um aus dieser allgemeinen Krise der moralischen Systeme herauszufinden, fordert
Fouillée die methodische Haltung eines skeptischen Zweifels, die sich zunéchst
einmal vorbehaltlos zu den begrenzten Erkenntnismoglichkeiten der menschlichen
Vernunft bekennt. Fouillée weist alle Letztbegriindungs- und Letzterkenntnisan-
spriiche strikt zuriick, seien sie materialistisch-naturalistischer oder idealistisch-
spiritualistischer Art. Jeder moraltheoretische Absolutismus, der vorgibt, das »Gute
an sich« — »Vergniigen fiir die einen, Essenz und Géttlichkeit fiir die anderen«
(Fouillée 1883a, XI) — zu kennen, scheitert fiir ihn am »Prinzip der Relativitit der
Wissenschaft, {iber das sich alle wahrhaft wissenschaftlichen Systeme der Philoso-
phie einig sind« (ebd., 389).

Vor diesem Hintergrund beschéftigt sich Fouillée mit den neueren Moralent-
wiirfen, insbesondere mit den einflussreichen Konzepten der morale de [’évolution
et du darwinisme und der morale kantienne."® Die kantische Moral, die ihren méich-

18 Alfred Fouillée, Critique des systémes de morale contemporains, Paris: Alcan 1883 [im
Folgenden: Fouillée 1883a], V; Herv. i.0.

19 Die einzelnen Kapitel dieser Studie widmen sich u.a. der moral évolutionniste, der moral
positiviste, der moral kantienne et néo-kantienne, der moral pessimiste Arthur Schopen-
hauers, der moral esthétique et mystique und der moral theologique. Von besonderer Re-

levanz fiir seine eigene Position sind dabei die Auseinandersetzungen mit den Moralkon-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 155

tigsten Fiirsprecher im damaligen Frankreich in Charles Renouvier und seinem néo-
criticisme gefunden hatte,20 und die evolutionistische Moral eines Herbert Spencer,
die in Frankreich seit Mitte der 1870er Jahre fiir Furore sorgte,” gelten Fouillée
zwar jeweils als legitim und unverzichtbar; sie leiden fiir ihn jedoch gleichermafen
an einem »gewissen transzendenten Dogmatismus« (ebd.). Beide Moralentwiirfe
implizieren nédmlich, so Fouillée, einen moralischen Dogmatismus, der »die Wirk-
lichkeit eines iiber der physischen und psychischen Ordnung stehenden Prinzips«
(ebd., 389f.; Herv. i.0.) behaupte, diese Wirklichkeit in den wissenschaftlich tiber-
priifbaren Wissensbestdnden und Erfahrungswerten der Menschen aber nicht nach-
weisen konne. Bei Spencer und den Evolutionisten dul3ere sich dies in einem Dog-
matismus der Natur aus physischen Griinden, bei Kant und Renouvier in einem
Dogmatismus des >kategorischen Imperativs< aus moralischen Griinden. Absolute
Wahrheitsanspriiche dieser Art aufzustellen, widerspricht fiir Fouillée aber schlicht
den restringierten Bedingungen wissenschaftlicher Wahrheitsfindung.

Fouillée sucht deshalb nach einem moraltheoretischen Ansatz, der es ihm er-
laubt, den Rekurs auf letztgiiltige Wahrheiten und Prinzipien, seien sie naturalisti-
scher oder metaphysischer Art, hinter sich zu lassen, ohne dadurch einem morali-
schen Relativismus das Wort reden zu miissen. Gegen den >intellektuellen Stolz¢
idealistischer und naturalistischer Moralsysteme® pladiert er fiir eine moraltheore-

zeptionen des evolutionistischen Naturalismus (Fouillée 1883a, 3-38) und der idealisti-
schen Moraltheorie Kants (ebd., 127-241).

20 Vgl. zu Renouvier aus der jiingeren Literatur vor allem Blais 2007, 137-155.

21 Als in Frankreich Mitte der 1870er Jahre zeitnah Ubersetzungen der wichtigsten Schriften
Herbert Spencers erschienen, wurde es »possible to find the English thinker described as
»the greatest living philosopher« and to note in journals the multiplication of reviews of
and excerpts from his book. Nor is it difficult to document enthusiasm for his vision of
progressive social evolution, proceeding according to the operation of natural laws. For
many rationalists and anticlericals this was a welcome alternative to the old idea that his-
tory revealed a divine plan. Many commentators also linked the scope of Spencer’s ambi-
tious evolutionary philosophy to that of Comte and sometimes assumed that the father of
positivism must have influenced him, despite his repeated denials of this connection.«
(Clark 1984, 39) Spencer hat Arbeiten von Comte offensichtlich erstmals 1852 kennen-
gelernt, zwei Jahre nach der Verdffentlichung seiner Social Statics (vgl. ebd., 196).

22 In seiner Zuriickweisung dieses orgueil intellectuel greift Fouillée iibrigens explizit auf
die von ihm ansonsten wenig geschitzte katholische Theologie zuriick, fiir die dieser
Stolz bekanntlich »die erste der Hauptsiinden« (Fouillée 1883a, 395) sei. Scharf erklart er
im Vorwort seiner Schrift zu den »Moralsystemen¢, dreizehn Jahre nach der Unfehlbar-
keitserklarung des Ersten Vatikanischen Konzils: »Dies fiihrt dazu, dass die Zuschrei-
bung der Unfehlbarkeit sei es an einen Menschen, sei es an eine Kirche, zugleich die un-

geheuerlichste Sinnlosigkeit und die ungeheuerlichste Amoralitdt ist. Wenn die symbo-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

tische Bescheidenheit und legt jedem Einzelnen als moralische Handlungsmaxime
nahe: »Handle gegeniiber anderen Menschen nicht so, als ob du den Grund der
Dinge und des Menschen kennst, [...] betreibe keinen Absolutismus gegeniiber dei-
nen Mitmenschen; dogmatisiere nicht im Denken und Handeln.« (ebd., 394) Dieser
Dogmatisierungsverzicht hat fiir Fouillée aber keinerlei resignative Implikationen.
Er stellt viel eher eine Einladung zu einer neuen, demokratisch-egalitir orientierten
Moralitit auf sdkularer Grundlage dar, denn

»weil wir den Grund von allem nicht kennen, und folglich auch nicht den Grund des Guten an
sich, ist es irrational, so zu handeln, als hétten wir diesen Grund durchdrungen, als hétten wir
wissenschaftliche Gewissheit, dass etwa das Vergniigen, das Interesse oder die Macht
irgendwie absolute Dinge wéren, die letzte essentielle Realitét, das letzte Wort und das Ge-
heimnis der Existenz.« (ebd., 391; Herv. 1.0.)

Die gemeinsam geteilte und wechselseitig eingestandene Einsicht der Staatsbiirger
in die begrenzten Erkenntnisméglichkeiten ihrer Vernunft bildet fiir Fouillée inso-
fern die Grundlage eines neuen, des >echten Liberalismus< (libéralisme véritable);
und so schldgt er als Ausgangspunkt seiner Moraltheorie vor:

»Lasst uns die gemeinsame Begrenztheit unseres individuellen Bewusstseins und unserer
Wissenschaft durch die wechselseitige Begrenzung unserer Willen ausdriicken. Hier liegt die
logische Bedingung des Rechts, hier liegt der echte Liberalismus, durch den wir uns glei-

chermaflen vom metaphysischen wie vom moralischen Dogmatismus befreien.« (ebd., XI)

Vom »monde surnaturel« zum rsens immanent et expérimentals

Die Einsicht in das Unvermogen der menschlichen Vernunft, zu den letzten Wahr-
heiten und Urgriinden der Welt und des Menschen vorzudringen, ist fiir Fouillée
unter den Bedingungen demokratisch-egalitirer Gesellschaften selbst »eine der Be-
dingungen der Moralitit« (Fouillée 1883a, 389; Herv. i.0.). Denn in dem Male,
wie es gelingt, die Orientierung an solchen Absolutismen zu liberwinden, werde es
moglich, sich von der Suche nach absoluten und iiberindividuellen, jenseits der
konkreten Menschen und ihrer jeweiligen moralischen Uberzeugungen und Wahr-
nehmungen angesiedelten »>Wahrheiten< zu emanzipieren. Und damit werde der
Weg frei, sich in den Fragen der Moral und des Rechts an Erfahrung und Imma-

lisch dem Satan zugeschriebene Hauptsiinde der Stolz ist, der sich mit dem Absoluten
gleichsetzt und die Grenzen der Einsichtsfahigkeit missachtet, dann kann man sagen, dass
auf dieser Erde jeder Papst, jeder Despot, auch wenn es seinen Absichten nicht entspricht,
das treue Abbild des Satans ist.« (ebd., XIIf.; Herv. i.0.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 157

nenz, an »un sens immanent et expérimental« (ebd., 390) zu orientieren, der die
Tatsache unserer je eigenen Moralitit, unseres je eigenen moralischen Bewusstseins
zum Ausgangspunkt moraltheoretischer Bemiihungen erhebt.

Als »allgemeinstes und fundamentalstes Faktum der Erfahrung« gilt Fouillée
die Tatsache, dass wir ein Bewusstsein haben und darum wissen, dass dies die Be-
dingung jeder Wahrnehmung und Erfahrung ist, ebenso wie wir darum wissen, dass
auch alle anderen Individuen iiber ein solches Bewusstsein verfiigen.” Weil wir
aber um den Grund von allem und um den Grund des Guten an sich nicht verléss-
lich wissen konnen, konne und miisse an die Stelle derartiger Gewissheiten ein von
jedem Szientismus, von jeder Transzendenz und Metaphysik freies Prinzip egalita-
rer Reziprozitdt zwischen den Individuen treten, die sich wechselseitig als freie und
gleiche, mit moralischem Bewusstsein ausgestattete Personen wahrnehmen und
anerkennen. Der eigentliche Ort des moralischen Ideals miisse deshalb nicht in ei-
nem monde surnaturel, sondern dort gesucht werden, wo es wirklich angetroffen
und mit »wissenschaftlicher< Genauigkeit identifiziert werden konne: in der morali-
schen Selbsterfahrung der Menschen, so wie sie sich im Verlauf der Zivilisations-
geschichte der Menschheit entwickelt und herausgebildet habe (vgl. ebd., XIII).
Fouillée griindet seine Moraltheorie also weder auf idealistischen Deduktionen
noch auf den Erkenntnissen einer positivistischen Naturwissenschaft, sondern auf
einer sozialpsychologischen Interpretation der menschlichen Selbsterfahrung, wo-
bei sich diese immer erst in der Begegnung mit anderen ausbilde und in hohem Ma-
Be von sozialen und gesellschaftlichen Kontexten geprigt werde (vgl. ebd., IX).
Dementsprechend gelte: »Das Bewusstsein ist eigener Art« (ebd., IX; Herv. i.0.);
es ldsst sich nicht auf iibergeordnete metaphysische Instanzen zuriickfithren. Gegen
den abstrakten kantischen Dualismus von denkendem Subjekt und duBerer Welt
konnen moralische Ideale fiir Fouillée also nicht lénger als reine Verstandestatsa-
chen gelten. Sie sind vielmehr das Produkt menschlicher Empfindungen, Emotio-
nen und Wiinsche. Fouillée spricht hier von idées-forces, realen Bewusstseinskréf-
ten, die unser Denken, Fithlen und Handeln anleiten und motivieren; und die sich
als solche weder vollstidndig aus biologisch-physiologischen Phdnomenen ableiten

23 »Das allgemeinste und fundamentalste Faktum der Erfahrung besteht darin, dass wir ein
Bewusstsein haben [...]. Die Tatsache, Bewusstsein zu haben, bildet allein dadurch, dass
sie die allgemeinste Tatsache ist, die uniiberwindliche Grenze fiir alle anderen erkennba-
ren Tatsachen; sie ist die Bedingung jeder Erfahrung.« (Fouillée 1883a, 390) »Jedoch,
auch wenn wir in der Regel unser Bewusstsein nicht verlassen konnen, so kdnnen wir
doch in gewisser Weise unser personliches Bewusstsein verlassen, um eine Ausweitung
unseres Bewusstseins {iber uns selbst hinaus auf andere Bewusstseine hin zu erreichen. «
(ebd.; Herv. 1.0.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

lassen, wie die école naturaliste behaupte, noch als rational einsehbare Entitdten ei-
ner iibernatiirlichen Welt darstellen, wie es die école idéaliste zu tun pflege.”*

Zu den idées-forces gehodren fiir Fouillée vor allem das Streben nach individuel-
ler Freiheit und Wiirde. Aber auch der Wunsch nach Gleichheit und Gerechtigkeit,
die Suche nach dem Guten, der Sinn fiir das Wohlergehen seiner Mitmenschen und
die damit verbundene moralische Verpflichtung gegeniiber anderen gehoren fiir ihn
zu diesen treibenden Ideen, die jeder Mensch in sich verspiire und die auf existen-
tiellen Gefiihlen von Sympathie und Mitleid aufruhten. Weil sie sich Fouillée zu-
folge als Faktum menschlicher Selbsterfahrung, als Erfahrungstatsache unserer Le-
bensvollziige erschlieen, sind sie fiir ihn nicht transzendenten Ursprungs, sondern
»immanent und aus der Erfahrung entstanden« (ebd., IX):

»Es gibt in uns das Mitleid und die Sympathie, die Liebe, die Barmherzigkeit und die Giite.
[...] Wir fiihlen ein tiefes Band zwischen uns und allen Lebewesen oder, wenn man will, eine
Solidaritit; aber sie ist zundchst nur die des Lebens, nicht der Sensibilitit, des Denkens, des
reflektierten Willens.« (ebd., 392)

Und gerade das soziologische Faktum der zunehmenden >Solidaritiat des Lebensc,
d.h. der Interdependenz zwischen den Individuen, sollte fiir Fouillée den eigentli-
chen Ausgangspunkt seiner solidaristischen Sozialphilosophie bilden.

L’idée créatrice: Eine Verséhnung von Naturalismus und Idealismus

Selbstverstdndlich unterliegen auch die idées-forces fiir Fouillée — wie die evolutio-
nistische Schule nicht miide wird zu betonen — den biologisch-physiologischen Ge-
setzméBigkeiten der natiirlichen Evolution der Menschheit. Vernunft und Bewusst-
sein des Menschen sind auch fiir ihn keine >auBerweltlichen< Instanzen, sondern
Produkte der Evolutionsgeschichte der Menschheit. Allerdings dndert dies fiir ihn
nichts daran, dass das Proprium des Menschen gerade darin besteht, nicht durch
biologisch-physiologische GesetzméBigkeiten determiniert zu sein, sondern eben
von diesen idées-forces angetrieben zu werden: »Es ist dem Menschen eigentiim-
lich, durch Ideen bewegt zu werden, und nicht nur durch rein physische Kréfte oder
durch blinde Instinkte.«*

24 Vgl. Alfred Fouillée, L’évolutionnisme des idées-forces, Paris: Alcan 1890; Ders., La
psychologie des idées-forces, 2 Bde., Paris: Alcan 1893; Ders., La morale des idées-
forces, Paris: Alcan 1907.

25 Alfred Fouillée, La science sociale contemporaine, Paris: Hachette 1880 [im Folgenden:
Fouillée 1880], 386f.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 159

Das Konzept der idées-forces versteht sich dabei als »Verbindungsglied einer
zunehmenden Einheit von Ideal und Realitit« (Fouillée 1883a, 407), das es erlaube,
die beiden Doktrinen des idealistischen und des naturalistischen Denkens miteinan-
der zu >verséhnen«. Fouillée distanziert sich auf dieser Grundlage gleichermafBen
von der abstrakt-idealistischen Tradition der klassischen Moralphilosophie wie von
einem »mechanistischen Evolutionismus«”®, der den Bereich des Geistigen zu ei-
nem rein physiologischen >Epiphdnomen«¢ erkldrt und »mit Spencer und dessen
Schule in vorgeblich rein mechanischen, automatischen Vorgidngen die Erkldrung
der BewuBtseinstatsachen« (Fouillée 1907a, 40) sucht. Wenn, wie Fouillée schreibt,
»unsere heutigen Forscher« — gemeint ist vor allem die Spencer-Schule — gerne
verkiinden: »Du bist das Opfer einer Illusion, wenn du eine Handlung unter dem
Einfluf} einer Idee, eines Gefiihls, einer Wollung zu begehen glaubst; du héltst den
Reflex des Mechanismus fiir die Kraft« (ebd., 4), so laufe dies letztlich auf eine
»Theorie des automatischen Menschen« (ebd., 3) hinaus.”’ Fiir Fouillée schlieft
aber »die Materie, deren Entwicklung die Organismen erzeugt«, nicht nur Form und
Bewegung, sondern auch »etwas Psychisches, einen Keim der Empfindung und
Strebung« ein (ebd., 31); und deshalb sei es — wie es in der deutschen Ubersetzung
in etwas vitalistisch geratener Diktion heiflit — »an der Zeit, dal der mechanistische
Evolutionismus durch einen Evolutionismus mit psychischen Faktoren, Kraft-
Empfindungen, Kraft-Ideen und Kraft-Willen verdringt wird«**.

26 Alfied Fouillée, Der Evolutionismus der Kraft-Ideen. Autorisierte Ubersetzung nach der
4. Aufl. von Dr. Rudolf Eisler, Leipzig: W. Klinkhardt 1907 [im Folgenden: Fouillée
1907a], 3. Es handelt sich um eine Ubersetzung der erstmals 1890 erschienenen Schrift
L’évolutionisme des idées-forces. Eisler erklart im Vorwort zu diesem Band, Fouillée sei
»der bedeutendste Vertreter des idealistischen (oder ideal-realistischen) Evolutionismus
in Frankreich«, dessen Lehren viele Parallelen zu denen Wilhelm Wundts aufwiesen: »So
die Betonung des vollen Realitdtscharakters des Psychischen, die Hervorhebung der Ak-
tivitdt des Bewusstseins, die klare Erkenntnis des Willens als des innersten Triebwerkes
allen Seelenlebens [...].« (ebd., Vorwort, V)

27 Vgl. zum Theorem des »lebenden Automaten< Thomas H. Huxley, der mit seinem 1863
erschienenen Werk Evidence as to Man’s Place in Nature das erste groflere evolutions-
biologische Werk iiber den Menschen verfasst und damit die ersten erregten Salon-
Gespriche liber die Frage ausgelost hatte, ob der Mensch vom Affen abstamme. Wegen
seiner streitbaren Beitrdge in Offentlichen Diskussionsveranstaltungen wurde er spiter
auch als >Bulldogge Darwins«< bezeichnet.

28 Fouillée 1907a, 34; statt von Kraft-Ideen zu sprechen, erscheint eine Eindeutschung als
»Gedanken-Krifte« angemessener, wie sie z.B. R. W. Horn in seiner Ubersetzung von
Gide/Rist, Geschichte der volkswirtschaftlichen Lehrmeinungen, Jena 1913 vorschlagt
(vgl. ebd., 682).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Fiir die Aufgaben einer modernen Rechts- und Moralphilosophie ist es Fouillée
zufolge also durchaus hinreichend, mit der empirischen Beobachtung anzufangen,
dass alle Individuen mehr oder weniger deutlich von solchen idées-forces angetrie-
ben werden, einen entsprechenden Freiheitsdrang entwickeln und eine moralische
Verpflichtung zum Guten in sich verspiiren. Eine demokratisch-laizistische Moral
konne sich demnach getrost von den natur- bzw. vernunftrechtlich angelegten Mo-
ralentwiirfen der metaphysisch-idealistischen Schule ebenso verabschieden wie
vom szientistischen Naturalismus der Positivisten, der die Moral vollstédndig in Bio-
logie und Physiologie auflose. Denn beide Theorietraditionen unterschitzen Fouil-
lée zufolge zutiefst das moraltheoretische Potenzial des sentiment moral” und der
idées-forces als moralsoziologische Tatsachen sui generis, die sich in der menschli-
chen Selbsterfahrung zum Ausdruck bringen und sich weder in rein idealistischer
noch in rein naturalistischer Diktion angemessen auf den Begriff bringen lassen.

Fouillées Psychologie kann insofern mit dem Naturalismus gegen die idealisti-
schen Optimisten und mit dem philosophischen Idealismus gegen den naturwissen-
schaftlichen Pessimismus zu Felde ziehen. Denn gegen den szientistischen Natura-
lismus kann sie darauf beharren, dass im wissenschaftlichen Bemiihen um Weltver-
staindnis und Welterkldrung den konstruierend-kreativen Elementen menschlicher
Vernunfteinsicht und Verstandestitigkeit eine genuine Eigenstindigkeit zukommt,
weil man sie nicht zu reinen >Epiphdnomenenc« biologisch-physiologischer Entwick-
lungsprozesse erkldren kann. Und gegen den Dogmatismus einer idealistischen Phi-
losophie kann sie darauf insistieren, dass man heute, im Zeitalter wissenschaftlicher
Welterklarung, die Suche nach transzendenten Wahrheiten aufgeben und empiri-
sche Erfahrung als einzig zuverldssige Grundlage einer sidkular-laizistischen Moral
anerkennen miisse.

Dabei markieren fiir Fouillée gerade die Motive der Evolution und des Fort-
schritts den entscheidenden Unterschied zwischen der doctrine des idées-forces und
den moraltheoretischen Konzepten der idealistischen Tradition, wie sie sich etwa
im Cogito ergo sum des Descartes artikulieren. Weil Descartes unmittelbar vom
Denken zum Sein, vom Subjekt zum Objekt, von der Idee zur Realitdt habe kom-
men wollen, fehle ihm genau das »Verbindungsglied zwischen der Idee und ihrem
Objekt« — eben das der idées-forces menschlicher Selbstwahrnehmung, die nicht
statisch in sich ruhe, sondern zur Tat dringe, zur »Aktion, durch die die Idee ihr
Objekt selbst verwirklicht und somit zu einer produktiven Kraft wird« (Fouillée
1883a, XIIIf.). Dementsprechend will Fouillée die Philosophie nicht auf der Logik
des Denkens, sondern »auf der realen und realisierenden Kraft, auf der praktischen
Macht des Denkens« (ebd., XIV) griinden, denn: »Die Idee, die die begonnene
Handlung ist, ist wirksam und produktiv; der menschliche Gedanke kann aus sich

29 »Der Optimismus wie der Pessimismus scheinen jeder in seiner Art unmafig und werden

dem moralischen Gefiihl nur unvollstindig gerecht.« (Fouillée 1883a, XV)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 161

heraus, inmitten des Determinismus selbst, Schopfer einer neuen Welt sein.« (ebd.)
Als eine kreative Kraft erreiche das moralische Ideal so »in meinem Denken wie in
dem des anderen eine Verwirklichung, die, durch die Ansteckung von einem Be-
wusstsein zum anderen, am Ende das Mittel seiner Verwirklichung in der Gesell-
schaft und vielleicht in der Welt werden kann«; und dies sei als solches in keiner
Weise »unvereinbar mit der ewigen Existenz irgendeiner héheren Grundlage des
Guten« (ebd., XV).

Wihrend in der bisherigen Philosophie viel zu sehr von der »Natur an sich< her
gedacht worden sei, kommt es fiir Fouillée, der in dieser Hinsicht zentrale Uberzeu-
gungen mit dem in den USA entstehenden Pragmatismus und der Sozialpsychologie
eines William James teilt,”® darauf an, von den konkreten, historisch und sozial situ-
ierten Menschen und ihren realen Wiinschen und Idealen auszugehen und Philoso-
phie zugleich als Soziologie zu betreiben. So erklért er im Jahr 1896: » Wir glauben,
dass die Soziologie, die neueste und komplexeste der Wissenschaften, die die Psy-
chologie beinhaltet, den besten Typus und die wichtigsten Gesetze der universellen
Synthese liefern wird.«’' Und schon 1880 hatte er im Blick auf die Chancen und
Aufgaben der Soziologie geschrieben:

30 Fouillées zweibdndige Psychologie des idées-forces (Paris: Alcan 1893) wurde noch im
selben Jahr von William James mit freudiger Zustimmung, aber auch mit deutlichen Vor-
behalten rezensiert (William James, Review of Alfred Fouillée’s La psychologie des
idées-forces, in: The Philosophical Review 2 (1893), 716-720). James lobt Fouillée fiir
seinen »enthusiasm for the motor-power of >ideas¢, and the primacy of the appetitive
function in them« (ebd., 718), die niemals »a more articulate expression than in his
pages« erfahren habe (ebd., 716). Er distanziert sich jedoch mit Nachdruck von Fouillées
»tendencies [...] towards an evolutionary naturalism« (ebd., 718) und fragt: »Why grow
so hot in argument to prove that the only forces in nature are our strivings, when after all
the strivings bring nothing into being of themselves, but are mere moments of transition
through which antecedent forces flow?« (ebd., 719) Von daher will James »M. Fouillée’s
deterministic metaphysics« (ebd.) mit ihrem »almost exclusively psychological point of
view« (ebd., 720) durch eine antideterministische Philosophie ersetzen: »The only really
promising way of softening the rigors of determinism would be by an optimistic meta-
physic« (ebd., 719). Trotz des gegenwirtig wieder erwachten Interesses am amerikani-
schen Pragmatismus und seinen Quellgriinden scheint {iber mogliche Einfliisse Fouillées
und der republikanischen franzdsischen Soziologie der Solidaritit auf den Pragmatismus
wenig bekannt zu sein. In den Schriften von William James scheinen sich entsprechende
Hinweise nicht zu finden. Hayward 1963, 213 berichtet allerdings (ohne Belegstelle),
dass Fouillées idées-forces von James als idées-farces ironisiert worden seien.

31 Alfred Fouillée, Le mouvement positiviste et la conception sociologique du monde, Paris:
Alcan 1896 [im Folgenden: Fouillée 1896], 4.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Aristoteles hat gesagt, >die Natur tut nichts vergeblichs, eine fragwiirdige Behauptung; aber
sicher ist, dass die Menschen und die Menschheit nichts vergeblich tun. Gibt es in der Ge-
schichte einen vorher festgelegten Plan? Eine reine Hypothese der Metaphysik; aber es gibt
sicher »einen Plan, der sich bildet«, der sich selbst festlegt, und dies ist eine wissenschaftliche
Wahrheit, ohne die die Soziologie eine fruchtlose Spekulation bliebe, statt zu einer prakti-
schen Forschung zu werden.« (Fouillée 1880, 386; Herv. 1.0.)

»So ist die Betrachtung der Humanitdt, die Konstruktion einer idealen Gesellschaft weit da-
von entfernt, fiir die Soziologie eine nutzlose Angelegenheit zu sein; sie ist ganz im Gegenteil
ein essentieller Teil von ihr; denn wir arbeiten gerade fiir ein Ideal; und das Mittel zu seiner
Verwirklichung besteht darin, dieses Ideal zu kennen und es zuvor in unseren Gedanken zu
erbauen.« (ebd., 388)

In diesem Zusammenhang lobt Fouillée {ibrigens auch Auguste Comte ausdriicklich
dafiir, dass er das Ideal des Grand-Etre in die Soziologie eingefiihrt und zu »einem
neuen Gott« (ebd., 387) gemacht habe. Er habe damit verhindert, dass sie zu einer
rein deskriptiven Sozialwissenschaft degeneriere. Soziologie ist und bleibt auch fiir
Fouillée in ihrem Kern normative politische Theorie; und Comte habe mit dem Mo-
tiv des Grand-Etre »unsere groBte Idee« (ebd., 388) verteidigt: »Gott ist nichts an-
deres als die idealisierte und zu ewiger Substanz erhobene Gesellschaft; er ist der zu
seinem vollen Selbstbewusstsein gelangte >soziale Organismus« [...]; die theolo-
gische Konzeption reduziert sich fiir die moderne Wissenschaft somit auf ein poli-
tisches Ideal.« (ebd., 389; Herv. i.0.)

Sozialphilosophie als Philosophie der Hoffnung

Eine moderne republikanische Moraltheorie kann und darf sich Fouillée zufolge
deshalb nicht in transzendenten Spekulationen verlieren oder in einen szientisti-
schen Naturalismus auflésen. Sie sollte viel eher zur Grundlage einer »Philosophie
der Hoffnung« (Fouillée 1883a, XV) werden. So erklart er emphatisch:

»Die intelligenten Wesen, die das Universum geschaffen hat [...], konnen durch die Vermitt-
lung des Denkens, das auch eine immanente Kraft der Natur ist, darauf hoffen, die Unterord-
nung der Natur unter ihr moralisches und soziales Ideal und damit den Fortschritt vom Nie-
deren zum Hoheren immer weiter voranzutreiben. Wenn die Devise der Wissenschaft ange-
sichts des Ritsels der Urspriinge der Welt lautet: Ignorabimus, dann kénnte die Devise der
Moral angesichts der Rétsel der Bestimmung der Welt lauten: Sperabimus.« (ebd., XV; Herv.
i.0.)"

32 Die erkenntniskritische Formel »ignoramus et ignorabimus< [>wir wissen es nicht, und

wir werden es niemals wissen<] wird einem Ausspruch des Physiologen Emil H. Du Bois-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 163

Das von der Evolution hervorgebrachte kreativ-produktive Potenzial der idées-
forces sieht Fouillée gewissermallen bestitigt durch die historischen GesetzméBig-
keiten der sozialen Evolution selbst. Denn diese laufe nicht darauf hinaus, »dass das
Individuum am Ende vom Staat absorbiert werden muss, der Mensch von der
Menschheit, das personliche Bewusstsein vom Kollektivbewusstsein«; sie kenn-
zeichne sich vielmehr »durch die zunehmende Autonomie des Individuums; wir
entwickeln uns genauso zur Vielfalt und zur Dezentralisation wie zur Einheit und
zur Zentralisation« (Fouillée 1880, 249). Von daher stehe die Evolutionsgeschichte
der Menschheit in ihrer naturhaft-organischen Entwicklungsdynamik durchaus im
Einklang mit den Freiheits- und Autonomiekonzeptionen der klassischen Aufkla-
rungsphilosophie. Die unverzichtbaren Wahrheitskerne beider Theorietraditionen
sicht Fouillée damit anerkannt und gerettet: »Wir akzeptieren also vollig den Rea-
lismus der naturalistischen, positivistischen und evolutionistischen Schulen, und
zugleich den Idealismus der anderen Schulen, ohne allerdings den metaphysischen
Dogmatismus der letzteren zu akzeptieren.« (Fouillée 1883a, X; Herv. i.0.) Natura-
lismus und Idealismus, soziologische Erkenntnis und moralische Reflexion sind
Fouillée zufolge fiir eine moderne Rechts- und Moralphilosophie also gleicherma-
Ben notwendig und zielfiihrend; und ihre Verbindung bestehe

»in der Macht der natiirlichen Verwirklichung dessen, was dem Ideal selbst zugehort, auf-
grund der psychophysischen Kraft der Ideen. Unsere Theorie der individuellen Freiheit reali-
siert sich Schritt fir Schritt durch das Denken und das Bestreben und schlie3t sich ganz der
sozialen, zivilen und politischen Freiheit an. [...] Freiheit, Recht, Gesellschaft sind also die
drei Momente ein und derselben Evolution.« (Fouillée 1880, 390; Herv. 1.0.)

3.1.2 Solidarité sociale und organisme contractuel:
Eine sozialtheoretische Synthese

Fouillées Uberlegungen zu einer gleichermaBen postidealistisch wie postnaturalis-
tisch angelegten Theorie der Moral sollten die Selbstverstindigungsdiskurse der
solidaristischen Bewegung erheblich beeinflussen. Besondere Relevanz entfaltete in
diesem Zusammenhang die bereits erwdhnte grofe sozialphilosophische Monogra-
phie, die Fouillée 1880 unter dem Titel La science sociale contemporaine vorgelegt
hatte (Fouillée 1880).” Dieses Buch bringt bereits zahlreiche Anliegen, Ambitionen

Reymond aus dem Jahr 1872 zugeschrieben. Fouillées Formel »Wir werden es erhoffen<
[Sperabimus] hat in den solidaristischen Diskurs der Jahrhundertwende keine weitere
Aufnahme gefunden.

33 Dieses Werk umfasst 421 Druckseiten und sollte bis 1922 sechs Auflagen erleben.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und Theorieansétze auf den sozialphilosophischen Begriff, die spéter zu den essen-
tials des franzdsischen Solidarismus gehdren und in der solidaristischen Literatur
der Jahrhundertwende, nicht zuletzt bei Léon Bourgeois, eine zentrale Rolle spielen
sollten. Von daher kann Fouillées Science sociale als eine der wichtigsten Inspira-
tionsquellen dieser Bewegung iiberhaupt betrachtet werden.

Eine soziale Frage jenseits der ralten Antithese« von Individuum und Gesellschaft

Schon die Eroffnungssétze dieser Schrift greifen wieder das groBe Thema Fouillées
auf: die »Versohnung von Naturalismus und Idealismus¢, die er auf dem Problemni-
veau des naturwissenschaftlichen Denkens ebenso wie auf dem Normativitdtsniveau
der politischen Demokratie erreichen will:

»Die Grundlegung der Sozialwissenschaft auf positiver Basis scheint die wichtigste Aufgabe
unseres Jahrhunderts zu sein. Einst Gegenstand reiner Kuriositdt und Luxus weniger Denker,
wird das Studium der Gesellschaft und ihrer Gesetze in unseren demokratischen Nationen fiir

alle zu einer Angelegenheit hochster Notwendigkeit.« (Fouillée 1880, V)

Damit ordnet sich Fouillée im Anschluss an Comte unmittelbar in den Kontext des
postliberalen franzdsischen Solidarititsdiskurses ein und verabschiedet sich gleich
zu Beginn von den rechtsphilosophischen Standardwahrnehmungen des 18. Jahr-
hunderts mit ihrer »alten Antithese< von Gesellschaft und Individuum. Die Dynamik
der menschlichen Zivilisationsgeschichte, so Fouillée, weise nicht auf eine gegen-
sétzliche, sondern auf eine gleichldufige Entwicklung von Individuum und Gesell-
schaft, auf ein gleichzeitiges accroissement de la vie individuelle et de la vie sociale
hin; und so notiert er in einer klassisch gewordenen Formulierung, die in den spite-
ren Schriften der Solidaristen immer wieder Erwédhnung finden sollte:

»Der Fortschritt hat zwei simultane Auswirkungen, die man zunéchst fir gegensétzlich hielt,
die aber tatsdchlich untrennbar sind: das Wachstum des individuellen Lebens und das
Wachstum des sozialen Lebens. Lange Zeit war das Individuum davon iiberzeugt, dass es
alles das, was es der Gesellschaft gab, fiir sich selbst verloren hatte; lange Zeit hat auch die
Gesellschaft geglaubt, dass sie alles das, was sie dem Individuum gewéhrte, sich selbst weg-
nahm, wie ein Korper, der sich davor fiirchtet, seine Gliedmaflen sich entwickeln zu lassen
und sie einsperrt, um seine eigene Kraft zu vermehren. Daher stammt die alte Antithese zwi-
schen der Gesellschaft und dem Individuum, die den alten Geist kennzeichnet, von dem sich
der moderne Geist befreit, indem er eine Harmonie aufzeigt in dem, was man als Gegensatz
wahrzunehmen gewohnt ist. So grof ist die Solidaritét zwischen dem Individuum und der Ge-
sellschaft, dass in der Praxis das eine nicht wirklich ohne das andere existieren kann.« (ebd.,
Vf£)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 165

Aufgrund dieser »groflen Solidaritdt« zwischen Individuum und Gesellschaft »in der
Praxis< miisse endlich auch in der Theorie anerkannt werden, »dass jede philoso-
phische und moralische Frage unserer Meinung nach letztlich als eine soziale Frage
erscheinen wird« (ebd., VI).

Die Wahrnehmungsmuster der modernen science sociale sind fiir Fouillée nun
aber durch zwei kontrdre gesellschaftstheoretische Grundmotive geprigt: den con-
trat social und den organisme social. Die école philosophique bzw. die école idéa-
liste, die vor allem von Rousseau und seinen Nachfolgern représentiert werde, iden-
tifiziere in der Idee des Vertrags das zentrale Integrationsprinzip moderner Gesell-
schaften und erkldre diese Idee zur einzig legitimen Rechtfertigungskategorie poli-
tischer Herrschaft unter den Bedingungen moderner Gesellschaften. Demnach habe
die Zivilisationsgeschichte der Menschheit das Ziel, »durch die reflektierte Uber-
einkunft intelligenter Willen ein Ideal der Organisation eines héheren Lebens zu
verwirklichen« (ebd., VIIIf.). Dem abstrakten Idealismus dieser Schule stehe aber,
so Fouillée, unerbittlich die école historique bzw. die école naturaliste gegeniiber,
die auf Comte zuriickgeht und sich nicht an philosophischen Idealkonstruktionen,
sondern an den historisch-sozialen Realitdten orientieren will. Thr gelte die Gesell-
schaft der Menschen nicht als ein bewusstes Werk menschlichen Willens, sondern
als ein Produkt der Natur; nicht als kiinstlicher Vertrag, sondern als gewachsener
Organismus. Fiir die einen sei der gesellschaftliche Zusammenhalt also das willent-
liche Produkt der Menschen, das nur in dem Malle Bestand haben konne, wie sich
unabhéngige Individuen bewusst und gewollt, d.h. vertraglich, zu einer solchen Ge-
sellschaft zusammenschlieBen; fiir die anderen sei er das natiirlich-organische Er-
gebnis historisch-gesellschaftlicher Krifte und Prozesse, denen die Individuen
unabhingig von ihrem Willen und Bewusstsein immer schon ausgesetzt und unter-
worfen seien.

Die voluntaristische Gesellschaftstheorie des contrat social und das naturalisti-
sche Bild von der Gesellschaft als organisme social scheinen insofern einen fronta-
len Gegensatz zu bilden. Diesen Widerspruch will Fouillée nun durch das Konzept
eines organisme contractuel iiberwinden. Er will damit deutlich machen, dass sich
die beiden Leitmotive des bewussten Vertrags und der organischen Evolution, die
aus der Sicht abstrakter sozialphilosophischer Theoriebildung als unvermittelbar er-
scheinen, aus der sozialwissenschaftlichen Perspektive der Entwicklungsdynamik
menschlicher Zivilisationsgeschichte als durchaus vereinbar, ja als eng verbunden
darstellen. Wenn man namlich, so Fouillée, sowohl in der idealistischen wie in der
naturalistischen Schule die jeweiligen Dogmatisierungen iiberwinde, kdnne ein
Weg frei werden, auf dem sich die Einsicht gewinnen lasse, dass sich die zuneh-
mende Virulenz der moralischen Ideen von Freiheit und Gleichheit, von Vertrag
und Konsens gleichlinig zur Evolutionsdynamik des Menschengeschlechtes entfal-
te. Denn wenn in der Entwicklung von Mensch und Gesellschaft spezifische idées-
forces am Werke sind, »durch die die Kraft des Ideals, wie sie in unserem Denken

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

présent ist, sich in der Natur selbst realisiert« (ebd., XII; Herv. i.0.), dann lasse sich
festhalten, dass die Theorien des freiwilligen Vertrags und der organischen Evoluti-
on keineswegs gegensitzlich seien, sondern viel eher als untrennbar gelten miissten.

Auf dieser Grundlage entwickelt Fouillées Konzept des organisme contractuel
eine eigene gesellschaftstheoretische Perspektive, die die verengten und einander
blockierenden Sichtweisen der kontraktualistischen und der naturalistischen Schule
miteinander vermitteln will. Die gegensétzlichen Aussagen der beiden sozialphilo-
sophischen Theoriefamilien hilt Fouillée dabei in der Sache fiir gleichermaflen zu-
treffend; allein reichen sie ihm aber nicht aus, um die Komplexitit der modernen
Gesellschaft in ihrer Entwicklungsdynamik addquat zu erfassen. Ihren langst un-
produktiv gewordenen Grundsatzstreit, der die Bemiithungen um eine {iberzeugende
siikulare Sozialphilosophie der franzosischen Republik seit langem ldhmt, kénne
man aber iiberwinden, wenn Aussicht auf eine synthése scientifique beider Traditi-
onslinien bestehe.” Diese Synthese zwischen kontraktualistischem und organizisti-
schem Denken will Fouillée mit dem Bild von der Gesellschaft als einem in perma-
nentem Wachstum befindlichen Sozialzusammenhang vorlegen, der sich unter den
Bedingungen der politischen Moderne gleichermaflen vertraglich wie organisch
konstituiert.

Weder biologischer Organismus noch ein Archipel robinsonscher Inseln

Als republikanischer Moralphilosoph, der sich den freiheitsrechtlichen Aufbriichen
der Aufklarungsphilosophie verpflichtet fiihlt, betont Fouillée gegen die école natu-
raliste nicht nur die elementare Bedeutung individueller Autonomie und selbstbe-
stimmter Moralitét; er betont auch den hohen Wert des Vertragsmotivs, das den
modernen Prinzipien von Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit in besonderem
Mafe entspreche und von daher in den Gesellschaften der Gegenwart nicht zufillig
einen immer groferen Stellenwert einnehme. Der Ubergang vom »>Status zum Kon-
trakt¢, so notiert er in Anlehnung an Henry Sumner Maines klassische Formulierung
aus dem Jahr 1861, stelle einen Markstein in der sozialen Evolution der Mensch-
heit dar: »Das Aufkommen des reflektierten Denkens und des moralischen Willens
markiert in der Weltgeschichte den kritischen Moment, in dem der Welt zu Be-
wusstsein kommt, was sie sein soll, und in dem von dort aus ihre eigene Transfor-

34 »[...] die ganze Wahrheit ist die wissenschaftliche Synthese dieser beiden Theorien«
(Fouillée 1880, 393).

35 Henry Sumner Maine hat in seinem Werk Ancient Law. Its Connection With the Early
History of Society, and its Relation to Modern Ideas (1861) das beriihmte »From Status to
Contract«-Theorem formuliert, das in den soziologischen Selbstverstandigungsdebatten

der modernen européischen Gesellschaften bis heute eine wichtige Rolle spielt.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 167

mation beginnt.« (Fouillée 1883a, 408; Herv. i.0.) Und insofern dies der kantischen
Moralmaxime entspreche, dass der Mensch niemals nur als Mittel, sondern immer
auch als Zweck an sich anzusehen sei, geniee diese Transformation mit Recht
hochste Wertschitzung. Deshalb sei das politisch-normative Anspruchsniveau indi-
vidueller Freiheit und Gleichheit unbedingt zu verteidigen, auch wenn dies nicht
dazu fiihren diirfe, in individualistische Vereinfachungen zuriickzufallen und die
vorgingige Realitdt der gesellschaftlichen Solidarverhiltnisse zu vergessen. Die
Gesellschaft kdnne némlich, auch wenn man das Freiheits- und Vertragsmotiv un-
bedingt schiitzen und verteidigen miisse, nicht als eine Ansammlung von lauter ro-
binsonschen Inseln betrachtet werden. In diesem Sinne sollte Fouillée wenige Jahre
spiter, in seiner Schrift iiber das »soziale Eigentum« aus dem Jahr 1884, in einer der
meistzitierten Stellen seines gesamten Schrifttums festhalten:

»Die Gesellschaft ist keine Aneinanderreihung voneinander durch ein Vakuum getrennter
Egoismen; sie ist nicht wie ein Archipel, der aus einer Vielzahl von Inseln mit je ihrem eige-
nen Robinson gebildet wird. Selbst auf der Insel aus der Legende hatten es Robinson und
Freitag leichter als Robinson allein, und ihre zwanzig oder dreiflig Nachfolger hatten es noch
leichter als Robinson und Freitag. Von daher vervollstindigt die Idee der Solidaritét in jeder

Hinsicht diejenige der individuellen Freiheit.«’°

Energisch weist Fouillée aber auch die individualititsgefdhrdenden Verabsolutie-
rungen der école naturaliste zurlick, die darauf hinausliefen, die Freiheits- und Au-
tonomieambitionen des modernen Menschen im Namen eines gegeniiber den Indi-
viduen schlechterdings indifferenten Holismus des sozialen Ganzen aufzukiindigen.
Er schlieBt sich hier explizit Charles Renouvier an, der fiir einen socialisme libéral
pladiert und dem autoritdren Sozialismus vorwirft, in letzter Konsequenz das Indi-
viduum der Gesellschaft zu »opfern< und »mit der Theorie des sozialen Organismus
vollstindig zufrieden« zu sein (vgl. Fouillée 1880, 190; Anm. 1).

Der soziale Organismus der Gesellschaft konne, so Fouillée, in seiner Struktur
und Funktion schlechterdings nicht mit dem Aufbau und der Funktionsweise biolo-
gischer Organismen parallelisiert werden, wie es die zahlreichen organologischen
Gesellschaftstheorien seiner Zeit immer wieder nahelegten. Derartige Lesarten of-
fenbaren, so Fouillée, in dem Mafle ein auch soziologisch unzureichendes Ver-
stdndnis von Mensch und Gesellschaft, wie sie sich nicht auf veranschaulichende
Analogien beschrinken, sondern die Gesellschaft der Menschen im strengen Sinne
als einen biologischen Organismus zu beschreiben versuchen. Denn wihrend in
biologischen Organismen das Bewusstsein zum Ganzen, d.h. zum zentralen Ner-
vensystem oder zum Gehirn gehdre, existiere Bewusstsein im gesellschaftlichen

36 Alfred Fouillée, La propriété sociale et la démocratie, Paris: Hachette 1884 [im Folgen-
den: Fouillée 1884], 24.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Organismus ausschlieBlich in den Individuen. Nicht der soziale Organismus als sol-
cher, sondern lediglich die Einzelmenschen verfiigten {iber Willen und Bewusst-
sein. Den Beziehungen zwischen den einzelnen Zellen im biologischen Organismus
entsprechen Fouillée zufolge also nicht einfach ebensolche >biosoziologischen«< Re-
lationen im sozialen Organismus. Hier gehe es vielmehr um mehr oder weniger re-
flektierte, jedenfalls der bewussten Reflexion und der willentlichen Entscheidung
der Individuen zugdngliche moralische Bezichungen zwischen den Biirgern, die auf
Gewohnheiten, gemeinsam geteilten Vorstellungen und Wertmustern und nicht zu-
letzt auch auf gegenseitigen Versprechungen beruhen. Und dementsprechend gebe
es hier keine organische Unmittelbarkeit, kein >mechanisches Band«, sondern viel-
mehr ein ymoralisches Bands, eine »freiwillige Solidaritit« (solidarité volontaire):

»In der Tat haben wir gesehen, dass die menschliche Gesellschaft ein vertraglicher Organis-
mus (organisme contractuel) ist, d.h. dass das, was die Mitglieder eint und sie solidarisch
verbindet, nicht mehr das unmittelbare Angrenzen ist, sondern die freiwillige Solidaritit; statt
eines mechanischen Bandes zwischen den Zellen gibt es ein moralisches Band zwischen den

Biirgern, dasjenige wechselseitiger Ubereinkiinfte und Versprechen. « (ebd., 129)

Wenig spéter schreibt Fouillée ergdnzend: »In den modernen Gesellschaften besteht
das Band, das die Menschen zusammenbringt, aus gemeinsamen Ideen, die gemein-
same Willen hervorbringen; die Beziehungen der Biirger untereinander nehmen in
der biirgerlichen, 6konomischen, kommerziellen und industriellen Ordnung ebenso
wie in der politischen Ordnung mehr und mehr die Form einer intelligenten und
freiwilligen Kooperation an«, wihrend sich »der Organismus der Pflanzen oder der
Tiere in seinem Wachstumsprozess auf dem Weg der vernunftlosen und schicksal-
haften Kooperation entwickelt« (ebd., 147f.; Herv. i.0.). Fouillée formuliert des-
halb als Fazit seiner Auseinandersetzung mit der école naturaliste: »Zusammenge-
fasst kann und muss man einrdumen, dass die Gesellschaft ein umfangreicher phy-
siologischer Organismus ist, ohne deshalb einrdumen zu miissen, dass sie eine um-
fangreiche psychologische Individualitdt darstellt.« (ebd., 245)

Quasi-Vertrag und gewollte Solidaritdt

Wichtiger als die Analogien zwischen biologischen und sozialen Organismen sind
fiir Fouillée deshalb die fundamentalen Unvereinbarkeiten zwischen ihnen. Denn
auch wenn die Menschen — ob sie wollen oder nicht — in vielfacher Weise organisch
miteinander verbunden sind und wechselseitig aufeinander einwirken, kdnnten sie
sich absichtsvoll, mit Willen und Bewusstsein, nur durch freie Zustimmung mitei-
nander verbinden; und erst diese freie Zustimmung mache den sozialen Zusammen-
hang in einem demokratisch-normativen Sinne wertvoll, d.h. zu einer von den Indi-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 169

viduen gewollten und bejahten Gesellschaft, die Aussicht auf dauerhafte Akzeptanz
und Stabilitét auch unter den krisenhaften Bedingungen der Moderne haben konne.

In diesem Sinne legt Fouillée ein flammendes Bekenntnis zum unhintergehba-
ren Normativitdtsprofil der kontraktualistischen Staatstheorie ab und erkldrt »die
wechselseitige Ubereinkunft oder den Vertrag« zum »hochsten und reflektiertesten
Ausdruck des Willens in seinem Umgang mit anderen« (Fouillée 1880, 3). Auf die-
ser Basis beschlieen die Individuen fiir Fouillée — auf dem Wege stillschweigender
oder ausdriicklicher Zustimmung — miteinander einen contrat social, der die soziale
Ordnung auf den freien Willen der Menschen griindet und den Staat zu »einer mehr
oder weniger bewussten, aber entscheidend freiwilligen Assoziation« (ebd.) macht.
In diesem Sinne kann Fouillée im Namen einer modernen, quasi-vertraglichen Be-
griindung des demokratischen Verfassungsstaates erklaren:

»Wir werden also in eine bestimmte Gesellschaft hineingeboren, ob wir wollen oder nicht. —
Ohne Zweifel, aber wir akzeptieren dann die vollendete Tatsache, und wenn wir das Erwach-
senenalter erreicht haben, treten wir durch unsere Taten dem Gesellschaftsvertrag bei, indem
wir im Staat und unter seinen Gesetzen leben. Nicht nur hier sprechen die Juristen von einem
Quasi-Vertrag, als wenn jemand irrtiimlich die fédllige Summe eines anderen bezahlt; es ist
ein reeller Vertrag, dessen >rechtliches Zeichen« die Handlung anstelle einer Unterschrift ist.
Wiéhrend unserer Kindheit hat man unsere Zustimmung mit Recht vorentschieden, denn wel-
chen Grund hétten wir gehabt, allein auf einer verlassenen Insel zu leben und nicht in Frank-
reich oder in Deutschland oder anderswo? — Schlielich ist jede politische Verfassung, zumal
in den Léndern mit allgemeinem Wahlrecht, nichts anderes als eine Erneuerung des Gesell-
schaftsvertrags, und diesmal eine feierliche Erneuerung, schriftlich und vor Zeugen.« (ebd.,
10f,; Herv. i.0.)"7

Der soziale Organismus, wie er sich in den modernen Gesellschaften darstellt, ldsst
sich fiir Fouillée demnach beschreiben als »eine verstandene und gewollte Solidari-
tét; er ist also ein Organismus, der aus Wahl und nicht mehr aus Notwendigkeit ent-
steht« (ebd., 250) — und erst auf dieser Grundlage wird es fiir Fouillée moglich, die
wissenschaftlichen Erkenntnisse der école naturaliste mit den politischen Idealen
der Republik in Einklang zu bringen. Mit ihnen betont Fouillée also, dass Konsens
und Vertrag, bewusste Zustimmung und reflektiertes Einverstdndnis die hochste
und wertvollste Form des sozialen Zusammenschlusses zwischen den autonom und
selbstbewusst gewordenen Individuen der Moderne darstellen. Und auch wenn die
Idee eines urspriinglichen Gesellschaftsvertrags natiirlich nichts anderes als eine vo-
luntaristische Fiktion sein konne, beharrt er doch darauf, dass geschriebene Verfas-

37 In Art. 1371-1381 des Code civil aus dem Jahr 1804 werden unter dem Begrift des quasi-
contrats jene rechtlich verbindlichen Vereinbarungen genannt, die auch ohne expliziten

Vertragsschluss zustande kommen; vgl. dazu auch Kap. 3.3.4; Anm. 32.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sungen als angemessene politische Artikulation dieses Sozialkontrakts interpretiert
werden konnen. Jedenfalls seien die individuellen Rechte und die personale Wiirde
der Einzelnen nur auf der Grundlage derartiger individualistisch-vertraglicher
Wahrnehmungsmuster gegen die fiir die Freiheits- und Autonomieambitionen des
modernen Menschen schlechterdings indifferenten Kategorien des deterministisch-
organizistischen Naturalismus normativ zu verteidigen. In diesem Sinne weist
Fouillée auch den vor allem in Deutschland verbreiteten Verdacht zuriick, die Ver-
tragstheorie sei nur deshalb so populdr, weil sie »der Selbstliebe der Individuen
schmeichle, indem sie sie glauben mache, selbst Griinder des Staates zu sein« (ebd.,
12)*®. Gegen derartige Unterstellungen erkldrt er mit republikanischer Verve:
»Nein, es ist dies keine Frage der Selbstliebe, es ist eine Frage der Wiirde und der
Freiheit: denn wenn wir durch das Wahlrecht alle schon Gesetzgeber sind, warum
wollen wir dann nicht fiir uns selbst Griinder eines Staates der Vernunft und des
Rechts sein?« (ebd.)

Zunehmende soziale Solidaritdt und die Synthese von Liberalismus und Sozialismus

Zugleich war Fouillée jedoch, wie bereits deutlich wurde, stark von Comte und den
Positivisten beeinflusst. So betont er immer wieder die besondere Leistung von
Auguste Comte, die darin bestehe, den Fehler von Herbert Spencer und vielen ande-
ren Philosophen zu vermeiden und die Soziologie nicht zu einer Ausweitung der
Biologie auf die sozialen Organismen werden zu lassen. In diesem Sinne erklért er:
»Wenn Kant unvergleichlich iiberlegen als Philosoph war, dann war Comte iiberle-
gen als Soziologe« (Fouillée 1884, 365), weil er den geschichts- und gesellschafts-
vergessenen Individualismus des 18. Jahrhunderts endgiiltig iberwunden habe: »Er
war der erste Philosoph, der offen mit den individualistischen Vorurteilen der
Schule von Locke brach [...], er iiberholt den Individualismus des 18. Jahrhundert
derart, dass er die wirkliche AuBerlichkeit (la réelle extériorité) der Menschen von-
einander negiert: »Das Individuum als solches, sagt er, ist eine Abstraktion«« (ebd.,
365f.), ohne dariiber jedoch die Idee eines moralischen und intellektuellen Fort-
schritts der Menschheit aufgegeben zu haben. So kann Fouillée im Anschluss an
Comte zu Recht konstatieren:

»Die Biologie ist die Grundlage der Soziologie, sie ist nicht die Soziologie selbst. Der
Mensch ist ein Tier, aber er ist ein intelligentes Tier und, durch seine Verbindung mit anderen
in der Gesellschaft, fahig zum intellektuellen und folglich auch moralischen, dsthetischen und

industriellen Fortschritt. Die soziale Intelligenz, einzig wirklich fortschrittlich, ist hier gewis-

38 Fouillée bezieht sich hier — allerdings ohne Belegstelle — auf den Heidelberger Staats-

theoretiker und Juristen Johann Caspar Bluntschli.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 171

sermaflen die Seele des kollektiven Organismus; dies ist der Unterschied des Menschen zu
den Tieren oder Pflanzen. Dadurch wird das gerechtfertigt, was Comte >den dynamischen
Vorrang der intellektuellen Entwicklung« genannt hat. Von daher erklért sich die Wichtigkeit,
die Comte der hierarchischen Klassifizierung der Wissenschaften und den drei Stadien zuge-
wiesen hat. Man sieht die Einheit der positiven Soziologie; man sieht ebenso das idealistische

Element, das sie in ihrem Inneren enthilt.« (ebd., 365)

Trotz seiner Zuriickweisung der organizistischen Soziologie verbleibt Fouillée also
— sehr zum Leidwesen der Idealisten um Charles Renouvier” — fest auf dem Boden
der neuen, positivistisch geprégten Sozialwissenschaften. Schlieflich will er die
Sozialphilosophie ja endgiiltig von ihren idealistischen Grundlagen emanzipieren
und ihr ein >wissenschaftliches¢, d.h. explizit postmetaphysisches Fundament ver-
schaffen. Denn die école idéaliste und ihre vieille antithése zwischen Individuum
und Gesellschaft sei durch die von den modernen Naturwissenschaften aufgewiese-
nen Interdependenzen von individuellem und sozialem Leben endgiiltig obsolet
geworden: »Die Wissenschaft zeigt uns durch die Physiologie, durch die Soziolo-
gie, durch die Statistik, durch die Geschichte, dass die Unabhingigkeit des Indivi-
duums in der Gesellschaft ganz relativ ist, dass wir ohne Unterlass und auf tausen-
derlei Weise den Einfluss des sozialen Milieus erleiden, der uns in der Konsequenz
zu einem Teil eines wirklichen Organismus macht.« (Fouillée 1880, 150f.)

In diesem Zusammenhang kommt Fouillée nicht zuletzt auch auf die solidari-
tatstheoretischen Einsichten der darwinistischen Schule zu sprechen und betont:

»Die Idee, die aus der Arbeit der darwinistischen Schule iiber die Vererbung und die Selek-
tion hervorgeht, ist in letzter Analyse diejenige der Solidaritét; und dies ist das Fundament der
briiderlichen Moral selbst. Die Solidaritit lisst ohne Zweifel das Ubel der einen auf die ande-
ren zuriickfallen, aber sie erweitert auch das Gute des einen auf alle oder von allen auf jeden.
Sie verpflichtet von daher die Gesellschaft, ein Heilmittel fiir jedes Ubel zu finden, das das
Individuum betrifft, da dieses Ubel dazu tendiert, sozial zu werden. Die Solidaritit stellt un-
sere modernen Gesellschaften vor die Alternative: Fortschritt oder Untergang.« (Fouillée
1884, 152)

Von daher kann er als Quintessenz seiner Uberlegungen in diesem Zusammenhang
festhalten: »Es ist das Bild der Solidaritdt, das in der menschlichen Gesellschaft
mehr und mehr regieren wird.« (ebd.)

Auch wenn Fouillée immer wieder vor den biosoziologischen Ubertreibungen
der naturalistischen Schule warnt, so lobt er sie doch dafiir, den Menschen diese
unhintergehbaren sozialen Interdependenzverhéltnisse mit den Methoden wissen-

39 Vgl. dazu Charles Renouvier, Le déterminisme et 1’idée du droit selon M. Fouillée, in:
Critique philosophique 15 (1879), 213-215.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

schaftlicher Forschung aufgewiesen und vor Augen gefiihrt zu haben. So wie das
sozialpsychologische Konzept der idées-forces als fait expérimental et immanent
das vermittelnde Element zwischen der idealistisch-abstrakten Moralphilosophie
und einem positivistischen Naturalismus bilde, so bilden die vielen Evidenzen einer
zunehmenden sozialen Solidaritdt fiir Fouillée das vermittelnde Element zwischen
Gesellschaft und Individuum. Indem Fouillée diese Einsicht in seine beriihmte The-
se vom »gleichzeitigen Wachstum des individuellen und des sozialen Lebens« fasst,
wird deutlich, dass fiir ihn die sozialwissenschaftlich aufgewiesenen Interdepen-
denzverhéltnisse die moralischen Ambitionen menschlicher Selbstbestimmung und
individueller Handlungsfreiheit in keiner Weise einschrinken. Die von der idealis-
tischen Schule reklamierte Vorstellung, »dass die menschliche Gesellschaft ein be-
stimmtes Ideal« habe, weise ndmlich »absolut nichts« auf, »was mit der positivis-
tischen Soziologie inkompatibel wire; und doch driickt sie einen von den Soziolo-
gen oft vergessenen Gesichtspunkt aus« (Fouillée 1880, 385). Allerdings hétten
auch die metaphysischen Idealisten diesem Ideal eine denkbar schlechte Darstel-
lung gegeben, indem sie

»es als einen unserer Welt durch eine absolute Macht, durch eine transzendente oder imma-
nente Vorsehung vorab aufgezwungenen Zweck figurieren, und damit verlassen sie die Wis-
senschaft, um die Geschichtsphilosophie in einen Teil der Theodizee zu verwandeln; aber die
Metaphysiker haben nicht weniger Recht, ein gewisses System von leitenden Ideen fiir die
Menschheit, ein bestimmtes Ziel zu entwerfen, das menschlich und sozial, wenn nicht univer-
sell ist« (ebd.).

Mit seiner Rede vom organisme contractuel schlagt Fouillée deshalb vor, die Ge-
sellschaft als einen sich in stdndiger Weiterentwicklung und Vervollkommnung be-
findlichen, gleichermalien organisch-naturwiichsig wie individuell-vertraglich kons-
tituierten Sozialzusammenhang zu beschreiben, der den abstrakten Gegensatz von
Naturalismus und Idealismus in die fortschrittsoptimistische Perspektive einer so-
zialen Entwicklungsdynamik der Menschheitsgeschichte und der Demokratie trans-
formiert. Und Fouillée nimmt dabei vor allem die Individuen selbst in die Pflicht,
indem er sie zu einer umfassenden Universalisierung des modernen Vertragsgedan-
kens auffordert:

»Vervielfacht den Vertrag ins Unendliche, transformiert ihn, erweitert ihn, wendet ihn auf
alle Bezichungen der Menschen derart an, dass im sozialen Leben wirklich alles das Werk des
Willens aller ist, und ihr werdet euch schrittweise der einzigen Gesellschaft anndhern, die
wirklich der Gerechtigkeit entspricht: eine Gesellschaft, in der alle vollkommen frei und den-

noch alle vereint wéren.« (ebd., 73)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 173

Und so kann Fouillée als Fazit seiner sozialphilosophischen Uberlegungen ebenso
emphatisch wie programmatisch erkldren:

»Die Lehre vom vertraglichen Organismus (organisme contractuel) ist ein auf sein hochstes
Niveau erhobener Liberalismus, denn er hat als Ideal, von den Individuen nichts zu erwarten,
was sie nicht frei und mit Bewusstsein akzeptieren; andererseits ist sie, im wahren Sinne des
Wortes, ein wohlverstandener und verniinftiger Sozialismus, denn das Ziel, das sie durch die
Freiheit selbst verfolgt, ist eine soziale Organisation, in der alle Teile solidarisch sind, einig
untereinander und mit allen, belebt durch ein und dasselbe Denken, wie ein lebendiger Kor-
per, der ein und denselben inneren Geist zu ndhren scheint: spiritus intus alit. Mit einem
Wort, es ist an der Menschheit, in der sozialen Ordnung die Synthese zweier im Universum
anzutreffender Prinzipien herzustellen: Leben und Bewusstsein, oder, wenn man es vorzieht,
Bewegung und Gedanke.« (ebd., 420f.; Herv. i.0.)

Fouillée erwartet und erhofft dementsprechend fiir die Politik der Zukunft die Ent-
stehung eines régime contractuel, das auf einer rationalen Balance der beiden Prin-
zipien von Freiheit und Solidaritét, von Individualismus und Kollektivismus beruht
und sich einem sozialen Ideal verpflichtet, das »zugleich die groBte Individualitét
jedes Mitglieds und die grofBte Solidaritdt aller Mitglieder« (ebd., 247f.) verwirk-
licht. Und dieses werde, davon ist Fouillée {iberzeugt, durch die GesetzmiBigkeiten
der sozialen Evolution selbst bestitigt, denn die Entwicklungsgeschichte der
Menschheit zeige nicht nur eine Tendenz zur zunehmenden sozialen Interdepen-
denz, sondern auch zur Ausbildung des individuellen Bewusstseins und der Auto-
nomie des Einzelnen, eben ein >gleichzeitiges Wachstum des individuellen und des
sozialen Lebens«.

3.1.3 Justice réparative und propriété sociale:
Zaghafte sozialpolitische Aufbriiche

Das Ideal eines organisme contractuel lasst sich fiir Fouillée nicht durch ein abwar-
tendes laisser faire erreichen. Es verlange vielmehr angemessene wirtschafts- und
sozialpolitische Initiativen seitens der Regierung. Weil der von den liberalen Oko-
nomen so nachdriicklich propagierte Glaube an die Selbstheilungskrifte des Mark-
tes zu »einer exzessiven Akkumulation des Kapitals bei den einen und zu einem
Mangel des Notwendigen bei den anderen« (Fouillée 1880, 406) gefiihrt habe, sei
eine »gewisse Intervention des Staates bei diesen Fragen, die man par excellence
soziale Fragen nennt« (ebd.; Herv. i.0.), unverzichtbar. Fouillée spricht in diesem
Zusammenhang von einer »reparierenden und priaventiven Gerechtigkeit« (Fouillée
1884, 129; vgl. auch Fouillée 1880, 357-378), die sich nicht nur — wie im biirgerli-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

chen Strafrecht — auf das Fehlverhalten von Individuen, sondern auch auf die kol-
lektiven Verfehlungen der Gesellschaft beziehen soll. Wie der Einzelne sein indivi-
duell begangenes Unrecht privatrechtlich zu kompensieren habe, so gebe es auch
fiir die Gesellschaft insgesamt die Pflicht zu einer solchen Wiedergutmachung. Und
so wie der Staat die »Reparatur-Pflicht« fiir individuell begangenes Unrecht im biir-
gerlichen Recht ldngst verbindlich festgelegt und durch sein Justizwesen gewihr-
leistet habe, so habe er sie auch im Bereich des sozialen Unrechts wahrzunehmen,
auch wenn das Rechtssystem bisher noch nicht dafiir ausgelegt sei, neben dem Pri-
vatrecht auch dieses neue Feld des Sozialrechts, die »Idee des Sozialrechts« (Fouil-
1ée 1896, 366), angemessen zu bearbeiten.

»Droit social¢ statt ycharité chrétienne«: Von der Gesellschaft verursachtes Unrecht

Deshalb miisse die justice réparative — und hier finden sich die gerechtigkeitstheo-
retischen Motive der solidaristischen Bewegung deutlich vorformuliert — an die
Stelle der alten charité chrétienne treten und, so Fouillée, diejenigen Ungerechtig-
keiten kompensieren, »die sich aus der fatalen Wirkung der Gesetze der Natur oder
des sozialen Lebens selbst ergeben« (Fouillée 1884, 129f.). Denn »es gibt Unge-
rechtigkeiten, die von der ganzen Gesellschaft begangen werden und deren Auswir-
kungen durch die Jahrhunderte fortbestehen: Die Solidaritdt der Generationen
untereinander fordert, dass die Folgen dieser Ungerechtigkeit annulliert und kom-
pensiert werden« (Fouillée 1880, 408). Die Notwendigkeit einer solchen justice ré-
parative ergebe sich dabei nicht nur aus dem Organismus-, sondern auch aus dem
Vertragsmotiv, denn schon der Sozialvertrag verpflichte uns, beim Eintritt in die
Gesellschaft »die Lasten und Schulden nicht weniger zu akzeptieren als die ge-
meinsamen Vorteile« (ebd).

Der organisme contractuel benétigt fiir Fouillée also eine komplexe Idee kon-
traktueller Gerechtigkeit, die iiber die Tauschgerechtigkeit der wirtschaftsliberalen
Lehren deutlich hinausgeht. Schon jeder lebende Organismus zeichne sich nicht
durch egalitir-reziproke Tauschbeziehungen zwischen den einzelnen Organen, son-
dern durch eine proportional-distributive Gerechtigkeit aus, weil hier jede einzelne
Zelle ihre Néahrstoffe nach ihrer je eigenen Funktion und ihren je eigenen Bediirf-
nissen zugeteilt bekomme. Und dieses proportionale Verteilungsprinzip gelte auch
fiir die Selbsterhaltungsbedingungen des organisme contractuel menschlicher Ge-
sellschaften. Hier miissten die Zuteilungsprozesse aber, so Fouillée, politisch plan-
voll institutionalisiert werden, da sich die Beziehungen der Menschen — zumal in
den demokratischen Gesellschaften der Moderne — nicht unbewusst und anonym,
sondern »unter dem Einfluss der Ideen und mithilfe freier Ubereinkiinfte« (ebd.,
405) herstellten und sich insofern durch ihre vertraglich-freiwillige Dimension
kennzeichneten. Diese Freiwilligkeitsdimension diirfe aber nicht iiberstrapaziert

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 175

werden, wie dies in der wirtschaftsliberalen Interpretation des Sozialvertrags immer
dann geschehe, wenn man sich mit einem laisser faire, laisser passer, laisser mou-
rir zufriedengibt und dabei die »organische< Dimension des — vorrangig zu allen
bewussten Zustimmungsakten existierenden — sozialen Zusammenhangs der Gesell-
schaft aus dem Blick verliert.*’

Das Ziel der jreparierenden Gerechtigkeit< besteht fiir Fouillée in der Wie-
derherstellung derjenigen >Normalitdtsbedingungen< von egalitdrer Freiheit und
Gleichheit zwischen den Menschen, auf denen die Idee des Sozialvertrags konstitu-
tiv beruht:*' »Diese normalen Bedingungen bestehen darin, dass die Vertragspartner
bzw. die Assoziierten wirklich frei und miindig sein sollen.« (Fouillée 1884, 129;
vgl. auch Fouillée 1880, 408) Deshalb seien all diejenigen Egalitdtshindernisse, die
sich im Laufe der Geschichte — durch die »schicksalhaften Effekte« natiirlicher oder
sozialer Gesetze — herausgebildet haben, nach Moglichkeit abzuschaffen: »Die Ge-
sellschaft soll also darauf achten, dass jede Niedrigkeit, jede Knechtschaft, jedes
UbermaB der Ungleichheit, die sich durch die schicksalhaften Effekte der Gesetze
der Natur oder des sozialen Lebens selbst ergeben, nach Mafligabe des Mdglichen
abgeschafft oder verringert werden. Dies ist die allgemeine Regel, die zuerst auf-
gestellt werden muss.« (Fouillée 1884, 129f.)

Fouillée sympathisiert also in hohem Mafie mit den kontraktualistischen Kon-
zepten von Tausch und Vertrag, betont aber, dass solche Vertrage nur dann in einer
freien und gerechten Weise abgeschlossen werden kdnnten, wenn alle Vertragspart-
ner iiber ein hinreichendes MaB} an 6konomischer und politischer Freiheit verfiigen;
eine Vorbedingung, die er jedoch in keiner Weise erfiillt sicht:

»Die jahrhundertelang unterworfenen Klassen, die nicht die gleichen Rechte wie die anderen
genossen haben, konnten sich nicht mit der gleichen Freiheit entfalten und befinden sich mit
den anderen nicht in wirklich gleichen Bedingungen; sie konnten nicht wie diese ihre Ver-
nunft aufkldren; sie konnten nicht einmal wie diese von allen Friichten ihrer Arbeit profitie-
ren; schlussendlich sind sie festgelegt auf das Elend von Entbehrungen, die eine Art von

Schicksal von Generation zu Generation weitergibt.« (Fouillée 1880, 367)

40 »Die Okonomen, die sich mit dem Motto >Machen lassen, geschehen lassen, sterben las-
sen¢< zufriedengeben, beschrinken sich bis zum Exzess auf die Idee des Sozialvertrags,
wihrend sie zur gleichen Zeit diejenige des sozialen Organismus missachten.« (Fouillée
1880, 405; Herv. 1.0.)

41 »Der >reparierenden Gerechtigkeit< muss es darum gehen, die normalen Bedingungen des
menschlichen Zusammenlebens wieder herzustellen, d.h. den Sozialvertrag.« (Fouillée
1884, 129)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Deshalb miisse z.B. jemand, der einen Kriminellen verurteilt, zugleich »alle Ein-
flisse, alle begleitenden Verantwortlichkeiten, alle Solidarititen in Rechnung stel-
len« (ebd., 305) und

»auch das Milieu anklagen; die Familie des Kriminellen, die ihm wahrscheinlich weder eine
gute Erziehung noch hinreichend unwiderstehliche Beispiele der Tugend gegeben hat; die
Gemeinde, in der er gelebt und in der er ohne Zweifel weder genug Hilfe noch ausreichenden
Schutz gefunden hat; die Nation, zu der er gehért und die sich immer noch zu wenig um die
Erziehung des Volkes, um die Mittel zur Sicherung der Arbeiter und um passende Gesetze

kiimmert, die das Verbrechen verhindern, indem sie das Elend verhindern.« (ebd.)

Fouillée ldsst in diesem Zusammenhang keinen Zweifel daran, dass die eigentliche
sozialphilosophische Grundlage der justice réparative nicht in moralischen Ge-
fiihlen der briiderlichen Verbundenheit, sondern in der wissenschaftlichen Entde-
ckung der Solidaritdt liege: »Sie ist eine allgemeine Pflicht der Gerechtigkeit; sie ist
ein Werk der Wissenschaft und nicht des reinen Gefiihls.« (Fouillée 1884, 152) Die
christlichen Lehren von der freiwillig zu erbringenden charité will Fouillée deshalb
ebenso wie das sentimentale Revolutionspathos der fraternité von 1848 durch eine
moderne, dem wissenschaftlichen Geist der Zeit entsprechende philanthropie éclai-
rée (vgl. ebd., 129) ersetzen, die sich von der reinen Gefiihligkeit der Liebe, der
Barmherzigkeit und der Briiderlichkeit endgiiltig emanzipiert: »Derjenige, der ge-
liebt wird, will er nicht auch respektiert, d.h. als wiirdig anerkannt werden? Die
Liebe ist vor allem ein Gefiihl, wihrend das Recht eine Idee ist; die Liebe ohne das
Recht ist wie ein Blinder, der euch bei dem Versuch, euch zu umarmen, stofit und
verletzt. Die aufgeklérte Liebe (I’amour éclairée) ist selbst schon eine Gerechtig-
keit.« (Fouillée 1880, 342)

Durch diese Umstellung auf eine wissenschaftlich-rationale Basis will Fouillée
die alten Briiderlichkeitsmotive jedoch keineswegs aufgeben, sondern vielmehr
stirken. So spricht er etwa davon, dass sich die Individuen nicht nur durch die per-
manent zunechmenden Komplexitéts- und Solidaritdtsbedingungen moderner Gesell-
schaften, sondern auch durch ihre vertraglich-freie Zustimmung zur Gesellschaft in
immer hoherem Mafle »verbriidern«:

»Wir sind Briider, weil wir beim Eintritt in die Gesellschaft freiwillig ein gleiches Ideal ak-
zeptieren und weil wir uns verpflichten, dort ein und dieselbe Familie zu bilden; wir sind
auch deshalb Briider, weil wir natiirlicherweise Mitglieder ein und desselben Organismus
sind, weil wir ohne einander nicht leben und uns entfalten kénnen, weil unsere Moralitit
selbst an den sozialen Zustand und die Moralitdt der Gemeinschaft gebunden ist. Schlussend-
lich, die Idee eines vertraglichen Organismus ist identisch mit der einer durch die Gerechtig-
keit geregelten Briiderlichkeit, denn wer Organismus sagt, sagt Briiderlichkeit, und wer ver-

traglich sagt, sagt gerecht.« (ebd., 410; Herv. i.0.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 177

Das alte Prinzip der Briiderlichkeit stehe damit, entgegen den mystischen Prinzipien
der Religion, in einer fundamentalen Identitdt mit den Gerechtigkeitsmotiven der
Freiheit und Gleichheit aller und fordere autoritativ als Rechtspflicht des Staates
ein, was die alten Ideale der Wohltdtigkeit und der Néchstenliebe nur als freiwillige,
rechtlich ungeschuldete Hilfe betrachteten. Und je mehr die Zivilisationsgeschichte
der Menschheit voranschreite, umso mehr werde eine justice réparative et préventi-
ve an die Stelle von Almosen und Mildtitigkeit treten.*

Ein Waisenkind oder ein anderes benachteiligtes Mitglied der Gesellschaft, das
ohne Hilfe nicht am sozialen Leben teilnechmen kann, zu unterstiitzen und zu for-
dern, ist fiir Fouillée deshalb nicht ein Akt freiwilliger Néchstenliebe, sondern ein
Werk der Gerechtigkeit, und zwar gerade auch ein Werk kontraktueller Gerechtig-
keit (vgl. Fouillée 1884, 131). Eine Gesellschaft habe ndmlich nicht das Recht, etwa
Findelkinder einfach sterben zu lassen unter dem Vorwand, dass es schlieflich
Pflicht der Eltern sei, fiir die Erziehung ihrer Kinder zu sorgen. Vielmehr sei die
Gesellschaft diesen Kinder gegeniiber zur Hilfe verpflichtet, und zwar auf der
Grundlage dessen, »was die Juristen einen Quasi-Vertrag nennen: sie schuldet ih-
nen die Lebensmittel mit der allgemeinen und beruflichen Bildung, und indem sie
ihnen diese gibt, tut sie nichts anderes als eine allgemeine Schuld der reparierenden
Gerechtigkeit (une dette générale de justice réparative) zu begleichen« (ebd., 132;
Herv. 1.0.). Fouillée erinnert in diesem Zusammenhang nicht nur an Artikel 21 der
franzsischen Revolutionsverfassung von 1793, sondern formuliert im Anschluss
daran auch denkbar scharf: »Die Freiwilligkeit der Néchstenliebe ist ein religidses
und moralisches Vorurteil, das aus einer unzureichenden Analyse des Rechts ent-
steht.« (ebd., 133)

Mit der Formel der dette générale de justice réparative, vor allem aber mit der
auf Randbestimmungen des Code civil zuriickgehenden Rede vom Quasi-Vertrag
hat Fouillée zwei ebenso anschauliche wie pathostridchtige Formeln in die politische
Philosophie eingefiihrt, die im solidaristischen Begriffsrepertoire der Jahrhundert-

42 »lJe mehr die Kenntnis des Rechts in der Menschheit fortschreitet, umso mehr verringert
sich die Idee der Gnade und des Gunsterweises, folglich auch der Barmherzigkeit und der
reinen Briiderlichkeit; im Gegenzug nimmt die Sphére der Verpflichtungen zu.« (Fouillée
1880, 324)

43 »Die offentliche Unterstiitzung ist eine heilige Schuld. Die Gesellschaft schuldet ihren
ungliicklichen Mitbiirgern den Unterhalt, indem sie ihnen entweder Arbeit verschafft oder
denen, die auBlerstande sind zu arbeiten, die Mittel fiir ihr Dasein sichert.« Vgl. zur >heili-
gen Schuld«< u.a. Robert Castel, Die Metamorphosen der sozialen Frage. Eine Chronik der
Lohnarbeit (1995), Konstanz: Universitétsverlag 2000, 162-170 [im Folgenden: Castel
2000].

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

wende, besonders bei Léon Bourgeois, eine kaum zu tiberschitzende Bedeutung er-
langen sollten.**

Ni socialiste, ni purement individualiste: Soziale Sicherheit, Arbeit, Bildung

Zahlreiche soziale Reformideen, die die Solidaristen seit den 1890er Jahren poli-
tisch zu verwirklichen versuchten, finden sich bereits in den Schriften von Fouillée
angesprochen. Allerdings bleiben seine Vorstellungen zur wirtschafts- und sozial-
politischen Umsetzung dieser Ideen insgesamt eher blass und unbestimmt. So tritt
Fouillée insbesondere in seiner Schrift La propriété sociale et la démocratie
(1884)* mit einem dezidiert sozialreformerischen Anspruch auf und will dazu die
absoluten< Eigentumstheorien — als solche nennt er nicht nur die individualistisch-
liberalen, sondern auch die kollektivistischen Varianten — zurlickweisen und die
wechselseitige Durchdringung der »sozialen< und der »individuellen< Dimensionen
des Eigentums darlegen, um auf dieser Basis Raum fiir die Plausibilisierung sozial-
politischer Interventionsrechte zu gewinnen. Fiir die »absoluten«< Eigentumstheorien
gelte:

»Die einen sprechen dem Eigentum einen absolut individuellen, die anderen einen absolut so-
zialen Charakter zu. Fiir uns enthdlt das Eigentum, theoretisch betrachtet, zugleich einen indi-
viduellen und einen sozialen Teil, da jedes Produkt das gemeinsame Werk des Individuums

und der Gesellschaft ist; in der Praxis aber ist die exakte Bemessung dieser Anteile und ihre

44 Fouillée selbst hat diesen Topoi jedoch nur eine geringe systematische Aufmerksamkeit
gewidmet. Sie tauchen bei ihm eher am Rande auf und finden sich weder als programma-
tische Buchtitel noch auch nur als einzelne Kapiteliiberschriften. Dennoch hat er spéter
mit Recht seine — von den Solidaristen auch nicht bestrittene — Autorschaft an diesen Be-
griffen reklamiert; vgl. Serge Audier, Léon Bourgeois. Fonder la solidarité, Paris: Micha-
lon 2007 [im Folgenden: Audier 2007], 34; Anm. 1.

45 Von dieser Studie und dem ihr zugrunde liegenden Politikverstdndnis hat sich der junge
Emile Durkheim iibrigens in einer Rezension aus dem Jahr 1885 energisch distanziert. Er
dulert sich darin skeptisch zum >versdhnenden«< Erkenntnisinteresse Fouillées und attes-
tiert ihm, sein gestaltungsoptimistisches Demokratieverstdndnis verkenne »die organische
Natur der Gesellschaft«. Er wirft ihm einen Hang zum wohlmeinenden sentiment, zu ei-
ner »siien Demokratie« vor und endet mit den Worten: »Leider hat man allen Grund zu
fiirchten, dass eine solche Organisation von kurzer Dauer sein wird. Gefiihle, auch her-
vorragende, sind zerbrechliche Bindungen. Eine Gesellschaft, die nicht fester zementiert
wiire, wiirde riskieren, beim ersten Unwetter zugrunde zu gehen.« (Emile Durkheim, A.
Fouillée, La propriété sociale et la démocratie, in: Revue philosophique de la France et de
I’étranger 19 (1885), 446-453, 453)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 179

Verteilung nach den Regeln einer absoluten Gerechtigkeit, suum cuique, eine Utopie, die die
Ungerechtigkeit zur Folge hat.« (Fouillée 1884, V; Herv. i. O.)

Von daher seien sowohl der individualisme exclusif wie auch der socialisme einsei-
tig und unvollstandig.

In den zivilisierten Landern finde der neugeborene Mensch, wie Fouillée gegen-
iber dem klassischen liberalen Argument vom rechtméfigen Eigentumserwerb
durch individuelle Bearbeitung deutlich macht, das Land nicht mehr in einem freien
und unbesiedelten Zustand vor, sodass er es ungehindert kultivieren konnte. Er tref-
fe es vielmehr vollstdndig besetzt und eingezdunt an und habe deshalb keinerlei
Chance, auf diese Weise individuelle Eigentumsrechte zu erwerben. Im Gegenzug
entstehe dafiir aber — und dies ist ein nicht zuletzt auf Comte zuriickgehendes, spé-
ter klassisch gewordenes solidaristisches Argument — »der Bereich des kollektiven
Reichtums, vergrofert durch alle Generationen, die ihm vorausgegangen sind«. Von
daher gelte: »Es steht also ein sozialer Schatz (un trésor social) zu seiner Verfii-
gung; durch die Arbeit kann er daraus schopfen, was er zum Leben braucht.« (ebd.,
VI) Vor diesem Hintergrund betont Fouillée — mit dem Programmbegriff einer
propriété sociale — die gleichermaBen individuellen wie sozialen Dimensionen von
Eigentum und Wohlstand. Frankreichs Eigentiimer hétten, so erklart er, vom sozia-
len Frieden und 6konomischen Wachstum erheblich profitiert. Sie seien nicht zu-
letzt auch deshalb reich geworden, weil sie sich die Techniken und Erfindungen
fritherer Generationen zunutze machen konnten, die sie sich nicht selbst erarbeitet
haben und die ihnen deshalb in einem privatrechtlichen Sinne auch nicht »gehdrens,
sodass es kein absolutes Recht auf privates Eigentum geben koénne (vgl. Sheradin
2000, 62).

Zugleich spricht sich Fouillée aber auch gegen sozialistische Kollektivierungs-
programme aus, da diese die individuelle Dimension des Eigentums und des Eigen-
tumserwerbs durch eigene Arbeit nicht hinreichend anerkennen wiirden. Er ist da-
von liberzeugt, dass eine Kollektivierung die Leistungs- und Innovationspotenziale
der Individuen schwéchen und damit das Wachstum der Wirtschaft gefahrden wiir-
de. Deshalb kénne sich eine gesunde Okonomie nur auf der Basis von Wettbewerb
und Marktwirtschaft entwickeln, auch wenn die Auswiichse des Okonomischen
Konkurrenzprinzips scharf zu verurteilen seien.*® In diesem Sinne hielt er auch den
Staat fiir ungeeignet, wirtschaftliche Unternehmen zu leiten und die Okonomie des
Landes zentral zu verwalten: »Der Staat ist wenig geeignet fiir alles, was flexibel

46 In seinen frithen Schriften hatte er sich u.a. gegen staatliche Interventionen in die betrieb-
lichen Verhéltnisse zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern ausgesprochen, etwa in
Fragen der Arbeitszeitregulierung und der Lohnhohe. Erst nach der Jahrhundertwende
forderte er fiir diese Konfliktfelder obligatorische Schiedsgerichte; vgl. Sheradin 2000,
66.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und variabel ist, fiir das, was eine praktische Intelligenz erfordert, was Takt und ei-
nen Geist der Anpassung an die Umstdnde verlangt: eine Verwaltungskorperschaft
ist in der Regel ohne Initiative, ohne Interesse, ohne Verantwortung; sie kann nicht
wirklich produktiv sein.« (Fouillée 1884, 34)

Statt also entweder nur individuelles oder nur kollektives Eigentum zuzulassen
und sich dementsprechend fiir eine Konservierung des status quo oder fiir eine her-
beizufiihrende Revolution stark zu machen, fordert Fouillée, auch in der Eigentums-
frage zu beriicksichtigen, was sich als »das wahre wissenschaftliche Prinzip« (ebd.,
2) darstelle: das Prinzip von Evolution und Fortschritt. Auf dieser Grundlage konne
es nur darum gehen anzuerkennen, dass sich — und auch dies sollte spiter ein ty-
pisch solidaristisches Argument werden — im historischen Entwicklungsprozess der
Menschheit das individuelle und das soziale Eigentum parallel zueinander entwi-
ckeln und entfalten, dass sie »gleichzeitig wachsen, ohne sich zu zerstéren, und
dass dieses progressive Wachstum selbst die Bedingung der wahren Demokratie«
(ebd., IX) sei. Und so prognostiziert er fiir die politische Zukunft der franzosischen
Republik — ganz in der republikanisch-kleinbiirgerlichen Tradition der classes
moyennes — eine Kombination aus Elementen eines individuellen und eines sozialen
Eigentums: »Insbesondere in Frankreich wird die Demokratie nur unter der Bedin-
gung leben konnen, dass sie nicht sozialistisch und nicht rein individualistisch (ni
socialiste, ni purement individualiste) wie die amerikanische Republik ist, sondern
im Angesicht des individuellen Eigentums alle legitimen Formen des sozialen Ei-
gentums beibehdlt und ausweitet.« (ebd.)

Niherhin spricht Fouillée hier von drei Formen des sozialen Eigentums, die sich
aus dem allen Menschen zur Verfiigung stehenden materiellen, intellektuellen und
moralischen Erbe ergeben, auf das demokratische Gesellschaften allen ihren Mit-
gliedern einen Partizipationsanspruch einrdumen miissten: Teilhabe am kollektiven
Kapital und an offentlichen Diensten, Teilhabe an der politischen Macht und Teil-
habe an intellektueller und moralischer Bildung (vgl. ebd., VIIIf.). Diese drei For-
men sozialen Eigentums gelte es — neben dem weiterhin bestehenden privaten Ei-
gentum — in Zukunft auszubauen und allen Gesellschaftsmitgliedern sozialpolitisch
zu gewihrleisten, wobei der Auf- und Ausbau eines solchen sozialen Eigentums ei-
ne allméhliche, friedlich voranschreitende »>Universalisierung< des Eigentums er-
moglichen soll, ohne durch staatliche Zwangsmafnahmen in bestehende Eigen-
tumsverhéltnisse einzugreifen. Von den Ideen einer progressiven Einkommens- und
Vermdgenssteuer oder einer Besteuerung von Landbesitz hielt Fouillée dagegen nur
wenig (vgl. Sheradin 2000, 65).

Zunichst sei es Aufgabe der Regierung, allen notleidenden Gesellschaftsmit-
gliedern eine »organisierte Versicherung in weitem MaBe« (Fouillée 1884, VIf.) zu
gewdhrleisten, denn schlieBlich habe der Staat schon lange zahlreiche Aufgaben im
Bereich der Agrikultur, des Handels, der Infrastruktur etc. iibernommen — und wa-
rum solle es dann nicht auch ein Philanthropie-Ministerium (un ministére des insti-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 181

tutions philanthropiques) geben, »das gleichermallen damit beauftragt ist, in diesem
Bereich (Versicherungen, Selbsthilfe-Vereine, Konsum-, Produktions- und Kredit-
gesellschaften etc.) Initiativen zu ergreifen und Institutionen zu griinden sowie die
bereits bestehenden zu ermutigen und ihnen zu helfen, um die privaten Bemiihun-
gen, Spenden und Darlehen zu zentralisieren« (ebd., 150f.). Von besonderer Bedeu-
tung sei in diesem Zusammenhang der Aufbau 6ffentlicher Sozialversicherungen
zum Schutz der Arbeiter und ihrer Familien vor den Risiken von Tod, Krankheit,
Alter und Arbeitslosigkeit. Fouillée schwebt dabei ein dezentrales System von
staatlich geforderten Gegenseitigkeitsvereinen mit einer Beitragspflicht der Arbeiter
vor, um auf diese Weise fiir Staat und Kommunen die zu erwartenden Lasten der
assistance publique zu senken; und er ist davon iiberzeugt, dass die Arbeiter die
Beitragszahlungen zu einer solchen Versicherung problemlos aufbringen konnten,
wenn sie den Konsum von Alkohol und Tabak aufgében (vgl. Sheradin 2000, 67).
Ein solches System sozialer Sicherung hélt Fouillée vor allem deshalb fiir un-
verzichtbar, weil der Staat nicht selbst als Arbeitgeber und Garant eines >Rechts auf
Arbeitc auftreten konne.”” Gerade im Namen von Gerechtigkeit, Freiheit und
Gleichheit konne und diirfe man den Einzelnen — dank der zunehmenden Solidaritit
(grdce a la solidarité croissante) — durchaus die Verpflichtung auferlegen, seine
Arbeitskraft bzw. sein Humankapital zu versichern, da die Frage der sozialen Siche-
rung schon lange keine Privatangelegenheit mehr sei. Sie werde vielmehr zu einer
Existenzfrage der Gesellschaft als ganzer, »weil diese Garantien des Humankapi-
tals, die so etwas wie ein Minimum des fiir jeden wirklich fieien und gleichen Biir-
ger essentiellen Eigentums darstellen, immer notwendiger werden, um die Bildung
einer Proletarierklasse zu verhindern, die unweigerlich entweder zur Knechtschaft
oder zur Rebellion verurteilt wire« (Fouillée 1884, 148; Herv. i.0.). Aus seiner
programmatischen Distanz zur obligatorischen deutschen Arbeiterversicherung und
den Bestrebungen der sogenannten >Kathedersozialisten< jenseits des Rheins macht

47 Die klassische 1848er-Forderung nach einem >Recht auf Arbeit< ist fiir Fouillée allein
schon deshalb aussichtslos, weil der Staat nicht jedem Biirger Arbeit geben konne, der
Arbeit haben wolle. So konne er Arzte nicht mit Patienten, Rechtsanwilte nicht mit Fal-
len und Poeten nicht mit Lesern versorgen (vgl. Fouillée 1884, 134). Allerdings war
Fouillée durchaus der Meinung, dass der Staat im Rahmen seiner Moglichkeiten zur Ver-
ringerung der Arbeitslosigkeit beizutragen habe, etwa durch die Errichtung von Arbeits-
vermittlungsbiiros; vgl. Sheradin 2000, 66. Erst in seinen spiteren Schriften sollte er — in
Anlehnung an die Arbeiten Charles Gides — vorschlagen, dass der Staat die Monopole
ibernimmt und in Kooperativen verwandelt; und zwar im Sinne >republikanischer Fabri-
keng, in denen die assoziierten Arbeiter selbst die Produktionsstitten besitzen, leiten und
verwalten, was schlieBlich auf eine komplette Demokratisierung der Industrie hinauslau-
fe; vgl. dazu ebd., 65 u. 88f. Einen individuellen Rechtsanspruch der Benachteiligten auf
Hilfe und Unterstiitzung wollte er allerdings nicht anerkennen (vgl. Fiegle 2003, 104).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

er dabei keinen Hehl. Vielmehr betont er zu seinen Vorstellungen explizit: » Dies ist
kein »>Staatssozialismus¢, sondern eine schlichte Vorsichtsmaflnahme aller gegen-
iiber jedem und damit zum Wohl eines jeden: Die Interessen sind in diesem Punkt
ebenso harmonisch wie die Rechte.« (ebd.) Von daher sei zu konstatieren: »Die
Vorsorge, die 6ffentliche Wohlfahrt, die »Briiderlichkeit¢, die in unseren modernen
Gesellschaften von immer komplexeren Gesetzen geregelt wird, kann nicht langer
eine Art von moralischem Luxus bleiben, der vollstindig den Zufallen der indivi-
duellen Inspiration iiberlassen ist.« (ebd., 151f.) Deshalb sei eine staatlich zu ge-
wihrleistende assurance organisée nichts anderes als eine kollektive Vorsichts-
mafinahme, wie man sie etwa vom Institut der Feuerversicherung her kenne:

»Nun, dank der wachsenden Solidaritét, die sich in unseren modernen Gesellschaften zwi-
schen einem Biirger und den anderen manifestiert, féllt die Sorglosigkeit des einen zumeist
auf die anderen zuriick. Aufgrund dieses Prinzips ist man verpflichtet, nachts die Autos zu be-
leuchten, die Schornsteine zu fegen, um Brénde zu verhindern etc. Wenn man eines Tages er-
kennen wiirde, dass es ein grofles Interesse gibt, die Feuerversicherung verpflichtend zu ma-
chen, so konnte man auch die VorsichtsmaBnahmen gegen das Feuer verpflichtend machen.«
(ebd., 147)

Diejenigen, die offentliche Unterstiitzung erfahren, sollten jedoch, so Fouillée, im
Gegenzug »eine Arbeit, so einfach sie auch sein mag« (Fouillée 1880, 363), erbrin-
gen, denn schlieBlich gelte, »dass die Arbeit adelt, wahrend das Almosen erniedrigt.
An die Stelle eines Gunsterweises ist damit ein durch gegenseitige Ubereinkunft
zustande gekommener Austausch und ein wirklicher Vertrag getreten. Die Briider-
lichkeit hat sich in Vertragsrecht gewandelt.« (ebd.)*

Dariiber hinaus bildet fiir Fouillée aber auch das allgemeine Wahlrecht — und
hier zeigt sich sein republikanischer Glaube an das hohe politische Integrationspo-
tenzial des Projekts der Demokratie in besonderer Weise® — eine Form des »sozia-

48 Fouillée distanziert sich in diesem Zusammenhang explizit von den national-chauvi-
nistischen Vorstellungen der Sozialdarwinisten, da soziale Degenerationen in der Regel
nicht von den Schwachen verursacht wiirden, sondern aus Luxus, Apathie und Faulheit
der oberen Klassen entstiinden (vgl. Fouillée 1884, 98f.).

49 Diesen Demokratie-Optimismus sollte er spéter jedoch erheblich modifizieren. In dem
MafBe ndmlich, wie sich seit den spéten 1890er Jahren in der franzosischen Abgeordne-
tenkammer Finanzskandale und Korruptionsfille hduften und Regierungskrisen zum
Dauerzustand wurden, entwickelte Fouillée in seinem Buch La démocratie politique et
sociale en France aus dem Jahr 1909 eine meritokratisch-elitire Demokratiekonzeption,
die sich von den Massen — ihnen hatte er schon zuvor mangelnde Reflexivitit attestiert
[»Kurzsichtigkeit ist der groBte Defekt der Massen. Sie sind instinktiv, nicht reflexiv.«
(Fouillée 1884, 163)] — verabschiedet und ihre Hoffnung auf aufgeklarte Eliten setzt. Al-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 183

len Eigentums¢, denn nur so kdnne jedes Gesellschaftsmitglied an der Autoritét des
Staates partizipieren, die »offensichtlich ein kollektives Gut« (Fouillée 1884, VII)
sei. Die Idee eines universalisierten Wahlrechts verlange dabei im Grunde auch eine
entsprechende Universalisierung des privaten Eigentums, auch wenn Fouillée nicht
auf Enteignungen und materielle Umverteilungen zuriickgreifen will: »Das univer-
salisierte Eigentum ist die Folge des allgemeinen Wahlrechts, denn das Wesen, das
genug besitzt, um sich zu erhalten, besitzt sich selbst und ist in der Regel wirklich
der Souverédn der eigenen Stimme.« (ebd., 62) Von daher miisse man — im Sinne
des auch von Fouillée geteilten jakobinisch-kleinbiirgerlichen Selbsténdigkeits- und
Unabhéngigkeitsideals der Franzosischen Revolution — festhalten: »Die ideale Lo-
sung der wirtschaftlichen Antinomie wire die groBtmdgliche Verteilung des Eigen-
tums und des Kapitals unter den Arbeitern selbst.« (ebd.) Und auch wenn Fouillée
dies im Kontext der gesellschaftlichen Verhéltnisse seiner Zeit fiir ein Ideal hilt,
das sich nicht vollstdndig realisieren lasse, so ist er doch davon iiberzeugt, dass man
sich ihm deutlich annihern konne.

Neben offentlichen Dienstleistungen, Sozialversicherungen und dem allgemei-
nen Ménnerwahlrecht denkt Fouillée im Hinblick auf die »Universalisierung< des
Eigentums nicht zuletzt auch an die Gewéhrleistung eines allgemeinen Zugangs zu
den Bildungsgiitern. Dies sei ein elementares Grundrecht, das jedem Staatsbiirger
eingerdumt werden miisse, denn nachdem das Eigentum an Grund und Boden voll-
stindig vergeben sei, sei es heute vor allem »das intellektuelle Kapital«, das als
muniversales Arbeitsinstrument¢ fiir die neu Angekommenen« gelten kénne und
miisse (ebd., VIII). In dem MaBe, wie dieses capital intellectuel jedem Gesell-
schaftsmitglied iiber eine allgemeine Schulbildung zuginglich werde, werde sich
die »utopische Formel« vom >Recht auf Arbeit< durch die »praktische Formel« eines
Rechts auf Bildung ersetzen lassen (vgl. ebd.). Kostenlose und obligatorische
Schulbildung fiir alle hélt Fouillée deshalb fiir »die wichtigste Aufgabe der justice
réparative und das grofite Werk der Briiderlichkeit schlechthin« (Fouillée 1880,
376). Allerdings besteht er im Streit um die bildungspolitischen Reformen der frii-
hen 1890er Jahre — 1891 hatte Léon Bourgeois durch Einfiihrung eines naturwis-
senschaftlichen Zweiges das sogenannte ymoderne« Bakkalaureat geschaffen — auf

lerdings wies Fouillée John Stuart Mills Idee, den Intelligenten mehr Stimmen zu geben,
als unangemessen zuriick und setzte vor allem auf verstirkte Bemiihungen einer poli-
tisch-moralischen Elitenbildung und Elitenerziehung. Zugleich betonte er nun auch die
Bedeutung von sozialer Ungleichheit fiir den Fortschritt und die Normalitdt von Hierar-
chien in der Gesellschaft. Aber auch seine Kampagne gegen Cabarets und Pornographie
und seine bitteren Angriffe auf die »unmoralische Presse¢, die ihm den Ruf eines strengen
Moralisten einbrachten, hinderten ihn nicht an dem Glauben, dass auch das einfachste
Mitglied der Gesellschaft in der Lage sei, sich zu verbessern und moralisch und kulturell
aufzusteigen; vgl. dazu Sheradin 2000, 69-90.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

einem humanistischen Bildungskonzept, das auf Latein und Griechisch als Zu-
gangsbedingungen fiir hohere Staatsimter beharrt.*

Fiir Fouillée sind also Arbeit und Bildung die zentralen Instrumente, mit deren
Hilfe sich die »soziale Hebung« der Arbeiterschaft bewerkstelligen lasse. In diesem
Sinne sieht er auf den franzosischen Staat seiner Zeit zahlreiche neue Aufgaben zu-
kommen, die ihn iiber seine liebgewonnene Rolle als reiner Sicherheitsgarant hi-
naustreiben, ohne ihn deshalb auf das Muster eines autoritiren Obrigkeitsstaates zu
verpflichten:

»Er ist der grole Moderator, der das Gleichgewicht zwischen den Freiheiten, zwischen den
Rechten und zwischen den Gewalten halten muss; er ist der Schiedsrichter in Konfliktfillen;
er ist der Vermittler zwischen dem isolierten Biirger und einer Assoziation, zwischen den As-
soziationen untereinander, zwischen den Einzelnen und der Nation, zwischen den einzelnen
Assoziationen und der gesamten Gesellschaft, und schlieflich zwischen den gegenwirtigen
und den kommenden Generationen. Mit einem Wort: Er ist der Garant aller Rechte und der

Mandatér der wirklich allgemeinen Interessen.« (Fouillée 1884, 37; Herv. i.O.)51

Ob es der Dritten Republik nun gelinge, diesen neuen Aufgabenfeldern gerecht zu
werden oder nicht; das 20. Jahrhundert werde auf jeden Fall, davon war Fouillée
iiberzeugt, »ein Jahrhundert der sozialen Inspiration und der sozialen Reformen«
werden, »in dem die franzosischen Ideen des Menschenrechts, der gleichen Freiheit
aller, der vertraglichen Gerechtigkeit, der Briiderlichkeit, der universellen Republik
und des universellen Friedens« zu neuem Leben finden, denn »nach dem 18. Jahr-
hundert, das revolutionir und franzdsisch war, nach dem 19. Jahrhundert, das reak-
tiondr und antifranzosisch war, wird ohne Zweifel ein wahrhaft menschliches Jahr-
hundert erscheinen«.”

50 Vgl. Sheradin 2000, 79f. Fouillée sollte sich spéter sogar zum scharfen Gegner einer kos-
tenlosen Sekundarbildung entwickeln.

51 Das Motiv des sozialen Eigentums bzw. des Transfereigentums wird gegenwirtig etwa
von Robert Castel aufgegriffen und zur normativen Begriindung wohlfahrtsstaatlicher
Einrichtungen und Institutionen in Anspruch genommen; vgl. Robert Castel, Die Stir-
kung des Sozialen. Leben im neuen Wohlfahrtsstaat (2003), Hamburg: Hamburger Editi-
on 2005 [im Folgenden: Castel 2005], 44; Anm. 12. Zu den Entstehungskontexten des
Motivs der propriété sociale vgl. auch Castel 2000, 271-282.

52 Alfred Fouillée, La France au point de vue moral, 2. Aufl., Paris: Alcan 1900, 411f.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 185

3.2 EINE ASSOZIATIONISTISCHE SOZIALOKONOMIE
DER SOLIDARITAT: CHARLES GIDE

Charles Gide (1847-1932), der in Uzes (Department Gard) in Siidfrankreich als
Sohn einer protestantischen Juristenfamilie geboren wurde,' kann anders als Fouil-
1ée nicht nur als wichtiger Inspirator und Vorldufer der solidaristischen Bewegung
gelten; er ist — als Jurist und Okonom — selbst einer der zentralen Protagonisten des
franzosischen solidarisme. Ohne die bilderreiche und suggestive Sprache seiner
zahlreichen, viel gelesenen Schriften — seine Bibliographie weist iiber 20 Biicher
und iiber 3.000 Artikel aus® — wire der enorme politisch-publizistische Siegeszug
der Solidaritétsidee im Frankreich des spéten 19. und frithen 20. Jahrhunderts kaum
moglich gewesen.

Seit den 1880er Jahren begann Gide damit, eine eigenstdndige sozialokonomi-
sche Doktrin — zunéichst unter dem Namen einer économie sociale — zu entwerfen
und gegen die Dominanz der liberalen Okonomie seiner Zeit in Stellung zu bringen.
Zugleich schloss er sich mit Eifer dem seit den 1848er-Aufbriichen in die Krise ge-
ratenen mouvement coopérative an und wurde als fiihrender Theoretiker der Genos-
senschaftsbewegung Frankreichs — im Rahmen der Ecole de Nimes® — schon bald

1 Vgl. zur Biographie Sheradin 2000, 92-97 und die knappen Hinweise im Gide-Kapitel
von Blais 2007, 191-203. Eine grole Monographie hat Marc Pénin, Charles Gide (1847-
1932). L’esprit ciritique, Paris: L’Harmattan 1997 vorgelegt. Zu Gides Theorieprogramm
vgl. aus der dullerst sparlichen deutschsprachigen Literatur de Waha 1910, 440-457 und
Schmelter 1991, 63-75. Schmelters Einschitzung, dass es sich bei Gide um eine »in Ab-
héngigkeit von Comte und der Organismustheorie« (ebd., 76) konzipierte Solidarititsvor-
stellung handelt, ist allerdings grob irrefiihrend.

2 Zur Bibliographie: Igor Prieur, Pour une bibliographie de Charles Gide, in: Communau-
tés. Archives des sciences sociales de la coopération et du développement 61 (1982), 104-
140 und 62 (1983), 128-152. Das Comité pour I’édition des ceuvres de Charles Gide gibt
zudem seit den spiten 1990er Jahren gesammelte Schriften heraus.

3 Nimes bildete seit langem ein Zentrum der Genossenschaftsbewegung, das in den 1880er
Jahren — Gide wohnte seit 1880 in der Ndhe von Nimes — vor allem von August Fabre
und Edouard de Boyve getragen wurde. Hier gab es u.a. abendliche Diskussionsrunden,
die unter dem Titel La Solidarité abgehalten wurden und als Vorldufer der spiteren Be-
wegung der Universités Populaires gelten konnen (vgl. dazu Sheradin 2000, 125f.). Das
Programm der 1885 gegriindeten Ecole de Nimes stelle, so Gide, im Wesentlichen nur die
Weiterfiihrung der Genossenschaftsidee der sogenannten Pioniere von Rochdale aus dem
Jahr 1844 dar (vgl. dazu Kap. 3.2.3). Dieser Idee hatte Gide schon seine ersten offentli-
chen Vortrige in den spéten 1870er Jahren gewidmet; und sie steht auch im Mittelpunkt

der erstmals 1900 erschienenen Aufsatzsammlung La Coopération. Im Vorwort der im

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

deren intellektuelle Hauptfigur. Nicht wenige halten Charles Gide deshalb weit
eher als den aufgrund seiner herausgehobenen politischen Amter wesentlich promi-
nenteren Léon Bourgeois fiir den eigentlichen Impulsgeber der solidaristischen
Aufbriiche der Jahrhundelrtwende,5 auch wenn sich Gide mit seiner nachdriicklichen
Option fiir das Projekt einer »sozialen Reorganisation< der Gesellschaft auf der Ba-
sis von Ideen und Idealen der Genossenschaftsbewegung eher am Rande der rechts-
und sozialphilosophischen Reformambitionen des solidarisme bewegte.’

Jahr 1928 erschienenen fiinften Auflage dieses Bandes — er erschien 1929 auch in
deutscher Ubersetzung — notiert Gide: »Das Buch gibt {ibrigens nur die Ideen, den Glau-
ben und die praktischen Erfahrungen einer kleinen Gruppe von Menschen wieder, die
man die »Schule von Nimes« genannt hat, einer Schule, die, wie ich bekennen muf, in ih-
rer Heimatstadt wenig bekannt ist, aber dafiir umso mehr im Auslande und die in der Ge-
schichte des Genossenschaftswesens ihren bescheidenen Platz hinter den ruhmreichen
Pionieren von Rochdale finden wird.« (Charles Gide, Der Kooperatismus. Nach der 5.
Aufl. iibersetzt von Dr. Kurt Bretschneider und eingeleitet von Professor Dr. Ernst Griin-
feld, Halberstedt: H. Meyer, 1929 [im Folgenden: Gide 1929], VII)

4 Gide selbst notiert im Jahr 1925, dass ihn die Genossenschaftsbewegung »nach und nach
ganz absorbiert« habe (Charles Gide, Die sozialokonomische Literatur in Frankreich seit
dem Beginn dieses Jahrhunderts, in: Moritz Julius Bonn/Melchior Palyi (Hg.), Die Wirt-
schaftswissenschaft nach dem Kriege (FS Lujo Brentano), Bd. II, Miinchen-Leipzig:
Duncker & Humblot 1925, 33-58 [im Folgenden: Gide 1925], 45).

5 »lIn truth, it is not Bourgeois, who made solidarity the base of a social doctrin, it is Gide.«
(William Oualid/Roger Picard, Economiste social, in: Revue d’économie politique 46
(1932), 1730; zit. nach Sheradin 2000, 91) Blais 2007, 193 hilt Gide fiir »den sicherlich
energischsten Verfechter der Idee der Solidaritét«.

6  Gide gilt auch — allerdings zu Unrecht — als der Erfinder des Wortes solidarisme. So no-
tiert Laurent 1991, 42, ohne eine Belegstelle anzugeben: »Er erfand das Wort »Solidaris-
mus««. Auch Jacques Donzelot schreibt in diesem Zusammenhang: »Léon Bourgeois hat
die Lehre des Solidarismus erfunden, die Lehre, nicht den Begriff, der sich Charles Gide
verdankt.« (Jacques Donzelot, L’invention du social, Paris: Fayard 1984, 107) Allerdings
hat Gide diesen Programmbegriff nie als Titel eines seiner zahlreichen Biicher verwendet.
Er taucht jedoch schon 1882 in programmatischer Absicht in einer vor allem theologisch
gehaltenen und an Charles Secrétan und Alexandre Vinet angelehnten Schrift von Albin
Mazel, einem Pastor der reformierten Kirche, auf: 4/bin Mazel, Solidarisme, individua-
lisme et socialisme, Paris: J. Bonhoure 1882. Mazel notiert hier mit Bezug auf die Lehren
von der Erbsiinde und der paulinischen Rechtfertigung: »Das Heil ist zugleich allgemein
und individuell. Es ist den Einzelnen nur zugénglich, weil es sich im Menschengeschlecht
erfiillt hat, und die Erlosung des Menschengeschlechts konnte sich nur durch die Tat ei-
nes Einzelnen vollzichen. Diese Lehre werden wir mit einem Wort bezeichnen, dessen

Verwendung uns notwendig und legitim erscheint: der Solidarismus.« (ebd., 59; Herv.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 187

Gide, der als Kind scheu und unsicher war und neben seinem &lteren Bruder
Paul als einziges von mehreren Kinder iiberlebte, wuchs in einem strengen protes-
tantischen Haushalt auf und blieb zeitlebens gldubiger Christ und iiberzeugter An-
hénger seiner Kirche. Der Onkel des spéteren Literaturnobelpreistrdgers André Gi-
de begann, der Familientradition entsprechend, mit einem Studium der Rechtswis-
senschaften in Paris, das er 1872 abschloss. Zwei Jahre spiter erhielt er mit der
agrégation die Lehrbefdhigung in diesem Fach und begann, an der juristischen Fa-
kultit der Universitit Bordeaux Politische Okonomie zu unterrichten, wo er dann
1879 auf den neu eingerichteten Lehrstuhl fiir dieses noch ungewdhnliche Fach be-
rufen wurde.

In den friihen 1870er Jahren wurde Politische Okonomie in Frankreich nur an
wenigen Universitdten unterrichtet. Im zweiten Kaiserreich sind in den 1860er Jah-
ren zwar einige Lehrstiihle fiir diese Disziplin eingerichtet worden; sie blieben
jedoch auBlerhalb aller priifungsrelevanten Curricula. Erst 1877 wurde Politische
Okonomie offiziell in das Universititssystem eingefiihrt und in den Priifungsstoff
aller franzdsischen Rechtsfakultiten aufgenommen. Die liberalen économistes be-
herrschten in der ersten Dekade der Dritten Republik zwar die volkswirtschaftlichen
Anschauungen und die wichtigen Institutionen des franzosischen Geisteslebens,
hatten aber in der Regel keine juristische agrégation, sodass die neu eingerichteten
Lehrstiihle zu ihrem Leidwesen nun an junge, konomisch interessierte Juristen wie
etwa Charles Gide vergeben wurden (vgl. dazu Sheradin 2000, 98f.). Und diese
jungen Professoren sollten, so Kristin A. Sheradin, schnell das Gesicht der franzosi-
schen Politischen Okonomie verindern:

»Few of them possessed much knowledge of economics, and they learned as they taught. As
directors of their own studies, they read beyond the works of the classical economists, delving
into German and other schools of economic thought. Their legal minds (for all had studied
law for nearly ten years) gave them a different perspective on political economy than the or-
thodox liberals.« (ebd., 101)

1.0.) Das Wort solidarisme findet sich allerdings schon im Jahr 1845 in einem Dic-
tionnaire des mots nouveaux und wird dort definiert als »Systeme de solidarisation, de so-
lidarité, de garantie solidaire¢. Im Jahr 1850 taucht solidarisme auch als Titel einer kurz-
lebigen sozialistischen Zeitschrift auf (vgl. Audier 2010, 30). Bekannt wird der Begriff
dann aber vor allem durch Célestin Bouglés Schriften Solidarisme et libéralisme. Réflex-
ions sur le mouvement politique et |’éducation morale (Paris: Cornély 1902) und Le soli-
darisme (Paris: Giard 1907). Vgl. zu Bouglé ausfiihrlich Christian Giilich, Die Durk-
heim-Schule und der franzosische Solidarismus, Wiesbaden: Deutscher Universititsver-
lag 1991 [im Folgenden: Giilich 1991], bes. 134-268.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Nachdem Gide schon 1880 an die Rechtsfakultit von Montpellier wechselte, um
wieder ndher an seiner siidfranzosischen Heimat zu sein, entwickelte er sich zum
scharfen Gegenspieler der orthodoxen Nationalokonomie, die er, wie er selbst sag-
te, »aufzutauen«< versuchte (vgl. Gide 1925, 34). Und in der Tat war es Charles Gide
»more than any other individual, who led the attack on the liberal economic estab-
lishment in fin-de-si¢cle France« (Sheradin 2000, 98). Im Jahr 1884 verdffentlichte
er die erste Auflage seines von Anfang an sehr erfolgreichen Lehrbuchs Principes
d’économie politique.” Drei Jahre spiter griindete er die Zeitschrift Revue d’éco-
nomie politique, die die Dominanz der liberalen Okonomie brechen und ein offenes
Diskussionsorgan fiir alle Lehrmeinungen sein wollte. Das als Konkurrenzunter-
nehmen zum wirtschaftsliberalen Journal des économistes angelegte und aus den
Verkaufserldsen der Principes finanzierte Vorhaben wurde ein voller Erfolg.® Au-
Berdem trat er 1886, ein Jahr nach ihrer Griindung, der Ecole de Nimes bei und
wurde Herausgeber von deren Zeitschrift L Emancipation. 1898 verlieB er schwe-
ren Herzens Montpellier, nachdem fiir ihn an der Pariser Universitit eigens ein
neuer Lehrstuhl fiir vergleichende Sozialokonomie eingerichtet worden war. Mit
Unterstiitzung Léon Bourgeois’ wurde er dann 1905 Professor fiir Politische Oko-
nomie — allerdings ohne Priifungsrecht — an der rechtswissenschaftlichen Fakultét
zu Paris, an der er einst selbst studiert hatte. Hier sollte er noch 14 Jahre forschen
und lehren, bevor er in seinem Ruhestand 1921 zum Professor am College de
France berufen wurde und dort bis zu seinem Tod einen von den franzdsischen
Konsumgenossenschaften (Fédeération Nationale des Coopératives de Consomma-
tion) gestifteten Lehrstuhl fiir Genossenschaftswesen iibernahm.’

Gide — Célestin Bouglé nennt ihn zu Beginn des 20. Jahrhunderts »den mensch-
lichsten unserer Okonomen«'® — war jedoch nicht nur ein umtriebiger Gelehrter,
sondern auch ein Mann des 6ffentlichen Lebens, der sich neben- bzw. ehrenamtlich
in zahlreichen Organisationen und Initiativen engagierte. Er wirkte nicht nur als
Generalberichterstatter bei der Weltausstellung in Paris 1900, sondern gehorte auch

7 Insgesamt erlebte dieses Lehrbuch, das Gide immer wieder ausbaute und erweiterte, 26
Auflagen. Die jlingste Ausgabe erschien im Jahr 1931, ein Jahr vor Gides Tod. Gide
selbst notiert, dieses Buch habe »etwa dreiflig Jahre hindurch ein tatséchliches Monopol
gehabt« (Gide 1925, 44).

8  Zur Entstehung dieser Zeitschrift, zu der Gide zeitlebens eine Unzahl von Beitrdgen, vor
allem Buchbesprechungen, beisteuern sollte und die bis heute erscheint, vgl. Charles Gi-
de, Comment est née la Revue d’économie politique, in: Revue d’économie politique 45
(1931), 1347-1357.

9 Hier hielt Gide im Wintersemester 1927/28 noch einen cours zum Thema La solidarité,
der kurz vor seinem Tod als Buch erschien (Paris: Presses universitaires de France 1932).

10 Célestin Bouglé, L’évolution du solidarisme, in: Revue politique et parlementaire 35
(1903), 480-505, 480.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 189

zu den fithrenden Vertretern u.a. der Ligue des droits de [’homme, der Association
internationale pour la lutte contre le chomage und der Association protestante pour
I’étude pratique des questions sociales. Darliber hinaus engagierte er sich in zahl-
reichen weiteren Vereinigungen, etwa zur Beforderung der 6ffentlichen Hygiene
oder zur Bekdmpfung unziichtiger Presse und Literatur. In all diesen Bemiihungen,
vor allem aber in seinen zahlreichen populdren Vortragsveranstaltungen, die er un-
verdrossen bis ins hohe Alter abhielt, ging es ihm darum, im Vertrauen auf die auf-
klarende Kraft von sozialer Bildung und Erziehung — einem Vertrauen, das er mit
allen Solidaristen teilte — fiir die Ideen von Solidaritédt und sozialer Gerechtigkeit zu
streiten und einer société solidaire jenseits von libéralisme individualiste und éta-
tisme collectiviste den Weg zu bahnen.

Im Folgenden will ich zunéchst ausfiihrlich den eminenten Stellenwert nach-
zeichnen, den Gide der Kategorie der Solidaritét fiir die Bewiltigung der in der
Dritten Republik anstehenden Selbstverstdndigungsdebatten einrdumt (3.2.1), bevor
ich Gides Ausfiihrungen zu den >drei Schulen der Nationalokomonie«< (3.2.2) und
seine genossenschaftlichen Ideen zur Entfaltung einer république coopérative
(3.2.3) zur Sprache bringe. Dabei wird nicht zuletzt deutlich werden, in welchem
Ausmal} Charles Gide die offentlichen Debatten seiner Zeit zu beeinflussen ver-
mochte und inwiefern er mit seinen ebenso anschaulich wie populdr formulierten
Uberlegungen zu einer Theorie der Solidaritit als der vielleicht wichtigste Stich-
wortgeber des franzosischen solidarisme insgesamt angesehen werden kann.

3.2.1 Solidarité naturelle, solidarité fatale und solidarité libre

In einer der klassisch gewordenen Formulierungen des franzosischen Solidarismus
— sie stammt aus einem Vortrag aus dem Jahr 1890 — erklért Charles Gide:

»Die Solidaritét ist nicht, wie die Freiheit, die Gleichheit oder wie selbst die Briiderlichkeit,
ein volltonendes Wort oder, wenn Sie wollen, ein reines Ideal: sie ist eine Tatsache; — eine
der von der Wissenschaft und der Geschichte am besten nachgewiesenen Tatsachen. Der
Aufweis der Solidaritdt durch die Arbeitsteilung, wie sie gleichermalflen in der internen Orga-
nisation der Gesellschaften und der Lebewesen auftritt, ist, wie Edgar Quinet gesagt hat, die
bedeutendste Entdeckung unserer Zeit (la découverté la plus considérable de notre temps).

Und diese Tatsache der Solidaritdt, oder — wie man mit einem anmaflenderen und weniger

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

klaren Begriff sagen konnte — dieser Interdependenz der Menschen, wird von Tag zu Tag be-

1
deutsamer [...].«

Wiéhrend noch vor 25 Jahren, wie Gide einige Jahre spéter, in einem Vortrag aus
dem Jahr 1893 ausfiihrt, der Begriff der Freiheit im Mittelpunkt sémtlicher Debat-
ten und Diskurse gestanden habe, so sei heute ein neues Programmwort in den Vor-
dergrund getreten, »das nun die Luft mit immer gréBeren und héufigeren Schwin-
gungen anfiillt und schlieBlich ohrenbetdubend wird, ndmlich das Wort Solidaritdt.
Auch dieses Wort wird in allen Reden, Kundgebungen und Rundschreiben zum
SchluBwort, und die unter diesem Titel veroffentlichten Werke nehmen von Tag zu
Tag zu«'> Und er erginzt: »Wenn der republikanische Wahlspruch >Freiheit,
Gleichheit, Briiderlichkeit< noch einmal zu pragen wire, wiirde unser Wort an die
Stelle eines dieser drei treten, ja vielleicht sogar allein alle drei ersetzen.« (Gide
1929c¢, 50)

Solidaritdt: »Das grifite wissenschaftliche Ereignis unserer Zeit«

Das Stichwort der Solidaritdt hat Gide zufolge im Frankreich der Dritten Republik
also eine fulminante Karriere erlebt; und dhnlich wie Alfred Fouillée verbindet auch
er mit diesem Terminus den ambitionierten Anspruch, die in die Jahre gekommene
Trias der Franzésischen Revolution mit neuem Leben zu erfiillen;'® und zwar in ei-

11 Charles Gide, L’école nouvelle. Conférence faite a Genéve le 28 Mars 1890, publié par
La Société Chrétienne Suisse d’Economie Sociale, Genf 1890 [im Folgenden: Gide
1890a], 56; vgl. dazu Anm. 32. Zum Quinet-Zitat vgl. Anm. 14.

12 Charles Gide, L’idée de solidarité en tant que programme économique, in: Revue Inter-
nationale de Sociologie 1 (1893), 385-400 [im Folgenden: Gide 1893]. In einer deutschen
Ubersetzung findet sich dieser Vortrag geringfiigig gekiirzt unter dem Titel Die Solidari-
titsidee als Wirtschaftsprogramm in: Gide 1929, 49-66 [im Folgenden: Gide 1929c], 49.
Er wurde »in Paris im Klub protestantischer Studenten« gehalten (ebd., 49; Anm.1).

13 In einem Text, den Gide 1889 aus Anlass der 100-Jahr-Feiern der Ereignisse von 1789
verdffentlicht hatte, erklért er u.a., die Revolution habe »einen wenn nicht anarchischen,
so doch sehr instabilen politischen und sozialen Zustand« (Charles Gide, Le Centenaire
de 1789, in: Revue d’économie politique 3 (1889), 326-336, 334) geschaffen. Es sei aber
unbestreitbar, dass man damals wie heute »die Losung der sozialen Frage auf dem Wege
der Assoziation, d.h. auf der Gegenseite des Liberalismus« (ebd., 334) suchen miisse.
Dabei habe es heute darum zu gehen, die von der Revolution gewaltsam zerstorten Asso-
ziationen mit ihrem hierarchischen, berufsstdndischen und zwanghaften Charakter durch
moderne, d.h. egalitire, freie und weniger berufszentrierte Formen der Assoziation zu

ersetzen. Indem aber die Revolution, so Gides zukunftsoptimistischer Ausblick, den

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 191

ner Weise, die dem wissenschaftsorientierten Selbstverstdndnis des spiten 19. Jahr-
hunderts zu entsprechen vermag:

»Die Naturwissenschaften glauben kaum an die Freiheit, iiberlassen der Metaphysik den
Streit liber den freien Willen und kennen jedenfalls auf ihrem Gebiete nur den Determinis-
mus. Noch weniger glauben sie an die Gleichheit, denn im Darwinismus bilden gerade die
natiirlichen oder erworbenen Verschiedenheiten den Ausgangspunkt der Auswahl und des
Fortschrittes. Die Briiderlichkeit — jenes alte Wort vom Jahre 1848 — hat weder in der Wis-
senschaft noch im gewdhnlichen Leben noch Geltung. Ganz allgemein sind alle jene Natur-
rechte, an denen sich unsere Viter berauschten, sogar die Gerechtigkeit, durch die Wissen-
schaft aus dem Bereiche der Wirklichkeit beseitigt. Anders ist es mit der Solidaritit! Sie ist in
den Naturwissenschaften eine Tatsache von wesentlichster Bedeutung, denn sie kennzeichnet
das Leben. Wenn man das Lebewesen, das >Individuums, definieren will, so kann man dies
nicht besser tun als durch die Solidaritdt der Funktionen, die die verschiedenen Teile verbin-
det.« (Gide 1929c¢, 50f.; Herv. i.0.)

Aber nicht nur die moderne Biologie mit ihrer Entdeckung der Vielzahl organisch-
physiologischer Interdependenzen, sondern auch die Politische Okonomie mit ihrer
Entdeckung der immer engeren wirtschaftlich-sozialen Beziehungen zwischen den
Mitgliedern einer zunehmend arbeitsteilig organisierten Gesellschaft habe das
Thema der solidarité naturelle und der dépendance mutuel als wissenschaftliche
Tatsache auf die Tagesordnung gebracht, sodass Edgar Quinet dieses Zusammen-
treffen von Biologie und Okonomie als »das groBte wissenschaftliche Ereignis un-
serer Zeit« (le plus grand événement scientifique de notre temps) bezeichnen konn-

14
te.

Menschen »die Freiheit und Gleichheit im Zustand theoretischer Rechte« (ebd., 335) ge-
geben habe, habe sie ihnen zugleich »den unbedingten Wunsch nach echter Freiheit und
Unabhéngigkeit« ins Herz gepflanzt (ebd.): »Dies ist der Grund, warum die soziale Frage,
die vor 1789 ignoriert wurde, heute zum Thema Nummer eins geworden ist und sich den
Sorgen der leitenden und herrschenden Klassen aufdridngt.« Und man werde gut sagen
konnen, dass fiir unsere »herrschenden Klassen die Furcht vor dem Volk der Beginn der
Weisheit ist« (ebd., 336).

14 Vgl. Gide 1929c, 52. Gide verweist hier ohne genaue Belegstelle auf Edgar Quinets im
Januar 1870 erschienene Schrift La Création. Quinet gehorte neben Jules Michelet und
Alexis de Tocqueville zu den bekanntesten republikanischen Autoren im Frankreich der
»dynastischen Zeit< vor 1870. Quinet hatte geschrieben: »Die Naturalisten und die Histo-
riker leihen sich instinktiv ihren Geist (esprif); die Methode der einen ist die Methode der
anderen geworden. Wir wagen zu sagen, dass dieses Zusammentreffen das grofite intel-
lektuelle Ereignis unserer Zeit (les plus grand événement intellectuel de notre temps) ist«

(La création, Bd. 1, livre premier, Kap. 8, 55). Gide verwendet dieses Zitat mehrfach un-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Wihrend die Politische Okonomie schon in den Zeiten Adam Smiths die zentra-
le Bedeutung der Arbeitsteilung klar betont habe, sei die solidarité naturelle als
biologisch-physiologische Tatsache noch vor wenigen Jahren so gut wie unbekannt
gewesen. Erst die Entdeckungen der modernen Chemie und Biologie — insbesonde-
re Pasteurs Entdeckung mikroorganischer Krankheitserreger'” — hitten »den Ge-
danken der Solidaritit« mit einer geradezu iiberwiltigenden Evidenz

»nicht nur in den Verstand, sondern auch in die heimlichen Tagessorgen jedes einzelnen von
uns eindringen lassen. Jeder weifl nun, daf seine Gesundheit und sein Leben in hohem Maf3e
nicht allein von der Gesundheit seiner Nachbarn und Mitbiirger abhingt, sondern sogar von
dieser oder jener ihrer unbedachten Handlungen, wie etwa das Ausspeien auf die Erde und
das dadurch verursachte Ausstreuen von Tuberkulosebazillen. Bedeutet nicht die kiirzlich
(10. Juli 1893) erlassene Verordnung der Pariser Polizeipréafektur, die »das Ausspeien in den
Stralenbahnwagen und im Omnibus< untersagt, ein merkwiirdiges Auftreten der Solidaritdt
im Gesetz?« (ebd., 52f.)

Dieses Wissen um eine rasant zunehmende und jeden Einzelnen existenziell betref-
fende solidarité naturelle sei, wie Gide im Jahr 1909 im Riickblick schreibt, zwar
keine Neuentdeckung der Jahrhundertwende gewesen, aber erst zu dieser Zeit durch
»eine Menge iiberall neu auftauchender Tatsachen in einer Art von Anschauungsun-
terricht«'® weit verbreitet worden:

»Diejenige dieser Tatsachen, die vielleicht am lebhaftesten die Gemiiter erregte, und von al-

len solidaristischen Rednern zu einer wirkungsvollen Illustration benutzt wurde, zu einer

genau und spricht zudem uneinheitlich einmal von événement und einmal von decouverté
(vgl. Anm. 11).

15 Der Mikrobiologe Louis Pasteur entdeckte im Jahr 1877, ein Jahr nach der Entdeckung
des Milzbranderregers durch Robert Koch, den Pararauschbranderreger, der bei Mensch
und Tier gleichermaflen eine gefihrliche, nicht selten todlich verlaufende Infektions-
krankheit auslost. Fiir Léon Bourgeois ist Pasteur deshalb derjenige, »der in einer defini-
tiven Form die profunde Interdependenz aufgewiesen hat, die zwischen allem Lebenden
besteht«, denn »die mikrobiologische Lehre hat aufgezeigt, wie sehr jedes Wesen von der
Intelligenz und Moralitét aller anderen abhdngt« (Léon Bourgeios, L’association de la
science et du sentiment dans 1’ceuvre sociale (Discours prononcé au Musée social,
19.12.1911), in: Ders., La politique de la prévoyance sociale, Bd. 1: La doctrine et la mé-
thode, Paris: Charpentier 1914, 53-61, 57).

16 Charles Gide, Die Solidaristen, in: Ders./Charles Rist, Geschichte der volkswirtschaftli-
chen Lehrmeinungen (1909). Nach der 2., durchgesehenen und verbesserten Ausgabe hg.
von Franz Oppenheimer; deutsch von R.W. Horn, Jena: Gustav Fischer 1913, 667-697
[im Folgenden: Gide 1913a], 669.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 193

Reklame in feurigen Buchstaben, war die Mikrobiologie. Zu allen Zeiten wufte man sehr
wohl, daB} es iibertragbare und epidemische Krankheiten gab, und stets hatten sie den Men-
schen mit Schrecken erfiillt. Es wirkte aber wie ein elektrischer Schlag, als man erfuhr, daf3
die gefahrlichsten, wenn nicht alle Krankheiten, vom Menschen auf den Menschen durch un-
sichtbare Bazillen libertragen werden, so dafl die Mehrzahl aller derjenigen, die da glauben,
eines natiirlichen Todes zu sterben, in Wirklichkeit von ihresgleichen getdtet worden sind.
Man hoérte mit Entsetzen, dall der Schwindsiichtige, frither der sympathische Held vieler sen-
timentaler Romane, jeden Tag Milliarden von tddlichen Keimen aushustet, deren Menge ge-
niigen wiirde, eine Stadt zu entvilkern, oder daf3 eines der Kinder der koniglichen Familie
Englands gestorben sei, weil es einen Anzug getragen habe, der von einem Schneider, dessen
Kind an Scharlachfieber krank lag, in Hausarbeit angefertigt worden war. Zu erwihnen ist
noch, daB diese pathologische Solidaritit jeden Tag durch die Vermehrung und grofere
Schnelligkeit des Verkehrs verstarkt wird.« (Gide 1913a, 669f.)

Leben in der Industriegesellschaft: Fundamentale Interdependenzen

Die Solidaritit als Tatsache gelte aber nicht nur fiir gefahrliche Epidemien, sondern
fiir alle Lebensbereiche der modernen Industriegesellschaft. Sie gelte fiir »alle jene
Erfindungen, die der Stolz unseres Jahrhunderts sind, Eisenbahn, Telegraph, Tele-
phon, das elektrische Licht, eiserne Briicken, die Meeresarme iiberspannen, Alpen-
tunnel [...]«, denn sie alle triigen dazu bei, »die Bande nationaler und internationaler
Solidaritdt zwischen den Menschen enger zu kniipfen [...] und der Menschheit das
BewuBtsein ihrer Einheit zu verschaffen« (Gide 1929c, 53).

Zur Tllustrierung verweist Gide u.a. auf die Tatsache, dass »ein Krach in New
York, oder eine schlechte Reisernte in Indien geniigen, um die Banken in Paris oder
in London zu erschiittern und die Arbeiter der Diamanten- oder der Automobilin-
dustrie zur Arbeitslosigkeit zu verdammen«; oder darauf, dass »die Handbewegung
eines Sekretirs einer Gewerkschaft von Elektrizitatsarbeitern« ausreiche, »um
Dunkelheit auf eine ganze Stadt herabsinken zu lassen« (Gide 1913a, 671f.). So
hitten sich »von allen Seiten aus den Beriihrungen des tdglichen Lebens [...] Tatsa-
chen und Ideen in Menge erhoben, die alle nachzuweisen streben, dass das >Einer
fiir Alle, und Alle fiir Einen< nicht nur eine Maxime, sondern Wirklichkeit ist, daf3
das Wohl oder Wehe des anderen mehr oder weniger unser eigenes Wohl oder We-
he ausmacht, und daf}, wie man richtig gesagt hat, das Ich ein soziales Produkt ist«
(ebd., 672).

Auf diese Entwicklungen habe vor allem, so notiert Gide riickblickend, die >bio-
logisch-soziale Lehre« der Soziologie in einer bemerkenswerten Weise reagiert. Die
Anhénger dieser Lehre — ihren Anfang habe das fliinfbandige Werk Bau und Leben
des sozialen Korpers (1875-1878) von Albert Schiffle markiert; vor allem habe
aber Herbert Spencer mit seinen Principles of Sociology (1876-1898) fiir den Erfolg

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

dieses Ansatzes gesorgt — hétten geglaubt, »dal jede Gesellschaft einen »Organis-
mus« darstelle, und zwar genau im Sinne dieses Wortes und infolgedessen auch mit
der gleichen engen Solidaritét aller Teile, wie sie zwischen den Organen desselben
Korpers besteht« (ebd., 670). Und diese Analogien seien oft »mit ernsthaftester Ge-
nauigkeit oder mit hochst unterhaltsamer Phantasie« bis ins Kleinste ausgemalt
worden:

»[...] das Netz der Arterien und Venen wird zum Eisenbahnnetz mit seinen doppelten, nach
beiden Richtungen fiihrenden Schienenstrdngen; aus den Nerven werden Telegraphendréhte,
die die gleiche Bestimmung haben, Empfindungen und Neuigkeiten schnell zu {ibermitteln;
das Gehirn wird zum Sitz der Regierung; das Herz zur Borse! — ohne zu vergessen, dass zwi-
schen diesen beiden Organen eine besonders enge Abhéngigkeit besteht. Und sogar die wei-
Ben Blutkorperchen haben im sozialen Organismus ihr Gegenstiick gefunden, denn seitdem
man ihre wunderbare Rolle entdeckt hat, die darin besteht, sich in groer Anzahl an einem
bedrohten Punkte des Organismus zu sammeln, um dort die Krankheitskeime gefangen zu
nehmen und zu ersticken, erkennt man leicht in diesen »Phagozyten< die Polizeibeamten.«
(ebd.)

Auch wenn Gide aus seiner Distanz zu diesen »mehr geistreichen als wissenschaft-
lichen soziologischen Angleichungen« (ebd.) keinen Hehl macht und ihnen attes-
tiert, sich mit ihren iibertriecbenen Analogiebildungen zwischen biologischen und
sozialen Organismen der Licherlichkeit preiszugeben,'” so seien aus den Bemii-
hungen der biologischen Soziologie »doch einige Feststellungen iibrig geblieben,
deren Richtigkeit endgiiltig erwiesen scheint« (ebd., 671). Als solche nennt er zu-
ndchst die Tatsache, dass Solidaritét als »die gegenseitige Abhéngigkeit aller Teile
desselben Korpers [...] das Charakteristikum des Lebens« sei, welches allen anor-
ganischen Korpern fehle; ferner die Tatsache, dass diese Solidaritit »um so voll-
kommener und um so stérker« sei, »je hoher das Niveau in der biologischen Stufen-
leiter ist, auf dem sich das Wesen befindet«; und schlieSlich die Tatsache, dass die-
se Solidaritdt »mit der Differenzierung der Teile im gleichen Verhéltnis« stehe,
denn »dort, wo alle Teile homogen sind, kann sich jeder selbst geniigen, aber dort,
wo sie alle verschieden sind, ergidnzt einer den anderen und kann daher weder allein
handeln, noch allein leben« (ebd.; Herv. 1.0.).

Zwar seien die Menschen durch die rasanten Fortschritte von Technik und In-
dustrie vielleicht nicht gliicklicher geworden: sie seien heute jedoch wesentlich ab-
hingiger voneinander als frither. Und nicht nur das: Die Menschen entwickelten —

17 »[...] in der biologischen oder organizistischen sozialen Schule hat man einen lacherli-
chen Missbrauch mit diesen sogenannten Identitdten betrieben« (Charles Gide, La solida-
rité économique, in: Essai d’une philosophie de la solidarité. Conférences et discussions
(1902), 2. Aufl., Paris: Alcan 1907, 207-232 [im Folgenden: Gide 1907], 214).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 195

und hier geht Gide im Anschluss an Fouillée iiber die Wahrnehmungsmuster der
Biosoziologie deutlich hinaus — auch »ein immer klareres Bewusstsein dieser Soli-
daritdt. Ich wiirde nicht sagen: Seht her, die Eisenbahnen und die Telegraphen, das
wire zu banal. Aber ich sage: Seht die internationale Konferenz zum Arbeiterschutz
in Berlin; seht, in einem anderen Bereich, die Influenza-Epidemie, die in diesem
Winter innerhalb von 15 Tagen um die Welt ging [...].« (Gide 1890a, 57)'®

Diese neuen Solidaritits-Entdeckungen haben nun auch, so Gide, das »alte Ar-
gument«, dass sich die Freiheit und Individualitit eines Menschen am Grade seiner
Unabhéngigkeit ermessen lasse, endgliltig hinfdllig werden lassen; eine Einsicht,
die im Grunde schon Adam Smith und die klassische Politische Okonomie mit ihrer
Entdeckung der »Tatsache jener Arbeitsteilung« geliefert hatten, »die es jedem In-
dividuum unméglich macht, sich selbst zu geniigen« (Gide 1929¢, 52). Deshalb gel-
te:

»Der Grad der Unabhéngigkeit ist keineswegs der Maf3stab, mit dem man den Grad der Per-
sonlichkeit messen kann; ganz im Gegenteil! Der Wilde, der auf dem Baum sitzt, ist unab-
héngig; vielleicht ist es auch der Held Ibsen’s, der sich gegen die Gesellschaft auflehnt, wih-
rend der Konig auf dem Thron, der nur im Pluralis majestaticus sprechen kann, hochst abhén-
gig ist: der erste ist aber gerade auf Grund seiner Unabhéngigkeit ganz ohnméchtig, wahrend
der zweite gerade infolge seiner Abhdngigkeit sehr machtig ist. Daher vermindert die Solida-
ritdt die Individualitdt in Nichts — nicht, wenn sie natiirlich ist, und noch weniger, wenn sie
auf freier Ubereinkunft beruht [...].« (Gide 1913a, 695)

Mit den neueren biologisch-physiologischen Einsichten der franzdsischen »Reform-
Darwinisten< (Linda L. Clark) betont auch Gide, der die Selbstbezeichnung als
»Evolutionist« keineswegs ablehnt, immer wieder, dass sich die Entfaltung und
Entwicklung der individuellen Personlichkeit nur im Kontext der gleichzeitigen
Entfaltung und Entwicklung der Gesellschaft vollziehen kann: »Und wir denken,
dass die Evolution in der Tat zu diesem Resultat, zur Entfaltung der Individualitit
fiihrt; allerdings, obwohl wir Evolutionisten sind, lassen wir in keiner Weise die
Theorien Darwins zu, denn wir denken, dass die Triebfeder dieser Evolution nicht
die Konkurrenz, sondern die Kooperation ist, dass sie nicht auf den Krieg, sondern
auf die Liebe zielt.« (Gide 1890a, 44)"

18 Die >Erste Internationale Konferenz fiir Arbeiterschutz¢, an der sich 15 Staaten beteilig-
ten, fand 1890 in Berlin statt.

19 Insgesamt zeigt Gide — anders als Fouillée vor ihm und Bourgeois nach ihm — jedoch nur
wenig Interesse an einer systematischen moraltheoretischen Kombination des Solidari-
tatsmotivs mit den >wissenschaftlichen< Erkenntnissen der evolutionistischen Biologie;
vgl. dazu auch Linda L. Clarks Abschnitt iiber die Solidaristen (Clark 1984, 67-75). Auch

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

»Wir alle Glieder eines Leibes...: Solidaritdit und Religion

Deshalb sei es dringend notwendig, die Individualitit (/’individualité) nicht linger
mit dem Individualismus (!’individualisme) zu verwechseln, denn: »Die Entwick-
lung der Individualitdt ist nicht dasselbe wie die Entwicklung des Individualismus:
sie ist vielmehr das genaue Gegenteil.« (Gide 1890a, 45)*° Dabei vertritt Gide — als
bekennender Protestant, der sich immer wieder um Briickenschldge zur theologi-
schen Tradition bemiiht’’ — ein am Motiv der Nichstenliebe orientiertes Konzept
»wahrer< Individualitit und Humanitdt. Zwar geht er nicht so weit wie Comte mit
seinem schwérmerischen Altruismus des vivre pour autrui, da schlieBlich sogar das
Evangelium sage: »Du sollst deinen Néchsten lieben, wie Dich selbst« (Gide 1913a,
694; Herv. 1.0.); dennoch ist Gide davon {iberzeugt, dass niemand anderes als Jesus
Christus das eigentliche Vorbild gelingender Menschlichkeit, »der perfekte Typus
menschlicher Individualitit, der Anfiihrer einer neuen Humanitét« sei. Denn er habe
sich hingegeben fiir alle Menschen, indem er »in einer schrecklichen Solidaritdt das
Elend und die Siinden« auf sich nahm: »Ideal der Individualitit: Ideal des Opfers!«
(Gide 1890a, 49)

Das biblische Wort »Wer sein Leben hingibt, wird es finden« (Lk 17, 33) gilt
fiir Gide insofern nicht nur in einem mystischen, sondern auch in einem politischen
Sinne: Wer sein Leben in den immer groBer werdenden sozialen Lebensformen der
Familie, der Stadt, des Vaterlandes und schlielich der Menschheit den anderen
hingibt, der verliere es nicht, sondern finde sich »in einer Erweiterung des Lebens,
in einem Fortschritt seiner Individualitdt als Vater, als Biirger, als Mensch«. »Der
Individualismus, das ist die Konzentration eines Wesens, das sich auf sich selbst zu-
riickzieht; die Individualitét, das ist eine Selbstverwirklichung, die Selbstverwirkli-
chung eines Wesens, das sich nach aulen hin entfaltet [...].« (ebd., 50) Von daher
konne man sehr wohl »die individualistischen Doktrinen scharf verurteilen und hart
bekédmpfen, ohne filirchten zu miissen, dadurch die Wiirde und Individualitéit der
menschlichen Person zu gefdhrden« (ebd.). Insofern stimmen fiir Gide die klassi-
schen Aussagen der theologischen Anthropologie mit den jiingeren Einsichten der
evolutionistischen Biologie und der positivistischen Soziologie eines Auguste Com-

féllt hier auf, dass Gide Darwins Evolutionstheorie offensichtlich allzu sehr im Sinne ih-
rer spencerschen Interpretation rezipiert.

20 Gide zitiert hier eine Passage aus dem 1855 posthum in Paris erschienenen Buch des
Schweizer Theologen und Literaturwissenschaftlers Alexandre Vinet, des >Schleierma-
cher des franzosischen Protestantismus¢, in dem es heifit: »Wie lange noch wird man die
Individualitit mit dem Individualismus verwechseln?« (Vinet, L’éducation, la famille et
la société, 370; zit. nach Gide 1890a, 45)

21 Blais 2007, 201 spricht in diesem Zusammenhang nicht zu Unrecht von »seinen glei-

chermafien religiosen wie wissenschaftlichen Bemiithungen«.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 197

te durchaus iiberein, wenn sie festhalten, dass sich die Individualitit eines jeden Le-
bewesens nicht nach dem MaB seines vivre pour soi-méme, sondern nach dem Maf3
seines vivre pour autrui entfalte.

Ahnlich wie den anderen Solidaristen — und anders als den Vertretern der natu-
ralistischen Tradition — geht es also auch Gide nicht darum, lediglich die tiberwalti-
gende Faktizitdt der durch die Natur bzw. die Gesellschaft verursachten Solidaritét
zu beschreiben. Vielmehr kommt auch bei ihm ein starker moralischer Impuls ins
Spiel, der fiir die solidaristische Bewegung insgesamt kennzeichnend ist. Gide will
nicht beim Aufweis der solidarité fatale stehen bleiben, sondern deutlich machen,
dass Mensch und Gesellschaft vor der moralischen Aufgabe stehen, auf die Heraus-
forderung dieser solidarité imposée par la nature mit der Ausbildung einer solidari-
té libre et volontaire zu reagieren (vgl. Gide 1893, 391). Und er ist davon iiber-
zeugt, dass schon die solidarité fatale selbst ein starkes Motiv liefert, das die
Menschen iiber ihren Egoismus hinaustreibt und zur Ausbildung und Entwicklung
einer frei gewollten und politisch organisierten Solidaritdt aller mit allen anhilt.

Sein Ausgangspunkt ist und bleibt also die Fatalitdt der Solidaritdt, auf die er
einen denkbar groBlen Nachdruck legt, indem er sie unmittelbar mit dem christli-
chen Dogma der Erbsiinde in Verbindung bringt, »dem furchtbarsten Beispiel der
Solidaritdt, das die Geschichte der Ideen jemals aufzuzeichnen gehabt hat« (Gide
1913a, 668). Wenn namlich der Apostel Paulus nicht nur davon spreche, dass »wir
alle Glieder eines Leibes sind< — was man noch als Bestitigung der Briiderlichkeit
der Menschen verstehen konnte, sondern auch davon, dass »durch die Siinde eines
Einzelnen die Verdammnis iiber alle gekommen ist, gleichwie durch den Tod eines
Einzelnen die Rechtfertigung fiir alle< (vgl. Rom 5, 18; 1 Kor 15, 22), dann sei dies
»der starkste Ausdruck der Solidaritdt (im eigentlichen Sinne des Wortes), den die
Welt jemals kennen gelernt hat« (Gide 1929c, 54). Das doppelte Dogma des christ-
lichen Glaubens, die Lehre von der urspriinglichen Verdammnis aller Menschen
und ihrer Erlosung durch Jesus Christus, »diese groBartige und tragische Erkldrung
von Ursprung und Schicksal der Menschheit, ist fiir Gide nichts anderes als »die
zu hochster Macht gesteigerte Theorie der Solidaritit« (ebd., 55).” Deshalb sei es

22 Dies sei die Art und Weise, wie sich die Theologie heute, »vor allem im Protestantis-
mus«, darum bemiihe, »die Lehren des Evangeliums mit denen der Wissenschaft zu ver-
einen« (Gide 1929c, 55). Gide verweist hier auf den Lausanner Philosophen und Calvi-
nisten Charles Secrétan und dessen Schrift La Civilisation et les croyances (1887). Secré-
tan, der von manchen auch als »Prisolidarist« bezeichnet wird, hat schon in seinem 1848
erschienenen Werk Philosophie de la liberté die Kategorie der Solidaritit als Grundlage
einer neuen republikanischen Moral ausgerufen. Sie sei das hochste moralische Ideal und
allein geeignet, die Pflichten der humanité nouvelle zu begriinden. Thm gilt die Solidaritit
jedoch lediglich als rein moralisches Phédnomen; vgl. dazu Blais 2007, 131-137 und Fieg-

le 2003, 97f. Neben dem Protestantismus verweist Gide aber auch auf das dogmatische

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

nicht zuletzt »dieses Ubergreifen der Religion in das Gebiet der Solidarititstheorie«
(ebd.), das uns darauf hinweise, dass mit der Idee der Solidaritét nicht nur ein simp-
les Faktum, sondern auch ein moralischer Wert angesprochen sei.

Solidaritdt als historische Fatalitdt und zukiinftiges Ideal

Dennoch begegne uns die Solidaritdt zundchst vor allem als schicksalhafte Fatalitit,
die uns je nachdem gerecht oder ungerecht — »ja sogar hdufiger ungerecht als ge-
recht« (Gide 1929a, 55) — erscheinen mag. Dies gelte nicht nur fiir die Aussagen
des christlichen Dogmas der Erbsiinde, fiir »jenes ererbte Schicksal, das so un-
barmherzig die Laster und Verbrechen der Viter an den unschuldigen Kindern
heimsucht«; es gelte auch nicht nur fiir »jene Seuchen, durch die ein ganzes Volk
infolge des Schmutzes und der Fahrlassigkeit einiger weniger hinweggerafft werden
kann; es gelte nicht zuletzt auch fiir »jenes berithmte volkswirtschaftliche Gesetz
des unearned increment (des unverdienten Wertzuwachses), kraft dessen ein fauler
Gutsbesitzer oder ein pfeifenrauchender Rentner in Form des Wertzuwachses seines
Bodens oder seiner Héuser aus all der Mithe und Arbeit von Tausenden von tétigen
und fleiBigen Erzeugern den Nutzen ziehen kann«; kurz: es gelte fiir »alle jene zahl-
losen AuBerungen der Solidaritit, wo die Guten fiir die Bosen bezahlen und die Bé-
sen von den Taten der Guten den Vorteil haben« (ebd., 55f.; Herv. i.0.).

In diesem Sinne entspreche die solidarité fatale keinerlei sittlichem Ideal. Als
reine Faktizitdt kdnne sie aus sich heraus auch kein Prinzip des moralischen Han-
delns liefern, »da sie nur eine natiirliche Tatsache und als solche durchaus amora-
lisch« (Gide 1913a, 694) sei. Dennoch habe sie auch etwas Gutes an sich, denn sie
wiirde uns gewissermaflen »zwingen, an unseren Mitmenschen oder an >unseren
Néchsten¢, wie das Evangelium noch besser sagt, zu denken« (Gide 1929c, 56) —
und zwar schlicht und einfach deshalb, weil »die Bazillen aus den Armenvierteln
die Wohnungen der Reichen verseuchen«. Denn seitdem dies bekannt ist, »sind die
Reichen um die gesundheitliche Besserung jener Viertel, um die Beaufsichtigung
der unsauberen Wohnungen und um den Bau von Arbeiterhdusern unendlich be-
sorgter geworden, als sie es sonst waren« (ebd.). Von daher sei der Impuls zur vor-
sorgenden Suche nach Mitteln, den Ausbruch einer Epidemie zu verhindern, bereits

Selbstverstiandnis der katholischen Kirche, denn »was man auch sonst iiber sie denken
moge, sie ist jedenfalls die groBartigste und die am festesten zusammengefiigte Assozia-
tion, die jemals unter den Menschen bestanden hat, da sie durch die Bande einer Solidari-
tét, die sogar das Grab nicht 16sen kann, die Ecclesia militans hier unten und die Ecclesia
triumphans dort oben, hier die Lebenden umfafit, die fiir die Toten beten, und dort oben
die Heiligen, die fiir die Siinder beten« (Charles Gide, Die auf dem Christentum beru-
henden Lehren, in: Ders./Rist 1913, 551-584 [im Folgenden: Gide 1913b], 553).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 199

eine erste unmittelbare Reaktion auf das Faktum dieser Fatalitit. Und diese Reak-
tion werde sich in dem MaB3e als Normalitit einstellen, wie die Nationen ein klares
Bewusstsein von dieser Solidaritdt erlangen, der sie auf Gedeih und Verderb ausge-
liefert sind und die sie erst zu wirklichen Einheiten zusammenschweil3t. In diesem
Sinne konstatiert Gide zur solidarité fatale: »Sie lehrt uns, dal jedes Gute, das ei-
nem anderen zufillt, zu unserem eigenen Wohl beitrigt, und daf alles Ubel, das ei-
nem anderen zustdBt, unser eigenes Ubel werden kann; daB wir daher das Eine wol-
len und das Andere hassen miissen. Ein feiges Beiseitestehen ist dann nicht mehr
moglich.« (Gide 1913a, 694) Und er erginzt: »Auch wenn wir zugeben, daB in die-
ser Morallehre ein guter Teil Utilitarismus enthalten ist, so ist es immer etwas, den
Egoisten dazu zu zwingen, aus sich herauszugehen und sich um andere zu sorgen.
Das Herz, das einmal fiir andere geschlagen hat, sei es auch nur aus egoistischer
Furcht, ist doch etwas weiter geworden [...].« (ebd.)

Jedoch bleibt Gide bei diesem Motiv einer eigennutzorientierten Furcht nicht
stehen. Er erklirt vielmehr, dass die Solidaritit »ihren sittlichen Wert« erst dann er-
reiche, wenn sie »unabhéngig und freiwillig wird« (Gide 1929¢c, 57); und er ist da-
von {liberzeugt, dass sie langst auf dem Wege sei, diese ihre héchste Form zu errei-
chen. Denn es ist fiir ihn offensichtlich, dass aus der wachsenden wissenschaftli-
chen Einsicht in den immer dichter werdenden Verflechtungszusammenhang der
Menschen auch die moralische Einsicht in einen immer dichteren Verpflichtungs-
und Verantwortungszusammenhang entspringt, dass der solidarité de fait immer
mehr eine solidarité devoir zur Seite treten wird. Denn schon die solidarité fatale

»lehrt uns, da3 unsere Handlungen sich um uns bis ins Unendliche in Wellen der Freude oder
des Leidens fortpflanzen, und driickt so auch der geringsten unter ihnen einen ernsten, fast
majestitischen Charakter auf, der eine hohe moralische Erziehung begiinstigt. Sie gibt uns
auf, Seelen zu hiiten. Und ebenso, wie wir auf Grund des vorhergehenden das Recht verloren
haben, zu sagen: »das geht mich nichts an¢, so miissen wir jetzt einen anderen, nicht weniger
hassenswerten Ausspruch verbannen: >das geht nur mich an«<. Daher schwécht die Solidaritét
nicht, wie man ihr vorwirft, unser Verantwortlichkeitsgefiihl, sondern erweitert es im Gegen-
teil ins Unendliche.« (Gide 1913a, 694f.)

Ahnlich wie Alfred Fouillée ist also auch Gide davon iiberzeugt, dass Realitit und
Idee der Solidaritdt im Zivilisationsprozess der Menschheitsgeschichte einer Evolu-
tionsdynamik unterliegen, an deren Ende sich schon jetzt eine »ideale Gesellschaft«
abzuzeichnen beginnt, in der — mit einer Formulierung Fouillées gesprochen — »alle
vollkommen frei und doch vollkommen vereint« (Gide 1893, 393)* wiren. In dem
MafBe, wie die Menschen »sich des einigenden Bandes voll bewufit werden« und
die Gesetze der Solidaritdt nicht nur als zwanghaft auferlegt, sondern »als notwen-

23 Mit Verweis auf Alfred Fouillée, La science sociale contemporaine, Paris 1880.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

dig und gleichzeitig auch als gut anerkennen, sei auf dem Wege zur Realisierung
dieser vollendeten Form einer freiwillig gewollten Solidaritit schon viel erreicht.
Und die Anfinge seien »in unserer heutigen Gesellschaft« etwa bei jenen Arten der
Solidaritdt bereits verwirklicht, »die unter den Namen Heeresdienst, Steuerzahlung
und in bestimmten Léndern Beitrag der Allgemeinheit oder des Arbeitgebers zur
Versicherung der Arbeiter gegen Unfall, Krankheit und Alter bekannt sind« (Gide
1929c¢, 57f.) Die »letzte Stufe der Solidaritit« werde aber erst dann Wirklichkeit
werden, wenn »jeder Zwang verschwindet und nur noch die Zusammenarbeit iibrig
bleibt, die sich aus dem Wetteifer der freien Willen ergibt, jene, die so auffallend in
den iiberall auftretenden unzéhligen Formen der Vergesellschaftung in Erscheinung
tritt, von denen jedoch die Gewerkschaften und Genossenschaften die charakteris-
tischsten Typen sind« (ebd., 58). Und dies entspreche, so betont Gide, auch der
Lehre des Christentums, die diese

»Entwicklung bekriftigt, da ihre Dogmen die Entwicklung von der erzwungenen Solidaritdt
zur freiwilligen enthalten. Der Fall aller Menschen mit Adam, die Erbsiinde, das ist die
schicksalsmdfige Solidaritdt, die jedes Menschenkind in Fleisch und Blut hat, wenn es auf
die Welt kommt. Die Erlosung aller Menschen durch Christus, das ist fiir das zukiinftige Le-
ben die freiwillige Solidaritdt, die nur durch Hingabe seiner selbst verwirklicht werden kann.
Auch hier also begegnen sich die soziologischen und die christlichen Lehren.« (ebd., 58f.;
Herv. 1.0.)

Von daher kann Gide eine emphatische Zukunftsprognose abgeben, in der sich
christliche Theologie, sikulare Geschichtsphilosophie und evolutionistische Biolo-
gie in einer solidaristischen Synthese miteinander verbinden:

»Die Solidaritdt ist schon ziemlich grof3: aber sie ist noch nicht grofl genug. Sie wird eines
Tages so groB sein, dass niemand reich werden kann, ohne dass nicht auch alle anderen rei-
cher werden, dass niemand verarmen kann, ohne dass nicht auch alle anderen drmer werden.
Sie wird so groB sein, dass es fiir die Gliicklichen nicht eine Minute des Friedens geben kann,
solange noch einer armselig ist. [...] Wir sind wirklich ein einziger Korper: Herbert Spencer
und Schéffle haben dies in umfangreichen Biichern gezeigt, und schon viel frither und viel
einfacher hat es der Apostel Paulus gesagt. Ja, wir sind ein einziger Korper und unsere Be-
stimmung ist es, ihn jeden Tag voranzubringen. Dies zu wissen, ist die ganze Wissenschaft;
und dies zu wollen, ist das ganze Leben.« (Gide 1890a, 57f.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 201

3.2.2 Schulen der Nationalokonomie: Von der école optimiste
zur école de la solidarité

Trotz seiner anfinglichen Begeisterung fiir Bastiats Harmonies économiques™
brach Gide schon frith mit der klassischen Schule des Wirtschaftsliberalismus, die
in den akademischen Institutionen der Dritten Republik zur hegemonialen Macht
geworden war und ihren Einfluss mit Argusaugen verteidigte. Gide bezeichnete die
wirtschaftsliberale Doktrin seiner Zeit, in der Schiiler und Anhénger Frédéric Bas-
tiats eine zentrale Rolle spielten, als école optimiste — und er bescheinigte ihr seit
Mitte der 1880er Jahre immer wieder ein vollstindiges Scheitern. Zwar hétte auch
bei ihm selbst, wie er betont, in der Zeit des Zweiten Kaiserreichs (1852-1870), im
»achtzehn Jahre langen Schweigen eines imperialen Regimes« (Gide 1890a, 8), der
sonore Klang der Worte >Freiheit< und >Individualismus< das Herz hoher schlagen
lassen; nachdem in der Dritten Republik aber alle Freiheiten wieder zugelassen
worden seien, sei heute zu konstatieren, dass die 6konomischen Freiheiten keines-
wegs dazu tendieren, dem Allgemeininteresse zu entsprechen und dem Vorteil aller
zu dienen. Vielmehr sei festzuhalten, »dass die gegenwirtige Ordnung der Dinge
sehr fehlerhaft ist und dass der Mensch sich niemals damit abfinden wird, eine Ord-
nung der Dinge zu akzeptieren, gegen die sein Gewissen und seine Vernunft protes-
tieren« (ebd., 37).

Bruch mit dem Wirtschafisliberalismus
Die optimistische Regel von laisser faire, laisser passer habe unerwiinschte Kar-

tell- und Monopolbildungen und sich verfestigende Situationen von Ausbeutung
und Unterdriickung mit sich gebracht, die letztlich in die unerbittliche Konsequenz

24 Vgl. Gide 1890a, 7f.: »Das erste Buch der Politischen Okonomie, das ich in Hinden hielt,
waren die Harmonies von Bastiat und sein bezauberndes Bild einer 6konomischen Welt,
in der, allen Abweichungen zum Trotz, alles zum allgemeinen Besten hinwirkt, und in
der der Egoismus selbst nichts anderes ist als ein Instrument, das zu diesem Endziel fiihrt,
und es erfiillte mich mit Freude.« Als Student in Paris hatte Gide begeistert die Vorlesun-
gen von Frédéric Passy, »einem der glithendsten Jiinger Bastiats« (ebd., 7), gehort; und in
seinen ersten Berufsjahren in Bordeaux hatte er noch regelméBig im Journal des écono-
mistes verdffentlicht. Aber schon hier geriet er in dem Mal3e in Konflikt mit der liberalen
Schule, wie er sich — etwa im Hinblick auf Amerika und Australien — die Idee zu eigen
machte, die Regierung sollte das Land lieber vermieten als verkaufen, um sich langfristi-
ge oOffentliche Einnahmen aus den Ertragen des Landes zu sichern; vgl. dazu Sheradin
2000, 102.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

einer »natiirlichen Selektion« fiithrten, »deren Ergebnis darin besteht, dass das Uber-
leben der Geschicktesten gesichert und das Zerdriicktwerden der Unbegabten und
der Gebrechlichen zugelassen werden« (Gide 1890a, 14). Der Blick auf die sich
keineswegs zu allseitigen harmonies économiques ausgestaltenden gesellschaftli-
chen Realititen des ausgehenden 19. Jahrhunderts™ fiihrte Gide zu dem Urteil, dass
die »allzu deutliche Tendenz zum Optimismus«, dem die fithrenden Vertreter der
liberalen franzdsischen Nationalokonomie — im Unterschied zu den deutlich pessi-
mistischer angelegten Arbeiten der englischen Okonomen um Ricardo, Malthus und
Mill — noch immer anhingen, begriindet sei »viel weniger in einem wirklich wissen-
schaftlichen Geiste als in der vorgefaliten Absicht, den gegenwértigen Zustand der
Dinge zu rechtfertigen«.”®

Den endgiiltigen Bruch mit dem Wirtschaftsliberalismus vollzog Gide mit sei-
nem erstmals 1884 erschienenen Werk Principes de [’économie politique, das als
populdres Lehr- und Studienbuch fiir Studenten der rechtswissenschaftlichen Fakul-
taten konzipiert war. Gide bestreitet hier energisch den exklusiven Geltungsan-
spruch der liberalen Okonomie, die sich keineswegs als eine »Schule< neben ande-
ren verstehe, sondern den Anspruch erhebe, die einzig legitime nationalokonomi-
sche Wissenschaft zu sein:>’

»Die klassische Schule hat auf einen kleinen Vorrat von Grundsétzen, welche als feststehend
angenommen wurden, und auf sehr allgemeinen Beobachtungen ihr ganzes Lehrgebdude auf-
gerichtet. Die klassischen Nationalokonomen suchten den Gegenstand ihrer Untersuchungen
ferner dadurch zu vereinfachen, daB3 sie den Menschen als ein Wesen, dessen einzige Triebfe-
der der Eigennutz sei, ansahen und weiter annahmen, daf3 dieser homo oeconomicus zu allen

Zeiten und in allen Landern derselbe gewesen sei. Jeden anderen Beweggrund seiner Hand-

25 »Freiheit des Handels? [...], Freiheit der Produktion [...], Freiheit der Arbeit [...], es
geniigt, die Fakten des Alltags zu betrachten [...], um sich zu vergewissern, dass die indi-
viduellen Interessen nicht notwendigerweise mit den allgemeinen Interessen iiberein-
stimmen. Alles dementiert diese optimistische Schlussfolgerung.« (Gide 1890a, 9f.)

26 Charles Gide, Grundziige der Nationalokonomie. Mit Zustimmung des Verfassers iiber-
setzt und fiir den deutschen Leser eingerichtet von Dr. Gustav Weifl von Wessenstein,
Wien: Manz 1905 [es handelt sich um eine Ubersetzung der neunten Auflage der Princi-
pes aus demselben Jahr; im Folgenden: Gide 1905], 14. In der 25. Auflage, die 1928 in
einer weiteren deutschen Ubersetzung erschien, nennt Gide dies noch deutlicher die »par-
teiische Einstellung, die bestehende Gesellschaftsordnung zu rechtfertigen« (Charles Gi-
de, Grundsitze der Volkswirtschaftslehre. Nach der 25. Aufl. iibersetzt von Dr. Ludwig
Novotny, Halberstadt: Meyer 1928 [im Folgenden: Gide 1928], 27).

27 »lst sie aber eine »Schule<? Dagegen wehren sich ihre Parteigdnger mit Hochmut und be-
haupten, die Wissenschaft selbst vorzustellen.« (Gide 1928, 25)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 203

lungen, welcher diese Fiktion hatte storen konnen, schalteten sie aus.« (Gide 1905, 8; Herv.
i.0.)

Der »Hauptfehler der klassischen Schule« liegt fiir Gide jedoch nicht in dieser ab-
strahierenden Methode, sondern »in der Annahme, daf} diese Abstraktionen und
Hypothesen die Wirklichkeit selbst sind. Man schuf sich das Phantom des nur von
seinem Interesse geleiteten homo oeconomicus, glaubte aber schlieBlich an seine
wirkliche Existenz und sah nur ihn allein in der 6konomischen Welt.« (ebd., 11;
Herv. 1.0.) Fiir die Anhénger der liberalen Schule gelte insofern, dass die menschli-
che Gesellschaft von einigen wenigen dkonomischen GesetzméaBigkeiten beherrscht
werde,

»die wir nicht 4ndern konnen, selbst wenn wir es wollten, denn wir haben diese Gesetze nicht
gemacht. Selbst wenn wir es konnten, wiirden wir es aber auch gar nicht versuchen, weil die
Gesetze gute oder zumindest die moglichst guten sind. Die Aufgabe des Volkswirtschaftsfor-
schers beschrinkt sich daher darauf, diese Naturgesetze zu entdecken, und die Pflicht der In-
dividuen und der Regierungen ist es dann, sich zu befleiligen, alles diesen Gesetzen geméal3

einzurichten.« (ebd., 13)

Diese GesetzmiBigkeiten stiinden jedoch nicht im Gegensatz zur menschlichen
Freiheit; sie seien »vielmehr der Ausdruck jener Beziehungen, welche sich zwi-
schen Menschen, die gesellig miteinander leben, entwickeln miissen, und zwar
iiberall, wo die Menschen sich selbst iiberlassen sind und die Mdglichkeit haben,
nach ihrem eigenen Vorteil handeln zu kdnnen« (ebd.; Herv. i.0.). Diesen optimis-
tischen Freiheitsglauben teilt Gide jedoch nicht; ebensowenig wie die Annahme,

»dal} die bestehende 6konomische Ordnung der Dinge einfach das Ergebnis der Freiheit ist.
Diese gegenwirtige Ordnung ist zum Teil wenigstens das Ergebnis von Kriegen und Gewalt-
taten [...] oder auch von positiven Gesetzen, welche wiederum von einzelnen Klassen der Ge-
sellschaft zu ihrem eigenen Klassenvorteil gegeben wurden. Wiirde die Welt also noch einmal
geschaffen und die Entwicklung dann unter den Bedingungen absoluter Freiheit vor sich ge-
hen, so spricht nichts dafiir, daB die Gesellschaft dieselbe Gestalt annechmen wiirde, welche
sie heute besitzt.« (ebd., 14)

Im eigentlichen Sinne wissenschaftlich sei deshalb nicht die Behauptung der Dauer
und Unverdnderbarkeit 6konomischer »Naturgesetze<, sondern die Einsicht, »daf}
das alles beherrschende Gesetz das der Evolution« sei, sodass die GesetzméaBigkei-
ten der Natur »den Gedanken des Wechsels« geradezu in sich triigen (ebd., 15).
Wihrend also die liberale Nationalokonomie historische Erscheinungen wie etwa
die Institution der Lohnarbeit oder des privaten Grundeigentums einfachhin zu »ei-
ner dauerhaften, endgiiltigen, unméglich zu verdndernden und zudem vollkommen

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

legitimen und in sich guten, ja denkbar besten Tatsache« (Gide 1890a, 25f.) erklére,
miisse man gerade die Dynamik historischer Verdnderungen in den Blick nehmen.
Von daher stehe etwa die Behauptung, »dafl die Lohnarbeit verschwinden muf3,
weil sie, geradeso wie sie der Knechtschaft und dem Sklaventum folgte, eines Ta-
ges durch die Kooperation oder irgend einen anderen jetzt noch unbekannten Zu-
stand ersetzt werden wird«, mit dem Gesetz der Evolution »vollkommen im Ein-
klang« (Gide 1905, 15).

Gide will vor diesem Hintergrund die Aufmerksamkeit der nationalokonomi-
schen Forschung vor allem auf die moralischen Verantwortlichkeiten und die politi-
schen Gestaltungschancen der Menschen richten. Als »Mann der Wissenschaft« will
er aber nicht der »>utopischen< Hoffnung auf eine kurzfristige Totalumwélzung der
Gesellschaft das Wort reden. Zwar kénnten sich »die Tatsachen und Einrichtungen
des Wirtschaftslebens« sehr wohl grundlegend verdndern, »ja, noch viel mehr, un-
ser Wille ist im Stande, solche Anderungen herbeizufiihren. [...] Nur wird der Uto-
pist von der Natur verlangen, was sie nicht geben kann, wihrend der Mann der
Wissenschaft nur fordern wird, was moglich ist; aber der Bereich dieser Moglich-
keiten ist weit groBer, als die klassische Schule annahm.« (ebd.)

Weder »Schule der Gleichheitc noch »Schule der Autoritditc

Gide sagt deshalb nicht nur der école liberale den Kampf an;*® er distanziert sich
auch von den beiden anderen nationaldkonomischen Schulen im damaligen Frank-
reich: der école socialiste, die er als école de [’égalité bezeichnet, und der école
catholique, die ihm als école de l'autorité gilt.

28 Es iiberrascht nicht, dass diese Schule von Gides Principes wenig begeistert war. In einer
im Jahr 1888 im Journal des économistes erschienenen Besprechung der zweiten Auflage
der Principes wird ihrem Autor vorgeworfen, >faul< und »unwissenschaftlich« zu sein.
Sein »grundlegender Fehler« bestehe darin, >keine feste Doktrin< zu préisentieren, denn >in
Wahrheit< gebe es >keine Schulen der Politischen Okonomie. Es gibt eine Wissenschaftc
(vgl. Sheradin 2000, 104). Zwei Jahre spiter bestreitet Gide der école liberale grundsétz-
lich, »liberal< zu sein: »The liberal school? In one sense, yes, because it always adopts for
its motto laisser faire, laisser passer. But, certainly, it is not liberal, if we take that sense
of the word which suggests broad ideas and tolerance of contrary opinions; for in this re-
spect no school has shown itself more illiberal, more narrow, more rigidly sectarian.«
(Charles Gide, The Economic Schools and the Teaching of Political Economy in France,
in: Political Science Quarterly 5 (1890), 603-635, 612; Herv. 1.0.) Das Journal des éco-
nomistes vermied spdterhin jede namentliche Erwdhnung Gides und eliminierte sogar
seine frithen Artikel aus ihrer 1891 erschienenen 10-Jahres-Retrospektive, vgl. Sheradin
2000, 106.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 205

Der sozialistischen Schule mit ihren unterschiedlichen Richtungen, die &lter sei
als die Politische Okonomie — »denn es gab Sozialisten, lange ehe es Nationaldko-
nomen gab« (Gide 1905, 15) —, gesteht Gide zwar zu, dass sie »viel Wahrheit
enthilt« (ebd., 17), wenn sie »die Grundquelle aller Ubel in der freien Konkurrenz
und im Privateigentum« (ebd., 16) erblicke. Allerdings enthalte sie auch »viel Zu-
kunftsmusik«, wenn es um die Frage geht, wie »die Wirtschaftsordnung, wie sie
heute besteht, durch eine andere zu ersetzen« sei. Denn die »Entstehung des Zu-
kunftsstaates«, wie diese Schule ihn ankiindigt, sei »weder sehr wahrscheinlich,
noch in vieler Beziehung sehr wiinschenswert« (ebd., 18). Allerdings gebe es auch
einige grundlegende Unvereinbarkeiten. So lehnt Gide etwa die Zielvorstellung ei-
ner moglichst weitgehenden materiellen Gleichheit der Menschen ebenso ab wie die
einer gewaltsamen Enteignung privaten Eigentums. Es geht ihm eher um eine
»Transformation« des Privateigentums als um dessen Abschaffung, denn der Besitz
privaten Eigentums sei eine elementare Voraussetzung fiir die Entwicklungs- und
Entfaltungschancen personaler Individualitit, »um die auch wir besorgt sind«”.
Dennoch erklért er grundsétzlich: »Wir verbiinden uns voll und ganz mit den Kriti-
ken [der sozialistischen Schule; HIGK], die sich gegen die gegenwirtige Ordnung
richten, — jedoch nicht mit allen — und wir glauben wie sie, dass das Konkurrenzre-
gime eines Tages durch das Kooperationsregime und der Kampf ums Leben durch
die Assoziation fiir das Leben ersetzt sein werden.« (Gide 1890a, 51)

Im Unterschied zum materiellen Gleichheitsideal der Sozialisten sind soziale
Ungleichheiten zwischen den Menschen fiir Gide aus solidaristischer Sicht jedoch
kein grundsétzliches Problem, solange sie nicht extreme Ausmafe annechmen. Denn
es sei

»eine klar aufgezeigte Tatsache, dafl die Solidaritét die Mannigfaltigkeit und Ungleichheit der
Teile in sich schliefit. Da, wo alle Teile einander dhnlich sind, kann zwar ein Nebeneinander,
wie zwischen den Kornern eines Sandberges, oder hochstens das bestehen, was Durkheim die
»mechanische Solidaritdt« nennt, wie zwischen den Molekiilen eines Kristalles, aber keine
wahre Solidaritdt. Im Gegenteil: je verschiedenartiger die Individuen sind, umso aktiver wird

ihre Zusammenarbeit sein.« (Gide 1929c, 62f.)30

29 »[...] und von daher glauben wir an die Transformation des individuellen Eigentums, wir
glauben nicht an sein vollstindiges Verschwinden, auch nicht beziiglich der Produk-
tionsmittel; eine solche Unterdriickung scheint uns unvereinbar zu sein mit der Entfaltung
der Individualitét, um die auch wir besorgt sind« (Gide 1890a, 52).

30 Gide nimmt hier bereits auf die erst wenige Monate zuvor erschienene Doktorthese
Durkheims De la division du travail social (1893) Bezug und ordnet sie in eine lange
Reihe historisch-soziologischer Studien zur Solidaritdtsthematik ein. Er ist in diesem Zu-
sammenhang davon iliberzeugt, dass die Transformation der naturhaft-fatalen Solidaritit

in eine freie und gewollte Solidaritit historisch seit langem am Werke ist; und die interes-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Sehr wohl gebe es aber »gewisse Formen der Ungleichheit«, die dazu fiihren, dass
jede Form gesellschaftlicher Solidaritdt »zerstdrt« wird: wenn nidmlich extremer
Reichtum und extreme Armut

»das betriibende Ergebnis des Bruches aller Bande zur Folge haben, die die Individuen mit
dem Gemeinwesen und untereinander vereinigen. [...] Fiir den Armen, der sehr arm ist, der
unter freiem Himmel schlidft und vom Pliindern lebt, gibt es kein soziales Band; ihm macht es
wenig aus, daB Paris brennt! Und auch der Reiche, der sehr reich ist, Villen am Meeresstran-
de, Schlosser im Gebirge und ein mit Wertpapieren aller Lander gespicktes Portefeuille be-
sitzt, kann sich von jedem sozialen Bande freimachen. IThn sorgt keine Epidemie, keine Revo-
lution, kein Krieg; diese Geif3eln treffen ihn nicht. Er kann sich, wie man sagt, in seinem El-
fenbeinturm einschliefen (man muf sehr reich sein, um sich einen Elfenbeinturm leisten zu
konnen), und auch er kann, ebenso wie der andere, dem Brande Roms zusehen, wie Nero, der
dabei die Lyra spielte.« (ebd., 63)

Auch von der école catholique — damit ist die seit der Jahrhundertmitte in Frank-
reich sehr starke Schule Frédéric Le Plays gemeint’' — distanziert sich Gide mit
Nachdruck. Im Unterschied zur école optimiste der Liberalen sei diese école de
[’autorité »durchaus nicht optimistisch« (Gide 1905, 20). Vielmehr erblicke sie »im
hofféartigen Glauben an die Freiheit, als welchen sie den Liberalismus bezeichnet,
die wahre Ursache der sozialen Desorganisation«. »Der vehemente, kritische An-
griff, welchen die katholische Schule gegen die jetzige Wirtschaftsordnung, gegen
den Kapitalismus [...] und gegen die freie Konkurrenz richtet«, bringe sie aber nur
scheinbar in die N&he der Sozialisten. Denn ihr gehe es keineswegs um »die Zersto-
rung der gegenwirtigen Grundlagen der Gesellschaft. Sie will Privateigentum, Erb-
recht und Lohnarbeit nicht aufheben, vielmehr die alten Formen desselben wieder
herstellen und diese fester fligen.« (ebd.; Herv. i.0.)

santesten Studien zu diesem Thema — als Autoren nennt er Wundt, Metchnikoff, Fouillée,
Durkheim und Secrétan — verfolgten »einheitlich das Ziel, dieses aufzuzeigen« (Gide
1893, 391).

31 Erst spater wendet sich Gide auch anderen Strémungen unter den christlichen Sozialleh-
ren zu; vgl. dazu Gides entsprechenden Artikel in der Geschichte der volkswirtschaftli-
chen Lehrmeinungen (Gide 1913b), die »vom autoritdrsten Konservativismus bis zum re-
volutionédrsten Anarchismus reichen« (ebd., 552). Zum sozialen Katholizismus notiert er
etwa, dass sich in dessen Rahmen »manchmal sehr fortschrittliche Bestrebungen bekun-
det« hitten, »die sich stark dem eigentlichen Sozialismus ndherten. Doch sind sie nur in-
dividuelle Kundgebungen geblieben und iibrigens formell von Rom verdammt worden;
gewohnlich haben sich die, die sie gedufert hatten, 16blich unterworfen.« (ebd., 571)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 207

Gide sieht zwar eine Gemeinsamkeit seiner eigenen Position mit der école ca-
tholique in der Berlicksichtigung der historisch-beobachtenden Methode und in der
bewussten Einbeziehung moralischer Uberlegungen in die politisch-konomische
Urteilsbildung. Allerdings markiert er vor allem die Gegensétze, wenn er betont:
»Die katholische Schule sucht in der Vergangenheit nach Beispielen und Model-
len«, wihrend er selbst in der Geschichte keinerlei Vorbilder, sondern lediglich die
Ursachen der gegenwirtigen Verhiltnisse zu erkennen hofft. Die katholische Schule
sei deshalb »1’école conservatrice par excellence« (Gide 1890a, 53). »Im Endeffekt
ist ihr Programm die Restauration einer dreifachen Autoritit: die Autoritit des Va-
ters in der Familie, die Autoritit des Herrn im Betrieb, die Autoritit der Kirche im
Staat.« (ebd.; Herv. 1.0.) Gide will eine derartige organisation paternelle aber
durch eine organisation fraternelle ablosen, denn statt auf das riickwértsgewandte
Ideal des wohlmeinenden Patriarchen zu setzen, komme es darauf an, der Idee der
Arbeiterassoziation auf die Spriinge zu helfen und dafiir zu sorgen, dass die Arbei-
ter ihr Schicksal selbst in die Hand nehmen kdnnen.

Gegen die liberalen, sozialistischen und katholischen Schulen will Gide als Ge-
nossenschaftstheoretiker seit den 1880er Jahren nun eine eigene 6konomische
Doktrin in Stellung bringen. Das Stichwort der Solidaritdt spielte dabei zundchst
noch keine entscheidende Rolle. Dies sollte sich aber im Jahr 1890 dndern, als er
erstmals die Formel einer école de la solidarité ins Spiel brachte, um damit diejeni-
gen jlingeren Theoriebemithungen der zeitgendssischen Nationaldkonomie zu be-
zeichnen, die sich in ihren Wahrnehmungsmustern, Erkenntnisinteressen und For-
schungsmethoden jenseits der wirtschaftsliberalen Lehren zu verankern versuchten
und denen er sich selbst verbunden fiihlte.

Gide im Jahr 1890: Der Start einer »neuen Schule¢

Gide hat, wie er im Riickblick selbst notiert, im Jahr 1890 im Rahmen eines in Genf
gehaltenen Vortrags (vgl. Gide 1890a) die Formel der Solidaritdt »zum ersten Male
als Wahlspruch [...] einer neuen wirtschaftlichen Schule vorgeschlagen« (Gide
1913a, 673; Anm. 1). In diesem Vortrag®® hatte er — unter dem Titel: L école nou-

32 Der Vortrag fand statt im Rahmen einer Vortragsreihe, die veranstaltet wurde von der
1889 gegriindeten >Schweizerischen Christlichen Gesellschaft fiir Sozialokonomiex, die
sich am Vorbild der 1856 von Le Play gegriindeten Société internationale des hautes étu-
des d’économie sociale orientierte (vgl. dazu u.a. de Waha 1910, 258). Zu dieser Vor-
tragsreihe war neben dem Bastiat-Anhénger Frédéric Passy als Vertreter der liberalen,
Claudio Jannet als Vertreter der katholischen und Jacques Stigler als Vertreter der sozia-

listischen Schule auch Gide zum Thema der neueren Sozialokonomie (Ecole nouvelle)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

velle — jliingere Entwicklungen im nationalokonomischen Denken vorgestellt, die
sich dem vorherrschenden Wirtschaftsliberalismus entgegenstellten, ohne der sozia-
listisch-kollektivistischen oder der sozialkatholischen Schule zugerechnet werden
zu konnen; und am Ende dieses Vortrags erklirte er programmatisch: »Wenn sie
mich auffordern, diese neue Schule mit einem einzigen Wort [...] zu definieren,
dann wiirde ich sie — auch wenn es schwer ist, derartig verschiedene Systeme mit
einem Wort zu resiimieren — die Schule der Solidaritit nennen.« (Gide 1890a, 55;
Herv. i.0.)*

Zu den neueren nationaldkonomischen Bemiihungen, die sich zu jener Zeit glei-
chermallen in England, in den USA und in Frankreich, vor allem aber in Deutsch-
land bemerkbar machten und Ethik, Rechtswissenschaft und National6konomie
miteinander zu kombinieren versuchten, zéhlt Gide zundchst — als »die wichtigste
Gruppe« — die schon 40 Jahre zuvor in Deutschland von Hermann Roscher begriin-
dete groupe historique, zu deren aktuellen Protagonisten er Lujo Brentano, Gustav
Schmoller und Gustav Cohn rechnet. Thr nahe stehe die ebenfalls vor allem in
Deutschland vertretene groupe socialiste d’Etat, fiir die er an erster Stelle Adolph
Wagner, fiir Frankreich aber auch Emile de Laveleye nennt. Ferner seien noch /le
groupe sociologique zu nennen, wie sie in Deutschland etwa von Albert Schiffle
vertreten werde, und le groupe socialiste anglais ou américain (vgl. ebd., 5), die
mit dem deutschen Staatssozialismus nichts zu tun habe und sich etwa mit dem
Namen Arnold Toynbee (vgl. ebd., 40) verbinde; sowie schlieBlich die Gruppe der-
jenigen Wirtschaftswissenschaftler, die sich an den Lehren des britischen Okono-
men William Stanley Jevons oder an den Ansichten Carl Mengers aus Wien orien-
tieren (vgl. ebd., 4f.).

Im Unterschied zur école liberale zeichnen sich diese neuen Gruppen Gide zu-
folge durch eine hohe Sensibilitét fiir die sozialen Problemlagen der Industriegesell-
schaft und eine klare Absage an das laisser faire aus.”* Wihrend jedoch viele Ver-

eingeladen worden. Unter den Zuhdrern befanden sich u.a. Charles Secrétan und Léon
Walras (vgl. Blais 2007, 194).

33 Im Riickblick betont Gide allerdings, er hétte »besser getan, eine »neue Bewegung< als
eine >neue Schule< anzukiinden, denn eine grofle Anzahl hochst verschiedener und sogar
hochst entgegengesetzter Schulen, die des biologischen Naturalismus wie die des Chris-
tentums, die des Anarchismus wie die des Staatssozialismus haben sich seitdem auf die
Solidaritét berufen« (Gide 1913a, 673; Anm. 1).

34 »Alle Okonomen der neuen Schule stimmen darin iiberein, dass >etwas getan werden
muss¢, und zwar dringend — und dass es der Wissenschaft obliegt zu sagen, was zu tun
ist.« (Gide 1890a, 38) Ausdriicklich lobt er in diesem Zusammenhang auch den 1872 in
Eisenach gegriindeten Verein fiir Socialpolitik: »Von daher hat die neue deutsche Schule
umittelbar den »Verein fiir Socialpolitik< gegriindet, bei dem der Name schon das Ziel er-
klart.« (ebd., 39)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 209

treter dieser neuen Richtungen — insbesondere im Umfeld der deutschen groupe his-
torique — dazu neigten, bei historisch-sozialen Bestandsaufnahmen stehen zu blei-
ben, betont Gide, dass Beobachtung und Beschreibung allein nicht ausreichen. Zur
nationalokonomischen Theoriebildung seien vielmehr auch Logik, Phantasie und
Theoriebildung unverzichtbar.”> Gegen die geschichtslosen Abstraktionen der école
liberale ebenso wie gegen die reine Ansammlung historischer Fakten und Tatsa-
chen in der groupe historique betont er deshalb den Wert eines Denkens in den Ka-
tegorien von Evolution und Fortschritt, von Imagination und Hypothese. Und in
diesem Rahmen fokussiert er nicht zuletzt auf den unaufloslichen Zusammenhang
von individuellem und sozialem Leben, die nicht gegeneinander in Stellung zu
bringen seien, sondern »immer enger miteinander vermischt [sind] aufgrund des
Fortschritts der Arbeitsteilung und der wachsenden Komplexitit der sozialen Be-
ziehungen« (ebd., 23).

Von daher sei es auch »nicht weiter erstaunlich, sondern durchaus logisch, dass
sich die Rolle des Staates stindig vergroBert« (ebd., 23f.). Gide scheint sich hier
sogar explizit dem >Gesetz der wachsenden Staatstétigkeit« anzuschlieBen, das der
preuBlische Finanzwissenschaftler und »Staatssozialist« Adolph Wagner bereits Mit-
te der 1870er Jahre aufgestellt hatte. Aus seinen Sympathien fiir den deutschen
Staatssozialismus macht er jedenfalls keinen Hehl. Zwar rdumt er ein, dass der
Staat, der grundsitzlich »nur durch Gesetze, d.h. also im Wege des Zwanges« agie-
ren konne, sich oft »eher als ein Klasseninstrument und nicht als im Dienst der All-
gemeinheit stehend erwiesen« habe; dies habe aber »weniger mit dem Begriffe des
Staates als mit seiner verfehlten gegenwartigen Organisation zu tun« (Gide 1905,
20). Denn grundsitzlich sei festzuhalten: Sogar in England, dem eigentlichen Land
der Selbsthilfe, habe es »eine fortschreitende Invasion des Staates in denjenigen Be-
reich, der frilher als heilig gegolten habe, in den privaten Bereich«, gegeben:
»Zwischen 1870 bis 1890 entstanden nicht weniger als 220 Gesetze bzw. Gesetzes-
vorhaben (Acts oder Bills), in denen es um Wohnungs-, Erndhrungs-, Verkehrs- und
Erziehungsfragen geht.« (Gide 1890a, 19) Und dies sei nicht, wie die liberale
Schule behaupte, »eine voriibergehende Epidemie«; vielmehr artikuliere sich in die-
ser Entwicklung»eine kontinuierliche Evolution des Staates, die sich ohne Pause
vollzieht vom Ursprung der Gesellschaften bis auf unsere Tage« (ebd.).

35 Vgl. Gide 1890a, 31f.; in diesem Sinne notiert er an anderer Stelle, dass »auch die histori-
sche Schule [...] mancherlei Anlaf} zur Kritik« biete und sich »vor lauter Einzelbeobach-
tungen [...] leicht in historische Kramerei« verwandle. Es gelte aber: »Das Labyrinth der
wirtschaftlichen Tatsachen ist zu verstrickt, als da3 wir uns mit der Hilfe der Beobach-
tung allein in demselben zurecht finden kdnnen. Wir miissen neben der Beobachtung die
Abstraktion und sogar auch die Einbildungskraft, die Phantasie zu Hilfe rufen, wir brau-
chen die Hypothese, um Licht in diese Finsternis, Ordnung in dieses Chaos zu bringen.«
(Gide 1905, 10)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

In den spéteren Auflagen seiner Principes konstatiert Gide zudem, dass die
staatssozialistische Schule, die »der Macht der positiven Gesetzgebung« eine grofle
Bedeutung beimesse und danach trachte, »die Machtbefugnisse des Staates wesent-
lich zu erweitern« (Gide 1905, 19), in den letzten Jahren in Deutschland erhebliche
Erfolge erzielt habe. Sie habe »das grole Verdienst, gezeigt zu haben, dafl das un-
geheure Misstrauen gegen den Staat, welches die liberale Schule an den Tag gelegt
und gendhrt hat, jeder wissenschaftlichen Begriindung entbehrt« (ebd.), denn der
Staat habe sich in der Geschichte immer wieder als »einer der wirksamsten Forderer
des wirtschaftlichen Fortschrittes« (ebd., 19f.) erwiesen. Deshalb sei zu konstatie-
ren:

»Der grofle Zug, der im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts durch die Gesetzgebung ging und
die Arbeiterschutzgesetzgebung ins Leben gerufen hat, die Bewegung zum Schutze der inter-
nationalen Regelung der Arbeitsbedingungen, die moralische und auch die finanzielle Unter-
stiitzung, welche der Staat einer Menge von Einrichtungen gewéhrt hat, ist dieser Schule [des
deutschen »>Staatssozialismus«; HIGK] und der durch sie hervorgerufenen Geistesbewegung
zu danken.« (ebd., 19)

»Ecole de la solidarité¢ und republikanische Moral

Uniibersehbar ist in diesem Zusammenhang jedoch, dass Gide trotz seiner vehe-
menten Kritik am individualistischen Interpretations- und Wahrnehmungsrahmen
der école optimiste und trotz der ausdriicklichen Betonung der Rolle des Staates ho-
hen Wert darauf legt, seine école de la solidarité im Kontext der modernen republi-
kanischen Moral von individueller Freiheit und personaler Autonomie zu verorten.
So erklért er: »Wir pochen ebenso wie die liberale Schule auf die Personalitit, die
Individualitit des Menschen; auch wir wollen sehen, wie sie sich téglich weiterent-
wickelt, wie sie starker und reicher wird.« (Gide 1890a, 44) Deshalb wolle diese
Schule, die Gide in den spateren Auflagen der Principes als »Schule des Solidaris-
mus< bezeichnen sollte, »die Grundlagen der heutigen Wirtschaftsordnung, Eigen-
tum, Erbschaft, Vertragsfreiheit« ebenso wie »die Ungleichheiten, die daraus ent-
stehen« (Gide 1905, 23), zwar abschwiéchen, aber keineswegs abschaffen. In die-
sem Sinne lasse diese Schule »die Intervention des Staates zu, iiberall dort, wo bei
der Regelung der Arbeit, bei Abschaffung der ungesunden Wohnungen, beim
Kampfe gegen die Verfilschung der Lebensmittel, das Gesetz das Herabsinken der
Massen verhindern kann, au3erdem dort, wo das Gesetz den verschiedenen Klassen
der Nation den Begriff der Solidaritit einimpfen kann«, denn: »Diese Schule ver-
giflt nie, daB3 der Staat selbst der dlteste und groBartigste Ausdruck der Solidaritit
der Menschen ist.« (ebd.) Und auch wenn die Solidaritét nur in dem Maf3e morali-
schen Wert erhilt, wie sie von den Menschen freiwillig bejaht und bewusst gewollt

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 211

werde, konne — wie Gide in der 25. Auflage seiner Principes betont — »die durch
das Gesetz auferlegte Solidaritit [...] unerldBlich sein, um den Boden vorzubereiten,
auf dem sich spiter ein freies Zusammenwirken entfalten wird« (Gide 1928, 37f.).
Er erklért deshalb grundsétzlich: »Die Schule der Solidaristen verlangt, daB3 die So-
lidaritdt, welche bisher nur eine nackte Tatsache war, eine Grundregel fiir das Ver-
halten, eine Pflicht werde.« (Gide 1905, 23) Dementsprechend gelte:

»Man mufl daher die menschliche Gesellschaft in eine Art groBe Unterstiitzungsgesellschaft
auf Gegenseitigkeit umwandeln, in der die natiirliche Solidaritét, berichtigt und veredelt
durch den guten Willen jedes Einzelnen, in seiner Ermangelung aber durch gesetzlichen
Zwang, Gerechtigkeit wird und in der jeder berufen ist, an der Last, aber auch an dem Vorteil
des andern teilzunehmen.« (Gide 1928, 37)

Die Zukunft nationalokonomischer Forschung und Urteilsbildung unter den politi-
schen Bedingungen der modernen franzdsischen Republik kann fiir Gide insofern —
wie er 1890 am Ende seines Genfer Vortrags betonte — weder im historisch lédngst
widerlegten laisser faire der école optimiste noch im restaurativen Autorititsglau-
ben der école catholiqgue noch in den freiheits-, eigentums- und individualititsge-
fahrdenden Lehren der kollektivistischen école d’égalité gesucht werden. Die Zu-
kunft werde einzig der neuen école de la solidarité gehoren, die sich durch drei
programmatische Grundoptionen kennzeichne. Gide kleidet sie in die sprachliche
Form politisch-moralischer Handlungsmaximen fiir Theoretiker und Praktiker der
Nationalokonomie und fordert:

»Nicht mehr von vorn herein zu glauben, dass die gegenwirtige dkonomische Ordnung in
sich gut oder die bestmdgliche sei; diese Ordnung der Dinge nicht mehr als eine notwendige
und dauerhafte Ordnung zu betrachten, sondern als schlichtes Resultat einer langen Serie
fritherer Ursachen, die selbst dazu aufgerufen ist, sich im Sinne einer wachsenden Solidaritét
fortzuentwickeln; diese Ordnung der Dinge in dem Sinne zu verdndern, den uns die Moral
vorschreibt und die Geschichte anzeigt; sich nicht zufriedenzugeben mit einem sterilen lais-
ser-faire, sich nicht einmal damit zufriedenzugeben, alle individuellen Krifte des Menschen
anzurufen, sondern kithn auf die Intervention des Staates zu pochen, um das soziale Milieu zu
verdndern.« (Gide 1890a, 55)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

3.2.3 Auf dem Weg zu einer république coopérative?

Als politisch engagierter Wirtschaftswissenschaftler wollte Gide freilich nicht bei
der Analyse und Interpretation der unterschiedlichen Schulen der Nationalokono-
mie stehen bleiben. Vielmehr verfolgte auch er von seinen frithesten Schriften an
das ambitionierte Programm einer umfassenden »sozialen Reorganisation< der Ge-
sellschaft. Dabei setzte Gide, der von den orthodoxen Liberalen immer wieder als
Vertreter sozialistischer Ideen angegriffen wurde, vor allem auf Projekte einer
>freiwilligen Solidaritét< und verband damit die Zielvorstellung einer sich allmdh-
lich ausbildenden république coopérative (vgl. Gide 1907, 231). Er kann insofern
als derjenige Theoretiker unter den Solidaristen gelten, der in besonderer Weise das
Erbe der Assoziations- und Kooperationsideen der 1848er-Revolution weiterzutra-
gen versuchte. Denn er vermochte nur in den Sozialformen freiwilliger Assoziation
die praktische Realisierung einer explizit moralischen, von den Individuen mit Wil-
len und Bewusstsein bejahten Solidaritét, »die wahre Solidaritit« (ebd., 214), zu er-
kennen. Die mit dem Assoziationsgedanken verbundene solidarité libre et réfléchie
bildet fiir Gide ndmlich die hochste Form menschlicher Vergesellschaftung; und ei-
ne solche Solidaritit kénnten weder der freie Tausch der Okonomen noch die politi-
schen Umsturzkonzepte der Syndikalisten noch die sozialen Selbsthilfevereine der
Mutualisten in Aussicht stellen.

Jenseits von Okonomismus, Mutualismus und Syndikalismus

Der solidarititstheoretische Fehler der Okonomen besteht fiir Gide in der Erwar-
tung, dass die allein durch Tausch und Arbeitsteilung konstituierte Solidaritét, die
Bastiat so hymnisch gefeiert hatte, ihr Werk anonym ausrichten kénne — und es
dementsprechend iiberfliissig sei, dass die Akteure des 6konomischen Geschehens
diese Solidaritdt willentlich und bejahend mitvollziehen. Gide verweist hier auf die
beriihmte Passage aus Adam Smiths Wealth of Nations, die die unbewusste Koope-
ration von Tausenden Arbeitern beschreibt, die dazu fiihre, dass auch dem einfach-
sten Handarbeiter — »dank der unbewussten Kooperation«™® — ein héherer Lebens-

36 »[...] die schone Stelle bei Adam Smith, wo er uns den einfachsten Handarbeiter zeigt,
der dank der unbewussten Kooperation von tausenden Arbeitern, Hindlern, Seefahrern,
die fiir ihn arbeiten, einen Lebensstandard hat, der deutlich liber demjenigen jenes afrika-
nischen Konigs liegt, der mit absoluter Macht iiber eine Million nackter Untertanen
herrscht« (Gide 1907, 208; vgl. Smith 1974, 14f.). »Unter dem Regime der Arbeitsteilung

konnte sich also niemand mehr kleiden, sich ernéhren, sich beherbergen, reisen oder sich

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 213

standard als einem afrikanischen Konig ermoglicht werde. Er verurteilt in diesem
Zusammenhang aber genau das, was die Okonomen an dieser Solidaritit so bewun-
dern: »Sie ist schicksalhaft, unbewusst und deshalb amoralisch. Sie impliziert we-
der Gerechtigkeit noch Liebe; sie ist nicht die unsere.« (Gide 1907, 215) Zudem
komme es, so Gide, immer wieder zu »brutalen Tauschhandlungen«, etwa »zwi-
schen einem Esau und einem Jakob, zwischen der Kongogesellschaft und den
Schwarzen, den Unternehmern und den Heimarbeiterinnen« — und niemand werde
wagen, solche Tauschhandlungen »als eine Verwirklichung der Solidaritét hinzu-
stellen« (Gide 1913a, 696). Wenn dies eine Form von Solidaritét sei, dann sei sie
»abscheulich« (Gide 1907, 217). Dariiber hinaus seien viele Gesellschaftsmitglieder
gar nicht in der Lage, an solchen Tauschgeschiften teilzunehmen. Durchaus kritisch
gegeniiber Fouillées beriihmtem Motiv, dass die Gesellschaft kein archipel des iles
des Robinsons sei, verweist Gide in diesem Zusammenhang auf die modernen Ro-
binsons des GrofBstadtlebens, die weder die Solidaritit der Arbeitsteilung kennen,
weil sie keinen Beruf haben, noch die Solidaritdt des Tauschgeschéfts, weil sie
nichts anzubieten und nichts entgegenzunehmen haben, sondern >wahrhaft Desoli-
darisierte« seien.”” Der 6konomische échangisme — diese passive, armselige, unvoll-
stindige Solidaritit — konne also nicht die Verwirklichung des solidarisme sein
(vgl. ebd., 220f.). Die wiinschenswerte, die reflektierte, gewollte und aktive Solida-
ritdt lasse sich vielmehr nur im Modus einer association libre (vgl. ebd., 223) erfah-
ren und verwirklichen.

Gide setzt sich aber nicht nur von der liberalen Okonomie, sondern auch von
den franzosischen Syndikalisten um Jules Guesde und von den dlteren mutualisti-
schen Traditionen der Selbsthilfevereine auf Gegenseitigkeit (Sociétés des secours
mutuels) ab. Gegenwirtig lodere zwar, so rdumt er ein, »die Flamme der Solidaritét
am heftigsten« (Gide 1913a, 684) in der Klassenkampfrhetorik der syndikalistisch-
revolutiondren Arbeiterschaft und ihrer Confédération Générale du Travail (CGT).
Diese lehne aber, so Gide, jede Verstindigung mit Arbeitgebern und Kapitalisten
ab, erwarte nichts vom Staat, weder vom allgemeinen Stimmrecht noch von Parla-

bewegen, ohne die Mithilfe der anderen. Dies ist die 6konomische Solidaritit.« (Gide
1907, 211)

37 »[...] ich glaube, dass es in unseren Gesellschaften sehr viele Robinsons gibt. Nicht in
den verlassenen Wiisten des Pazifiks, sondern am Rande unserer groflen Stddte, in der
tumultuésen Menschenmenge [...]; dort findet man diese Robinsons, die nichts von dem
haben, was man mit einem so einfachen Wort »soziale Beziehungen« nennt; die die Soli-
daritdt, die aus der Arbeitsteilung entsteht, nicht kennen, weil sie keinen Beruf haben, und
die auch die Tauschsolidaritit nicht kennen, weil sie nichts anzubieten und nichts entge-
genzunehmen haben, sondern wirklich allein sind auf der Welt.« Fiir sie gelte heute im
Okonomischen Sinne, was im Mittelalter fiir die von der Kirche Exkommunizierten im

kanonischen Sinne galt: »sie sind wirklich Desolidarisierte.« (Gide 1907, 219f.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

mentsbeschliissen, und setze ausschlieBlich auf die Strategien von Generalstreik
und action directe. Wihrend die Anrufung der Solidaritét bei den Syndikalisten vor
allem als revolutiondre Kampfformel diene und dazu verwendet werde, »diese Soli-
daritdt nicht nur ihren Mitgliedern, sondern auch den Arbeitern, die sich nicht bei
ihnen einreihen lassen wollen, aufzuzwingen«, verbénden die Mutualisten, so Gide,
mit ihrer Rede von der Solidaritdt »auch nicht den geringsten Plan einer sozialen
Reorganisation« (ebd., 684f.). Die Solidaritit, die die iiberkommenen Gegenseitig-
keitsvereine und ihre Mitglieder verbinde, sei »nicht sehr fest« und geniige keines-
wegs, »um sie dazu zu bewegen, betrichtliche Opfer zu bringen« (ebd., 685). Sie
beziehe sich zudem nur auf die Absicherung spezieller Ungliicks- und Risikofille;
und auBerdem fianden sich »die Anhénger dieser Gesellschaften auf Gegenseitigkeit
[...] groBtenteils unter den Angestellten und den Mittelklassen« (ebd.) — und so sei
nicht zu erwarten, dass von dieser Tradition eine umfassende Bewegung zur Um-
gestaltung der Gesellschaft ausgehen konne.

Statt um revolutionér-syndikalistische action directe oder um bescheiden-
mutualistische Gegenseitigkeit miisse es vielmehr um den Auf- und Ausbau genos-
senschaftlicher Organisationsformen des Wirtschaftslebens gehen. Der genossen-
schaftliche Zusammenschluss ist fiir Gide ndmlich »eine Art wirtschaftlicher Orga-
nisation [...], die der heutigen Wirtschaftsform iiberlegen und dazu bestimmt ist, sie
in einer niheren oder ferneren Zukunft zu ersetzen«’®. Denn iiberall im modernen
Wirtschaftsleben ndhmen diejenigen Organisationsformen zu, die auf »aus freien
Stiicken entstandener Vergesellschaftung« (Gide 1929a, 9) beruhten, etwa die ge-
genwirtig dominante Vergesellschaftungsform der Aktiengesellschaft. Diese stelle
aber nur »eine unvollkommene Ubergangsform« (ebd., 10) dar, da sie noch weit
davon entfernt sei, zwischen allen Beteiligten eine wirkliche Assoziation zu stiften,
wie Gide am Beispiel einer grolen Bergbaugesellschaft erldutert:

»Ich sehe da wohl Heere von in einem gemeinsamen Unternehmen zu bestimmten Zwecken
vereinigten Menschen: auf der einen Seite einige Tausende von Arbeitern, die die Erde
durchwiihlen, auf der anderen Seite einige Tausende von Aktiondren, die ihr Geld einge-
schossen haben; aber wie kann man darin eine wirkliche Gesellschaft im wahren Sinne des
Wortes sehen? — Besteht eine Verbundenheit zwischen den Arbeitern auf der einen Seite und
den Aktionédren auf der andern? In keiner Weise! Fiir Rechnung des anderen arbeiten, heif3it
durchaus nicht, mit ihm verbunden sein. Ich sehe im Gegenteil zwischen ihnen keine natiir-
liche Verwandtschaft, sondern Gegnerschaft, bei der die einen iiber jede Lohnerhohung kla-

gen, die ihre Dividenden verringert, die anderen iiber jede Verteilung von Dividenden, die

38 Charles Gide, Die Zukunft des Genossenschaftswesens, in: Ders. 1929, 1-26 [im Folgen-
den: Gide 1929a], 5. Es handelt sich um die Ubersetzung eines Vortrags vom Mai 1888
vor Vertretern der Pariser Konsumgenossenschaften, der anschlieend in der Revue So-

cialiste publiziert wurde.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 215

ebensosehr ihren Lohn mindert, wo die einen in einem Unternehmen arbeiten, dessen Friichte
sie nicht ernten, und die anderen die Friichte eines Unternehmens ernten, in dem sie nicht ar-
beiten. Wahrlich eine sonderbare Gesellschaft, in die die einen nur ihre Borsen, die anderen

nur ihren Groll und niemand sein Herz einbringt!« (ebd., 10f.)39

Eine »echte Vereinigung« auf wirtschaftlichem Gebiete setze, so betont Gide, »die
Gleichheit der Interessen, die Gegenseitigkeit der Dienstleistungen, den eifrigen
und frohlichen Wetteifer des guten Willens und das Gefiihl voraus, an einem ge-
meinsamen Werke mitzuarbeiten, das zugleich das Werk aller und jedes einzelnen
ist« (ebd., 11); und diese Kriterien kann fiir Gide nur die wirtschaftliche Organisa-
tionsform der Konsumgenossenschaft in vollem Umfang erfiillen.

Konsumvereinigungen und »genossenschaftlicher Imperialismus<

Vor diesem Hintergrund geht es Gide seit seinen ersten offentlichen Vortrdgen aus
den 1870er Jahren darum, eine umfassende Bewegung zum Auf- und Ausbau gro-
Ber Konsumgenossenschaften auf den Weg zu bringen. Denn anders als die Produk-
tivgenossenschaften, die im damaligen Wirtschaftsleben nur eine geringe Rolle
spielten, seien die Konsumgenossenschaften, die gegenwirtig Millionen Mitglie-

39 Gide fahrt an dieser Stelle fort mit den Fragen: »Sind wenigstens die von diesen Gesell-
schaften beschéftigten Arbeiter im Guten und Bdsen, fiir das Alter, die Unfille, die Ge-
brechen untereinander verbunden? Zuweilen, aber in sehr unvollkommenem Mal3e! — Be-
steht wenigstens Verbundenheit unter den Aktiondren selbst? Auf dem Papiere ja, in dem
Sinne nédmlich, dass sie alle in ihren Brieftaschen Wertpapiere gleicher Farbe und Zeich-
nung, die Aktien, haben, nicht aber juristische Solidaritit; denn die Haftung jedes einzel-
nen wird durch die Hohe seiner Beteiligung begrenzt — nicht tatsdchliche Solidaritét, denn
die Aktionire kennen sich gegenseitig gar nicht. Ja, hdufig kennen sie sogar nicht einmal
das Unternehmen, dessen sogenannte Gesellschafter sie sind!« (Gide 1929a, 10f.)

40 Im Kontext der 1848er-Revolution entstanden in und um Paris {iber 200 solcher Initiati-
ven, aber schon 1851 waren fast alle wieder aufgeldst. Das Verbot der Griindung von As-
soziationen nach dem Staatsstreich von Louis Napoléon im Dezember 1851 brachte diese
Bewegung dann endgiiltig zum Erliegen. In den 1860er Jahren begann jedoch — 1867
wurden Kooperativen wieder erlaubt — ein neuer Aufschwung, nicht nur der Produktiv-,
sondern vor allem der Kredit- und Konsumgenossenschaften. 1879 schlielich, mit dem
Kongress von Marseille, kam es innerhalb der Arbeiterbewegung zum Bruch, weil der
traditionelle Arbeiter-Kooperatismus hier als ungeniigend verurteilt wurde, da er sich auf
kleine graduelle Erleichterungen beschrinke und nie und nimmer in der Lage sei, die
Emanzipation des Proletariats zu erreichen (vgl. Gide 1929a). Gide erklart in diesem Zu-

sammenhang u.a.: »Wenn das Genossenschaftswesen nur ein Mittel wire, besser zu leben

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

der zéhlten und »in einigen Stddten Englands, Deutschlands und der Schweiz schon
die Mehrheit der Bevolkerung« (Gide 1913a, 686) umfassten, bereits heute sehr er-
folgreich, auch wenn ihnen nicht nur ein lebendiges Solidaritdtsgefiihl, sondern
auch eine programmatische Solidaritdtsidee weithin fehlten. Im Mittelpunkt der
Genossenschaftsbewegung muss fiir Gide die Konsumkooperative stehen, da alle
Menschen die gemeinsame Eigenschaft hitten, Verbraucher zu sein,*' auch wenn
die Perspektive des Verbrauchers und der Bedarfsdeckung zur Zeit nicht im Zen-
trum der sozialen Organisation der Okonomie stehe. Vielmehr sei »bei der gegen-
wartigen Wirtschaftsweise der Produzent alles und der Verbraucher nichts«*?, denn
»wenn es heute Fleischer und Bicker, Weinhéndler und Gutsbesitzer gibt, so gibt es
sie nicht, um uns zum geringstmdglichen Preise und im groftmoglichen Umfange
mit Getreide, Brot, Fleisch und Wein zu versorgen [...], sondern dann ist das nur zu
dem Zwecke so eingerichtet, damit alle diese Leute leben und ihre Geschéftchen
machen« (Gide 1929b, 31). Und weil in diesem Rahmen »jeder gesondert fiir eige-
ne Rechnung produziert, jeder sein Siimmchen ansammelt und denkt: nach mir die
Sintflut!, keiner eine andere Sorge hat als die, seinen Konkurrenten zu beseitigen
und dessen Platz auf dem Weltmarkt einzunehmen, nimmt die Produktion einen un-
geordneten, fieberhaft aussetzenden Verlauf. Bald erzeugt sie nicht genug, um die
Bediirfnisse zu befriedigen, haufiger erzeugt sie zu viel.« (ebd., 33) Um dies zu
verhindern, habe sich, so Gide, aufseiten der Erzeuger nun immer mehr die Ten-
denz zur Ausbildung von Syndikaten und Kartellen durchgesetzt, um sich durch
gemeinsame Preisabsprachen u.d. vor den Schwankungen der Giitermirkte — auf
Kosten der Verbraucher — zu schiitzen; mit der Folge, dass sich der Verbraucher
nicht zuféllig immer hdufiger »diesen furchtbaren, tatsdchlich mit einem Monopol
ausgestatteten kapitalistischen Vereinigungen gegeniiber sieht«, denen er »mit ge-
bundenen Hianden und Filen ausgeliefert« (ebd., 36) sei.

oder weniger auszugeben, einige Ersparnisse zu verwirklichen oder einige Arbeiter aus
der Stellung der Lohnempfinger in die von Selbstdndigen iiberzufiihren, dann wére es
nicht eine wahre Leidenschaft, eine Art Religion fiir so viele Menschen geworden [...].
Wenn das Genossenschaftswesen kein anderes Ziel und keine andere Zukunft hitte, als
die Schaffung einiger vervollkommneter Kolonialwarenldden oder einer mehr oder min-
der geistvollen Spareinrichtung, dann bitte ich Sie, mir zu glauben, daf} es niemals Mil-
lionen von Menschen aller Lander und aller Zungen [...] vereinigt hétte.« (ebd., 5)

41 »[...] diese Tatsache des Verbrauchs ist vor allem die allgemeinste aller 6konomischen
Tatsachen, denn jeder Mensch verbraucht« (Gide 1907, 229; Herv. 1.0.).

42 Charles Gide, Die Anderungen der Wirtschaftsordnung, zu deren Verwirklichung das
Genossenschaftswesen berufen ist, in: Ders. 1929, 26-49 [im Folgenden: Gide 1929b],
31. Es handelt sich um die Ubersetzung eines Vortrags auf dem ersten Internationalen
Genossenschaftskongress in Paris vom September 1899, in dem Gide das Programm der

Ecole de Nimes dargelegt hatte.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 217

Um hier wirksame Abhilfe zu schaffen, ruhen Gides Hoffnungen auf der Idee
und dem Programm der »>Pioniere von Rochdale« (Rochdale Society of Equitable
Pioneers), jener beriihmten Konsumgenossenschaft, die im Jahr 1844 in Rochdale,
in der Ndhe von Manchester, von 28 Griindungsmitgliedern, zumeist einfachen Fla-
nellwebern, ins Leben gerufen wurde und zunichst nur aus einem schlichten Ver-
kaufsladen bestand. Diese Genossenschaft, die sich gegen die nur allzu oft vor-
kommenden Betriigereien des Einzelhandels — etwa das Beimischen von Gips ins
Mehl, von Sidgemehl ins Brot oder von Wasser in die Milch — zu wehren versuchte,
hatte sich auf ein Organisationsprogramm verpflichtet, das fiir den Genossen-
schaftsgedanken bis heute von grundlegender Bedeutung ist. Diesem Programm zu-
folge wollte die Genossenschaft ihren Mitgliedern sofortige Vorteile bringen. Sie
akzeptierte nur Barzahlung, um den Hang zum leichtfertigen >Anschreibenlassen<
zu verhindern; sie verkaufte ihre Waren nicht zum Einkaufs-, sondern nur zum ta-
gesaktuellen Kleinhandelspreis, um Uberschiisse erzielen und dadurch investieren
und wachsen zu kdnnen; vor allem aber schiittete sie die Dividenden auf die Kapi-
taleinlagen ihrer Mitglieder nicht, wie etwa bei Aktiengesellschaften, nach der Ho-
he der Einlage, sondern nach der Summe der eingekauften Waren aus, um dadurch
entsprechende Kaufanreize zu setzen. Und auBBerdem hatte hier jedes Mitglied in ei-
ner demokratisch strukturierten Organisationsform unabhéngig von der Hohe seiner
Einlage nur eine Stimme, sodass alle Genossen egalitir eingebunden waren.*

Die Gewinne der Konsumgenossenschaft kamen auf diese Weise den eifrigsten
und treuesten Kédufern zugute; und dies war, so Gide, »die geniale Idee« (Gide
1929¢, 193) der Rochdaler Pioniere. Allerdings, so schréinkt er ein, sei »der Divi-
dendenhunger mit wahrem Genossenschaftsgeist nicht recht zu vereinbaren« (ebd.),
da es wichtiger sei, moglichst den ganzen Gewinn der Entwicklung der Genossen-
schaftsbewegung selbst zu widmen, statt ihn wieder an die Mitglieder auszuschiit-
ten. Dieses Expansionsinteresse — und dazu sollte durchaus auch die Einrichtung
von Cafés, Bibliotheken und Kulturriumen gehdren — gilt Gide auch als vorrangig
gegeniiber dem Ziel, die Geldmittel »zur Bildung von Pensions- oder Versiche-
rungskassen zu verwenden, was die Umwandlung der Genossenschaften in Fiirsor-
geeinrichtungen zur Folge hitte« (Gide 1929b, 46).

Als konkretes »Heilmittel« gegen die Ubermacht der Erzeuger und Produzenten
schldgt Gide vor diesem Hintergrund vor, »ihnen noch méchtigere Konsumenten-
vereinigungen entgegenzustellen, die entschlossen sind, die allgemeinen und
dauernden Interessen gegen die Eingriffe des Monopols zu verteidigen« (ebd., 36).
Denn mit der Zeit werde es zur Entwicklung von »grof3en Genossenschaftsverbén-
den unter Ansammlung eines moglichst hohen Reservefonds« zur »Schaffung von
moglichst umfangreichen GrofBeinkaufsgesellschaften« (ebd., 46) kommen. Und

43 Vgl. dazu v.a. Charles Gide, Die Geschichte der Genossenschaftsbewegung in den letzten
hundert Jahren, in: Ders. 1929, 189-201 [im Folgenden: Gide 1929¢], bes. 192f.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

diese GroBorganisationen wiirden sich, so Gide, aus den bereits bestehenden Kon-
sumgenossenschaften in dem Mafe entwickeln, wie diese nicht langer »isoliert, un-
zusammenhdngend und selbst ungeordnet bleiben« (ebd., 36). Die vereinigte Macht
der Verbraucher werde ndmlich »unwiderstehlich«, wenn sich groBle Konsumge-
nossenschaften nicht nur in der Arbeiterklasse, sondern in der gesamten Bevolke-
rung ausbilden, wenn sich also immer mehr Einwohner nicht mehr im bisherigen
Handel, sondern in diesen Konsumgenossenschaften »mit allem zur Befriedigung
ihrer Bediirfnisse Notwendigen versorgen« (ebd., 38).

In dem Mafe, wie dies geschieht, werde, so Gides Hoffnung, »die bestehende
Wirtschaftsordnung — anstatt wie jetzt mit Riicksicht auf den Produzenten und den
individuellen Profit geregelt zu sein — in Zukunft auf den Verbraucher und die so-
zialen Bediirfnisse eingestellt« (ebd., 39) sein. Die Produktion arbeite dann

»nur noch auf Befehl, liefert lediglich das Verlangte und erzeugt infolgedessen, abgesehen
von den bei allen menschlichen Pldanen unvermeidlichen Irrtiimern, weder zu viel noch zu
wenig. Auf diese Weise muf} in einer rein genossenschaftlichen Wirtschaft die Vermeidung
jedes Wareniiberflusses, jeder Uberproduktion, aller Krisen, Arbeitslosigkeit und jener plotz-
lichen Arbeitseinstellungen erreicht werden, die die Krifte des Arbeiters durch den Wechsel

zwischen fieberhafter Anstrengung und demoralisierendem Miiliggang schwichen.« (ebd.)

SchlieBlich werde unter der Herrschaft der Genossenschaft nicht zuletzt auch das
Kapital, statt wie gegenwirtig die Gewinne zu beziehen, wieder »auf seine wirkli-
che Bedeutung als Werkzeug im Dienste der Arbeit« (ebd., 42) zuriickgefiihrt. Und
wenn die einzelne Konsumgenossenschaft erst einmal iiber geniigend Eigenkapital
verfiige, dann konne sie sich auch mit den groBen privatwirtschaftlichen Unterneh-
mungen auf eine Stufe stellen,

»indem sie mit eigenen Mitteln selbst alles erzeugt, was sie notig hat, und hierzu Fabriken
schafft, landwirtschaftliche Giiter einrichtet. Mit einem Wort, nach Eroberung des Kleinhan-
dels beginnt die Genossenschaft, die des GroBhandels, der Industrie und sogar des Acker-
baues zu wagen. Eine Art genossenschaftlicher Imperialismus kiindigt sich an: Und allmédh-
lich griinden im Laufe der folgenden Jahrzehnte alle Lander Zentralgenossenschaften, Grof3-
einkaufsgesellschaften. Der Genossenschaftsbewegung 6ffnet sich eine riesige wirtschaftliche
Zukunft.« (Gide 1929e, 194f.)

Das friedliche Ende von Lohnarbeit und Kapitalismus
Die »soziale Reorganisation< der Gesellschaft ist fiir Gide also »Sache der Verbrau-

cher und nicht der Produzenten«, denn indem ihre Genossenschaften »alles, was sie
verbrauchen, direkt von den Produzenten kaufen, und indem sie es, sobald sie

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 219

wohlhabend und zahlreich genug geworden sind, selbst in ihren Fabriken und auf
ihren Lindereien herstellen«, »eignen sie sich zunéchst den Gewinn des Kaufmanns
und dann den des Fabrikanten an« (Gide 1913a, 687) — was ihnen die scharfe
Gegnerschaft der kleinen Handler und Kaufleute einbringen werde.* Durch die Ge-
nossenschaften wiirde sich, davon war Gide iiberzeugt, die Stellung der Arbeiter-
schaft im Wirtschafts- und Gesellschaftsleben grundlegend verdandern, denn »solan-
ge der Arbeiter nur als Lohnarbeiter auf dem Markte auftritt und seine Krifte dem
Meistbietenden liefert, macht gerade die grofle Zahl seine Schwiche aus, da sie ihn
der Willkiir des Unternehmens preisgibt; sobald er aber als Verbraucher erscheint,
macht die Zahl seine Stirke aus und sichert ihm den Sieg« (Gide 1929b, 41). Und
obwohl Gide keineswegs nur die Interessen der Arbeiter im Blick hat, sondern mit
seinem GroBprojekt eines umfassenden >genossenschaftlichen Imperialismus< den
Anspruch erhebt, eine integrale, die Interessen aller Bevolkerungsgruppen — inso-
fern alle Konsumenten sind — beriicksichtigende Wirtschaftsordnung anzustreben,
macht er keinen Hehl daraus, dass es ihm in besonderer Weise um die Emanzipa-
tion des Arbeiters geht: »Das, was wir wollen, ist die Hebung des Arbeiters in sei-
ner Eigenschaft als Arbeiter, damit er sich fiir angesehen genug halten und auf seine
Stellung stolz genug sein kann, um nicht aus ihr herauszustreben und die keines an-
deren beneiden zu miissen.« (ebd., 44)

In dem Mafle, wie der Siegeszug der Konsumgenossenschaften gelingt und sich
die Okonomie des ganzen Landes allmihlich von einer privatkapitalistischen in eine
genossenschaftliche Organisationsform transformiert, wiirde sich, so Gide, das Sys-
tem der Lohnarbeit und die Ausbeutung des Arbeiters auflosen, denn wenn die
Menschen auf diese Weise nicht mehr bei ihren bisherigen Arbeitgebern, sondern
bei den Genossenschaften beschiftigt seien, dann sei derjenige, »der im Dienste ei-

44 In der Tat ging von diesen Kreisen eine zum Teil erbitterte Gegenwehr gegen die Kon-
sumgenossenschaften aus, die von Boykottaufrufen bis hin zu Morddrohungen reichte
(vgl. Sheradin 2000, 148); und auch innerhalb der ja vor allem vom Kleinbiirgertum ge-
tragenen franzosischen Radicaux stieBen die Ideen Gides auf deutlichen Widerstand.
Gide selbst, der in diesem Zusammenhang stets das »Vorherrschen des individualisti-
schen Gefiihls in Frankreich< (Charles Gide, Die Feinde der Genossenschaft, in: Ders.
1929, 66-87 [im Folgenden: Gide 1929d], 85) beklagte, hatte zu den Zukunftsaussichten
der kleinen Héndler auf einem Genossenschaftskongress in Grenoble im Oktober 1893
u.a. erklért: »Selbst wenn unsere Genossenschaften nicht dazu berufen sein sollten, den
Kleinhandel zu ersetzen, dann wéren es eben die Warenhduser. Aber was wire dabei fiir
ihn gewonnen? Ich habe zu den Kaufleuten von Montpellier gesagt: »>Auf alle Fille sind
Sie dazu bestimmt, vernichtet zu werden, es handelt sich nur darum, durch wen. Nun, da
sollten Sie es doch vorziehen, von uns aufgezehrt zu werden, da wir die Interessen der
Verbraucher, der Allgemeinheit, der Demokratie vertreten, anstatt von den Warenhdu-

sern, die nur eine Handelsaristokratie reprisentieren.«« (ebd., 73)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ner Genossenschaft arbeitet, der er selbst als Mitglied angehért, recht nahe daran
[...], sein eigener Herr zu sein« (Gide 1913a, 687; Herv. 1.0.).

Diese Umwilzung zur république coopérative der Zukunft, die Gide explizit als
eine Revolution bezeichnet, werde sich allerdings allméhlich und ohne jede Ge-
waltanwendung vollziehen. Sie sei auch »nicht vom Eingreifen des Staates oder von
irgendeiner anderen Zwangsanstalt« zu erwarten. Sie hange allein ab »von den frei-
en Entschliissen Einzelner [...], die auf dem Wege freiwilliger Vereinigungen aus-
geflihrt werden und auf dem Markte gemif3 dem gemeinen Recht wirksam werden«
(Gide 1929b, 42f.); und sie werde sich vollziehen, »ohne irgendwie an dem zu riih-
ren, was man die Grundlage der sozialen Ordnung nennt: Eigentum, Erbrecht, Zin-
sen und ohne andere Enteignung, als die, die sich aus dem freien Spiel der heutigen
wirtschaftlichen Gesetze ergébe« (Gide 1913a, 687). Denn wenn man wirklich ein-
mal annehme, so Gide, »daBl die Genossenschaften sich iiber ein ganzes Land er-
strecken« und »Eigentiimer der gesamten Produktionsmittel in Handel, Industrie
und Landwirtschaft des Landes geworden sind — wer sind dann die wahren Eigen-
tiimer, wenn nicht die arbeitenden Klassen [...]?« (Gide 1929b, 41)

So wie die Revolution vor einem Jahrhundert »die Demokratie auf dem Gebiete
der Politik verwirklicht« habe, so sei es nun die historische Mission der Konsumge-
nossenschaften, die »Demokratie in der Wirtschaft« zu realisieren. Und bis ins hohe
Alter war Charles Gide davon iiberzeugt, dass sein genossenschaftliches Programm
einer >sozialen Reorganisation« der Gesellschaft den Fluchtpunkt der historischen
Entwicklungsdynamik moderner Gesellschaften angemessen in den Blick genom-
men habe. Von daher konnte er 1889, aus Anlass der 100-Jahr-Feierlichkeiten der
Franzosischen Revolution, im Blick auf die Zukunft emphatisch ausrufen:

»Und wenn die zweite Hundertjahrfeier des Jahres Neunundachtzig kommt — was von uns
niemand erleben wird —, die aber unsere immer noch lebenden und dann unzéhlbaren Genos-
senschaften feiern werden, dann konnen vielleicht unsere Enkel die Kronung des Gebaudes
sehen und die Ankunft dessen begriilen, was ich — ohne diesem Worte irgendwelche politi-
sche Bedeutung beizulegen und es einzig und allein im wirtschaftlichen Sinne verwendend —

die Genossenschaftsrepublik nennen mochte. Gliicklich jene, die sie erleben!« (ebd.)45

45 Knapp 40 Jahre spiter, in einem Vortrag auf dem Kongress des Internationalen Genos-
senschaftsbundes in Stockholm vom August 1927, sollte Gide in einem dhnlichen Zu-
kunftsausblick dann zwar immer noch optimistisch, aber schon vorsichtiger formulieren:
»Die alle Menschen umfassende Genossenschaft? Ein in einer einzigen grolen Genos-
senschaft und nicht nur in einem Volkerbund geeintes Europa? Geldloser Austausch ohne
Profit statt des nationalen und internationalen Handels? Die Arbeitergenossenschaft an-
stelle der Lohnarbeit? [...] Ich weil3 es nicht. Aber ich bin sicher, da3 die Genossenschaft

wenigstens die Menschen besser gemacht haben wird.« (Gide 1929¢, 201)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 221

3.3 EINE KONTRAKTUALISTISCHE GERECHTIGKEITSTHEORIE
DER SOLIDARITAT: LEON BOURGEOIS

Auch wenn sich die franzdsischen Solidaristen der Jahrhundertwende nie zu einer
geschlossenen Gruppierung mit einer einheitlichen Sozialdoktrin formiert haben,
sondern hochst unterschiedliche sozialpolitische Reformansétze vertraten, ist un-
bestreitbar, dass das Programm und Profil, vor allem aber der politische Erfolg die-
ser Reformbewegung aufs Engste mit einer einzelnen Person verbunden ist: Léon
Bourgeois (1851-1925), der zu Recht als die zentrale Schliisselfigur des republika-
nischen solidarisme gilt. Als Sohn eines jiidischen Uhrmachers in Paris geboren
und im kleinbiirgerlich-handwerklichen Milieu aufgewachsen, dem er politisch zeit-
lebens eng verbunden bleiben sollte, kann Bourgeois als ein typischer Vertreter der
ersten Generation der Dritten Republik gelten.' Als junger Student der Rechte nahm
er als Freiwilliger am Deutsch-Franzosischen Krieg teil und fithrte danach sein Ju-
ra-Studium weiter, das er 1875 mit dem Doktorat abschloss. 1876 trat er in den 6f-
fentlichen Verwaltungsdienst ein und {ibernahm wihrend der 1880er Jahre Amter
als Subprifekt und Priafekt in mehreren franzdsischen Departements. 1887 wurde er
im Alter von 36 Jahren Polizeiprifekt in Paris und zog bereits ein Jahr spiter zum
ersten Mal in die Abgeordnetenkammer ein, wo er sich dem linken Fliigel der radi-
caux um George Clemenceau anschloss. Dort avancierte er, nach dem durch den
Panamaskandal bedingten Riickzug Clemenceaus (1893), zur charismatischen Leit-
figur dieser Gruppierung, aus der dann im Jahr 1901 der parti républicain, radical
et radical-socialiste hervorgehen sollte.

Seit 1890 iibernahm Bourgeois Ministerdmter fiir Erziehung und fiir Justiz, be-
vor er im November 1895 fiir ein knappes halbes Jahr Ministerprésident der ersten
rein radikal-republikanischen und von den Sozialisten tolerierten Regierung der
Dritten Republik werden sollte. Bourgeois, der Freimaurer war und »sein Kabinett
mit 8 Freimaurern (von insgesamt 10 Ministern)« (Reisz 2006, 79) besetzte, wollte
in seiner Amtszeit u.a. ein Gesetz zur Einfithrung der progressiven Einkommensbe-
steuerung durchbringen, scheiterte damit jedoch am Widerstand des mehrheitlich
konservativ besetzten Senats. Daraufhin trat er im April 1896 zur Enttduschung sei-

1 Zur Biographie vgl. neben den knappen Hinweisen in Audier 2007, 9-12 und Ders. 2010,
15-23 als ausfiihrliche Studie vor allem Marc Sorlot, Léon Bourgeois (1851-1925): Un
moraliste en politique, Paris: Bruno Leprince 2005 [im Folgenden: Sorlot 2005]. Vgl. zur
Bedeutung Bourgeois’ insgesamt auch Jack Ernest S. Hayward, The Official Social Phi-
losophy of the French Third Republic: Léon Bourgeois and Solidarism, in: International
Review of Social History 6 (1961), 19-48.

ttps://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. [



https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ner politischen Freunde vom Amt des Ministerprisidenten zuriick.” Spiter schlos-
sen sich weitere Ministerdmter, aber auch hochste Staatspositionen wie die Prési-
dentschaft des Abgeordnetenhauses (1902-1904) und die Senatsprisidentschaft
(1920-1923) an; unterbrochen nur von einem zwischenzeitigen Riickzug aus dem
offentlichen Leben nach dem Tuberkulose-Tod seiner Frau und seiner Tochter im
Jahr 1904. Als aktiver republikanischer Sozialreformer war er neben seinen politi-
schen Amtern in zahlreichen bildungs-, gesundheits- und sozialpolitischen Initiati-
ven und Vereinigungen engagiert, etwa als Prdsident der 1866 von Jean Macé ge-
griindeten Ligue de [’enseignement, als Griinder der Association internationale pour
la lutte contre le chomage u.4.

Seit den spéten 1890er Jahren galt Bourgeois’ Interesse — neben den solidaris-
tischen Kernanliegen der Bildungs- und Sozialpolitik — vor allem den Fragen der
Kriegspravention und der internationalen Sicherheit. So fungierte er als Leiter der
franzosischen Delegationen der Friedenskonferenzen von Den Haag (1899 und
1907), wo er schon friih Konzepte einer europdischen Friedensordnung auf der
Grundlage einer — {iber Woodrow Wilsons »>14-Punkte-Programm« von 1918 deut-
lich hinausgehenden — Société des Nations mit dem Recht zu verbindlichen
Schiedsspriichen bei internationalen Streitigkeiten entwickelte. Und auch wenn er
sich mit diesen Vorstellungen kaum durchsetzen konnte, wurde er 1919 zum ersten
Préasidenten des Volkerbundes nominiert und ein Jahr spéter fiir seine langanhalten-
den friedenspolitischen Bemiihungen mit dem Friedensnobelpreis ausgezeichnet.

Léon Bourgeois wird in der Literatur immer wieder als »Vater des Solidarismusc«
bezeichnet. Sein 1896 als Buch erschienener — und bis heute nicht ins Deutsche
iibertragener — Text Solidarité’ gilt als das zentrale Grunddokument der solidaris-

2 Vgl. dazu ausfiihrlich Sheradin 2000, 200-216. Ein Gesetz zur progressiven Einkom-
mensbesteuerung ist nach jahrzehntelangen Querelen und Verweigerungen erstmals 1914
zustande gekommen, als es um die Finanzierung der Militdrausgaben des Ersten Welt-
krieges ging.

3 Diese kleine Programmschrift, die im Oktober 1896, wenige Monate nach Bourgeois’
Amtsverzicht, erschien, enthilt vier Aufsitze, die ein Jahr zuvor, zwischen Miarz und Mai
1895, in der Zeitschrift La nouvelle revue erschienen waren, noch bevor Bourgeois im
November 1895 zum Ministerpréasidenten gewéhlt wurde. In die dritte Auflage aus dem
Jahr 1902 wurde dann als Anhang der Vortrag Bourgeois’ auf dem Pariser Erziehungs-
kongress vom September 1990 (Rapport), ein Auszug aus der anschlieBenden Diskussion
(Extrait du compte rendu de la séance) sowie Bourgeois’ dortiger Abschlussvortrag (Dis-
cours de cloture) aufgenommen. Dieser Band erlebte bereits im Jahr 1912 seine siebte
Auflage. Seine zwdlfte Auflage erfuhr er im Jahr 1931. Danach geriet der Band jedoch in
Vergessenheit und war lange Zeit »schwer aufzufinden« (Jacques Eloy, Relire Léon
Bourgeois, in: Léon Bourgeois, Solidarité, Villeneuve d’Ascq (Nord): Presses universitai-

res du Septentrion 1998, 7-10, 7). Erst im Jahr 1998 erschien eine Neuauflage dieses

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 223

tischen Bewegung, mit dem »die Idee der Solidaritit in die Politik eingetreten«
(Blais 2007, 19) ist. Bourgeois’ knapp 50 Druckseiten umfassendes Manifest galt
im Frankreich des frithen 20. Jahrhunderts schon bald als Klassiker und wurde in
vielfacher Form »in Lesebiichern, Darstellungen der weltlichen Moral und popu-
laren Biichern iiber Sozialpolitik« (Feilbogen 1915, 69) prasentiert und propagiert.
Auch wenn viele weitere Autoren zur Entfaltung und Verbreitung republikanisch-
solidaristischen Gedankenguts beigetragen haben, so bleibt festzuhalten, dass Bour-
geois in diesen Diskursen allein schon aufgrund seiner politischen Prominenz eine
zentrale Stellung einnimmt, obwohl seine Beitrdge zur solidaristischen Theoriebil-
dung neben der kleinen Programmschrift aus dem Jahr 1896 nur aus verschiedenen
Vortrags- und Diskussionsbeitragen zu wissenschaftlichen Konferenzen und politi-
schen Kongressen bestehen.*

»Klassikers«< des republikanischen Solidarismus, die sich an der finften Auflage aus dem
Jahr 1906 orientiert. Eine weitere Ausgabe dieser Textsammlung erschien, von Marie-
Claude Blais herausgegeben und mit einer ausfiihrlichen Einleitung (7-45) versehen, im
Jahr 2008 bei Le Bord de 1’eau. Diese Ausgabe enthélt zusitzlich fiinf weitere Texte
Bourgeois’ aus den Jahren 1901 bis 1909. Im Folgenden wird Solidarité nach dieser Aus-
gabe zitiert.

4 Zu erwihnen sind hier zunichst die 14 frithen, zwischen 1890 und 1896 entstandenen
Beitrége in: Léon Bourgeois, L’éducation de la démocratie francaise, Paris: Cornély 1897
[im Folgenden: Bourgeois 1897]. Vor allem aber sind diejenigen Texte zu nennen, die
Bourgeois aus Anlass der drei Solidarismus-Konferenzen der Ecole des hautes études so-
ciales im Herbst 1901verfasst hat. Sie sind dokumentiert in dem Band Essai d 'une Philo-
sophie de la Solidarité. Conférences et discussions. Présidés par M.M. Léon Bourgeois et
Alfred Croiset (1902), 2. Aufl., Paris: Alcan 1907. Es handelt sich um drei Vortrége, die
Bourgeois am 6.11., am 20.11. und am 4.12. des Jahres 1901 gehalten hat. Sie wurden
jeweils ergénzt durch sich einige Tage spéter anschlieBende Diskussionsabende (am
13.11., 27.11. und 11.12), an denen u.a. auch Charles Gide teilnahm. Die Vortrage und
Diskussionen sind in diesem Band dokumentiert unter dem Titel L idée de solidarité et
ses conséquences sociales (ebd., 1-119). Der Band enthélt zudem Vortrdge und Diskus-
sionen von weiteren Solidarismus-Konferenzen zwischen Januar und Mérz 1902, an de-
nen Bourgeois aber nicht mehr teilgenommen hat. Im Winter 1902/03 fanden weitere So-
lidarismus-Konferenzen an der Ecole des hautes études sociales statt, deren Beitrige un-
ter dem Titel Les applications sociales de la solidarité (Paris: Alcan 1904) verdffentlicht
wurden und zu denen Bourgeois ein Vorwort beisteuerte (ebd., V-XXII). Relevant fiir
Bourgeois’ Beitrag zur Solidarismus-Debatte ist schlieBlich noch sein 1914 erschienener
Band La politique de la prévoyance sociale, Bd. 1, Paris: Charpentier [im Folgenden:
Bourgeois 1914], der mehr als 20 Vortrdge und Gelegenheitstexte Bourgeois’ aus der Zeit
von 1894 bis 1912 versammelt und sich vor allem praktischen Fragen zuwendet (er un-

tergliedert sich in die beiden Teile: La doctrine et la méthode und Les moyens de lutte

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Bourgeois ist fiir die solidaristische Sozialphilosophie vor allem deshalb von
Bedeutung, weil er den von Alfred Fouillée nur am Rande erwéhnten Topos des
»Quasi-Vertrags< zum Fundament einer neuartigen republikanisch-kontraktualis-
tischen Theorie sozialer Gerechtigkeit zu erheben versucht — und weil er damit die
Hoffnung verbindet, auf diese Weise die moralischen Grundlagen fiir den Ausbau
der liberalen Republik zu einem demokratisch legitimierten Wohlfahrtsstaat liefern
zu konnen. Im Mittelpunkt dieser solidaristischen Gerechtigkeitstheorie steht dabei
ebenfalls — wie schon bei so unterschiedlichen Autoren wie Comte, Fouillée und
Leroux — das Motiv der sozialen Schuld (dette sociale), das Bourgeois jedoch — an-
ders als seine Vorldufer — nicht nur zur Illustration der unentrinnbaren historisch-
gesellschaftlichen Solidarzusammenhénge verwendet, in denen sich jeder Mensch
von Geburt an wiederfindet. Vielmehr baut er dieses Motiv nun systematisch zu
einer modernen Gerechtigkeitstheorie aus, womit er innerhalb des solidaristischen
Diskurses theoretisches Neuland betritt.’

Im Folgenden will ich zunédchst Bourgeois’ — im Wesentlichen im Rahmen des
bisherigen solidaristischen Denkens verbleibende — Solidaritatskonzeption und sei-
nen spezifischen Zugang zu dieser Schliisselkategorie moderner Gesellschaften
nachzeichnen (3.3.1), bevor ich seine daran anschlieBenden Perspektiven zur Frage
nach der Verhiltnisbestimmung von Solidaritdt und Gerechtigkeit zur Sprache
bringe (3.3.2). Auf dieser Grundlage sind dann Bourgeois’ Konzepte der dette so-
ciale und des quasi-contrat zu erlautern (3.3.3; 3.3.4), um die Frage zu kldren, in-
wiefern sich hier Perspektiven einer modernen Solidaritétstheorie sozialer Gerech-
tigkeit identifizieren lassen, die die normative Selbstverstindigung moderner Ge-
sellschaften auch heute noch inspirieren kdnnen.

contre les maux sociaux). Ihm folgte im Jahr 1919 ein weiterer, etwa 25 Texte Bourgeois’
umfassender Teilband unter dem Titel: L action, Paris: Charpentier, der fiir die theoreti-
sche Klarung des Konzepts eines republikanischen solidarisme aber wenig hergibt.

5 So notiert Zoll 2000, 79: »Bourgeois wurde in seiner Bedeutung als Theoretiker zumeist
verkannt, da seine Texte [...] nicht im wissenschaftlichen Jargon abgefasst sind. Dabei hat
er eine originelle, innovative Theorie der sozialen Solidaritit vorgelegt, deren Relevanz
weit {iber die der Schule oder Doktrin des Solidarismus hinausreicht [...].« So richtig der
Hinweis auf die >originelle, innovative Theorie« ist, so irritierend bleibt freilich die Be-
hauptung, diese reiche tiber die >Doktrin des Solidarismus< weit hinaus, denn im Zentrum

dieser »Doktrin« stehen gerade die Ideen und Konzepte Bourgeois’.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 225

3.3.1 Solidarité d’abord: Soziale Solidaritat und
postliberaler Republikanismus

Wie die Vertreter des franzosischen solidarisme insgesamt, so ist auch Léon Bour-
geois ein glithender Anhénger der Revolution mit ihrer Trias von Freiheit, Gleich-
heit und Briiderlichkeit. Allerdings ist er davon iiberzeugt, dass die normativen
Leitbegriffe des spéten 18. Jahrhunderts nach einem Centenarium historisch-
politischer Lernerfahrungen einer neuen Lesart bediirfen. So erklart er im Jahr
1900, dass die Revolution damals zwar getan habe, was ihr moglich war, als sie al-
len Menschen die gleichen Rechte und das erste der Giiter, die Freiheit, gegeben
habe;® mittlerweile habe sich im Hinblick auf die individuelle Freiheit der
Menschen jedoch eine zweifache Wahrheit zu erkennen gegeben: Zum einen sei
deutlich geworden, dass individuelle Freiheit in der Tat die erste Bedingung des
Lebens und des menschlichen Fortschritts darstelle, sodass die Freiheit fiir den Ein-
zelnen unbedingt zu verteidigen sei, und zwar »nicht nur die Freiheit seines mate-
riellen Lebens, seiner Arbeit und seines Gewinns, sondern die seines Geistes und
seines Gewissens als Garantie aller anderen Freiheiten« (Bourgeois 2008d, 148).
Zum anderen sei aber uniibersehbar geworden, dass diese Freiheit ldngst nicht fiir
jeden gesichert sei, wie Bourgeois unter Hinweis auf amerikanische frusts erklart:
»Was sind diese trusts, durch ihren Missbrauch, anderes als das Instrument zur Zer-
storung der Freiheit der groten Zahl? [...] Wenn einige Milliarddre ganze Klassen
der Gesellschaft ruinieren — ldsst man sie dann sagen, dass sie schlicht und einfach
von ihrer individuellen Freiheit Gebrauch gemacht haben, dass sich ihr Monopol
einzig ihrer Freiheit verdankt?« (ebd., 149) Einige Jahre spiter schreibt er dazu:

»Gegen den Missbrauch der Macht und der Autoritdt hat 1789 gesagt: Freiheit! Und es war
notig, es zu sagen; aber 1789 konnte nicht daran denken, die Freiheit gegen die damals unbe-
kannten Gefahren zu garantieren, gegen die auergewohnliche Macht akkumulierter Kapita-
lien, noch multipliziert durch den unaufhorlichen Fortschritt der Wissenschaft. Freiheit, wie
sie die Theoretiker der reinen Politischen Okonomie definieren, ist schlicht und einfach das,
was unsere Vorgianger Macht genannt haben. Sie ist das, was einem Milliarddr erlaubt, die
Bedingungen der Produktion und des Verkaufs eines bestimmten Objekts in einem ganzen

Land in seinen Hénden zu halten, sodass jeder Konsument gezwungen ist, dessen drakonische

6 Vgl. Léon Bourgeois, Discours du cloture au Congrés d’Education Sociale en 1900, in:
Ders. 2008, 141-158 [im Folgenden: Bourgeois 2008d], 148.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Forderungen zu erfiillen. Worin besteht die Freiheit der armen Leute angesichts dieser Frei-

heit, die der Chef eines Trusts beansprucht?«7

Die Menschenrechtserkldrung der Revolution ist fiir Bourgeois deshalb durch eine
Erklirung der Menschenpflichten zu erweitern;® und zwar dergestalt, dass diese de-
voirs das liberale Privatrecht und die droits de [’homme durch ein ebenbiirtiges So-
zialrecht — durch eine »théorie du devoir social« und eine »loi sociale«’ — erginzen
und vervollstdndigen. Denn im Hinblick auf die sozialen Pflichten habe die Revolu-
tion zu wenig geleistet. Sie habe zwar »die Freiheit und Gleichheit geregelt und or-
ganisiert, aber sie hat die Briiderlichkeit wie ein hoheres Gefiihl betrachtet, das da-
durch der Intervention durch positives Recht entging« (ebd., 148). Die gefiihlsba-
sierte und sanktionsunféhige Idee der fraternité républicaine sei in diesem Sinne
durch »eine neue Regel des Sozialrechts«'® zu ersetzen, denn nur so konne ein
rechtlich verbindliches Fundament gelegt werden, das die Prinzipien von indivi-
dueller Freiheit und Gleichheit nicht nur fiir einige, sondern wirklich fiir alle Ge-
sellschaftsmitglieder zugénglich macht.

Die Trias von >Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« will Bourgeois deshalb
durch die neue Trias von >Solidaritit, Gleichheit, Freiheit< ersetzen. So erklart er im
Jahr 1990 programmatisch:

»Die Solidaritdt ist das erste Faktum, vorgingig zu jeder sozialen Organisation; sie ist zur
gleichen Zeit der objektive Seinsgrund der Briiderlichkeit. Mit ihr muss man anfangen. Soli-
daritdt zuerst (solidarité d’abord), dann Gleichheit oder Gerechtigkeit, die in Wahrheit iden-
tisch sind, schlieBlich: Freiheit. Dies ist die notwendige Ordnung der drei Ideen, mit denen
die Revolution die soziale Wahrheit auf den Punkt bringt.« (Bourgeois 2008c, 122f.; Herv.
1.0.)

7 Léon Bourgeois, L’idée de solidarité et ses conséquences sociales, in: Essai d’une philo-
sophie de la solidarit¢ (1902), 2. Aufl., Paris 1907, 1-119 [im Folgenden: Bourgeois
1907], 58.

8 »Die Revolution schuf die Erkldrung der Rechte. Es kommt darauf an, ihr eine Erkldrung
der Pflichten hinzuzufiigen«, so Bourgeois in der Diskussion auf dem Erziehungskon-
gress: Léon Bourgeois, Extrait du compte rendu de la séance du Congrés d’Education So-
ciale du jeudi soir 27 septembre 1990, in: Ders. 2008, 121-140 [im Folgenden: Bourgeois
2008c], 133.

9  Léon Bourgeois, Solidarité, in: Ders. 2008, 47-101 [im Folgenden: Bourgeois 2008a], 94.

10 Léon Bourgeois, Rapport au Congreés d’Education Sociale en 1900, in: Ders. 2008, 104-
120 [im Folgenden: Bourgeois 2008b], 105; Herv. i.0.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 227

Wissenschaftliche Gesetze: Ein notwendiges Band der Solidaritdt

In diesem Rahmen hatte Bourgeois fiir seine Programmschrift aus dem Jahr 1896
auch schlicht den Namen Solidarité gewihlt. Dieser Text, in dem er nicht weniger
als einen gerechtigkeitstheoretischen Neuansatz fiir die politische Philosophie der
Dritten Republik présentieren will, beginnt jedoch nicht mit philosophischen Refle-
xionen, sondern — dem damaligen Zeitgeist entsprechend — mit den neuesten Er-
kenntnissen der Naturwissenschaften. Wie im solidaristischen Diskurs seiner Zeit
insgesamt, so bildet auch fiir Bourgeois die solidarité naturelle den Ausgangspunkt
der Uberlegungen. Diese »natiirliche Solidaritiitc sei in den letzten Jahren insbeson-
dere von der Biologie und der Physiologie nicht nur im Hinblick auf die Gesetzma-
Bigkeiten des organischen Lebens, sondern auch beziiglich der wissenschaftlichen
Entwicklungsgesetze der Gesellschaften entdeckt und beschrieben worden (vgl.
Bourgeois 2008a, 70). Wihrend sich die gesellschaftlichen Selbstverstindigungs-
diskurse in Politik und Philosophie bisher stets zwischen der liberalen Politischen
Okonomie und den verschiedenen sozialistischen Schulen bewegten und um kon-
kurrierende Leitbilder von Individualismus und Kollektivismus kreisten, habe sich
durch die Naturwissenschaften nun »eine neue, héhere und verstiandigere Sichtwei-
se« angekiindigt, »die die Idee von morgen hervorbringen wird« (ebd., 51f.): die
Einsicht ndmlich, dass es »zwischen jedem Individuum und allen anderen ein not-
wendiges Band der Solidaritdit« (ebd., 53; Herv. 1.0.) gebe.

Im Einklang mit den szientistischen Uberzeugungen seiner Zeit erklirt Bour-
geois: »Wie die physischen, chemischen und biologischen Phdnomene gehorchen
auch die 6konomischen und sozialen Phdnomene [...] unausweichlichen Gesetzen.
Die einen wie die anderen sind notwendigen Kausalbeziechungen unterworfen, und
nur die induktive Methode ermdglicht es der Vernunft, diese zu erkennen und zu
bemessen.« (ebd., 56) Die sozialen GesetzméBigkeiten seien zwar komplexer als
die Gesetze der Physik oder Chemie, und ihre exakte wissenschaftliche Bestim-
mung deshalb schwieriger; dies dndere aber nichts an ihrer grundsétzlichen Exis-
tenz. Fiir Fragen der politischen Gestaltung des sozialen Lebens gelte deshalb — und
hier iibernimmt Bourgeois’ Solidarité vollstindig die Perspektive der naturalisti-
schen Schule — der Grundsatz: »Alles, was man jenseits oder gegen die natiirlichen
Gesetze zu unternehmen versucht, ist vergeblich und zur Erfolglosigkeit verurteilt«
(ebd., 57); eine Tatsache, die in den théories subjectives und im verbalisme philo-
sophique zu kurz komme.

Die lois sociales naturelles gelten fiir Bourgeois also in unerbittlicher Weise.
Dies ist fiir ihn jedoch kein Anlass, die spencersche These vom struggle for life an-
zuerkennen. Zwar habe die Biologie deutlich gemacht, dass sich individuelle Orga-
nismen nur durch ihre permanente Anpassung an verdnderte Umweltbedingungen

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

erhalten und fortentwickeln konnten, sodass les individualistes'' den sozialen Fort-
schritt und die Losung der sozialen Probleme in strikter Analogie zum biologischen
Fortschritt der Arten konzipierten und die Parole »Laissons donc faire et laissons
passer« (ebd., 61) ausgiben, der zufolge jeder staatliche Eingriff zugunsten der
Schwachen ebenso willkiirlich wie aussichtslos sei. Allerdings sei diese »individua-
listische« Lesart der biologischen Evolution nicht die einzig mdgliche Interpretation
dieser »>natiirlichen Gesetze<. Ganz in der Tradition des franzdsischen >Reform-
Darwinismus«< (Linda L. Clark) rekurriert hier auch Bourgeois vor allem auf die Ar-
beiten von Henri Milne Edwards und seine Koordinationstheorie der Entwicklung
der Arten (vgl. Clark 1984, 67-74). Der individualistischen Lehre vom lutte pour
l’existence sei namlich die biologische Doktrin einer fundamentalen solidarité des
étres, einer natiirlichen Solidaritit und Interdependenz, entgegenzustellen, wie sie
sich aus dem Studium der Entwicklungsbedingungen biologischer Organismen er-
gebe:

»ledes Individuum, jedes lebende Wesen, ist ein Aggregat, und die Teile, aus denen es sich
zusammensetzt, sind selbst wieder Individuen, lebende Wesen. [...] Nun tendieren diese ers-
ten Elemente individuell zu ihrer Existenzerhaltung und Entwicklung; sie sind jedoch durch
eine enge Solidaritdt verbunden. Sie sind nicht nebeneinander gestellt >wie die Steine auf
einem Steinhaufen¢; sie bekdmpfen sich nicht, sie zerstoren sich nicht blind wie Krieger in ei-
nem dichten Gedrénge. Sie entwickeln sich, jedoch trdgt ihre Entwicklung zugleich zur Ent-
wicklung des ganzen Organismus bei, den sie bilden; sie entwickeln sich, und ihre eigene
Evolution ist eine Funktion der kollektiven Evolution. Sie sind, mit einem Wort, Assoziierte.«
(Bourgeois 2008a, 66; Herv. i.O.)12

Diese natiirliche association behindere den Einzelnen also nicht; sie stiarke vielmehr
seine Krifte und beschleunige seine Entwicklung. Die Assoziation sei deshalb fiir
jeden Einzelnen ein Gewinn, wobei sie sich selbst nur in dem MafBe erhalten konne,

11 Explizit nennt Bourgeois in diesem Zusammenhang den liberalen Nationalokonomen
Yves Guyot; vgl. Bourgeois 2008a, 22 u.0., den langjdhrigen Chefredakteur des wirt-
schaftsliberalen Journal des économistes.

12 Einige Jahre spiter notiert Bourgeois — in Anlehnung an die mittlerweile weitverbreitete
Formel Herbert Spencers — erginzend: »Die lebende Materie tendiert zum Ubergang vom
Homogenen zum Heterogenen. Es gibt eine zunehmende funktionale Differenzierung der
Teile, Anpassung an verschiedene und iibereinstimmende Aufgaben. Und das dauerhafte
Gleichgewicht eines Typus erhdlt sich durch eine echte solidarische Assoziation der ver-
schiedenen Teile, wobei jedes eine bestimmte Spezialisierung aufweist, aber alle in einem
gemeinsamen Bestreben zusammenkommen. Diese Assoziation ist die Bedingung des Er-
folgs im Kampf um die Existenz. Von daher ist jedes Wesen, das lebt und sich entwi-

ckelt, eine Assoziation [...].« (Bourgeois 1907, 3; Herv. 1.0.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 229

in dem sich ihre Elemente — im Rahmen jassoziierter Aktivititen< — entwickeln und
entfalten. In diesem Sinne erdffne die biologische Wissenschaft »die definitive
Wahrheit: individuelle, isolierte Aktivititen wachsen langsam; entgegengesetzte
zerstoren sich; nebeneinandergeordnete addieren sich; nur assoziierte Aktivititen
wachsen schnell, erhalten und multiplizieren sich« (ebd., 67).

Gleichgewichtszustinde und »dépendance réciproque«

Auch Bourgeois will nun — und dieser Gedankengang enthélt im solidaristischen
Diskurs seiner Zeit ebenfalls wenig Neues — dieses Assoziations- und Koordinati-
onstheorem aus der Biologie auf die Gesellschaft, vom organischen auf das soziale
Leben iibertragen. Zwar distanziert er sich von jenem organizistischen Naturalis-
mus, der die Naturwissenschaften direkt zur >hdchsten Philosophie« erhebt," da die
menschliche Gesellschaft nicht mit einem tierischen Organismus zu vergleichen
sei.'* Dennoch sieht auch Bourgeois das soziale — dhnlich wie das organische — Le-
ben vor allem von Phdnomenen und Gesetzen einer vom Willen und Bewusstsein
der Individuen unabhéngigen Interdependenz und Solidaritdt beherrscht. Nicht nur
fiir biologische Arten, sondern auch fiir menschliche Gesellschaften gelte, dass der
Kampf um die individuelle Entwicklung die erste Bedingung des gesamten Fort-
schritts sei, dass nur die freie Entfaltung der Féahigkeiten der Individuen die Ent-
wicklung der gesamten Gesellschaft vorantreiben konne. Ahnlich wie die biologi-

13 Namentlich nennt Bourgeois als »einen wichtigen Naturalisten der Gegenwart« den Zoo-
logen Edmond Perrier, fiir den »die Naturwissenschaften nicht nur die hochste Philoso-
phie darstellen, sondern auch die einzige, die in der Lage ist, den Regierungen die ndtigen
Erleuchtungen zu liefern, um die grofiten Plagen der Gegenwart auszuloten und zu kurie-
ren« (Perrier, Faune des cotes de Normandie, 1894; zit. nach Bourgeois 2008a, 68).

14 Bei den biologischen Organismen sei allein die Natur das handelnde Subjekt, wihrend
die einzelnen Teile vollig willenlos seien. Menschliche Gesellschaften dagegen seien —
wie Bourgeois spater ganz im Sinne Alfred Fouillées betonen sollte — durch »ein neues
Element« gekennzeichnet: »Das Denken, das Bewusstsein, den Willen« (Bourgeois 1907,
7), also durch das Element einer freien Moralitdt des Menschen, die sich nicht auf unper-
sonliche, rein biologisch-organische Entwicklungsprozesse reduzieren lasse. Und dies
gelte auch umgekehrt: »Die Natur entkommt dem Willen des Menschen nicht; sie verdn-
dert sich unaufhorlich durch menschlichen Einfluss.« (ebd., 59) Fouillée habe deshalb, so
Bourgeois, die menschliche Gesellschaft mit Recht als un organisme contractuel be-
zeichnet und damit deutlich gemacht, dass hier wissenschaftliche Bestandsaufnahme und
Beschreibung mit moralischem Sollen und Wollen zusammenfallen (vgl. ebd., 7). Schon
in Solidarité war diese starke Bezugnahme auf Fouillée uniibersehbar, auch wenn sich

Reminiszenzen an dessen Motiv des organisme contractuel dort noch nicht finden.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

sche Evolution der hoheren Lebewesen laufe deshalb auch die soziale Evolution
menschlicher Gesellschaften auf stets hohere Gleichgewichtszustdnde hinaus, in
denen die individuelle Aktivitdt der Einzelnen zunehmend hohere Freiheitschancen
finde und gerade dadurch das Entfaltungsniveau der Gesellschaft als ganzer erhdhe.
Die gesellschaftlichen Entwicklungsprozesse laufen insofern auch fiir Bourgeois
auf einen Zustand hinaus, in dem sich Individuum und Gemeinschaft, Freiheit und
Einbindung, Individualismus und Kollektivismus nicht linger gegeneinander in
Stellung bringen lassen. Vielmehr werde in diesem Prozess ein Zustand mensch-
licher Zivilisation erreicht, in dem, wie Bourgeois mit einem Zitat aus Fouillées
Science sociale verdeutlicht, »die zwei simultanen Effekte des Fortschritts, die bis-
her brutale Gegensitze waren, wirklich untrennbar werden: das Wachstum des in-
dividuellen Lebens und das Wachstum des sozialen Lebens« (Bourgeois 2008a, 69).
Von daher erweise sich das »Gesetz der Solidaritdt nicht als eine duflere und will-
kiirlich auferlegte Notwendigkeit, sondern als ein fiir das Leben unverzichtbares
Gesetz der inneren Organisation, nicht als eine Knechtschaft, sondern als ein Mittel
der Befreiung« (ebd.).

So wie die moderne Astronomie fiir den Sternenhimmel die Gravitation, »das
Gesetz der Solidaritdt der Himmelskorper« (ebd., 64), entdeckt habe, so hétten die
Wissenschaften der Biologie und der Soziologie dem Menschen seinen Platz inmit-
ten des Lebens zuriickgegeben. Denn »sie kennen nicht mehr den abstrakten Men-
schen, der plotzlich auf der Erde erschienen ist, vollstindig entwickelt in seiner In-
telligenz und seinem Willen. Er ist nicht ldnger das Ziel und die Bestimmung des
Systems der Welt. Er ist vielmehr Bezichungen reziproker Dependenz unterworfen,
die ihn an seinesgleichen binden [...].« (ebd.) Und die Dimensionen dieser dépen-
dance réciproque seien fiir den Einzelnen schlicht {iberwaltigend:

»Diese Dependenz bindet ihn an alle und an alles im Raum und in der Zeit. Er lebt, und seine
Gesundheit ist permanent bedroht durch die Krankheiten der anderen, wie auch deren Leben
durch die Krankheiten bedroht ist, die er in sich tragt; er arbeitet, und durch die notwendige
Arbeitsteilung profitieren auch andere von den Produkten seiner Aktivitét, wie auch die Pro-
dukte der Arbeit der anderen unverzichtbar sind, um seine eigenen Bediirfnisse zu befriedi-
gen; er denkt, und jeder seiner Gedanken reflektiert die Gedanken seiner Mitmenschen [...]; er
ist gliicklich oder er leidet, er hasst oder er liebt, und alle seine Empfindungen sind die Effek-
te oder die Ursachen dhnlicher oder gegenteiliger Gefiihle, die zur gleichen Zeit alle anderen

Menschen bewegen, mit denen er in permanenten Austauschbeziehungen steht.« (ebd.)

Diese Dependenzbeziehungen binden den Einzelnen dabei, so Bourgeois, nicht nur
an die zeitgleich mit ihm lebenden Mitmenschen, sondern auch an die vergangenen
Generationen: »Eine neue Generation tritt ins Leben ein, und in ihren Antrieben,
ihren Leidenschaften, ihren Freuden und ihren Schmerzen, die sie in den Stunden
ihrer Existenz ganz und gar bewegen, vermischen sich, zusammenstoflend oder sich

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 231

ausgleichend, alle Krifte der Vergangenheit« (ebd., 65). So kann Bourgeois im di-
rekten Anschluss an Comte resiimieren, die Menschheit sei, »wie man zu Recht ge-
sagt hat, weit eher aus Toten denn aus Lebenden zusammengesetzt; unsere Korper,
die Produkte unserer Arbeit, unsere Sprache, unsere Gedanken, unsere Institutio-
nen, unsere Kiinste, all dies ist fiir uns Erbe, ein von unseren Vorgingern langsam
zusammengetragener Schatz« (ebd., 64f.). Und dies bedeute mit anderen Worten:
»Das Gesetz der Solidaritdt ist universell« (ebd., 65). »Der Mensch kann diesem
Gesetz nicht entkommen« (ebd., 63).

3.3.2 Solidaritat und Gerechtigkeit zwischen
Wissenschaft und Moral

Bourgeois will sich freilich nicht einfach mit dem Aufweis dieser Solidar- und In-
terdependenzzusammenhénge begniigen. Wie die iibrigen Solidaristen treibt auch
ihn ein politisch-moralischer Reformimpuls, der dem 6konomischen Programm des
slaisser faire, laisser mourir< (Alfred Fouillée) kraftvoll entgegentreten und »die fa-
tale, blinde und ungleiche Interdependenz, die aus den alten sozialen Irrungen resul-
tiert, in eine freiwillige und verniinftige Interdependenz«'’ transformieren will.
Auch ihm geht es vor allem um die Frage, wie man »aus der wissenschaftlichen
Lehre von der natiirlichen Solidaritét eine praktische Lehre der moralischen und so-
zialen Solidaritit« gewinnen kann, und zwar so, dass sich aus dieser Doktrin zu-
gleich »eine prizise Regel fiir die Rechte und Pflichten eines jeden im Rahmen des
solidarischen Handelns aller« (Bourgeois 2008a, 71) gewinnen lésst.

Der friihe Bourgeois: Eine naturalistische Schlagseite

In seiner Frithschrift aus dem Jahr 1896 gelingt Bourgeois dieser Ubergang von der
solidarité naturelle zur solidarité morale et sociale jedoch nur in Ansitzen, denn
insgesamt bildet hier — anders als in den Theoriebemiihungen Alfred Fouillées und
Charles Gides — die szientistische Perspektive nicht nur eine wichtige, sondern die
entscheidende Kategorie, sodass Bourgeois den moralischen Ambitionen seines
Projekts einer doctrine pratique de la solidarité sociale in dieser Schrift noch kaum
gerecht werden kann. Zwar betont er mit Nachdruck, dass es ihm um das reformpo-
litische Konzept einer sozialen Solidaritét geht, die die Methode der Wissenschaft

15 Léon Bourgeois, Le probléme social: La socialisation des consciences. Discours prononcé
4 Bordeaux au deuxiéme Congrés national d’Education Sociale (24.10.1908), in: Ders.
1914, 11-25, 21.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

mit der Idee der Moralitdt verbinden will. Denn schlieBlich sei der Mensch ein mo-
ralisches Wesen, das das Gute anstrebe und gegeniiber dem sozialen Drama gesell-
schaftlichen Unrechts nicht gleichgiiltig bleiben konne,'® weshalb auch die Gesell-
schaft »nicht indifferent bleiben kann gegeniiber dem fatalen Spiel der dkonomi-
schen Phanomene« (Bourgeois 2008a, 58). Dennoch bleibt Bourgeois’ Manifest So-
lidarité — dhnlich wie zuvor Comtes Bemiihungen um die Grundlegung einer posi-
tivistischen Philosophie — insgesamt von einer Denkweise dominiert, die Ausmal,
Reichweite und Legitimitit moralischer Ideen vom Erkenntnisstand sozialwissen-
schaftlicher Einsichten abhéngig macht. So betont er im Rahmen seiner Zuriickwei-
sung der revolutiondren Ambitionen der sozialistischen Bewegung, dass der »wis-
senschaftlichen Vernunft« unbedingter Vorrang vor dem >moralischen Gefiihl< ein-
zurdumen sei: »Die Vernunft, von der Wissenschaft geleitet, legt die unvermeidli-
chen Gesetze des Handelns fest: Der Wille, geiibt durch das moralische Empfinden,
fiihrt dieses Handeln aus.« (ebd., 60)

Die wissenschaftliche Einsicht in das Wahre gibt demnach den Rahmen vor, in-
nerhalb dessen sich die moralischen Bemiihungen um das Gute bewegen kénnen
und diirfen. »Die Verwirklichung des Guten — d.h. die Befriedigung des morali-
schen Gefiihls — unter den Bedingungen des Wahren — d.h. abgesegnet von der
Vernunft: diese Gleichung ist endgiiltig gesetzt.« (ebd.) Deshalb konne und diirfe
sich der politische Verdnderungswille nur im Rahmen jener engen und »unvermeid-
lichen Gesetze« artikulieren, die ihm die Wissenschaft zuvor offenbart hat. Insofern
hitten die Sozialisten — freilich nicht diejenigen, die Gewalt predigten, sondern die-
jenigen, die den Frieden wollten — zwar gewissermallen »moralisch« recht, wenn sie
die Indifferenz verurteilten und die Ubel beheben wollten; dennoch seien ihnen ge-
geniiber die Okonomen gleichsam >wissenschaftlich¢ im Recht, wenn sie darauf
hinwiesen, dass sich alle politischen und sozialen Verdnderungsbemiihungen »den
Regeln der Wissenschaft von den Fakten« (ebd.) zu unterwerfen hétten.

Gegenléufig zu Fouillée und noch ganz in comtescher Manier riickt Bourgeois
in Solidarité auch die Definition der Rechte und Pflichten des Menschen, also das
eigentliche Herzstiick seiner Bemiihungen, in eine besondere Néhe zur solidarité
naturelle. Wenn man namlich die Realitdten der biologischen, physiologischen und
sozialen Solidarititen anerkenne, konne man nicht langer — wie es etwa in den Tra-
ditionen des stoischen und des christlichen Naturrechts der Fall sei — von einer mit
gleichbleibenden Rechten und Pflichten ausgestatteten Wesensnatur des Menschen
an sich sprechen. So habe Cicero mit seiner Rede von einem >allen Menschen ge-

16 Ahnlich wie Fouillée notiert er: »Eine innere Kraft, die das eigentliche Gesetz seiner
Spezies und seines Seins darstellt, warnt ihn zu jeder Stunde und fordert ihn auf zur Tat.«
(Bourgeois 2008a, 58) In Solidarité findet sich auch ein knapper Hinweis auf Kant (vgl.
ebd., 73), der als ReferenzgroBe in Bourgeois’ spateren Schriften eine deutlich wichtigere

Rolle einnehmen sollte.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 233

meinsamen Gesetz, das die Tugend vorschreibt und vor der Ungerechtigkeit
schiitzt< (vgl. ebd., 73), zwar durchaus recht; er missachte aber die Realititen der
Geschichte, wenn er hinzufiigt, dass dieses Gesetz »dasselbe in Rom wie in Athen
ist, und dass es heute nicht anders ist als es morgen sein wird, dass es unveridnder-
lich ist, immer dasselbe, alle Nationen und alle Jahrhunderte {ibergreifend« (ebd.).
Und diese Geschichts- und Gesellschaftsvergessenheit gelte auch fiir die christliche
Morallehre, der zufolge jeder Mensch seine Existenz »einem besonderen und defi-
nitiven Akt gottlicher Macht« (ebd., 76) verdanke, sodass es ausreiche, »in einer
reinen Operation der Logik die Konsequenzen aus diesem absoluten Charakter der
menschlichen Person abzuleiten, um zu bestimmen, was die Rechte des Menschen
und seine Pflichten vor seinem Schopfer, vor seinen Mitmenschen und vor ihm
selbst sein sollen« (ebd.).

Nimmt man dagegen die lois de la solidarité des étres ernst, dann sei der
Mensch ein étre réel, das der allgemeinen Evolution unterliege und die Bedingun-
gen zur Entwicklung seiner Personalitdt nur innerhalb dieser Zusammenhénge fin-
de. Auch wenn man nicht einfach behaupten konne, dass »die moralischen Gesetze,
die sich dem Individuum auferlegen, nichts anderes als die allgemeinen Bedingun-
gen der Gesellschaft« (ebd.)'” seien, so sei nicht zu bestreiten, dass »die Definition
der Rechte und Pflichten der Menschen heute nicht langer auferhalb der Bezichun-
gen gesucht werden kann, die sie in Raum und Zeit solidarisch miteinander verbin-
den« (ebd., 77; Herv. 1.0.). Der friihe Bourgeois erkennt in den Prinzipien von
Recht und Moral also — anders als Alfred Fouillée — keine idées forces mit ihren ge-
sellschaftstranszendierenden Potenzialen. Er scheint sie in Solidarité vielmehr aus-
schlieBlich als historisch kontingente Produkte der gesellschaftlichen Evolution zu

17 Dieses aus heutiger Sicht als >klassisch durkheimianisch« anmutende Motiv zitiert Bour-
geois hier unter Verweis auf eine nicht ndher angegebene Stelle aus den Schriften Alfred
Fouillées. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass iiber theoretische Anregungen
oder personliche Kontakte zwischen Bourgeois und Durkheim, der ebenfalls auf dem Er-
ziehungskongress von 1900 gesprochen hatte, offensichtlich nichts bekannt ist. Steven
Lukes notiert in seinem knappen Kapitel iiber >Durkheim and Solidarism« (Lukes 1975,
350-354): »Durkheim was not in the main stream of solidarism. [...] He did not, how-
ever, share their commitment to private property, or their faith in legislative reformism.
[...] His sympathies basically lay with the regenerative aspects of socialism rather than
with the piecemeal and practical reformism of the solidarists.« (ebd., 351, 353, 354) Mar-
cel Fourniers gro3e Durkheim-Biographie kommt auf das Verhéltnis zwischen Durkheim
und den Solidaristen nicht eigens zu sprechen. Vgl. zu den unterschiedlichen Erkenntnis-
interessen und Mentalitdtslagen eines an einer theoretischen Begriindung des Wohlfahrts-
staates interessierten »Gerechtigkeitsphilosophen< wie Léon Bourgeois und eines — zu-
mindest in seinen Frithschriften — politiktheoretisch desinteressierten »Solidarititssozio-
logen« wie Durkheim aber die Hinweise bei Giilich 1991, 50-58.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

entwerfen; und gerdt damit — wie Comte eine Generation zuvor — in die Gefahr, die
normative Geltung der Prinzipien von Freiheit und Gleichheit aller nicht mehr ein-
sichtig machen zu kénnen.

Jenseits des Naturalismus: Soziale Faktizitit und moralische Geltung beim
spditen Bourgeois

Von dieser naturalistischen Schlagseite sollte sich Bourgeois jedoch nur wenige
Jahre spdter emanzipieren. In seinen Beitrdgen zu den Solidarismus-Konferenzen
der Ecole des hautes études sociales des Jahres 1901 argumentiert er namlich mit
einer klaren Trennung von Natur und Moral, die beiden Kategorien nun eine je ei-
gene Dignitdt und eine getrennt voneinander bestehende Wertigkeit einrdumt. Fiir
seine théorie solidariste reklamiert er damit erstmals einen denkbar scharfen Ge-
gensatz von biologisch-sozialer Wirklichkeit und moralisch-menschlichem Ideal,
der beide in gleicher Weise ernst nimmt, den sentiments moraux also nicht linger
szientistische Unterwerfungsleistungen abverlangt. Im Gegenteil: Der friihe Ver-
such eines naturalistischen Zugangs zur Moral wird nun vollstindig aufgegeben und
durch Anleihen an eine kantische Moralkonzeption ersetzt.

Damit riickt der Gegensatz von sozialer Faktizitdt und moralischer Geltung in
den Mittelpunkt der solidaristischen Doktrin, sodass nun die Empdrung iiber gesell-
schaftlich verursachtes Unrecht — statt als wissenschaftlich »unaufgeklart« verab-
schiedet und auf diese Weise politisch rentschirft« zu werden — ins eigentliche
Zentrum der Theoriebildung riicken kann. Die sozialwissenschaftlich zu beschrei-
bende Tatsache der solidarité de fait sei — und hier holt Bourgeois nun die den Na-
turalismus transzendierenden moraltheoretischen Prdmissen Alfred Fouillées und
Charles Gides ein — weder als gerecht noch als ungerecht, sondern schlicht als
ajuste zu bezeichnen, denn die Qualifizierung ihrer Auswirkungen als >gerecht«
oder >ungerecht« falle nicht in den Kompetenzbereich der Natur- oder Sozialwissen-
schaft, sondern in den der moralischen Uberzeugungen der Menschen und ihrer Ge-
sellschaft. Bourgeois betont in diesem Zusammenhang:

»Man beobachtet vor allem, dass die Natur ihre Zwecke in sich selbst hat; Zwecke, die nicht
die unsrigen sind. Das Ziel des Menschen in der Gesellschaft ist die Gerechtigkeit; und die
Gerechtigkeit ist niemals das Ziel der Natur; sie ist nicht ungerecht, sie ist a-gerecht. Es gibt
deshalb nichts Gemeinsames zwischen dem Ziel der Natur und dem Ziel der Gesellschaft.«
(Bourgeois 1907, 10; Herv. i.0.)

Diese, wenn man so will, »antinaturalistische< Akzentsetzung mit ihrer Betonung

der Differenz von >Ziel der Natur< und »>Ziel der Gesellschaft« ermoglicht Bourgeois
nun einen produktiven Briickenschlag zu den moraltheoretischen Traditionen des

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 235

18. Jahrhunderts, deren zentrale Intuitionen er fiir das Projekt einer solidaristischen
Gerechtigkeitstheorie somit fruchtbar machen kann. Dabei verzichtet er — dhnlich
wie zuvor Fouillée — auf den Anspruch, eine philosophisch-metaphysische Begriin-
dung des Gerechtigkeitsprinzips liefern zu wollen. Stattdessen erklart er lakonisch —
und ganz im Sinne eines moralischen common sense-Pragmatismus:

»Niemand hat bestritten, dass das Ziel der Gesellschaft die Gerechtigkeit sein soll. Heute tritt
eine metaphysische Sorge zutage: Man fragt nach der Natur, der Herkunft und der philoso-
phischen Definition der Gerechtigkeit. Es ist aber unniitz, sich gegenwirtig solche Fragen zu
stellen. Wir stellen eine Tatsache fest: Das Bediirfnis nach Gerechtigkeit existiert in jedem
Bewusstsein, und es herrscht unbedingt. Ob der Begriff der Gerechtigkeit eine angeborene
Idee, ein innerer Ausdruck eines — ich weill nicht wie — au3erhalb unseres Geistes bestehen-
den Ideals oder vielleicht eine relativ neue Errungenschaft, das Resultat einer sédkularen Evo-
lution ist, interessiert uns wenig. Wir nehmen sie als ein Gegebenes, und das ist unser Aus-
gangspunkt.« (ebd., 27)18

Wihrend die Okonomen, so Bourgeois, im Riickgriff auf die lois sociales dazu
neigten, den ungehinderten Konkurrenz- und Vernichtungskampf, »den Triumph
der Stirksten, der Geeignetsten, der am besten Bewaffneten im Kampf um die Exis-
tenz, und den Untergang der Schwichsten« (ebd., 29) als »Ziel der Gesellschaft«
auszugeben, sei festzuhalten, dass die Menschen aufgrund ihrer moralischen Gefiih-
le und Uberzeugungen nicht bereit seien, sich mit einem solchen Gesellschaftsmo-
dell anzufreunden. Auch wenn sich als Folge der solidarité naturelle ungerechte
Verhiltnisse einstellen, die einige Individuen in vielféltiger Form profitieren, ande-
re dagegen leiden lassen, wollten sich die Menschen, so Bourgeois, im Allgemeinen
am Ideal der Gerechtigkeit orientieren, unabhéngig davon, ob die Natur ein solches
Ideal kenne oder nicht. Sie seien ndmlich grundsétzlich davon iiberzeugt, dass das
»Ziel der Gesellschaft< darin bestehen solle, zwischen ihnen Freiheit und Gerechtig-
keit herzustellen und jedem das Recht auf eine individuelle Entwicklung zu ge-
wihrleisten. Von daher gelte:

»Unsere Pflicht ist es, dem Kampf nicht teilnahmslos zuzusehen, nicht gleichgiiltige Zu-
schauer des Sieges der einen und der Niederlage der anderen zu sein; unsere Pflicht besteht

genau darin einzugreifen, um das zerbrochene Gleichgewicht zwischen den Méchtigsten und

18 Vgl. auch Bourgeois 1907, 102: »Ich habe festgehalten, dass es eine Idee der Gerechtig-
keit gibt; ich wollte nicht herausfinden, ob sie einem objektiven Ideal entspricht oder ob
sie das Ergebnis einer allméhlichen Entwicklung ist oder was die Ursache und die Ge-
setze dieser Entwicklung sind, woher sie kommt und wo sie entspringt; sie existiert; und

das geniigt mir [...].«

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

den Schwichsten wieder herzustellen. [...] Lassen wir nicht die Macht triumphieren, denn die
Macht ist die eigentliche Negation der Gerechtigkeit.« (ebd.)

Aus diesem Gegensatz zwischen sozialwissenschaftlichem Szientismus und morali-
scher Selbstverstindigung resultiert fiir Bourgeois also die Notwendigkeit eines
planvollen politischen Verdnderungshandelns. Denn in einer Gesellschaft, deren
Mitglieder sich am Ziel der Gerechtigkeit orientieren wollen, komme alles darauf
an, die Moglichkeiten auszuloten, mit denen sie in ihre sozialen Solidaritéten plan-
voll intervenieren kdnnen.

Auf dem Weg zu einer »solidarité réfléchie et voulue«

Auch wenn wir gegeniiber den Gesetzen der Natur bzw. der Gesellschaft letztlich
machtlos seien, diirfe dies — und hier argumentiert Bourgeois nun durchgéngig wie
Fouillée — nicht dazu fiihren, das Proprium der Menschen zu unterschétzen: ihre
Féhigkeit ndmlich, sich die Krifte und Gesetze der Natur kreativ anzueignen, fiir ih-
re eigenen Zwecke nutzbar zu machen und dadurch ihre eigene Freiheit zu erobern
und zu sichern. Bourgeois verdeutlicht dies am Beispiel der Schwerkraft. Diese sei
zwar die Ursache fiir Zusammenbriiche und Ruinen; die Menschheit habe aber ge-
lernt, diese physikalische GesetzméBigkeit fiir die eigenen Ziele nutzbar zu machen,
denn heute bediene sich die Wissenschaft der Mechanik zielgerichtet genau dieser
Krifte und Gesetze, um Gleichgewicht und Stabilitit zu gewihrleisten.'” Aus der
Anerkennung der Gesetze der solidarité de fait folge deshalb nicht politische Re-
signation, sondern die Pflicht zu einer reflektierten, am Moglichen ausgerichteten
Intervention:

»Man muss also eingreifen; aber wie? Diese Intervention kann nicht an den Gesetzen der Na-
tur vorbeigehen. Unsere sozialen Konstruktionen wiren nur imaginidre Phantome, wenn sie
mit dem Realen nicht im Einklang wéren, nicht auf ihm beruhten und sich nicht seinen Be-
dingungen unterwiirfen. Das Baumaterial des Hauses der Gerechtigkeit, das wir errichten
wollen, aber auch die Gesetze seiner Statik werden von der Natur bestimmt und sind in ihr zu
erfassen, d.h. in den Fakten der Solidaritdt, die wir konstatiert haben. Und so vollzieht sich
die enge Verbindung zwischen der Idee der Gerechtigkeit und der Idee der Solidaritdt.«
(Bourgeois 1907, 30)

19 »lst die Solidaritét ein Gesetz wie das der Schwerkraft? Sie ist es. Und ich fiige hinzu: die
Schwerkraft produziert Ruinen und Zusammenbriiche. Aber die Mechanik greift ein, und
die Wissenschaft bedient sich genau dieses Gesetzes der Schwerkraft, um ein stabiles
Gleichgewicht herzustellen.« (Bourgeois 1907, 10£.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 237

Wenn man also nicht nur — naturalistisch — die Gesetze der solidarité de fait, son-
dern auch — moralisch — das Ziel der Gerechtigkeit anerkennen will, muss es Bour-
geois zufolge darum gehen, auf die Herausforderungen der solidarité de fait mit ei-
ner politisch-demokratisch zu entfaltenden solidarité réfléchie et voulue zu reagie-
ren. Es gehe also »keineswegs darum, das Gesetz der Solidaritdt nach den Zielen
der Natur sich auswirken zu lassen; es geht darum, mithilfe dieses Solidarititsge-
setzes bewusst und freiwillig im Sinne der Gesetze der menschlichen Gesellschaft
zu handeln. Diese Gerechtigkeit, die wir in allen unseren Bemiihungen voranzutrei-
ben haben, erreichen wir nur durch eine reflektierte und gewollte Solidaritét.« (ebd.,
11; Herv. 1.0.)

3.3.3 Die dette sociale: Als Schuldner der Gesellschaft geboren

Bourgeois ldsst in seinen Beitrdgen zu den Solidarismus-Konferenzen des Jahres
1901 — wesentlich deutlicher als in Solidarité (1896) — keinen Zweifel daran, dass
er nicht in erster Linie sozialwissenschaftlich-deskriptiv, sondern vor allem mora-
lisch-normativ interessiert ist. Er will nicht als neutraler Sozialwissenschaftler ar-
gumentieren, sondern als engagierter Sozialpolitiker, dem es um die Verwirkli-
chung sozialer Gerechtigkeit im Rahmen der Ordnungsstrukturen der Dritten Re-
publik geht. Als fiihrendes Mitglied der Radicaux sucht er nach politischen Pers-
pektiven, um die zunehmenden sozialen Spannungen zwischen den verschiedenen
Schichten und Klassen der Gesellschaft friedlich miteinander zu »vers6hnen<. Dabei
geht es ihm um eine rationale Regel »gerechter<« Umverteilung, mit deren Hilfe sich
das Verhéltnis zwischen den individuellen Freiheitsrechten und den sozialen Pflich-
ten der Einzelnen bestimmen ldsst; und dazu nennt er »drei essentielle Tatsachens,
an denen sich eine demokratische Theorie sozialer Gerechtigkeit zu orientieren ha-
be. In seinem Rapport auf dem Erziehungskongress vom September 1900 bringt er
sie folgendermaBen auf den Punkt:

»In einer Diskussion, zu der die Représentanten aller philosophischen Schulen, aller 6ffentli-
chen Meinungen, aller Glaubensrichtungen zusammengekommen sind, miissen wir alle a
priori-Aussagen und alle metaphysischen Uberlegungen auBien vor lassen. Als Ausgangs-
punkt koénnen wir nichts anderes nehmen als die feststehenden Tatsachen, die sich serigser-
weise nicht bestreiten lassen. Dies scheinen uns vor allem drei essentielle Tatsachen zu sein:
1. Der Mensch lebt in einem Zustand natiirlicher und notwendiger Solidaritdt mit allen
Menschen. Das ist die Bedingung des Lebens. 2. Die menschliche Gesellschaft entwickelt
sich nur durch die Freiheit der Individuen. Das ist die Bedingung des Fortschritts. 3. Der
Mensch begreift und will die Gerechtigkeit. Das ist die Bedingung der Ordnung.« (Bourgeois
2008b, 107; Herv. i.0.)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Auf dieser dezidiert nachmetaphysisch formatierten Grundlage geht es Bourgeois
um ein Konzept sozialer Demokratie, das die Engfiihrung der Republik auf die for-
mal-abstrakten Rechtsprinzipien von Freiheit und Gleichheit iiberwindet. So notiert
er in einem Vortrag aus dem Jahr 1904: »Die Demokratie ist nicht die Republik.
Die Republik ist eine Form der Regierung. Die Demokratie ist eine Form der Orga-
nisation der gesamten Gesellschaft«®’; einer Gesellschaft, in der sich die Menschen
wechselseitig als Ahnliche — »tous les hommes sont des semblables« (Bourgeois
1904b, 433; Herv. i.0.)*' — anerkennen, denn:

»die Menschen, die sich als mit Vernunft und Gewissen begabte Wesen betrachten, bilden nur
dann miteinander eine ihrer Natur entsprechende Gesellschaft, wenn diese eine verniinftige
und moralische Organisation ist, d.h. wenn sie im Einklang steht mit der Idee, die sich unsere
Vernunft von der wechselseitigen Pflicht macht, die gleichermafBien auf allen ruht.

Wenn sich die Mitglieder der menschlichen Gesellschaft gegenseitig einen gleichen Rechtsti-
tel auf Souverdnitét zusprechen, dann erkennen sie sich dadurch auch ein gleiches Recht auf
Gerechtigkeit zu. Die wechselseitige Pflicht der Menschen hat einen Namen: wechselseitige
Gerechtigkeit. Die Demokratie ist in der Summe eine nach dem Konsens aller organisierte
Gesellschaft, unter der Souverédnitét aller, um unser aller Gerechtigkeit willen.« (ebd.; Herv.
.0.)%

»Dette socialec und routillage créé par I’humanité«
Bourgeois will dem als freiwillige fraternité kldglich gescheiterten Prinzip der so-

zialen Verpflichtung aller gegeniiber allen eine nicht nur moralisch-appellative,
sondern auch juristisch klar definierte Rechtsgrundlage verschaffen. Dazu entwi-

20 Léon Bourgeois, La démocratie (Eroffnungsvortrag einer Serie von Konferenzen und
Diskussionen der Ecole des hautes études sociales 1904/1905), in: Revue politique et par-
lementaire, Nr. 126, 10.12.1904, 429-437 [im Folgenden: Bourgeois 1904b], 431.

21 Zu Bourgeois’ Leitmotiv einer »Gesellschaft der Ahnlichen< vgl. auch Castel 2005, 44-
53.

22 Schon 1896 hatte Bourgeois in diesem Zusammenhang eine elementare Differenzierung
zwischen einer »demokratischen< und einer >politischen< Republik eingefiihrt: »Eine de-
mokratische Republik ist mehr als eine politische Republik: Sie ist ein sozialer Staat, ge-
griindet auf der Freiheit eines jeden und der Solidaritét aller.« (Léon Bourgeois, Le patro-
nage démocratique de la jeunesse et 1’esprit de solidarité (Discours prononcé a la séance
du cloture du XVI. Congres de la Ligue de I’Enseignement, Rouen, 09.08.1896), in: Ders.
1897, 225-243, 238; Herv. 1.0.) In diesem Sinne notiert er auch 1904, dass »die Solidari-
tét, die alle Biirger gegen die sozialen Risiken schiitzt«, zu den »essenziellen Bedingun-

gen der Demokratie« (Bourgeois 1904b, 434) gehore.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 239

ckelt er eine kontraktualistische Variante solidaristischen Denkens, in deren Mittel-
punkt die Motive einer individuell zu begleichenden Sozialschuld (/a dette sociale)
und eines zwischen allen Gesellschaftsmitgliedern riickwirkend abzuschlieBenden
Quasi-Vertrags (le quasi-contrat d’association) stehen. Damit liefert er innerhalb
des solidaristischen Theoriediskurses eine erhebliche Innovation.

Gehorte das Motiv der sozialen Schuld, das schon in der Revolutionszeit — als
»heilige Pflicht der Gesellschaftc in der Verfassung von 1793 (Art. 21) — eine emi-
nente politisch-moralische Aufladung erfahren hatte, spatestens seit Comte zu den
identitétsstiftenden essentials solidaritétstheoretischen Denkens, so gibt Bourgeois
ihm nun erstmals eine konkrete rechtsphilosophische Fassung; und zwar im Rah-
men eines fiir den politischen Diskurs des Solidarismus eher untypischen, ndmlich
kontraktualistischen Arguments, das seit den Zeiten von Rousseaus contrat social
langst wieder in die Defensive geraten war und in der Ideenlandschaft der politi-
schen Philosophie des spdten 19. Jahrhunderts nur noch wenig Aufmerksamkeit
fand.

Den Ausgangspunkt dieser Rechtstheorie bildet das klassische Theorem, dass
jeder Mensch von Geburt an »Schuldner der Gesellschaft« sei. Die entsprechenden
Formulierungen aus Bourgeois’ Solidarité lauten: »Der Mensch wird als Schuldner
der menschlichen Assoziation geboren.« (Bourgeois 2008a, 88) »Der Mensch lebt
in der Gesellschaft und kann nicht ohne sie leben, er ist zu jeder Stunde ihr ge-
geniiber ein Schuldner. Dies ist die Grundlage seiner Pflichten, die Belastung seiner
Freiheit.« (ebd., 83; Herv. i.0.) Vom Tag seiner Geburt an konne der Mensch kei-
nes seiner Bediirfnisse befriedigen und keine seiner Fahigkeiten entfalten, ohne aus
dem »unermesslichen Reservoir der von der Menschheit zusammengetragenen
Niitzlichkeiten« (ebd., 89) zu schopfen. Und je mehr der Mensch in seinem Leben
voranschreite, desto mehr wachse seine Schuld, weil an jedem Tag »fiir ihn ein
neuer Profit aus der Nutzung der von der Menschheit geschaffenen materiellen und
intellektuellen Werkzeuge (outillage) entspringt« (ebd., 90). Fiir jeden Menschen
gelte deshalb:

»Mit dem Eintritt in die Assoziation iibernimmt er seinen Anteil an einem Erbe, das durch
seine eigenen Vorginger und durch die aller anderen akkumuliert wurde; mit der Geburt be-
ginnt er ein immenses Kapital zu genieen, das von den vorangegangenen Generationen an-
gespart wurde. Auguste Comte hat dieses Faktum vor langer Zeit in helles Licht geriickt:
»Von Geburt an sind wir belastet mit Verpflichtungen aller Art gegeniiber der Gesellschaft.««
(ebd., 88)

»Wir haben es schon gesagt: Die Fahigkeiten unserer Korper, die Instrumente und Produkte
unserer Arbeit, die Instinkte, die in uns wach sind, die Worter, derer wir uns bedienen, die
Ideen, die uns leiten, das Wissen, das wir von der Welt haben, die uns umgibt, die auf uns las-
tet und die wir dennoch beherrschen; dies alles ist das langsame Werk der Vergangenheit;

dies alles steht vom Tag unserer Geburt an unaufhorlich, eingesetzt durch diese Vergangen-

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

heit, zu unserer Verfiigung, dies alles ist in unserer Reichweite, und es verkorpert sich zum
groBten Teil in uns selbst.« (ebd., 89)

In einem langen, in emphatisch-appellativer Diktion gehaltenen Abschnitt legt
Bourgeois seinen Lesern dabei eine ganze Litanei der sozialen Hypothek des Men-
schen vor:

»Schuld, seine Nahrung: jedes Lebensmittel, das er verzehrt, ist die Frucht einer langen Kul-
tur [...]; Schuld, seine Sprache [...], denn jedes seiner Worter enthdlt und artikuliert eine
Summe von Ideen, die eine Unzahl von Vorgédngern zusammengetragen und festgelegt haben
[...]; Schuld, jeder Schritt auf einer Strafle, die friihere Menschen um den Preis tausender
Schmerzen und tausender Tode durch Stimpfe und iiber Gebirge gezogen haben; Schuld, auf
jeder Fahrt mit dem Auto oder der Eisenbahn, auf jeder Fahrt mit dem Dampfschiff; Schuld
mit jedem Konsum eines Produkts der Agrikultur, der Industrie oder der Wissenschaft;

Schuld gegeniiber allen Toten, die uns dieses Erbe iiberlassen haben [...].« (ebd., 89f.)

In seinen Beitrdgen zu den Solidarismus-Konferenzen entfaltet Bourgeois diesen
universalen Solidaritdtszusammenhang dann noch weiter, wobei er vor allem die
antiindividualistische Dimension dieses Motivs akzentuiert:

»Kein Resultat der intellektuellen, moralischen und physischen Aktivitdt des Menschen kann
allein das Produkt seiner eigenen Krifte, seiner eigenen Person sein. Alle Kenntnisse, die ich
besitze, sind die Frucht einer unermesslichen, sich iiber Jahrhunderte erstreckenden Arbeit;
die Sprache, die ich spreche, hat sich iiber namenlose Generationen entwickelt; jedes Wort,
das ich ausspreche, entstammt dem Schatz an Beobachtungen, Analysen, Vergleichen und
Entdeckungen von Abertausenden von intelligenten Wesen, die diese vor mir und fiir mich
gemacht haben. Und ich betrachte mich als intellektuell unabhéngig von der Gesellschaft, zu
der ich gehdre?! Kein Akt der dkonomischen Produktion ist moglich, der nicht eine unbe-
grenzte Zahl an Instrumenten, an komplexen und feinen Radchen benétigt, derer ich mich be-
diene, ohne ihr Hersteller zu sein. Und jede dieser Handlungen wirkt nach bis zum Ende der
O6konomischen Welt. Die menschlichen Werkzeuge, ihre unaufhaltsame Verbesserung, habe
ich sie geschaffen? Ich nutze sie, und ich halte mich fiir unabhéngig von der Gesellschaft, die
sie mir gibt?! Auf meinem Gewissen lastet die Summe der moralischen Anliegen und Uber-
zeugungen all jener, die mich umgeben, und in ihnen klingen die Erfahrungen, die Zweifel,
die Hoffnungen und die Schmerzen aller fritheren Generationen nach. Und ich beabsichtige,
mir mein Gewissen ganz allein zu bilden?! Diese ganze Vergangenheit, die sich weit {iber das
hinaus erstreckt, was das Auge wahrnehmen und die Imagination ertriumen kann; es ist diese,
die uns durchdringt, uns unterstiitzt, uns konstituiert und leben ldsst. Dies ist eine erstaunliche
und groBartige Tatsache, die man nicht ignorieren darf. Ich bin durch dieses Faktum, ob ich

ihm zustimme oder nicht, eine Schuld eingegangen, die zu bestreiten ich kein Recht habe,

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 241

sonst wire ich ein schlechter Schuldner. Diese Schuld muss bezahlt werden.« (Bourgeois
1907, 31£.)*

Die Anerkennung dieser Schuldnerschaft und der damit verbundenen Zahlungs-
pflicht sei fiir jedermann unbedingt verpflichtend; eine schlichte Notwendigkeit fiir
jeden, der in der Gesellschaft lebt, denn: »Wenn der Mensch auf dieser Erde an-
kommt, ist er kein freies und unabhédngiges Wesen, das sich assoziieren will, son-
dern notwendigerweise ein Assoziierter. Ob er es will oder nicht, er ist in eine zuvor
bestehende Gesellschaft eingetreten, in der er die Lasten ebenso akzeptieren muss,
wie er von ihren Vorteilen profitieren kann.« (ebd., 30) Und um die Freiheits- und
Unabhingigkeitsunterstellungen des individualistischen Denkens endgiiltig zu
iiberwinden, iibernimmt auch Bourgeois Fouillées Motiv vom Archipel robinson-
scher Inseln und erkldrt: »Die Menschheit ist, nach dem glianzenden Bild von M.
Fouillée, nicht vergleichbar mit einem Archipel von Inseln, die jeweils ihren eige-
nen Robinson haben.« Vielmehr gelte: »Jede Gruppe von Menschen — Familie,
Stamm, Vaterland, spéter die Menschheit — ist freiwillig oder unfreiwillig ein soli-
darisches Ensemble, dessen Gleichgewicht, dessen Erhaltung, dessen Fortschritt
dem allgemeinen Gesetz der universellen Evolution gehorchen.« (ebd., 6)

Das Motiv der sozialen Schuld hat sich damit von der theologischen Tradition
der Erbsiindenlehre vollstindig emanzipiert; und Bourgeois ldsst — anders als etwa
Charles Gide — keinerlei Interesse daran erkennen, seine politische Philosophie
noch in irgendeiner Form an den Traditionsstrom des Christentums anzubinden. Es
geht ihm vielmehr — im Einklang mit Comte — um eine fortschrittsoptimistische
Lesart der condition humaine, die zunichst einmal die Anerkennung und Wert-
schitzung der Anstrengungen und Leistungen vergangener Generationen betonen
und eine Haltung der Dankbarkeit fiir das enorme materielle, kulturelle, soziale und
intellektuelle Erbe ins Bewusstsein rufen will, das uns diese Generationen zur Ver-
fiigung gestellt haben. Dieses Erbe wachse, so Bourgeois, stindig und werde durch
jede Tat des Menschen weiter ausgebaut. Demnach profitiere nicht nur jeder
Mensch von Anfang an und permanent von diesem Kulturerbe der Menschheitsge-
schichte; er konne auch, wenn er sich als Mensch mit seinen Fahigkeiten und Tatig-
keiten entfalten wolle, gar nicht anders, als seinerseits wieder zu Erhalt und Ausbau
dieses Erbes beizutragen. Von daher bedeute die Anerkennung dieser sozialen Hy-
pothek auch nicht einen Verlust an menschlicher Freiheit, sondern nur »die Akzep-

23 Das Motiv der >eingegangenen Schuld¢ findet sich iibrigens schon in einer Rede Léon
Gambettas vom 18.04.1870, in der es heifit: »Ich sage, dass wir einst eine Schuld einge-
gangen sind, die wir nicht leugnen konnen, ohne uns verdchtlich zu machen vor dem hei-
ligsten aller menschlichen Gesetze, vor der sozialen Solidaritét.« (zit. nach Charles Gide,
La Solidarité. Cours au Collége de France 1927-1928, Paris: Presses universitaires de
France 1932, 111)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

tanz einer Last im Austausch fiir einen Profit« (Bourgeois 2008a, 83). Denn die ho-
hen Freiheits- und Selbstentfaltungschancen, die dem Einzelnen heute zur Verfii-
gung stiinden, verdankten sich gleichermaflen den Miihen und Arbeiten der friihe-
ren Generationen wie der jetzt mit ihm lebenden Mitmenschen.

Die sozialen Ungleichheiten der rdette sociale«

Bourgeois bleibt nun aber — und dies ist neu in der Theoriegeschichte der Solidaritit
— nicht beim eher metaphorisch gemeinten Aufweis dieser sozialen Schuld und ih-
rer Implikationen fiir ein postindividualistisches Verstdndnis von Mensch und Ge-
sellschaft stehen. Er konstatiert zusdtzlich, dass die soziale Schuld keineswegs alle
Gesellschaftsmitglieder in gleicher Weise treffe. Nachdem er in Solidarité vor al-
lem die besitzindividualistischen Freiheits- und Ungebundenheitsunterstellungen
des klassischen Liberalismus problematisiert und die prinzipielle Unbestreitbarkeit
einer entsprechenden Riickzahlungspflicht fiir simtliche Gesellschaftsmitglieder be-
tont hatte, schliet er in seinen spéteren Texten eine Reflexion zur ungleichen Ver-
teilung und Begleichung dieser Schuld an. Damit erweitert er das solidaristische
Schuld-Thema um folgenreiche Differenzierungen, in denen es neben dem Motiv
des »sozialen Schuldners< auch um die parallele Idee des >sozialen Gldubigers< und
um die Idee einer >sozialen Rechnung« geht, d.h. um die Frage, inwiefern die Ge-
sellschaft ihren vom Sozialzusammenhang besonders profitierenden Mitgliedern ei-
ne solche Rechnung prisentieren kann und darf — und inwiefern moglicherweise
auch die gesellschaftlich besonders benachteiligten Individuen ihrerseits der Gesell-
schaft eine entsprechende »Rechnung¢« aufmachen und so etwas wie eine soziale
Wiedergutmachung einfordern konnen und diirfen.

So fiihrt Bourgeois aus, dass die soziale Schuld zwar in der Tat ausnahmslos auf
allen Menschen laste, dies aber in hochst unterschiedlichem MafBe. Grundsitzlich
gelte: »Diese Schuld ist die vorherige Last der menschlichen Freiheit; und erst mit
der Befreiung von dieser Schuld beginnt die Freiheit.« (Bourgeois 2008b, 119)
Dementsprechend sei festzuhalten: »Die natiirliche Solidaritdt ist ein Faktum. Die
Gerechtigkeit wird so lange in der Gesellschaft nicht verwirklicht werden, wie nicht
jeder Mensch die Schuld anerkennt, die, durch das Faktum dieser Solidaritét be-
dingt, auf allen lastet, aber in ungleichen Ausmafen.« (ebd.; Herv. i.0.) Jeder
Mensch sei ndmlich NutznieBer der Ergebnisse vergangener und gegenwértiger
Miihen der Menschheit; aber nicht nur der Umfang dieser NutznieBung, sondern
auch der der Begleichung dieser Schuld seien in hohem Malie ungleich verteilt. Die
solidarité de fait rufe soziale Effekte hervor, »von denen die einen profitieren und
unter denen die anderen leiden, und dies in sehr ungleicher Weise« (Bourgeois
1907, 9). Sie produziere

ttps://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. [



https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 243

»auf der einen Seite diejenigen, die im Besitz einer sehr grolen Summe sozialer Vorteile sind
und die davon profitieren, ohne wirklich ihre Schuld gegeniiber allen bezahlt zu haben — und
die dabei ihren Teil so verteidigen, als wire es ihr Recht; sie begehen damit eine Hinterzie-
hung [...]. Auf der anderen Seite [produziert sie; HIGK] jene, die um den grofiten Teil der
sozialen Vorteile beraubt sind und das Gefiihl haben, dessen Glaubiger zu sein — sie leiden,
sie fithlen sich betrogen, sie beanspruchen ihren Anteil, aber sie konnen nicht genau das
Ausmal} des Schadens ermessen, der ihnen zugefiigt wurde, oder die RechtméBigkeit ihres
Anspruchs kalkulieren; sie fiihlen sich irritiert und der Gewalt iiberlassen oder wollen, unter
Verkennung der natiirlichen Gesetze, gegen die sie nichts ausrichten kénnen, eine Stadt der
Gerechtigkeit errichten, wo der einzige Grund, der das Leben fiir den Menschen lebenswert

macht, verschwinden wird: die Freiheit.« (Bourgeois 2008b, 114)

In der Gesellschaft, so wie sie heute organisiert ist, verfestigen und vergréern sich
Bourgeois zufolge die sozialen Unterschiede, denn derjenige, der iiber Bildung und
Kapital verfiige, konne von der gesellschaftlich angehéduften >sozialen Ausstattung«
(le outillage social) in einem betrdchtlichen Ausmal profitieren, wiahrend derjenige,
der diese Voraussetzungen nicht mitbringe, sie kaum zu nutzen vermdge: »Der
Erste kann fortwihrend das Vermdgen, das er ererbt hat, dank der sozialen Ausstat-
tung fruchtbringend vermehren. Der Andere, so fleiBig und sparsam er auch sein
mag, hat nichts anderes als den tdglichen Lohn [...].« (Bourgeois 1907, 33)24 Als
zentrales Problem sei daher zu konstatieren, dass nicht alle Individuen die gleichen
sozialen Chancen hétten, von den Vorteilen der sozialen Ausstattung zu profitieren.
Zwar sei anzuerkennen, dass die ungleiche Verteilung der Giiter nicht aus-
schlieBlich gesellschaftliche Ursachen habe, denn diese resultiere auch »aus Fakten
der Natur und des Zufalls, die die Gesundheit, die physischen und intellektuellen
Féhigkeiten, die Lebensdauer zwischen den Menschen ungleich verteilen — und ge-
gen diese Ursache der Ungleichheit konnen die vereinigten Willen nichts ausrich-
ten; hier gibt es keine Veranlassung zu Konsens und Vertrag« (Bourgeois 2008b,
112). Allerdings folge daraus nicht, dass die sozialen Ungleichheiten einzig die Un-
gleichheiten der Natur und des Gliicks widerspiegeln. Vielmehr sei festzuhalten:

»Der Nutzen und der Vorteil, den die Menschen aus dem Ensemble der sozialen Ausstattung
ziehen, ist nicht proportional zu ithrem Vermdgen. Derjenige, der ohne Vorteile und ohne zu-

vor erworbene Bildung ist und sich allein auf die Kraft seiner Arme verwiesen sieht, arbeitet

24 Zur Veranschaulichung fiihrt Bourgeois aus: »Nehmen wir z.B. diese zwei Assoziierten:
Der eine besitzt ein individuelles Erbe, eine vollstdndige Ausbildung, die Macht, die die
Akkumulation des Kapitals mit sich bringt und die der unaufhdrliche Fortschritt der Wis-
senschaft verhundertfacht; der andere hat weder ein Erbe, noch eine Ausbildung noch
Kapital. Und jetzt frage ich Sie: Sind diese beiden Wesen wirklich Assoziierte? Sie sind

es nicht; sie sollen es werden.« (Bourgeois 1907, 17)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und sein Gliick sucht, hat deutlich schlechtere Voraussetzungen, um von der sozialen Ausstat-
tung zu profitieren als derjenige, der schon ein betrichtliches intellektuelles und materielles
Kapital besitzt. Es gibt also eine Progression im Nutzen, den wir aus der sozialen Ausstattung
ziehen [...].« (Bourgeois 1907, 93f.; Herv. 1.0.)*

Aber nicht nur die sozialen Vorteile seien sehr ungleich verteilt; auch die ihnen kor-
respondierenden sozialen Schulden wiirden nur in hochst ungleicher Weise begli-
chen, namlich vor allem von den Benachteiligten.26 Es konne aber nicht angehen,
dass nur diese

»jeden Tag, ohne Pause, diese Schuld durch ihre Anstrengung, ihre Arbeit, ihr Blut und ihr
Leben bezahlen; es geht vielmehr darum, diejenigen bezahlen zu lassen, die keine Anstren-
gungen unternchmen miissen, um nicht nur das Notwendige, sondern auch den Uberflu des
Lebens zu haben und dabei meinen, sie konnten dieses frei genieSen, ohne personlich etwas
zu schulden« (Bourgeois 2008d, 144f.).

Die Prdsentation einer sozialen Rechnung:
Moglicher Riickkauf individualistischer Freiheitsrechte?

Zwar gelte grundsitzlich, dass alle Menschen, auch die Armsten der Armen, der
akkumulierten Arbeit der Menschheit etwas schulden, denn »ohne diese kollektive
Anstrengung wire die Masse der Ungliicklichen sicherlich noch sehr viel elender
gestellt« (Bourgeois 2008c, 125). Bourgeois betont aber, dass er »nicht von dem
Armen seinen Teil der sozialen Schuld« verlangen wolle, denn »ohne Zweifel gibt
es im Ensemble der Produkte der menschlichen Arbeit einen Anteil, von dem er
profitiert, aber dieser ist unendlich klein, und er erhélt womdoglich nicht einmal die
angemessene Vergiitung fiir das, was seine personliche Arbeit zu diesem Ensemble
beitrdgt« (ebd.). Den Armen stiinden jedoch diejenigen gegeniiber, die »in hochsten
MaBen von dieser akkumulierten Arbeit profitieren, die sie zu jeder Stunde in tau-
senderlei Arten geniefen, manchmal sogar im reinen Miiffiggang; jene sind weit
davon entfernt, in diesen gemeinsamen Fonds dasjenige einzuzahlen, was ihnen ab-

25 Aus dieser »Progression< in den individuellen Chancen zur Nutzung des outillage social
sollte Bourgeois dann die entsprechenden Argumente zu seinen Pldnen einer progressiven
Einkommensbesteuerung gewinnen, mit denen er in seiner kurzen Zeit als Ministerprési-
dent aber, wie erwihnt, politisch scheiterte.

26 So notiert Bourgeois in der Abschlussansprache des Erziehungskongresses mit Nach-
druck: »Diese Schuld ist aus der Natur der Sache heraus allen gemeinsam. Aber sie wird
in der gegenwirtigen gesellschaftlichen Organisation von den einen und den anderen fak-
tisch sehr ungleich bezahlt.« (Bourgeois 2008d, 144)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 245

zuverlangen wire«. Und es seien diese, von denen »die Begleichung ihrer sozialen
Schuld« zu erwarten sei (ebd.).

Von den malheureux konne man, so Bourgeois, eine Bezahlung der Schuld da-
gegen nicht einfordern, denn auch wenn »abstrakt und theoretisch gesehen, alle
Menschen Schuldner sind«, so sei als gesellschaftliche Realitét festzuhalten: »Ei-
nige haben Schulden, andere ein Guthaben. Den Letzteren, d.h. den Ungliicklichen,
soll die soziale Schuld beglichen werden, denn diejenigen, die von der fritheren So-
lidaritdt am meisten profitiert haben, sollen fiir diejenigen zahlen, denen Unrecht
getan wurde, die daran gehindert wurden, einen gleichen und legitimen Vorteil zu
ziehen.« (Bourgeois 1907, 113) Von daher gelte: »Wir vor allem, die wir Bildung
erfahren haben, die wir einen gewissen liberlegenen Lebensstandard erreicht haben,
wir haben eine Schuld an die Gesellschaft zu zahlen« (ebd., 49); und »es scheint,
dass einige ihre Sozialschuld nicht bezahlt haben, wihrend andere sich in eine un-
terwiirfige Situation gestellt sehen gegeniiber denjenigen, die zu Unrecht Privile-
gien des Wissens, der Macht und des Reichtums erhalten haben« (ebd., 73).

Bourgeois présentiert also den Profiteuren des gesellschaftlichen Solidarzu-
sammenhangs eine >soziale Rechnung¢, deren Bezahlung er fiir eine unmittelbare
Rechtspflicht hélt: »Wenn der freie und starke Mensch die Profite seiner eigenen
Aktivitit fiir sich behalten will, als wenn er sie ohne die Solidaritéit erhalten hitte,
dann weigert er sich, die Schuld zu bezahlen, die er kontrahiert hat; dann ist, wir
wiederholen es, die Gerechtigkeit verletzt.« (ebd., 16) Die Hohe dieser Schuld ist
fiir Bourgeois freilich nicht individuell zu ermitteln, denn

»es ist unmoglich zu wissen, in welchem Ausmal} derjenige, der einen hoheren Grad an
Macht und Vermdgen erreicht hat, dies der Gesellschaft verdankt, ebenso wie es unmdglich
ist, dasjenige zu bemessen, was die Gesellschaft jenem Armen zu zahlen hat, von dem ich ge-
sprochen habe [...], jenem, der weder Bildung noch Zugang zu Kapital hat und nicht iiber die
ndtige Gesundheit verfiigt, um sein Leben selbst zu meistern, jenem also, der sich wahrend
seines gesamten Lebens durch die Tatsache der Solidaritit zertrampelt vorfindet, ohne von ihr
profitiert zu haben. Ich glaube nicht, dass man die Schulden des einen und das Guthaben des

anderen bestimmen kann.« (ebd., 49f.)

Wenn sich aber nicht ausmachen lasse, bis zu welchem Grad der Einzelne seinen
erreichten Wohlstand der eigenen Arbeit und Anstrengung, den Verteilungszuféllen
der Natur und des Gliicks oder den sozialen Zusammenhéngen der solidarité natu-
relle verdanke, stelle sich die Frage nach dem Umfang und den Grenzen der indivi-
duellen Zurechenbarkeit von Gewinnen und Verlusten, von Erfolgen und Misser-
folgen in verschirfter Weise. Zwar sei anzuerkennen, dass »jeder Mensch in seiner
Lebensfithrung durch unendlich viele Bedingungen determiniert wird, die er nicht
beherrscht; jede seiner Taten, ja er selbst, erscheint uns voll und ganz als die Resul-
tante einer langen Serie von Vorldufern, von Kréften, Taten und Reaktionen, denen

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

er sich nicht entziehen kann, iiber die er nicht verfiigt, die ihm nicht einmal bewusst
sind« (ebd., 28); dies diirfe jedoch nicht zu der Vorstellung verleiten, man miisse
das Individuum vollstdndig zum Ensemble der gesellschaftlichen Verhéltnisse er-
kldren, sodass man ihm keinerlei »individualistische« Zugriffsreserve auf sein Ein-
kommen und Vermodgen mehr zugestehen konne. Eher einschrankend erklart Bour-
geois daher: »Es gibt einen Teil unserer Freiheit, unseres Eigentums, unserer Perso-
nalitét, der sozialen Ursprungs ist«, sodass (auch nur) fiir diesen Teil unserer Frei-
heit, unseres Eigentums und unserer Personalitét die dette sociale in Anrechnung zu
bringen sei: »Es ist dieser soziale Teil von uns selbst, der mutualisiert werden muss;
dartiber hinaus haben wir kein Recht, den Menschen etwas aufzuerlegen.« (ebd.,
56)

Bourgeois bleibt hier gewissermallien unentschieden, ob er — den von ihm ve-
hement verteidigten Erkenntnissen der modernen Soziologie und den moralischen
Uberzeugungen des solidaristischen Denkens entsprechend — die Individuen mit ih-
ren je unterschiedlich ausgeprigten Fihigkeiten vollstdndig >sozialisieren< bzw.
ymutualisieren< will, ohne ihnen deshalb ihre — erst durch die sozialen Solidaritiaten
ermdglichten — Freiheits- und Selbstentfaltungsrechte zu bestreiten; oder ob er ih-
nen — in der Tradition des besitzindividualistischen Liberalismus mit seiner schrof-
fen Gegeniiberstellung von Individuum und Gemeinschaft — gewissermalien einen,
wenn auch verkleinerten, »vorsozialen<, von Geschichte und Gesellschaft unabhén-
gigen Bereich >a-sozialer< Individualitdt zugestehen will. Es liegt ihm aber offen-
sichtlich viel daran, fiir die wohlhabenden Mitglieder der Gesellschaft einen sol-
chen Bereich theoretisch und abstrakt zu reservieren; und dies unterscheidet ihn
vom mainstream des franzosischen solidarisme, der zwar ebenso wie Bourgeois an
individuellen Rechtsanspriichen der Einzelnen festhalt, diese allerdings nicht mit
einer Vorstellung yvorsozialer« Anteile personaler Individualitit zu begriinden ver-
sucht. So hatte Bourgeois schon in Solidarité betont, dass das Individuum nach
Anerkennung und Begleichung seiner dette sociale »wirklich frei ist, frei in seiner
ganzen Freiheit« (Bourgeois 2008a, 84f.); und auch in seinen Beitrdgen zu den So-
lidarismus-Konferenzen scheint er davon auszugehen, dass eine Riickgewinnung
individualistischer Freiheitsrechte nach Begleichung des compte social prinzipiell
moglich sei, wenn er erklért: »Die Bezahlung dieser Schuld ist die erste Bedingung
der Freiheit.« (Bourgeois 1907, 31)

In dem Moment also, in dem ein Individuum seine »soziale Rechnung« bezahlt
habe, konne es zumindest theoretisch, so Bourgeois, den Anspruch einer — von je-
der Sozialpflichtigkeit entlasteten — Dispositionsfreiheit iiber sein privates Eigen-
tum erheben. Es konne dann iiber das noch verbleibende Vermogen frei und nach
Belieben verfiigen; und genau dieses Interesse, dem Einzelnen noch einen Restbe-
reich eines strikt individuellen, seiner Willkiirfreiheit zur Verfiigung stehenden An-
teils am Eigentum zuzugestehen, kennzeichnet die starken individualistisch-libe-
ralen Anteile, mit denen Bourgeois einen >versdhnenden< Bogen zum orthodoxen

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 247

Wirtschaftsliberalismus zu schlagen versucht. Allerdings rdumt er durchaus ein,
dass auch nach einer solchen Zahlung sofort wieder eine neue dette sociale zu ent-
stehen beginne, denn »die Befreiung wird nie total und fiir immer erreicht. Ich habe
gesagt, dass niemand endgiiltig befreit ist; allein dadurch, dass er fortfahrt zu leben,
wird er von Neuem zum Schuldner, und tdglich muss in ihm das Gefiihl wachsen,
dass er seinen Mitmenschen gegeniiber verpflichtet ist, dass er sie zu Glaubigern
hat« (ebd., 77).

Bourgeois’ zentrale Aussageintention ist dabei uniibersehbar: Es geht ihm um
eine moderne Gerechtigkeitstheorie wohlfahrtsstaatlicher Umverteilung. Er will
nicht — wie noch Comte — undifferenziert alle Individuen in eine unendlich dank-
bare religios-emotionale Anerkennung ihrer dette sociale rufen und eine allgemeine
Mentalitdt ehrfiirchtiger Achtung vor den Miihen und Opfern vergangener Genera-
tionen kultivieren. Es geht ihm vielmehr darum, diejenigen, die in besonderem Ma-
Be zu den Gewinnern und Profiteuren des outillage social gehdren, auf ihre strenge
— nicht nur moralisch, sondern auch juridisch zu fassende — Pflicht zur Begleichung
ihrer sozialen Schulden aufmerksam zu machen. Und in diesem Sinne kann Bour-
geois die dette sociale zur Grundlage und zum Ausgangspunkt einer modernen
Theorie sozialer Gerechtigkeit erheben, denn es ist »diese Idee einer Schuld, die die
natiirliche und moralische Verpflichtung begriindet und bemisst. Sie ist das not-
wendige und hinreichende Motiv fiir eine soziale Sanktion, die — jenseits aller Kon-
zeptionen und aller philosophischen Systeme — die Grundlage jeder Spekulation
iiber soziale Arrangements bilden muss.« (Bourgeois 2008a, 94)

3.3.4 Der quasi-contrat: Grundlage eines neuen Sozialrechts

Mit seinen Uberlegungen zur ungleichen Verteilung und Begleichung einer indivi-
duellen dette sociale hat Bourgeois innerhalb des solidaristischen Diskurses bereits
theoretisches Neuland betreten. Er geht jedoch noch einen Schritt weiter und kom-
biniert dieses Motiv — und dies unterscheidet ihn von allen anderen Vertretern des
mouvement solidariste — mit der kontraktualistischen Tradition der liberalen politi-
schen Philosophie, die ihren Hoéhepunkt im Zeitalter der europédischen Aufklirung
hatte, im Verlauf des 19. Jahrhunderts aber immer mehr in die Defensive geriet und
in den politisch-moralischen Selbstverstindigungsdebatten seiner Zeit kaum noch
eine Rolle spielte. Und wihrend es den klassischen Vertragstheorien bisher aus-
schlieBlich um die Fragen der Legitimation politischer Herrschaft ging, hat Bour-
geois die Wahrnehmungsmuster und Argumentationsstrategien des kontraktualisti-
schen Denkens erstmals auch auf die dringenden verteilungspolitischen Fragen der
sozialen Gerechtigkeit angewendet.

ttps://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. [



https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Republikanische Freiheit und soziale Vertragsgerechtigkeit

Ahnlich wie vor ihm Alfred Fouillée®” schitzt auch Bourgeois den moralischen
Wert des Vertragsmotivs, vor allem dessen freiheits- und demokratietheoretischen
Gehalt, denkbar hoch ein. Er konstatiert, die Rechtshistoriker seien sich heute einig
in der Einschitzung, dass sich der Fortschritt der Institutionen des privaten wie des
offentlichen Rechts daran messen lasse, in welchem MaBe ein Ubergang von ar-
rangements d’autorité zu arrangements contractuels stattgefunden habe,” denn »in
dem Mafe, wie sich die menschlichen Angelegenheiten aus dem Bereich der Auto-
ritdt und der Gewalt hin zu dem der wechselseitigen Zustimmung bewegen, eta-
bliert sich die Zivilisation und entwickelt sich der Fortschritt« (Bourgeois 1907,
47). Das moderne Rechtsinstitut des Vertrags als Ausdruck freier und egalitérer
Gegenseitigkeit zwischen zwei oder mehreren Individuen, die sich nach der
Tauschlogik des do ut des begegnen, entspreche dem Selbstbestimmungsrecht und
der Autonomie der Menschen, denn Tausch und Konkurrenz seien, sofern sie unter
Bedingungen gerechter Gegenseitigkeit stattfdnden und nicht in blanken Egoismus
entarteten, das Lebenselexier von Mensch und Gesellschaft. Die Konkurrenz konne
durchaus »ein wunderbares Stimulans der individuellen Initiative« (Bourgeois
2008d, 146) sein; und fiir die Gesellschaft insgesamt gelte: »Das Leben, das ist der
Tausch; die Gesellschaft, das ist der Tausch; der Tausch, das ist der Vertrag.«
(Bourgeois 1907, 72)

Dabei konne ein Vertrag immer dann als gerecht gelten, wenn er beiderseitig
frei gewollt werde und beiden Vertragspartnern dquivalente Vorteile bringe (vgl.
ebd., 41). Die Idee des Vertrags lebe von der Uberzeugung, dass jeder Vertrags-
partner die Moglichkeit habe, »ohne Schaden seinen Platz im Vertrag zu wechseln«
(Bourgeois 2008b, 118). Und dies gelte nicht nur fiir private Tauschgeschéfte, son-
dern auch fiir das elementare Gerechtigkeitskriterium der modernen Gesellschaft.
Denn wenn die auf Freiwilligkeit und Reziprozitdt beruhenden Regeln des Vertrags
eine Versdhnung von Freiheit und Gerechtigkeit in den privaten Bezichungen der
Menschen ermdglichen, dann seien diese Vertragsverhéltnisse grundsétzlich auch

27 Gleich zu Beginn seines ersten Beitrags zu den Solidarismus-Konferenzen iibernimmt
Bourgeois auch Fouillées Formel von der menschlichen Gesellschaft als un organisme
contractuel (Bourgeois 1907, 7), obwohl er Anklénge an die Organismus-Metapher — wie
an die naturalistische Tradition insgesamt — hier anders als noch in seiner Programm-
schrift aus dem Jahr 1896 eher zu vermeiden versucht.

28 Bourgeois notiert in Anlehnung an die berithmte Formel Henry Sumner Maines: »Die
Rechtshistoriker bestreiten nicht mehr, dass sich der Fortschritt der Institutionen des 6f-
fentlichen und des privaten Rechts mit Sicherheit nach den Proportionen ermessen ldsst,
in denen >die autoritdren Arrangements< ersetzt werden durch jvertragliche Arrange-

ments<.« (Bourgeois 2008a, 93)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 249

geeignet, die 6ffentlichen und sozialen Beziehungen zu regeln, die den Einzelnen
mit seiner Gesellschaft verbinden (vgl. ebd., 111).

Wenn egalitidre Ausgangsbedingungen fiir den Vertragsschluss gegeben sind,
dann bestehe, so betont Bourgeois ganz in der Tradition des liberalen Privatrechts,
die Aufgabe des staatlichen Rechts lediglich darin, die Einhaltung dieses Vertrags
zu sichern und dessen Verletzung gegebenenfalls zu sanktionieren. Ist diese Aus-
gangsgleichheit jedoch verletzt, dann konne ein privater Vertrag — Bourgeois denkt
hier vor allem an den freien Lohnvertrag zwischen Kapitaleigentiimern und eigen-
tumslosen Arbeitern® — nicht linger als gerecht gelten. So konstatiert er:

»Es gibt gewisse Vertragspartner, die sich durch die Uberlegenheit ihrer gegenwirtig erreich-
ten Situation, die sich mindestens zum Teil dem Unrecht der Vergangenheit verdankt, dem
Austausch unter aulergewdhnlich vorteilhaften Bedingungen stellen konnen; im Vergleich zu
ihnen sind die anderen in einem unterlegenen Zustand, der jedes Gleichgewicht zu ihren Las-
ten zerbricht. Diese sind jedoch nicht frei, einen Vertragsabschluss zu verweigern; und die so
aufgezwungene Gesamtheit der sozialen Tauschbeziechungen fiihrt zu einer Verteilung der
Lasten, wie sie durch einen Vertrag im Sinne des Privatrechts niemals rechtméBig zustande

gekommen wire.« (Bourgeois 2008c, 126)

Um also zu gewihrleisten, dass tatséchlich gerechte Vertrige zwischen freien und
gleichen Rechtssubjekten abgeschlossen werden, sei es notwendig, zuvor egalitire
Ausgangsbedingungen zwischen den Vertragspartnern herzustellen; und die gesell-
schaftliche Herstellung solcher Symmetriebezichungen ist genau die sozialpoliti-
sche Leitidee einer solidarité contractuelle (vgl. Bourgeois 2008b, 118), die Bour-
geois als Grundlage eines republikanischen Wohlfahrtsstaates auszuweisen ver-
sucht. Vor diesem Hintergrund betrachtet er das Motiv des frei geschlossenen Sozi-
alvertrags als die einzige Argumentationsfigur politischer Philosophie, die sich auf
der Hohe des erreichten Zivilisationsniveaus der Menschheitsgeschichte bewege
und die Rechtsprinzipien der Freiheit und Gleichheit aller Staatsbiirger ebenso ernst
nehme wie das republikanische Prinzip gesellschaftlicher Selbstbestimmung. Wéh-
rend im sozialistischen, aber weithin auch im solidaristischen Denken die Legitimi-
tit einer die eigenen Vorteile kalkulierenden Vernunft eher mit Skepsis betrachtet,
mitunter auch frontal verworfen wird, will Bourgeois das individualistische Ver-

29 »Derjenige, der iiber Kapital verfiigt, erkennt dadurch an, dass er teilweise dem Ensemble
der akkumulierten Arbeit, der Bildung dieses Kapitals, etwas schuldet; dass er folglich
nicht gleichberechtigt einen Vertrag mit demjenigen schlieBt, der nichts als seine Arbeit
hat, wenn er ihm neben dem eigentlichen Lohn dieser Arbeit nicht seinen Teil an den
Profiten gewéhrt, die aus der gemeinsamen Arbeit gezogen werden.« (Bourgeois 2008b,
117)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

tragsmotiv nun also gerade zur Grundlage seiner Theorie sozialer Gerechtigkeit er-
heben.

Politische Herrschaft und obrigkeitsstaatliche Fremdbestimmung lassen sich fiir
ihn — ganz im Sinne Rousseaus — nur dann aufldsen, wenn sich die Herrschaftsun-
terworfenen nicht nur als Adressaten, sondern auch als Autoren derjenigen Gesetze
verstehen, die sie gemeinsam beratschlagt und fiir deren politische Umsetzung sie
die Errichtung eines staatlichen Regulierungsapparats beschlossen haben. Mit auf-
klédrerisch-republikanischer Emphase weist Bourgeois deshalb jede Vorstellung ei-
nes oberhalb der Menschen angesiedelten Obrigkeitsstaates zurlick, der seine Auto-
ritét und Weisheit »aus irgendeiner mysterisen Quelle« beziehe.* Stattdessen er-
klart er: »Der Staat, das ist einfach das Organ der gemeinsamen Aktion, geschaffen
von den Menschen selbst, um an ihn die Durchsetzung ihres eigenen Willens zu de-
legieren; und das Gesetz ist nichts anderes als der Ausdruck dieses gegenseitigen
Willens.« (Bourgeois 2008c, 136) Daraus ergeben sich auch fiir Bourgeois klare
und enge Aufgabenfelder einer legitimen Staatstdtigkeit, die nicht {iber die Siche-
rung und Sanktionierung dieses Willens hinausgehen darf.*' Deshalb kénne auch
die gesuchte loi sociale nichts anderes sein als »der Ausdruck einer von allen ver-
einbarten Ubereinkunft zur Bestimmung der Bedingungen ihres Lebens in der Ge-
sellschaft« (Bourgeois 2008b, 115). Nur auf der Grundlage einer solchen vertrags-
theoretischen Legitimation des Staates ldsst sich fiir Bourgeois also das Projekt ei-
nes neuen Sozialrechts in Angriff nehmen.

Sozialvertrag und soziale Gerechtigkeit

Der Sozialvertrag soll nun also nicht nur, wie in seiner bisherigen Theoriegeschich-
te, der Legitimation politischer Herrschaft dienen; er soll auch die Grundprinzipien
eines Sozialrechts festlegen — und damit wurde in der politischen Philosophie des
Kontraktualismus erstmals auch das Thema der sozialen Gerechtigkeit virulent.
Bourgeois argumentiert dabei mit der Idee eines riickwirkend abzuschlieBenden
Quasi-Vertrags, eines »quasi-contrat d’association humaine« (Bourgeois 2008a,
98; Herv. i.0.). Dieses Theoriemotiv, das auf privatrechtliche Regelungen des Code

30 »Der Staat! Dieser Glaube an eine Art hoheres Wesen iliber den Menschen, das aus
irgendeiner mysteridosen Quelle eine Autoritit — und ohne Zweifel auch eine Weisheit —
bezieht, die es ihm erlaubt, unser gemeinsames Gliick aufs Beste zu regeln, gehort nicht
zu den geringsten Ursachen, die bis heute verhindert haben, das soziale Problem in seinen
objektiven Realitdten zu betrachten.« (Bourgeois 2008b, 114)

31 w»Der Staat wird, wie im Privatrecht, schlicht und einfach diejenige Autoritdt sein miissen,
die diese Ubereinstimmungen sanktioniert und den Respekt vor den etablierten Konven-

tionen sichert.« (Bourgeois 1907, 52)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 251

civil von 1804 (Art. 1370-1381)* zuriickgreift und von Fouillée 1880 in die Sozial-
philosophie eingefiihrt wurde, avanciert bei Bourgeois zur zentralen rechtsphiloso-
phischen Legitimationskategorie des entstehenden franzdsischen Wohlfahrtsstaates
und seiner sozialpolitischen Umverteilungsambitionen. Es tritt ndmlich mit dem
Anspruch auf, Freiheit und Gerechtigkeit, kontraktualistische und solidaristische
Vernunft miteinander zu verséhnen; und zwar dergestalt, dass dieser Quasi-Vertrag
ein strenges, durch staatliche Rechtsprechung umzusetzendes Sozialrecht begriin-
den konnen soll.”

Im Schlussabschnitt seiner Programmschrift Solidarité fiihrt Bourgeois das Mo-
tiv des Quasi-Vertrags folgendermalfien ein:

»Der Vertrag, frei diskutiert und treu eingehalten von beiden Seiten, wird die definitive
Grundlage des menschlichen Rechts. Dort, wo die sachliche Notwendigkeit die Menschen in
Beziehungen setzt, ohne dass ihr Wille zuvor die Bedingungen der zu treffenden Vereinba-
rungen hat diskutieren konnen, darf das Gesetz, das diese Bedingungen regeln soll, nichts an-
deres sein als eine Interpretation und Reprisentation derjenigen Ubereinstimmung, die sich
zwischen ihnen ergeben hdtte, wenn sie vorher fiei und gleich hdtten beratschlagen kénnen
(qu’'une interprétation et une représentation de l’accord qui eit dii s établir préalablement
entre eux s’ils avaient pu étre également et librement consultés): dies ist die Voraussetzung
einer Ubereinstimmung, die ihre freien und gleichen Willen gegeben hitten, und dies ist das
einzige Fundament des Rechts. Der Quasi-Vertrag ist nichts anderes als ein im Nachhinein

abgeschlossener Vertrag.« (ebd., 93; Herv. 1.0.)

Damit kniipft Bourgeois also explizit an die kontraktualistische Tradition der politi-
schen Philosophie an. Anders als im politischen Liberalismus ist der Ausgangs-
punkt aber nicht ein fiktiver Urzustand, der von freien und gleichen, eigennutz-
orientierten Individuen bevdlkert wird, die im Interesse ihrer Selbsterhaltung und
ihrer individuellen Entfaltungschancen einen Staat griinden und dessen Aufgaben

32 In diesem Abschnitt des Code civil werden unter dem Titel Des engagements qui se for-
ment sans convention privatrechtliche Verbindlichkeiten geregelt, die ohne expliziten
Vertragsschluss bestehen. Dabei wird unterstellt, dass diese engagements auf einem still-
schweigenden Quasi-Vertrag beruhen, sodass ihnen eine mit echten Vertridgen vergleich-
bare Verbindlichkeit zukommt, etwa bei der treuhdnderischen Vermdgensverwaltung
ohne Mandat oder bei der gutgldubigen Annahme von illegal erworbenen Giitern; vgl.
dazu auch Fiegle 2003, 116f.

33 Diese gerechtigkeitstheoretische Aufladung diirfte tatsdchlich mit Bourgeois’ Schrift So-
lidarité in die Ideengeschichte der kontraktualistischen politischen Philosophie eingegan-
gen sein. Allerdings scheint ihr dies bis heute zu entgehen. Jedenfalls sucht man Hinwei-
se zu Léon Bourgeois in Abhandlungen und Uberblicksdarstellungen zur Geschichte des

kontraktualistischen Denkens vergeblich.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

und Pflichten in einem urspriinglichen Vertrag festlegen. Den Ausgangspunkt bildet
vielmehr die Realitét einer von sozialen Ungleichheiten gepragten Gesellschaft, de-
ren Mitglieder sich in unterschiedlichem Mafle immer schon als Bevorteilte oder
Benachteiligte dieses gesellschaftlichen Zusammenhangs vorfinden — und die sich
nur dann wirklich als freie und gleiche Mitglieder einer demokratischen Gesell-
schaft begreifen konnen, wenn die in ihrem Staat geltenden Gesetze diesem demo-
kratie- und gerechtigkeitstheoretischen Priifkriterium einer riickwirkenden vertrag-
lichen Zustimmung zu entsprechen vermdgen, wenn man also unterstellen kann,
dass sich die Gesellschaftsmitglieder als Freie und Gleiche in einem Quasi-Vertrag
a posteriori auf genau diese Gesetze verstandigen wiirden.

Bourgeois distanziert sich in diesem Zusammenhang explizit von Rousseau und
dessen Konzeption des contrat social. Weil Rousseau, so Bourgeois, mit der unrea-
listischen Vorstellung eines harmonischen Naturzustandes, eines »Zustandes primi-
tiver Perfektion« (ebd., 81; Anm. 1) arbeite, setze er abstrakt und a priori, nicht
konkret und a posteriori an. Er setze zu Unrecht »den perfekten Menschen an den
Anfang der Dinge, von Anfang an ausgestattet mit absoluten Rechten und Pflich-
ten«. Die Realitét sei aber eine andere, denn:

»In Wirklichkeit sind ganz im Gegenteil der Machtkonflikt und der brutale Existenzkampf
der Ausgangspunkt, und es ist die Evolution dieser durch Zufall konstituierten Gruppen zu
einem hoheren Stand der Intelligenz und der Moralitédt, aus der die Idee einer freiwilligen As-
soziation hervorgeht und sich genauer bestimmt, die die feindlichen Krifte so koordiniert,
dass sie vorteilhafte Resultate fiir alle und jeden bringen — und die sich auf ein langsames
Entstehen einer friedlichen und vertraglichen Herrschaft vorbereitet, die sich mit der Zeit all-

méhlich iiber die Ruinen des Kriegszustandes und der Autoritét erhebt.« (ebd.; Herv. i.0.)

In der Gesellschaft gebe es von daher keinen vorgéngigen Konsens von Vertrags-
schlieBenden. Dieses vermeintliche Konsens-Apriori bildet fiir Bourgeois denn
auch den kardinalen Fehler, der Rousseaus Theorie des contrat social zum Einsturz
bringe.34 Man konne aber sehr wohl einrdumen, dass die Individuen, nachdem sie
einen gewissen Grad der Zivilisation erreicht haben, zu einem solchen Einverstind-

34 Dies sei »der uniiberwindliche Einwand, der die Rousseausche Theorie des Sozialkon-
trakts ruiniert hat« (Bourgeois 1907, 79). Zudem moniert Bourgeois, dass Rousseau den
Sozialvertrag als eine aliénation totale entworfen habe, in dessen Folge die Sozialisten
jedes Recht auf individuelles Privateigentum bestreiten und die Forderung nach Gemein-
eigentum erheben konnten. Bourgeois’ Konzeption des Quasi-Vertrags will dagegen »die
individuelle Freiheit nicht abschaffen«. Sie zielt vielmehr auf »die VergroBerung der
Freiheit und der Macht jedes Einzelnen in der gemeinsamen Tat, der alle frei zustimmen«
(Bourgeois 2008a, 37; Anm.1).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 253

nis finden. »Und es reicht, dass sie iibereinkommen, selbst im Nachhinein, selbst
stillschweigend, um zu sagen, dass es zwischen allen Mitgliedern einer Gesellschaft
dasjenige gibt, was das biirgerliche Recht seit langem mit dem Namen Quasi-
Vertrag bezeichnet.« (Bourgeois 1907, 79)

Mit anderen Worten: Die Mitglieder einer Gesellschaft erfahren sich, so Bour-
geois, nicht als Subjekte eines vorgesellschaftlich imaginierten Naturzustands ab-
strakter Freiheit und Gleichheit, sondern immer schon als »faktisch miteinander so-
lidarisiert, verwickelt in komplexen Beziehungen« (ebd., 111). Sie befinden sich

»in der Situation von Quasi-Kontraktanten, untereinander verpflichtet aus Griinden 6kono-
mischer und sozialer Interdependenz [...]. Dies ist eine Situation, die fiir unser biirgerliches
Recht vollig unnormal ist. Jederzeit wird man betroffen durch die Tat eines Dritten, jederzeit
kann man Schuldner einer oder mehrerer Personen werden, ohne dass man erklért hétte, einen
Dienst nach den Bedingungen der Reziprozitét zu leisten oder entgegennehmen zu wollen, al-
lein aufgrund der komplexen Interessenbeziechungen, in die sich die Individuen heute wohl
oder iibel verstrickt sehen.« (ebd., 109f.)

Unter diesen Bedingungen miisse jedes einzelne Gesellschaftsmitglied anerkennen,
dass Profite, die man durch die soziale Solidaritét erhilt, als dette sociale der Ge-
sellschaft zuriickzuzahlen seien, so wie man ebenfalls anerkennen miisse, dass die-
jenigen, die durch die soziale Solidaritit Nachteile erleiden, einen rechtlichen An-
spruch auf entsprechende Entschddigung haben. Denn wenn sich die Gesell-
schaftsmitglieder — unter Anerkennung der historischen Entstehungskontexte und
der gegenwirtigen Komplexititslagen ihrer Gesellschaft — als freie und gleiche
Rechtssubjekte anerkennen und an der Gerechtigkeit als »Ziel der Gesellschaft« fest-
halten wollen, dann sind sie Bourgeois zufolge gendtigt, sich in einem riickwirken-
den Gesellschaftsvertrag iiber die Art und Weise zu verstindigen, in der sie in die
Resultate der sozialen Solidaritit und die sich immer mehr verfestigenden Verhilt-
nisse sozialer Ungleichheit politisch korrigierend eingreifen konnen und wollen.
Und da nicht zu erwarten sei, dass die durch die Ergebnisse der solidarité de fait
iiberproportional Benachteiligten dem legitimitétsstiftenden riickwirkenden Vertrag
ohne angemessene Kompensationsleistungen zustimmen werden, ergebe sich als
vorrangige Aufgabe des Staates die Gewdhrleistung jener justice réparative, die
schon Fouillée mit Nachdruck eingefordert hatte.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

Jenseits von Individualismus und Sozialismus:
Der Staat und die Solidaritdtspflichten aller

Mit seiner Konzeption des Quasi-Vertrags verbindet Bourgeois die Hoffnung auf
eine »verséhnende« Vermittlung von Individualismus und Kollektivismus. Und er
dufert sich in diesem Zusammenhang auch zu dem Vorwurf, Sozialist zu sein; eine
Zuschreibung, die mittlerweile, wie er betont, jeden treffe, der sich um eine Losung
der sozialen Frage bemiihe. In diesem Sinne erklért er:

»Ja, dann bin ich gerne Sozialist, aber ein liberaler Sozialist, der Liberalste der Sozialisten.
Mein Sozialismus zielt auf die Verwirklichung derjenigen Bedingungen, unter denen sich das
Individuum, jedes Individuum, vollstdndig entwickeln kann, um alle seine Energien, alle sei-
ne Moglichkeiten zu entfalten und so echte Freiheit zu erreichen. Und deshalb bin ich absolut
gegen Kollektivismus und Kommunismus, die alles von der Macht des Staates erwarten und

deshalb notwendigerweise die Freiheit zerstren.« (Bourgeois 1907, 34)35

Bourgeois geht es also nicht um Vorstellungen einer moglichst weitgehenden
Gleichverteilung des gesellschaftlichen Reichtums. Entsprechende Ideen weist er
als ebenso unrealistisch wie unmoralisch zuriick. Es gehe nicht um die Abschaffung
des Privateigentums — dieses erscheint ihm nédmlich »als Verldngerung und Garantie
der Freiheit« (ebd.) —, sondern um dessen »Befreiung«:

»Die Kollektivierung ist nicht das Ziel des Systems der Solidaritét. Das, was kollektiv ist, ist
der Ausgangspunkt, die solidarische und notwendige Gesellschaft. Das Ziel ist individuell. Es
ist die durch die Bezahlung der sozialen Schuld wiedererlangte Freiheit. In diesem Sinne ist
die Doktrin der Solidaritdt der Riickkauf der individuellen Freiheit und des individuellen Ei-
gentums; sie ist selbst die Rechtfertigung des befreiten Eigentums (propriété libérée).« (ebd.,
45)

Deshalb kann Bourgeois den sozialistischen Ideen der Syndikalisten nichts abge-
winnen. Aber auch gegeniiber dem genossenschaftlichen Ideal einer coopération in-
tégrale, wie es von Charles Gide und seinen Anhéngern propagiert wird, bleibt er
skeptisch, sofern sich mit ihm Vorstellungen eines Zwangs zu Mitgliedschaften

35 Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass Bourgeois in der politisch-publizistischen
Diskussion um den solidarisme in der Regel einem »gemafigten Sozialismus< zugeordnet,
m.W. jedoch nie im Sinne eines >sozialen Liberalismus« rezipiert wurde. So notiert etwa
Alfred Fouillée im Blick auf Bourgeois’ Programmschrift Solidarité, diese ziele darauf,
»einem weit verstandenen Sozialismus eine Moral im Einklang mit der Wissenschaft un-
serer Zeit« zu liefern (4lfred Fouillée, La morale socialiste, in: Revue des deux mondes 4
(1901), 377-408, 378).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 255

verbinden.*® Das Ideal der Gleichheit zwischen den Menschen meint fiir Bourgeois
zwar mehr als nur die Gleichheit vor dem Gesetz; eine faktische Gleichheit sei je-
doch schon aufgrund der natiirlichen Ungleichheiten zwischen den Menschen, »ge-
gen die alle unsere Bemiithungen nichts ausrichten kdnnen« (ebd., 57), weder mog-
lich noch wiinschenswert. In diesem Sinne erkléirt er:

»Wir denken nicht, dass es im Voraus moglich ist, ein soziales Arrangement zu entwickeln, in
dem der eine Mensch dem anderen nicht mehr dienen muss, dass es praktische Mittel gibt, die
Dividende unter allen aufzuteilen, dass sich eine absolute Gleichheit realisieren lasst. Wir
wollen lediglich verhindern, dass die natiirliche Ungleichheit noch um irgendeine Ungleich-
heit sozialer Herkunft erginzt wird. Weiter glauben wir mit unseren Forderungen nicht gehen
zu konnen.« (ebd., 73)

Was Bourgeois — als Versdhnung von thése économiste und systéeme collectiviste —
vorschwebt, ist die gesellschaftliche Anerkennung des gleichen sozialen Wertes al-
ler Menschen, der als politisches Prinzip ein individuelles Recht auf gleiche soziale
Wertschitzung entspreche. Und dieser Forderung werde man in dem Male gerecht,
wie es der Gesellschaft gelingt, alle ihre Mitglieder »an den Punkt zu bringen, von
dem aus sie sich untereinander frei kontraktieren konnen, ohne dabei anderen Un-
gleichheiten zu begegnen als denen, die sich durch den Willen der Menschen nicht
zum Verschwinden bringen lassen« (Bourgeois 2008c, 128). Deshalb miisse das
Ziel einer neu einzurichtenden sozialen Gesetzgebung, einer »Gesetzgebung im
Einklang mit dem Solidarititsprinzip« (Bourgeois 2008b, 115), darin bestehen, die
Gleichheit des sozialen Wertes eines jeden Vertragspartners zum Zeitpunkt der Ver-
tragsschlieBung zu gewahrleisten, um »die VertragsschlieBenden in einen Zustand
der Gleichheit zu versetzen, in dem sie ihre Freiheit von nun an ohne Ungerechtig-
keit ausiiben konnen« (ebd.). Bourgeois schligt vor diesem Hintergrund als funda-
mentale solidaristische Grundregel das Prinzip der Mutualisierung vor: »Im Aus-
tausch fiir die Vorteile, die die Wohltat der natiirlichen Solidaritdt jedem Menschen
verschafft, muf} jeder zustimmen, die anderen Menschen gegen die Ungerechtigkei-
ten und Risiken zu versichern, die zu gleicher Zeit aus dieser Solidaritit entstehen.«
(Bourgeois 1907, 18) Es geht ihm also — durchaus im Anschluss an das Selbstver-
standnis der sociétés de secours mutuel — darum, die sozialen Risiken und die sozia-
len Vorteile, die sich fiir jedes Individuum allein aus seiner Zugehdrigkeit zur Ge-
sellschaft ergeben, zwischen allen Gesellschaftsmitgliedern nach der Logik der so-
zialen Sicherung auf Gegenseitigkeit aufzuteilen; und zwar so, dass »die Risiken

36 »Sie ist gut, sie ist niitzlich [...], aber ich sehe das Zwangsprinzip nicht, das es ermog-
licht, den Menschen den Beitritt zu diesem System der kollektiven Kooperation aufzuer-

legen.« (Bourgeois 1907, 55)

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

gemeinsam getragen werden und der Zugang zu den verschiedenen sozialen Vortei-
len offen wird fiir alle« (ebd., 81).

Auf dem Weg zu einer demokratischen Sozialversicherungsgesellschaft

Was die freiwilligen Hilfsvereinigungen auf Gegenseitigkeit im Kleinen sind und
was sie an organisierter gegenseitiger Hilfe schon seit langem praktizieren, soll
Bourgeois zufolge nun zum zentralen Sozialprinzip der Gesellschaft als ganzer
werden; die ganze Gesellschaft solle sich gewissermallen als eine demokratisch ge-
wollte und staatlich organisierte Sozialversicherung auf Gegenseitigkeit verstehen.
Das Motto seines sozialpolitischen Reformprogramms lautet dementsprechend:
»Die Risiken und Vorteile mutualisieren« (Bourgeois 1907, 49; Herv. 1.0.) im Sin-
ne eines umfassenden, jeden Staatsbiirger einbeziehenden »Vertrags der Vorsorge
und der sozialen Garantien« (ebd., 50). Bourgeois verallgemeinert damit das Orga-
nisationsprinzip der Versicherungsgesellschaften und erhebt es zu einem umfassen-
den sozialen Gerechtigkeitsprinzip, das die gesamte politische Organisation der Ge-
sellschaft kennzeichnen soll: »Verteilt die Risiken der Solidaritit nach dem Prinzip
der Mutualisation auf alle, und ihr werdet den wirklichen Sozialvertrag haben: den
Vertrag der Solidaritat gegen die Ungerechtigkeit, dem jedes soziale Wesen zu-
stimmen muss.« (ebd.) Deshalb habe niemand das Recht, die Begleichung seiner
dette sociale zu verweigern. Vielmehr gelte

»dass jeder Assoziierte, der sich weigert, eine der sozialen Lasten zu tragen, die ihm obliegen,
das Gesetz des Vertrags verletzt. Er kann, wenn er diese Lasten fiir exzessiv hilt, die Gesell-
schaft verlassen. Und niemand hat das Recht, ihm dies zu verweigern. Aber wenn er darauf
beharrt, in der Gesellschaft zu bleiben, dann kann er dies nicht auerhalb der fundamentalen
Bedingungen der Vereinbarung tun, die alle Menschen zusammengebracht hat. Die anderen
Vertragspartner haben dann natiirlich das Recht, ihm gegeniiber soziale Sanktionen zu ver-
hangen, d.h. ihn zur Erfiillung seiner Pflichten zu zwingen, indem sie von ihm seinen Beitrag

zur Gesamtheit der sozialen Lasten einfordern.« (ebd., 91)

Angesichts der uniiberschaubaren sozialen Solidaritdten moderner Gesellschaften
konne die Frage nach den individuellen Pflichten und Verantwortlichkeiten des
Einzelnen gegeniiber seinen Mitmenschen schlechterdings nicht mehr nach den Ka-
tegorien des liberalen Privatrechts, etwa nach konkret zurechenbaren Haftungs-
pflichten o.4., geregelt werden. »Denn weil es uns unmdglich ist, zu irgendeinem
Zeitpunkt wahrzunehmen, wo die letzte Vibration eines individuellen Aktes, den
einer von uns getitigt hat, aufhort, konnen wir niemals sicher sagen, wo die letzte

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOLIDARITE DE FAIT UND SOLIDARITE DEVOIR | 257

Vibration unserer Pflicht gegeniiber allen aufhort.«’’ Vor diesem Hintergrund habe
sich die neu zu errichtende Sozialgesetzgebung der Dritten Republik in den Fragen
des Steuer- und des Erbschaftsrechts ebenso zu bewidhren wie im Fiirsorge- und
Versicherungswesen und in den Fragen 6ffentlicher sozialer Dienstleistungen.

Deshalb verlangt Bourgeois eine umfassende nicht privatrechtlich, sondern so-
zialrechtlich formatierte »Gesetzgebung der Hilfe und der sozialen Vorsorge« (ebd.,
87), die dem Einzelnen zwar kein Recht auf Arbeit oder gar auf einen gleichen
Lohn, der weder wiinschenswert noch machbar sei, wohl aber auf ein staatliches
Existenzminimum garantiere, denn es sei nicht hinzunehmen, dass ein Mensch ver-
hungert »am Rande des Uberflusses der anderen« (ebd., 86). Dieses Existenzmini-
mum sei insbesondere denjenigen Gesellschaftsmitgliedern zu garantieren, die ak-
tuell oder permanent von den sozialen Risiken in besonderer Weise betroffen und —
etwa aufgrund von Alter, Krankheit oder Behinderung oder aufgrund von Arbeits-
unfillen und hoher Arbeitslosigkeit — nicht in der Lage sind, sich aus eigenen Kraf-
ten zu erhalten.”® Gegen diese risques sociaux sei ein umfassendes »Ensemble von
Institutionen der sozialen Solidaritit« (Bourgeois 2008c, 127) zu errichten mit dem
Ziel, jedem Gesellschaftsmitglied in moglichst gleicher Weise Zugang zum trésor
commun de [’outillage humain in seinen intellektuellen wie in seinen materiellen
Dimensionen zu ermdglichen. Eine der zentralen MaBnahmen sei hier die Gewéhr-
leistung einer kostenlosen Schulbildung auf allen Ebenen und eine Begrenzung der
taglichen Arbeitszeit zur Gewihrleistung hinreichender Freizeit, um sich entspre-
chend fort- und weiterbilden zu kénnen (vgl. ebd.).

Bourgeois ergidnzt damit die klassischen Aufgaben des Staates um ein neues Té-
tigkeitsfeld: die Erfiillung der nun strikt juridisch verankerten Solidarititspflichten
(vgl. Bourgeois 1907, 92).° Und dementsprechend sind fiir ihn auch die Regeln fiir
die Erhebung von Steuern als zwangsweise eingeforderte individuelle Beitrage der
Einzelnen zu den gemeinsamen Aufgaben des Staates neu auszulegen, denn wenn
es so etwas wie »eine Progression im Profit gibt, den wir aus der Nutzung der so-
zialen Ausstattung ziehen« (ebd., 94; Herv. i.0), dann sei auch ein rechtsverbindli-

37 Léon Bourgeois, L’association de la science et du sentiment dans 1’ceuvre sociale. Dis-
cours prononcé au Musée social (19.12.1911), in: Ders. 1914, 53-61, 58.

38 Gerade die Arbeitslosigkeit markiert fiir Bourgeois ein besonderes soziales Problem. Es
handle sich hier ndmlich »in einer sehr grofen Zahl der Fille um ein soziales Risiko,
denn zu 90 Prozent trifft die Arbeitslosigkeit den Menschen aufgrund allgemeiner Bedin-
gungen des Marktes« (Bourgeois 2008c, 128).

39 Vgl. zur vor allem durch die Arbeiten von Léon Duguit in der franzosischen Rechtswis-

senschaft vorangetriebenen solidarité juridique nach wie vor Grimm 1973.

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | SOLIDARITAT UND SOLIDARISMUS

ches Steuersystem notwendig, das dieser Progression in angemessener Weise Rech-
nung tréigt.40

Léon Bourgeois ist es mit seiner kontraktualistischen Konzeption sozialer Ge-
rechtigkeit auf der Basis der solidarité de fait zumindest im Ansatz gelungen, theo-
retische Grundlagen fiir ein wohlfahrtsstaatliches Politikprojekt zu skizzieren, das
sich auf dem Normativitdtsniveau der politischen Moderne ebenso wie auf dem
Komplexitdtsniveau moderner, hoch arbeitsteilig organisierter Gesellschaften zu
bewihren versucht. Dabei setzt er zum einen bei der solidaritétssoziologischen Ein-
sicht an, dass die Menschen ihren je eigenen Wohlstand, wie auch immer sie ihn er-
reicht haben, zum weit {iberwiegenden Teil nicht ihren individuellen Féhigkeiten,
sondern den Effekten und Resultaten komplexer gesellschaftlicher Interdependen-
zen, eben der solidarité de fait zu verdanken haben, um darauf die Idee der Sozial-
pflichtigkeit des Eigentums zu griinden. Zum anderen entwickelt er — getragen von
den Freiheits- und Gleichheitsanspriichen des politischen Republikanismus und den
demokratietheoretischen Prinzipien des offentlichen Vernunftgebrauchs und des
verniinftigen Konsenses — eine kontraktualistische Theorie sozialer Umverteilung
und sozialpolitischer Intervention, die gleichermallen au point de vue scientifique
wie au point de vue morale einen Anspruch auf Plausibilitit erheben will. Von da-
her kann Bourgeois am Ende seiner Schrift Solidarité emphatisch erklaren:

»Man kann wahrhaftig sagen, dass die Kenntnis der natiirlichen Gesetze der Solidaritét der
Lebewesen zu einer Theorie des Ensembles der Rechte und der Pflichten der Menschen in der
Gesellschaft fiihrt. [...] Von daher erscheint die Doktrin der Solidaritit in der Geschichte der
Ideen als Weiterentwicklung der Philosophie des 18. Jahrhunderts und als Vollendung derje-
nigen politischen und sozialen Theorie, die die Franzosische Revolution unter den drei ab-
strakten Begriffen der Freiheit, der Gleichheit und der Briiderlichkeit erstmals zur Welt ge-
bracht hat.« (Bourgeois 2008a, 100f.)

40 Ebenso sei — etwa im Anschluss an Fouillées Buch La propriété sociale et la démocratie
— zu fragen, inwiefern der soziale Mehrwert des Eigentums zu Recht individuell verein-
nahmt werden diirfe oder ob er nicht vielmehr der Gesamtheit vorbehalten sei (vgl. Bour-
geois 1907, 951.).

https://dol.org/10.14361/9783839441817-005 - am 13.02.2026, 08:27:42. hitps:/wwwInllbra.com/defagh - Open Access - [IIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839441817-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

