
IV Welt und Leib im Nachdenken über die Berg- 
Wasser-Malerei

1. Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

Von Konfuzius wird der berühmte Ausspruch überliefert: »Der Weise 
schätzt das Wasser, der mitmenschlich Gütige schätzt die Berge.«1 Bis 
ins ausgehende Altertum wurde dieser Leitsatz freilich weithin als ein 
didaktisches Gleichnis gelesen. In charakteristischen Eigenschaften 
von Bergen und Gewässern spiegeln sich menschliche Tugenden 
wider.2 Allenfalls zur moralischen Erbauung mag dann auch die Be­
trachtung von Berg und Wasser gemäß dieser Geisteshaltung anfangs 
gedient haben. Spätestens mit den Berichten von »Unsterblichen« 
und anderen Bergeinsiedlern im Zhuang Zi kann aber der 
unkultivierte Naturraum nicht bloß als bewohnt, sondern auch als 
positiv bewertet und darüber hinaus in seiner Eigenart ästhetisch auf­
genommen gelten. Der Rückzug aus der politischen und gesellschaft­
lichen Betätigung in die ländliche Einsamkeit, wie ihn etliche jener 
berühmten »zurückgezogen lebenden Gebildeten und Fürstendiener« 
(ym shi FÄdr) des dritten und vierten Jahrhunderts geradezu als eine 
neue Lebensform kultivierten, ließ sodann das Naturwüchsige in den 
Mittelpunkt der Geisteskultur einrücken. Eine nunmehr ganz künst­
lich konstruierte, als Lebensraum des Menschen neu etablierte, »na­
turwüchsige« Umgebung wurde im Gegensatz zur Menschenwelt 

1 Lun yu p^gn’ (Gespräche [des Konfuzius]), 6.23: (hier und im
weiteren gezählt und zitiert nach William Hung u.a. [Hg.], Lun yu yin de pfflän'jIW- A 
Concordance to the Analects of Confucius. Harvard Yenching Institute sinological In­
dex-Series 16, Beijing 1940 [= LY]); vgl. Ernst Schwarz (Übers.), Konfuzius. Gespräche 
des Meisters Kung (Lun Yü), München 1985, VI.21.
2 Vgl. dazu etwa die ausführliche Erklärung einer sinnbildlichen Sicht auf Berge und
Gewässer, die sich in Liu Xiangs Shuo yuan (Park der Reden) findet (^ 17 
»Za yan $t1f« [»Mannigfaltige Reden«], in: Lu Yuanjun Shuo yuan jinzhu
jinyi xiüdingben Taibei 1988, 600 f.

203

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

wahrgenommen und in künstlerischen Gestaltungen vielfältig thema­
tisiert. Erstmals schaute man in dieser Weise in die Natur. Und man 
sah und erfuhr darin bisher verborgene Züge.

Schon im Altertum war es offensichtlich zur Entdeckung der 
weiten »Aussicht« vom Berg gekommen.3 Und im ersten Jahrhundert 
vor der allgemeinen Zeitrechnung hatte Liu Xiang |PJ [o] bereits mit 
großer Selbstverständlichkeit feststellen können, daß die besondere 
Umgebung einer freien Höhe auch stimmungsmäßig eine eigene Wir­
kung ausübt:

»Steigt er in die Höhe, löst dies im Menschen den Wunsch nach dem Blick in die 
Ferne aus.«4

Noch war es dann nur ein Hügel, auf dem jener Xun Xian stand, 
um die Weite der Welt zu entdecken und in die Höhe zu streben. In 
den Neuen Reden über Geschichten dieser Welt wird von ihm berich­
tet:
»Er stieg auf den Beigu [-Hügel], blickte zum Wasser hin und sprach: Wenn­
gleich ich noch nicht die drei Gebirge erblicke, erregt das doch ganz selbstver­
ständlich im Menschen die Sinneshaltung vom Aufstieg zu den Wolkem.«5

Fast ein Jahrtausend allerdings vor Petrarcas legendärer Besteigung 
des Mont Ventoux im Jahre 1336 machten sich in China buddhistisch 
inspirierte Wanderer aus der Gemeinde um Huiyuan Mis (334-417) 
am Lushan ® [Ll die besondere Erfahrung des Blicks von der Gebirgs­
höhe aus methodisch zu Übungszwecken zunutze. Zu dieser Gruppe 
früher Wanderer zählte auch der als kunstsinniger Freigeist bekannte 
Zong Bing tk'M (375-443).6 Wie der tang-zeitliche Sammler und 
Kunstkritiker Zhang Yanyuan 'JM/Bisüberliefert, verweigerte sich 
Zong Bing zeitlebens einer Anstellung bei Hofe. Er zog es vor, 
die Berge zu durchstreifen und als Musiker, Schreibkünstler und Ma­
ler ein zurückgezogenes Leben zu führen.7 Als Anhänger des Bud-

3 Vgl. etwa die wiederholte Rede vom »Steigen auf einen hohen Berg« (deng gäo shän
|±|) in Xun Zi 4>j -p, 1 Kap. 1 »Quan xue Wj^« (»Ermunterung zum Lernen«);

Wang Xianqian, Xun Zi, 1 f. bzw. Dubs, The Works, 31.
4 Shuo yuan 16 »Tan cong n^M« (»Dickicht der Unterredungen«); Lu Yuan­
jun, Shuo yuan, 549:
5 Shi shuo xin yu Kap. 2 »Yan yu Mln« (»Reden und Worte«), Nr. 74; Yu
Jiaxi, Shi shuo, 135: 0
6 Vgl. zu diesen historischen Voraussetzungen im einzelnen Nakamura Shigeo, Chügo- 
ku garon, 60 ff. und Bush, Tsung Ping, 146 ff.
7 Vgl. Zong Bings Kurzbiographie in LDMHJ (^ 6) 129 f.

204

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

dhismus verfaßte er eine größere Verteidigungsschrift zur Lehre Bud­
dhas vom karmischen Kreislauf der Wiedergeburten, die Erörterung 
zur Erhellung des Buddhismus (Ming fo lun Im Alter aber
soll Zong Bing alle durchwanderten Gebirge an die Wände sei­
ner Wohnung gemalt haben. So soll er sie »im Sitzen und im Liegen 
sich gegenüber« gehabt haben (zuö wo xiäng zhi 4*.|o] ) und »sich 
darin im Liegen ergangen sein« (wo yi yöu zhi In seinem
68. Lebensjahr soll er dann über seinen persönlichen Weg zu einer 
neuartigen, eigenständigen »Berg-Wasser-Malerei« in seiner be­
rühmten Vorrede zum Malen von Berg und Wasser (Hua shan shui 
xu kurz HSSX) Rechenschaft abgelegt haben.8 9 10 Noch ist
die »Berg-Wasser-Malerei« kaum geboren. Aber schon werden »Ber­
ge und Gewässer« (shän shui [JLizk) wahrgenommen als »Berg und 
Wasser«, das heißt als ein bedeutsamer Zusammenhang eigener Art. 
Hinfort ist nicht mehr klar zu entscheiden, ob die Wendung auf die 
Natur oder auf das gemalte Bild zu beziehen ist. Denn in zunehmen­
dem Maße werden Theorie und Praxis der Berg-Wasser-Malerei die 
Wahrnehmung dessen bestimmen, was shän shui |±lzK, »Berg und 
Wasser«, genannt werden kann.

Zu befragen ist vor diesem Hintergrund also dieses erste Zeugnis 
einer Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei zunächst daraufhin, 
welche Auskunft daraus hinsichtlich des Zweckes, vor allem aber hin­
sichtlich des Gegenstands der Naturbetrachtung im allgemeinen wie 
der daraus erwachsenen Malerei im besonderen zu entnehmen ist. 
Was genau sahen jene Leute aus der buddhistischen Gemeinde und 
der Maler selbst im Gebirge? Was malte er? Und was schaute er so­
dann im gemalten Bild an?11

8 Enthalten im Hong ming in: Takakusu Junjirö (Hg.), Taishö
shinshü daizökyö (Neue Ausgabe des buddhistischen Kanons aus der
Ära Taishö), Tökyö 1928 ff. [= T], Bd. 52, 2102, 9-16. Zu begrifflichen und gedanklichen 
Parallelen wie zum Problem einer buddhistischen Ausrichtung des Hua shan shui xu 
iTlzKlT im ganzen vgl. die eingehenden Untersuchungen von Bush (Tsung Ping) und 
Munakata (Concepts) - beide wiederum fußend auf Nakamura, Chügoku garon und 
Hatano, Sö Hei - sowie die Darstellung von Liu Gangji in: Li Zehou/Liu Gangji, 
Zhongguo meixue, Bd. 2, 510 ff. und mehrere Einzelaufsätze in MY (Xie Lei, Guan dao; 
ders., Jingang jing<; Liu Daoguang, Jingang jing<; Wei Bin, >Hua shan shui xu< yu 
fojiao).
9 LDMHJ (^- 6) 130.
10 Überliefert nach Zhang Yanyuan LDMHJ 6) 130 f.; vgl. die hier in VI. 1. 
beigegebene Übersetzung des HSSX.
11 Vgl. insbesondere zu diesem Teil der Untersuchung meinen früher vorgelegten Deu­
tungsversuch: Obert, Vom Nutzen, 857 ff.

205

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

1.1. Natur als Welt geschaut

Die »Entdeckung der Natur« seit dem dritten Jahrhundert ist vor al­
lem im Blick auf die Lyrik thematisiert worden.12 Das naheliegendste 
Feld ihrer Entfaltung, das der unmittelbaren Anschauung und ihrer 
Umsetzung in der Malerei, ist indes weniger genau bekannt. Gerade 
hier jedoch tritt gegenüber dem Gedanken der »Natur« und einer 
»naturverbundenen« Lebensweise eine andere Idee in den Vorder­
grund. In der Reflexion auf die frühe Berg-Wasser-Malerei wird we­
niger das Naturwüchsige im Gegensatz zu vom Menschen gestalteten 
Lebenszusammenhängen hervorgehoben; durchdacht wird vielmehr 
das sichtbare Erscheinen eines Sinnzusammenhangs, so aber das im 
Erlebnis des Sehens sich eröffnende Ganzheitliche der Wirklichkeit 
und der Aufgang von »Welt«.

Von verschiedener Seite wurde auch im Hinblick auf Zong Bings 
tk'M theoretische Grundlegung immer wieder auf die Welthaltigkeit 
der älteren chinesischen »Landschaftsmalerei« aufmerksam gemacht. 
Es wird dabei ausgeführt, ein Berg-Wasser-Bild stelle nach Art eines 
»Mikrokosmos« die Idee der Welt schlechthin anschaulich dar; es be­
ziehe sich auf die Welt als solche, verkörpere die metaphysische Be­
schreibung einer Idealwelt. Diese Charakterisierungen sind, zumin­
dest auf der semiotischen Ebene, sicherlich nicht von der Hand zu 
weisen. Mit Fug und Recht wird das Berg-Wasser-Bild in der For­
schung oftmals nicht als Wiedergabe einer realen Szenerie, als »Na­
turimpression« oder als ein zufälliges Stimmungsbild gedeutet. Es 
muß in einem ganz wesentlichen Sinne als ein »Welt-Bild« aufgefaßt 
werden. Mit »Welt« soll dabei immer wieder das Ganze eines sinnhaft 
gültigen Zusammenhangs des Wirklichen in seiner erfahrungsmäßi­
gen Gegebenheit für den Menschen benannt werden. Dieser Begriff 
zielt also auf eine Diskrepanz zwischen der bedeutungsmäßigen Evo­
kation jener umfassenden, das Menschsein durchwaltenden Welt­
wirklichkeit und der Darbietung eines bloßen »Stücks Natur«, eines 
beliebigen oder auch typischen Ausschnitts aus Raum und Zeit. Un­
terstrichen werden soll eine Tiefendimension, nämlich die grundle­
gende Bedeutsamkeit dieser »Welt« als solcher für das menschliche 

12 Vgl. John David Frodsham, »The Origins of Nature Poetry«, in: Asia Major 8 (1960/ 
61), 68-104; ders., The Murmuring Stream: The Life and Works of the Chinese Nature 
Poet Hseh Ling-yün (385-433), Duke of K'ang-lo, 2 Bde., Kuala Lumpur 1967; Wolf­
gang Kubin, Der durchsichtige Berg. Die Entwicklung der Naturanschauung in der chi­
nesischen Literatur, Stuttgart 1985.

206

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing zn'M

Leben im Gegensatz zur bloß wahrnehmbaren Gegenständlichkeit in 
einer Welt. Zentral eignet dieser Vorstellung, daß sie den zeitlich ge­
lebten Bezug des Menschen zu seiner Lebensumgebung jederzeit im­
pliziert. »Welt« läßt sich nicht auf eine objektive und allgemeine Grö­
ße beschränken.

Es gilt nun möglichst genau auszuloten, inwiefern insbesondere 
nach der Auskunft der malereitheoretischen Quellen jeweils von 
»Welt« gesprochen werden kann und um was für eine »Welt« es im 
Berg-Wasser-Bild geht. Im Hinblick auf diesen oft interpretierten 
Grundtext zur Ästhetik des Berg-Wasser-Bildes von Zong Bing 
soll hierzu von folgender These ausgegangen werden: Das Berg-Was- 
ser-Bild verkörpert einen sichtbaren Weltort, in dessen ästhetischer 
Anschauung sich »Welt« schlechthin eröffnet. In der Betrachtung 
der Bildgestalt entfaltet sich dem Menschen aus seinen lebensweltli­
chen Bedeutungszusammenhängen, aus seiner gelebten Erfahrung 
heraus seine aktuelle Wirklichkeit im ganzen. Dieser durch das Bild 
bewirkte Weltaufgang soll Schritt für Schritt aufgedeckt werden.

Im Tonfall einer captatio benevolentiae spannt Zong Bing tx'M 
zu Beginn seiner Schrift in folgender Weise den geschichtlichen und 
bedeutungsmäßigen Rahmen auf, innerhalb dessen er von dem sicht­
lich legitimierungsbedürftigen, noch jungen »Malen von Berg und 
Wasser« zu handeln gedenkt:

»Die vollkommenen Menschen tragen in sich den weghaft leitenden Sinn und 
lassen die innerweltlichen Vorkommnisse [in sich] widerscheinen. Die Tugend­
haften und Fähigen machen ihr Inneres klar und kosten die [sinnhaften] Erschei­
nungsgestalten aus.«13

Die Ausführungen setzen mit dem »weghaft leitenden Sinn« (däo ü) 
ein. Gemäß dem locus classicus in den Anfangssätzen des Lao Zi 
und deren etablierter Auslegung im Gefolge des Kommentars von 
Wang Bi ZE®'? (226-249) soll der weghaft leitende Sinn auf paradoxe 
Weise gerade nicht aussagbar, benennbar und angebbar sein oder zu 
einer spezifisch bestimmten Leitung genommen werden können. 
Durch die Konkretisierung in einer bestimmten Gestalt verlöre er sei­
ne allgemeine Gültigkeit. Jeder Titel dafür stellt somit nur einen Not­
behelf dar.14 Der weghaft leitende Sinn steht dem Nichtgegebenen

13 HSSX, VI. 1. [1] bzw. LB I 583: B
14 Lao Zi 25/41; vgl. R. Wilhelm (Übers.), Laotse. Tao te king. Das Buch vom Sinn 
und Leben. Übersetzt und mit einem Kommentar von R. W, München 1978, 65/84.

207

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

{wü näher als einem Gegebenen (yöu W)-15 16 Und er wird noch vor 
der Eins und dem begrenzten Etwas überhaupt als »Ursprung« (yuän 
7t) gedacht. Der weghaft leitende Sinn gilt als »Anfang von Himmel 
und Erde« (tiän di zhi shi und als »Mutter aller innerwelt­
lichen Vorkommnisse (wän wü zhi mü Und gemäß den
Angehängten Sprüchen (Xi ci aus der Kommentartradition des 
Buches der Wandlungen (Yi jing Ja #5 oder Zhou yi heißt das 
die Urmomente des Geschehens, das verschattete yin |5^und das lichte 
yäng in ihrer Sonderung Tragende ebenfalls weghaft leitender 
Sinn.17 Zugleich ist der weghaft leitende Sinn freilich seit alters her 
eine Vorstellung, die eng mit der Ethik des guten Menschseins und 
dessen handelnder Entfaltung in der Zeit verknüpft ist.18 Auf der an­
deren Seite taucht der Ausdruck in buddhistischen Kontexten auf, wo 
er anfangs mit dem »Weg« (sanskr. märga) zum »Erwachen« (bodhi) 
und zu nirväna,19 dann auch mit nirväna selbst identifiziert wird. In 
einem ähnlichen Sinne, nämlich für die Verkörperung der echten 
Wirklichkeit in dharmakäya oder nirväna, das Nakamura etwas irre­
führend mit präjna (börud ÄxS2) glossiert, findet sich das Wort nach 
dessen Auffassung auch an entscheidender Stelle in Zong Bings 
buddhistischer Abhandlung.20 Dort allerdings sind demgegenüber 
noch mehr konventionelle, das heißt in »konfuzianische« und »dao- 
istische« Überlieferungen gehörige Belege wie »der weghaft leitende 
Sinn der vollkommenen Menschen« (sheng ren zhi däo A^iM), 
»der weghaft leitende Sinn des Himmels« (tiän däo A1M) und »der 
weghaft leitende Sinn des Lao [Dan] und des Zhuang [Zhou]« (Lao 
Zhuang zhi däo versammelt.

15 Lao Zi ^^1/40; vgl. Wilhelm, Laotse, 41/83.
16 Lao Zi ^4*1/42; vgl. Wilhelm, Laotse, 41/85.
17 ZYJY, 7, Abteilung »Xi ci 3b: »Wo mal [dunkles] Yin, mal [lichtes] Yang
ist, das wird >weghaft leitender Sinn< genannt.« ( -ßiC vgl. Wilhelm, I
Ging, 275.
18 Vgl. neben ungezählten Belegstellen etwa den allgegenwärtigen Anfang des Zhong 
yong >|’W (Buch von Mitte und Maß): »Die Bestimmung des Himmels wird angebore­
ne Anlage< genannt. Der angeborenen Anlage folgen wird >weghaft leitender Sinn< ge­
nannt. Den weghaft leitenden Sinn einüben wird >Lehre< genannt. Was der weghaft lei­
tende Sinn ist, kann nicht einen Augenblick verlassen werden.« (übersetzt nach Zhu Xi 
zk.Ä, Si shu ji zhu PL1 herausgegeben von Yan Chu IWM Taibei 1956, 25:

19 Vgl. dazu Ci Yi (Hg.), Foguang da cidian (Großes Wörterbuch des
Buddhismus), 8 Bde., Gaoxiong 1988 [= FG], Art. däo jjf.
20 Zum Beispiel in T 52, 2102, 9c28/12b9/13a23; vgl. Nakamura, Chügoku garon, 72.

208

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

Zong Bing tk'JR gebraucht das Wort däo eindeutig in einer 
sehr weiten Bedeutung, die nicht auf eine bestimmte Ausrichtung 
verengt werden sollte. Allenfalls eine strukturelle Gemeinsamkeit 
kann dabei den verschiedenen Konnotationen ohne Schwierigkeiten 
unterstellt werden. Offensichtlich bezeichnet der »weghaft leitende 
Sinn« für ihn einen sinnhaften Kernbereich des Wirklichen, der von 
maßgebender Bedeutung für das menschliche Leben ist. Der weghaft 
leitende Sinn entzieht sich als ein Einzelnes, um dafür desto wirkli­
cher das Ganze zu durchherrschen. Er läßt Welt als Bewandtnisganz­
heit für das menschliche Leben wie für das Streben nach einem Heil 
aufgehen. Demnach ist auch für das Vorkommen des Ausdrucks an 
dieser Stelle in der Vorrede viel eher von der weithaften Dimension 
auszugehen. Däo üi, das ist der Sinn, den Zong Bing tk'JR der Welt 
als der allumfassenden Wirklichkeit zugrunde legt. Die »Vollkomme­
nen« - vor allem die des chinesischen Altertums und der Buddha - 
verkörpern ihrerseits diesen uranfänglichen Sinn und lassen in sei­
nem Licht die innerweltlichen Vorkommnisse in sich widerscheinen. 
Ihnen geht die Welt in unmittelbarer Art auf, als wären sie ein Spie­
gel. Sie bedürfen dazu noch nicht eigentlich einer vermittelnden 
Wahrnehmung. Alle Weisen aber verstehen in dem Scheinen der Vor­
kommnisse immerhin noch »sinnhafte Erscheinungsgestalten« 
(xiäng zu erkennen. Sie erst vollziehen eine Wahrnehmung im 
ausgezeichneten Sinne. Wie Bilder schauen sie die Welt in ihrer höch­
sten Bedeutsamkeit an. Hier kündigt sich eine tiefsinnige Rechtferti­
gung der Anschauung und damit auch der Malerei an.

Zwei überlieferte Versionen des ersten Satzes haben einen Zwie­
spalt in der Forschung herbeigeführt. Die umstrittene Lesung des 
ying $£, »widerscheinen (lassen)«,21 als ying »sich zusagen«,22 ist 
aber aus gedanklichen Gründen zurückzuweisen, obgleich sie vor 
daoistischen Hintergründen geläufiger wirkt.23 Als Argument für die 

21 Vgl. dafür Hatano, Sö Hei, 38; Delahaye, Les premieres, 84 ff./90; Chen Chuanxi, 
Liuchao, 123/125 Anm. 2.
22 Vgl. Shen Zicheng, Lidai hualun, 14; Nakamura, Chügoku garon, 70; Xu Fuguan, 
Zhongguo yishu, 238; Acker, Some T'ang, II116; Lin Yutang, The Chinese, 31; Hurvitz, 
Tsung Ping's Comments, 148; Bush, Tsung Ping, 163; Bush/Shih, Early, 36; Escande, 
Traites, 207.
23 Vgl. ying wü in Zhuang Zi Kap. 22 »Zhi bei you (»Das Wissen
auf einem Ausflug in den Norden«), Guo Qingfan Zhuang Zi ji shi
Beijing 1954 [= ZZJS], 324; vgl. R. Wilhelm, Dschuang Dsi. Das wahre Buch vom süd­
lichen Blütenland. Aus dem Chinesischen übertragen und erläutert von R. W., Mün­
chen 1969, 229: »Beziehungen zur Außenwelt«.

209

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Lesung ying ist festzustellen: Erstens geht es in der gesamten 
Schrift genau um das Problem des Sichtbarwerdens. Thema ist eine 
durch die Anschauung und das Sich-Zeigende vermittelte Verbin­
dung mit dem weghaft leitenden Sinn und der Dharma-Wirklichkeit 
(fä '/£) des Buddha. Zweitens ist seitens des Verfassers eine klare 
strukturelle Scheidung zwischen dem Phänomen des »Sich-Zu- 
sagens« und dem des »Scheinens« ohne weiteres erkennbar. Einmal 
geht es - im Falle des ying Jfe, »sich zusagen« - um die Art und Weise, 
in der sich ein Verhältnis vom Menschen zum Gegenüber auf baut;24 
bei ying »widerscheinen (lassen)«, geht es hingegen um Sichtbar­
keit als Möglichkeit der Anschauung überhaupt oder doch als 
Medium.25 Diese Beobachtung legt nahe, daß im ersten Vorkommen 
zumindest die bewußte Wahl des ying wü gegenüber dem be­
kannteren ying wü getroffen werden konnte. Zudem kann drit­
tens eine Fehlschreibung oder Fehllesung aus Gründen der bloßen 
Zeichenähnlichkeit ausgeschlossen werden. Eine der einen Textgrup­
pe zugrundeliegende Fehlüberlieferung als ffSdfä) infolge eines Unver­
ständnisses für den eigenwilligen Gedankengang Zong Bings tk'M 
liegt dafür um so näher.

Aus diesen Überlegungen ergibt sich für die Interpretation noch 
deutlicher folgendes: Weil sie im Ausgang vom »weghaft leitenden 
Sinn« einen Weltaufgang in der Sichtbarkeit erlangt haben, zeigen 
sich überhaupt die innerweltlichen Vorkommnisse. Sie zeigen sich 
aber in derjenigen Bedeutsamkeit, die ihnen dieser Bezug auf das 
Ganze der Weltwirklichkeit, auf den weghaft leitenden Sinn verleiht. 
Nicht dieser selbst zeigt sich also in der Sichtbarkeit. Vielmehr ist er 
es, der den Vorkommnissen ihr Sich-Zeigen überhaupt verleiht. Der 
weghaft leitende Sinn ist grundsätzlich nicht von solcher Art, daß er 
für ein Sehen als gegenständlich Sichtbares fungieren kann. Auch als 
Verborgenes, als der unsichtbare Gegenstand, der wenigstens in sym­
bolischer Weise in der sichtbaren Erscheinung seinen Niederschlag 
fände, kann der »Sinn« ja nach der gängigen Spekulation gemäß 
Lao Zi 1 gerade nicht gefaßt werden. Diese Auffassung erstreckt 
sich gleichermaßen auf die buddhistische Uminterpretation des däo 

24 HSSX, VI. 1. [5], LB I 583: ying mü Jjfe B, »das sich zusagende Auge«; ying hui 
»sich zusagen und übereintreffen«; ebd. [7], LB I 584: ying wü ren zhi ye
»ich sage einsam mich der menschenleeren Weite zu«.
25 HSSX, VI. 1. [4], LB I 583: yuän ying »aus der Ferne widerscheinen lassen«;
ebd. [7], LB I 584: ying yü jue däi »sie scheinen wider über die Zeiten hin­
weg«.

210

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

ÜL.26 Als das Geschehen des Zeigens selbst ist der »Sinn« nicht ein 
Sichtbares. Er ist am Werk. Allenfalls kann er also gedacht werden 
als ein in der Wahrnehmung von Sichtbarem je miterschlossenes Wir­
kendes. Im einzelnen sichtbar Gegenständlichen, das da als ein »Vor­
kommnis« erscheint, ist immer mitgegeben jener Untergrund, aus 
dem es als dieses in seiner Bedeutsamkeit »hervortritt« ins Erschei­
nen. Dasjenige, woraus die Dinge als diese oder jene hervortreten, 
wird aber vor aller genealogischen Theoriebildung in seiner allge­
meinsten Fassung schlicht als »Welt« oder als »das Wirkliche«, als 
»Wirklichkeit schlechthin« bezeichnet. Im Sich-Zeigen des Innerwelt­
lichen gibt sich der weghaft leitende Sinn als Weltlichkeit. Und um 
deren Wirksamkeit oder »Wirk-lichkeit«, nicht um deren symboli­
sche Darstellung und Anschauung, geht es Zong Bing von vorn­
herein mit seiner Erörterung der sichtbaren Gestalten.

Indem die Rede vom weghaft leitenden Sinn das Aufscheinen 
selbst und Welt meint, ist es nicht eine gegenständliche Anschauung 
desselben, die sich für die »Tugendhaften und Fähigen« aus dem 
»Auskosten der Erscheinungsgestalten« ergibt. Indem sie zuerst ihr 
Inneres »klar« machen, das heißt wohl von allen vereinzelten Vorstel­
lungen, von allen Vorformen und Vorerwartungen reinigen und sich 
so von ihrem Eigenen befreien, öffnen sie sich auf das Wirkliche und 
die Welt. In dieser ästhetischen Aufschließung der Welt erst geben 
sich ihnen sodann die Erscheinungsgestalten, und zwar so wie ein 
Duft (wei 9k) sich gibt, ungreifbar und doch ganz bestimmt, durch­
dringend und von selbst. Die ästhetische Anschauung, die sich sehr 
wohl auf einzelne wahrnehmbare Gestalten richtet, erfordert zuvor 
die Öffnung auf den ganzen Zusammenhang des Sich-Zeigens. Unter 
dieser Voraussetzung aber vollzieht sich das Aufnehmen dessen, was 
sich da in einer bestimmt bedeutsamen Gestalt zeigt, wie von selbst. 
Solches Wahrnehmen, solches »ästhetische Verstehen« (wei 9k) 
gleicht dem leiblichen Einatmen eines Duftes und dem Kosten eines 
Geschmacks. Auch hier, im vormodernen China, wird »Weisheit« als 
ein leiblich-ästhetischer Vollzug entworfen, wie er über das lateini­
sche sapere noch in den romanischen Sprachen der Gegenwart eine

26 An zentraler Stelle steht dafür Zong Bings 'zk'M älterer Zeitgenosse Seng Zhao 
mit seiner Schrift Boruo wu zhi hin (Abhandlung über: Bei präjna ist nicht
gegeben, daß gewußt wird; T 45,1848,153 f.; vgl. meine Übersetzung und Interpretation 
in: R. Elberfeld/M. Leibold/M. Obert, Denkansätze zur buddhistischen Philosophie in 
China. Seng Zhao - ]izang - Fazang zwischen Übersetzung und Interpretation, Köln 
2000, 57ff./72ff.)

211

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Erfahrungsspur gelegt hat. Aus dieser sich öffnenden, gleichsam wie 
dem Wind sich hingehenden Vollzugsweise der ästhetischen Auf­
merksamkeit also muß der Gegenstand des ästhetischen Verhaltens 
näher bestimmt werden. Schon hier aber wird deutlich: Im ganzen 
wird es dieser Schrift beileibe nicht um eine Anschauung der »Natur« 
zu tun sein. Wenngleich die »innerweltlichen Vorkommnisse« (wü 

wie die »sinnhaften Erscheinungsgestalten« (xiäng Ht) in dieser 
Präambel aufgrund des historischen und sachlichen Zusammenhangs 
von uns mit »Natur« oder genauer mit Berg-Wasser-Gegebenheiten 
in Verbindung gebracht werden mögen, so ist doch der Zweck der hier 
eingeführten Wahrnehmung nicht ein Zugang zur »Natur«. Es geht 
den buddhistisch inspirierten Wanderern zu Zong Bings Zeit wie 
dem Maler selbst immer schon um etwas ganz anderes; es geht um 
einen Zugang zum geschichtlichen Zusammenhang von Welt 
schlechthin im Lichte des weghaft leitenden Sinnes (däo

1.2. Das Erscheinen von Welt

Auf diesem Boden und im Blick auf die gesamte Ausrichtung der Vor­
rede muß versucht werden, den Sinn dessen zu bestimmen, wofür 
hier xiäng bzw. xiäng der Gegenstand der ästhetischen An­
schauung, steht. Offensichtlich hebt der Autor darauf ab, daß das leib­
lich-ästhetisch vollzogene »Vernehmen« (wei n£) der Tugendhaften 
und Fähigen sich nun gerade nicht auf die unmittelbar scheinenden 
innerweltlichen Vorkommnisse (wü $9), auf Gegenstände in der Welt 
richtet. Was sich jetzt darbietet, wird vielmehr schon bildhaft als »Er­
scheinungsgestalt« gefaßt. Nur noch spekulativ läßt sich heute wohl 
die Frage beantworten, ob hier mit Absicht das Zeichen xiäng für 
»nachbilden/Bildnis« gewählt ist oder ob doch, wie die meisten Inter­
preten stillschweigend zu unterstellen scheinen, jenes ältere und be­
deutungsvollere xiäng für »Bild« oder »sinnhafte Erscheinungsge­
stalt« gemeint ist. Soll an dieser Stelle schon prägnant das »Bildnis«, 
also auch das gemalte Bild, eingeführt und in eine konstitutive Nähe 
zum weghaft leitenden Sinn gerückt werden? Oder ist vorerst allge­
meiner und grundsätzlicher von xiäng von bildhaften »Erschei­
nungsgestalten« die Rede, die als sinnträchtiger Verweis auf das 
Wirkliche aufgefaßt werden? Diese »sinnhaften Erscheinungsgestal­
ten« (xiäng haben in der Kommentartradition des Buches der 
Wandlungen (Yi jing J?®, genauer in der Abteilung mit dem Titel 

212

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

»Angehängte Sprüche« (»Xi ci eine kanonische Ausprägung 
im Sinne eines »bedeutsamen und Zeichenhaften Sichzeigens von« 
erhalten. Da heißt es einmal:
»Wenn am Himmel die sinnhaften Erscheinungsgestalten und auf der Erde die 
körperlichen Gestalten zustande kommen, sind damit auch schon Veränderun­
gen und Wandlungen sichtbar geworden.«27

Und später wird ebenda in einem einflußreichen Spruch gesagt:

»Der vollkommene Mensch stellte die Trigramme auf und betrachtete [daran] 
die sinnhaften Erscheinungsgestalten [des Wandlungsgeschehens]«.28

Die am Himmel erscheinenden Gestalten werden diesem Denken zu­
folge in ihrer Bedeutsamkeit angeschaut, nicht um ihres Aussehens 
willen. Denn sie vermitteln ein Verständnis für den Sinn der jeweils 
ablaufenden Wandlungen und weisen damit in die Zukunft hinein. 
Die sich zeigenden Erscheinungsgestalten werden als Weisung des 
Himmels verstanden, und in der Folge gilt jeweils in einer gegebenen 
Situation auch das hexagrammatische Deutungsbild seinerseits als ein 
sinnhafter Verweis auf eine bestimmte Konstellation des allumfassen­
den Wandlungsgeschehens. Wichtig ist über diese jeweilige Bedeu­
tung hinaus, daß jedes Zeichen, aber eben auch schon jedes einzelne 
xiäng jede »sinnhafte Erscheinungsgestalt« einer Konstellation 
des Wirklichen, jederzeit die Welt im ganzen sichtbar macht. Wo in 
dieser Denkrichtung von xiäng ^oder eben »sinnhaften Erschei­
nungsgestalten« gesprochen wird, ist in jeder solchen »Zustandserfas­
sung« einer Übergangsphase der Horizont des ganzen Weltgesche­
hens als Grundbedeutsamkeit mitgegenwärtig und zugleich sichtbar. 
Diese »sinnhaften Erscheinungsgestalten« stehen im Gebrauch der 
Weissagung und der Spekulation also nicht »symbolisch« für einzelne 
Inhalte, allgemeine Ideen oder dergleichen ein. Immer schwingt bei 
ihrer Sinndeutung die konkrete Lebenssituation mit der ihr inne­
wohnenden Perspektive auf das Ganze der Welt mit. Ihr Hinweis gilt 
somit jeweils der zeithaften Weltverfassung insgesamt, wann immer 
diese aus einer gegebenen Situation heraus beleuchtet wird. In diesen 
»Zeitgestalten« geht stets die Welt im ganzen ihres Hier und Jetzt, 
geht der Sinn der Wirklichkeit als die das Weltgeschehen durchwal­
tende Bewegtheit auf. Bezeichnet wird mit diesem Terminus im Rah­

27 ZYJY, e 7, Abteilung »Xi ci W E«, la: Vgl. Wil­
helm, I Ging, 260.
28 ZYJY, e 7, Abteilung »Xi ci E«, 2a: Vgl. Wilhelm, I Ging, 266.

213

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

men der weithin gültigen Ausprägung im Denken der Weissagungs­
lehre also gerade nicht eine beliebige »anschauliche Gestalt« oder die 
»äußere Erscheinungsform« an einer Sache.

Vor diesem sprach- und geistesgeschichtlichen Hintergrund ist 
nahezu zwingend davon auszugehen, daß Zong Bing mit seiner 
erkennbaren Differenzierung zwischen den innerweltlichen Vor­
kommnissen, die von »stofflicher Ausprägung« (zhi R) sind und da­
her eine »sichtbare Gestalt verkörpern« (xi'ng Jf^), und den »Erschei­
nungsgestalten« (xiäng auf eben jenes Verfahren anspielt, bei dem 
das Erscheinende in seiner Bedeutsamkeit angeschaut und in Hand­
lungsentscheidungen aufgenommen wird. Irgendwie Erscheinendes 
und zugleich mit einem weitreichenden Sinn Erfülltes ist es also, wor­
auf dem HSSX zufolge das Wahrnehmen der Tugendhaften und Fähi­
gen, das heißt aber nach Möglichkeit das Wahrnehmen aller Men­
schen ausgeht. In diesem Wahrnehmen eröffnet sich verweishaft mit 
das Ganze der Welt. Das Kosten der Erscheinungsgestalten in der äs­
thetischen Einstellung muß mithin schon im ersten Satz über die blo­
ße Wahrnehmung hinaus begriffen werden als ein Sicheinlassen auf 
das Wirkliche im ganzen. Unter dieser Voraussetzung wird jedoch 
umgekehrt die Anschauung auch der »gemalten Erscheinungsgestal­
ten« (huä xiäng aus dem zweiten Abschnitt über eine bloße 
Formwahrnehmung hinaus erweitert. Die ästhetische Anschauung 
wird mit dieser Wortwahl wie infolge des ganzen Gedankenganges 
eindeutig als ein Weg in die höchste Erfüllung des Menschseins, wie 
sie der »Tugendhafte und Fähige« unter der Anleitung der »Vollkom­
menen Menschen« zu erlangen vermag, behauptet. Dieses Moment 
des Weltbezuges, wie es in der Kunstbetrachtung zum Tragen kommt, 
gilt es im weiteren stets zu bedenken. So können einseitige und zu 
kurz greifende Fehlinterpretationen vermieden werden.

Jetzt zeigt sich deutlicher, was mit der in Abschnitt [1] folgenden 
Aussage zu Bergen und Gewässern, daß sie nämlich »stofflich gege­
ben« (zhi seien und zugleich »den geistigen Kräften zuneigen« (qü 
Ung ®®), gewonnen ist. Berge und Gewässer dürfen nicht lediglich 
wie einzelne Gegenstände, wie innerweltliche Vorkommnisse ange­
schaut werden. Als Verkörperung von Wirklichkeit entfalten sie aus 
sich heraus eine Gerichtetheit hin auf das im Verborgenen Wirksame, 
auf die »geistigen Kräfte« (Img ®). Berge und Gewässer werden da­
durch nicht ihrerseits mit einem »übernatürlichen« oder »magischen« 
Vermögen beseelt. Gesagt wird, daß sie auch als stoffliche Verkörpe­
rungen in einer Verbindung zu dem stehen, was sich geschehnishaft 

214

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

bewegt. Diese Grundbewegtheit benennt neuerlich die Dimension, 
von woher das Wirkliche im ganzen aufgeht und als Welt ins Offene 
des Erscheinens tritt. In der Entgegensetzung von »stofflich Gegebe­
nem« und »geistigen Kräften« sind nicht die sichtbare Welt hier und 
unsichtbare »Hinterwelten« anderswo zu denken. Der Sinn dieses 
Satzes liegt viel eher in der Rückbindung des Vereinzelten als eines 
»Innerweltlichen« an den dieses tragenden Lebenszusammenhang, an 
die Ganzheit der Weltbewegtheit als solcher. Durch ihre »Neigung« 
(qü überbrücken Berge und Gewässer gerade die vermeintliche 
Kluft. Indem sie über ihr stoffliches Gegebensein hinausweisen, bie­
ten Berge und Gewässer einen Zugang zu eben jener umfassenden 
Dimension mit Namen »Welt« und »Wirklichkeit«, die zuvor in der 
Vorstellung des weghaft leitenden Sinnes als bestimmend für das 
vollendete Menschentum in allen seinen Lebensverwirklichungen an­
gesprochen worden war. Zong Bing verknüpft somit gleich zu 
Beginn sein Thema, die Berg-Wasser-Malerei, über die welterschlie­
ßende Dimension von Bergen und Gewässern in der Anschauung mit 
dem ethischen Weg der »Vollkommenen« und der »Tugendhaften 
und Fähigen«.

Etwas später wird im Rückgriff auf klassische Formulierungen 
dieser Gedanke abermals angeführt und eine noch genauere Rechtfer­
tigung der Berg-Wasser-Malerei versucht:
»Wo nun die vollkommenen Menschen im Geistigen sich nach dem weghaft 
leitenden Sinn ausrichten und wo die Tugendhaften und Fähigen daraufhin mit 
ihm in eine durchgängige Verbindung treten - wenn da Gebirge und Gewässer 
mit ihren körperlichen Erscheinungsgestalten den weghaft leitenden Sinn um­
schmeicheln und >der mitmenschlich Gütige sich [daran] freute, ist das nicht auch 
ganz ähnlich?«29

In dieser rhetorisch feinen Analogisierung mit dem konfuzianischen 
Ideal des »vollkommenen Menschen« (sheng ren WA) streben die 
körperlichen Erscheinungsgestalten von Bergen und Gewässern mit 
Verführungsabsichten (mei #f) nach dem weghaft leitenden Sifin - 
so wie sie eben überhaupt dadurch gekennzeichnet sind, daß sie noch 
in ihrer Stofflichkeit auf die geistigen Kräfte gerichtet sind. Gerade in 
ihrer sichtbar erscheinenden Gestalt wird aus diesem Grund immer 
schon mit sichtbar diese bis in die erscheinende Haltung hinein aus­

29 HSSX, VI. 1. [1] bzw. LB 1 583: AB A 
T«T-?

215

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

gelebte »Affinität« (mel zu dem, was sich seinerseits nie zeigen 
kann, was jedoch als leitende und welthafte Sinndimension in allem 
Gegebenen immer mitgegeben ist. Und weil Berge und Gewässer die­
ses Streben verkörpern, können sie sehr wohl als ein gelebtes »Ver­
binden« (töng ifi) von ethischem Wert, als eine Verbindung mit dem 
weghaft leitenden Sinn als jenem Ordnungswirken dienen, das allem 
Menschsein wie ein »Gesetz« (fä jfe) aufgegeben ist. Das Ganze der 
Welt vermag sich als solches nie zu zeigen. Es tritt nicht in die Er­
scheinung. Im Erscheinen der jeweiligen Gestalten vor der Anschau­
ung wird jedoch gleichwohl Welt wie ein wirksamer Hintergrund mit 
greifbar. Voraussetzung für diese erschließende Weise der Anschau­
ung ist allerdings, daß das Erscheinende nicht lediglich als ein »Sinn­
verweis« in seiner Bedeutsamkeit »verstanden« wird. Das Erscheinen 
der in der Anschauung in »sinnhafte Erscheinungsgestalten« (xiäng 

verwandelten »körperlichen Gestalten« der Dinge (xing muß 
mehr noch wie eine in der Zeit verwirklichte und gelebte Verbindung 
zum weghaft leitenden Sinn aufgenommen werden. Die gelingende 
ästhetische Anschauung, die sich auf Erscheinungen von solcher Ver­
fassung richtet, kommt damit einem ethisch motivierten Aufnehmen 
näher als einer »Wahrnehmung«. So viel tritt hier schon zutage.

1.3. Ein leibhaftiges Antwortgeschehen mit buddhistischen 
Untertönen

Zong Bing beschreibt eine von Bergen und Gewässern ausge­
hende lebenspraktische Leistung. Er beschreibt die Stiftung der Wirk­
lichkeit als solcher, das heißt wie Welt aufgeht und sich dem Men­
schen der lebenspraktisch leitende Sinn gibt. Nicht hingegen spricht 
er davon, daß all dies unmittelbar in Bergen und Gewässern gleichsam 
in symbolischer Form angeschaut werde. Berge und Gewässer sind 
kein Sinnbild für die geistigen Kräfte und den weghaft leitenden Sinn. 
Ihre ästhetische Anschauung kann jedoch zum Ort eines sich eröff­
nenden Zugangs zur Welt im ganzen, zum Wirklichen in seiner le­
bendigen Wirksamkeit und Sinnerfülltheit werden. Darauf zielt der 
Vergleich mit jener Leistung des Sinn bergenden »geistigen Innenle­
bens« (yi in Abschnitt [3], wonach dieses imstande ist, durch die 
Geschichte hindurch bereits nicht mehr vollzughaft gegenwärtige 
Bahnen der Wirk-lichkeit aufzusuchen. In diese Richtung weist eben­
falls die Analogie zum Lesen des »Geschriebenen der Bücher« mit

216

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing tk'JR 

dem inneren Sinn, das einem Vernehmen des Sinngehalts noch im 
Unscheinbaren seiner nichtgreifbaren Gegebenheit, »außerhalb der 
Worte und der sinnhaften Erscheinungsgestalten« (yu yän xiäng zhi 
wäi gleichkommt. Der geschichtliche Abstand wie die
hermeneutische Grunddifferenz zwischen dem Zeichen und seinem 
Gehalt, beides kann durch eine angemessene Einstellung nicht nur 
überbrückt werden; der semiotische Abstand wird zuletzt um eines 
andersgearteten Zweckes verlassen. Befördert wird dieser lebendig 
zu vollziehende Schritt sicherlich zunächst durch bestimmt gestaltete 
Hinweise, durch Zeichen. Grundsätzlich getragen wird er indes durch 
die ursprüngliche Ausrichtung des Menschseins auf Sinngebung und 
gelebte Sinnerfüllung. Diese Ausrichtung muß verstanden werden als 
Öffnung auf das Ganze der Welt, auf die Wirklichkeit in ihrer ge­
schichtlichen und intersubjektiven Gültigkeit für das Leben. Eine le­
benspraktische Öffnung des Menschen auf das Bahnen des Weltge­
schehens, wie es sich entlang der »Bahnen der Wirk-lichkeit« (li S) 
vollzieht, gilt es in der Anschauung von Bergen und Gewässern zu 
erreichen. Ein solches Ereignis führt erheblich über das deutende Ver­
stehen von »Zeichen« hinaus.

Nur im Sinne einer gelebten Verbindung mit dem Weltganzen 
kann Zong Bing in Abschnitt [5] sagen, der Maler »betreibe« 
(wei in einer bestimmten ästhetischen Einstellung die Bahnen 
der Wirk-lichkeit im Bild. Und auch nur im Verlauf dieser jederzeit 
im Ausgang von der Bildanschauung nachzuvollziehenden »Bah­
nung« von Welt gilt dann, das Geistige springe über und die Bahnen 
der Wirk-lichkeit stellten sich ein. Demzufolge meint die Aussage in 
Abschnitt [6], »die Bahnen der Wirk-lichkeit gehen in sichtbare Spu­
ren ein«, gerade nicht, daß in den sichtbaren Gestalten die Bahnen der 
Wirk-lichkeit ihrerseits in vergegenständlichter Form sichtbar wer­
den. In der Malerei ist es von vornherein um einen gelebten Bezug 
zum weghaft leitenden Sinn zu tun; dieser Sinn kann niemals gegen­
ständlich gefaßt und für sich angeschaut werden, da er das Aufgehen 
der Welt wie das Gegebensein von innerweltlich Vorkommendem, 
mithin ebenso das Erscheinen des Erscheinenden je schon trägt. In 
Bergen und Gewässern drückt sich nur das Verhältnis, die Affinität 
zu diesem weghaft leitenden Sinn aus, ohne daß dieser selbst sichtbar 
würde. Die Welteröffnung vollzieht sich in Bergen und Gewässern als 
dem anschaulichen Weltort einer »Verwirklichung« der Wirklichkeit 
insgesamt, und dies Ereignis muß als ein lebendiger Vollzug, nicht 
aber als eine symbolisierende Erscheinung angesprochen werden.

217

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Demnach ist dasjenige, was da zur Ermöglichung dieses performati- 
ven Erscheinens in die Sichtbarkeit »eingeht« (rn A), seinerseits ge­
rade nicht mehr als ein gestalthaft Erscheinendes zu fassen. Indem 
vielmehr Gestalthaftes sich in einer bestimmten Weise zeigt, wird in 
der ästhetischen Anschauung für den Menschen ein Geschehen ange­
stoßen. Dadurch eröffnet sich ihm die Welt im ganzen als ein fort­
währendes Sich-Bahnen des Wirklichen, nach Maßgabe und im Zuge 
einer Sinn- und Ordnungsstiftung. Diese gelebte Sinngebung des 
Wirklichen und der Welt freilich könnte niemals anders denn auf 
dem Umweg über anschaulich Wahrnehmbares in seiner innerwelt­
lichen Vereinzelung greifbar werden.

Insofern sodann noch dem Geistigen innerhalb dieses Welt er­
öffnenden Wirkgeschehens eine Mittlerrolle zugewiesen wird, gehen 
alle Interpretationen ebenso fehl, die auch diese Auskunft, das »Gei­
stige« (shen W) nehme sein Zuhause in den körperlichen Erschei­
nungsgestalten, abermals so deuten, daß letztere wie symbolische 
Hinweise auf einen an sich nicht sichtbaren Gehalt, auf »den Geist« 
oder »die Idee« hin anzuschauen seien. Auch das Geistige tritt selbst 
nicht in Erscheinung; es selbst zeigt sich nicht, auch nicht »maskiert« 
als phänomenales Sein. Denn es ist damit gar nicht eine zu sehende 
Größe, ein Gegenstand der Wahrnehmung und des Vorstellens und 
Denkens nach Art der platonischen Ideen angesprochen. Die Dimen­
sion des »Geistigen« benennt nicht Seiendes, sondern ein Wirkendes, 
das wohl nur innerhalb der Erscheinungen seine Wirksamkeit zu ent­
falten vermag, ohne doch selbst jemals zu erscheinen. Das Geistige ist 
- darin wohl zu unterscheiden von qi M - in der Malerei lediglich auf 
die zu leistende Wirksamkeit im Rahmen der Welteröffnung, nicht 
hingegen auf eine Selbstdarstellung aus. Läßt sich diese Stiftung des 
Wirklichen, die sich im Umweg über Erscheinungsgestalten und un­
ter Vermittlung des Geistigen im gemalten Bild einstellen soll, noch 
genauer verstehen?

Als entscheidend erweist sich vor diesem Hintergrund Zong 
Bings - in der Forschung nie hinreichend gewürdigte - Einsicht, 
daß es gerade die leiblich vollzogene Erfahrung, das »verliebte Mit- 
den-eigenen-Augen-hingesehen-Haben« und das eigene »Sich-ver- 
weilt-Haben des Leibes» an einem Ort in der Welt ist, was zuletzt 
das Gelingen solcher Welteröffnung im Malen von Erscheinungsge­
stalten gewährleistet. Gerade weil der Mensch entlang leiblicher Le­
bensvollzüge immer neu sein Verhältnis zur Welt gestaltet, weil der 
Mensch in ursprünglicher Weise leibhaft bei seiner Welt ist, darum

218

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing 

vermag der Maler aus seinem gelebten Sein-zur-Welt heraus das 
Berg-Wasser-Bild so zu malen, daß in seiner Anschauung dem Be­
trachter sich nunmehr seine eigene Welthaftigkeit erschließen kann; 
auch ihm stellt sich in der leibhaft vollzogenen Anschauung sein ge­
lebter Bezug zum weghaft leitenden Sinn ein.

Indem Zong Bing in Abschnitt [3] offenkundig die Bedeu­
tung der leibhaftig vollzogenen Welterfahrung unterstreicht, soll 
nicht gesagt werden, daß die aus dem eigenen Augenschein entstan­
denen Bilder »ähnlicher« oder »wahrer« seien als etwa bloß der Vor­
stellung erwachsende. In seiner ganzen Ausdrucksweise hebt er ja 
nicht auf das sorgfältige Formstudium vor dem lebenden Modell ab. 
Worauf es ihm ankommt, ist etwas ganz anderes. Es geht ihm um die 
Auswirkung des gelebten Weltverhältnisses auf die malerische Ge- 
staltgebung. Darin wurzelt der ausdrückliche Hinweis auf das »leib­
haftige« (shen Angesprochensein von einem Ort, an dem der 
Mensch sich »immer wieder und für eine geraume Weile bewegt 
hat« (pänhuän und daher die poetische Rede von der »verlieb­
ten Beziehung« (choumou $$$) zu Bergen und Gewässern. Gemeint 
ist also zweifellos eine ursprünglich gelebte und affektiv erlebte Ver­
bundenheit mit eben jener Umwelt, die im gemalten Bild ihren Nie­
derschlag finden soll. Der Maler hat auszugehen von einer Verbun­
denheit, die über das prüfende Sehen mit den Augen hinaus seine 
Person in ihrem ganzen leiblichen Sein-zur-Welt ergriffen hat. Die 
Verbindung zum leibhaftig Erlebten und Gesehenen ist viel unmittel­
barer als der abstrahierende Rückschluß vom geschriebenen Wort auf 
den kaum sich zeigenden Sinngehalt oder die Vorstellung von vergan­
genen Wirklichkeiten. Daher muß eine sich darauf beziehende Dar­
stellung in demselben Medium der sichtbaren, körperlichen Gestalt 
nur um so leichter fallen. Der Bezug zwischen dem Malen des Bildes 
und der erlebten Wirklichkeit ist mithin ein sehr enger. Und dieses 
enge Verhältnis zwischen Malerei und Wirklichkeit läßt das Malen 
als möglich und sinnvoll erscheinen. In diesen Aussagen geht es somit 
darum, die Leichtigkeit und Wirksamkeit eines leiblich vermittelten 
Malens zu unterstreichen. Thema ist in Abschnitt [3] nicht ein Lesen 
und Verstehen von Bildern in der Betrachtung.30 Betont wird viel­
mehr die eigentümliche leibliche Unmittelbarkeit des anschaulich 
Sichtbaren, die gegenüber der Dichtung und Schriftzeugnissen das

30 Vgl. dagegen Lin Yutang, The Chinese, 32; Bush/Shih, Early, 37; Bush, Tsung Ping, 
145.

219

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Gelingen der Malerei, sofern diese im persönlichen Erleben ent­
springt, in besonderem Maße gewährleisten muß. Das Gestalten von 
Sichtbarem mit anschaulichen Mitteln ist aufgrund der leibhaftigen 
Vermittlung viel leichter zu vollziehen als der verstehende Rück­
schluß vom geschriebenen Zeichen auf einen fernen Sinn.

Diesem Gedanken einer je schon weltverbundenen Malweise 
dient überdies die Aussage aus Abschnitt [5], daß es die »Bahnen der 
Wirk-lichkeit« (li 51) sind, die da mit dem »sich zusagenden Auge und 
dem übereintreffenden inneren Sinn« (ying mü hui xin ins
Werk gesetzt werden. Auch nach dieser fundamentalen Charakterisie­
rung der Verfahrensweise beim Malen entspringt die Gestaltung aus 
dem leibhaftigen und ganzheitlichen Sich-Zusagen gegenüber einer 
äußeren Anrührung. Sie dient letztlich nicht dem - in einem moder­
nistischen Sinne - »künstlerisch« gelungenen Bild, sondern weit dar­
über hinaus dem Zweck einer durchgängigen Verbindung mit der 
geistigen Wirksamkeit in der Welt. Dieser Passage ist nunmehr ein 
deutlicher Hinweis auf den aus dem Zhuang Zi bekannten Ge­
danken des »Sich-den-Vorkommnissen-Zusagens« (ying wü Jffi^)31 
zu entnehmen. Zugleich und in noch stärkerem Maße wird darin aber 
eine buddhistische Grundhaltung gegenüber der Weltwirklichkeit als 
einer geschichtlichen Ganzheit sichtbar. Der Gedanke eines »Sich-Zu- 
sagens« nach dem Muster des mehr oder weniger »selbsttätigen«, al­
lenfalls durch eine Öffnung auf ein Gegenüber hin herbeigeführten 
gän ying eines »Sich-Zusagens auf Anrührung hin«, spielt für 
Zong Bing eine zentrale Rolle. Dies erhellt zweifelsfrei aus zahl­
reichen Stellen in seiner buddhistischen Erörterung (Ming fo lun 
Äfffl)-32 Besonders deutlich wird da jedoch, wie tief dieser strukturelle 
Gedanke des Antwortens in heilsgeschichtlichen Zusammenhängen 
verwurzelt ist. Oft weist ying in der besagten Schrift tatsächlich 
auf die Vorstellung eines konkreten »Sich-der-Welt-im-ganzen-Zusa- 
gens« und auf ein Sich-Zusagen der Einzelexistenz an die Dharma- 
Wirklichkeit des Buddha (Jö fä {$'/£) hin; der einzelne sagt sich damit 
zugleich dem heilsgeschichtlichen Zusammenhang der karmischen 
Vergeltung (bäo zu.33 Daß zu jener Zeit der Gedanke eines heils-

31 Zhuang Zi Hl: E Kap. 22 »Zhi bei you «; ZZJS, 324 bzw. Wilhelm, Dschuang 
Dsi, 229.
32 Vgl. T 52, 2102, 10cl3/10c26/lla2/llb26/llc21: MM; ebd., 12all/12al9/ 
13bl5:ebd., 13bl9/13cl/15a8/15all/15al8: M
33 Vgl. T 52, 2102, 13all/13b5/13c27/14b5/14c21/15cl0.

220

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing 

geschichtlich interpretierten gän ylng allgemein eine nicht ge­
ringe Rolle spielte, läßt sich im Blick auf das wichtige [Korpus der] 
Abhandlungen des [Seng] Zhao (Zhao lun HBw) des in etwa zeitge­
nössischen Mönchs Seng Zhao ohne weiteres bestätigen.34 35

Eine amüsante Parallele findet sich andererseits in dem wohl et­
was älteren »Langgedicht aufs Pfeifen« (»Xiao fu RjffijK«) von Cheng- 
gong Sui Da wird zunächst die moralische Integrität eines
weltfernen Träumers und seine Liebe zu Bergen und Gewässern un­
terstrichen. Es folgt sodann ein Loblied auf sein der Instrumente un­
bedürftiges, allein des eigenen »Leibes« (shen und seiner Organe 
»Mund« (Icöu ) und »Lippen« (chün W) sich bedienendes Pfeifen. 
Charakterisiert wird das Verfahren zunächst schlicht als yü qi WM/ 
als »Reiten auf dem [eigenen] Atmen«. Genauer gedeutet wird dies 
folgendermaßen:

»Angestoßen von dem korrespondierend Zugehörigen, angerührt von den in­
nerweltlichen Vorkommnissen, stimmt er [also der pfeifkünstlerische Prinz] dar­
aufhin seinen Gesang an und läßt sich in der Folge vernehmen.«36

Das Ergebnis übertrifft »Saiteninstrumente und Rohrflöten« (sz" zhü 
und steht im Einklang mit der verfeinerten Instrumentalmusik 

von »Panflöten, ShengAAöten und Zithern« (yü sheng qin se 
^). Das bedeutet aber nicht weniger als daß dieses leibliche Pfeifen

»auf geheimnisvoll-dunkle Weise wunderbar vollendet ist, ausreichend, um mit 
dem Geistigen in Verbindung zu treten und zu den geistigen Kräften hin zu 
erwachen«.37

Es sind in diesem witzigen Langgedicht beinahe alle Themen ange­
schnitten, die auch Zong Bing bewegen: Die Wahrnehmung 
von Berg und Wasser, die Anrührung in der Weise korrespondieren­
der Zugehörigkeit (lei ^M), die Verbindung mit dem Geistigen in der 
Welt. Das einende Band ist auch hier eine Kunstform - freilich nicht 
die Malerei, sondern der Kunstpfiff. Gerade die konstitutive Leiblich­
keit dieser Kunstgattung findet sich nun aber auch bei Zong Bing

34 Vgl. T45,1858,155bl/155b3/156a9f./156al7/158b24/158c28.
35 Enthalten in der von dem Prinzen Xiao Tong im sechsten Jahrhundert zusam­
mengestellten Sammlung Wen xuan 18, 26a ff.; übersetzt nach Guo Changwei

(Hg.), Xinjiao Hu ke Song ben Wen xuan Taibei 1995
[= WX], 262 ff.
36 Wen xuan £i, # 18, 27a bzw. WX 262:
37 Wen xuan 18, 27a bzw. WX 262:

221

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

'M wieder in seiner bereits angeführten Aussage »wo unser Leib sich 
umtat, was unser Auge innig umspielte«.38 Infolgedessen entspricht 
der Wendung »mit körperlichen Gestalten die körperlichen Gestalten 
darstellen« beim Maler die Wendung »gestützt auf den Leib erschafft 
er die Töne, im Gefolge der Sachen macht er jeweils die Musik« beim 
Pfeifmusiker.39 Und Zong Bings Leitspruch vom »sich zusagen­
den Auge« findet dort folgerichtig ein Echo in dem zusammenfassen­
den Ausspruch »er sagt sich den innerweltlichen Vorkommnissen zu 
ohne Ende«.40 Aufgrund der strukturellen Parallelen kann an dieser 
Stelle das Sich-Zusagen des Auges im Bereich der Malerei nunmehr 
tatsächlich mit jener existentiellen Grundhaltung eines »den inner­
weltlichen Vorkommnissen sich Zusagens« (ying wü gleichge­
setzt werden, wie sie vielfach daoistische Lebensentwürfe trägt und 
wie sie zweifellos das Loblied auf den Pfeifgesang beherrscht, der alle 
andere Musik in seiner unmittelbaren Schlichtheit aus dem Rennen 
schlägt und in dieser Darstellung nicht von ungefähr an die »Him­
melsflöten« (tiän läi aus dem ZhuangZi erinnert.41

Der Satz »mit dem sich zusagenden Auge und dem übereintref­
fenden inneren Sinn« (ying mü hui xin WH IlhU) verdeutlicht also 
zweierlei. Unter gemeinsamer Beteiligung des Sehens und des Innern 
des Malers kann zum einen das Wirkliche überhaupt erst ins Bild 
hereingeholt werden. Damit wird gesagt, daß der Maler nur dann 
wirksam malen kann, wenn er leibhaftig und mit seiner ganzen Per­
son eingelassen ist in die welthafte Situiertheit seines Malens. An 
dieser Stelle ist es andererseits weniger die Anwesenheit an einem 
Ort, die betont wird, als viel eher eine leibhaftige Authentizität des 
Malens in einem besonderen Antwortgeschehen.42 Aus der Umwelt 
heraus wird der Maler angesprochen. Er hat sich diesem Anspruch des 
Wirklichen zuzusagen und damit in einer Weise, die ihn existentiell 
durchzieht, mit dem Wirklichen übereinzukommen. Nur aus dieser 
situativ durch den Maler hindurch eröffneten Wirksamkeit der Welt 
kann die Bildgestaltung ihrerseits eine wirksame Kraft erhalten. Auf 

38 HSSX, VI. 1. [3], LB I 583:
39 Wen xuan 18, 28b bzw. WX 263: SMMOt
40 Wen xuan jCil, ® 18, 28b bzw. WX 263:
41 Zhuang Zi Kap. 2 »Qi wu lun (»Erörterung über den Ausgleich der
Dinge«); ZZJS 22 bzw. Wilhelm, Dschuang Dsi, 39.
42 Gestützt auf andere Aussagen, gleichwohl treffend, formuliert Escande folgendes Re­
sümee zum hier vorliegenden Verständnis des künstlerischen Schaffensaktes: »[...] le 
createur n'est pas un acteur mais un recepteur [...]« (Escande, L'art, 118).

222

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

dem Boden dieser Vorgaben wird erst verständlich, daß der Betrachter 
aus derselben existentiellen Haltung heraus schauen muß. Dann aber 
kann für ihn das Bild tatsächlich in der beschriebenen Weise wirksam 
werden. Er vermag nun durch das gemalte Bild hindurch seinerseits 
»vom Geistigen angerührt« (gän shen zu werden, im »Über­
springen« (chäo ^3) in die Dimension eines geistigen Weltgeschehens 
einzudringen und die Bahnen der Wirk-lichkeit zu erlangen, wie es in 
Abschnitt [5] heißt. Auch der Betrachter tritt damit in ein gelebtes 
Verhältnis zur Weltwirklichkeit ein. Vermittelt wird dieser Weltbezug 
durch die starke Beteiligung eines leiblichen Moments, das sich in 
einem Korrespondenzgeschehen entfalten muß, an der Anschauung. 
In seiner besonderen Bedeutsamkeit verspricht dieser Weltbezug frei­
lich die Teilnahme des Menschen an einer buddhistisch gefaßten 
Heilsgeschichte noch vor jener mitschwingenden, »daoistisch« ge­
färbten Teilhabe des einzelnen an den Bahnen, in denen das Wirkliche 
je schon seinen Gang geht.

1.4. Die Weltstiftung in der Bildbetrachtung

Jetzt erhält die von Zong Bing am Ende des HSSX geschilderte 
»Inszenierung« einer Bildbetrachtung ihren angemessenen Sinn. Das 
»Wohnen daheim in Muße« (xidn jü und das »Regeln des At­
mens« (li qi SM) wie das »Auswischen des Weinbechers« (fü shäng 

und das »Anschlägen der Zither« (rning qm - damit sind 
nicht lediglich umgebungs- und stimmungsmäßige Voraussetzungen 
für ein Gelingen des ästhetischen Aktes angesprochen. Hier mündet 
die ursprüngliche Welthaftigkeit des Malens in die Welthaftigkeit der 
ästhetischen Anschauung ein. In der Bildbetrachtung wird nun auch 
der Betrachter seinerseits leibhaftig angesprochen. In seiner eigenen 
lebensweltlichen Umgebung, das heißt aber am konkreten Ort seines 
Seins-zur-Welt, das er als seine »Umwelt« noch im ästhetischen Akt 
der Anschauung um sich hat und erfährt, und in der Gesamtheit leib­
licher Lebensvollzüge - genannt werden stellvertretend das Atmen 
und gewissermaßen »begleitende« Sinneswahrnehmungen, doch ge­
meint ist offensichtlich die leibliche Befindlichkeit im ganzen - muß 
ihn die Bildgestalt antreffen. Dann kann ihm die Welt und das Wirk­
liche aufgehen; dann kann er seine eigene gelebte Verbindung zum 
weghaft leitenden Sinn aufnehmen. Somit wird im gelungenen Voll­
zug der Bildbetrachtung dieses »Wohnen daheim in Muße« zu etwas 

223

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

anderem. Es wird jetzt dem »Sich-Verweilen« des Malers »vor Ort«, 
inmitten der Berge und Gewässer, durchaus wesensverwandt. Dieses 
schlichte »Wohnen« gewinnt an Adel, sobald es jenen Ort stiftet, an 
dem sich konkret die Welt als solche eröffnet. Der Ort des leiblichen 
Verweilens vor dem angeschauten Bild deutet sich hier bereits als je­
ner ausgezeichnete »Wohnort« in der ästhetisch erschlossenen Le­
benswelt an, über den anläßlich der Äußerungen des Guo Xi 
unten in IV. 7.2. genauer einzugehen sein wird.

Im bisherigen Gang der Untersuchung ist bereits klar geworden, 
daß die gesamte Vorrede nicht in erster Linie Wahrnehmungsfragen 
oder darstellerischen Problemen gewidmet ist. Ihr Thema ist an kei­
nem Punkt die überzeugende Wiedergabe angeschauter Formen, die 
glaubhafte Umsetzung einer gesehenen Gegenständlichkeit in gemal­
te Gestalten, wie dies so oft - nicht zuletzt unter Berufung auf Ab­
schnitt [4] - als Ausgangspunkt der gesamten Reflexion aufgefaßt 
wurde.43 Ein ästhetisch vollzogener Weltaufgang ist dagegen ihr ech­
tes Anliegen. Sie geht aus von der an den genannten Punkten im Text, 
namentlich im aussagekräftigen Gebrauch von xiäng däo Ül, shen 
W und ying JJg, zutage tretenden Grundannahme, daß die in ästheti­
scher, zugleich aber entschieden ethisch konnotierter Einstellung voll­
zogene Betrachtung eines Berg-Wasser-Bildes die Weltwirklichkeit als 
solche aufgehen läßt; im ästhetischen Akt ergibt sich eine lebendige 
Verbindung mit dem das Menschsein von Anbeginn an durchwalten­
den, weghaft leitenden Sinn. Allein im Durchgang durch die Bildbe­
trachtung und im Rückgang auf seinen lebensweltlichen Daseinsort, 
das heißt im Ausgang von seiner jeweils gelebten Umwelt, stellt sich 
dem Menschen seine je eigene Weltlichkeit ein, indem ihn die Bildan­
schauung in ein ausgezeichnetes Verhältnis zur Welt schlechthin ver­
setzt. Diese ästhetische Welteröffnung kann andererseits nur dann 
gewährleistet sein, wenn der Maler in der Gestaltung des Bildes sein 
eigenes lebensweltliches Dasein, das heißt sein orthaftes leiblich-af­
fektives Sein-zur-Welt als seinen ursprünglich sinnhaften Lebensvoll­
zug bei der künstlerischen Gestaltung ins Spiel bringt.

Daß es für Zong Bing zk'M in der Berg-Wasser-Malerei tat­
sächlich genau um dasjenige Geschehen geht, was hier unter Zuhilfe­
nahme einer phänomenologischen Denkarbeit und Redeweise mit 
»Weltaufgang« und »Welteröffnung« benannt wurde, findet seine

43 Vgl. Siren, Chinese Painting, I 35; Bush, The Chinese Literati, 14; Sullivan, The Birth, 
103; Nakamura, Chügoku garon, 76; Hatano, Söhei, 43.

224

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing tk'JK 

wichtigste Bestätigung in folgender Feststellung: Das gemalte Bild er­
setzt nicht nur für das Sehen ein naturwüchsiges Vorbild, indem es 
dessen Formationen getreu »repräsentiert«. Das Berg-Wasser-Bild 
vermag in einem viel umfassenderen Sinne an die Stelle des Wan­
derns in der Natur zu treten. Das Wandern vermag nämlich nach 
Zong Bings Auskunft »darüber hinaus keinen Zugewinn« zu 
bringen. Ja, es wird womöglich von der Bildbetrachtung noch über­
troffen und zu etwas »Nichtigem« (xü entwertet. Zong Bing be­
sitzt vielleicht als einer der ersten die Berg-Wasser-Welt im Bild. Si­
cherlich denkt er aber als erster seiner Zunft auch schon die Welt als 
Bild. Voller Selbstbewußtsein fragt der Maler daher zum Abschluß:
»Wer [aber] hätte demgegenüber einen vorzüglicheren Ort, an dem das Geistige 
freigesetzt würde?«44

Das gelungen gestaltete Bild vermag mit vollem Recht an die Stelle 
der Wirklichkeit zu treten. In der ästhetischen Einstellung tritt es für 
die in lebendiger Sinnerfüllung sich eröffnende Wirklichkeit selbst 
ein:

»Ich durchdringe im Sitzen die Wildnis nach allen Seiten, wende mich [also] 
keinesfalls ab vom keimenden Grün, das der Himmel fördert, und sage mich 
einsam zu der menschenleeren Weite. In steilen Gebirgsgipfeln und Klüften, in 
Gebirgen, die in luftige Höhen aufragen, in wolkenverhangenen Wäldchen und 
in der Ferne der Wälder scheinen die vollkommenen Menschen und die Tugend­
haften und Fähigen wider über die Zeiten hinweg. Mit allen Weltläufen ist ihr 
vergeistigtes Sinnen verschmolzen.«45

Gefragt werden kann jetzt neu, in welchem Sinne das Berg-Wasser- 
Bild noch als gemaltes Bild diesen Rang der Wirklichkeit beanspru­
chen kann. Wird das Bild lediglich im Hinblick auf die darin erschei­
nenden Formen als gemalte »Darstellung von« aufgefaßt, bleibt es 
zweifellos immer zweitrangig gegenüber einem gegenständlichen 
Vorbild, der »eigentlichen« Wirklichkeit. Die zitierten Worte behalten 
nach diesem Verständnis etwas Anmaßendes. Es scheint, als gelte das 
Gesagte doch nur, wo entsprechend viel Einbildung am Werk wäre. 
Das Bild wäre unweigerlich zu einem metaphorischen Als-ob ver­
dammt. Von einer Repräsentationstheorie kann Zong Bing also 
gar nicht ernsthaft ausgehen. Formale »Ähnlichkeit« kann für ihn

44 HSSX, VI. 1. [7] bzw. LB I 584:
45 HSSX, VI. 1. [7] bzw. LB I 584:

225

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

nicht als Ziel des Malens, allenfalls als nachrangiges Mittel zur Errei­
chung eines ganz anderen Zweckes gelten. Insofern die Bildbetrach­
tung in ihrer Wirkung dem Bergwandern tatsächlich gleichkommen, 
wo nicht dieses sogar übertrumpfen soll, bleibt nur eine Erklärung. 
Nicht eine formale »Naturtreue« der Gestaltung garantiert den Erfolg 
des Bildes, sondern die im Hinblick auf den Sinn der Malerei errun­
gene Authentizität. Diese ist aber als gelebter Weltbezug auszulegen. 
Der Bildbetrachter vermag dann im Sitzen »zu durchdringen« (jiü 

und er vermag es nicht nur, sich nicht »zu widersetzen« (wei 
Üt), er vermag sich vielmehr »zuzusagen« (ying Jffi). Kann die In­
stanz, der er sich da zusagt, weniger sein als die Welt und das Wirk­
liche im ganzen? Als Sinn der Malerei gibt Zong Bing Tnjpj folgerich­
tig nicht einen darstellerischen Gehalt oder eine formale Vollendung 
an, sondern die gelingende Vereinigung mit dem »vergeistigten Sin­
nen« (shen si W®) der Vollkommenen, so wie es mit der geschicht­
lichen und lebensweltlich wahrgenommenen Bewegtheit des Wirkli­
chen verschmolzen ist und darin widerscheint. Ziel ist für ihn das 
»Freisetzen des Geistigen« (chäng shen ein lebenspraktischer 
Vollzug von großer Tragweite. Nicht von ungefähr hat die Wendung 
chäng shen die Forschung zu breiten Diskussionen herausgefor­
dert, auf die näher einzugehen hier unvermeidlich ist.

Am deutlichsten steht bei Hurvitz die Vorstellung Pate, mit 
chäng shen sei die befreite subjektive Geisteshaltung als Voraus­
setzung gemeint, das heißt, daß der Bildbetrachter mit der richtigen 
ästhetischen Einstellung an das Bild herantreten solle.46 Allzuviel Un­
ausgesprochenes müßte jedoch mitschwingen, sollte diese letzte Aus­
kunft wieder an den Anfang der Bildbetrachtung, an den Anfang von 
Abschnitt [7] also, zurückführen. Daneben steht die verbreitete Deu­
tung im Sinne einer lustvoll empfundenen Befreiung des subjektiven 
Geistes als Ergebnis der Bildbetrachtung.47 Beide Interpretationen 
treffen in etwa einen Ausdruck wie chäng ben xin »das ur­
sprüngliche Innere freimachen«.48 Sie übersehen indes mehr oder we­
niger, daß shen W für Zong Bing offensichtlich ungetrennt das

46 Hurvitz, Tsung Ping's Comments, 154.
47 Nakamura, Chügoku garon, 79; Hatano, Sö Hei, 47; Siren, The Chinese, 16; Acker, 
Some T'ang, II 117; Bush/Shih, Early, 38; Bush, Tsung Ping, 146/148; Chen Chuanxi, 
Liuchao, 138 Anm. 70.
48 Vgl. zum Beispiel diese Wendung in Ruan Yus »Wei Cao gong zuo shu yu Sun
Quan S (»Brief an Sun Quan, geschrieben für Cao Cao«) in: Wen
xuan jUÜ, 42, 3b bzw. WX 588.

226

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

Geistige in der Welt und im Menschen bezeichnet49 und daß es gerade 
die im Element des Geistigen sich vollziehende Wirksamkeit des Äs­
thetischen ist, wenn in Abschnitt [5] »das Geistige überspringt und die 
Bahnen der Wirk-lichkeit sich einstellen« (shen chäo li de WiSSW1)- 
Darum kreist doch der Text im ganzen. Dementsprechend unter­
streicht Nakamura immerhin neben dem »Gefühl der Befreiung« (kai- 
hö kanjö den Wert dieses Vorgangs im Hinblick auf die
religiöse Vollendung der individuellen Existenz.50 Allein Xu Fuguan 

aber hebt in dem Ausdruck chäng shen unter Berufung 
auf seine Auslegung des Zhuang Zi jenes gelingende Weltver­
hältnis von allgemeiner Bedeutung innerhalb der »ästhetischen Kon­
templation« (meide guänzhäo flS) im engeren heraus, welches 
nach Zong Bing 75?^ die Malerei zu vermitteln vermag.51 Nachdrück­
lich weist in neuerer Zeit wiederum Xie Lei die modernistische, 
beinahe »hedonistische« Annahme von der subjektiven »Befreiung 
durch Kunst« zurück und erklärt die Wendung mit wü däo 
»zum weghaft leitenden Sinn hin erwachen«.52 Es gilt zu bedenken, 
daß es an dieser Stelle wie im gesamten Text des HSSX gar nicht um 
den subjektiven Geist des einzelnen Menschen und daher auch nicht 
um eine Form der Glückserfüllung geht. Ziel der ästhetischen Betrach­
tung ist zweifellos die freigesetzte Vereinigung mit dem Weltganzen, 
insofern dieses mit Buddha oder dem weghaft leitenden Sinn zu asso­
ziieren ist; diese Vereinigung mit einem Gegenüber, in das die mensch­
liche Existenz je schon hineinsteht, vollzieht sich in der Vermittlung 
durch das rein Geistige. Aus der rhetorischen Frage, die der umstritte­
nen Schlußaussage vorangeht, folgt eindeutig: Der Bildbetrachter hat 
in diesem ästhetischen Akt nichts weiter zu unternehmen. Er hat sich 
einzig dem ästhetisch vermittelten Geschehen einer Responsivität zu 
überlassen; das bedeutet, er hat einfach nur das »Überspringen im 
Geistigen« (shen chäo WSE)53 im Spiel der korrespondierenden An­

49 Cai Zongqi hat die komplexen gedanklichen Hintergründe der verschiedenen Ver­
wendungen des Terminus shen im Hinblick auf die Dichtungstheorie des Liu Xie

untersucht (Zong-qi Cai, »The Polysemous Term of Shen in Wenxin diaolong«, in: 
Olga Lomonovä (Hg.), Recarving the Dragon. Understanding Chinese Poetics, Praha 
2003, 85-116. Mit gleicher Exaktheit läßt sich die Idee des »Geistigen« im HSSX jedoch 
wohl nicht analysieren.
50 Nakamura, Chügoku garon, 79.
51 Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 242 f.
52 Xie Lei, Guan dao, 19.
53 Jullien (Das große Bild, 138) spricht bezüglich dieser Wirksamkeit von einer »geisti­
gen Transzendenz< (ich übersetze wörtlich shen-chaoc), [...] die allein gestattet, zum 

227

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Führung durch die Bildgestalten ganz von selbst geschehen zu lassen. 
Das »Freisetzen des Geistigen« (chäng shen impliziert mithin 
gerade nicht ein gezieltes Tätigwerden des Betrachters; es impliziert 
nicht einmal einen innerpsychischen Vorgang der »Befreiung«. Denn 
erst wenn der Ausdruck shen # nicht mehr auf den subjektiven 
»Geist« des Menschen, sondern in fundamentaler Weise auf das »Gei­
stige« in der Welt im Sinne einer Dimension der »Wirk-lichkeit« und 
im Sinne eines Wirkgeschehens bezogen wird, erhält die Rede von 
shen im HSSX einen durchgängigen Sinn. Hier ergibt sich daraus 
folgende Schlußfolgerung: »Freigesetzt« wird zuletzt nicht eine Enti­
tät, sondern ein Vorgang, nämlich die korresponsiv gelingende Verei­
nigung mit der Welt schlechthin.

Dieses Verständnis findet seine Bestätigung im Blick darauf, wie 
Zong Bing tk'M das Wort chäng in seiner buddhistischen Schrift 
gebraucht. Oft wird da mit einem heilsgeschichtlich bedeutsamen 
chäng der verwirklichte Bezug des einzelnen Menschen auf den 
Anderen oder das Andere der geschichtlichen Welt markiert.54 55 Als 
Beleg von außerhalb sei zunächst folgende allgemeine Äußerung zur 
Dichtung aus einem rund ein Jahrhundert vor dem HSSX geschriebe­
nen Brief des Liu Kun angeführt, die auf das Wort chäng 
zurückgreift:

»Mit dem Schriftlichen wird die Rede einsichtig; mit der Rede wird das Geistige 
freigesetzt.«56

Bei dem Briefpartner Lu Chen ätjjS steht die Sache in einer persön­
lichen Antwort dann etwas klarer zu lesen:

grundlegenden Prinzip der Dinge vorzustoßen [...]«. Was er meint, wird vermutlich mit 
geläufigen Begriffen wie »Transzendenz« und »Prinzip« eher verstellt.
54 Vgl. T 52, 2102, llc22: »[•••] Himmel und Menschen sind umfassend frei­
gesetzt«; ebd., 13a28f.: »[...,] wohin die Wirksamkeit des Geisti­
gen führt, [dort] werden alle [unerwachten Lebewesen] gemäß [der Tendenz, die ihrer 
Existenz wie ein] Absturz [innewohnt] durchgängig freigesetzt, [...].«; ebd., 15bl: 1:]^

»Wer die höchste [Stufe der] Wirkmacht [besitzt], dessen 
Wirkmacht wird von ihm selbst auf unerschöpfliche Weise freigesetzt.«
55 Vgl. den ausführlichen Lebensbericht in Jin shu pf #, & 62, Abteilung »Lie zhuan £1] 
W« (»Biographien«), Nr. 32, in: Fang Xuanling Jin shu ff A, 10 Bde., Beijing 
(Zhonghua) 1974, 1679 ff.
56 Liu Kun WM/ »Da Lu Chen shi yi shou bing shu (»Ein Ant­
wortgedicht an Lu Chen nebst Brief«), in Wen xuan AM & 25, 9b bzw. WX 356: ALU 
iy], r. fiuo».

228

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

»Weit bist [Du] schon im Maß Deiner Vollendung gelangt, und nur der weghaft 
leitende Sinn ist [Dir] Stütze und Stab; da mag es im Leib noch eine Unvoll­
kommenheit geben - das Geistige [aber] ist jedenfalls freigesetzt.«57

Zu Anfang dieses Antwortgedichts mag noch die klassische Vorstel­
lung von der Freisetzung einer »geistigen Absicht« (yi ^),58 nun aber 
zugleich gefaßt im Sinne einer Befreiung des subjektiven Geistes als 
Gipfelpunkt der Bildung, angeklungen sein. Am Ende tritt jedoch in 
dem Briefgedicht darüber hinaus mit frühbuddhistischen Untertönen 
der Gegensatz des individuellen, hinfälligen Leibes zu dem überindi­
viduellen Geistigen hervor. Der individuelle Geist geht gewisserma­
ßen - wie aus dem ganzen Gedankengang des längeren Textes erhellt 
- eine Verbindung mit dem überindividuellen weghaft leitenden Sinn 
in der Weltgeschichte ein. Dieses gelungene Weltverhältnis, nicht ein 
subjektives Gefühl, macht die tatsächliche Leistung einer Vermittlung 
zwischen Mensch und Welt in einem von vornherein welthaft ver­
standenen Element des »Geistigen« aus. Dies ist offenbar schon ein 
Jahrhundert vor Zong Bing der Sinn eines »Freisetzens des Gei­
stigen« (chäng shen Auch die dichterische Betätigung wird 
diesem Briefwechsel zufolge zuletzt nicht mehr eine subjektive Erfül­
lung sein; sie dient über die leibliche Existenz hinaus dem Freisetzen 
des Geistigen in der Verbindung mit der Welt. Eben darin ist also die 
Dichtung der Aufgabe der Malerei nach Zong Bing nicht unver­
wandt.

Wie aus den vorausgehenden Überlegungen deutlich wird, ist in 
der Rede von chäng shen etwas ganz Bestimmtes intendiert, was 
sicherlich nicht mit einem »ästhetischen Glücksgefühl« zu umreißen 
ist. Der Auffassung, es gehe hier um eine empfundene Befreiung des 
subjektiven Geistes als Ergebnis der Bildbetrachtung, hängen gleich­
wohl in schönem Einklang die Mehrzahl der Forscher an, wobei sie 
einer modernistischen Psychologisierung dieser Aussage erliegen 
dürften.59 Das letztendliche »Freisetzen des Geistigen« impliziert 

57 Lu Chen »Zeng Liu Kun yi shou bing shu it^H« (»Ein Gedicht, Liu
Kun gewidmet, nebst Brief«), in Wen xuan ® 25, 18a bzw. WX 361:

58 Lu Chen, Zeng Liu Kun, in Wen xuan 25, 13b bzw. WX 358.
59 Vgl. Nakamura: »befreites Gefühl« (Chügoku garon, 79: Hatano: »In
dem, was er >Freisetzen des Geistigem nennt, sucht Zong Bing TkM' letztendlich eine 
Wirkung, die das Bild auf den Kunstbetrachter ausübt, [nämlich] den Geist des Kunst­
betrachters frei und unbefangen zu machen.« (Sö Hei, 47:

229

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

nichts Geringeres als eine gelebte Verbundenheit mit dem weghaft 
leitenden Sinn in einer heilsgeschichtlichen Auslegung. Diese höchste 
Verbundenheit trägt bei Zong Bing tk'M unbestreitbar Züge der Voll­
endung eines religiös-spirituellen Übungsweges, wie dies von ver­
schiedenen Autoren immer wieder herausgestellt wurde.60 Es gilt aber 
ganz gezielt im Blick auf die ästhetische Grundfrage nach dem Welt­
zugang in der Anschauung zu fragen, was diese Leitidee des Zong 
Bing tk'JH darüber hinaus bedeutet. Das in der »religiösen« Dimen­
sion sich erfüllende Menschsein besagt ja zugleich nichts anderes als 
überhaupt einen Aufgang der Welt und des Wirklichen als solchen. So 
sehr aber Welt immer auf die konkret besondere, an die orthaft und 
leiblich situativ erscheinende Gestalt einer Umwelt angewiesen ist, so 
sehr übersteigt zugleich der Aufgang von Welt schlechthin als die 
höchste Wirksamkeit der Berg-Wasser-Malerei den Rahmen einer be­
stimmten vorgegebenen »Ansicht«. Insofern enthält das gelungene 
Berg-Wasser-Bild alle erdenklichen Ansichten und alle Wanderungen 
im Hinblick auf seine Wirkung, nicht im Hinblick auf seine Gestalt, je 
schon in sich.

Aufgrund dieser Beobachtungen muß gegen viele Vormeinun­
gen klar sein: Es ist der Malerei nicht um die Wiedergabe naturwüch­
siger landschaftlicher Gegebenheiten im Bild, sondern um eine ganz 
grundlegende, insofern als »allgemein« zu bezeichnende Entfaltung 
der Welt durch die Bildbetrachtung zu tun. Anliegen ist nicht so sehr 
ein Sehen wie viel eher ein gelebter Daseinsvollzug im Rahmen einer 
umfassenden Sinnstiftung. Aus diesem Grund kann das gemalte Bild 
unter Umständen Gleiches, vermittels seiner gestalterischen Verdich­
tung vielleicht noch mehr leisten als der schlichte Blick des Wanderers 
auf Berge und Gewässer. Und nicht die dargestellten Motive oder die 
vage Verquickung einer bestimmten Ikonographie mit »weltanschau­
lichen« Themen und »religiösen« Gehalten, also die ikonologische 
Dimension eines symbolisierten Bedeutungsgehaltes,61 machen ein 
vormodernes chinesisches »Landschaftsgemälde« zu einem Berg­

° ); Siren, The Chinese, 16: »happiness in my soul«; Acker, Some T'ang, II 117: »the 
spirit can joyously expand«; Lin, The Chinese, 32: »I am enjoying myself«; Bush/Shih, 
Early, 38: »I rejoice in my spirit«; Bush, Tsung Ping, 146/148: »freely expand the spirit«; 
Chen Chuanxi, Liuchao, 138 Anm. 70: »den Geist glücklich machen« W'l’Hd’ft)-
60 Vgl. Nakamura, Chügoku garon, 79; Munakata, Concepts, 122 ff.; Bush, Tsung Ping, 
146; zur »daoistischen« Deutung vor allem Sullivan, The Birth, 103 f.
61 Vgl. zu diesen methodischen Stufen der europäischen Kunstwissenschaft, die sich auf 
ein mimetisches Kunstverständnis beziehen, Panofskys Aufsatz »Ikonographie und Iko- 

230

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

Wasser-Bild in dem von Zong Bing erstmals herausgestellten 
Verständnis. Den Grundentwurf eines Berg-Wasser-Bildes umreißt 
in jeweils aus der konkreten Gestaltung heraus ziemlich genau an­
gebbarer Weise seine Welthaltigkeit, die nicht auf der Ebene eines 
dargebotenen Gehaltes, sondern auf der Ebene einer ästhetischen 
Wirksamkeit zu suchen ist. Erst aufgrund einer ausgezeichneten 
Weltstiftung in der Zeit wird aus Bergen und Gewässern ein spezi­
fisch bedeutsames Berg-Wasser-Gefüge, wird aus dem Sehen und 
Malen von »Bergen und Gewässern« ein »Berg-Wasser-Bild« im 
prägnanten Sinne.

Ganz allgemein wird schon durch Zong Bing als Grundzug 
der ganzen Gattung die performative Kraft des Bildes aufgedeckt. Die­
ses transformiert den Betrachter in seinem Weltbezug. Es reicht mit 
dieser Wirksamkeit über den ästhetischen Akt noch hinaus und er­
langt eine ethische Dimension. Innerhalb dieser Grundorientierung 
der Berg-Wasser-Malerei auf eine Verwirklichung des menschlichen 
Lebens in der Welt hin muß seine besondere religiöse Konnotation bei 
Zong Bing als eine mögliche Ausformung neben anderen beur­
teilt werden. Muß aber der Umstand, daß der Maler meint, er dürfe 
das gemalte Bild mit Fug und Recht gegen seine eigenen früheren 
Bergwanderungen ausspielen, so betrachtet, nicht als der deutlichste 
Beleg für die Ausgangsthese gelten, daß es seine Ausführungen auf 
den im Bild und durchs Bild auf vorzügliche Weise gestifteten Welt­
aufgang abgesehen haben? Nicht ausschließlich »religiöse« Gehalte, 
sondern die Lebenspraxis und Erfahrung des Menschen in Raum und 
Zeit seiner Welt - mag diese im Hintergrund auch mit einer heilsge­
schichtlichen Bedeutsamkeit aufgeladen sein - bilden den Anknüp­
fungspunkt für die malereitheoretische Reflexion im HSSX. Insofern 
erst die spezifische Bildgestaltung diese Aufgabe zu erfüllen vermag, 
wird umgekehrt klar, daß Zong Bing tatsächlich nicht über die 
Naturwahrnehmung, sondern über den ausgezeichneten Wert der 
Malerei schreibt. Seine theoretische Leistung besteht weniger in einer 
Auslegung des menschlichen Verhältnisses zur Natur wie vor allem in 
einer Würdigung der Malerei und der Kunst; mehr noch, sie ist ge­
radezu gegen die Naturästhetik oder doch an ihr vorbei auf die Be­
gründung einer genuin künstlerisch-ethischen Praxis gerichtet. Die­
ser entscheidende Unterschied zwischen einer Kontemplation der

nologie. Eine Einführung in die Kunst der Renaissance«, in: Ders., Sinn, 36-67, beson­
ders 40 ff.

231

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Natur und der ästhetischen Anschauung des gemalten Bildes wurde in 
der Forschung zuwenig beachtet, weshalb das ästhetisch-philosophi­
sche Potential dieser Schrift nicht erkannt werden konnte. Jetzt soll 
daher abschließend der Frage nach den kennzeichnenden Zügen der 
angeschauten und der gemalten Gestalt nachgegangen werden.

1.5. Erscheinung und wirksame Gestalt

Wo die visuelle Wahrnehmung gegenständlicher Gegebenheiten in 
der erläuterten Weise in den Dienst eines praktischen Lebensvollzu­
ges gestellt wird, muß dasjenige, was wahrgenommen wird, anders 
verfaßt sein als etwa im Falle einer physikalisch erkennenden oder 
einer formalästhetischen, auf eine distanzierte Erfassung von sichtba­
ren Formen und Formzusammenhängen ausgehenden Einstellung. 
Aber auch die sinngebende Wahrnehmung ganzheitlicher »Gestal­
ten« trifft noch nicht genau, was hier zum Gegenstand der Wahrneh­
mung erhoben wird. Berge und Gewässer, wie sie aus Zong Bings Jn 
'M Blickwinkel erscheinen, sind gewiß nicht jene erhabenen Felsge­
birge und einsamen Wildwasserszenen, wie sie Maler des romanti­
schen Zeitalters von Italien bis Schottland auf ihre Leinwände bann­
ten. Zong Bings ^M Verständnis der sichtbaren Berg-Wasser- 
Gegebenheiten in der Natur wie im gemalten Bild muß von dem, 
was in Europa als »Landschaft« angeschaut wird, unterschieden wer­
den. Allerdings muß es ebensowohl tunlichst von nachgerade stereo­
typen »chinesischen Landschaften« wie den Zuckerhutbergen um 
Guilin oder allen späteren Berg-Wasser-Bildern mit ihren eige­
nen Bergformationen und »landschaftlichen« Reizen, wie diese einem 
europäischen Auge erscheinen mögen, unterschieden werden. Der 
Unterschied liegt auf der kategorialen Ebene einer Bestimmung des­
sen, was überhaupt »visuelle Form« genannt werden soll.

Berge und Gewässer sind für diesen Maler von Belang, sofern sie 
den weghaft leitenden Sinn, den der Vollkommene in der mensch­
lichen Welt als Ordnung aufgehen läßt, unter den Augen des Betrach­
ters mit ihren körperlichen Gestalten ihrerseits verlocken (mei #g). Im 
Eingehen der Anschauung auf die sichtbare Erscheinung stellt sich, 
wie gezeigt, eine gelebte Verbindung mit der Welt im ganzen ein. An­
geschaut wird die Gestalt, sofern sie den Aufgang des Sinnes weniger 
erscheinen läßt als daß sie ihn im Zuge eines Sinnverweises und zu­
gleich einer Wirksamkeit tatsächlich auslöst; die Anschauung gilt zu-

232

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing tk'JR 

letzt einem ethischen Vollzug. Zu klären ist, welche Folgen dieser 
ethische Rahmen für die Gestaltwahrnehmung und für ihre male­
rische Umsetzung mit sich bringt.

Eine »reine« Sinneswahrnehmung vor jeder sinnstiftenden 
Wahrnehmung von Bedeutsamkeit gibt es nicht. In jeder Wahrneh­
mung bilden Sinnvorgaben und das Ausgehen auf eine neue Sinnge­
bung ein konstitutives Moment. Dementsprechend bezieht sich auch 
Zong Bings zk'M Wahrnehmung auf Berge und Gewässer, insofern in 
ihnen primär der Sinnverweis auf den weghaft leitenden Sinn auf­
scheint. Er geht also nicht etwa von einer zunächst gegebenen »physi­
schen« Gestalt der Natur aus, die gemäß eines naiven Vorverständ­
nisses für alle Menschen die gleiche wäre und in welcher erst im 
nachhinein infolge einer sublimierenden Deutung derselben durch 
den Betrachter der Sinn wahrzunehmen wäre. Von einer sekundären 
metaphorischen Poetisierung einer ursprünglichen physischen Wirk­
lichkeit ist nach Auskunft des Textes gerade nicht die Rede. Reiner 
Zufall - oder eben die höhere Gewalt einer universalistischen An­
thropologie, die im Untergrund der modernen Forschung wirksam 
ist - wäre es da, wenn die verloren gegangenen Berge des Zong Bing 
tk'M zum Beispiel den aus der europäischen Kunstgeschichte bekann­
ten Landschaftsdarstellungen ähnlich gesehen hätten. Zu fragen ist 
daher, ob die Leitideen der Ähnlichkeit und der Nachahmung in die­
sem Zusammenhang überhaupt relevant sind, und wenn ja, in wel­
cher Ausprägung.

Worauf blickt der Maler? Er blickt auf die »körperlichen Gestal­
ten« (xing der innerweltlichen Vorkommnisse. Aber er versteht 
sie in dieser Anschauung sogleich als Ausdruck einer Bedeutsamkeit. 
Daher malt er nicht einfach Formen, vielmehr »sinnhafte Erschei­
nungsgestalten« (xiäng ^). Es handelt sich dabei sicherlich nicht ein­
fach um jene Vorzeichen oder sichtbaren Konstellationen der älteren 
Weissagungspraxis. Aber auch die aus dem einmaligen und überdies 
zweifelhaften Vorkommen der Variante xiäng »nachbilden«, in 
Abschnitt [1] abzuleitende Vorstellung eines »naturgetreuen Abbil­
des« löst andererseits das Problem nicht, welche Vorstellung hinter 
diesem Ausdruck steht. Zu klären bliebe nämlich auch so, was denn 
genau eine »sichtbar erscheinende Gestaltgleichheit« gegenüber 
einem »Vorbild« im Rahmen dieser Vorrede besagen könnte. Sind 
Ausmaße, Proportionen, Farben und Mitteilungen zur Stofflichkeit 
von konkreten körperlichen Gegenständen gemeint? Ist jede Ähnlich­
keit dem Vergleich sinnlicher Wahrnehmungsgegebenheiten überlas-

233

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

sen? Oder ist sie hingegen dem Maßstab einer gewußten Idealform 
unterworfen? Zählt nur das ontologisch Wesentliche in der Entschei­
dung, ob Ähnlichkeit erfüllt ist oder nicht? Welche Kriterien gälten 
dann aber für das »ontologische Wesen« im China das fünften Jahr­
hunderts?

Wenn die Vermutung richtig ist, daß mit xiäng in Abschnitt 
[2] tatsächlich von den gemalten »Erscheinungsgestalten«, nicht von 
den in der Welt angeschauten, gesprochen wird und daß damit der 
oben herausgestellte Bedeutungshintergrund einer Welthaltigkeit als 
solcher impliziert ist, dann muß es für Zong Bing in der Malerei 
von vornherein und in erster Linie um Bedeutungs- und Sachbilder, 
nicht um formalttheoretisch »ähnlich« zu nennende Abbilder einer 
äußeren Gestalt gehen. Nicht die Sinne, sondern der Sinn bestimmt 
hier, was als eine »Gestalt« wahrgenommen wird. Erst in der genaue­
ren Bestimmung seines Malverfahrens fallen dann in Abschnitt [3] 
eindeutig auf die Gestaltung im Bild bezogen die Ausdrücke xt'ng 
»körperliche Gestalt«, und se fe, »farbliche äußere Erscheinungswei­
se«. De facto stellt der Maler demnach mit körperhaft in Tusche und 
Farbe gegenwärtigen Umrißzeichnungen und Flächen sichtbare Ge­
genstände in ihrer Form dar. De iure, also dem Sinn nach, tut er damit 
aber anderes und mehr. Er fängt einen »Sinngehalt« oder »Hinweis« 
(zhi ib) ein. Dies legt zumindest der Kontext des dritten Abschnitts 
nahe. Dieser »Sinngehalt« kann jedoch als solcher nicht auf die äußere 
Erscheinung begrenzt werden. Unter der Hand wird die »körperliche 
Gestalt« im gemalten Bild mithin zu einer »bildhaften Bedeutungsge­
stalt« mit dem ihr eigentümlichen sinnhaften Verweis- und Wirkcha­
rakter werden. Schon der Maler kann letztlich vor dem Malen nicht 
auf bloße »Formen« als solche geblickt haben. Er muß immer zugleich 
schon deren sinnträchtige Tiefe vor Augen gehabt haben. Das bedeu­
tet, daß noch in der bildnerischen Gestaltung von »körperlichen Ge­
stalten« die Bedeutsamkeit des Sichtbaren mitschwingt und die Ge­
staltfindung entscheidend mitbestimmt. Letztlich hat der Maler somit 
in jeder einzelnen gemalten Gestalt bis in die formale Ausbildung hin­
ein das Moment eines sinnhaften Verweiszusammenhanges aufzu­
nehmen. Der Maler hat nicht mit sichtbaren Gestalten das gegen­
ständlich Sichtbare abzumalen oder wiederzugeben. Er hat die um 
das Sichtbare als solches herum waltende, die gleichsam zwischen ein­
zeln begrenzten, sichtbaren Gegenständen stehende Tiefe des Wand­
lungsgeschehens in seiner ethischen Bedeutsamkeit ins Bild hereinzu­
nehmen. Er hat aus der Welt heraus ein sinnträchtiges Bild zu malen, 

234

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

dessen letzter Gehalt schon auf der semantischen Ebene die Welt im 
ganzen ist. Nicht eine oder die Welt im Bild ist freilich zu malen. 
Anzustreben ist vielmehr über das Semiotische hinaus im Gestalten 
der Formen ein »Welt-Bild« in der oben näher bestimmten Wzr- 
kungsdimension.

Für diese Annahme spricht bei genauerem Zusehen der Argu­
mentationsgang der Vorrede selbst. Im Ausgang vom weghaft leiten­
den Sinn erhalten auf einer zweiten Stufe der Weisheit »sinnhafte 
Erscheinungsgestalten« (xiäng ihren Wert. Das Malen solcher 
Sinngestalten hat sich an einem bedeutungshaften Bezug der Gestalt 
zum weghaft leitenden Sinn oder eben an der Welthaltigkeit der Ge­
stalt zu orientieren. Die bildnerische Gestaltung richtet sich folglich 
nicht an sichtbaren Formen ohne bestimmte Bedeutung oder an 
einem irgendwie gefälligen Anblick aus.62 In dem Text fehlt weithin 
das Moment einer rein formal konstituierten, in den Bestimmungen 
einer vordergründigen Sichtbarkeit sich erschöpfenden »Erschei­
nung«, des bloßen »Aussehens« von etwas. Das heißt: Entgegen dem 
geläufigen Aufstieg der Deutung von einer vorgegebenen, durch ihre 
sichtbaren Merkmale bestimmten Gestalt zu ihrem unsichtbaren Ge­
halt geht Zong Bing in umgekehrter Blickrichtung von der 
Wirklichkeit des weghaft leitenden Sinnes aus; erst auf der letzten 
Stufe gelangt er zur Angabe von gegenständlich gegebenen Gestalten, 
den »körperlichen Gestalten« (xmg oder überhaupt eines Berei­
ches »sichtbarer Erscheinung« (ying U), wie in Abschnitt [6].

Diese semiotischen Beobachtungen zum Gestaltverständnis sind 
jetzt noch zu präzisieren. Die gemalte »Gestalt«, die bisher wie ein 
Zeichen als Verweis auf eine Bedeutung beschrieben wurde, muß auf 
der entscheidenden Stufe hinsichtlich einer ihr eigentümlichen Wirk­
mächtigkeit begriffen werden. Denn für die primäre Bedeutsamkeit

62 Nicht folgen kann ich daher Ye Lang in seiner Auffassung, xiäng sei in 
diesem Text zwar nicht als »Gestalt im allgemeinen« (yibände xingxiäng —ÄxKlJF^), 
wohl aber als eine »ästhetische Gestalt« (shenmei xingxiäng das heißt eine
hinsichtlich ihrer »Schönheit« relevante, zu werten (Ye Lang, Zhongguo meixue, 210). 
Auch die platonistischen »Erscheinungen« (vgl. Acker 116: »phenomena«; Delahaye 84: 
»manifestations«/ders. 92: »formes«) der abendländischen Geistesgeschichte treffen 
doch den, primär eine Bedeutsamkeit anzeigenden Gehalt von »Sinngestalten« in ihrem 
konstitutiven Sinnverweis nicht, sofern diese »Erscheinungen« als jainämena sogleich 
einen Gegensatz zweier Sphären markieren. In diesem Begriff steht der sinnlichen Sicht­
barkeit und einer niederen menschlichen Wahrnehmungs- oder Erkenntnisart jene an­
dere Sphäre der nooemena, eÖdh oder IdYai, also »geistig wahrnehmbarer Ansichten«, 
oder doch die Sphäre rein »intelligibler« Gebilde jederzeit gegenüber.

235

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

seiner Bilder im Hinblick auf den weghaft leitenden Sinn gibt Zong 
Bing als entscheidendes Kriterium lei Hl, »korrespondierende 
Zugehörigkeit«, an.63 Dieser aus dem Altertum überkommene und 
oben in Teil III. 2.3. bereits eingeführte Ausdruck bereitet nicht ge­
ringe Verständnisschwierigkeiten. Wie Kiyohiko Munakata überzeu­
gend dargelegt hat, entstammt er dem Umkreis von Opfer-Ritualen 
der Zhou J^Jan die Ahnen und wird spätestens seit der Hanj^-Zeit 
ausgelegt als Bezeichnung für »active components of the universe«, 
die ausgestattet sind mit einer Neigung »to respond to a sympathetic 
nature«. Nach Wang Chong gibt er daher für den Ausdruck gän 
lei den Zong Bing ebenfalls verwendet, folgende Bedeu­
tung: »sympathetic response between similar kinds of existence«.64 
Übertragen auf die Bildproblematik ergibt sich daraus in etwa folgen­
de Bedeutung für lei »in einer bildhaften Gestalt sich wirksam 
entfaltende Verwandtschaft«.

Die Wendung gän lei wird in der Mehrzahl der Fälle ge­
braucht wie ein Passiv - besser: »medial« im Sinne von »die korres­
pondierend [einander] Zugehörigen werden [wechselseitig voneinan­
der] angerührt». Die klassische Erklärung findet sich im Huainan Zi

»Die innerweltlichen Vorkommnisse bewegen einander in ihrer korrespondie­
renden Zugehörigkeit«.65

Obwohl für gän in modernen Erklärungen mitunter ein transitives 
Verständnis angegeben wird,66 ist doch auch dieses von einer zugrun­
de liegenden medialen Semantik abhängig. Gän benennt zunächst 
folgendes Phänomen: »Etwas läßt sich anrühren«. Dementsprechend 
muß es in Abschnitt [5] des HSSX zu gän shen heißen: »Wir 
lassen uns vom Geistigen [der Welt] anrühren«. Der Gedanke ge­
mahnt an folgendes Lob auf einen Menschen:

63 Zu erinnern ist in diesem Zusammenhang an die vierte der berühmten Verfahrens­
weisen von Xie He »>Der korrespondierenden Zugehörigkeit Folge leistem, das 
betrifft den Auftrag der Farbe.« (GHPL, VI. 3. [2], LB I 355: Außerdem
findet sich der Ausdruck bei dem Zeitgenossen (vgl. XH, VI. 2. [2], LB I 585).
64 Vgl. dazu Munakata, Concepts, 105 ff.
65 Huainan Zi HtiWT, 3, Kap. »Tian wen xun XX^II«, übersetzt nach Gao You,
Huainan Zi, 36: ÜJ.
66 Vgl. etwa HY Art. gän gändong »durch Anrührung in eine Bewegung ver­
setzen«, auch im Sinne von shigändong »empfinden lassen/erweichen«.

236

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

»In seiner feinstofflichen Verfeinerung steht er mit den geistigen Kräften in Ver­
bindung und läßt sich von den innerweltlichen Vorkommnissen anrühren; im 
Geistigen bewegt er [sein] Atmen und geht so ins Unscheinbare ein.«67

Hier wird ein Wirkgeschehen beschrieben, das nicht mehr nach den 
gewohnten handlungstheoretischen Kategorien aufgeschlüsselt wer­
den kann. Der Akteur ist durch seine innere Vergeistigung offen und 
empfänglich für die äußere Welt; darum ist er imstande, im Medium 
des »Atmens« (qi M) von sich her »einzugehen« (rü A) in die Welt. 
Das »Atmen« aber »setzt sich in ihm in Bewegung«, wenn auch dem 
Ausdruck dong an dieser Stelle das mediale Bedeutungsmoment 
einer Selbstbewegung zugestanden werden muß. Was folgt aus diesen 
Beobachtungen?

Sachlich gesehen scheint bei Zong Bing 75?'M, dem es offenkun­
dig um den Wert der gemalten Gestalt für eine Verbindung mit dem 
Geistigen geht, nunmehr das Geistige selbst in der Weltwirklichkeit 
zum Objekt der Anrührung zu werden. Insofern es sich auf »gestalt­
bare Verkörperungen« (xing überhaupt einläßt, ist das Geistige 
auf dieser Ebene des wirklichen Geschehens der »Anrührung durch 
korrespondierende Zugehörigkeit« (gän lei seitens der gemal­
ten Gestalten ausgesetzt. Der Wert der Malerei besteht demnach nicht 
darin, daß sie dem Geistigen im Gemalten zu einer symbolisch-meta­
phorischen Darstellung verhilft. Die Malerei erfüllt sich vielmehr dar­
in, daß durch eine raffinierte Gestaltung ihrer Formen das Geistige 
aus der Welt tatsächlich in der Weise korrespondierender Zugehörig­
keit aufgerufen werden kann. Ebenso im Hinblick auf diese Wirksam­
keit des Gemalten, nicht jedoch im Sinne eines ontologischen Abbil­
des, gehen die »Bahnen der Wirk-lichkeit in sichtbare Spuren ein«,68 
wie es kurz darauf heißt. Diese Einverleibung der Wirk-lichkeit durch 
die angeschauten Gestalten, insbesondere aber der Aufruf des Geisti­
gen durch die Korrespondenz von Verkörperungen, die überdies 
sichtbar sind (xing ying f^), vollzieht sich vor dem Blick des Bild­
betrachters, zugleich aber an dem Ort, der zuvor schon durch die 
Welthaltigkeit des Bildganzen im Akt des Schauens evoziert wurde. 
Wie im Falle des angeführten »Regenzaubers« durch Drachendarstel­
lungen, wo es ja nicht auf dem Bronzegefäß, gewissermaßen »im 

67 Ban Gu M.B], »You tong fu iSlMÄ« (»Langgedicht zur Verbindung [mit dem weghaft 
leitenden Sinn und dem Geistigen im Bezirk] der zurückgezogenen [Weisen]«); in Wen 
xuan SC®, e 14,19a bzw. WX 212: A«.
“ HSSX, VI. 1. [6], LB I 583: A^j&.

237

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Bild« regnete, sondern am Lebensort dessen, der das Ritual durch­
führte, muß auch hier gefolgert werden: Die das Geistige aufrufende 
Korrespondenzwirkung der Gestalten leistet für den Betrachter am 
aktuellen Ort seines Schauens die Verbindung; das Geistige wird nicht 
ins Bild gerufen, es wird vielmehr in den Anschauungsakt und zum 
Betrachter herbeigerufen.

Daß das Geistige selbst in der Tat so gedacht wird, daß es seiner­
seits eine Anrührung erfahren und weitertragen kann, belegt eine 
Stelle aus Zong Bings buddhistischer Erörterung (Ming fo lun 

Dort verwendet er den Ausdruck gän lei einmal, und 
zwar ganz im traditionellen Verständnis einer Resonanz der Glok- 
kenklänge, womit wiederum der Mensch im inneren Sinn - in sei­
nem musikalischen Empfinden also - Übereinkommen kann. Dieser 
bekannte Vorgang wird nun als Gleichnis für die Wirksamkeit der 
Lehre Buddhas und der karmischen Lebensbestimmung herangezo­
gen. Nach Zong Bings Erklärung erwächst für die gläubigen 
Anhänger die Möglichkeit eines Eingehens in das »Land Buddhas« 
(fo guö aus dem Umstand, daß der »mit den geistigen Kräften 
verbundene Vollkommene« (h'ng sheng MW) - letztlich ist das der 
Buddha - gerade »in den Bahnen der Wirk-lichkeit im Geistigen sei­
ne korrespondierende Zugehörigkeit entfaltet« (yi shen li wei lei

Erst recht vermag sich daher auf dieser Ebene, im Geisti­
gen, genau die besagte Wirksamkeit einer Korrespondenz in Zuge­
hörigkeit und dadurch der tatsächliche Zutritt zum Heil seitens der 
Anhänger einzustellen.69 Munakata unterstreicht mit vollem Recht 
die buddhologischen Implikationen des Korrespondenz-Gedankens 
im HSSX.70 Im Hintergrund steht da in einem Gemisch aus »daoisti- 
schen« und »konfuzianischen« Vorstellungen sicherlich das karmi­
sche Heilsgeschehen. Das Eingehen in die Welt im Berg-Wasser-Bild 
bedeutet eine erhoffte Lösung aus dem karmischen Kreislauf, die 
freilich noch stark nach Maßgabe älterer Vorstellungen, als Eingehen 
in die Welt und als geschichtliche Verbundenheit mit den vollkom­
menen Menschen, gedacht wird. Was aber besagt all dies umgekehrt 
für die Frage der Ästhetik nach der Verfassung einer angeschauten 
»Gestalt«?

Zong Bing spricht in Abschnitt [5] davon, daß der Betrach­
ter über die in ästhetischer Einstellung angeschauten Bilder »vom 

69 T 52, 2102, 13b5 ff; vgl. die Übersetzung der Passage in Munakata, Concepts, 124.
70 Munakata, Concepts, 123 f.

238

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

Geistigen angerührt wird« (gärt shen und »im Geistigen über­
springt« (shen chäo WJn). In Abschnitt [6] wird das Zustandekom­
men dieses Vorganges erklärt. Die Vermittlungsleistung ist einer Kor­
respondenzfähigkeit der angeschauten Gestalten zugute zu halten; 
und es wird betont: Das Geistige kann mittels gestalthafter Verkörpe­
rungen (xmg im gemalten Bild angerührt werden. Denn obwohl 
es selbst keinen Ansatz (duän ifi) bietet, »nimmt es sein Zuhause« (qi 
fW) in ebenso gestalthaften Verkörperungen in der Welt. Auf dem 
Umweg über das Sichtbare und Gestalthafte also kommt die geistige 
Korrespondenzwirkung, kommt somit aber die Vereinigung des Men­
schen mit der Welt als ein Antwortgeschehen zustande. Gesagt wird 
aus diesem Vorverständnis heraus, daß das Geistige eben durch eine 
korrespondierende Zugehörigkeit im Bereich der sichtbar verkör­
perten Gestalten in der Welt angerührt werden könne. Eben weil so­
dann wiederum die Bildgestalten ihrerseits das Geistige über ihre Kor­
respondenz mit denjenigen Verkörperungen, darin es wohnt, 
»anrühren« können, sind sie so wertvoll. Dem Umstand, daß im 
gemalten Bild eine ganz bestimmte Sorte von Gestalten, nämlich kor­
respondierend wirksame lei zum Tragen kommen, verdankt die 
Bildbetrachtung die zuvor beschriebene welteröffnende Kraft im »sich 
zusagenden Auge und übereintreffenden inneren Sinn« des Betrach­
ters gemäß Abschnitt [5].

Das vermeintlich »Ähnliche« steht vorrangig in einem Wir­
kungsverhältnis mit seinem Partner. Eine Antwort auf die Frage, wie 
die »Verwandtschaft« [lei |j=i) oder gar »Ähnlichkeit« (»similarity«) in 
formaler Hinsicht genauer zu bestimmen sei, bleibt Munakata leider 
durchweg schuldig. Eine Einteilung der Welt in identische Grund­
substanzen oder in formal gleich aussehendes Seiendes kann in ihrer 
essentialistischen Orientierung an europäischen Vorstellungen nicht 
befriedigen. Und läßt sich eine solche wechselweise wirksame Ver­
wandtschaft überhaupt durch einen Sichtvergleich, das heißt durch 
die Hinsicht auf an der erscheinenden Gestalt einer Sache ablesbare 
Merkmale feststellen? Die von Munakata herausgestellte Wirkung 
der Responsivität, die für »verwandte Gestalten« [lei konstitutiv 
sein soll, läßt die statische Bestimmung einer äußerlich sichtbaren 
Ähnlichkeit im Sinngehalt von solchen Bildgestalten, die den Titel lei 

verdienen, in den Hintergrund treten. Die so bestimmten Gestal­
ten besitzen das Vermögen, mit Vorkommnissen zu korrespondieren. 
Letztlich ist daher mit dem Wort lei überhaupt nicht das Aussehen 
gemeint, sondern die Entfaltung einer Wirksamkeit aus dem gemal­

239

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

ten Bild heraus. Weil es für das gemalte Bild allein auf die Entfaltung 
dieser Korrespondenz zwischen Bildgestalt und Wirklichkeit im gan­
zen ankommt, ist es vor allem die korrespondierende Zugehörigkeit 
der Gestalten im Bild, die jeweils »geschickt gelungen« (qiäo J5) sein 
muß, wie in Abschnitt [5] gesagt wird. In demselben Zusammenhang 
wird ausdrücklich die Idee der formalen »Ähnlichkeit« (si (Ö) als un­
maßgeblich zurückgewiesen. Der Bildbetrachtung geht es um die 
weltstiftende Wirksamkeit, die von einem Bild dann ausgeht, wenn 
es Gestalten von der Art »korrespondierender Zugehörigkeit« (lei 

enthält. Diese erst vermögen den Betrachter in ein lebendig erfüll­
tes Verhältnis zum Glanz von Berggipfeln und zu den geistigen Kräf­
ten in Gebirgstälern zu versetzen. Auch wenn die Anspielung »dunk­
les Weibliches« (xuän pin aus Lao Zz 6 nicht mystisch 
verstanden werden muß, fällt in diesem Zusammenhang immerhin 
der Ausdruck Ung ff, »geistige Kräfte«, auf. Die Bildgestaltung soll 
in ihrer ganzen Ausrichtung auf eine korrespondierende Zugehörig­
keit nicht etwa eine Verbindung zu Sachen, sondern viel eher zu Ver­
mögen und Bewegungen herzustellen. Die Gestalt im gemalten Bild 
hat weniger Zeichen- wie viel eher Auslöserfunktion; sie verdient da­
her eher den Namen einer »Wirkung« als den einer »Form«.

Nicht formale Ähnlichkeit liefert gemäß dem HSSX die Kriterien 
des Kunstschaffens, sondern das effektive Bewirken einer Verbindung 
mit der Welt. Diese Verbindung wird in der Vermittlung durch Ge­
stalten zuwege gebracht, die sowohl auf der Ebene ihrer Bedeutsam­
keit wie auch auf der ihrer Wirkfähigkeit ins Bild aufzunehmen sind. 
Mit dieser Einsicht erschließt sich zugleich die Antwort auf die Frage 
nach dem Wertmaßstab bei der Kunstbetrachtung. »Ästhetisch« 
wertvoll im Sinne Zong Bings tx'JW müssen Bilder genannt werden, 
die durch ihre geschickt wirksame Gestaltung den Betrachter in ein 
existentiell wirkliches Verhältnis zur Welt versetzen. Von einer be­
wundernden Nachahmung des Naturschönen in seiner sichtbaren Ge­
stalt ist Zong Bings Theorie somit durch eine tiefe Kluft getrennt 
- wenngleich dem Maler in der Praxis ein bestimmtes »Schönheits­
empfinden« darum nicht abgesprochen werden muß.

Munakata versteht nun gerade dieses Absehen auf »wirksame 
Gestalten« (lei als Ausdruck einer magisch-religiösen Haltung 
zum Wirklichen. Daher wertet er es - im Blick auf die spätere Ent­
wicklung der Berg-Wasser-Malerei, aber offenbar auch aus einem an 
der Moderne geschulten Verständnis der Kunstgeschichte heraus - als 
den Endpunkt einer langen Tradition und Kennzeichen einer »konser­

240

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing

vativen« Sichtweise.71 Gegen diese Einschätzung ist immerhin auf 
Zong Bings tk'M erneuernde Übertragungsleistung hinzuweisen. 
Geht es bei ihm noch um einzelne Elemente, so daß etwa eine im 
Hinblick auf die »Verwandtschaft« mit dem Element Wasser gelunge­
ne Drachendarstellung einem Regenzauber Wirkung verleihen kann, 
wie Munakata dies an Bilddarstellungen auf Ritualgefäßen des Alter­
tums erläutert? Ist nicht innerhalb des alten Gedankens von der »An­
rührung durch korrespondierende Zugehörigkeit« (gän lei 1^^) der 
neuartige Blick des Malers auf Gebirge und Gewässer in ihren natur­
wüchsig verkörperten Formen (xi'ng in mehrfacher Hinsicht als 
eine bahnbrechende Entdeckung zu werten?

Neu ist zum einen die Verknüpfung jener zhou- und han-zeit­
lichen Vorstellung mit auf Seide gemalten Bildern, die einer mußevol­
len Beschäftigung dienen, statt mit Darstellungen, die innerhalb eines 
rituellen Zusammenhangs ihren Zweck erfüllen. Eine weitere Neue­
rung ist in der gesteigerten Individuierung und Konkretheit zu sehen, 
die im Übergang von allgemein typisierten Wirkungsträgern und 
Kräften auf solche künstlerischen Gegenstände der Anschauung ge­
legen ist, die jetzt nicht mehr wie Stellvertreter fungieren, die viel­
mehr prinzipiell in ihrer jeweiligen Besonderung als eigenständige 
Ganzheiten erfaßt werden dürfen. Überdies neu ist die erheblich er­
weiterte Bandbreite der für die Wirksamkeit in Frage kommenden 
Gestalten. Und schließlich ist die gedankliche Verankerung dieser 
Vorstellung von wirksamen Bildern in einer weithaften Grundhal­
tung des Malens wie der Bildbetrachtung bahnbrechend. Denn jetzt 
bildet nicht mehr ein einzelnes Ereignis wie der Eintritt des Regens 
den Zweck, zu dem das Verfahren der Anrührung durch lei einge­
setzt wird. Jetzt geht es um die Eröffnung des Geistigen in seiner all­
gemeinen Wirksamkeit. Es geht um die Eröffnung von Welt schlecht­
hin und um eine Transformation des schauenden Subjektes. Der alte 
Gedanke wird also von Zong Bing zur Stützung einer gänzlich 
neuen Idee herangezogen. Daß diese Idee von einer weltstiftenden 
Wirksamkeit die Berg-Wasser-Malerei überhaupt erst theoretisch be­
gründet, darf ebenso wenig außer Acht gelassen werden wie die Tat­
sache, daß es eben diese Idee ist, die sich in einer mannigfachen Aus­
prägung und durch Abwandlungen hindurch in der Geschichte fest 
etabliert. Keineswegs wird diese Idee also von einer Tendenz zur 
»Abstraktion«, wie Munakata indirekt anzudeuten scheint, überflüs­

71 Munakata, Concepts, 127.

241

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

sig gemacht. Gerade im Moment einer zunehmend reflektierten, per­
sönlichen und explizit leiblichen Vermittlung des entscheidenden Ge­
haltes an das gemalte Bild im Malakt wird sich in mehreren der fol­
genden Kapitel eine durchgängige Spur der frühen Vorstellung von 
der »Anrührung« wiederfinden lassen.72 Im weiteren Gang der Unter­
suchung wird also unter anderem genau dies sich zeigen, daß durch 
die Entwicklung der Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei hindurch 
Zong Bings Grundlegung eine weitreichende Geltung beanspru­
chen kann. Zugleich damit wird immer deutlicher werden, daß es eher 
stark modernistisch eingefärbte Herangehensweisen und Vormeinun­
gen der Forschung selbst sind, die eine solche historische Einschät­
zung wie die Munakatas nach sich ziehen. Einer kritischen Überprü­
fung der gesamten Überlieferung hält sie indes nicht stand, sobald der 
Gedanke der Welthaltigkeit in seiner fundamentalen Bedeutung für 
die Berg-Wasser-Malerei hinreichend gewürdigt wird.

Als Resümee ergibt sich: Schon für Zong Bing zr'M steht das 
Bemühen im Mittelpunkt, die Berg-Wasser-Malerei gegen mögliche 
Mißverständnisse zu verteidigen; er sucht sie weder als eine Abbil­
dung noch als Ersatz für Natur, aber auch nicht als ein metaphysisch 
zu lesendes »Bild von der Welt« zu etablieren. Schon zum Zeitpunkt 
ihres Aufkommens ist das HSSX bestrebt aufzuweisen, inwiefern 
durch diese Malereigattung in ausgezeichnet performativer Weise 
und vermittelt durch eine ethisch-ästhetische Anschauung die Welt 
als Bild wirksam werden kann. In der gelungenen Bildbetrachtung 
stellt die Anschauung einer gestalteten Berg-Wasser-Gegebenheit zu­
nächst einen konkreten Weltort bereit; über die Sichtbarkeit von Ge­
stalten wird Welt als solche evoziert. Die anschaulichen Gestalten ste­
hen jedoch weder als »Zeichen für« eine Welt außerhalb des Bildes 
noch »erscheint« in ihnen die Welt in einer bestimmten Verfassung. 
Vermittels der sichtbaren Gestalten und der ihnen eigenen Bedeut­
samkeit erschließt sich im anschaulich Gegebenen ein situativer Welt­
ort. Dieser Ort ergibt sich dem Betrachter, gestützt auf dessen leiblich 
situiertes Schauen, aus dem diesen gemalten Bergen und Gewässern 
innewohnenden Sinnverweis auf Welt als einen Bewandtniszusam­
menhang. Und von diesem Ort aus eröffnet sich daraufhin die ent­

72 Den Gedanken eines nicht in erster Linie vom subjektiven Willen gesteuerten, viel­
mehr leiblich-geistig in das Weltgeschehen einschwingenden Weltbezuges hat auch Es- 
cande (L'art, 115 ff.) deutlich als Voraussetzung des Malaktes in der älteren chinesischen 
Kunstauffassung herausgestellt.

242

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei 3EÄ

scheidende Möglichkeit, über ein »Einschwingen« im Medium rein 
geistiger Bewegtheit einen existentiell wirklichen Zugang zum Welt­
ganzen zu erlangen. Dieses Einschwingen wird durch die anschauli­
chen Gestalten buchstäblich angestoßen und im Dasein des Betrach­
ters herbeigeführt. Das sich einstellende Weltverhältnis reicht indes 
prinzipiell über das Schauen von Formen und das Gebiet des Ästheti­
schen hinaus. Auch ist es nicht mit einer »Einsicht« zu verwechseln. 
Es transformiert die leibhaftige Existenz des Betrachters im ganzen. 
Die Anschauung der sichtbaren Gestalten eines Bildes stellt daher 
nach Zong Bings Kunstauffassung lediglich ein Mittel, nicht 
hingegen den Selbstzweck des ästhetischen Aktes dar. Die angeschau­
te Gestalt läßt nicht etwas »erscheinen«; als sichtbare - und damit 
nebenbei anschauliche - »Verkörperung« trägt sie indes effektiv ein 
geistiges Verbindungsgeschehen. Die Malerei, genauer die ästhetische 
Anschauung des gemalten Berg-Wasser-Bildes, wird zum Austra­
gungsort dieses Ereignisses. Es geht Zong Bing somit gar nicht 
um »Kunst«, sondern um ein seitens der Malerei herbeigeführtes Ver­
hältnis der Existenz zur Welt. Das künstlerische Bild seinerseits dient 
eher als ein Medium ethischer Verwirklichung denn als ein eigenstän­
diger Gegenstand menschlicher Verhaltungen. In diesem Rahmen 
verwirklicht sich zwangsläufig ein Blick auf das Sichtbare, der nicht 
in erster Linie auf Formerfassung und Beschreibung ausgeht. Das 
Sichtbare präsentiert weder anderes noch sich selbst; es gilt diesem 
Sehen vorrangig als Ort der zeitlichen Entfaltung einer Wirkung, 
nicht als eigenständiger Gegenstand der Wahrnehmung oder der Er­
kenntnis.

2. Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei

Die nächste Bestätigung der am HSSX entwickelten Überlegungen ist 
naturgemäß aus einem Zeugnis der ästhetischen Reflexion zu gewin­
nen, das diesem ersten Text zeitlich nahesteht. Der Bericht über das 
Malen (Xu hua kurz XH)2wird nach der Überlieferung durch 
Zhang Yanyuan dem älteren Maler Wang Wei (415- 
443), also einem Zeitgenossen Zong Bings tk'M zugeschrieben. Darin 
wird eine knappe Charakterisierung der Malerei in ihrer Gemeinsam­
keit mit der Schreibkunst und in Abgrenzung von einer rein doku-

1 LDMHJ (# 6) 132 ff. Vgl. die Übersetzung in VI. 2. 

243

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

mentarischen oder kartographischen Darstellungskunst unternom­
men. Aufgabe dieser kleinen Erörterung ist es von vornherein zu 
erweisen, inwieweit »gemalte Bilder nicht auf den Kreis der Kunstfer­
tigkeiten beschränkt bleiben«.2 Es gilt aufzuzeigen, daß die Gestal­
tung der Malerei »eine gemeinsame Verkörperung mit den sinnhaften 
Erscheinungsgestalten aus dem Buch der Wandlungen«3 hervor­
bringt. Mit anderen Worten, schon mit der Einleitung steht fest, daß 
die Malerei einen »weithaften« Charakter besitzt. Denn weit aus­
drücklicher als bei Zong Bing wird damit die Malerei am Leit­
faden der Weissagepraxis in den Kreis jener spekulativen menschli­
chen Tätigkeit eingerückt, die den einzelnen in seiner konkreten 
Lebenssituation auf das wirkliche Weltgeschehen im ganzen bezieht. 
Die Gestaltungen der Malerei werden zu Beginn nicht etwa nur ver­
glichen mit jenen bereits bekannten bedeutsamen »Erscheinungsge­
stalten« (xiäng aus dem Buch der Wandlungen (Yijing Ja®). Sie 
sollen gerade als unmittelbare »Verkörperung« (ti derselben, den 
Sinn des Weltgeschehens eröffnenden Wirksamkeit begriffen werden. 
Das gemalte Bild birgt in dem gleichen Sinne wie die Hexagramme 
aus dem Buch der Wandlungen eine welthafte Bedeutsamkeit in sei­
nen Gestalten.

Um diese Zusammenhänge genauer zu klären, wird - ähnlich wie 
bei Zong Bing - die besondere Leistung der Malerei in einer 
Erweiterung der von Natur aus begrenzten Anschauung zu erweisen 
gesucht. Trotz einer Bescheidenheit hinsichtlich der Leistungsfähig­
keit der bloßen Sehwahrnehmung wird doch die genuine Kraft künst­
lerischer Gestaltung unterstrichen:

»Die geistigen Kräfte werden nirgends [äußerlich] sichtbar; darum bewegt sich 
nicht, worauf sie sich stützen. Dem Auge sind Grenzen gegeben; darum ist nicht 
allumfassend, was es sieht. Daraufhin bilden wir vermittels eines einzigen Pin­
sels die Verkörperung des höchsten Leeren nach; wir beurteilen damit die äuße­
ren Erscheinungen der Körper und malen, was die cwn-zollgroße Pupille 
erhellt.«4

Die Bewegtheit in den Wandlungen ist als solche äußerlich nicht 
sichtbar - auch im gemalten Bild nicht. Das Auge allein erkennt sie 
nicht. Gleichwohl rührt die Bewegtheit der geistigen Kräfte in der

2 XH, VI. 2. [1], LB I 585: |f
3 XH, VI. 2. [1], LB I 585:
4 XH, VI. 2. [2], LB I 585: B

244

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei

Vermittlung durch das gemalte Bild den inneren Sinn irgendwie an. 
Fraglich ist unter dieser hypothetischen Voraussetzung, die sich auf 
die oben aus dem HSSX gewonnenen Erkenntnisse stützen kann, ob 
diese ästhetische Vermittlung einer Bewegtheit formalästhetisch un­
bedingt im Sinne eines Symbols für Bewegtheit, als »bewegter Aus­
druck« oder »Expression« interpretiert werden muß. Dafür scheint 
die Formulierung döng sheng yän »es entsteht darin eine
Selbstbewegung«, etwas weiter unten zu sprechen. Denkbar ist jedoch 
immerhin, daß die spekulative Rede von der Bewegtheit der »geisti­
gen Kräfte« (fing ®) in der Welt und die spätere ästhetische Aussage 
von der gewissermaßen schreibkünstlerisch im Pinselzug sich nieder­
schlagenden Selbstbewegung durchaus nicht auf derselben argumen­
tativen Ebene zu lesen sind. Im Hinblick auf dieses Problem ist dieser 
ersten Aussage zumindest ein Hinweis zu entnehmen. Während die 
gewöhnliche Sehwahrnehmung nicht alles erfassen kann, vermag die 
Malerei mit einfachen Mitteln Abhilfe zu schaffen. Dazu ist sie aber 
imstande, insofern sie sich nicht allein auf das Angeschaute als solches 
richtet, sondern indem sie dieses gerade als »Verkörperung des höch­
sten Leeren« in den Blick nimmt und nachbildet. Diese künstlerische 
Anschauung scheint dann insofern als grenzenlos gelten zu können, 
als sie sich auf einen wirksam verkörperten Sinn, nicht auf ausge­
dehnte Gegenstände richtet; sie bezieht sich auf die tragende Leere 
zwischen den sichtbaren Dingen, nicht auf deren Gesamtheit oder de­
ren bloße Sichtbarkeit. Zu dieser Blickwendung aber wird die Malerei 
gerade dort befähigt, wo sie »die äußeren Erscheinungen der Körper 
zu beurteilen«, das heißt zu umgrenzen und zu bestimmen weiß, und 
wo sie mit dem Auge schaut. Was mit dieser Ambivalenz zwischen 
Erscheinung und Gehalt gemeint ist, wird in den weiteren Beschrei­
bungen dieses zweiten Abschnitts klarer.

Da geht es offenkundig um das Setzen von bedeutsamen Zei­
chen, die in ihrer extremen graphischen »Verkürzung« nicht mehr 
versuchen, das All des Sichtbaren tatsächlich zu umfassen, die sehr 
wohl aber einen hinreichend deutlichen Sinnverweis auf die körper­
lich sichtbare Gestalt enthalten. Dieser Sinnverweis dient freilich 
nicht einer formalen Charakterisierung. Sein Zweck besteht ganz im 
Gegenteil darin, die Körper als »Verkörperungen« sinnfällig darzu­
bieten und so auf die sie stiftende Leere hinzuführen. Im äußersten 
Fall vermag eine schlichte Pinsellinie nach Auskunft des Berichts gan­
ze Gebirge, das heißt besondere Orte darzubieten. In einer gleichsam 
stenographischen Schilderung durch die Malerei werden weniger For­

245

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

men wie vielmehr »Gestalten«, das heißt mit Bedeutung aufgeladene 
Ganzheiten unmittelbar anschaulich. Im Bild sieht man die berühm­
ten Gebirgsorte als kaiserlich erhabenes Gesicht, man erblickt darin 
ein Lächeln, und es ist, als atmeten die Wälder lebendig, als spuckten 
sie den Wolkendunst von sich. Was das gemalte Bild vor allem leistet, 
ist mithin die Evokation von stimmungsgeladenen Orten, die in der 
Art eines lebendigen menschlichen Gegenübers erfahren werden und 
den Betrachter gewissermaßen ansprechen. Was folgt, ist die Feststel­
lung, daß vor diesem Hintergrund nunmehr durch bloße Pinselzüge 
ebenso einzelne Gegenstände in sinnvoller Anordnung und wohl un­
terscheidbarer Gestalt vor dem Auge entstehen. Das Wunder dieser 
Anschaulichkeit wird von der Malerei mit ihren einfachsten Mitteln 
»bewirkt« und »hervorgebracht« (zhi ffc).

Es schwingt ein ursprüngliches Staunen über diese sinnstiftende 
Leistung der Malerei in den Worten Wang Weis mit. Daher setzt 
er gleich noch einmal an, um diese Wirksamkeit eindringlicher zu be­
schreiben:
»Auf Herbstwolken hinblickend, fliegt das Geistige empor. Dem Frühlingswind 
nahend, wird das Sinnen weit und frei.«5

Die Pinselzeichnung wird jetzt als »Wolke« erkannt. Aber sie wird 
nicht nur als »Wolke«, sondern darüber hinaus als »Wolke im 
Herbst« wahrgenommen. Und als diese angeschaute Verkörperung 
einer Herbststimmung zieht sie den Geist des Bildbetrachters zu sich 
empor. Aber Wang Wei geht noch weiter: Ein Wind, den man an 
sich ja nicht sehen kann, wird im Bild nahbar, und er wird als »Früh­
lingswind« spürbar. In dieser »synästhetischen« Wahrnehmung, die 
vom Gesehenen auf eine leibhaftige Empfindung und von da auf eine 
ganzheitliche Befindlichkeit überleitet, wird das Sinnen des Menschen 
freigesetzt, es schweift das Denken vor dem Bild in eine weite Ferne. 
Diese ist nicht länger die im Bild dargestellte Ferne. Es ist jetzt dieje­
nige Weite, die den Betrachter als seine konkrete Umwelt umgibt, auf 
die er durch das Bild hindurch nach allen Seiten hin sich öffnet. Das 
gemalte Bild erschließt demnach eine lebensweltliche Gestimmtheit 
und eine existentielle Befindlichkeit.6 In dieser welterschließenden 
Qualität übertrifft die Malerei noch die in freudige Stimmungen ver­

5 XH, VI. 2. [2], LB I 585:
6 Vgl. die ähnlich gelagerten Hinweise zu den stimmungsmäßigen Implikationen bereits 
unserer Naturwahrnehmung in M. Seel, Eine Ästhetik, 92.

246

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei HEÄ

setzende Empfindung auf dem Feld der Musik. Sie übertrifft allen Be­
sitz, alle kostbaren Güter, die weltgebietende Macht von Zeptern so­
gar übertrifft sie noch. Weltbeherrschung reicht nicht heran an Welt­
eröffnung.

Zuletzt läßt sich nunmehr die genuine Malerei abheben von 
schematischen Darstellungen, indem sie Leben und Bewegtheit sug­
geriert. In den »frischgrünen Wäldchen«, die sie zeigt, erhebt sich 
tatsächlich ein Wind, und das »weiße Wasser«, das da in den Ausspa­
rungen des Pinsels sichtbar wird, vermag lebendig wie ein Gießbach 
zu spritzen. Die Malerei vermittelt eine lebendige Bewegtheit. Dazu 
wird sie nach Wang Weis Deutung allerdings nicht allein durch 
die zuvor genannten »stenographischen« Pinselschwünge in die Lage 
versetzt. Um dieses Weltganze als lebendig bewegte Wirklichkeit in 
der Malerei »herbeizuholen« (jiäng |^), bedarf es über die technisch- 
poietische Umsetzung ins Werk hinaus einer »geistigen Helle« (shen 
mi'ng Und erst mit der Nennung des »Geistigen« als des ent­
scheidenden Momentes im künstlerischen Schaffensakt hat Wang 
Wei endlich das erfaßt, was die Malerei über ihre sichtbare »Wir­
kung« (zhi Ifc) hinaus in ihrem »Kern« und in ihrer »Wirklichkeit« 
(qing i#) ausmacht. Anders als bei Zong Bing wird bei Wang 
Wei nicht die »Freisetzung des Geistigen« (chäng shen 
als Wirksamkeit des gemalten Bildes angeführt. Die Wirkung der Ma­
lerei ist aber auch für ihn sicherlich nicht - so wenig wie für Zong 
Bing - in einem ästhetizistisch oder religiös-spirituell verstande­
nen »erhebenden Glücksgefühl« zu sehen, wie Nakamura in roman­
tischer Verklärung feststellt.7 Ähnlich wie für Zong Bing hat 
auch für Wang Wei die »herbeiholende« (jiäng |5$) Leistung 
der Malerei vielmehr mit einer geistigen Öffnung des Menschen hin 
auf das Gesehene zu tun. Erst innerhalb einer geistigen Bewegung, 
erst mittels der »geistigen Helle« (shen rm'ng vermag der Maler 
dem Gesehenen jene Gestalt zu verleihen, die den Betrachter wieder­
um über das bloß gegenständliche Wahrnehmen hinaus in seiner gan­
zen Befindlichkeit anrührt. Das Malen geht nicht vom Schauen aus, 
sondern von einer geistigen Bewegtheit, die Welt und Mensch glei­
chermaßen durchdringt.

Vermutlich nicht eindeutig entscheiden läßt sich, ob Wang Wei 
mit der »geistigen Helle« (shen mmg lediglich den Geist 

7 Nakamura, Chugoku garon, 97: koyo teki na kaikanjo ■

247

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

des Malers bzw. des Bildbetrachters bezeichnet wissen möchte oder ob 
er, einem ebenso gut belegten Sprachgebrauch der Zeit folgend, zu­
gleich auf das Geistige in der Welt anspielt, das zum Verbündeten des 
Malers wie des Betrachters werden muß, damit die Wirksamkeit des 
Bildes gelingen kann. Ungeachtet dieser Unklarheit bedeutet die Aus­
kunft des Textes jedenfalls, daß das Bild den Betrachter dort anspricht, 
wo er sich in seiner konkreten Lebenswelt mit der ihr eigenen Erfah­
rungstiefe und den ihr eigenen Entfaltungshorizonten befindet. Die 
Bildbetrachtung evoziert in einem bestimmten Sinne die Orthaftig- 
keit selbst im Dasein des Betrachters; denn mit seiner suggestiven 
Kraft führt es ihm nicht allein einzelne Gegenstände vor Augen, son­
dern stellt es ihm einen Ort seiner Daseinsentfaltung zur Verfügung. 
Diesen Unterschied zwischen dem Zeigen von Gestalten und der tat­
sächlichen Evokation von Stimmungen und Befindlichkeiten gilt es 
festzuhalten. Insofern nämlich erschließt das gemalte Bild nicht ledig­
lich einen imaginierten, sondern einen lebendig erfahrenen Ort. Die­
ser ästhetisch gestiftete Ort fällt zusammen mit jenem Ort, an dem 
der Betrachter sich je schon im Leben aufhält, an dem er sich im Voll­
zug einer sowohl leiblichen als auch geistigen Existenzweise auf die 
Welt im ganzen richtet. Hier, also im Leben selbst und in leibhaftiger 
Anwesenheit vor dem gemalten Bild, kann behauptet werden: »Das 
Geistige fliegt empor«, das »Sinnen wird weit und frei«.

Das »Geistige« ist es nun aber, das mehrfach über die körperli­
chen Erscheinungsgestalten und über die Sehwahrnehmung hinaus 
als diejenige Sphäre einer - jedenfalls auch welthaft gedachten - 
Wirksamkeit ausgezeichnet wird, in der die Anschauung vor dem ge­
malten Bild ihre Welt eröffnende Leistung überhaupt erst zu verwirk­
lichen vermag. Die Malerei geht aus einem Zusammenspiel der Seh­
wahrnehmung und der ausführenden Hand einerseits mit dem 
Geistigen andererseits hervor. Die ästhetische Anschauung ihrerseits 
kann daher auf eine geistige Hebung und Weitung hinauslaufen, die 
gerade im Hinblick auf das Strukturmoment des »Über-flugs« und der 
»freien Weite« über ein innersubjektives »Empfinden« hinausweist. 
Diese Wirksamkeit kann schwerlich anders denn als Verbindung des 
einzelnen mit seiner Welt gedeutet werden. Ähnlich wie bei Zong 
Bing nur weniger klar herausgearbeitet, fungiert auch in diesen 
Überlegungen des älteren Wang Wei eine »geistige« Bewegtheit 
des Weltganzen und eine »geistige« Offenheit im Menschen als das 
Bindeglied zwischen Mensch und Welt; auch hier wird das Geistige 
über die sichtbaren Gestalten hinaus zum eigentlichen Medium einer 

248

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei EE®

im engeren Sinne ästhetischen Übertragungsleistung, die zwischen 
Bild, Mensch und Welt eine vermittelnde Einheit stiftet.

Nunmehr wird jene in der Forschung umstrittene, anfängliche 
Auskunft zu den »geistigen Kräften« (Ung ®) verständlicher. Da hieß 
es:

»Was in der körperlichen Gestalt verwurzelt ist, ist hell [sichtbar]. Was, [von] 
geistigen Kräften [durchwaltet], die Verwandlungen bewegt, [betrifft] den inne­
ren Sinn.«8

Was die Augen in der Welt wahrnehmen, ist das Äußere, sind unbe­
wegte »gestalthafte Verkörperungen« (xing die in der »Helle« 
(rong Bi) ihrer Sichtbarkeit dastehen. Verwandlung und Bewegtheit 
(biän döng werden hingegen ausschließlich ins Innere, in die 
»geistigen Kräfte« und in den »inneren Sinn« (xin verlegt. Die 
geistigen Kräfte selbst sind für das Auge niemals sichtbar. Sie treten 
überhaupt nicht in Erscheinung. Ihre Wahrnehmung geht den inne­
ren Sinn an. Sie betrifft daher überhaupt nicht die äußere Form des 
Sichtbaren, sondern dessen gestaltmäßige Bedeutsamkeit. Diese steht 
aber für eine Wirksamkeit, die entschieden von allem Anschauen 
einer Gestalt zu unterscheiden ist.9 Der faktischen Wirksamkeit, die 
den inneren Sinn, somit letztlich aber den gelebten Daseinsvollzug 
selbst betrifft, hat die bildende Kunst ihre ganze Aufmerksamkeit zu 
widmen. Denn nicht ein anschauliches Zeigen des Wirklichen, son­
dern die orthafte Evokation von Welt und der Wirk-lichkeit als eines 
Geschehens ist es, worin sich die gelungene Malerei erfüllt.

Entgegen dieser, von den früheren Beobachtungen zum HSSX 
bestärkten Deutung des Kerngedankens im XH könnte bei einer ge­
änderten Interpunktion der erste Teil der zitierten Passage gewisser­
maßen als Ausdruck einer »plotinisierenden« Haltung gegenüber 
dem Sichtbaren gelesen werden. In der Mehrzahl aller Übersetzungen 
lautet die Stelle dementsprechend etwa so:

8 XH, VI. 2. [2], LB I 585:
9 Acker kommt nah an diese strikte Trennung zwischen lebendigem Innen und sicht­
barem Außen heran, indem er vom »heart-mind« als einem »reagent« spricht. Dann 
aber findet doch ein Rückfall in die vertraute Vorstellung vom Zusammenspiel von 
»mind« und »eye« bei der Wahrnehmung im Sinne der bloßen Anschauung statt, wenn 
das Innere eben die Grenzen der Wahrnehmung (»to comprehend«) für das Auge erwei­
tert. (vgl. Acker, Some T'ang, II132 Anm. 10 und 11).

249

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

»Was in der körperlichen Gestalt wurzelt, verschmilzt mit den geistigen Kräften

Diese allgemein akzeptierte Version schwächt allerdings nicht wenig 
die Kraft des ganzen Gedankenganges. Die Bewegtheit selbst und die 
geistigen Kräfte an sich werden doch gerade nicht sichtbar; die körper­
lichen Gestalten sind andererseits durch ihre Unbewegtheit ausge­
zeichnet. Aus diesem Grund (gü »bewegt sich nicht, worauf sie 
[also die geistigen Kräfte] sich stützen.«10 11 Diese Aussage geht aus­
drücklich aus dem Nachfolgenden hervor und kann schwerlich hypo­
thetisch aufgefaßt werden. Demnach »stützen sich« (tuö ft) die gei­
stigen Kräfte allenfalls auf die körperlichen Gestalten, sie »bedienen 
sich« ihrer, ohne »darin« zu sein, ohne damit zu einer ontischen Ein­
heit »verschmolzen« zu sein - und ohne darin sichtbar zu erscheinen. 
Es tut sich offensichtlich eine Kluft auf zwischen den angeschauten, 
unbewegten Gestalten in der äußeren Erscheinung und einer Bewegt­
heit, für die allein der innere »Sinn« empfänglich ist. Diese Kluft ist 
innerhalb der bloßen Anschauung nicht zu überbrücken. Zu fragen ist 
also, ob die Überwindung dieser Kluft als das Verdienst der Malerei 
tatsächlich zeichentheoretisch gedeutet werden darf.12 Geht Wang 
Wei wirklich von der Idee einer »Erscheinung« des Unsichtbaren 
im Sichtbaren aus? Kommt hier tatsächlich fast plotinisch ein »Sich- 
Manifestieren« des Geistigen im Sichtbaren zum Tragen, wie von 
Escande unterstellt zu werden scheint? Kann die Stelle womöglich 
als Beleg für einen quasi modernen »Expressionismus« gelten? Dem­
nach gälte es allerdings für die Malerei, im Durchgang durch das In­
nere gerade den toten äußeren Formen Leben einzuhauchen und so 
die geistigen Kräfte ausdrücklich für die Anschauung sichtbar zu 
machen.13

Ein solches Verständnis scheint allzu eindeutig europäischen 
Denkvoraussetzungen und der abendländischen Ideengeschichte ver­
haftet zu sein, als daß es im Blick auf die chinesische Überlieferung 
zwingende Gültigkeit beanspruchen könnte. Und obwohl die Aus­
kunft des XH nicht gerade präzise genannt werden kann, spricht ge­
gen diese verbreitete Auffassung doch der Fortgang des Gedankens im

10 Vgl. so Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 244; Siren, The Chinese, 17; Acker, Some T'ang,
11 130; Bush/Shih, Early, 38 sowie Chen Chuanxi, Liuchao, 135.
11 XH, VI. 2. [2], LB I 585:
12 Vgl. so Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 244; Bush/Shih, Early, 38.
13 Escande, Traites, 220 f.

250

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei iEÄ

Text selbst. Als erster seiner Zunft stellt da der ältere Wang Wei 
in wenigen Worten jenen wundersamen Übergang vom Tuschefleck 
und der schwarzen Linie zur bedeutsamen Gestalt heraus, der der 
Kunst des Malens mit Pinsel, Tusche und Pigmenten ihren einzigarti­
gen Reiz verleiht. Auch spielt er zweifellos auf Erfahrungen der 
Schreibkunst und das frühe Nachdenken über deren gleichsam »ab­
straktive» Gestaltwerte an, wenn er Fachausdrücke »eine gebogene 
[Linie]« (qü ft), »ein Loseilen [des Pinsels]« (qü ®), »ein [heraus­
gezogener] Ba-Strich« (bä & bzw. ££) und »ein Tupfen« (diän Ifi) 
gebraucht. Zugleich markiert der Autor andererseits nur um so deut­
licher eine gern übersehene Kluft zwischen der gegenstandsbeschrei­
benden Pinsellinie in der Berg-Wasser-Malerei und der Schreib­
kunst.14 Bei ihm - wie dann in gewisser Weise vermutlich ebenso 
noch bei Jing Hao zfij/n im zehnten Jahrhundert - steht die Beachtung 
der Pinsellinie ganz im Licht einer Aufmerksamkeit gegenüber der 
Vermittlung einer weithaften, also durchaus an die gegenständliche 
Darstellung gebundenen Bedeutsamkeit in der Berg-Wasser-Malerei. 
Sichtbar werden für Wang Wei in der Malerei doch gerade an­
schauliche Gestalten, nicht geistige Kräfte oder Sinngehalte. Die Ma­
lerei bleibt auf dem Gebiet der Anschauung nach Auskunft des XH 
zutiefst dem vordergründig Sichtbaren verhaftet. Sie zeigt keineswegs 
»höhere« Wirklichkeiten. Das braucht sie auch nicht. Sie vermag auch 
ohnedies, in der Vermittlung durch den Akt der Anschauung auf 
einer anderen Ebene eine ursprüngliche Wirksamkeit auszulösen.

Wie kein zweiter schafft es Wang Wei das Staunen über die 
sichtbar machende Fähigkeit der Malerei nicht auf eine Kunst der for­
maltypischen Wiedergabe von Gesehenem zu reduzieren. Über die 
Kategorie der anschaulichen Form hinweg spannt er den Bogen zwi­
schen dem »höchsten Leeren«, das selbst jeder Sichtbarkeit er­
mangelt, und jener konkreten Verkörperung von Wirklichkeit in 
angeschauten »Gestalten«. Das sind Flecken und Linien, die von vorn­
herein nur als Bedeutungsganzheiten und als Zusammenhänge wahr­
genommen werden. Über dieses vordergründige Spiel der Formen 
hinweg spannt er so aber in Wahrheit den Bogen zwischen einer sicht­
baren Welt in ihrer sinnhaften und sinnfälligen, lebendig bewegten 
Ganzheit und dem Menschen, der die Welt aufnimmt, indem er sich 

14 Vgl. ganz anders in der didaktischen Ausrichtung auf das Ziehen des Pinsels etwa die 
vielzitierten, der Wei Shuo zugeschriebenen Angaben in der Schrift »Bi zhen tu

in: Wang Yuanqi, Peiwen, 3, BmWS) II 55b f.

251

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

zu ihr hin öffnet. Diese Öffnung vollzieht sich über den Sehsinn hin­
aus vermittels des inneren Sinns. Das bedeutet jedoch zugleich, daß 
die Welt nicht allein eine wahrgenommene, eine in der Wahrneh­
mung als »Gegenständlichkeit« erschlossene Wirklichkeit darstellt. 
Der Bildbetrachter wird gewiß von dem gesehenen Bild und der darin 
eröffneten Wirklichkeit angesprochen, insofern er zunächst alle ge­
malten Sinnverweise richtig »versteht«. Er sieht schon hierbei indes 
nicht Formen; er schaut konkrete Bedeutungen an und sieht die Be­
deutsamkeit selbst. Über diese »gestalthermeneutische« Anschauung 
hinaus wird er aber gerade im Zuge eines solchen Sehens von der an­
geschauten Wirklichkeit tatsächlich »betroffen« und »angegangen«. 
Diese wahrnehmungsmäßig vermittelte Anrührung vollzieht sich 
jetzt im inneren Sinn, das heißt jedoch in der ganzen daseinsmäßigen 
Gestimmtheit des Betrachters. Was er anschaut, sind also nicht höhere 
Wirklichkeiten, die im Symbol der gestalteten Berg-Wasser-Welt er­
scheinen. Indem er anschaut, geht ihn das Angeschaute vielmehr mit 
einer Wirksamkeit an; es berührt ihn im inneren Sinn. Das bedeutet 
aber vor dem Hintergrund des antiken Menschenbildes sowie der Re­
de von den »geistigen Kräften« (ting U) und deren welthaltiger Be­
wegtheit, ebenso unter Abzug einseitiger Psychologismen schwerlich 
etwas anderes als: Das gemalte Bild berührt den Menschen in ganz­
heitlicher Weise in seiner Lebensumwelt und bis hinein in seine leib­
liche Befindlichkeit. Wie anders, wenn nicht über die Augen hinaus 
mit seinem ganzen Leib und seiner ganzen Person, könnte er auch 
»dem Frühlingswind sich nahen« (lin chün feng

Aus diesen Beobachtungen ergibt sich aus der Sicht einer ästhe­
tischen Theorie, daß im XH die klare Scheidung zwischen dem Be­
reich einer an sich »unbewegten« äußeren Sichtbarkeit - mithin zwi­
schen den wahrgenommenen wie dann den gemalten Gegenständen 
des Schauens - und dem Bereich einer strikt immanent bleibenden, 
»bewegten« Wirksamkeit vorausgesetzt wird. Das Gemalte kann 
demnach gar nicht die immanente Weltwirklichkeit in der Erschei­
nungsweise der sichtbaren Formen darbieten wollen. Allerdings ist 
es im Umweg über die Anschauung imstande, Orte in der Welt auf­
scheinen zu lassen und so den Betrachter in die Welt hinein zu ver­
setzen. Dies vollzieht sich gleichwohl nicht, zumindest nicht aus­
schließlich, auf dem Wege der Imagination, einer halb erkennenden, 
halb phantasierenden Versenkung ins Bild. Es vollzieht sich eher 
gleichsam in umgekehrter Richtung dadurch, daß das gemalte Bild in 
seiner bedeutsamen Gestalt den Betrachter unmittelbar in dessen um­

252

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei ZEÄ

welthafter Seinsweise einholt. Durch die ästhetische Anschauung als 
einen leiblichen Lebensvollzug hindurch erreicht das gemalte Bild den 
Betrachter unmittelbar bei sich selbst, in seinem Befinden an einem 
weithaften Daseinsort. Das Bild »zeigt« also in der Anschauung des­
sen, was es dem Betrachter vor Augen führt, diesem allenfalls zu­
gleich noch seine eigene gelebte Umwelthaftigkeit. Indem es ihn aber 
durch die ästhetische Einstellung der Bildbetrachtung hindurch in 
diese Umwelt als eine konkret und leibhaftig gelebte, nicht als eine 
gesehene einrückt, eröffnet das Bild die Welt. Es leitet von der An­
schauung über in eine den Bildbetrachter unmittelbar ergreifende 
Verwirklichung seines weithaften Menschseins an diesem Ort der äs­
thetischen Anschauung selbst. Zum Zweck einer Entfaltung dieser 
ästhetischen Wirkung erst bedarf es der Mitwirkung einer »geistigen 
Helle« und bedarf es der künstlerischen Ausrichtung auf »Verkörpe­
rungen des höchsten Leeren«, wie im XH gesagt wird.

Eine dem Schluß des XH verwandte Schilderung dieser fortan 
zentralen Erfahrung von einer Weltstiftung durch die Malerei findet 
sich später bei dem Dichter Bo Juyi (772-846). Sein Lied vom 
gemalten Bambus (Hua zhu ge JEt'TUft) mag hier als ein gelungener 
Beleg dafür dienen, wie selbstverständlich nicht eine »psychologi­
sche«, sondern eine daseinsmäßige, das heißt eine ort- und welthafte 
Wirkung im Mittelpunkt des allgemeinen Interesses steht. Bo Juyi S 

berichtet da scheinbar nur von einem gleichsam synästhetischen 
Effekt, der von der Anmutung einer Bambus-Darstellung ausgeht:

»Wie ich den Kopf hebe und auf einmal hinschaue, scheint es nicht gemalt zu 
sein/Mit gesenktem Ohre leise lauschend ist mir's, als wären da Geräusche.«15

Genauer besehen ist diese als Lob an einen Maler gerichtete Passage 
vermutlich so zu verstehen: Das Bild »zeigt« da nicht einfach so etwas 
wie eine umfassende Wirklichkeit. Der schlichte gemalte Bambus 
schafft es hingegen, seinem Betrachter noch im lauschenden Weg­
schauen einen »wirklichkeitsnahen« Lebensort zu eröffnen; dieser 
Ort umfaßt alle dazugehörigen Aspekte und erschließt sich dadurch 
als seine gegenwärtige Wirklichkeit. Das angeschaute Bild versetzt 
hier den Dichter in eine tatsächlich mit allen Sinnen des Leibes wahr­
genommene Situation; er findet sich in gelebter Erfahrung in einer 
bestimmten Umgebung wieder. Unmittelbar aus der Anschauung des 

15 Bo Juyi flJäylL Bo Juyi ji 4 Bde., Beijing 1979,1. Bd., 234:

253

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

gemalten Gegenübers erwächst also eine situative Befindlichkeit, die 
über das Sehen hinaus die ganze Person in ihrer gelebten Umwelt 
erfaßt.

Welcher Stellenwert kommt nach alledem gemäß dem XH, so sei 
abschließend nochmals gefragt, der Anschauung sichtbarer Gestalten 
in der Malerei zu? Der Bildbetrachter des Wang Wei EE$!( schaut die 
Welt im Bild an. Das bedeutet jedoch: Er sieht jeweils bestimmte Orte. 
Es bedeutet gerade nicht so etwas wie, daß sich seinem Auge das wah­
re Wesen der Welt offenbart. Während und in der Anschauung einer 
so geschauten Welt, durch diese Anschauung hindurch ereignet sich 
nämlich etwas vom Sehen und jeder »Einsicht« wohl zu Unterschei­
dendes. Mit dem Umstand, daß es nach dieser Vorstellung in der Ma­
lerei wesentlich nicht mehr um eine Bilderscheinung, sondern um so 
etwas wie situative Befindlichkeiten und einen leibhaftig eingenom­
menen Ort geht, sowie überhaupt in dem ausschlaggebenden Gedan­
ken von einer ganz bestimmten Performativität der Kunst ist eine 
entscheidende Abweichung gegenüber hartnäckigen Grundauffas­
sungen europäischer Ästhetik markiert.16 Die in gewisser Weise 
durchaus im Bild sichtbare Weltgestalt erfaßt den Menschen im gan­
zen und »nimmt ihn mit«. Gleichwohl trägt sie ihn nicht im Sinne 
einer Imagination fort. Sie trägt ihn durch die Anschauung hindurch 
leibhaftig in das Wirkliche, letztlich mitten in das Walten der »geisti­
gen Kräfte« an dem Ort der Bildbetrachtung selbst hinein. Zur Ent­
faltung dieser Wirksamkeit, nicht etwa um einer entgrenzten An­
schauung von dem Wirklichen willen, bedarf es wiederum der 

16 So bleibt etwa M. Seels durchaus geistesverwandte Erläuterung der »ästhetischen 
Korrespondenz« noch ganz dem Rahmen der »Anschauung« und des »Sich-Zeigens 
von etwas« verhaftet (Seel, Eine Ästhetik, 94/103 f.). Dementsprechend fällt bei ihm im 
Hinblick auf den imaginativen Wahrnehmungsmodus die bezeichnende Aussage: »Die 
Imagination des Kunstwerks stellt nicht eine bestimmte Situation des Lebens her, sie 
stellt Situationen des Inderweltseins dar.« (ebd., 147). Gegen die von Seel nicht bezwei­
felte Prämisse, daß selbst noch die »korresponsive« oder die »Kontemplation« weckende 
Performativität der Kunst sich zuletzt zwangsläufig in einer besonderen Art ausdrucks- 
haften Erscheinens oder eben in ihrem Zeichencharakter erschöpfen müsse, weil ihr 
Spiel in der »imaginativen Konstruktion« fundiert sei (ebd., 258 ff.), wird angesichts 
chinesischer Reflexionen tatsächlich von einem Herstellen von Lebenssituationen durch 
die Kunst zu reden sein. Was anderes ist denn das künstlerische Artikulieren von »Ho­
rizonten der Begegnung« (ebd., 148) als ein Zur-Verfügung-Stellen von Situationen und 
damit ein Herstellen der Situiertheit des Betrachters selbst? Es scheint doch wenigstens 
an diesem Punkt der künstlerische Ausdruck auch für Seel in Wahrheit ganz von selbst 
übergehen zu müssen in das Ereignis aktuell gelebter - und nicht bloß sinnbildlich 
erfahrener - Weltstiftung.

254

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan

Beteiligung des inneren Sinnes am Schauen. Denn im innern Sinn ist 
die ganze Person des Menschen in ihrer gelebten Einheit wie in ihrer 
Öffnung auf eine Welt hin verkörpert. Erst nach diesem Verständnis 
von einem aisthetisch vermittelten Anspruch an den Betrachter und 
von einer situativ entfalteten Öffnung auf die Welt an einem Lebens­
ort, also erst in bezug auf ihre über das bloße Zeigen hinausgehende 
Wirksamkeit kann aber die Malerei selbst »welthaft« und »welthal­
tig« genannt werden. In der aktuellen Erschließung eines weithaften 
Ortes und im Rückgang auf die leibliche Befindlichkeit des Menschen 
in seiner Welt erfüllt sich in der höchsten Form, was in der Einleitung 
zu dieser Untersuchung unter dem Titel »Welt-Bild« angesprochen 
wurde. Das gemalte Berg-Wasser-Bild zeigt nicht die Welt; es ist nicht 
ein »Bild von der Welt«. Das Bild läßt durch den leibhaftig vollzoge­
nen Akt der ästhetischen Anschauung die konkrete Weltlichkeit des 
Betrachters unmittelbar aufgehen. Allein im Hinblick auf diese tat­
sächliche Wirksamkeit kann gesagt werden: Das gemalte Welt-Bild 
»enthält« in sich die Welt. Wie schon bei Zong Bing ist es auch 
bei dem älteren Wang Wei HEeine ästhetische Anschauung, die - 
als Akt einer tatsächlichen Entfaltung begriffen - zwischen dem Men­
schen und der Welt vermittelt. Auch hier wird die ästhetische 
Anschauung indes nicht um ihrer selbst, sondern um des durch sie 
hindurch vollzogenen Zugangs zur Welt willen gesucht. Die Bild­
betrachtung dient auch in dieser poetisch »abgeschwächten«, nicht 
ausdrücklich »religiös« motivierten Form noch einer ethischen Ver­
wirklichung; sie dient der Erfüllung des guten Menschseins in seinem 
orthaften Welthaben.

3. Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan

Dem bekannten Kunstkritiker Zhang Yanyuan kommt in hi­
storischer Hinsicht die Funktion eines Vermittlers zwischen den bei­
den frühen theoretischen Leistungen, die bisher dargestellt wurden, 
und der im zehnten und elften Jahrhundert erfolgten Vertiefung und 
Systematisierung des Nachdenkens über die Berg-Wasser-Malerei zu. 
Er soll hier im Sinne einer Zwischenbilanz in einigen wichtigen Punk­
ten vorgestellt werden. In der Vorrede zu seinem im Jahr 847 fertig­
gestellten, umfassend angelegten malereikritischen Werk mit dem Ti­
tel Aufzeichnungen zu berühmten Malern aus allen Epochen (Li dai

255

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

ming hua ji Üfi), kurz LDMHJ, wird in einem »Bericht über 
die Ursprünge der Malerei« (»Xu hua zhi yuan liu ne­
ben dem moralisch-didaktischen und dem Erkenntniswert, der der 
Malerei innewohnt, ebenfalls gleich zu Beginn ihre Verbindung mit 
dem Weltganzen evoziert. Da heißt es:

»[...] im Verein mit den vier Jahreszeiten bewegt sie sich, und sie geht hervor 
aus dem, was vom Himmel her [sich so ergibt] und beruht nicht auf einem 
[menschlichen] Berichten und Verfassen.«1

Offensichtlich ist Zhang Yanyuan 'MS: iS - ähnlich wie der ältere 
Wang Wei zEffi vor ihm - darum bemüht, im Gefolge der alten 
Musiktheorie2 auch das Malen als eine menschliche Tätigkeit von 
vornherein über den Bereich menschlicher Zwecke zu erheben und 
als Ausfluß des Himmels selbst, also als etwas vorzustellen, das sich 
»von selbst ergibt« (zi rän § $£).3 Im gleichen Atemzug wird die Ma­
lerei auf eine Ebene mit der zeitlichen Bewegtheit gehoben, die die 
Welt durchherrscht. Dazu formuliert der Autor an anderer Stelle:
»[Die Malerei] vereint sich mit der Leistung des Hervorbringens der 
Wandlungen.«4

Wie das Wirkliche in seiner Ursprünglichkeit in die Malerei eingreift, 
so ist diese umgekehrt verwoben mit der Wirklichkeit als einem vom 
Menschen unabhängigen Wandlungsgeschehen. Das Malen selbst wie

1 LDMHJ 1 und LB I 27: vgl. Acker, Some T'ang, I 61.
Zur letzten Anspielung vgl. die umgekehrte Position des Konfuzius in LY 7.1.
2 Als Vermittler zwischen dem Denken des Altertums und der TangJ^-Zeit kann hier
Ruan Ji PjeW (210-263) gelten. Er stellt in seiner Schrift Yue lun (Erörterung über 
die Musik) folgenden Leitsatz an den Anfang: »Was also die Musik angeht, so betrifft sie 
die Verkörperung von Himmel und Erde und die angeborene Anlage der innerweltlichen 
Vorkommnisse. Vereint sie sich mit deren Verkörperung und erlangt sie deren angebo­
rene Anlage, so ist sie im Einklang. Entfernt sie sich von deren Verkörperung und ver­
fehlt sie deren angeborene Anlage, so wird sie schief.« (übersetzt nach Ruan Ji PteSI, 
Ruan Sizong ji Taibei 1979, 40:

; ItÄlffA-W:,IW).
3 Wenn Acker (Some T'ang, I 61 Anm. 4) hier eher eine Anweisung an den Künstler 
liest, sich an jahreszeitliche Vorgaben zu halten, bleibt er damit vermutlich hinter dem 
Gewicht der Aussage von Zhang Yanyuan zurück. Auch die beigefügten, etwas 
phantastischen Bemerkungen zu einer Art Bildmagie verfehlen wohl die ursprüngliche 
Sinnabsicht.
4 LDMHJ, 2, Abschnitt »Lun Gu Lu Zhang Wu yong bi (»Erörte­
rung des Pinselgebrauchs bei Gu Kaizhi, Lu Tanwei, Zhang Sengyou, Wu Daoxuan«), 
24: vgl. Acker, Some T'ang, 1181.

256

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan

das gemalte Bild wird somit geadelt, indem es nicht bloß in seinen 
sichtbaren Gestalten eine bestimmte »Wirksamkeit« (gong der 
»lehrenden Wandlung« (jiäo huä ^ft) entfaltet, sondern indem es 
zugleich seiner Herkunft nach der Welt selbst als dem allumfassenden 
Geschehen in Zeit und Raum gleichgestellt wird. Wenn diese Behaup­
tungen von dem zuvorderst an einem kunstkritischen Kompendium 
interessierten Zhang Yanyuan in ihrer formelhaften All­
gemeinheit auch nur um einer captatio benevolentiae willen vor­
getragen und nicht weiter untermauert werden, sind sie gleichwohl 
aufschlußreich. Denn sie belegen mit ihrer überschwenglichen Selbst­
verständlichkeit, daß die Absetzung der Malerei von einem rein 
menschlichen Geschäft im neunten Jahrhundert nun schon allgemein 
nicht nur in deren mythischen Wurzeln der Ausbildung symbolischer 
Gestalten und in deren Verwandtschaft mit Schrift, Schreibkunst und 
Dichtung, sondern ebenso in einer wesensmäßigen Verknüpfung der 
ästhetischen Kraft der Malerei mit genau jenem naturwüchsigen Ge­
schehen gesucht wird, das mit der TangJ^-Zeit (618-907) gerade in 
der Berg-Wasser-Malerei in zunehmendem Maße zum Thema und 
Inhalt genommen wird.

Wie der Fortgang seines »Berichts« sodann deutlich macht, stellt 
für Zhang Yanyuan /Wi® wie schon für den älteren Wang Wei 
die an die Kommentartradition zum Buch der Wandlungen (Yijing J?

anknüpfende Vorstellung von den frühen Bildzeichen der Tri­
gramme als einem symbolischen Ausfluß des Weltgeschehens selbst 
die Brücke zwischen einer reinen Zeichentheorie und der These von 
der Welthaltigkeit der Malerei dar. Dies gelingt freilich nur durch 
einen Kunstgriff. Zunächst zitiert der Kunstkritiker den auch für den 
älteren Wang Wei bereits in genau diesem Zusammenhang 
wichtigen Yan Yanzhi (384-456),5 dem zufolge das »Auf­
zeichnen in Bilddarstellungen« (tu zäi ffl^c) einen dreifachen Sinn 
besitze. Darunter fielen nämlich einmal die »Erscheinungsgestalten« 
(xiäng ^) der acht Trigramme, zum anderen die Schriftzeichen und 
schließlich die »bildhafte Darstellung von körperlichen Gestalten« (tu 
xing |H^) durch die Malerei. Wo demnach noch eine Kluft zwischen 
der weithaften Bedeutsamkeit der »Erscheinungsgestalten« (xiäng ^) 
aus der Weissagung und den wohl nur beschreibend verstandenen 
»körperlichen Gestalten« (xing Jf^) in der Malerei besteht, wo diese 
auch lediglich den dritten Platz eingeräumt bekommt, muß nun die 

5 XH im VI. 2. [1] bzw. LB I 585.

257

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

bis ins Altertum zurückverfolgte Rede von den »sechs Arten der Zei­
chenbildung« (liü shü 7\*) aushelfen. Als dritte Rubrik gilt da dasje­
nige Verfahren, wonach »den körperlichen Gestalten [der sichtbaren 
Dinge] eine Erscheinungsgestalt verliehen wird« (xiäng xing
Diese Formel aber stellt nun Zhang Yanyuan als Inbegriff der 
Malerei heraus.6

Auch ohne daß der offensichtlich eher zum Kompilator und 
Kunstkenner als zum Theoretiker berufene Zhang den an dieser Stelle 
in seinem Gedankengang geradezu genialen Zug weiter reflektiert, ist 
damit letztlich etwas Entscheidendes geleistet. Die Malerei gelangt 
vom letzten in den ersten Rang. Zugleich wird sie dem Vorurteil, sie 
diene in bloß abbildender Funktion der formalen Beschreibung von 
körperlich gegebenen, sichtbaren Dinggestalten, entzogen. Dafür 
wird sie aufs engste mit einer moralisch-politischen Aufgabe verbun­
den; sie soll den allseits heilvollen Bezug zum Weltganzen als einem 
Wandlungsgeschehen in anschaulicher Weise zu verkörpern. Dieser 
Bedeutungswandel ergibt sich aus dem Schritt von einer »bildhaften 
Darstellung von körperlichen Gestalten« (tu xing gemäß der 
vorhergehenden Aufstellung hin zur Einrichtung genau jener »sinn- 
haften Erscheinungsgestalten« (xiäng ^), die dort den ersten Rang 
einnahmen, durch die Malerei. Auf gänzlich lapidare Weise bestätigt 
Zhang Yanyuan an dieser Stelle eine offenbar allgemein ver­
breitete Neigung, vermittels des bedeutungsschweren Ausdrucks 
xiäng »[sinnhafte] Erscheinungsgestalt« - noch in seiner etymo­
logischen Nähe zum malerischen »Nachbilden« (xiäng f^) - den ho­
hen Rang der Malerei neben oder sogar über dem Schreiben zu eta­
blieren. Wie oben hinsichtlich Zong Bings tk'M und Wang Weis 
früheren Aussagen bereits gezeigt wurde, ist es somit tatsächlich die 
Nähe der gestaltgebenden Malerei zu den Zeichenhaften Verkörpe­
rungen des Wandlungsgeschehens in den Tri- bzw. Hexagrammen 
der alten Weissagepraxis, die den Einfallsreichtum des Nachdenkens 
über die Malerei beflügelt und wie von selbst auf die hier herausge­
stellte Bahn treibt. Im Kern der Malerei wird, wie aus dem einleiten­
den »Bericht« im ganzen ohne weiteres hervorgeht, nicht ihr Umgang

6 LDMHJ 2 bzw. LB I 27; vgl. Acker, Some T'ang, I 66. Wenn Acker hier von einer 
»representation of forms« und von »simple pictograms« spricht, so deutet er diesen ge­
wichtigen Ausdruck freilich ganz bewußt in einer modernen Weise und verkürzt ihn 
gerade um die Assoziation mit den Trigrammen, also um den - wenigstens im Blick auf 
die Vorläufer, das HSSX und XH - entscheidenden Sinngehalt.

258

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan jg

mit sichtbaren Formen erblickt, sondern ihr Zusammenhang mit der 
Wirklichkeit als einem Wirkgeschehen. Die Malerei ist ebenfalls für 
Zhang Yanyuan nicht ursprünglich darstellend zu begreifen;
vielmehr vermag sie vermittels ihrer anschaulichen Gestaltgebung 
den Menschen in einen authentischen Bezug zur Welt als der Be­
wandtnisganzheit all seiner Lebensvollzüge zu versetzen.

Es ist nicht unwichtig, diese einführenden Passagen im Kopf zu 
behalten, wenn beispielsweise im Abschnitt »Erörterung der sechs 
Verfahrensweisen der Malerei« (»Lun hua liu fa ImÄÄife«) nach 
Xie He Wft im weiteren ein anderer Ton angeschlagen zu werden 
scheint. Da ist als Auslegung der bekannten dritten Verfahrensweise 
zur Gestaltgebung zu lesen:
»Nun, wenn den Vorkommnissen eine [sinnhafte] Erscheinungsgestalt verlie­
hen [werden soll], ist das notwendigerweise in einer Ähnlichkeit hinsichtlich 
der körperlichen Gestalt gelegen. Die Ähnlichkeit hinsichtlich der körperlichen 
Gestalt muß da die Knochenfestigkeit und das Atmen vollenden.«7

Die Malerei in gegenständlichen Gestalten ist offenkundig eine mi­
metische Kunst, sie arbeitet mit den Mitteln der Darstellung von et­
was. Insofern es dabei auf eine Ähnlichkeit im Hinblick auf die ge­
staltbare Verkörperung der Vorkommnisse ankommt, damit diese 
im gemalten Bild wiederzuerkennen sind, muß diese Malerei sicher­
lich eine abbildhafte Kunst genannt werden. Nicht zu vergessen ist 
freilich, daß im Bild selbst »sinnhafte Erscheinungsgestalten« (xiäng 

in ihrer Bedeutsamkeit sich zeigen sollen, nicht »gestalthafte Ver­
körperungen« (xing Jf^), bloße Formen. Die »Gestaltähnlichkeit« 
(xing si dient lediglich als ein Mittel, um jenes andere Ziel zu 
erreichen, nämlich wirksame Erscheinungsgestalten im Bild sichtbar 
zu machen. Dieses Ziel kann allein mit der Ähnlichkeit der Gestalt so 
wenig erreicht werden wie in einem ausschließlichen Verfolg der er­
sten beiden Leitideen, der »Knochenfestigkeit« und des »Atmens« (gu 
qi #M) also. Sonst stünde diese Leitidee nicht von jeher erst an drit­
ter Stelle; und sonst bedürfte es der anderen Aspekte nicht mehr. Der 
Autor plädiert offensichtlich für die Mitte zwischen darstellerischen 
Werten und einer ausdruckshaften Bedeutsamkeit. Letztere ist zu 
ihrer Vollendung (qudn auf die gegenstandsbeschreibende Dar­
stellung angewiesen. Nicht hingegen verhält es sich umgekehrt so, 
daß etwa zu einem mimetischen Moment der ästhetische Ausdruck 

7 LDMHJ (e 1) 13 f.:

259

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

nachträglich hinzuzukommen hätte. Die Reihenfolge sollte abend­
ländische Denkgewohnheiten irritieren; und sie ist bezeichnend. 
Offenkundig sah aber der Kunstkritiker eine Gefahr in der Vernach­
lässigung genau dieser darstellerischen Funktion der Malerei. Die 
ausdruckshaften Werte scheinen zu seiner Zeit den als bedrohlich 
empfundenen Hang gezeigt zu haben sich zu verselbständigen - wie 
dies spätere Entwicklungen in der Malereitheorie, etwa bei Su Shi

wie in der Tuschemalerei der gebildeten Dilettanten insgesamt mit 
ihrer starken Gewichtung des ersten Leitsatzes gewissermaßen bestä­
tigen mögen. So mußte der Leitsatz der Gestaltähnlichkeit eigens be­
tont werden. Allerdings kann Zhang Yanyuan aufgrund der 
eingangs nachgezeichneten Überlegungen zur Weltwirksamkeit des 
gemalten Bildes nicht von der formalen Wiedergabe einer Gegen­
ständlichkeit als dem Ziel der Malerei ausgegangen sein. Es geht ihm 
also lediglich darum, die Funktion der sinnhaften Erscheinungsgestal­
ten im gemalten Bild, die welteröffnende Wirksamkeit der Malerei im 
Ausgang von einer gegenständlichen, gestaltverhafteten Anschauung 
zu retten.

Die nachahmende Darstellung ist demzufolge für Zhang Yan­
yuan gewiß die Grundbedingung der Malerei. In ihr erfüllt 
sich jedoch nicht deren ganze Bestimmung. Daher verfolgt er die Fra­
ge, was genau »Gestaltähnlichkeit« in formalästhetischer Hinsicht be­
sagen solle, so wenig wie seine Vorgänger und Nachfolger. Er fragt 
nicht danach, was wir sehen. Er klärt nicht weiter, worauf wir im 
Schauen achten und was wir malen sollen. Statt dessen antwortet er 
im Fortgang auf die Frage, wie wir malen sollen. Diese Gedankenent­
wicklung ist als repräsentativ für eine allgemeine Tendenz des Nach­
denkens über die Malerei anzusehen. Das Problem der Gestaltgebung 
wird ganz in der üblichen Art aus dem Blickwinkel des Praktikers, in 
der Erhellung des Vorgehens also, zu fassen gesucht. Hinsichtlich des 
Verfahrens wird aber im Anschluß an die zuvor zitierte Passage in 
traditioneller Weise betont:

»Sowohl im Hinblick auf die Knochenfestigkeit und das Atmen wie im Hinblick 
auf die Ähnlichkeit in der körperlichen Gestalt, immer wurzelt es im festen Auf­
richten der Sinneshaltung, um sodann auf den Einsatz des Pinsels zurückzu­
kommen.«8

8 LDMHJ, 1, Abschnitt »Lun hua liu fa '?£«, 14: ääaSifijBnr T
w.

260

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan

Demnach gilt für Zhang Yanyuan wie nach einer umstritte­
nen Überlieferung schon für Wei Shuo und Wang Xizhi 
scheinbar als ausgemacht, daß es in der Malerei wie in der Schreib­
kunst auf den planvollen, aus einer inneren Sammlung und Ent­
schlossenheit heraus angeleiteten Einsatz des Pinsels ankomme. 
Zhang Yanyuan selbst allerdings deutet den Leitsatz vom Vor­
rang der »Sinneshaltung«9 10 11 bemerkenswerterweise gerade als jene 
bereits zitierte »Vereinigung [der Malerei] mit der Leistung des Her­
vorbringens der Wandlungen« also ganz und gar
nicht subjektivistisch. Auch gemäß den nachfolgend zitierten Beleg­
stellen kann es sich in dem hier wiedergegebenen Ausspruch nicht um 
so etwas wie einen geistig konzipierten Gestaltentwurf vor der Bild­
ausführung handeln. Diese »Sinneshaltung« (yi üc) muß von anderer 
Art sein als eine »Absicht« oder »Vorstellung«.12 Gerade diese dem 
Anschein nach so klare Auffassung vom Vorrang der Sinneshaltung 
vor der Ausführung wird zunehmend zu einem Problem werden. Wie 
soll also gemalt werden?

Bei Zhang Yanyuan kommt erstmals innerhalb der ei­
gentlich malereitheoretischen Literatur ein Bedeutungsmoment zum 
Tragen, das sodann von Jing Hao ffU wieder aufgenommen werden 
wird, nämlich das künstlerische Ideal des »Von-selbst« (zi rän § 
Schon von dem Dichter Bo Juyi S ® war diese Leitidee mit großer 
Selbstverständlichkeit vorgetragen worden:

9 Vgl. Wei Shuo WÄ, Bi zhen tu Da heißt es: »Wem die Sinneshaltung danach
kommt und der Pinsel zuvor, der scheitert; [...] wem die Sinneshaltung zuerst kommt 
und der Pinsel danach, der triumphiert.« (übersetzt nach Wang Yuanqi, Peiwen, [ft' 3, 
SH] II 56a: [...] vgl. Wang Xizhi Wang Youjun
ti Bi zhen tu hou ZEftWH®(ebd., II 56 b). Vgl. ferner den berühmten Anfangs­
satz »bei jeder Berg-Wasser-Malerei geht die Sinneshaltung dem Pinsel voraus« in jenen 
dem Wang Wei (701-761) zugeschriebenen Texten, der Erörterung über die Berg- 
Wasser-[Malerei] (Shan shui lun |JL|zKSra) und dem Langgedicht zur Berg-Wasser-[Ma­
lerei] (Shan shui fu |JjSSL, VI. 5. a) [1], LB I 596 bzw. SSF, VI. 5. b), LB I 600: JL 
Ä |ll zk, ft ■
10 »Die Sinneshaltung ist vor der Pinsel [-führung] vorhanden«; nach LDMHJ, ft 2,
Abschnitt »Lun Gu Lu Zhang Wu yong bi 24:
11 LDMHJ (ft 2) 24.
12 Die objektivistische Übersetzung mit »Vorstellung«, »Konzeption«, »Entwurf« und 
dergleichen würde offensichtlich voreingenommen Partei ergreifen für eine Ästhetik der 
Imagination und der Repräsentation im Ausgang von phantasierten Bildern. In dieselbe 
Richtung argumentiert unter Betonung des leiblich Gestischen im Schaffensprozeß der 
Schreibkunst schon Billeter, L'art chinois, 161 f. bzw. 196 f. Anm. 9.

261

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

»[...] bei wem das Studium im innersten Mark gelegen ist, der erlangt es [eben] 
aus der Befähigung des inneren Sinns heraus; wer in der Arbeit dem Hervor­
bringen der Wandlungen ebenbürtig ist, bei dem kommt es aus dem Miteinstim­
men des Himmels. Zhang [Dunjian] erlangt es einfach im inneren Sinn und gibt 
es weiter an die Hand - es ergibt sich so, aber er weiß selbst auch nicht, wie es 
sich ergibt.«13

Auf »geniale« Weise wird dann gemalt, wenn das Malen ganz aus dem 
Innern erwächst. Gerade dadurch aber läßt die Malerei die Subjekti­
vität hinter sich und schwingt ein in das Wandlungsgeschehen der 
ganzen Welt. Gemalt wird buchstäblich im Einklang mit der Welt. 
Das bedeutet aber, daß der Maler selbst nicht weiß, wie das vor sich 
geht. Hinter dieser euphorisch vorgetragenen Behauptung verbirgt 
sich, noch ungeklärt, die Idee, daß sich das Bild »von selbst« (zi rän 
§ ergeben müsse. Noch sind die Voraussetzungen dieses Ideals 
nicht durchdacht. Zum Gemeinplatz erstarrt ist es freilich schon auf 
dieser Stufe in jenem Ausspruch, der von dem in der zweiten Hälfte 
des achten Jahrhunderts tätigen Zhang Zao überliefert ist:
»Im Äußeren das Hervorbringen der Wandlungen zum Lehrer nehmen, im In­
nern aus der Quelle des inneren Sinns schöpfen!«14

Vor diesem Hintergrund, der auf diffuse Weise das Innere des Malers 
für genialische Kunstschöpfungen verantwortlich zu machen geneigt 
ist, dienen einige Überlegungen von Zhang Yanyuan einer
überfälligen Konkretisierung des Gedankens im neunten Jahrhun­
dert. Indem er auf dem höchsten Rang künstlerischer Vollendung 
denjenigen anordnet, »der [in der Malerei dem] Von-selbst [ebenbür­

13 In seiner »Ji hua gdM« (»Aufzeichnung zur Malerei«), in: Bo Juyi, Bo Juyi ji, III 938:

Vgl. die ähnliche Formulierung, im späteren elften Jahrhundert mittlerweile zum 
Topos erstarrt, in der Erläuterung des Malens gemäß der ersten Verfahrensweise bei Xie 
He als eines Malens, das sich aus einem »angeborenen Bescheidwissen« (sheng zhi 

von selbst ergibt und daher nicht gelernt werden kann, bei Guo Ruoxu
»Damit kommt man im Stillen zusammen und trifft im Geistigen überein, man weiß 
nicht wie, es ist einfach so.« (THJWZ 1, Abschnitt »Lun qi yun fei shi
17 bzw. LB I 59: vgl. auch SSCQJ, VI. 9. [48]: »Dies bedeutet
nichts anderes, als daß es mit der Befähigung des inneren Sinns erkundet wird, noch 
bevor es sich zeigt, und erlangt wird im nachhinein aus der körperlichen Gestalt und 
der Wirkung, daß [so] schweigend übereingekommen wird mit dem Hervorbringen der 
Wandlungen und aus einem gemeinsamen Ansatz- und Wirkpunkt mit dem weghaft 
leitenden Sinn [heraus].« (LB II 674:

14 LDMHJ(eiO)198:^^iBJL,^^L<..

262

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Welt und das Ideal des Vbn-selbst nach Zhang Yanyuan

tig ist]«, leistet der Kritiker - abermals ohne offenbar die Tragweite 
dieses gedanklichen Schrittes so recht zu überblicken - einen gewalti­
gen Sprung in der malereitheoretischen Reflexion. Da ist unter der 
Überschrift »Erörterung der [stilistischen] Verkörperungen15 in der 
Malerei, den Einsatz [der Mittel] durch den Berufsmaler und das Dar­
stellen durch Abreiben« (»Lun hua ti gong yong ta xie
[Wj]W«) im Hinblick auf die höchste künstlerische Vollendung in der 
einfarbigen Tuschemalerei zu lesen:

»Nun, in einer [gleichsam aus dem anfänglichen] Dampf formenden [Bildung im 
Zusammenspiel] des schattig-dunklen Yin und des sonnig-hellen Yang werden 
die ungezählten Erscheinungsgestalten dargeboten. Für die Wandlungen im 
Hintergründig-Dunklen sind Worte nicht gegeben - allein die Arbeit des Ver­
geistigten bringt es [so] in Umlauf. Gräser und Bäume legen [da ihre] Pracht an, 
ohne des farbigen Glanzes roter und grüner Pigmente zu bedürfen. Wolken und 
Schnee treiben und wirbeln [da] und sind weiß, ohne der bleiweißen Kreide zu 
bedürfen. Die Berge bedürfen nicht eines hohlen Grüns und schimmern doch 
blaugrün. Der Phönix bedarf nicht der fünf Farben16 und ist doch bunt.17 Des­
halb wird, wenn die fünf Farben vollständig [versammelt sind], sobald die Tusche 
in Bewegung gebracht wird, dies die Erfüllung der [anfänglichen] Sinneshal­

15 Mit der Wiedergabe »[stilistische] Verkörperung« für ti ff soll die enge Verbindung
zum einen eines vornehmlich anthropomorph ausgeprägten Gegenstandsempfindens, 
zum anderen der lebendigen Person des Künstlers selbst mit der Gestaltung im Kunst­
werk bis in den Wortlaut hinein nachgezeichnet werden. Die einer kollektiv und indivi­
duell bestimmten »Stilgesetzlichkeit« unterworfenen Gestaltmerkmale werden weithin 
nicht als äußere Bestimmungen oder formale Attribute, sondern als ihrerseits lebendige 
»Verkörperung« einer jeweils durch Konventionen und deren individuelle Ausprägung 
neu bestimmten Bedeutsamkeit und ästhetischen Wirksamkeit wahrgenommen. Die Re­
de von einer gestalthaften »Verkörperung« im Werk verweist jederzeit auf das Pendant, 
die rezeptionsästhetisch zu fassende Wirksamkeit von menschlichen Gestaltungen in der 
bewegten und tätigen »Entfaltung« (yöng Tj) dieses lebendigen »Sinnkörpers«. Vgl. in 
dieser Richtung die eindringende Untersuchung von Xu Fuguan mit dem Titel 
»Wen xin diao long de wenti lun (»Die Erörterung zum >Stil< in
Das gebildete Innere und das Gravieren von Drachen«), in: Xu Fuguan, Zhongguo wen- 
xue lunji (Gesammelte Abhandlungen zur chinesischen Literatur), Tai-
zhong 1966, 1-83.
16 Das sind seit dem Altertum die Grundfarben Blaugrün, Gelb, Rot, Weiß und Schwarz 
(SiS Öl).
17 Entgegen dieser Übersetzung geht Acker bis hierher von der Schilderung eines natur­
wüchsigen Formungsprozesses, nicht aber von einer Anspielung auf die »Arbeit des ver­
geistigten [Malers]« (shen gong $1) der neuen Tuschemalerei aus. Die Unterstellung 
quasi eines Schöpfergottes in letzterem Ausdruck, übersetzt als »the divine work (of 
Nature)« (Acker, Some T'ang, I 183), bleibt jedoch eine fragwürdige Europäisierung, 
wo die Wendung ausdrücklich und ausschließlich im Sinne einer hochwertigen künst­
lerischen Tätigkeit lexikalisiert ist (ZW und HY Art. shen gong ^X).

263

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

tung< genannt. Ist die Sinneshaltung auf die fünf Farben gerichtet, dann werden 
die Erscheinungsgestalten der Vorkommnisse sogleich schon abwegig [wirken]. 
Was jenes Malen der Vorkommnisse betrifft, ist es da eindringlich verwehrt, daß 
der Anblick der körperlichen Gestalt, das äußere Erscheinen in farbigem Glanz, 
daß dies alles der Reihe nach ganz vollständig gegeben wird, und daß es äußerst 
sorgfältig und fein ausgearbeitet ist, so daß man das Kunstgeheimnis bloßlegt 
und zutage treten läßt. Es ist daher ein Mangel an Vollendung nicht zu fürchten, 
sondern das Übel besteht [gerade] in der Vollendung. Wenn man schon weiß um 
die Vollendung dessen, was muß es da noch vollendet [gemacht] werden? Dies 
bedeutet [indes] nicht, daß es nicht vollendet wird. [Erst] wenn man nicht um die 
Vollendung dessen weiß, ist das ein echter Mangel an Vollendung. Wenn nun 
das Von-selbst verfehlt wird, ist es der Vergeistigte, [...]. Was das Von-selbst 
betrifft, so steht dies auf der obersten Stufe des höchsten [von drei] Rängen.«18

In diesem Abschnitt liefert Zhang Yanyuan der zu seiner Zeit 
noch jungen Malerei mit wasserverdünnter Tusche unter Verzicht auf 
Farbpigmente einen bemerkenswerten Legitimationsgrund. Aus die­
ser historischen Perspektive betrachtet, gewinnen seine Aussagen 
einen doppelten Wert. Zum einen wird darin der Vorzug der gelunge­
nen Tuschemalerei dargelegt, daß sie nämlich mit rein gestalterischen 
Verfahren und unter Verzicht auf materiale Hilfsmittel in die Lage 
versetzt ist, es dem naturwüchsigen Bildungsgeschehen gleichzutun. 
Gerade in einer gewissen notwendigen Abstraktion von allzu unver­
mittelter Ähnlichkeit, im Absehen von einer bloß beschreibenden Ar­
beit am »Anblick der körperlichen Gestalt, am äußeren Erscheinen im 
farbigen Glanz« kann das »Kunstgeheimnis« gewahrt werden. In rei­
ner Tusche ist die ganze farbige Erscheinung der Vorkommnisse ein­
zufangen, allerdings nur dann, wenn der »vergeistigte Künstler« 
(shen gong tf_T) sich gerade im Verzicht auf die rein deskriptive 
Schilderung - wie etwa in Farben so auch in »Worten« (yän ’g) - 
auf eine Stufe mit den »Wandlungen im Hintergründig-Dunklen« 
(xudn huä zu begeben vermag. Nicht von ungefähr wird hier 
wohl ganz am Anfang auf das Lichte und das Dunkle der Urmomente 
des Weltgeschehens, auf yin und yäng angespielt. Im Gegensatz 
zur Farbe (se fe) wurzelt die »einfarbige« Tuschemalerei, gerade in­

18 LDMHJ ®2) 26 bzw. LB I 37:

vgl. Acker, Some T'ang, I 
185 f.

264

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan

dem sie allein auf das Arbeiten mit helleren und dunkleren Stellen 
angewiesen ist, in der Tiefe jenes Geschehens, das von den beiden 
Momenten der Weltbewegtheit durchwaltet wird und das damit das 
All des Wirklichen umreißt. Daher vermag der Künstler auf besonde­
re Weise im Medium der Tuschemalerei die ungezählten Erschei­
nungsgestalten im gemalten Bild so zu formen, daß in seinem Einsatz 
der Tusche »die fünf Farben vollständig gegeben sind«; das heißt, daß 
ihre Erscheinungsgestalten nicht »verzerrt und abwegig« (guäi 
wirken, daß die Vorkommnisse also in ihrer naturwüchsigen Wirk­
lichkeit sichtbar werden.

Was dies genau besagt, darüber verweigert der mit spekulativen 
Anspielungen durchsetzte Text beinahe völlig die Auskunft. Immer­
hin ist ihm zu entnehmen, daß das Wandlungsgeschehen sich nicht 
über eine sorgfältige Ausarbeitung und über eine Wiedergabe des 
»Anblicks der körperlichen Gestalt, des äußeren Erscheinens im farbi­
gen Glanz« verwirklichen läßt. Es scheint in diesen Worten immerhin 
jede formal abbildhafte Darstellung abgewiesen zu werden. Nicht in 
ihrer äußeren »farbigen Erscheinungsweise« (se fe) sollen ja die Er­
scheinungsgestalten dargeboten werden, sondern eben in ihrer Be­
deutsamkeit. Gezeigt werden soll eine Bewegtheit, die nicht anders 
denn als Welt schlechthin angesprochen werden kann. Bemerkens­
wert ist in dieser Hinsicht sodann die letzte scheinbar paradoxe Aus­
sage, daß es gerade im Wissen um die Vollendung (liäo T) darauf 
ankomme, auf den Willen zur gestalterischen Vollendung im gemal­
ten Werk zu verzichten. Die Ironie eines Kunstwerks besteht immer 
darin, daß es als fertiges Gestaltgebilde die Bewegung seiner Entste­
hung zum Stillstand bringen muß. Noch das Unfertige, Unabge­
schlossene und ewig Bewegte wird im Kunstwerk in eine abgeschlos­
sene und unveränderliche, mithin bewegungslose Gestalt gezwungen. 
Mit dieser Erfahrung spielt hier offensichtlich der Autor. Nun gilt es 
zwar sicherlich, das Werk in seiner abgeschlossenen Gestalthaftigkeit 
zu vollenden - es »bedeutet nicht, daß es nicht vollendet wird«. Zu­
gleich wohnt der gelungenen Gestaltung aber ein Moment der Un- 
vollendetheit, mithin der ewigen Bewegtheit inne. Allein im Wissen 
um die innere Vollendung des unendlich bewegten Wandlungsge­
schehens in seiner jeweiligen Erscheinung kann auf vordergründige 
Perfektion verzichtet, so aber der Eindruck des Abgeschlossenen und 
Vollendeten im gemalten Bild vermieden werden. Indem die gelunge­
ne Tuschemalerei im Einklang mit dem endlos bewegten, gleichwohl 
in sich vollendeten Weltgeschehen vollzogen wird, kommt ihr schließ- 

265

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

lieh der höchste Rang, der all dessen zu, was sich »von selbst ergibt« 
(zi rän g

Das Wirkliche als solches wird im vormodernen China weithin 
so gedacht, daß es weder geschaffen noch beabsichtigt ist. Es folgt 
keinem Willen und keiner Gesetzlichkeit. Das Wirkliche folgt als ein 
Geschehen allein sich selbst. Es ergibt sich so, wie es geschieht, aus 
sich selbst heraus. Es geschieht »von selbst« (zi rän § $£). Welt als der 
Inbegriff des Wirklichen wird gemäß einer seit dem chinesischen Al­
tertum in allen Schulrichtungen und Epochen durchgängig anzutref­
fenden Auslegung erfahren als das »Von-selbst« schlechthin.19 Das 
menschliche Handelnkönnen ist hingegen als ein »Eingreifen« und 
zweckgeleitetes »Erwirken« (wei gekennzeichnet von einer bedeu­
tungsmäßigen und zeitlichen Grunddifferenz zwischen dem Urheber 
und dem vom menschlichen Eingriff in die Welt Bewirkten. Ein sol­
ches poietisches, auf das Herstellen von Dingen und Zielvorgaben, auf 
»Gemachtes« gerichtetes Verständnis menschlicher Praxis ist auf 
einer unteren Ebene der Wirklichkeit angesiedelt. Abgehoben wird 
davon das naturwüchsige Weltgeschehen, dessen auszeichnendes 
Merkmal der Charakter des Sich-von-selbst-Ergebens, eines Sich- 
Ereignens in der Weise des Von-selbst ist. Wenn diese Bestimmung 
des naturwüchsigen Geschehens gerade gegenüber dem genuin 
menschlichen Handeln sodann wieder zum Maßstab für den gelin­
genden künstlerischen Gestaltungsakt erhoben wird, so ist dies als 
Versuch zu werten, innerhalb der Dimension menschlichen Tuns des­
sen poietischen Charakter aufzuheben und noch im Tun selbst in das 
Weltgeschehen einzugehen. Dieser künstlerische Ansatz gleicht darin 
jenem - vornehmlich, aber nicht nur im Zuge daoistischen Denkens 
und Übens - durch die chinesische Geistesgeschichte hindurch leiten­
den Bemühen, in eben jenes Wirkliche einzugehen, dem der Mensch 
gerade in der leiblichen Seite seiner Existenz immer schon zugehört. 
Auf paradoxe Weise angestrebt wird bekanntermaßen unter dem ge­
schichtsmächtigen Motto des »Nicht-Erwirkens« (wü wei die 
Rücknahme des menschlichen Tuns als eines »Erwirkens« in die Qua­

19 Vgl. dazu etwa den locus classicus in Lao Zi 25: »Der weghaft leitende Sinn 
richtet sich nach dem Von-selbst« (übersetzt nach Wang Bi Lao Zi zhu 
Beijing 1954, 14: däo fä zi rän vgl. Wilhelm, Laotse, 65). Nur vor diesem
Hintergrund konnte bekanntlich zi rän § unter japanischer Vermittlung zum moder­
nen Übersetzungswort für die europäische Idee und den Begriff der »Natur« werden. 
Der abendländische Schöpfungsgedanke ist dabei freilich vollständig unterschlagen wor­
den.

266

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan

lität des reinen »Von-selbst«. Unter dem Vorzeichen des Von-selbst 
gerät dieses anti-poietische Kunstverständnis nun offenkundig in 
einen äußersten Widerspruch zu allen kreationistischen Auffassun­
gen, die die Kunstpraxis und ihre Theorie im Abendland, ausgehend 
von der platonischen und der aristotelischen Poetologie über das 
christliche Schöpfungsdenken bis hin zum modernen homo faber 
und autonomen künstlerischen »createur« so entscheidend bestimmt 
haben und noch bestimmen.

Dieser Deutungsrahmen ist bei der Lektüre der Auskunft Zhang 
Yanyuans und seiner Nachfolger zu berücksichtigen. Unter
dem Motto des »Von-selbst« vermag also die Malerei in ihrer Entste­
hungsweise mit der Wirklichkeit übereinzufallen. Die Vollzugsweise 
eines absichtslos aus dem Geschehen heraus Sich-Ergebens bedeutet 
mithin die reinste Ausformung künstlerischer Praxis. In dieser Voll­
zugsweise eines von selbst sich ergebenden Gestaltens gelangen wie­
derum der Maler und das Werk in die größte Nähe zum Ganzen der 
Welt. Anders als bei dem buddhistischen Zong Bing tk'M tritt der 
Gedanke von der Verbindung mit der Welt in der Malerei hier ohne 
weiterführende Absichten hervor. Er wird von dem Kunstkritiker nur 
dazu genutzt, den höchsten Grad empfundener ästhetischer Vollen­
dung im Verweis auf den Weltbezug mit einer über das Gebiet der 
Kunst hinausreichenden Begründung zu unterlegen. Zur rezeptions­
ästhetischen Frage nach der Wirksamkeit solcher malerischen Vollen­
dung verweigert Zhang Yanyuan im Gegensatz zu Zong Bing 

die Auskunft. Nur im Hinblick auf Gu Kaizhi läßt er sich 
am Ende dieses Kapitels zu einer eng an den Geist des Zhuang Zi 
angelehnten Lobeshymne herbei. Da beschreibt er die Wirkung der 
Bilder auf den Betrachter so, daß dieser dabei »auf wunderbar voll­
endete Weise erwache zu dem Von-selbst« (miäo wü zi rän § #£) 
und »bei den wunderbaren Bahnen der Wirk-lichkeit anlange« (zhen 
yü miäo li Verglichen mit Zong Bings starker
Grundlegung im Gedanken einer wohldurchdachten ästhetischen 
»Freisetzung des Geistigen« (chäng shen entbehren diese For­
meln der Präzision. Sie muten nur mehr wie ein rhetorischer Appell 
an, wonach der starke Eindruck, den die Figurenmalerei des hochge­
lobten Gu Kaizhi Wtlfö mache, doch tunlichst mit jener meditativen 
Versenkung in Selbstvergessenheit gleichzusetzen sei, die im Zhuang 
Zi als höchste Vollendung des Menschentums beschrieben

20 LDMHJ (e 2) 28; vgl. Acker, Some T'ang, 1192. 

267

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

wird.21 Wenn der Kunstkenner hier tatsächlich von einer solchen Wir­
kung der Bildbetrachtung ausgeht, dann zeugt dies eher von einer 
Angleichung der daoistischen Einstellung an die ästhetische Erfüllung 
in einem zum Topos erstarrten »Glück der ästhetischen Lebensfüh­
rung«, wie sie Xu Fuguan in seiner Abhandlung unter dem 
Titel Der künstlerische Geist in China (Zhongguo yishu jingshen

hinlänglich beschrieben hat, als daß hier umgekehrt 
einer konstitutiven Beziehung zwischen der Kunst und der Weltwirk­
lichkeit theoretisch Rechnung getragen würde. Allerdings wird das 
nunmehr zentrale Ideal einer künstlerischen Gestaltung, die sich in 
der Weise des Von-selbst vollzieht, im zehnten Jahrhundert von Jing 
Hao weiter ausgearbeitet, wie im Anschluß gezeigt werden soll.

4. Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei
Jing Hao

Das Idyll einer »heilen Welt«, wo jeder kleine Staat in sich abgeschot­
tet, glücklich und in Frieden existiert, taucht bekanntlich zuerst im 
80. Kapitel des Lao Zi auf. In der Dichtung ist das Motiv der 
Entdeckung eines von der geschichtlichen Welt abgeschiedenen, 
gleichsam paradiesischen Ortes freier menschlicher Lebensentfaltung 
inmitten der Wildnis mit der berühmten »Aufzeichnung zum Pfir­
sichblütenquell« (»Tao hua yuan ji $IS®Mpß«) des Tao Qian 
verknüpft. In einer Schilderung, die Anklänge an den »Pfirsichblüten­
quell« aufweist, führen aber auch die Aufzeichnungen zu den Verfah­
rensweisen der Pinselkunst (Bi fa ji kurz BFJ)* 1 von Jing Hao
^ij^n (um 900 tätig) in ihr Thema ein. Da scheint es zunächst um 
Ausführungen zum Malen des Kiefernbaum-Motivs zu gehen. Wich­
tig ist es jedoch von vornherein, die feinen Hinweise auf den syste­
matischen Zusammenhang zwischen dem Malen und dem Betrachten, 
mithin zwischen den Fragen einer Produktions-, einer Rezeptions­
und einer Werkästhetik zu beachten. Der Autor leitet seine Schrift 
aus der Perspektive des Bildbetrachters ein, wenn er im ersten Ab­
schnitt zunächst von einem Berg-Wasser-Anblick berichtet, der sich 
ihm einst darbot. Wie er hier die Natur gleichsam als ein gemaltes 

21 Vgl. Zhuang Zi JÖ:L, Kap. 2 »Qi wu lun (»Erörterung über den Ausgleich
der Dinge«), ZZJS 21 f; vgl. Wilhelm, Dschuang Dsi, 39.
1 Vgl. die Übersetzung in VI. 6.

268

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao #ij

Bild erlebnismäßig aufschließt, so hat auch der Betrachter jener Berg- 
Wasser- oder Kiefern-Bilder zu schauen, die Jing Hao in der 
Folge herstellte und um deren gelungene Herstellung das ganze BFJ 
kreist. Umgekehrt gilt genauso: Wie der Maler ganz zu Beginn und 
noch ohne klares Verständnis schaute, so muß er später zu malen ler­
nen, damit diese Betrachtung auch vor seinen gemalten Bildern wie­
der möglich wird. Diese Problemstellung wird in Abschnitt [2] erst­
mals knapp angedeutet. Aus der zu Beginn geschilderten Situation des 
Schauens vor einer abgeschlossenen, bildgleichen Szenerie, aus der 
inhaltlichen Anspielung auf die Geschichte vom »Pfirsichblütenquell« 
wie ebenso aus der zwischen den Zeilen mitgeteilten Intentionalität 
des Textes geht zweifelsfrei hervor, daß mit der Anleitung zum Malen 
eine Anleitung zum richtigen Schauen als einem Akt der Welt­
erschließung verbunden ist. Im Moment der Welthaltigkeit des 
Berg-Wasser-Bildes trifft die Seite seiner Herstellung mit der Seite 
seiner Betrachtung überein, wie zu zeigen sein wird.

Der Maler Jing Hao berichtet also folgendermaßen von je­
ner zündenden Entdeckung, die der Betrachter Jing Hao anläß­
lich eines Ausflugs in die Einsamkeit des Gebirges machte und die ihn 
nachgerade zum Urheber ästhetischer Reflexionen von großem Ein­
fluß werden ließ:
»Auf dem Rückweg trat ich durch ein großes Felsentor; da war Tauwasser auf 
dem bemoosten Pfad und skurriles Gestein, aus dem glückverheißender Dunst 
quoll. Wie ich eilends tiefer eindrang an dem betreffenden Ort, waren da allent­
halben alte Kiefernbäume. Darunter waren welche mit besonders großem 
Stammumfang, deren Rinde gealtert war und bedeckt mit grauem Moos - flat­
terndes Schuppengetier, in den freien Luftraum sich erhebend, der wirkmächti­
gen Erscheinung nach hin und her sich windende Drachen, die zum Himmel 
aufwärts strebten. Solche, die ein Wäldchen bildeten, standen frisch im Atmen, 
reich entwickelt und prächtig. Die [dies] nicht vermochten, wanden sich [, Be­
wahrer ihrer Tugend,] in ihren Knorren und krümmten sich in sich selbst zurück 
[, um sich nach Kräften und ohne Zaudern um das Gute zu bemühen].«2

Auf den ersten Blick beschreibt der Verfasser hier die verschiedenen 
Gestalten, in denen Kiefernbäume in der Natur vorkommen. Es läßt 
sich ohne Schwierigkeit jene Motivik wiedererkennen, die sich in 
zahlreichen überlieferten Berg-Wasser-Bildern und Baum-Darstel­
lungen findet. Beachtenswert ist die Assoziation mit dem kaiserlichen 

2 BFJ, VI. 6. [1], LB I 605: A

269

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Drachen, vor allem aber die darauf folgende Aussage von den gegen­
sätzlichen Lebensschicksalen der Bäume. Diese werden unmiß­
verständlich zunächst wie Sinnbilder für den Edlen (jün zi Iq-E) 
wahrgenommen. Dieser ist möglicherweise als Fürstendiener unter 
seinesgleichen aufgenommen und entfaltet sich prächtig im Amt. An­
dererseits kann es jedoch vorkommen, daß er in unmoralischen Ver­
hältnissen um seiner Rechtschaffenheit willen sich selbst zurückzieht; 
oder er bleibt in seiner Befähigung unerkannt und ausgeschlossen von 
öffentlicher Verantwortung. In beiden Fällen bleibt er nach dem klas­
sischen Topos sich selbst treu.3 Nach der durch Han Zhuo über­
lieferten Textversion fällt diese Anspielung noch expliziter aus, wenn 
da »die brauchbaren« und »die unbrauchbaren« Bäume zugleich als 
diejenigen, »die ihre Anlage vollendet haben« und »die Unbegabten« 
bezeichnet werden.4 Jing Hao sieht also im Wuchs der Bäume 
menschliche Charakterzüge und Lebenssituationen. Dazu fügt sich, 
daß die Ansicht als ein abgeschiedener »Ort« (chü von ganz be­
sonderer Art vorgeführt wird. In dem Durchgang durch das »Felsen­
tor« klingt recht lose, aber doch nahe genug Tao Qians PlSta Formu­
lierung »in dem Berg gab es eine kleine Öffnung«, in der Wendung 
»skurriles Gestein, aus dem glückverheißender Dunst [quoll]« dann 
im »Pfirsichblütenquell« die Aussage »es schien, als ob es da ein 
Leuchten gäbe« an.5 Diese unmerkliche Einbettung der Baumschilde­
rung in die Überlieferung vom Rückzug jener frühen Dorfgemein­
schaft aus schlechten politischen Umständen an den Pfirsichblüten­
quell vermag die Gleichsetzung der angeschauten Bäume mit dem 
umfassenden Lebensideal des konfuzianischen Edlen zu unterstrei­
chen.

Aus diesen Beobachtungen folgt nun aber, daß die einleitende 
Schilderung insgesamt tatsächlich im Sinne des angeführten Topos 
vom »Pfirsichblütenquell« nicht als Beschreibung einer naturwüchsi­
gen Szenerie, sondern darüber hinaus als Evokation eines weithaften 
Ortes angelegt ist. Das Thema der Naturansicht wird von vornherein 
überlagert vom Gedanken der Welthaftigkeit. Indem die Schilderung 
das Motiv der utopischen Welt im Verborgenen mit jenem anderen 
vom Verhalten des Edlen in der realen Welt verknüpft, erschließt sich 
der verwunschene Ort, den Jing Hao MÜo entdeckt hat, mit großer 

3 Vgl. etwa LY 8.13 und 15.7 (Schwarz, Konfuzius, XV.6).
4 SSCQJ, VI. 9. [26], LB II 668: cheng cäi zhe JÖT# bzw. btt cäi zhe
5 Übersetzt nach Gong Bin, Tao Yuanming, 6, 402: [IHf/h El bzw.

270

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

Selbstverständlichkeit und ohne daß dies eigens ausgesprochen wer­
den müßte, gleichsam wie ein Sinnbild für die menschliche Welt 
schlechthin. Aufgrund dieser mit einem besonderen Sinn aufgelade­
nen Anschauung erst fühlt sich der Maler offenbar zum Skizzieren 
des Gesehenen veranlaßt. Umgekehrt bedeutet dies, daß dieser Ort 
mit seinen auffälligen Kiefernbäumen als literarisches »Bild« für die 
Berg-Wasser-Malerei gelten kann, die Jing Hao im weiteren mit sei­
ner Schrift zu befördern sucht.

4.1. Die menschliche Welt im Kiefernbaum

Nicht ausdrücklich, doch mit der um so größeren Berechtigung eines 
unverzichtbaren Verständnisrahmens kommt auch bei Jing Hao 
das Thema einer welthaltigen Malerei zum Tragen. Daß dem aber 
durchweg so ist, kann die im gleichen Licht gefärbte Erörterung des 
natürlichen Wuchses des Kiefernbaumes in Abschnitt [10] belegen, 
die der Autor einem unbekannten Alten in den Mund legt, von dem 
er an eben jenem eingangs entdeckten Ort eine detaillierte Unterwei­
sung zur Malerei empfängt. Der geheimnisvolle Meister erklärt ihm 
da, worauf bei der Berg-Wasser-Malerei zu achten ist, nämlich auf 
»den Ursprung der Erscheinungsgestalten der Vorkommnisse«.6 Es 
kann nicht lediglich um das Aussehen zu tun sein, auch wenn die 
nachfolgenden Aussagen zunächst so verstanden werden könnten. 
Allerdings geht es auch nicht etwa um eine rein physiologische Er­
fassung des »Wesens der dargestellten Gegenstände«.7 Vielmehr geht 
es um das naturwüchsige und zugleich um das bedeutungsmäßige 
»Entspringen« der Erscheinungsgestalten innerhalb eines größeren 
Bewandtniszusammenhangs. Nicht von ungefähr kommt genau an 

6 BFJ, VI. 6. [10], LB I 607:
7 So dagegen Munakata, Ching Hao, 13: »the fundamentals of every natural object«. 
Indem so jedes »innerweltliche Vorkommnis« (wii $5), womit bekanntlich Dinge wie 
Sachen bis hin zu Angelegenheiten und menschliche Betätigungen gemeint sein können, 
unter der Hand zu einem »Objekt« der ontologischen Erkenntnis gemacht wird und der 
Aspekt der »sinnhaften Erscheinungsgestalt« (xiäng Hl), worum es der Malerei gerade 
geht, einfach weggekürzt wird, kann zuletzt auch yuän »Quelle« oder »Ursprung« 
wie ein dem Sein der Dinge immanenter »Seinsgrund«, wie ein »Wesen« aufgefaßt wer­
den. Entscheidend ist jedoch, wie Munakata in der Folge selbst einräumt, daß es in die­
sem Kontext um das sichtbare Aussehen (»visual characteristics«) und gerade nicht um 
eine physikalische oder intelligible Wesensnatur (»true nature«) zu tun ist (ebd., 38 
Anm. 42/43).

271

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

dieser Stelle eindeutig wieder die welthafte Dimension der maleri­
schen Darstellung wie folgt ins Spiel:

»Der Kiefernbaum ist von seiner Entstehung an nicht gerade [gewachsen], 
gleichwohl nicht gebeugt. [...] Aus der Unscheinbarkeit heraus richtet er sich 
selbst aufrecht empor, und in der inneren Mitte seines Aufkeimens ist er nicht 
nieder. Wenn er schon seiner wirkmächtigen Erscheinung nach einzigartig 
aufragt, [wachsen] niedrig die Äste und legen sich obendrein hin. [Selbst wo] er 
umgewendet herabhängt, stürzt er [doch] niemals bis auf den Boden herab. In 
Schichten gegliedert, [steht er] gleichsam aufgetürmt inmitten eines Wäldchens. 
Er gleicht dem [zum Guten bekehrenden] >Wind, den die Wirkmacht des Edlen 
[nach Konfuzius darstellt]<.«8

Die Anspielung geht auf eine Aussage des Konfuzius in den Gesprä­
chen (Lun yu Sro12.19) zurück. Nach diesem Bild wird die un­
scheinbare Macht des Windes (feng ®), die das Gras beugt, mit der 
Wirkmächtigkeit des Edlen (jün zl HA) verglichen, der so ganz von 
selbst Einfluß auf das Verhalten der »gemeinen Leute« (xiäo ren 
A) nimmt. Nicht von ungefähr steht allerdings dasselbe Wort [eng M 
ebenfalls für die wahrnehmbare »Ausstrahlung«, die der Edle an­
schaulich verkörpert. Demnach schaut Jing Hao - genauer ge­
sagt der ihn unterweisende Alte - den Wuchs des Kiefernbaumes dem 
ersten Anschein nach durchweg wie ein Sinnbild des konfuzianischen 
Lebensideals an. Die vorausgehende Schilderung muß im wahrsten 
Sinne des Worts als anschauliches Bild gelesen werden. Denn sie ist 
durchsetzt mit Anspielungen auf menschliches Verhalten wie »selbst 
wenn er ungerecht behandelt wird, läßt er sich gleichwohl nicht beu­
gen«, »aus der Bedeutungslosigkeit heraus macht er sich selbst auf­
recht« und »im Innern dessen, was in ihm sich entfaltet, ist er nicht 
niederträchtig«. Daß er ferner stets die Mitte zwischen Extremen zu 
halten versteht - und gerade dadurch »einzigartig aufragt« - zeichnet 
bekanntlich den Edlen nach der Weisung der kanonisch gewordenen 
Lehre von Maß und Mitte (Zhong yong AW) aus.

Es könnte nun der gemalte Baum in den genannten Passagen 
ikonologisch als »Symbol« für den konfuzianischen Edlen interpre­
tiert werden, wonach der Kiefernbaum in der Berg-Wasser-Malerei 
gewissermaßen zur Allegorie für die idealistischen Überzeugungen 
des »Konfuzianers« Jing Hao würde. Damit wäre sicherlich einer 
semiotischen Lesart dieser Quelle Genüge getan. Es würde indes die 

8 BFJ, VI. 6. [10], LB I 607: [...] fä'fä Ü K, iWMWO

272

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

phänomenologische Bedeutung dieser Aussagen unterschlagen. Denn 
indem das zeichentheoretische Vorverständnis aus dem Bild eine 
»Darstellung von etwas« macht, verfehlt es nicht nur den Charakter 
der Bewandtnisganzheit, der in jedem Bild der Kunst zum Tragen 
kommt, sondern insbesondere die eigentümliche, Welt eröffnende 
Wirksamkeit, die über die verweishafte Repräsentanz von Zeichen 
hinaus gerade dem Zeigen des Berg-Wasser-Bildes seit seinen Anfän­
gen eignet.

Wenn Jing Hao die Malerei so zu fassen sucht, daß darin 
appellativ das konfuzianische Lebensideal im Betrachter wachgerufen 
wird, bedeutet dies zugleich zweierlei. Zum einen kommt damit dem 
gemalten Bild über die inhaltlich belehrende Funktion des Anzeigens 
hinaus die Aufgabe eines existentiellen Auslösens von Verhaltens­
weisen, also eine bestimmte Wirksamkeit zu. Zum anderen ist die 
Möglichkeit des Bildes, eine solche Wirksamkeit zu entfalten, an die 
Voraussetzung gebunden, daß darin nicht einzelne Gegenstände, re­
präsentative Symbole für etwas Innerweltliches, angeschaut werden, 
sondern daß darin zudem das Ganze der menschlichen Welt mit auf­
scheint. Der Kiefernbaum kommt ja nach dieser Schilderung nicht 
von ungefähr ebenso in Vereinzelung wie in einem Wäldchen vor. Er 
wird in seinem umweithaften Bezug zu anderen Bäumen wie dann 
auch zu Felsen und Wasserläufen wahrgenommen. Und er wird, wie 
aus der Einleitung in Abschnitt [1] zu entnehmen war, von Jing Hao 
Ml/n* gerade in seiner besonderen Bedeutsamkeit im Zuge der initia- 
torischen Erschließung eines eigenen selbstgenügsamen »Raumes« 
wahrgenommen. Damit steht der Kiefernbaum nicht einfach an 
einem beliebigen Ort. Als einen weithaften »Ort« (chü J®) im empha­
tischen Sinn, wie es zu Beginn hieß, verkörpert der Kiefernbaum sei­
nen Wachstumsort geradezu und entfaltet ebenda um sich herum die 
Welt im ganzen. Wenn aber der Kiefernbaum als herausragendes 
Thema der Berg-Wasser-Malerei exemplarisch besprochen wird, so 
geschieht dies bei Jing Hao jfiHn im Hinblick auf lebensweltliche Zu­
sammenhänge des menschlichen Daseins. Denn der Kiefernbaum er­
scheint von vornherein im Licht eines utopischen und eines umwelt- 
haft charakteristischen Weltganzen. Die Malerei des Kiefernbaumes 
verkörpert demzufolge ein ausgezeichnetes »Welt-Bild«.

Der weitreichenden Bedeutsamkeit des Kiefern-Motivs in Jing 
Haos Auffassung von der Berg-Wasser-Malerei trägt zuletzt 
der Umstand Rechnung, daß über die sachliche Erörterung und die 
im Hintergrund stets mitgegenwärtige malerische Gestaltung hinaus

273

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

der Abschnitt [16] in Form eines »Loblieds auf den alten Kiefern­
baum« zum Schluß noch die angesehenere Dichtung zu Hilfe ruft. 
Darin ist nicht nur abermals von der »Ausstrahlung des Edlen« (jün 
zi zht feng die Rede und davon, daß der Kiefernbaum als
Thema eben auch auf dem Gebiet der Dichtung für »Adel« (gui ft) 
sorgt, sondern als letztes steht da diese kennzeichnende Formulie­
rung:

»Klar ist seine Ausstrahlung, ohne Unterlaß, / und mit hintergründig-versun- 
kenem Klang zieht er sich in die Leere hinein zusammen.«9

Bis zu einem gewissen Punkt können diese Worte gewiß als Schilde­
rung des unermüdlichen Rauschens der immergrünen Kiefer inmit­
ten der Weite des Himmelsraumes verstanden werden.10 Allein, schon 
der Ausdruck yöu yin Fr, »hintergründig-versunkener Klang«, be­
sagt mehr als ein akustisches Phänomen. Einer dem hiesigen Kontext 
sehr nah verwandten Verwendung in der Dichtung der Tangjjt-Zeit 
(618-907) zufolge wird damit eine Ferne, Weite und Tiefe angespro­
chen, die nicht anders denn als »Weltentiefe« aufgefaßt werden kann. 
Es handelt sich, gerade wo der eigentümlich modulationslose Klang 
der uralten Ritualflöte sheng oder die mit ethischer Bedeutsamkeit 
aufgeladene Zither (qin ^) assoziiert wird, um so etwas wie »Sphä­
renklänge«, die für die wahrnehmbare Vereinigung des einzelnen mit 
dem Weltganzen einstehen. In diesem Empfinden von einer hinter­
gründigen Einheit mit der Welt vermitteln in der Dichtung immer 
wieder Berg-Wasser-Gegebenheiten und Kiefernbäume.11 Ganz eben­

9 BFJ, VI. 6. [16], LB I 608:
10 So etwa Munakata, Ching Hao, 16: »Its faint sound is crystallized in the sky.«
11 Zur Wendung yöu yin rf vgl. besonders Sätze wie »Die hintergründig-versunkene
Zither klingt mit dem Qian-Moment [des Himmels] und dem Kun-Moment [der Erde] 
mit« ^£1$) in dem Gedicht »Ting Yin lian shi tan qin (»Ich höre
zu, wie der [hohe] daoistische Meister Yin die Zither anschlägt«) von Wu Yun in: 
Dai Zhouxian ^Jn]^ (Hg.), Quan Tang shi (Sämtliche Gedichte der Tang-Zeit), 
2 Bde., Neuauflage, Taibei 1982 [= QTS], 853, Nr. 5; siehe ebenso Fang Gan JjT, 
»Ting Duan chu shi tan qin (»Ich höre zu, wie Duan, der Gebildete ohne
Amt, die Zither anschlägt«): »Das Quellwasser läuft dahin, und [sein] hintergründig­
versunkener Klang kommt vom Grund der Felsen her./Der Kiefernbaum birgt einen fein 
gestimmten Nachhall in seinen raifbedeckten Ästen« (QTS 651.34:

Ü'Öi|ft£); Bo Juyi »Dui qin dai yue « (»Vor der Zither heiße ich
den Mond willkommen«): »Der hintergründig-versunkene Klang [der Zither] nimmt die 
klare Umgebung auf« (Bo Juyi, Bo Juyi ji, II 581 f. und QTS 449.6: nT^MjTk); Wu 
Yuanheng »Dezong huang di wan ge ci san shou fr« (»Drei
Trauergesänge auf Kaiser Dezong«, drittes Gedicht): »Kiefernbaum und Zeder hallen

274

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

so welthaft ist dann wahrscheinlich die Aussage ning köng »er 
zieht sich in die Leere hinein zusammen«, zu verstehen. Die Wen­
dung mng köng <§<5? taucht in tang-zeitlichen Gedichten wiederholt 
auf, wobei sich mitunter nicht mehr eindeutig sagen läßt, inwieweit 
da einfach »etwas sich zusammenzieht« in der vorgegebenen Leere 
des Raumes und inwieweit damit zugleich immer auch diese Leere 
als solche »Zusammenziehung« in der dichterischen Vorstellung mit 
entsteht. Einige Beispiele erwecken den Eindruck, als sei es die Leere 
selbst, die da zusammengezogen werde.12 Indem der Kiefernbaum ge­
rade in seiner sinnlichen Wahrnehmbarkeit zum festen Kern eines 
allgegenwärtigen Klingens »in den Raum hinein sich zusammen­
zieht«, leistet er also mehr, nämlich die Stiftung des Raumes selbst. 
Als sichtbare Verkörperung der gehörten Klänge sammelt die Kiefer 
diejenige Leere um sich, darin die Klänge sich bewegen. So gibt sie den 
Klängen für die Anschauung eine feste Gestalt. In dieser Gestalt des 

nach in dem hintergründig-versunkenen Klang« (QTS 316.68 [3]: ); vgl. Liu
Xiyi »Song yue wen sheng shi (»Dichtung auf das Vernehmen der
S/ieng-Flöte im Song-Gebirge«), QTS 82.5. Zu beachten ist überdies die Parallele yöu lü 
1^1 zum Beispiel in Zhang Zhongsu »Ye wen Luo bin chui sheng
3Ü« (»Des Nachts am Gestade des Luo-Flusses höre ich, wie die Sheng-Flöte geblasen 
wird«): »Der Wind in den Kiefernbäumen hilft der hintergründig-versunkenen Melo­
die« (QTS 367.2: föWit).
12 Die Wendung ning köng läßt sich sicherlich intransitivisch wie mng yü köng ® 

»sich im Leeren zusammenziehen«, auflösen. Andererseits ist ein emphatisch re­
flexiv-medialer Verbalgebrauch wie in mng si »sich im Sinnen zusammenziehen« 
oder »meditieren«, mng xiäng »sich im Vorstellen zusammenziehen« (so BFJ, VI. 
6. [6], LB I 606), ning shen »sich im Geistigen zusammenziehen« (so SSCQJ, VI. 9. 
[49], LB II 674), ebenso ning xin »sich im inneren Sinn zusammenziehen« oder 
»sich konzentrieren«, und mng mü »sich im Auge zusammenziehen [und auf­
merksam betrachten]«, nicht leicht von der Hand zu weisen. In all diesen Ausdrücken 
ist eine Verlaufsform, mithin ein Richtungssinn - etwa von außen nach innen - impli­
ziert. Dieser Richtungssinn des Ausdrucks ning kommt offenbar auch hier zum Tra­
gen, so daß die Ortspartikel yü bewußt ausgespart wäre, gleichsam als sollte die 
Dynamik dieses Vorgangs noch transitivisch nachklingen wie ein »die Leere zusammen­
ziehen«. Vgl. etwa Zhang Zhongsu »Han yun qing zhong se
(»Über die leichte und schwere Erscheinungsweise der Wolken im Frost«): »Wie es sich 
da in die Leere hinein zusammenzieht, gleicht es vielfach blauschwarzer Tusche« (QTS 
367.5: Dai Cha »Yue ye wu tong ye shang jian han lu
.RÄÜ« (»In einer Mondnacht sehe ich auf den Platanenblättern frostigen Tau«): »Zu­
sammengezogen in die Leere hinein fließt es, will überallhin [dringen]« (QTS 779.11: ®

Shen Ying WH, »He Wang Jiwen ti Jiuhua shan ft] HE(»Auf 
das Jiuhua-Gebirge, für Wang Jiwen«): »Von einem farbigen Pinsel ist's zusammenge­
zogen in die leere Ferne hinein« (QTS 823.35:

275

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Kiefernbaumes wird aber zugleich die Leere selbst anschaulich sicht­
bar. Der einzelne Baum konzentriert in sich die leere Weite. Diese ist 
die reinste Erscheinungsform des Weltganzen, Inbegriff des Alls noch 
hinter dem »Gegebensein« der innerweltlichen Vorkommnisse. Auch 
die hymnischen Worte am Schluß können also die These bestätigen, 
daß es für den Malereitheoretiker mit der Erörterung der Ikonogra­
phie und Ikonologie des Kiefernbaumes nicht um handwerkliche Fra­
gen der malerischen Bildgestaltung und der Darstellung, sondern um 
die anderswo, nämlich bei der Wirkung auf den Betrachter anzuset­
zende Bedeutung der Berg-Wasser-Malerei insgesamt geht. Deren 
Sinn ist eben in der anschaulichen Eröffnung einer gelebten, das heißt 
menschlich sinnhaft konnotierten Umwelt, somit zuletzt in der evo- 
kativen Stiftung von Welt überhaupt gelegen.

Die Behauptung von der Welthaltigkeit des Bildes ist es dem­
nach, die sich in der allzu leicht mißverstandenen Rede von der »ech­
ten Ansicht« (zhen jing JTJa) resümiert findet. Die Idee des »Echten« 
umgreift das gesamte BFJ wie eine rhetorische Figur, die jeweils mit 
leichten semantischen Vertiefungen an den Schlüsselstellen auf­
taucht. Diese Idee hat wenig oder nichts mit der Wiedergabe von For­
men, viel jedoch mit den besonderen Schwingungsmerkmalen der 
Gestaltganzheit, daher mit einer Wirksamkeit und letztlich mit dem 
Gelingen der Welteröffnung aus dem Bild heraus zu tun. Dies erhellt 
zunächst aus dem Umstand, daß entsprechend einer von Xie He Sfr® 
herkommenden Tradition die obersten in der Malerei zu beachtenden 
Werte, wie Abschnitt [6] darlegt, das »Atmen« und die »Gestimmt- 
heit« betreffen. Wie letztlich sämtliche anderen »Kernstücke« auch 
werden vor allem diese beiden zuerst auf die Art und Weise der Ge­
staltung in der Malerei, nicht auf die Form als angeschaute bezogen. 
Ein wichtiges Indiz für diesen Blickwinkel auf das Wie der Gestaltung 
ist neben immanenten Gründen, die noch zu erläutern sind, die Rede 
von der »Schwäche ohne eine körperliche Gestalt« (wü xi'ng bing

in Abschnitt [9]. Dieses Problem betrifft im Gegensatz zu jener 
»Schwäche, die an den körperlichen Gestalten ablesbar ist« (yöu xi'ng 
bing nicht Ungereimtheiten, die die Sachlogik in der Dar­
stellung der »körperlichen Gestalten« (xi'ng betreffen, sondern 
die »Erscheinungsgestalten« in ihrer Bedeutsamkeit und die Art und 
Weise, wie Pinsel und Tusche zum Einsatz kommen. Hiermit steht die 
welthafte Wirksamkeit des gemalten Bildes im ganzen auf dem Spiel. 
Und da diese Schwäche aus der Art und Weise der Herstellung des 
Bildes herrührt, »kann sie nicht mehr nachträglich ausradiert und ver­

276

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

bessert werden«.13 Einem Berg-Wasser-Bild, das von dieser Schwäche 
befallen ist, kommt sicherlich nicht der Status des »Echten« zu. Diese 
Zusammenhänge sollen im weiteren untersucht werden.

4.2. Die Wirksamkeit der »echten Ansicht« (zhen jing JCJIJ

Verknüpft mit der Frage nach der Echtheit wird schon im BFJ selbst 
ein verbreitetes illusionistisch-mimetisches Verständnis von der Ma­
lerei zur Debatte gestellt. Diese Auffassungen sollen da zugunsten 
eines transformativistischen Kunstverständnisses überwunden wer­
den. An der gedanklichen Schnittstelle steht die abschließende Rede 
des Alten von der »echten Ansicht« (zhen jing JtJIb)-14 Diese beinahe 
ironische Formulierung ist in Abhebung von jener noch unbelehrten 
Hoffnung zu lesen, die Jing Hao jfSKp in der Einleitung geäußert hat­
te, daß er nämlich nach gebührender Übung »Echtheit« in seiner Ma­
lerei verwirklichen könnte:

»Wohl zehntausend Stämme [machte] ich im ganzen, dann waren sie wie die 
echten.«15

In naiver Weise glaubt der Maler da noch, das gemalte Bild sei »wie« 
die echte Wirklichkeit. »Echt« heißt für ihn hier noch der sichtbare 
Gegenstand in der Welt. Aufgrund fehlender Wortklassenmarkierun­
gen und aufgrund einer fehlenden Unterscheidung zwischen concre- 
tum und abstractum im Chinesischen wird das Wortspiel um das 
»Echte« oder die »Echtheit« (zhen JJ), die anfangs nach populärem 
Verständnis als ursprüngliche Tatsächlichkeit oder deren illusionäre 
Vorspiegelung durch die Malerei verstanden wird, hier noch gestei­
gert. Dieses Wortspiel um zhen J=L, das ebensogut ein Sprachspiel 
oder ein Diskurs genannt werden könnte, durchzieht den weiteren 
Text, bis »Echtheit« sich als Ideal der Berg-Wasser-Malerei mit dem 
hintergründigen Sinn von »Wirklichkeit, die da lebendig am Werk 
ist« bewährt haben wird. Daß »Echtheit« eine bewegte Wirklichkeit 
besagen kann, so daß damit überhaupt nicht mehr eine Kategorie der 
gegenstandsbeschreibenden malerischen Darstellung gemeint ist - 

13 BFJ, VI. 6. [9], LB I 606: T
14 BFJ, VI. 6. [17], LB I 608; vgl. die Andeutung in [6], LB I 606.
15 BFJ, VI. 6. [2], LB I 605:

277

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

dieser Klärung dient die gesamte Erörterung der »Verfahrensweisen 
der Pinselkunst«. Dabei liegt dem Autor die unbedachte Abstraktiv­
bildung zu einer formalen Qualität mit dem Titel »Echtheit« im Sinne 
illusionärer Authentizität, die mit formal-mimetischen Mitteln er­
reicht werden könne, in seiner anfänglich naiven Rede von zhen M 
gleichsam auf der Zunge. Versucht wird daher hier schon in der Über­
setzung, mit unterschiedenen Nominalisierungen - zuerst »Echt­
heit«, dann »das Echte« - im weiteren Verlauf des Gesprächs die Dif­
ferenz zu dem von dem unbekannten Lehrmeister vorgetragenen 
Leitgedanken zu unterstreichen. Letzterer gilt der tatsächlich »ech­
ten« Bildgestalt - will sagen: einer nicht mehr bildhaft illusionären 
Wiedervergegenwärtigung, sondern einer konkreten Verkörperung 
der Wirklichkeit im Gemalten. Aufgrund eines unplatonischen Denk­
rahmens, der ohne »Hinterwelten« auskommt, muß hier andererseits 
die Kategorie der »Wahrheit« tunlichst vermieden werden.

Zunächst also weist der unbekannte Gesprächspartner im vierten 
Abschnitt die naive Vormeinung des Autors zurück, der zu Anfang in 
einer äußerlichen Ähnlichkeit (si fßf) den Weg zur Echtheit sieht und 
die Malerei (huä S) mit dem fast gleich lautenden Wort (huä oder 
huä ^j£) für »Blüte« bzw. »blütenschönes Aufscheinen« umschreibt. 
Für ihn stand immer fest, daß die »Linienzeichnungen« (huä der 
Malerei das äußerlich Sichtbare betreffen und nach außen hin schei­
nen sollen, auch daß sie so gefällig wie Blüten sein sollen. Dem wider­
spricht sein Gegenüber mit einer paradoxen Etymologie nach dem 
Muster »malen kommt von malen« (huä zhe huä ye So­
dann jedoch erklärt er dieses »echte«, das heißt nun in gelungener 
Weise auf Echtheit ausgehende Malen folgendermaßen:

»Indem an den [sinnhaften] Erscheinungsgestalten der Vorkommnisse Maß ge­
nommen wird, wird an ihnen das Echte aufgenommen. Hinsichtlich des blüten­
schönen Aufscheinens der Vorkommnisse wird das blütenschöne Aufscheinen 
an ihnen aufgenommen, hinsichtlich des wirklichen Gehaltes der Vorkommnis­
se wird der wirkliche Gehalt an ihnen aufgenommen. Man darf nicht an dem 
blütenschönen Aufscheinen festhalten und [dieses] zum wirklichen Gehalt ma­
chen. Wenn man sich auf die Kunstfertigkeit nicht versteht, mag man sehr 
wohl leichthin nach Ähnlichkeit trachten. Hat man es aber auf das Echte abge­
sehen, kann man [dies so] nicht erreichen. [...] Was die Ähnlichkeit betrifft, so 
wird dabei die körperliche Gestalt erlangt und das Atmen außer Acht gelassen. 
Was das Echte betrifft, so sind dabei das Atmen und die stoffliche Gegebenheit 
gleichermaßen voll [entwickelt]. Wo immer das Atmen im blütenschönen Auf­
scheinen weitergegeben, in der [sinnhaften] Erscheinungsgestalt [jedoch] außer 

278

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

Acht gelassen wird, bedeutet dies den Tod der [sinnhaften] Erscheinungs­
gestalt.«16

Gegen die unaufgeklärte Annahme von der Ähnlichkeit, die sich ge­
mäß einer älteren Sprachgewohnheit unmittelbar auf die »körperli­
chen Gestalten« (xmg JfiJ) selbst der innerweltlichen Vorkommnisse 
bezieht, sollen zuerst einmal deren »sinnhafte Erscheinungsgestal­
ten« (xiäng in den Blick genommen werden. Gemäß Zong Bings 

Ausdifferenzierung des Sichtbaren in eine dinggleich »verkör­
perte« Formpräsenz (xing und eine »sinnhaft erscheinende«, auf 
weitere Bedeutungszusammenhänge verweisende »Gestalt« im ei­
gentlichen Sinne (xiäng soll also der sich in den Vorkommnissen 
gestalthaft ankündigende Sinn beim Malen vorrangig Beachtung fin­
den. Erst indem auf dieser Sinnebene am anschaulich Gegebenen 
»Maß genommen« (duö wird, kann von daher auch die Echtheit 
mit »aufgenommen« (qü 1X) werden. Dieses Aufnehmen muß nicht 
ein visuell sonderndes und bestimmendes, also nach dem Modell eines 
abstraktiven intellektuellen »Begreifens« vorgehendes Erfassen be­
sagen. Erst recht muß das erste Maßnehmen an der sinnträchtigen 
Gestalt nicht ein formales Abmessen von Richtungen, Größen und 
Verhältnisbestimmungen bedeuten. Denn allein auf der höheren Be­
trachtungsebene einer anschaulich verkörperten Sinnhaftigkeit kann 
überhaupt »das Echte« in die Erfahrung des Malers und von da ins 
Bild gelangen.

Dem nächsten Satz zufolge teilt sich die Erscheinungsgestalt wie­
der in einen Aspekt des reizvollen äußeren »Aufscheinens« (hud - 
sie fällt in die Sichtbarkeit - und in einen zweiten, der mit dem 
»Fruchtgehalt« (shi Jf), also mit dem Inneren benannt wird. Aus­
drücklich sollen beide Aspekte an dem, was Gegenstand der maleri­
schen Darstellung wird, gemeinsam ins gemalte Bild gehoben werden. 
Sodann ist es erstaunlicherweise das Echte, das an ein »kunstmäßiges 
Verfahren« (shü #f) geknüpft wird, nicht etwa die geschmälte Ähn­
lichkeit und das dekorativ gelungene Formgebilde - wie vielleicht hät­
te angenommen werden können, wollte man die Idee der Echtheit bei­
spielsweise von allen »niederen« Anwendungen einer bloßen 
»Maltechnik« abheben. Die Auskunft des Alten mystifiziert aber mit 
dem Verweis auf shü ebensowenig ein »höheres Wissen«, ein Jen­

16 BFJ, VI. 6. [4], LB I 605:

279

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

seits der bildnerischen Praxis. Auch für ihn hat die Malerei vor allem 
mit sinnlich wahrnehmbaren Erscheinungen und einer gestaltenden 
Tätigkeit zu tun, die er keineswegs geringschätzt. Erstaunen mag im­
merhin, daß es nicht etwa von einer Einsicht ins Wesen der Dinge 
abhängen soll, ob im Malen das Echte zu verwirklichen ist. Dazu be­
darf es vielmehr gerade einer praktischen Kunstübung. Hiermit ist 
der gedankliche Boden für die Betonung ausführungsbezogener An­
gaben bis hin zur Reflexion auf die leibliche Malpraxis im BFJ geeb­
net. Indem an dieser malereitheoretisch zentralen Stelle von dem 
»Verfahren« gesprochen wird, ist darin ein erster Hinweis auf den 
Gedanken der Performativität gelegen.

Erst nach dieser kritischen Blickwendung gegen eine drohende 
Mystifizierung im Theoretischen und hin zum Praktischen läßt sich 
angemessen bedenken, daß die Idee eines nicht alltäglichen Verfah­
rens in der Bezeichnung shü seit dem Altertum an mehr oder we­
niger geheime Praktiken und seltene Fertigkeiten aller möglichen 
»Meister eines Verfahrens« (fäng shi 3/7 ±) gemahnt. Denn wie die 
nachfolgende Auskunft im Rückschluß klarstellt, geht es bei dieser 
Kunstfertigkeit um nicht weniger als darum, gemeinsam mit der 
stofflich verkörperten Gestalt auch das »Atmen« in seiner ganzen 
»Fülle« (sheng ins gemalte Bild hereinzunehmen. Bedeutsam ist 
das »Atmen« zweifelsohne. Entscheidend ist jedoch überdies, daß es 
unmittelbar den Gestalten innewohnt; es hängt nicht bloß an einem 
äußerlichen Aufscheinen. Hier kommen offenbar zwei Verwendun­
gen des Wortes qi Mz »Atmen«, ins Spiel, eine metaphorische aus 
dem Geltungsbereich der dichterischen und ästhetischen Rede, die 
auf Phänomene und ihre assoziative Beschreibung ausgeht, sowie eine 
tiefer reichende, deren Augenmerk einer tatsächlichen Wirksamkeit 
im Untergrund gilt. Die zweite Verwendung von qi M meint nicht 
das Als-ob von Leben im reizvollen Aufscheinen. Sie meint das Leben 
selbst in seiner sich vollziehenden Wirklichkeit. Ausdruck dieses qi M 
ist aber offenkundig die sinnhafte Erscheinungsgestalt, sowohl im 
Unterschied zur verkörperten Form als auch im Unterschied zum 
Schmuck. Setzt dies indes nicht voraus, daß im Zuge des aufgesuchten 
Verfahrens zunächst einmal das »Atmen« überhaupt recht in den 
Blick genommen, besser gesagt: in die gelebte Erfahrung des Malers 
aufgenommen worden sein will, damit es ins Gemalte eingearbeitet 
werden kann?

Nur im Durchgang durch den Lebens- und Gestaltungsakt des 
Malers entfaltet sich die Erscheinungsgestalt. Aber nur diese anschau- 

280

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

liehe Gestalt garantiert wiederum das Fortwirken des »Atmens« »in 
echt« bis ins gemalte Bild hinein. Allein der Erhalt des »Atmens« 
garantiert sodann die ästhetische Qf-haftigkeit des angeschauten Bil­
des und seine »Echtheit«. Das Bild vermag erst aus diesem Zusam­
menhang heraus zugleich angeschauter Ausdruck und Wirkung zu 
werden, wie oben in III. 2. und IV. 1. gezeigt wurde. Bedarf es also 
nicht eines »lebendigen« Verfahrens, eines Malakts, der als gelebtes 
Ereignis vollziehen wäre? Wenn die Rede vom drohenden »Tod« (si 
£E) der Gestalten nicht eine bloße Metapher ist, wenn es tatsächlich 
darum zu tun ist, in der Malerei eine Lebendigkeit wirksam aufzube­
wahren und wenn diese Lebendigkeit aus dem »Atmen« im Gesehe­
nen und im Gemalten zu entnehmen ist als das Echte, das es in den 
Akt des Malens aufzunehmen gilt17 - wenn all dies zuletzt keine 
Überinterpretation des vorliegenden Gedankenganges bedeutet, heißt 
das dann nicht, daß über das Schauen hinaus die leiblich ausgelebte 
Performativität des Malakts von Belang ist für das Gelingen des 
Werks? Dies würde bedeuten, daß das gelungene Werk genau in dem 
Maße Echtheit in sich birgt, als es die ursprüngliche lebendige Wirk­
samkeit im Medium des »Atmens« weiterzutragen imstande ist.

Bereits in der Erklärung des Kernstücks mit dem Titel »Ansicht« 
(jing Jl;) wurde vom Maler das »Schaffen des Echten« (chuäng zhen 

gefordert.18 Außer dem Hinweis auf die jahreszeitliche Bewegt­
heit der Ansicht ist dem allerdings wenig mehr zu entnehmen, außer 
daß tatsächlich Echtheit als Qualität einer Ansicht in dieser greifbar 
werden muß. Daraufhin sagt der Alte jedoch am Ende des Textes fol­
gendes:

17 In diese Richtung weist Munakatas eindringende Interpretation durchaus den Weg, 
auch wenn die Ansätze nicht konsequent zu Ende gedacht werden. So wird betont, daß qi 
M im BFJ als »force rather than matter« angesehen werde. In der Folge wird qi M 
(spirit), xing (form) und zhi K (substance) als die drei »constituents of existence« 
herauspräpariert, um alle drei Größen sodann als »three kinds of force in existence« zu 
qualifizieren. Außerdem wird in diesem Sinne sheng »voll erfüllt«, mit »strongly 
active« wiedergegeben. Munakata geht also tatsächlich von einer »Aktivität« oder Wirk­
samkeit aus, die es um der Echtheit willen ans gemalte Bild weiterzugeben gilt. Der letzte 
Schritt unterbleibt dann freilich - vermutlich eben verhindert von abbildtheoretischen 
und ontologischen Vorgaben. Die fertigen Bildern liefern nach dieser Deutung doch 
wieder nur »shapes«, die im anschaulichen Zeigen dann »Realität erlangen«, wenn sie 
»lebendig«, aber auch »klar« die »grundlegende Natur« der dargestellten Gegenstände 
sichtbar machen (Munakata, Ching Hao, 21 f. Anm. 14). Läßt sich hier nicht das Ideal 
cartesianischer Erkenntnis, das berühmte clare et distincte, vernehmen?
18 BFJ, VI. 6. [6], LB I 606.

281

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

»Ich wünschte, daß Ihr es emsig üben möget, so daß, indem Ihr Pinsel und 
Tusche vergessen könntet, eine echte Ansicht dann gegeben wäre.«19

»Eine echte Ansicht wäre dann gegeben«, so sagt er. Wo wäre sie ge­
geben? Meint er die gemalte Ansicht als Darstellung im Berg-Wasser- 
Bild? Noch genauer gefragt: Sind die Linien und Tuscheflecken da im 
Bild gemeint, die sich jetzt zur angeschauten Ansicht zusammenfü­
gen sollen? In auffälliger Weise wird ein »Gegebensein« (yöw ^f) an 
die Stelle des zu erwartenden »Erlangens« oder »Erreichens« (de 
wie es vorher hieß, gesetzt.20 Zeigt diese Abwandlung nicht an, daß 
jetzt von der echten Ansicht in einem ganz emphatischen Sinne die 
Rede ist? Im Bild zeigt sich eine Ansicht (fing Jp;). Diese mag uns 
sogar »täuschend echt« vorkommen - zumindest solange wir das Bild 
nicht völlig aufzunehmen verstehen. Doch hier wird ja von der Echt­
heit viel mehr behauptet. Indem der Maler das bewußte Handeln auf­
gibt, also leiblich in das Weltgeschehen einschwingt, das »Atmen« in 
seiner Wirksamkeit über die sinnhaften Erscheinungsgestalten auf­
nimmt und aus dieser Wirksamkeit heraus malt, vollendet sich sein 
Bild von selbst. Indem er seinen Pinselzug »sich ausführen läßt«, 
ohne daß er noch länger das Bild als »Darstellung von etwas« plante, 
auch ohne daß er es auf bestimmte technische Vollzüge im Umgang 
mit den Arbeitsmitteln Pinsel und Tusche oder deren »Wirkung« in 
der anschaulichen Gestaltung abgesehen hätte, ersteht das Bild als 
echte Ansicht. Jetzt verfügt der Maler, der zugleich Betrachter ist, 
über die echte Ansicht als anschauliche Bildgestalt. Er »verfügt dar­
über« (yöu ^f). Denn tatsächlich »gegeben« ist im gemalten Bild jetzt 
»das Echte«, insofern durch die Anschauung dieses Bildes hindurch 
das echte qi M ganz von selbst fortwirken kann.

Der Maler hat sich aus seiner Bildgestaltung zurückgezogen, in­
dem er das Bild sich ganz von selbst verwirklichen ließ. Erst auf diese 
Weise kann dem Bild »Echtheit« zukommen. Vermittels einer im »At­
men« den Betrachter nun unmittelbar anrührenden Wirksamkeit ist 
die gemalte und angeschaute Ansicht eine »echte Ansicht« geworden. 
Weil sich aus dieser Wirksamkeit heraus das Weltganze als ein Wirk­
zusammenhang eröffnet, verschmilzt das gemalte Bild mit der Wirk­
lichkeit selbst. Wenn in dieser Weise Welt als Bild erscheint, setzt sich 
durch dessen anschauliche Ausdrucksgestalt hindurch das Wirken der 

19 BFJ, VI. 6. [17], LB I 608: IIT*
20 Vgl. besonders »Einzig wird Ähnlichkeit geschätzt und das Erlangen der Echtheit« in 
VI. 6. [4], LB I 605:

282

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

Welt fort. Als ein solches welthaftes Wirken erst erlangt das Berg- 
Wasser-Bild in der Malerei den Status der Echtheit. Diese Echtheit 
eines Wirkens hat nichts mehr mit einer »Ähnlichkeit« oder »Wahr­
heit« in angeschauten Zeichen zu tun. Das gemalte Bild verkörpert 
mit Authentizität, was es ausdrückt. Denn es verkörpert nicht so sehr 
Bildzeichen wie vielmehr eine gelebte Wirksamkeit. In dieser Verkör­
perung leistet die angeschaute »echte Ansicht« nichts anderes als die 
Stiftung von Welt. Sie leistet dies aber im Verein mit allen ihren Aus­
drucks- und Gestaltqualitäten, nicht gegen sie, neben ihnen oder über 
sie hinaus - etwa im Übertritt auf eine metaphysisch transzendentale 
oder eine mystische Betrachtungsebene.

Die hier vorgeführte Lesart der Aussagen des BFJ zum Zusam­
menhang von Echtheit, »Atmen« und sinnhafter Erscheinungsgestalt 
ist nicht eben orthodox, auch wenn einzelne Elemente dieses Gedan­
kenganges von den detaillierten Kommentaren Munakatas21 und Na- 
kamuras, besonders durch dessen Hinweis darauf, daß das weltbeherr­
schende »Atmen« selbst im Akt des Malens durch die Person des 
Malers hindurch am Werk sei,22 bereits nahegelegt werden. Es ist, als 
schreckten diese Forscher vor den Konsequenzen ihrer guten Einsich­
ten zurück. Vielleicht werden sie auch von ihren theoretischen Vor­
aussetzungen zur Unzeit eingeholt, wenn es darum ginge, sich von 
den Quellentexten in unerwarteter Weise belehren zu lassen - statt 
diese mit einer unkritischen Hermeneutik in falsche Schemata einzu­
reihen. Genau beim Gedanken der Echtheit scheiden sich die Wege 
konventioneller Abbild-Theorien von der Kunst, die allemal in einer 
Darstellungsästhetik verwurzelt sind und die zeichenhafte Vermitt­
lung eines im weitesten Sinne gegenständlich gefaßten Gehalts als 
Leistung der Kunst propagieren, und einer transformativistischen 
Kunstauffassung. Dieser zufolge ist die gegenstandsbezogene Darstel­
lung nicht mehr als ein billiges Mittel zur Entfaltung einer Wirksam­
keit, die weder mit »Lust« noch mit »Erkenntnis« oder »moralischer 
Läuterung« angemessen umschrieben wird. Höchst fragwürdig sind 
daher alle bisherigen Versuche, im Rahmen von ästhetischen Theo­
rien, die im gegenständlichen Darstellen und im gegenstandsbe­
schreibenden Werk zentriert sind, Jing Haos Gedanken der Echt­
heit in der Berg-Wasser-Malerei zu explizieren. Dieser Einwand sei 

21 Munakata, Ching Hao, 19 ff.
22 Nakamura, Chügoku garon, 334.

283

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

um seiner weitreichenden Konsequenzen willen an dieser Stelle näher 
ausgeführt.

In der gängigen Sicht der Forschung handelt es sich nach der im 
BFJ entwickelten Theorie beim Verfolg des Echten in der Malerei vor­
nehmlich nicht um ein praktisches, sondern um ein erkenntnistheo­
retisches Ideal. So übersetzt beispielsweise Siren zhen M schlicht mit 
»Wahrheit«23 und unterstellt der Malerei damit ein dem theoreti­
schen Erkennen wenigstens gleichgerichtetes Ideal: Es geht um das 
Erfassen der gegenständlichen Welt in ihrer innersten seinsmäßigen 
Konstitution. Wie tief aber die abendländische Philosophie fortwirkt, 
zeigt sich, wenn selbst Jullien an dieser Stelle ohne Zögern von 
»Wahrheit« spricht, obgleich seine gesamte Interpretation der vormo­
dernen chinesischen Malerei dem zuwiderläuft.24 Munakata bleibt zu­
mindest dem Gedanken eines künstlerischen Zugangs zur Wahrheit 
insoweit verhaftet, als er den Terminus mit »reality« übersetzt und 
mit »reality or truthfulness of existence« erklärt. Klar wird die Idee 
der Echtheit als Wesenszug in den Sachen verstanden.25 Daß er mit 
seiner Interpretation insgesamt dem hier verfolgten Gesichtspunkt 
einer transformativen Wirksamkeit in der Malerei sicherlich näher 
steht als dem Gedanken der objektiven Erkenntnis durch Kunst, hin­
dert ihn nicht daran, durchweg auf Positionen zurückzugreifen, die 
einer Abbild-Theorie zuzuordnen sind, sowie eine erkenntnistheore­
tische Terminologie zu gebrauchen.26 Nicht von ungefähr unterstellt 

23 Siren, The Chinese, 39 f.: »truth«.
24 Jullien, Das große Bild, 184f./268f.
25 Munakata, Ching Hao, 11 ff. und 21 Anm. 15.
26 Vgl. zum Beispiel Munakata, Ching Hao, 11 ff.: »to grasp«; »understanding truth«; 
»existing object« oder mitunter unnötige, aber signifikante Ergänzungen wie die zu 
»true images« für xiäng und »true nature« für xing (Hervorhebungen M. O.). Es 
geht der Malerei wider seine anderslautenden Ausführungen letztlich also doch um ein 
erkenntnismäßiges, auf dem Wege der abbildhaften Wiedervergegenwärtigung erreich­
tes Eindringen ins innerste Sein der Gegenstände. Nicht umsonst spricht er daher in 
einer ontologischen Sprache zunächst von der »basic nature« und den »constituents of 
existence«, die er dann freilich im Sinne von »three kinds of force« umdeuten will (ebd., 
21 f. Anm. 14). Von einem statischen Ausgangspunkt in der Ontologie der Dinge aus 
fällt diese Umwandlung in dynamische Vorstellungen um so schwerer, wenn die Sprache 
der Statik einer klassischen ontologischen Begrifflichkeit verhaftet bleibt. So wird qi M 
als »force« unter der Hand von einer Wirksamkeit umgewandelt in eine bloß angeschau­
te »lifely[ness] with life force« der »proper shapes« von gemalten Bildern. Das metapho­
rische Geschäft des Malens besteht offenkundig nach wie vor darin, »to understand the 
>Reality< of nature and then capture the >Reality< in painting« (ebd., 24 f. Anm. 20).

284

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

er Jing Hao einmal einen »naturalistic idealism«.27 Grundsätz­
lich bleibt somit auch in Munakatas Sichtweise Malerei als eine mi­
metisch darstellende Kunst auf das alte abendländische Erkenntnisziel 
verpflichtet, mit anschaulichen Mitteln die Konstitution des Gegen­
ständlichen wiederzugeben oder in symbolischer Weise eine Einsicht 
in das objektive Sein und dessen »Wahrheit« an die Erkenntnis des 
Menschen zu vermitteln. Noch weiter versteigt sich folgende Aussage 
zu Jing Hao in ein vermutlich aus der modernen Erfahrung der 
autonomen Kunst geborenes Mißverständnis:

»Cet auteur considere, pour la premiere fois dans l'histoire de l'art chinois, qu'un 
artiste doit parvenir ä >creer la verite< (chuangzhen) en peignant.«28

Von »Kreation« im klassischen wie im modernen Sinne ist im BFJ 
vermutlich gar nicht die Rede; ebenso ist anzuzweifeln, daß die plato­
nische »Wahrheit« jenseits der sinnlichen Erscheinungen - sei sie nun 
klassisch erkannt, sei sie modern künstlerisch geschaffen - dazu ange­
tan ist wiederzugeben, was im BFJ auf eine Stufe mit huä »blüten­
schönes Aufscheinen«, und shi Jf, »wirklicher Gehalt«, wie ebenso 
mit qi Mz »Atmen«, und zhi »stoffliche Gegebenheit«, gestellt 
wird. Wenn es dem Maler doch jedenfalls irgendwie immer noch um 
die sichtbare Wirklichkeit gehen muß, ist eine platonisierende Zwei- 
welten-Theorie nicht hilfreich zum Verständnis des Gemeinten.

Am deutlichsten treten diese impliziten Voraussetzungen der 
Forschung an Nakamuras Interpretation zutage. Diese ist insofern 
ambivalent, als er zuvorderst gerade im Gegensatz zu einem üblicher­
weise der Malerei unterstellten heteronomen Verfahren des Abbil­
dens durch Ähnlichkeit den »Standpunkt der Autonomie« (jiritsu teki 
tachiba § ÜB) und eine spezifisch künstlerische Kreativität als 
den Kerngedanken des Jing Hao heraushebt.Und nachdem er 
klargestellt hat, daß es nach dem BFJ eigentlich das qi M als Ursprung 
des natürlichen Geschehens sei, das durch die Subjektivität des Malers 
hindurch am Werk sei, resümiert Nakamura, es handele sich da klar 
um eine Position des »Subjektivismus« (shukan shugi ÜÜÜlt), 
weil die künstlerische Subjektivität bis in ihre leibliche Verfaßtheit 
hinein in der Malerei die lebendige Vermittlung eines objektiven Ge­
halts oder eben des qi M erziele. An diesem Punkt fällt seine Analyse 
jedoch in die unzureichenden Dichotomien der klassischen Erkennt­

27 Munakata, Ching Hao, 27 Anm. 21.
28 Escande, L'art, 196.

285

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

nistheorie und eines mimetischen Kunstverständnisses zurück. Jing 
Haos reflektierter Begriff der Malerei bedeute gleichwohl einen 
idealistischen Wesensrealismus oder - in Nakamuras Worten - einen 
»objektiven darstellerischen Realismus« (kyakkan teki shajitsu

der von einem rein mimetischen Sachrealismus zu unter­
scheiden sei. Wo des letzteren Auffassung von »Echtheit«, einem nai­
veren dekorativ-mimetischen Kunstverständnis enspringend, besten­
falls auf ein am Gegenstand als »Ding an sich« (jitai § f§) orientiertes 
»Kopieren« (mosha suru &) hinauslaufe, richte sich Jing Haos 
Intention auf ein metaphysisches qi M/ das heißt auf so etwas wie die 
»Natur der Objekte« (taishö no honsei deren »innere
Natur« (naimen teki honsei ®oder die »gesetzmäßige in­
nere Verfassung der Natur« (zöka no ri Dem so umrisse-
nen höheren Gegenstand der »echten« Malerei entsprechend wird die 
malerische Aufgabe mit Verben wie »wiedergeben« (utsusu 
und »weitergeben« (deni suru §) oder »einfangen« [toraeru

»erfassen« (haaku suru 6) und »aufklären« (akira- 
ka ni suru Ffl §) bezeichnet.29

Diese längliche Aufzählung sollte eines ganz deutlich gemacht 
haben: Trotz seiner über alle späteren Interpreten hinausgehenden 
frühen Einsicht in die Rolle des »Atmens« im BFJ bleibt Nakamuras 
halb modernsprachliche Paraphrase einerseits dem tiefsitzenden Vor­
urteil der modernen Ästhetik verhaftet, die Malerei sei ein »Darstel­
len von Gegenständen«; andererseits entspringen alle benutzten Aus­
drücke einem erkenntnistheoretischen Vokabular. Unter der Hand 
wird so jene zwischen den Zeilen sichtbar werdende »Arbeit« (hata- 
raki des »Atmens« im Malakt auf den vergegenständlich­
ten Ausdruck desselben im gemalten Bild reduziert. Die Suggestiv­
kraft eines solchen sprachlichen und gedanklichen »Dispositivs« bei 
der Lektüre der Quellen kann vermutlich nicht hoch genug veran­
schlagt werden. Können auf diesem Boden theoretische Grundlagen 
aufgedeckt werden, die den meisten Anschauungskonventionen der 
(europäischen) Moderne diametral zuwider zu laufen scheinen? Es 
gilt, in einer Hermeneutik des systematischen Gedankens im ganzen 
den Wortlaut einzelner Stellen kritisch und gegen die bequeme Ge­
wohnheit zu lesen, wenn tatsächlich die theoretische Tragweite des 
BFJ aufgedeckt werden soll.

Im folgenden soll daher aus einer anderen Perspektive versucht

M Nakamura, Chugoku garon, 331 ff.

286

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

werden, die Behauptung, daß es die Welthaltigkeit und die welteröff­
nende Wirksamkeit der gelungenen Malerei ist, worauf das Thema 
des »Echten« (zhen im BFJ ausgerichtet ist, zu erhärten. So nahe­
liegend es ist, in diesem Terminus die Angabe des idealen Gegen­
stands der Berg-Wasser-Malerei oder die Auszeichnung der gelunge­
nen Ansicht in bezug auf ihren symbolischen Gehalt zu erblicken, 
muß der Gedanke der Echtheit im gedanklichen Gesamtzusammen­
hang des BFJ gerade nicht im Ausgang von einer Bestimmung des 
gemalten Gegenstands selbst, wohl aber im Ausgang von der eingangs 
verfolgten fundamentaleren Rekonstruktion des bildimmanenten Ge­
haltes wie eines Anliegens in der Bildbetrachtung im ganzen her 
gedeutet werden. Gerade vermittels des zentralen Gedankens der welt­
eröffnenden Wirksamkeit des Bildes steht das Ideal der »echten 
Ansicht« in einem unmittelbaren Zusammenhang mit einem be­
stimmten produktionsästhetischen Ideal. Darin geht es um das selbst­
vergessene Aufgehen der Persönlichkeit des Künstlers in seinem Mal­
akt. In der oben zitierten letzten Aussage des Alten in Abschnitt [17] 
fällt die an sogenannte daoistische Einstellungen gemahnende Wen­
dung »Pinsel und Tusche vergessen« (wäng bi md auf.30 Die
Betonung der ganzen Aussage liegt damit entgegen dem Anschein 
nicht auf der Vorstellung einer Wiedergabe der wirklichen Ansicht 
als einer ursprünglichen Gegenständlichkeit. Ihren Kern bildet viel 
eher das Ideal eines Sich-Einstellens der echten Weltwirklichkeit im 
Malakt in der Weise des Von-selbst.31 Mithin ist für eine vollständige 
Klärung der Idee des Echten nicht von dem vordergründigen Aus­
gangsproblem des Textes, dem treffenden Malen des Kiefernbaumes, 
auszugehen, sondern von der Grundfrage: Wie ist zu malen, so daß 
das Berg-Wasser-Bild über die anschauliche Darstellung einzelner Ge­
genständlichkeiten in der Bildbetrachtung die Welt als solche zu er­
öffnen vermag? Es müssen nach der Semantik des Bildinhalts und der 
Reflexion auf ein ursprüngliches Verständnis der Malerei nunmehr 
die Überlegungen zur Malweise untersucht werden. Nachdem der 
Schluß des BFJ in dieser Weise fraglich geworden ist, kann nur die 

30 Vgl. die Idee des selbstvergessenen Einschwingens in den Lauf der Welt in Zhuang Zi
Kap. 2 »Qi wu lun (»Erörterung über den Ausgleich der Dinge«), ZZJS

21 f.; vgl. Wilhelm, Dschuang Dsi, 39 f.
31 In diese Richtung weist bereits Munakata (Ching Hao, 49 Anm. 73). Allerdings 
möchte ich gegen sein subjektivistisches Verständnis daran festhalten, daß diese Aus­
kunft nicht auf den mentalen Zustand des Malers, sondern durchaus auf das gemalte Bild 
selbst und seine Anschauung in ästhetischer Einstellung zu beziehen ist.

287

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

produktionsästhetische Perspektive eine letzte Bestätigung der hier 
verfolgten Deutung der Echtheit als einer Wirksamkeit des »Atmens« 
und im »Atmen« verschaffen. Wie zu vermuten steht, ist im Gefolge 
seiner Vorläufer auch Jing Hao daran gelegen, in der Bestim­
mung der rechten Malweise die Möglichkeit aufzuzeigen, wie durch 
die anschauliche Bildgestalt die welthafte Wirksamkeit zum Tragen 
kommen und die tatsächliche Eröffnung des Wirklichen sich ereignen 
kann. Hierbei beerbt er unmittelbar Zhang Yanyuan iSrl'is mit sei­
nem oben in IV. 3. eingeführten Ideal eines malerischen »Von-selbst« 
(zi ran § ^).32

4.3. Ein welthaltiges Malen aus der Pinselbewegung

Es ist in besonderem Maße die spätestens nach dem Untergang der 
Han'/f^-Dynastie im dritten Jahrhundert zu voller Entfaltung gelan­
gende Schreibkunst, die wichtige Erfahrungen zur Beziehung zwi­
schen leiblichen Bewegungsvollzügen und Ausdrucksqualitäten des 
visuellen Kunstwerks bietet.33 Diesen fundamentalen kulturellen Er­
fahrungsschatz weiß sich auch die Malerei mehr und mehr zunutze zu 
machen. Schon im sechsten Jahrhundert deutet sich, wie oben in III. 3. 
dargelegt, bei Xie Hes WM' zweiter Verfahrensweise, dem »Einsatz 
des Pinsels« (yöng bi ffläj),34 an/ daß die leibliche Komponente in 
der Einschätzung von Pinselzügen nicht nur in der Schreibkunst, son­
dern auch in der Malerei einen hohen Rang zu beanspruchen hat. 
Schon bei dessen unmittelbarem Nachfolger Yao Zui (um 550) 
findet sich das gleichberechtigte Zusammenspiel von Innerem und 
leiblicher Bewegung in der lobenden Wendung »behend im inneren 
Sinn ist [bei Xiang Dong] die Hand bewegt« zum Ausdruck ge­

32 Zu erwähnen ist darüber hinaus im Hinblick auf die Selbstvergessenheit im Malakt 
folgender Ausspruch: »Wenn das Sinnen in Bewegung versetzt und [dann] der Pinsel 
geschwungen wird, so erlangt man es in der Malerei gerade dann auch schon, wenn die 
Sinneshaltung nicht auf die Malerei gerichtet ist. Wenn man in der Hand nicht blockiert, 
im inneren Sinn nicht verfestigt ist, ergibt es sich so auf eine Weise, daß man davon nicht 
weiß.« (LDMHJ # 2, 25:

Vgl. Acker, Some T'ang, 1183).
33 Die ausschlaggebende Bedeutung der Leiblichkeit und des Gestischen für die Schreib­
kunst - sowohl auf Seiten des Schaffensaktes wie auch im rezeptiven Geschehen - hat 
zuletzt Billeter in seinem L'art chinois de l'ecriture in aller Eindringlichkeit vorgeführt.
34 GHPL, VI. 3. [2], LB I 355.

288

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

bracht.35 Und Zhang Huaiguan soll in der ersten Hälfte des 
achten Jahrhunderts so von Lu Tanwei gesprochen haben:
»[...] in seiner Bewegung trifft er überein mit dem Geistigen. Seine Pinselspuren 
sind kraftvoll und scharf, als hätte [er da] mit der Spitze einer Ahle [gearbeitet, 
...].«36

Im gemalten Bild werden nunmehr die »Pinselspuren« (bi ji in 
ihrer ästhetischen Qualität eigens wahrgenommen und beurteilt, als 
handelte es sich um ein Werk der Schreibkunst. Anders als bei der in 
III. 3. hervorgehobenen Ambivalenz der Aussagen des Xie He W'Ä 
vom Beginn des sechsten Jahrhunderts wird bald klarer, daß die Ar­
beitsmittel und die Bewegung während der Gestaltung unmittelbar 
anschaulich am fertigen Bild abzulesen sind. Das Bild, über das im 
sechsten Jahrhundert noch primär, wie gezeigt wurde, im Hinblick 
auf die gegenständliche Darstellung gesprochen wird, das spätestens 
im achten Jahrhundert aber auch im Hinblick auf den Ausdruckswert 
der Linie hin gesehen wird, mag dasselbe sein. Zhang Huaiguan
Ü spricht ja über einen Meister des fünften Jahrhunderts. Die ästhe­
tische Wahrnehmung hat sich jedoch gewandelt. Auch in der gegen­
standsbeschreibenden Linie vermag man nun eigene Gestaltwerte zu 
erkennen. Dies belegt die neuartige Verknüpfung der angeschauten 
Pinselspuren mit Mittel und Bewegungsart ihres Entstehens ganz 
klar. Noch aber handelt es sich auch jetzt nicht um die ästhetische 
Autonomie einer gänzlich unabhängig vom Gegenstand wahrgenom­
menen Linie. Das theoretische Augenmerk gilt daher dem Malakt, 
nicht dem rezeptionsästhetischen Reiz. Man blickt auf die Bewe­
gungsart, die zur Entstehung der betreffenden Gestaltqualität der Li­
nie in der Darstellung geführt hat. Wie ein Gemeinplatz muß daher 
nach einer langen Einübung in diese früh reflektierte Betonung der 
Leiblichkeit und des Bewegungsablaufs in der Zeit geklungen haben, 
wenn Tang Yin (1470-1523) unter den Ming Ejfj lapidar fest­
stellte:
»Die detailgetreue Malerei [der Berufsmaler] ist wie die Regelschrift [in der 
Schreibkunst], das [ausdruckshafte] Darstellen der Sinneshaltung gleicht den 
vollkommenen Meistern der Grasschrift. Das ist [jedoch] nichts weiter als eine 
geistige Kraft und wunderbare Vollendung im Halten des Pinsels und Drehen 

35 Übersetzt nach Yao Zui Xu hua pin fflÄnn (Fortsetzung der Rangordnung in 
der Malerei), in LB I 369:
36 LDMHJ (e 6) 127: <

289

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

des Handgelenks [und Unterarms], Wenn viele gute Schreibkünstler dieser Welt 
gute Maler sind, ergibt sich das daraus, daß sie im Drehen des Handgelenks [und 
Unterarms] und im Gebrauch des Pinsels nie ins Stocken geraten [Hervorhe­
bungen M. O.].«37

Der berühmte Malermönch Yuanji MW oder Shitao Tüll hat den 
unterschiedlichen Kräften und Ansatzweisen bei der »Bewegung des 
Handgelenks [und Unterarms]« (yün wärt JOS) in der von ihm über­
lieferten Schrift Aufgezeichnete Worte zur Malerei des Mönches Ku- 
gua (Kugua heshang hua yu lu oder Grundlagen
der Malerei (Hua pu ein eigenes Kapitel gewidmet, denn in 
seiner Zeit gilt längst als ausgemacht: Zur Verbesserung aller Unvoll­
kommenheiten in der Malerei »muß man auf jeden Fall zunächst bei 
der Bewegung des Handgelenks [und Unterarms] Hand anlegen [Her­
vorhebung M. O.].«38 Erst aus dem Kapitel zum Darstellen von Bäu­
men geht freilich der Grund dafür hervor. In didaktischer Absicht 
wird jetzt die leibliche Selbsterfahrung, werden die Bewegungsimpul­
se des Tanzes in ihrer Analogie sowohl zum Führen des Pinsels im 
Malakt wie ebenso zur anschaulichen Gestalt des fertig Gemalten her­
angezogen. Da heißt es:
»Was die Verfahrensweise betrifft, in der ich Kiefernbäume, Zedern, alte Aka­
zien und alte Wacholderbäume darstelle - wenn es drei bis fünf Stämme sind, 
gleichen sie in ihrer wirkmächtigen Erscheinung kühnen Recken, die sich zum 
Tanz erheben, mal niedergebeugt, mal aufgerichtet, mal geduckt, mal stehend, 
mal krumm sich drehend, mal ausgelassen, mal hart, mal weich. In der Bewe­
gung des Pinsels und in der Bewegung des Handgelenks [und Unterarms] stelle 
ich sie im großen und ganzen vielfach in der Verfahrensweise, mit der Felsen 
dargestellt werden, dar. [Gleich, ob mit] fünf, mit vier oder mit drei Fingern 
[am Pinsel gemalt wird], [die Finger] drehen sich alle mit dem Handgelenk 
[und Unterarm] mit, und gemeinsam mit dem Ellbogen strecken [Finger und 
Handgelenk] sich aus und werden wieder eingeholt, zusammengenommen und 
vereint in einer einzigen Kraft. Wo die Bewegung des Pinsels am schwersten 
wiegt, muß [dieser] freilich im Flug auf das Papier aufgesetzt werden, um dem 
>Atmen< [alle] Heftigkeit zu nehmen [Hervorhebungen M. O.].«39

37 Übersetzt nach LB I 107: IfWtOU W-W-

38 Übersetzt nach Abschnitt 6 »Yun wan (»Bewegung des Handgelenks [und Un­
terarms]«), in LB 1151: [...] ATE.
39 Übersetzt nach Abschnitt 12 »Lin mu #A« (»Wäldchen und Bäume«), in LB I 155:

290

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao ffl/n

Yuanji JM'/W betont hier zum einen, daß unsere Anschauung des Ge­
malten sich über die bloße Sehwahrnehmung hinaus in Form eines 
unmittelbar leiblichen Mitvollzuges von intendierten Bewegungen 
verwirklichen muß, wenn er mit einem anthropomorphen Bild vom 
»Tanz« (wü der gemalten Bäume spricht. Zum andern wird mit 
dieser Schilderung einer Malbewegung unterstrichen, daß diese aus 
dem Gemalten aufgenommenen Bewegungsimpulse des Leibes nicht 
einen malerisch-anschaulichen Effekt bedeuten und auf eine Darstel­
lungstechnik zurückzuführen sind. Vielmehr ist es am Anfang eben­
falls die Leiblichkeit des Malers, sind es dessen eigene Bewegungsim­
pulse, wie sie als Bewegung den Malakt bestimmen und von hier aus 
in das Gemalte einfließen, worauf es ankommt. Aus diesem Grund 
muß auch der Pinselstrich, wo er am schwersten wirken soll, dem 
leichtesten Aufsatz des Pinsels in einer gleichsam »fliegenden« Arm­
bewegung entstammen. Nur so kann die dabei notwendigerweise 
»heftig« (meng $£) ausfallende Gewalt des betreffenden Malaktes 
und des diesen durchpulsenden »Atmens« (qi M) des Malers selbst 
in die gewichtige Würde einer gemalten Linie umgewandelt werden.

Es darf angesichts dieser Äußerungen allerdings nicht übersehen 
werden, daß es sich bei der Sensibilisierung gegenüber den Aus­
druckswerten der Tuschelinie in der Berg-Wasser-Malerei durchweg 
nicht um eine Art der »Abstraktion« handelt, wie sie in der Schreib­
kunst unterstellt werden kann. Die gegenstandsbezogene Vermittlung 
einer Bedeutsamkeit oder vielmehr einer weithaften Wirksamkeit 
stellt auch in diesem Punkt den Rahmen für die Auseinandersetzung 
mit der Pinselführung dar.40 Wie verhält es sich also hinsichtlich die­
ser traditionellen Aufmerksamkeit auf die schreibkünstlerisch ge­
schulte Ausführung der Malbewegung in dem etliche Jahrhunderte 
vor den zuletzt angeführten Zitaten entstandenen BFJ?

Bereits bei Jing Hao erhält die Leiblichkeit in der Ausfüh­
rung des Malakts ein einzigartiges Gewicht. Gleichsam als Motto sei 
an den Anfang der diesbezüglichen Erörterung der folgende enigma- 
tische Satz aus dem BFJ gestellt:

»Deine Hand - mein innerer Sinn.«41

40 Als hilfreich erweisen sich an dieser Stelle abermals die bereits angeführten Hinweise 
auf die ästhetische Bedeutsamkeit der leiblichen Handbewegung für die Entfaltung der 
Sehwahrnehmung und des anschaulichen Weltzuganges von Fiedler (Über den Ur­
sprung, in: Ders., Schriften, 1164f.).
41 BFJ, VI. 6. [15], LB I 608:

291

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

So spricht der Alte, nachdem er zur Probe auf seine Lehren den Maler 
einer praktischen Übung unterworfen hat. Es scheint so, als habe der 
Schüler es schließlich geschafft, die inneren Absichten des unbekann­
ten Meisters in seine Pinselführung umzusetzen. Für die vollendete 
Unmittelbarkeit dieser Übertragung spräche am beredtesten der ellip­
tische Sprachstil dieser Formulierung. Ebenso wird diese Interpreta­
tion von der nachfolgenden Darstellung gestützt, wonach das Lehren 
der Vollkommenen sich tatsächlich nach dem Muster von »Anrüh­
rung und Darauf-Ansprechen« (gän ying verwirklichen soll. 
Umgekehrt könnte der zitierte Ausspruch aber auch in Beurteilung 
der fertigen Bilder getan sein. Somit könnte er als Anspielung auf jene 
sogleich zu erörternde, das »Atmen« betreffende Leitlinie, wonach 
»der innere Sinn sich mit dem Pinsel mit bewegen soll«,42 gelesen 
werden. Von hier aus ließe sich die argumentative Reihenfolge in die­
sem Satz - von der ausführenden Hand zum nachgeordneten inneren 
Sinn übergehend - rechtfertigen. Demnach könnte der Autor nun­
mehr aus seiner eigenen Pinselführung, die sich nach den in einer 
praktischen Übung gelehrten »Verfahrensweisen der Pinselkunst« 
des unbekannten Lehrers vollzogen hätte, gleichsam im nachhinein 
die rechte Sinneshaltung gewinnen. Er könnte aus der eigenen leibli­
chen Ausführung im Malen den inneren Sinn des Lehrers erlangen. 
Die rechte Einstellung würde sich allein im Gefolge eines Bewegungs­
vollzuges ergeben. So betrachtet, erinnert diese Stelle an die Aussage 
jenes geschickten Radmachers aus dem Zhuang Zi

»Ich habe es in der Hand erlangt und sage mich dem dann mit dem inneren Sinn 
zu.«43

Der Sinn in der Aussage des Radmachers besteht darin, daß die hand­
werklich geübte Hand über ein einverleibtes praktisches Wissen ver­
fügt, das nicht mehr der Lenkung durch den inneren Sinn bedarf, ja 
sogar, daß dieses »äußerliche« Können im Leib den Geist zu einem 
bloßen Mitgehen auffordert. Das rein leibliche Können kann aus ge­
nau dem Grund nicht in Worte gefaßt werden, weil dies eine Abstrak­
tion von seiner notwendigen Bedingung, eben der Leiblichkeit, be­
deuten würde. Sollte Jing Haos JftULh Intention tatsächlich aus diesem 
Gedanken abzuleiten sein, wie Xu Fuguan in etwas selbstwi­

42 BFJ, VI. 6. [6], LB I 606:
43 Zhuang Zi Hf-’ L, Kap. 13 »Tian dao XiH« (»Der weghaft leitende Sinn des Him­
mels«), ZZJS 218: vgl. Wilhelm, Dschuang Dsi, 153 f.

292

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

dersprüchlicher Weise meint,44 so bedeutete dies, daß für ihn allein im 
praktischen Vollzug der Pinselbewegung jene Verfahrensweisen der 
Pinselkunst, die im Innern bloß »beherzigt« werden, weitergegeben 
werden können. Das heißt nicht weniger, als daß das Thema der Leib­
lichkeit für den Theoretiker Jing Hao in der Tat eine Schlüssel­
stellung einnimmt. Dieser Aspekt der Leiblichkeit betrifft aber zuin­
nerst das Thema der Welthaltigkeit der Berg-Wasser-Malerei. Was 
genau ist nun mit dieser Behauptung gemeint?

In dem Vorhaben eines gleichsam »nicht erwirkenden« Malakts 
(wü wei findet sich auf einer fundamentaleren Ebene abermals 
die bekannte welthafte Dimension der Berg-Wasser-Malerei nach Jing 
Hao jfuTn verkörpert. Es gilt freilich, um diese Zusammenhänge zu 
erkennen, zuerst einmal zuzugestehen, daß in der Auslegung chinesi­
scher Malereitheorien dem Blick auf das in leiblicher Praxis entfaltete 
Sein-zur-Welt tatsächlich der Vorrang gebührt vor der vertrauteren 
Subjekt-Objekt-Disposition einer Oecoqüx, einer bloßen Schau. Dem­
nach stehen Künstler und Betrachter gar nicht primär einer ange­
schauten Gegenständlichkeit gegenüber, deren Sinn und Erscheinung 
es zu erkennen oder zu repräsentieren gilt. Künstler und Betrachter 
haben vielmehr teil an einer Wirklichkeit, die nur in eingeschränktem 
Sinne »gegenständlich« zu nennen ist. Grundzug dieser Wirklichkeit 
ist nämlich nicht ein (jxxtVEO’OötL, daß sie also »ist«, indem sie »er­
scheint«, sondern daß sie sich vollzieht. Und in dieser Vollzugsweise 
des »Von-selbst« (zi rän § $£) ist - wie oben in IV. 3. zu Zhang Yan- 
yuan bereits erläutert - der Kern dessen zu sehen, was als
»Welt« bezeichnet werden kann. Über die Verweise des Dargestellten 
auf die Welt hinaus richtet Jing Hao aus diesem Grund sein 
besonderes Augenmerk mehrfach auf die Malweise. Der im leiblichen 
Bewegungsvollzug der Pinselführung verankerte Malakt soll im Er­
gebnis jedes bewußte Machen hinter sich lassen, um seinerseits den 
hohen Status des »Von-selbst« zu erlangen. In der gelingenden Mal­
weise wiederholt sich auf eine zunächst paradox erscheinende Weise 
jene Vollzugs weise, die das naturwüchsige Geschehen der Wirklich­
keit schlechthin kennzeichnet. Nicht nur auf der semantischen Ebene 
ist somit im Berg-Wasser-Bild Welt impliziert, sondern insbesondere 
in jener eigentümlichen Qualität der anschaulichen Pinselspuren, wo­
nach diese den Charakter des Menschenwerks verleugnen und vom 
Rang des welthaft Wirklichen selbst sein sollen.

Xu Fuguan, Zhongguo Yishu, 298.

293

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Der Gedanke der Weltentfaltung betrifft neben dem Was des Ge­
malten vorrangig das Wie des Malens. Der hohe malereitheoretische 
Stellenwert dieser Ausführungen ist vor allem in einer unvergleich­
lichen Radikalität der Aussagen zur Art und Weise des malenden 
Vollzugs gelegen. Im Hinblick auf diesen Gedanken geht Jing Hao 

seinerseits an Genauigkeit über die Vorgaben bei Zhang Yanyuan 
hinaus. Dieser hatte, wie bereits angesprochen, noch über dem 

Rang des »Vergeistigten« (shen #) den Rang dessen, »der [in der 
Malerei dem] Von-selbst [ebenbürtig ist]« (zi rän § $&) eingeführt.45 
Wie Jing Hao jetzt dieses ältere Ideal systematisch vertieft, kön­
nen die folgenden fünf Belege verdeutlichen. An erster Stelle steht 
seine überraschende Auslegung des »Kernstücks« vom »Atmen«:

(1) »[...] der innere Sinn bewegt sich mit dem Pinsel mit, und ohne Fehl werden 
[so] die Erscheinungsgestalten aufgenommen.«46

Zentral ist in diesem provokanten und viel diskutierten ersten Zitat 
der Gedanke, daß die leibliche Pinselbewegung dem inneren Sinn, 
mithin dem Denken und Planen vorhergeht. Diese Aussage scheint 
in äußerstem Widerspruch zu jener alten, später auch dem Maler- 
Dichter Wang Wei zugeschriebenen Anweisung zu stehen:

»Die Sinneshaltung gehe dem Pinselzug voraus!«47

Dieser Spruch wird im nächsten Kapitel erörtert werden. Wie irritie­
rend aber Jing Haos von Ferne an die ecriture automatique der 
Surrealisten gemahnende Devise in Ost und West immer wieder ge­
wirkt hat, zeigt sich an ihrer »wohlmeinenden« Entschärfung bzw. 
Umkehrung sowohl im Rahmen der früh entstandenen Parallelüber­
lieferung bei Han Zhuo wie in der Moderne bei west-östlichen 
Interpreten. Der erste Teil hat nach Han Zhuo mit dem Beiklang 
eines Mimesis-Gedankens so zu lauten:

»Den körperlichen Gestalten folgend wird der Pinsel bewegt [...].«48

Offensichtlich um einer Vormeinung über den Sinn willen wird mit­
unter die Wortstellung des BFJ verdreht, um zur entgegengesetzten 
Wiedergabe zu gelangen:

45 LDMHJ 2) 26; vgl. Acker, Some T'ang, 1186.
46 BFJ, VI. 6. [6], LB I 606:
47 SSL, VI. 5. a) [1], LB I 596:
48 SSCQJ, VI. 9. [58], LB II 678: Vgl. die Erörterung im Kapitel über das
SSCQJ, unten IV. 8.

294

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

»[...] the mind moving along, guiding the brush in perfect control.«49

Nach Jing Hao geht es jedoch erstens hier nicht um ein Nach­
zeichnen der »körperlichen Gestalten« (xi'ng JfJ), sondern um die »Er­
scheinungsgestalten« (xiäng ^). Diese sind - wie oben hinsichtlich 
der Kiefernbäume und zuvor in IV. 1. an Zong Bings zk'JR HSSX ge­
zeigt wurde - in ihrer weithaften Bedeutsamkeit aufzunehmen. Dar­
auf lief ebenfalls die zuvor analysierte Passage zum Verständnis der 
Malerei bei Jing Hao selbst hinaus. Diese weithaften Erschei­
nungsgestalten aber sollen sich nach diesem Zitat nun gerade aus 
einem restlosen Eingelassensein des Innern des Künstlers in die Be­
wegung, die sein Pinsel vollführt, ergeben. Daß diese Pinselbewe­
gung, die hier die Führung übernimmt, zweifellos in langer Übung 
geschult ist und eng an konventionalisierten Bewegungsvollzügen 
entlang läuft, muß nicht betont werden. Doch allein vermittels dieser 
leiblichen Bewegung, die gerade infolge einer Ausschaltung des inne­
ren Sinnes mit seiner Neigung zum Planen und Entwerfen möglich 
wird, kann das »Atmen» (qi M) bis ins gemalte Bild hinein wirksam 
werden. Daß diese leibliche Bewegung des Malakts sich aber unmit­
telbar aus einem Eingehen auf das »Atmen« in der Welt ergeben soll, 
erhellt ja aus den zuvor untersuchten Aussagen zur Bestimmung der 
Malerei in Abschnitt [4]. Daß es für diese Übertragungsleistung pri­
mär auf die Leiblichkeit des Malers ankommt, geht daraus hervor, daß 
der Maler selbst in seiner Leiblichkeit es ist, der wie die Welt vom 
»Atmen« durchdrungen ist. Festzuhalten bleibt also die erstrebte 
Ausschaltung des vorgängig bewußten Bildentwurfs und die gefor­
derte Anbindung des inneren Sinnens und Trachtens unmittelbar an 
die sich vollziehende Bewegung der Hand mit dem Pinsel, mithin an 
die Bewegung des Leibes. In dieser Leiblichkeit als einer Vollzugsgrö­
ße in der Zeit soll das Innere des Malers ganz aufgehen, um das »At­
men« im Akt des Malens entfalten zu können. Dieses erste »Kern­
stück« wird also ganz der Praxis einer leiblichen Gestaltfindung 
gewidmet. Es darf nicht leichtfertig an anders orientierte Auskünfte 
angeglichen werden, macht es doch im Sinne einer geistesgeschicht­
lichen Gegenposition zur opinio communis gerade den besonderen 
Wert und Reiz des BFJ aus.50

49 Lin Yutang, The Chinese, 65; ebenso Escande, L'art, 114.
50 Erstaunlich ist, daß ein Interpret wie Jullien nicht nur mit keinem Wort auf den Para- 
digmenwechsel des BFJ eingeht, sondern auch die »konventionelle« ältere Leitidee von 
der Führung der Sinneshaltung vor der Pinselbewegung mit Begriffen wie »Intentiona­

295

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Nakamura nimmt daher den textus receptus auch ohne Zögern an. 
Und er erkennt hinsichtlich dieser Textpassage, die er zu Recht als Wei­
terentwicklung der früher besprochenen Vorgaben von Zhang Yan- 
yuan ansieht, abermals an, daß es in der Hauptsache, gestützt 
auf die Pinselführung, um die Verwirklichung des qi M selbst gehe und 
nicht etwa um die einzelner Formen. Weiterhin betont er in seiner 
Erläuterung, daß hier ein transzendenter »Bezirk vor der Trennung 
von Subjekt und Objekt« (shukyaku mibun no kyö 
angesprochen sei. Das bedeute nichts anderes, als daß das qi M des 
Malers mit dem qi M der Welt verschmolzen sei. Allerdings spricht er 
diesbezüglich dann von dem »reinen Bewußtseinszustand« (junsui is- 
hiki nojötai des Malers, in dem daraufhin das Innere
und die Hand in Entsprechung miteinander »arbeiteten« (hataraku fft 
< ).51 Aus der Perspektive einer idealistischen Subjektphilosophie ist 
die Brisanz von Jing Haos produktionsästhetischem Ideal offen­
bar doch nicht zu bergen. Denn an den systematischen Ort des Leibes 
wird letztlich wieder das Bewußtsein gesetzt. Und die »Arbeit« wird 
von ihrem darstellerischen Ziel her sowie im Hinblick auf das Denken 
als mögliches Hemmnis untersucht. Sie wird jedoch nicht auf diejeni­
gen Vollzugsbedingungen hin überprüft, die jeder Bewegung als zeit­
licher Entfaltung in der Leiblichkeit innewohnen.

Auch Munakata plädiert zunächst gegen andere für das radikale­
re Verständnis, wonach im BFJ das Ideal der »Spontaneität« (zi rän § 
$£) vertreten werde. Es gehe in diesem ersten Punkt um ein »trans- 
mitting the universal life force (ch'i) into painting«; folglich sei hier 
»the total state of the artist in the action of painting« angesprochen. 
Und gesagt werden solle: »[...] >mind follows (Tao),< or >mind follows 
(brush which revolves together with Tao)<, or even >mind flows by 
itself<.«52 Bedeutet diese letzte Rückwendung zum »Geist« (xin >U) 
nun aber nicht geradezu die Umkehrung des ursprünglichen Gedan­
kens, daß der innere Sinn der äußerlichen Pinselbewegung nachfol­
gen solle, damit es zur Übertragung des »Atmens« ins Bild komme? 
Sollte es nicht eher um die Unterordnung oder Ausschaltung des 
Geistigen als um eine Befreiung desselben zu vollendeter »Selbstän­

lität«, »Konzeption« oder »Idee-Anregung« ganz einer herkömmlichen bewußtseinsphi­
losophischen und genieästhetischen Herangehensweise einordnet (Jullien, Das große 
Bild, 260 £.). So bleibt noch bis in seine Schilderung einer schöpferischen Pinselbewe­
gung hinein der Diskurs der europäischen inventio und inspiratio bestimmend.
51 Vgl. Nakamura, Chügoku garon, 335 f.
52 Munakata, Ching Hao 23 f. Anm. 20.

296

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

digkeit« zu tun sein? Munakata analysiert in seinem Kommentar lang 
und breit die Idee einer kosmischen Bewegtheit (yun 5S) und dieser 
entsprechend einer rein spontanen Bewegung des Menschen - nur 
um sodann in einen subjektiven Idealismus zurückzufallen. So wird 
die Einsicht in die führende Rolle der Leiblichkeit um Haaresbreite 
verfehlt.

Tatsächlich ist es nach Ching Hao die Pinselbewegung als 
eine notwendigerweise mit dem Leib vollzogene, innerhalb deren sich 
de facto und unmittelbar das Wirken des »Atmens« in die Gestaltung 
hinein überträgt. Es bedarf für dieses Verfahren gerade nicht eines 
vorgängigen Regulativs; es bedarf gerade nicht der geistigen Lenkung. 
In diesem einen Augenblick der Gestaltwerdung und in Hinblick auf 
die in der Malerei anzustrebende Übertragung des »Atmens« ins Ma­
len wie ins gemalte Bild wäre eine geistige Vermittlung offenkundig 
hinderlich. Das leibliche Eingebundensein des Menschen in das Wirk­
geschehen des Weltganzen bürgt am besten für diese Übertragungs­
leistung.

Der beliebte Übersetzungsausdruck »Spontaneität«, der auch in 
diesem Zusammenhang von Munakata und anderen eingesetzt wird, 
ist grundfalsch gewählt für zi ran § das »Von-selbst«; denn er 
bezieht sich auf die Eigenmächtigkeit und den freien Willen eines 
handelnden Subjekts. Die Welt, worauf sich im älteren China die Idee 
des Von-selbst bezieht, »handelt« jedoch nicht und ist nicht tätig; al­
lenfalls »geschieht« sie. Der Terminus Spontaneität ist überdies ge­
rade hier offensichtlich irreführend. Munakatas eigenen Erläuterun­
gen zufolge steht hier die Idee eines Eingehens in die fremde 
Bewegtheit des Weltganzen im Hintergrund des Ausdrucks yün iS. 
Der Maler malt hier also gerade nicht »spontan«, das heißt »aus Frei­
heit«. Er soll vielmehr mit seiner Pinselbewegung innerhalb seiner 
Umgebung in eine welthafte Bewegtheit eingehen; er soll sich sogar 
in seinem Innern ganz einer äußerlichen Bewegung in der Zeit an­
heimgeben. War es nicht dies, was Munakatas Rede vom »total state 
of the artist in the action of painting [Hervorhebungen M. O.]«53 
ebenso gut hätte besagen können - würde nicht das Geistige in be­
währter Manier zuletzt wieder über den Leib gestellt?

Nun zum nächsten Beleg. Das Zitat (2) stammt aus der Ausfüh­
rung zum nächstfolgenden Kernstück, der »Gestimmtheit« (yün H):

53 Munakata, Ching Hao, 24 (Anm. 20).

297

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

(2) »Mit verborgener [Pinsel-] Spur werden die körperlichen Gestalten hinge­
stellt, [...].«54

Hier geht es jetzt um die fertigen »Pinselspuren«, nicht um den Be­
wegungsvollzug, der zu ihrer Entstehung führte. Die Pinselspuren 
sollen nun nicht von der malerischen Gestaltungsarbeit zeugen, son­
dern von dem sachlichen Gestaltzusammenhang der Darstellung. Dies 
belegt einmal mehr, daß es in der Malerei durchaus maßgeblich auf 
das Herausarbeiten von konkreten Formen (xmg im Bild an­
kommt - auch wenn diese Figurationen sodann wie sinnhafte Erschei­
nungsgestalten angeschaut werden. Diesbezüglich gilt es zu beachten, 
daß die gestalthaft gegenwärtigen »Verkörperungen« im Bild so aus­
sehen sollen, als seien sie ganz sie selbst und nicht das Machwerk 
einer Pinselarbeit. Damit soll auch von der Seite der fertigen Darstel­
lung her klar werden: Ideal ist eine welthafte Gestimmtheit in den 
angeschauten Sachen, nicht eine Selbstdarstellung des Pinselzuges, 
der die Sachen im Bild wirksam werden läßt. Das Berg-Wasser-Bild 
ist weit von der Abstraktion der Moderne entfernt. Was bisher zur 
leiblichen Bewegung gesagt wurde, impliziert also gerade nicht die 
graphisch lebendige Linie als autonomes Kunstgebilde, worin sich die 
Individualität des Künstlers ausdrückt.55 Die leibliche Bewegung fun­
giert als Mittler des »Atmens«, nicht hingegen als ästhetischer Selbst­
zweck. Sonst geht im Bild gerade die Gestimmtheit verloren, die der 
Welt als einem lebendigen Zusammenhang innewohnt; und sonst 
geht die evokative Kraft des gemalten Bildes auf der Ebene seines 
Durchstimmtseins von der Welt verloren.

Der dritte Beleg ist vor diesem Hintergrund wirklich aufschluß­
reich. Da geht es um das fünfte »Kernstück«, das den Gebrauch des 
Pinsels zum Inhalt hat:

(3) »[...] obgleich gestützt auf Verfahrensweisen und Vorschriften, wird [der 
Pinsel] bewegt, indem er, um und um sich wendend, durch alle Veränderungen 
hindurchläuft, und [dabei] kommt es nicht zu [seiner Verfestigung in] einer 
stofflichen Gegebenheit und nicht zur [Ausbildung als] körperliche Gestalt - 
gleichsam Flug und Selbstbewegung.«56

54 BFJ, VI. 6. [6], LB I 606:
55 Von hier aus betrachtet, gerät Nakamuras oben zitierte Aussage von der »Autonomie 
der Kunstübung« nach Jing Hao ® (Nakamura, Chügoku garon, 331) noch entschie­
dener in eine irreführende Nähe zur genialen Expression des Künstlersubjekts und zum 
l'art pour l’art der europäischen Moderne.
56 BFJ, VI. 6. [6], LB I 606:

298

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao Sl/n

Auf verblüffende und bezeichnende Weise weicht Munakata einer 
ihm offenbar zu extrem oder unsinnig erscheinenden Behauptung 
von der »Autonomie« des Pinselzuges gegenüber einer Gestaltungs­
absicht des Künstlers in seiner Wiedergabe dieser Textpassage aus, 
wenn er für den Passus »wird er bewegt, indem er, um und um sich 
wendend, durch alle Veränderungen hindurchläuft« schreibt:

»[...] applying all the varieties of strokes in accordance with your purpose.«57

Das genaue Gegenteil scheint doch vom Autor des BFJ intendiert. Die 
Verfahrensweisen sind durch lange Übung verinnerlicht und wohnen 
jeder Pinselbewegung inne. Noch im Ausgang von regelhaften Vor­
gaben für die Pinselführung wird jedoch darauf bestanden, daß diese 
einen hohen Grad an Eigenständigkeit gegenüber einer absichtsvollen 
Lenkung aufweist. Nur so kann eine dem »Atmen« gewachsene 
»Durchgängigkeit« (töng iffi) im zeitlichen Verlauf der Bildgestaltung 
gewährleistet werden. Was dem folgt, müßte sich daher streng ge­
nommen in einer ziemlich metaphorischen Sprache auf den Bewe­
gungsvollzug der Pinselführung selbst, nicht primär hingegen auf 
die im gemalten Bild erscheinende Spur dieser Bewegung beziehen.58 
Der Pinsel als bewegter, der Pinsel in seiner Bewegung darf nichts von 
einer »stofflichen Festigkeit« (zhi Ä) oder einer »körperlichen Ge­
stalt« (xing haben. Wenn diese Wörter aufgrund der Verneinung 
mit bü T' wie Verbalausdrücke zu verstehen sind, bedeutet dies: Die 
Pinseibewegung darf nicht zu einem festen Körper gerinnen. Auch 
wenn diese Auskunft nur in metaphorischer Weise verstanden wer­
den kann, erhellt doch aus dem sodann Gesagten, was genau gemeint 
ist. Der Pinsel kann nicht fliegen, und er kann sich nicht selbständig 
bewegen. Anderes zu behaupten, wäre ein deplazierter Mystizismus. 
Aber in der didaktischen Rede von der Leitlinie bei der Pinselführung 
gilt es die Vorstellung im Maler zu wecken, der Pinsel in seiner Hand 
solle weder zur Ausbildung von Stoff und Gestalt, solle weder im Ge­
danken an eine feste gegenständliche Körperlichkeit noch auch seiner­
seits wie ein fester Bewegungskörper geführt werden. Der Pinselzug 

57 Munakata, Ching Hao, 12.
58 Ich korrigiere hiermit früher geäußerte Ansichten. Inzwischen bin ich zur Überzeu­
gung gelangt, daß die »sechs Kernstücke« durchweg im Blick auf den Malakt formuliert 
sind, wohingegen erst die in Abschnitt [8] behandelten »vier wirkmächtigen Erschei­
nungsqualitäten am Pinselzug« sich auf Ausdruckswerte im gemalten Bild, auf die be­
rühmten »Pinselspuren« also, beziehen lassen (vgl. die anderslautende Darstellung in: 
Obert, Leib und Welt, 118).

299

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

soll nicht gezielt oder einfach in einer den Verfahrensweisen willfäh­
rigen, wie die Himmelskörper immergleich verfahrenden Bewegung 
(ywn jfi) vonstatten gehen. Er soll umgekehrt geradezu so ablaufen, 
daß diese Bewegung bestenfalls wie ein freies Fliegen und wie ein 
reiner »Selbstvollzug« (döng erfahren werden kann.

Es ist nicht die gesehene Pinsellinie, die in diesen Worten hin­
sichtlich ihrer ästhetischen Qualität beschrieben wird. Geschildert 
wird die leibliche Bewegung des Pinsels; geschildert werden Bewe­
gungsqualitäten, die der Maler in leiblicher Selbsterfahrung zu ver­
innerlichen hat. Deutet sich darin nicht die für den Menschen so 
schwer zu verwirklichende Leitidee des Von-selbst (zi rän § $£) an? 
Doch nur ein solcher, von der Kontrolle durch Regeln und die Darstel­
lungsabsicht nahezu befreiter Bewegungsvollzug garantiert der ersten 
und wichtigsten Leitidee ihre Verwirklichung. Nur in dieser idealen 
Weise einer Bewegung, die als Bewegung aus sich heraus und von 
selbst geschieht, kann es zur geforderten Umkehrung des Verhältnis­
ses zwischen innerem Sinn und Leib kommen. Nur so kann der innere 
Sinn sich tatsächlich der leiblichen Bewegung anvertrauen, und erst 
dann kann das »Atmen« seinerseits in der Dimension einer ganz zu 
ihm hin geöffneten leiblichen Bewegung zum Tragen kommen. In 
diesem fünften Kernstück findet sich also die Ausrichtung des ganzen 
Abschnittes auf die Frage nach dem malerischen Verfahren bestätigt. 
Und hier wird das erste Kernstück in seinen Voraussetzungen genauer 
beleuchtet.

Der leitende Gedanke des Von-selbst (zi rän § #£) als einer Wei­
se des Malens kommt auf unerwartete Weise schließlich hinsichtlich 
des Einsatzes der Tusche zum Vorschein, wie das vierte Zitat zeigt:
(4) »[... dies ist da] von glänzender Bildung und [zugleich ganz] von selbst so 
geworden, gleichsam als sei es nicht abhängig von [der Arbeit eines] Pinsels.«59

In einer schwer zu entschlüsselnden Dialektik gewinnt nun wieder die 
stoffliche Eigenart der Tusche gegenüber dem bewegten Ziehen des 
Pinsels mit seinem individuellen Eigenleben die Oberhand. Der Tu­
scheauftrag kann des Pinsels nicht entbehren. Gleichwohl soll er eine 
hohe Selbständigkeit gegenüber dem Pinsel besitzen - dieser jetzt als 
ein bloßes Malmittel verstanden. So kann in der ästhetischen Wir­
kung der materiellen Tusche, die im gemalten Bild ja körperliche Ge­
stalten oder eben die »Vorkommnisse« selbst angibt, der paradoxe

59 BFJ, VI. 6. [6], LB I 606:

300

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

Eindruck eines Zusammenspiels von höchster Verfeinerung des von 
Menschenhand Gemachten - von »glänzender Bildung« (wen cäi

- mit dem sichtbaren Ausdruck reiner Naturwüchsigkeit ent­
stehen.

Gerade das Höchstmaß an künstlerischer Gestaltung scheint für 
Jing Hao in der anschaulichen Verkörperung des Von-selbst als 
derjenigen Geschehnisweise gelegen, die die Welt und das Wirkliche 
im ganzen durchherrscht. Und gerade im Inbegriff des am meisten 
gegenstandsbeschreibenden Gestaltungsmittels, in der Körperlichkeit 
der dunklen flächigen Tusche, in deren Gewand die Gestalten des 
Dargestellten überhaupt erst vor einem leeren Hintergrund in die 
Sichtbarkeit treten, erreicht die Erörterung jenen Punkt, an dem um­
gekehrt das Verfertigtsein und die künstliche Ausbildung des »Zei­
chens für etwas« radikal zurückgewiesen wird zugunsten einer er­
staunlichen Vorstellung: Im Auftrag der Tusche ist auf das Von- 
selbst zu achten. Das gemalte Bild soll aussehen, als ob die in Tusche 
verkörperten Gestalten da ohne Pinsel hingelangt wären. Es soll wir­
ken, als hätte sich auch das Tuschezeichen auf naturwüchsige Weise 
eingestellt, als habe es sich von selbst da ergeben. Noch die künstlich 
hergestellte Oberfläche des bedeutsamen Tuschebildes mit ihren ma­
terialisierten schwarzen Spuren der Arbeit soll somit als anschauli­
cher Ausdruck der Wirklichkeit schlechthin gelten können, indem 
dasjenige, was sich da gestalthaft zeigt, der Wirklichkeit darin eben­
bürtig ist, daß es von selbst zu diesem schwarzen Körper gekommen, 
von selbst so geworden scheint, wie wir es sehen.

Die fünfte Textpassage zum ranghöchsten »vergeistigten« Maler 
kann vor diesem Hintergrund als Zusammenfassung der produk­
tionsästhetischen Äußerungen verstanden werden:

(5) »[...] es gibt da nichts, was tätig betrieben würde; eingelassen in die Bewe­
gung werden die Erscheinungsgestalten zuwege gebracht.«60

Es geht in der Malerei durchaus um ein »Zuwegebringen von Erschei­
nungsgestalten«. Gleich wohl kann dieses offensichtlich auch anders 
denn als ein »[planendes] Erwirken von etwas Bestimmtem« (yöu 
suö wei sich vollziehen. Abermals liefert die leibliche Bewe­
gung des Pinselzuges den Schlüssel zum Verständnis. Indem je schon 
der leibliche Vollzug und die bewußtseinsmäßige Absicht dazu - al­
lein aufgrund eines bestimmten Vorverständnisses vom Menschen - 

60 BFJ, VI. 6. [7], LB I 606:

301

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

getrennt werden, kann überhaupt die Frage nach einer Reihenfolge 
zwischen beiden Bereichen auftreten. Wenn hingegen beide Seiten 
von vornherein als integrale Momente eines nicht mehr als Hand­
lung, sondern als Geschehen zu interpretierenden zeitlich entfalteten 
Phänomens angesehen werden, wird es immerhin denkbar, daß die 
äußerlich wahrnehmbare und erfahrbare Bewegtheit des Leibes ihrer­
seits zum Ausgangspunkt in der Bildgestaltung genommen werden 
kann. Das Künstler-Ich kann sich immerhin ganz in die leibliche Be­
wegung »einlassen« (ren f£). Diese Bewegung ist ein Stück weit als 
ein äußeres Geschehen mit den ihm innewohnenden Widerständen 
des Leiblichen notwendigerweise vom Bewußtsein abgehoben. Denn 
restlos wäre ja eine leibliche Bewegung ohnehin niemals auf die bloße 
Ausführung einer Gestaltungsabsicht, eines geistigen Entwurfs, zu 
reduzieren. Daß es gerade bei der Charakterisierung der höchsten 
»Vergeistigung« in der Kunst dazu kommen soll, daß das vollständige 
Eingehen in die leibliche Bewegtheit und der Verzicht auf geistige 
Vorarbeiten gelingen, gehört zur Ironie in der europäischen Aus­
einandersetzung mit außereuropäischen anthropologischen Deu­
tungsmustern.

Diese fünf Belege sollten immerhin deutlich gemacht haben, wie 
es von verschiedenen Seiten her immer wieder die Idee des Von-selbst 
ist, von der sich die Malweise in ihren verschiedenen Aspekten be­
stimmen lassen soll, um die Weltwirksamkeit des gemalten Bildes 
nicht zu gefährden.61 Die Schnittstelle zwischen einem konventio­
nellen Bildentwurf und einer sich von selbst ergebenden Gestaltung 
ist aber gemäß dieser Analyse des BFJ genau in der Leiblichkeit der 
Ausführung gelegen. An der Erörterung der »vier Qualitäten der

61 Auf den ersten Blick scheint dieses künstlerische Ideal gar nicht so weit entfernt von 
abendländischen Leitbegriffen wie »Inspiration« und »Spontaneität«. Doch geht es im 
»spontanen künstlerischen Ausdruck« wirklich um etwas, das aus einer Bewegung oder 
sogar aus der anonymen Bewegtheit des Weltganzen entspringt? Wenn Dewey, William 
James zitierend, die Entladung emotionaler Energie im schöpferischen Akt der Kunst mit 
den Worten »it must bürst forth unaided« charakterisiert (Dewey, Art, 72), kommt er 
damit scheinbar dem Ideal des zi rän § sehr nahe. Doch sobald der Weg bis dahin mit 
Begriffen wie »Imagination«, »Konzeption« oder »Reifung« beschrieben wird, zeigt sich 
auch an dieser psychologischen Ästhetik wieder, daß immer noch das Muster einer Her­
stellung von Seiendem die theoretische Richtung vorgibt. Die schöpferische Ausdrucks­
bewegung dient einem poietischen Ziel, der fertigen Gestalt als dem sinnbildlichen oder 
evokatorischen äußeren Pendant zu einer inneren Befindlichkeit (ebd., 74 ff.). Buchstäb­
lich die Welt als solche - die Welt als Bild - ist es, was diese Vorstellung vom ästhetischen 
»Ausdruck« des Subjekts vom Eingelassensein in eine Bewegtheit im BFJ trennt.

302

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

wirkmächtigen Erscheinung der Pinsellinie« (bi si shi lassen
sich diese Beobachtungen zur starken Gewichtung der leiblichen Voll­
zugsweise des Malaktes bestätigen. Auch in der Bestimmung der Aus­
drucksqualitäten, die an den gemalten Pinselspuren selbst angeschaut 
werden, fällt bis in die sprachliche Formulierung der Beschreibungen 
hinein die große Aufmerksamkeit auf, die der Autor leiblichen Bewe­
gungsvollzügen schenkt. Der ganze Abschnitt [8] erscheint mit seinen 
organizistischen Metaphern von vornherein im Licht der Leiblichkeit. 
Genau in diesem Punkt ist allerdings zugleich Vorsicht geboten. Die 
Termini sind sicherlich von der älteren Tradition der Bestimmung von 
Ausdrucksqualitäten der Pinsellinie in der Schreibkunst geerbt. Dort 
werden sie jedoch von alters her im Blick auf die Kraft und den Druck 
beim Gebrauch des Pinsels eingeführt. Über Munakatas Auffassung 
hinausgehend, es handle sich hier um »forces of brushwork«,62 ist an 
dieser Stelle daher zu präzisieren. Gegenüber jener alten Vorlage der 
Wei Shuo wo eben ausdrücklich zuerst von der »Kraft [im Zie­
hen] des Pinsels« (bi li die Rede ist, um die drei Gestaltqualitä­
ten des Pinselstriches mit den Namen »Knochen«, »Fleisch« und 
»Muskeln und Sehnen« (gü #, röu |£], jin zu charakterisieren,63 
geht die Erläuterung im BFJ jetzt in umgekehrter Reihenfolge von der 
Erscheinungsweise des gemalten Pinselzuges aus, um erst dann auf 
sein Zustandekommen aus einer Bewegung zu sprechen zu kommen. 
Die gedankliche Ableitung ist also auf signifikante Weise umgekehrt. 
In komplexerer Weise ist es diesem Autor nicht mehr zunächst oder 
ausschließlich um verschiedene Kräfte in der praktischen Ausfüh­
rung, sondern um anschauliche Gestaltmerkmale zu tun. Gegenüber 
einer weiter verbreiteten Gewohnheit, in Anlehnung an eine be­
stimmte Auffassung von der Schreibkunst den Ausdruck shi le­
diglich als einen »Dynamismus« der graphischen Gestaltung zu 
verstehen,64 ist hier zu beachten, daß es allein die anschaulich gege­
benen Gestaltqualitäten des fertigen Werks sind, die ein angemesse­
nes Urteil über die in der Pinselführung wirksamen »Kräfte« gestat­
ten. Und mit den metaphorisch gebrauchten Ausdrücken aus der 
Sprache des lebendigen Organismus können doch letztlich auch gar 
nicht verschiedene »Kräfte«, sondern nur sichtbare und taktile, also 

62 Munakata, Ching Hao, 13 bzw. 32 Anm. 30.
63 Vgl. Wei Shuo »Bi zhen tu ^ß(|ÜJ«, in: Wang Yuanqi, Peiwen, 3, II 
56a.
64 Vgl. so insbesondere auch Escande, Traites, 92 £ und 212 Anm. 309.

303

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

sinnlich wahrnehmbare, in leiblicher »Einfühlung« ausdifferenzierte 
Gestaltqualitäten gemeint sein. Diese verweisen offensichtlich auf ka­
tegorial Unterschiedenes - von der tastsinnlich widerständigen Härte 
und scharfen Begrenzung der »Knochen« und der Fülle des »Flei­
sches« über die Anspannung von »Muskeln und Sehnen« bis hin 
zum Eindruck der Bewegtheit im »Atmen«. Auch bezeichnet der Aus­
druck shi weder in der malereitheoretischen Literatur, wo er oft im 
Hinblick auf die sich darbietende Erscheinungsweise von Gebirgen 
oder Bäumen Anwendung findet, noch anderswo eine lediglich wirk­
same »Kraft«, vielmehr allenfalls die in der Art einer angeschauten 
Wirktendenz einer gegebenen Situation jeweils innewohnenden Ent­
wicklungsmomente - daher auch die weitere Bedeutung »Lage der 
Dinge«, »Machtverhältnisse«.

Entsprechend den Gegebenheiten bei der gegenständlichen Dar­
stellungsweise der Berg-Wasser-Malerei und im Gegensatz zur 
Schreibkunst wird der Pinselzug von Jing Hao jU/df bei dieser Cha­
rakterisierung womöglich innerhalb einer Gestaltganzheit und nicht 
in seiner Vereinzelung gesehen. Die ästhetische Wirkung ist vor die 
Didaktik der Pinselführung getreten. Um so aufschlußreicher sind an­
gesichts dieses Befundes freilich doch die beigefügten Erklärungen. 
Die visuelle Wirkung der unaufgehobenen Spannung in der Pinsel­
linie, wodurch die Bildgestalt im ganzen als ein einziger Zusammen­
hang angeschaut werden kann, wird jetzt nämlich im Blick auf die 
ausführende Pinselbewegung so bestimmt:

»Wenn der Pinsel [-zug] aufhört und [es] dabei doch [nicht] abbricht, [...]«65

An der gemalten Pinsellinie, die notwendig einen Anfang und ein 
Ende aufweist, kann sichtbar werden, daß die Bewegung, in der sie 
ausgeführt wurde, gleichsam im Leeren weiterlief. Diese innere Span­
nung des leiblichen Vollzuges hat sich der angeschauten Linie als 
Ausdrucksqualität der Kraft zum Weiterlaufen mitgeteilt. Selbst die 
schiere Präsenz des Dinglichen unter der Rubrik »Fleisch« (röu [£]) 
wird nach einer möglichen Deutung noch mit dem gleichsam leib­
lichen Verhalten des Pinsels, dem »Hervortreten und Abtauchen« (qi 
fü umrissen. Eine »voll erfüllte Wirklichkeit« (shi jlf) ist glei­
chermaßen in der oberflächlich verlaufenden (qi Jß) wie in der unter­
gründigen (fü Pinsellinie gegeben. In allen Schichten des gemalten 
Bildes erweist sich die fleischliche Präsenz des über den Malgrund 

65 BFJ, VI. 6. [8], LB I 606:

304

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao

geführten Pinselzuges. Nicht anders muß das »Aufleben und Abster­
ben« (sheng si unter der Rubrik »Knochen« (gü #) auf das An- 
und Absetzen des Pinsels während der ausführenden Bewegung bezo­
gen werden. Aufschlußreich ist nun, daß auch in die Betrachtung der 
Gestaltqualitäten wiederum das »Atmen«, nunmehr als ästhetische 
Eigenschaft, als sichtbares Merkmal am Bild, aufgenommen wurde. 
In gewisser Weise kommt dieser Kategorie in ihrer größeren Allge­
meinheit der Wert einer Zusammenfassung zu:

»Wenn die [Pinsel-] Spuren und Linienzüge nicht versagen, wird dies >Atmen< 
genannt.66

Das »Atmen« aus dem ersten Kernstück zum Malakt kann sich also 
im Gemalten als Ausdruck der eigenen Wirksamkeit niederschlagen. 
Wie oben in Teil III. aufzuzeigen versucht wurde, ist die Idee des qi M 
tatsächlich ambivalent. Damit wird einerseits eine Vollzugsqualität, 
das Lebendige wie beim Atmen, das Leben, das das Weltgeschehen 
durchpulst, bezeichnet. In dieser Hinsicht kann das »Atmen« als 
Wirksamkeit angesprochen werden. Sodann zeigt sich diese Wirk­
samkeit jedoch als wahrnehmbarer Ausdruck. Insbesondere kann sie 
angeschaut werden. Aus dieser Verdoppelung beziehen die Künste 
einen Großteil ihrer Legitimation und Anziehungskraft. Vor dem 
Hintergrund dieses Zusammenhangs zwischen einer zeitlich entfalte­
ten Wirklichkeit und dem Erscheinen kommt es erst zur Verwendung 
des Wortes bäi »versagen« oder »eine Niederlage erleiden«, in 
dieser Kennzeichnung der angeschauten Ausdrucksgestalt des »At­
mens«. Diese Ausdrucksgestalt ist, wie sich mehrfach gezeigt hat, an­
gewiesen auf die Pinsellinie, das heißt aber auf die Weise der Pinsel­
führung. Hinter dem angeschauten Atmen im Bild steht jene durch 
den Leib vermittelte Bewegtheit des »Atmens« in der Welt. Es zeigt 
sich darin also mit die leibliche Bewegung im Ziehen des Pinsels. Nur 
wenn diese leibliche Bewegung - als solche eines Leibes und damit 
anfällig für »Schwäche« - in ihrer Kraft sich durch die Zeit des Malens 
durchhält, wenn sie nicht »versagt«, erst dann kann auch die Spur und 
der Linienzug im Bild kraftvoll und lebendig atmen.67

Sowohl hier, auf der Ebene des angeschauten Bildes, wie dort, auf 

66 BFJ, VI. 6. [8], LB I 606:
67 Jullien (Das große Bild, 124 f.) charakterisiert das welthafte Malen in leiblicher Ana­
logie zum Ein- und Ausatmen sehr treffend als einen rhythmischen Wechsel von »Ma- 
len/Ent-malen«.

305

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

der Ebene des Nachdenkens über den Malakt und die Entstehungs­
bedingungen des gelungenen Bildes, läßt sich mit hinreichender 
Deutlichkeit erkennen, daß die leibliche Bedingtheit des Malens erst­
mals von Jing Hao systematisch reflektiert wird. Der Betonung 
des Leiblichen bedarf es aus zwei Gründen. Einmal dient sie zur ge­
zielten Zurückweisung aller Ansprüche geistiger Kontrolle über die 
Gestaltfindung. Denn mit der bewußten Gestaltungsabsicht wird die 
Qualität des Von-selbst im Bild zunichte. Dann aber verliert das ge­
malte Bild den Status der Wirklichkeit oder eben des »Echten«. Zum 
anderen bedarf das »Atmen«, das es aus der Welt ins Bild zu über­
tragen gilt, des unmittelbaren Durchgangs durch die Leiblichkeit des 
Menschen, um nicht verloren zu gehen. Hinter dem Thema der leib­
lichen Bewegung des Pinsels ist also eine doppelte gedankliche An­
strengung zu erkennen. Einmal soll das Malen in der Weise des Von- 
selbst zum Gipfel der Malerei erhoben werden. Denn nur diese Mal­
weise scheint für den Autor des BFJ garantieren zu können, daß auch 
tatsächlich die Wirksamkeit des »Atmens« als naturwüchsig welthaf- 
te authentisch im Bild sich anschaulich verkörpert findet und zugleich 
durch das Bild hindurch in die Betrachtung hereinwirken kann. Zum 
zweiten soll die ästhetische Rede vom »Atmen» als Ausdrucksqualität 
in der Weise ihrer Hervorbringung durch die leibliche Bewegung ver­
ankert werden. Denn in der leiblichen Bewegung des Malens, die sich 
gleichsam auf Tuchfühlung zum wirksamen »Atmen« vollzieht, das 
die Welt durchwaltet, kann noch am ehesten der Übergang von der 
reinen Wirklichkeit zum Selbstausdruck gelingen.

In diesen Reflexionen auf die Weise des Malens und insbesonde­
re auf das Moment der Leiblichkeit liegt nunmehr der gesuchte Nach­
weis dafür vor, daß die »echte Ansicht«, von der im BFJ die Rede ist, 
viel eher mit dem welthaltigen Grundzug der Malerei als mit dem 
darstellerischen Problem der überzeugenden Wiedergabe von Gegen­
ständen im Bild verknüpft ist. Das gemalte Bild soll nach Jing Hao 
insofern »echt« sein, insofern es genuin das Wirkliche verkörpert. 
Für das Berg-Wasser-Bild besitzt somit die Frage nach einer Ver­
gleichbarkeit von Abbild und naturwüchsigem Vor-Bild keine Rele­
vanz. Denn nicht im dargestellten gegenständlichen Inhalt, sondern 
hinsichtlich der im Gemalten anschaulich sichtbaren Geschehnisweise 
des Welthaften fällt es überein mit dem Wirklichen der Welt selbst. 
Das künstlerische Bild gewinnt in erster Linie durch das leiblich-welt- 
haltige Wie seiner Gestaltung den Rang des Wirklichen. Dies bedeutet 
aber, daß es über das Sehen und das Sichtbare hinaus darauf abzielt, 

306

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei EEft

die Wirksamkeit des Weltganzen als solchen für den Betrachter neu 
zu entfalten.

Zusammenfassend ist zur Bedeutung des mit Echtheit gelunge­
nen Berg-Wasser-Bildes nach dem BFJ festzustellen: Der Maler ist 
leiblich eingelassen in die Bewegtheit der Welt im »Atmen«; er führt 
in der Weise des Von-selbst den Pinselzug aus, ohne eine »Darstel­
lung von etwas« zu planen. So ergibt sich das gemalte Bild als eine 
»echte Ansicht«. Deren Echtheit besteht wiederum darin, daß sie vor 
dem Betrachter wirksam werden und ihm seine Welt nach Art der 
menschlichen Umwelt und in gelebter Präsenz eröffnen kann. Das 
Welt-Bild nach Jing Hao ffU/S ist also keine Metapher auf die wirk­
liche Welt. Denn die im Bild angeschaute Ansicht gibt sich als Welt 
und als das Wirkliche; sie stiftet unmittelbar vor Augen das wirkliche 
Weltgeschehen. Auch hier ist die Welt als Bild wirklich geworden.

5. Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei EE/ftt

Aus der früheren TangJ^-Zeit ist jener andere Wang Wei EE/ft (701- 
761), der berühmte Dichter und Maler, zu nennen, dem wahrschein­
lich fälschlicherweise zwei bzw. drei wichtige Texte zur Malereitheorie 
zugeschrieben werden. Auch wenn diese Quellen vor allem in der 
nördlichen Song7f<-Zeit (960-1127) weitere Verbreitung fanden und, 
wie in Anbetracht ihrer sprachlichen Unbeholfenheit allgemein ange­
nommen wird, schwerlich von dem Dichter selbst stammen können,1 
bilden sie doch die gedankliche Brücke zwischen den bisher dargestell­
ten Errungenschaften der Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei und 
ihrer seit der Hochblüte dieser Malereigattung während der Song^jc- 
Zeit in Form von »Malereihandbüchern« mehr oder weniger verein­
heitlichten und systematisierten theoretischen Bekräftigung. Es soll 
aber in diesem Kapitel lediglich eine gedankliche Rekonstruktion be­
stimmter Problemlagen und Sinnhorizonte aus den Wang WeiEE,1ft 
zugeschriebenen Schriften gegeben werden, nicht eine historische 
Nachzeichnung geistesgeschichtlicher Entwicklungslinien.

Zu besprechen sind hier einmal die Merksprüche zur Berg-Was­
ser-Malerei] (Shan shui jue lllzXIfe), kurz SSJ, die Erörterung über 
die Berg-Wasser-[Malerei] (Shan shui lun |±|zfclra), kurz SSL, und die 
in sich stimmigere Parallelüberlieferung der Erörterung, die mit Ab­

Vgl. dazu genauer Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 279 ff.; Bush/Shih, Early, 143 f.

307

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

weichungen und Zusätzen mitunter auch - sicher ebenso zu Unrecht 
- dem Maler Jing Hao zugeschrieben wurde, das Langgedicht 
zur Berg-Wasser [-Malerei] (Shan shui fu |JLlzkllÄ), kurz SSF.2

Eine kleine Bestätigung für das zu Jing Hao TuTS Dargelegte sei 
hier der Überleitung halber an den Anfang gestellt. In bezeichnender 
Weise wird nämlich einmal mehr - und diese Beobachtung spricht 
auch eher für ein späteres Entstehungsdatum dieser Textgruppe - in 
dem abschließenden Ratschlag der Merksprüche sichtbar, mit welcher 
Selbstverständlichkeit das Moment der leiblichen Ausführung im 
Malakt jenen theoretischen Ort besetzt hält, an dem vielleicht eher 
Imagination, Komposition und Entwurf zu vermuten wären. Ganz 
beiläufig wird da das Konkreteste der Handbewegung mit der schein­
bar höchsten Vergeistigung, der spielerischen Freiheit künstlerischer 
Vollendung, verknüpft, wenn gesagt wird:

»Ist die Hand [einmal] innig vertraut mit dem, was über [das Arbeiten mit] Pin­
sel und Reibstein hinausgeht, spielt sie zuweilen leicht mit dem [zweckfreien] 
Samädhi [-Reich der Vollendung].«3

Diese Aussage spiegelt die geschärfte Erfahrung wider, daß es die leib­
liche Handbewegung im Malakt ist, die allenfalls nach langjähriger 
Übung zu künstlerischer Vollendung führen mag. Was im Rahmen 
des buddhistischen Übungsweges die Meditation zu leisten verspricht, 
das wird nach einer popularisierten Rede vom »Samädhi [-Reich der 
Vollendung]« hier gerade der Hand zugetraut, nicht einer geistigen 
Reifung.

Daneben tritt aber in der Gruppe der drei genannten Texte erst­
mals konkret zutage, welche anschaulichen Gestaltmerkmale im ein­
zelnen ein Berg-Wasser-Bild erfüllen muß, um tatsächlich seine welt­
erschließende Funktion entfalten zu können. Es finden sich zum einen 

2 Vgl. die Übersetzungen des SSJ, SSL und SSF in VI. 4. sowie 5. a) und 5. b). Zur kom­
plizierten Überlieferungslage vgl. das Nachwort in LB I 595 sowie Xu Fuguan, Zhong- 
guo yishu, 281 ff.
3 SSJ, VI. 4. [3], LB I 592: Die ursprünglich buddhisti­
sche Rede von samädhi (chin. sänmei HIPk), vom »Zur-Ruhe-gekommen-Sein in der 
vollendeten Einsicht«, meinte zunächst konzentrative Meditationsverfahren zur inneren 
Beruhigung, yöga und dhyäna verwandt. Indische Praktiken zur Erlangung des samädhi 
wurden daher zunächst unter dem Titel ding xin »Feststellen des inneren Sinns«, 
in China rezipiert (vgl. FG Art. sänmeiAHL)- Mit der Zeit wurde der Ausdruck auf den 
in einer derartigen inneren Haltung sich einstellenden geistigen Bezirk übertragen, und 
von hier aus fand er seinen Weg in die Umgangssprache, wo er nunmehr die höchste, 
losgelöste Vollendung in einer Kunst bezeichnet.

308

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei zE#£

Ausführungen über die »Darstellungslogik«, das heißt über den sach­
gemäßen Aufbau des Bildes und den angeschauten Zusammenhang 
der im Bild dargestellten Gegenstände, zum anderen Ansätze zu einer 
»anthropomorphen« Deutung des Berg-Wasser-Motivs, wodurch die 
Bedeutsamkeit des Themas für das menschliche Leben unterstrichen 
wird; sodann werden detaillierte Angaben zu typischen Bildelementen 
und ihren verschiedenen Erscheinungsformen gemacht. Diese sind 
wiederum in Verbindung zu den vom gelungenen Bild evozierten 
Stimmungen und Zeitumständen gesetzt. Schließlich werden grund­
legende Gedanken zur Aufgabe und zum Vorgehen wie zum Wert des 
Malens geäußert. Gerade diese prinzipiellen Überlegungen haben von 
jeher die Aufmerksamkeit auf sich gezogen. Und im ganzen wäre es 
verfehlt, die drei kleinen Schriften lediglich auf ihre Aussagen zur 
Komposition hin und als Anleitung zum Malen von Berg-Wasser-Bil­
dern zu lesen.4 Ihre Bedeutung reicht weit darüber hinaus, wie nun­
mehr gezeigt werden soll.

Durch die Geschichte hindurch wird vor allem der erste Satz aus 
der Erörterung (SSL) bzw. aus dem Langgedicht (SSF) zitiert:

»Bei jeder Berg-Wasser-Malerei geht die Sinneshaltung dem Pinsel voraus.«5

Ein ähnlicher Ausspruch findet sich schon in den berühmten, der Wei 
Shuo zugeschriebenen Erläuterungen zur Schreibkunst und in 
der darauf verfaßten Nachschrift, die von Wang Xizhi stam­
men soll.6 Auch Zhang Yanyuan äußert einen verwandten
Gedanken.7 Auf planvolles Handeln scheint demnach die grundlegen­
de Anweisung an den Maler zu lauten. Eine Vorstellung und bewußte 
Schaffensabsicht (yi ^), mithin ein imaginierter »Entwurf« scheint 
vor der praktischen Ausführung stehen zu müssen, soll das Bild 
gelingen.8 Demnach gälte es, den durch die Einbildungskraft in seiner 

4 Vgl. die Einführung in Bush/Shih, Early, 143; ebenso Lin Yutang, The Chinese, 39.
5 SSL, VI. 5. a) [1], LB I 596: EL<|±|
6 Vgl. Wei Shuo fliM Bi zhen tu : »Wem die Sinneshaltung danach kommt und 
der Pinsel zuvor, der scheitert; [...] wem die Sinneshaltung zuerst kommt und der Pinsel 
danach, der triumphiert.« (übersetzt nach Wang Yuanqi, Peiwen, 3, öra WEl] II 56a:

[...] in der Nachschrift Wang Youjun ti Bi zhen tu hon
wird darauf ausdrücklich Bezug genommen (ebd., II 56b).

7 LDMHJ (e 1) 14 und 2) 24.
8 »[...] the concept (of rhythmic forms) should lead the brush along« schreibt Lin Yu­
tang (The Chinese, 39), und »Concept precedes brushwork« heißt es lapidar in Bush/ 
Shih, Early, 173; vgl. nicht anders zuletzt wieder Goepper, Aspekte, 14: »Konzeption«. 
Escandes Darstellung laviert sichtlich zwischen dieser sachlich unangemessenen Auffas-

309

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

konkreten Gestalt vorweg gefaßten Bildvorwurf hernach ins gemalte 
Bild umzusetzen. Alle nachfolgenden Ausführungen der Erörterung 
wären demnach vorrangig als technische Anleitung mit dem Ziel zu 
lesen, die materialisierte Bildgestaltung so nah wie möglich an ein 
konzeptuell vorgeprägtes Ideal heranzuführen und dabei zuerst ein­
mal die gröbsten Schnitzer in der anschaulichen Erscheinung der ge­
malten Gegenstände zu vermeiden, sofern diese Wirklichkeit sugge­
rieren sollen. Dieser Auffassung von den einleitenden Worten und 
vom Text im ganzen liegt indes ein fragwürdiges Vorverständnis zu­
grunde.

Wenn im allgemeinen mit yi in einer sehr weiten Wortbedeu­
tung die »Bewußtheit«, das »Bewußtsein« und das konkrete »Be­
wußtseinsleben« des Menschen gemeint ist, wenn das Wort sodann 
präzisierend eine »bestimmte Sinneshaltung« einschließlich einer be­
stimmten, auf Wahrnehmungs- und Denkgegenstände oder Hand-

sung und einer bestimmte Worte suggerierenden europäischen Überlieferung, wenn 
zunächst zwar die Idee eines ganzheitlichen Gestaltkonzepts zurückgewiesen und etwas 
vage von »intention«, dann aber doch wieder von »concevoir« gesprochen wird (Escande, 
L'art, 56/110ff. et passim). Immerhin soll das Wort »intention« - in einem der Über­
setzung mit »Sinneshaltung« durchaus nahestehenden Gebrauch - ausdrücklich auch als 
»relation de renvoi au monde« (ebd., 57) verstanden werden, was sicherlich dem phäno­
menologischen Sachverhalt eher entspricht. Suggeriert wird die - in der Forschung also 
so gut wie nicht bestrittene - Deutung dieses yi /Ä nach dem Muster des »Gestaltent­
wurfs« sicherlich von Präzisierungen oder besser Umdeutungen, die der Ausspruch in 
der jüngeren chinesischen Vergangenheit gesehen hat. So schreibt etwa Ding Gao T $= 
in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts: »Erst wenn es fertig gesehen ist im Innern, 
ist der Pinsel anzusetzen - das wird >die Sinneshaltung geht dem Pinsel voraus< ge­
nannt.« (Ding Gao T Xie zhen mi jue [Geheime Merksprüche der Bildnis­
malerei], »Xiao yin /h'jl« [»Kleines Vorwort«], übersetzt nach LB I 545:

Auch ohne daß diesem späten Ästhetiker die wahrscheinliche 
Kenntnis europäischer Grundsätze in diesem zentralen Punkt unterstellt werden muß, 
bleibt doch an die westliche Forschung die Frage zu richten, ob ihrer Interpretation des 
frühen Auftretens der fraglichen Formulierung nicht eine Rückprojektion der Tradition 
in ihren Urheber unterlaufen ist. Stehen nicht am Ende jene Deutungen des künstle­
rischen Schaffensprozesses im Ausgang von der »Gestaltfindung« oder inventio der an­
tiken Rhetorik Pate, die in der europäischen Renaissance etwa von Leon Battista Alberti 
wieder aufgegriffen wurden? Die inventio oder invenzione führt Alberti auf ein excogi- 
tare bzw. pensare zurück, auf ein »Ausdenken«, das dann in vorbereitende »Entwürfe«, 
in concetti e modelli, einmündet. Scheinbar völlig im Einklang mit unserem Text - we­
nigstens in seiner europäisierenden Interpretation - hat Alberti denn auch schon im 
Jahre 1435 gefordert: »E cosi ci sforzeremo avere ogni parte in noi prima ben pensata 
[Hervorhebung M. O.], [...].« (L. B. Alberti, Della Pittura, »Libro Terzo«, 61., zitiert 
nach Leon Battista Alberti, Della Pittura. Über die Malkunst, herausgegeben von 
O. Bätschmann/S. Gianfreda, Darmstadt 2002, 164). 

310

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei

lungszwecke gerichteten »Absicht« bezeichnet, dann wird sogleich 
deutlich, daß allenfalls eine auf Sinnhaftigkeit überhaupt bezogene 
Intentionalität,9 nicht jedoch notwendig ein bildmäßiges »Vorstellen« 
impliziert ist. Was bedeutet es, wenn an dieser Stelle die »Sinneshal­
tung« der Handhabung des Pinsels vorhergehen soll? Eine »Sinnes­
haltung« ist die grundsätzlich auf etwas ausgerichtete innere Haltung 
im Menschen, also primär eine »Empfänglichkeit für ...« und ein 
»Aufmerken auf ...«. Daraus kann sich sicherlich eine genauer be­
stimmte »Absicht«, der Wille zu einer Handlung ergeben. Dies mag 
als die Absicht eines Bewußtseins umschrieben werden. So zeigt das 
chinesische yi ^an, daß die Absicht auf »Sinn« und »Sinnhaftigkeit« 
als ihr Ziel ausgeht. Gemäß diesem ambivalenten Verständnis von yi

- als allgemeine »Sinneshaltung« oder konkrete »Sinnabsicht« 
verstanden - stünde in der ersten Aussage der Erörterung weniger 
eine Bildvorstellung und ihr Gestaltentwurf zur Debatte. Vielmehr 
wäre folgendes festgestellt: In der Absicht des Malens bezieht sich 
der Maler je schon auf ein geistiges, ideelles Moment, auf etwas, das 
»sinnvoll« genannt werden kann. Und da es um die Entstehung eines 
Berg-Wasser-Bildes geht, kann behauptet werden, daß hier der 
»Sinn« einer Berg-Wasser-Gegebenheit dasjenige ist, wovon die Ma­
lerei ihren Ausgang zu nehmen hat. Was aber diesen Sinn genauer 
ausmacht, versuchen die nachfolgenden Zeilen anzugeben, in denen 
von Proportionen, strukturellen Bezügen zwischen Gestaltelementen, 
typischen Gestaltmerkmalen und nicht zum geringsten von bedeu­
tungsmäßig und stimmungsmäßig festgelegten Bildgehalten gehan­
delt wird. Dabei geht es letztlich durchweg darum, das Berg-Wasser- 
Bild als eine in sich geschlossene Ganzheit aufzufassen. Deshalb geht 
der Betrachter vom »atmosphärischen« Gesamteindruck aus:
»Er blickt zunächst auf die Erscheinungsgestalten im Atmen; danach unterschei­
det er klare und trübe [Stellen,]«10

bevor er zum Studium der einzelnen Gestalten fortschreitet. Was dies 
besagt, wird spätestens in der Besprechung von je nach Tages- und 
Jahreszeit unterschiedenen Bildgestaltungen und in der Anführung 
von Bildtiteln deutlich. Anliegen des ganzen Textes ist demzufolge 
nicht die Klärung von Problemen in der Detaildarstellung. Der allge­
meine Sinn einer jeden spezifischen Berg-Wasser-Ganzheit - so die 

’ Vgl. so ausdrücklich auch Jullien, Das große Bild, 173 ff.
'» SSL, VI. 5. a) [1], LB I 596:

311

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

auch hier wieder näher zu verfolgende These - ist nichts anderes als 
»Weltwirklichkeit«, sofern diese in einer besonderen ästhetischen 
Weise erschlossen werden kann. Auf dieses allgemeine Ziel aber hat 
sich allenfalls die Sinneshaltung von Anbeginn an einzustellen, nicht 
auf einzelne Gestaltentwürfe.

Daß die Weltwirklichkeit selbst es ist, worauf der Maler es abge­
sehen haben soll, geht aus dem zweiten bekannten Leitsatz, der aus 
den Merksprüchen (SSJ) stammt, hervor. Da heißt es:

»[Die Tusche-Malerei] setzt die angeborene Anlage, die aus einem Von-selbst 
[sich ergibt], anfänglich ein, und sie bringt die Leistung des Hervorbringens der 
Wandlungen zuwege.«11

Die Tusche-Malerei, deren höchste Vollendung seit der ausgehenden 
TangJ^-Zeit (618-907) unbestritten auf dem Gebiet der Berg-Wasser- 
Malerei stattfand, bringt nicht weniger als die Wirksamkeit des »Ma­
chens der Wandlungen« (zäo huä iSJL), das heißt nicht weniger als 
das Weltgeschehen selbst zuwege. Daher wird im Anschluß gesagt, 
sowohl die große räumliche Erstreckung nach allen vier Himmels­
richtungen als auch die zeitliche Spanne der vier Jahreszeiten, mithin 
das Ganze der Welt »entstünde« (sheng ^) da unter dem Pinsel. Wie 
ist dieses »Entstehen« des Weltganzen in der Malerei zu verstehen?

Vor einem abbildtheoretischen Hintergrund müssen diese Aus­
sagen eine metaphorische Färbung erhalten - ganz so als gelänge es 
eben der guten Malerei, jene »natürliche Schönheit« - die ursprüng­
liche »Leistung« einer natura naturans in ihrem Meisterwerk - im 
Durchgang durch die bloß abbildende Darstellung, die Wiederverge­
genwärtigung, zum Schein wiederauferstehen zu lassen. Doch wäre 
dem wirklich so, warum wird dann in dieser Textgruppe nicht deutli­
cher auf den sekundär darstellenden Bezug der Malerei zu einer vor­
gegebenen Wirklichkeit abgehoben? Die Ausdrücke »anfänglich ein- 
setzen/beginnen lassen«, »stiften« oder sogar »schaffen« (zhäo H) 
und »zustande/zuwege bringen« oder »vollenden« (cheng sind 
eindeutig handlungsmäßig, wo nicht politisch konnotiert.12 Sie be­

11 SSJ, VI. 4. [1], LB I 592: # Ö
12 Vgl. zum Beispiel Shang shu jn)S- (Buch der Urkunden), Abschnitt »Yao dian H$L« 
(»Überlieferung des Yao«): »[Shun] setzte die zwölf Provinzen anfänglich ein, richtete 
auf den zwölf Bergen Himmelsaltäre ein und hob [die Betten] der Flüsse aus.« (übersetzt 
nach Wu Yu Xinyi Shang shu duben DrJUrü Taibei 1997, 12: ['J$]3| Wf

»'1'1,14 | ü’ T[_l|,'/®)l|; vgl. James Legge (Übers.), The Shoo King or The Book of Histor- 
ical Documents, Nachdruck der 2. Auflage, Taibei 1994, 38). Zu cheng Mc vgl. zum Bei-

312

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei

zeichnen klar ein bewirkendes Tun, und zwar ein Tun, das sich hier 
nicht auf das Herstellen von Bildern von etwas, sondern auf das Wirk­
liche selbst in seinem innersten Grund richtet. Zuwege gebracht wird 
in der Malerei das unermüdliche Wirken der Wandlungen und jene 
angeborene Anlage, die in diesem mit »Von-selbst« umschriebenen 
Geschehen je schon sich ergibt. Die Malerei ahmt demnach das Wirk­
liche nicht mit ihren bildnerischen Mitteln nach; sie schafft kein sym­
bolisches Äquivalent zur Wirklichkeit, stiftet keine Ersatzwirklichkeit 
auf der sekundären Ebene des Ästhetischen. Vielmehr stiftet sie un­
mittelbar die eine Wirklichkeit selbst - so die Auskunft des Textes.

Ein in klassisch europäischer Auffassung verwurzelter Überset­
zungsvorschlag lautet demgegenüber: »It originates in the nature of 
the self-existent and perfects the efforts of the creator.«13 Nach dieser 
Deutung schafft der Künstler offenbar etwas nur Naturgleiches, das 
gemalte Bild nämlich, dessen Inhalt allein die wirkliche Wirklichkeit 
metaphorisch evoziert. Zugleich aber gelingt es dem Maler eines »Bil­
des von der Wirklichkeit« offenbar - unter dem Vorbehalt des onto­
logischen Als-ob der klassischen Mimesis-Theorie - eben diese Wirk­
lichkeit zu »vervollkommnen« und insoweit gewissermaßen ihren 
»Schöpfer« selbst noch zu übertrumpfen. Dabei beruft er sich auf jene 
vorgegebene Wirklichkeit, die in sich selbst je schon Bestand hat. Und 
die Rede von einer »Vervollkommnung« müßte dann ihrerseits noch 
metaphorisch gemeint sein. Aufgrund der künstlerischen Übertra­
gungsleistung findet sie nämlich nicht in der Wirklichkeit selbst, son­
dern an einem anderen Ort, auf ästhetischem Gebiet statt. Zu fragen 
wäre dann, in welcher Weise der künstlerisch-ästhetische Anspruch 
auf Vollendung der Leistung des Schöpfers vielleicht doch noch einen 
Eingriff in die Realität darstellen mag. Darüber freilich, inwieweit äs­
thetische Phänomene auf die Wirklichkeit als geschaffene Natur ein­
wirken oder wie sie sich überhaupt in pragmatischer Hinsicht zum 
Wirklichen als ihrer Vorlage verhalten, darüber gibt dieser Text keine 
Auskunft. Doch geht es hier überhaupt um »Schöpfung«, um das 
uranfängliche Herstellen von Seiendem, von etwas, das in sich Be­

spiel Shi jing (Buch der Lieder), 3. Abteilung »Da ya (»Die großen Hoflie­
der«), 1.8 »Ling tai (»Geisterwarte«): »Die Schar des gemeinen Volks packte es an, 
und nach wenigen Tagen ward es zustande gebracht.« (übersetzt nach Ma Chiying 
S, Shi jingjinzhu jinyi Taibei 1980, 421: 0 vgl. Vic­
tor von Strauß (Übers.), Schi-king: Das kanonische Liederbuch der Chinesen. Aus dem 
Chinesischen übersetzt und erklärt von V. v. S., Heidelberg 1880, 406.
13 Bush/Shih, Early, 172.

313

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

stand hat wie »die Schöpfung« oder »die Natur«? Im Zuge der alten 
Kontroverse darum, ob die Wendung zäo huä nun ein fortge­
setztes und anonymes »Machen der Wandlungen« bezeichnet oder 
»einen, der uranfänglich das Seiende je schon erschaffen hat«, mithin 
das chinesische Pendant zum platonischen Demiurg oder zum christ­
lichen Schöpfergott, kann nur einmal mehr auf die Ungereimtheit der 
zweiten Auffassung hingewiesen werden. Wo das Weltganze nicht als 
»Sein« oder »Seiendes«, sondern grundsätzlich als »Werden«, »Be­
wegtheit« oder »Wandlung« verstanden wird, klafft schon im alten 
Europa eine philosophische Wunde. Wo überdies - wie im vormoder­
nen China und anders als in Europa - in Ermangelung einer teleologi­
schen Theorie das poietische Paradigma des »Herstellens« nicht zum 
Inbegriff der Erfahrung des Wirklichen gemacht wurde, dort kann 
vermutlich gar nicht in ähnlicher Weise von einer »Schöpfung« und 
einem »Erschaffen von Etwas« die Rede sein wie im Abendland.14 Und 
schließlich sollte doch gerade der zitierte Vordersatz Zweifel gegen­
über der interpretatorischen Angemessenheit des gesamten Schöp­
fungsgedankens aufkommen lassen. Gerade was »von selbst so« wird, 
geschieht oder sich ergibt, kann doch nicht im Sinne der abendlän­
dischen 7Totr|(TL(; hergestellt oder »geschaffen« sein. An der Wendung 
»Von-selbst« (zi rän § $&) zerbricht das Leitbild vom Demiurgen wie 
vom Künstler als dem zweiten Schöpfer der Welt.

Aus diesen Überlegungen ergibt sich folgende Vermutung: Nach 
der zitierten Auskunft der Merksprüche (SSJ) ist das Malen von Tu­
schebildern in einem spezifischen Sinne gleichzusetzen mit der »Stif­
tung des Wirklichen«. Von einer Stiftung des Wirklichen in der Kunst 
kann nur gesprochen werden, sofern »Wirklichkeit« als eine je neu 
von selbst sich ergebende Weltganzheit mit einer bestimmten Anlage, 
zugleich aber als ein fortgesetztes Wandlungsgeschehen in den Blick 
des Malers einrückt oder vielmehr durch seinen Pinsel hindurchläuft. 
Allein gemäß diesem Verständnis von Wirklichkeit kann behauptet 
werden, das gemalte Bild, insbesondere das Berg-Wasser-Bild sei 
»welthaltig« und entfalte in der ästhetischen Einstellung der Betrach­

14 Nicht von ungefähr bedeutet das mit jiü »herantreten/vollenden«, verwandte 
Wort zäo - ursprünglich cäo gelesen - gar nicht primär »tätig sein« oder gar »ma­
chen« (wei znö fT) und »anfangen mit« (shi #£), sondern ebensogut in raum-zeit­
licher Auffächerung »aufsuchen/hingehen/ankommen« (yz 00; shi iiS; zhi r£), »eintre­
ten« (jin iH) sowie »herbeiführen« (zhi SQ; vgl. dazu ZW Art. zäo in. In der fraglichen 
Wendung zäo huä sollte demnach ebenfalls ein »Herantreten an die Wandlungen« 
mitgedacht werden, wodurch die Idee des »Herstellens« zusätzlich relativiert wird.

314

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei EE

tung diese Welthaltigkeit als faktische Wirklichkeit des Wirklichen. 
Diese »Stiftung« ist als eine je situativ geleisteter »Weltaufgang«, 
nicht als ein erstmaliges »Schaffen« zu verstehen. Der Autor dieser 
denkwürdigen Zeilen hatte also weder die mimetische Nachbildung 
der Weltwirklichkeit durch den Maler im Modus des Als-ob einer 
»bloß gemalten«, das Wesen der Wirklichkeit allenfalls evozierenden 
Landschaft noch die alternative Erschaffung einer idealtypischen, 
einer utopischen zweiten Naturwirklichkeit auf dem Gebiet der Äs­
thetik im Sinn. Beide Deutungen beruhen auf einem verfehlten Ver­
ständnishorizont hinsichtlich dessen, was »wirklich« und was »Na­
tur« im vormodernen China besagen konnte.

Läßt sich die weder auf »Nachahmung« noch überhaupt auf ein 
»Erschaffen« gerichtete These von der Welthaltigkeit der Berg-Was­
ser-Malerei an diesen Quellentexten darüber hinaus im einzelnen er­
härten? Zunächst ist zu klären, inwiefern da im emphatischen Sinne 
»Welt« als eine in sich geschlossene Ganzheit mit dem Merkmal, »das 
Wirkliche« zu sein, thematisiert wird. Grundsätzlich dient diesem 
Ziel ja zunächst schon die breite Betonung der in sich stimmigen 
Szenerie, die in ihrem Aufbau einer bedeutungsmäßigen »Logik« zu 
folgen hat, die sich als innere Stimmigkeit der besonderen Bildtypen 
wie der einzelnen Bildgestaltung charakterisieren läßt. Diese Logik 
des Bildes gilt es jedoch darüber hinaus als eine solche Stimmigkeit 
zu verstehen, die dazu angetan ist, Welt als ein in sich stimmiges und 
von menschlicher Bedeutsamkeit durchstimmtes Ganzes zu ver­
körpern.

In den Merksprüchen (SSJ) fällt jener lange Mittelteil [2] auf, der 
eine große Anzahl von Einzelbeobachtungen zu einer Darstellungs­
logik enthält. Diese wird einerseits unmittelbar aus den sachlichen 
Verhältnissen naturwüchsiger und landschaftlicher Gegebenheiten 
und Lebenssitten abgeleitet - wenn etwa der Verkehr von Handels­
schiffen auf einem Binnengewässer höhere Brücken notwendig macht 
als die flachen Kähne von Anglern oder wenn eben durch »schroffe 
Wände und steil abfallende Bergüberhänge« (qiäo bi chän yän ih^^ll^ 
H) keine Straße hindurchgeführt werden kann. Zum anderen ent­
springt diese Bildlogik darüber hinaus sicherlich der malerischen und 
dichterischen Ausbildung von Konventionen, wie etwa die ehrwürdi­
gen Zedern vor Tempeln und daoistischen Anlagen, der gebündelte 
Wasserfall, der von einem Steilabfall herabstürzt oder die skurrilen 
Bäume an ausgesetzten Steilfelsen. Sodann spiegeln sich in diesen 
Anweisungen an den Maler - und dieser Punkt ist entscheidend - 

315

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

ganz deutlich ausgeprägte Vorstellungen vom »Schicklichen« und 
»Statthaften« (yf 31 bzw. ke ö]*) einer Komposition, die nicht nur auf 
das rechte Maß und Auflockerung, auf Kontrastierung und komple­
mentäre Bezugnahme hinauslaufen; dazu wäre beispielsweise das 
Hinzufügen eines Wäldchens zu einer Ansiedlung oder die geglieder­
te Gewichtung in Hauptgebirgsgipfel und Nebenberge zu zählen. 
Schon daß aber in der Berg-Wasser-Ansicht hier und da die Präsenz 
des Menschen wichtig ist, unterscheidet sie von einem rein gegen­
standserfassenden »Naturbild«, wenn nicht sogar von der europä­
ischen »Landschaft«. Indem zudem gemäß einem später verbreiteten 
Topos der Hauptgebirgsgipfel als »Gastgeber« oder auch als »Herr­
scher« (zhü Hi), die Nebenberge aber als »Gäste« (bin H) oder »Ge­
folgsleute« (ke $) bezeichnet werden, die nicht einfach fest im Bild 
sitzen, wie man es von Bergen erwarten sollte, sondern die um das 
Zentrum herum »laufen und eilen« (ben qü und sich da zu 
schaffen machen wie in der Menschenwelt die Bediensteten und Un­
tergebenen - damit wird schwerlich bloß eine Dynamik der Bildge­
stalt metaphorisch umschrieben. Es wird vielmehr klar, daß das Berg- 
Wasser-Bild insgesamt aus der Perspektive des Menschseins heraus zu 
betrachten ist, daß es in seiner ästhetischen Struktur zutiefst mensch­
licher Bedeutsamkeit, den Sinngebungen der menschlichen Welt ver­
haftet ist.

Vor diesem Hintergrund aber stehen Aussagen wie die folgende 
in einem anderen Licht da:
»Für eine Fährstelle ist einzig Stille und Verlassensein angebracht; wo Leute 
gehen, müssen sie locker verstreut sein.«15

Diese Gestaltungsweise wird wohl nicht mehr durch die Sachzwänge 
der dargestellten Inhalte nahegelegt. Hier ist in einer charakteristi­
schen Weise die Zeit im gemalten Bild eingefangen. An einer Fähr­
stelle versammeln sich nur hin und wieder Menschen, die auf die 
Überfahrt warten. Dazwischen kennt sie - gerade im Gegensatz zu 
dieser zeitweiligen Bevölkerung des Ortes - viele stille Augenblicke. 
In ausgezeichneter Weise markiert mithin die »verlassene« Furt, in­
dem sie auf unruhigere Momente verweist, menschliches Leben und 
Zeitlichkeit in der Darstellung. Und auch die Gruppe der Reisenden 
zieht sich in dem hier vorgestellten Bildtypus16 im Gehen ganz von 

15 SSJ, VI. 4. [1], LB I 592: L1 JVMAfTOm
16 Daß auch andere Konstellationen denkbar sind, ohne dem hier verfolgten theoreti-

316

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei HEM

selbst auseinander, wodurch erst im statischen Bild ihre Bewegung 
sichtbar gemacht wird; oder aber es sind voneinander unabhängige 
Reisende gemeint, die lose verstreut das Bild mit menschlichem Leben 
erfüllen. In beiden Fällen geht es nicht um die Darstellung der Men­
schen, die sich da in der Landschaft bewegen, sondern darum, das 
Gehen selbst in seiner zeitlichen und räumlichen Erstreckung zu evo­
zieren oder den dargestellten Naturraum als einen Lebensort für ver­
schiedene Menschen aufscheinen zu lassen. Auf diese Weise wird aber 
die Berg-Wasser-Gegebenheit erhöht zum Raum für die menschliche 
Daseinsentfaltung. Und sie erlangt insbesondere im Spiel von An- 
und Abwesenheit, in der Öffnung des Sichtbaren auf das Nicht-Sicht­
bare, eine raum-zeitliche »Geschlossenheit« eigener Art, die nicht an­
ders denn als die jeweils offene Ganzheit von »Welt« charakterisiert 
werden kann.

In diesem Sinne lassen sich auch die Hinweise des letzten Ab­
schnittes zugunsten einer nur andeutenden, halb verdeckten Darstel­
lung von Motiven nicht mehr als Konventionen eines malerischen 
Realismus begreifen. Die in dem ganzen Text letztlich propagierte 
»Kunst der Hintergründigkeit« ist zu interpretieren als Ausdruck des 
Willens zur malerischen Verwirklichung einer lebendigen Ganzheit, 
die in ihrer Bedeutsamkeit stets über das Einzelne hinausreichen wür­
de, so vollständig dieses auch dargestellt wäre. Diese lebendige Ganz­
heit, die als Hintergrund im gelungenen Bild mit aufscheint, ist aber 
nichts anderes als Welt schlechthin. Diese Welt im Berg-Wasser-Bild 
ist vornehmlich die gelebte Welt des Menschen. Die Welt im Bild 
kann so erst, wo dieses als Welt-Bild im ausgezeichneten Sinne fun­
giert, den Charakter einer lebendigen »Umwelt« für den Betrachter 
annehmen.

Noch ausgeprägter findet sich dieser malereitheoretische Ansatz 
in der zweiten Wang Wei zugeschriebenen Schrift wieder, in der 
bereits kurz zitierten Erörterung über die Berg-Wasser-[Malerei] 
(SSL). Eingangs werden da die Größenverhältnisse einzelner Bildele­
mente angesprochen, des weiteren Probleme der Raumdarstellung, 
die komplementäre sachliche Zusammengehörigkeit von Elementen 
wie Bergen und Wolken, die verschiedene Motive innerhalb eines Bil­
des erst vollständig erscheinen läßt, sowie die Darstellungslogik von

sehen Anliegen, die Welthaltigkeit gemalter Bilder aufzuweisen, Abbruch zu tun, belegt 
ja allzu deutlich jene andere Aussage aus der Erörterung, wonach »auf Wegen und Stra­
ßen sich Menschen drängen« (SSL, VI. 5. a) [2], LB I 596: AB).

317

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Entfernung und Nähe, von räumlich-plastischen Bergen, kubischen 
Felsen, tatsächlich begehbaren Straßen mit Anfang und Ende im 
Raum bis hin zum selbst unsichtbaren Hauch des Windes, der an der 
Gestaltung der Wasseroberfläche gleichwohl kenntlich wird. Das 
Sichtbare verweist auch hier wieder auf Nicht-Sichtbares - das Was­
ser auf den Wind, die menschliche Gestalt auf das Auge und das 
Sehenkönnen, die angedeuteten Baumformen auf den Wuchs von 
Bäumen mit Ästen, eine weite Fläche auf Wasser mit Wellen. Und 
die sinnerfüllte Komplementarität von Bildelementen garantiert erst 
die Evokation einer tatsächlichen Berg-Wasser-Gegebenheit, die es als 
solche für den Bildbetrachter über das bloße Sehen hinaus zu verste­
hen und zu eröffnen gilt. Das gemalte Bild wird somit über die gegen­
standsbeschreibende sichtbare Einzelform hinaus weniger als ein Ab­
bild von etwas wie vielmehr als Träger einer Bedeutsamkeit und als 
ein Sinnzusammenhang vorgeführt. Schon in diesen wenigen Zeilen 
geht es nicht oder jedenfalls nicht allein um kompositorische Techni­
ken. Es wird von vornherein eine bedeutungsmäßige Hintergründig­
keit in den Blick genommen, die erst das gelungene Berg-Wasser-Bild 
ausmacht.

Im vierten Abschnitt enthält die Erörterung (SSL) ferner eine 
Art »Nomenklatur« geologischer Erscheinungsformen, eine Lehre 
gewissermaßen der Gegenstandstypen, nicht jedoch ihrer formal­
zeichnerischen Darstellung. Auch hier scheint wiederum eher mit 
einem Verständnis für Eigenart und Struktur der tatsächlichen Berg- 
Wasser-Gegebenheiten als einer sinnhaften Wirklichkeit, nicht hinge­
gen mit Worten wie »graphische Darstellungsweise« oder »Komposi­
tion«, das Anliegen des Verfassers umrissen zu sein. In den darauffol­
genden Absätzen wird zuerst die Gliederung des Bildes als einer 
geschlossenen Ganzheit mit einer Gesamtwirkung angesprochen. So­
dann wird das Thema der räumlichen Darstellung wie das der bedeu­
tungsmäßigen Komplementarität von Bildelementen wieder aufge­
griffen. Dabei wird die Erscheinungsweise verschiedener Motive 
unter Beachtung des jeweiligen Umfeldes so erläutert, daß natur­
wüchsige Lebenssituationen wie »Bäume auf Felsen« gewissermaßen 
als elementare Sinnganzheiten sichtbar werden. Es folgen im achten 
Abschnitt wetterbedingte Situationen sowie in den Abschnitten neun 
bis dreizehn eine Typologie von tages- und jahreszeitlich situierten 
Szenerien. In Abschnitt [15] sind eine Reihe von Bildtiteln aufge­
führt. Dieser Absatz ist offenkundig als eine ikonographisch inten­
dierte Lehre von szenischen, teils historischen, teils stimmungsmäßi­

318

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei HEÄ

gen Bildtypen angelegt. Am Schluß der inhaltlichen Erörterung steht 
ein Absatz [16], der gewissermaßen eine Begründung für die zuvor 
dargestellten Zusammenhänge liefert. Was sich anfangs wie eine An­
weisung zur gestalterischen Abwechslung und kompositorischen 
Auflockerung liest, geht über in den häufiger anzutreffenden Topos 
von der Anthropomorphie von Berg-Wasser-Gegebenheiten, die wie 
Menschen oder eben figürliche Darstellungen aufgefaßt werden. Was 
sich schon in der Redeweise des SSJ vom »Herrscher« und seinen 
»Gefolgsleuten« (zhü ke zur Einteilung der Gebirge andeutete, 
wird hier genauer erläutert. Ein Bildelement trägt dem Sinn nach sein 
komplementäres Pendant und bringt es in der ihm eigenen Bedeut­
samkeit zur sichtbaren Erscheinung. Was da allerdings erscheint, sind 
nicht ausschließlich gegenständliche Eigenschaften wie »Glanz« und 
»Schönheit«. Es könnte als Symbol oder Allegorie begriffen werden, 
wenn hier die Bäume »für« das Geistige zu stehen kommen. Zumin­
dest implizit enthält diese Auskunft jedoch noch einen weiteren Hin­
weis. In der Anthropomorphie der naturwüchsigen Bergerscheinung 
ist der Mensch und sein Dasein gegenwärtig. Der »Glanz« und die 
»Schönheit« der Berge im Verein mit dem »Feinstofflichen« und 
»Geistigen« in ihrem Pendant, den Bäumen, verleihen dem Zusam­
menspiel der gegenständlichen Gestalten den überhöhenden Charak­
ter einer »Szene« oder besser einer »Situation«, das heißt einer sinn­
erfüllten Umwelt für den Menschen. Bei harmonischer Ordnung 
komplementärer Bildelemente entsteht eine atmosphärische Bildqua­
lität, die über rein sichtbare Gestaltmerkmale ins ästhetisch und exi­
stentiell gleichermaßen Relevante hineinreicht.

In diesem Sinne kann der als 14. Abschnitt eingeschobene Leit­
satz »alle Berg-Wasser-Malerei muß den vier Jahreszeiten gemäß 
[ausgeführt werden]«17 jetzt als theoretisches Fundament der ganzen 
vorausgehenden Auflistung von Motiven verstanden werden. Aus 
den Ausführungen zu typischen Ansichten oder »Szenerien«, die 
von gebräuchlichen Versatzstücken wie dem »blassen Mond« oder 
der »schrägen Sonne« bis hin zu farblichen Erscheinungsweisen rei­
chen, ergeben sich die angemessenen Darstellungsformen für kontex- 
tualisierte Situationen und Stimmungen. Während für einen Raum­
ausschnitt nach dem Muster des Bühnenraumes der Renaissance 
jedoch die raumlogische Anbindung des Bildinnenraumes an den geo­
metrischen Gesamtraum, der über das Bild hinaus sich fortsetzt, das 

17 SSL, VI. 5. a) [14], LB I 597: LLÄlilzk W W.

319

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

entscheidende Darstellungsproblem bedeutet, geht es in den Beispie­
len der Erörterung (SSL) viel eher um die bedeutungsmäßige Einbet­
tung der jeweils dargestellten Situation in menschliche Lebenszusam­
menhänge. Diesem Zweck dient die vorrangige Behandlung der 
Zeitumstände, da der »Sinnraum«, den ein Berg-Wasser-Bild konno­
tativ eröffnet, eben nicht in erster Linie mit dem sichtbaren physikali­
schen Raum der Ansicht, sondern mit einem menschlichen »Lebens­
raum« zu identifizieren ist. So künden in einer Abendansicht die 
»hastenden Menschen auf den Straßen« oder die »bellenden Hunde«, 
der »Mönch« und die »Reisenden« aus Abschnitt [15] in der Version 
des Langgedichts (SSF) von der Heimkehr, der »umschattete Pavil­
lon« aber von sommerlicher Ruhe im Kühlen. Das Bild trägt die Spu­
ren menschlicher Lebenstätigkeit und menschlicher Lebensumstände. 
Denn es ist nicht als Wiedergabe einer Landschaftsansicht, sondern im 
Hinblick auf das menschliche Selbstverständnis des Betrachters ge­
malt, der immer schon in einer Welt existiert und von da aus auf sich 
selbst zurückkommt. Dem Autor ist es daher wider den ersten An­
schein nicht um das Treffen der Tages- oder Jahreszeit durch den ge­
schickten Genre-Maler zu tun. Ziel ist nicht das getreue Einfangen 
eines bestimmten »Milieus« oder einer typischen »Szenerie« im ge­
malten Bild um deren eigener Reize willen. Und insbesondere die Ta­
ges- oder Jahreszeit soll nicht ihrer selbst halber dargestellt werden. 
Die zeitliche Kontextualisierung des Dargestellten durch typische 
Motive und Versatzstücke dient viel eher umgekehrt dem Zweck, so 
erst überhaupt den Bildsinn »Umwelt«, »Lebenswelt« oder auch 
»Welt« schlechthin im allgegenwärtigen Bezug zum Menschen auf­
scheinen zu lassen. Denn »Welt« in der emphatischen Bedeutung 
menschlicher Situiertheit inmitten der Ganzheit des Wirklichen be­
deutet nun einmal wesentlich auch das Eingebundensein in zeitliche 
Abläufe. Das Thema »menschliche Umwelt« kann daher malerisch 
gar nicht anders denn über zeitliche Bestimmungen effektiv verwirk­
licht werden.

Zusammenfassend soll jetzt in einem letzten Schritt zu belegen 
versucht werden, daß im Mittelpunkt dieser drei Textquellen tatsäch­
lich nicht künstlerische »Darstellungen« und Darstellungsfragen ste­
hen, daß es sich dabei mithin um etwas anderes als eine Anleitung zur 
oft als »realistisch« bewerteten Berg-Wasser-Malerei bis zur frühen 
Song5)<-Zeit handelt. Im ganzen steht dahinter nicht die Frage nach 
der technisch günstigsten Bewältigung von gegenständlichen Darstel­
lungsproblemen. Ebenso wenig steht dahinter die Frage nach der 

320

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei

»richtigen« Wiedergabe natürlicher Verhältnisse und naturwüchsiger 
Gegebenheiten im gemalten Bild. Alle bisher angeführten Einzelbe­
obachtungen lassen sich hingegen dahingehend präzisieren, daß in 
diesen Quellentexten über die »Logik« der vom Menschen bewohnten 
Welt selbst, nicht über die »Logik« ihrer treffenden Darstellung in der 
Malerei nachgedacht wird. Aus diesem Grunde läßt sich daraus - ob­
gleich es sich um eine Ansammlung von konkreten ikonographischen 
Einzelheiten handelt - kaum eine brauchbare Hilfestellung für die 
praktische Bildgestaltung in concreto ableiten. Die »Logik der Welt« 
muß zuvorderst auf der Ebene der Sinndimension des Berg-Wasser- 
Bildes und erst zweitrangig auf der Ebene der Darstellung in Form 
mimetischer Bildgestaltung verwirklicht werden. Dieser Sinndimen­
sion dienen alle geschilderten Sachverhalte im Berg-Wasser-Bild. Die 
Dimension einer lebendigen Bewandtnisganzheit für das Menschsein 
in der Welt ist es, die aus der kleinen »Welt im Bild«, die hier zunächst 
vorgeführt zu werden scheint, und über das »Bild von der Welt« hi­
naus ein »Welt-Bild« in der wiederholt herausgestellten Bedeutung 
werden läßt.

Es zeigt sich auf einer ikonologischen Ebene der Analyse dieser 
Äußerungen: Zuletzt ist es der Berg-Wasser-Malerei, wie anfangs im 
Sinne einer Hypothese ausgeführt wurde, tatsächlich nicht um das 
Nachschaffen einer Naturwelt, um die visuell und emotional überzeu­
gende Suggestion von Wirklichkeit vermittels ihrer möglichst au­
thentischen Nachbildung durch eine kompositionelle Bildkonstruk­
tion und eine veristische Gestaltgebung zu tun. Ziel ist gar nicht die 
evokative Vergegenwärtigung einer nur gegenständlichen Weltwirk­
lichkeit in ihrer idealisierenden oder schlicht glaubhaften »Darstel­
lung«. Das gemalte Bild soll nicht die Welt zeigen, es soll in seiner 
Sinnentfaltung die Welt sein. Das Bild ist die Welt selbst, indem es 
gar nicht auf eine gesehene »Gegenstandswelt«, sondern auf die wirk­
same Fortsetzung unserer lebensweltlichen Umwelt hin angelegt ist.

Noch deutlicher werden kann dieses Anliegen der Berg-Wasser- 
Malerei aus einem Vergleich einiger Stellen aus dem zweiten Ab­
schnitt der Merksprüche. Diejenigen Bildelemente, die der Erde (di 
ffi) zuzuordnen sind, bedürfen gegenseitig noch sehr wohl einer Be­
grenzung, wie da ausgeführt wird:
»Zuerst werden die Grenzen der Gewässer ausgebreitet. Verpönt sei es, frei­
schwebende und überbordende Berge zu machen.«18

18 SSJ, VI. 4. [2], LB I 592:

321

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Doch was aus ungezählten Bildbeispielen hinlänglich bekannt ist, 
wird auch in diesen Schriftzeugnissen angedeutet. Der Übergang zwi­
schen Himmel und Erde (tiän dl Xifi) ist von ausschlaggebender bild­
konstitutiver Wirkung. Und er sollte möglichst vage bleiben:

»Ferne Felsklüfte berühren das Antlitz der Wolken. Der weite Himmel tauscht 
sein Strahlen mit der äußeren Erscheinungsweise des Wassers.«19

Wo Himmel und Erde tendenziell eine trennungslose Vereinigung 
eingehen, muß der Horizont verschwimmen oder ganz ausbleiben. 
Dies gilt dort, wo die Unendlichkeit sich andeutet, indem über »fernen 
Gewässern [...] in der Höhe die Wolken erreicht werden«.20 Zumal 
gilt es dann, wenn beispielsweise in Regenansichten »Himmel und 
Erde nicht geschieden sind«.21 Das Berg-Wasser-Bild bekundet eine 
entschiedene Neigung zum Unendlichen, das heißt zur Fortsetzung 
des Gezeigten über räumliche Grenzen hinaus. Die gelungen erschei­
nende Fortsetzung ins Unendliche kann jedoch nur dann zum Ideal 
erhoben werden, wenn es überhaupt nicht um räumliche Darstellung, 
um die Darstellung räumlicher Gegebenheiten und die raumlogisch 
nachvollziehbare Verortung einer gegebenen Ansicht im geometri­
schen Raum geht. Andererseits besagt die angestrebte Fortsetzung 
ins Unendliche, daß das Berg-Wasser-Bild, wird es von uns auch in­
nerhalb des Bildrahmens oder in der sukzessiven Betrachtung der 
Querrolle wie ein Ausschnitt aus einer Berg-Wasser-Gegebenheit er­
fahren, doch zugleich an jedem Punkt seine räumliche Ausschnitthaf- 
tigkeit zu übersteigen sucht, um die Vereinigung mit dem Weltganzen 
einzugehen. Diese Vereinigung kann freilich nie eine quantitative, 
wohl aber eine qualitative sein. Indem das gemalte Bild sich in die 
wirkliche Welt hinaus zu verlängern bestrebt ist, setzt sich umgekehrt 
die Weltwirklichkeit ins Bild hinein fort. Dies gilt zumindest, falls es 
dem Maler gelingen sollte,

»die angeborene Anlage, die aus einem Von-selbst [sich ergibt], anfänglich ein­
zusetzen und die Leistung des Hervorbringens der Wandlungen zuwege zu 
bringen.«22

Die Kontinuität zwischen der Welt des gemalten Bildes und unserer 
Lebenswelt stellt sich auf der bedeutungsmäßigen Ebene her, unter­

19 SSJ, VI. 4. [2], LB I 592:
20 SSL, VI. 5. a) [1], LB I 596: iszk [■••]
21 SSL, VI. 5. a) [8], LB I 597:
22 SSJ, VI. 4. [1], LB I 592: 3g g .

322

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Vollendung des Welt-Bildes bis zur Song^<-Zeit

stützt von Hinweisen, die der Darstellungstechnik von Raum und Zeit 
entspringen. Und die besagte Kontinuität stellt sich her, insofern 
»Welt« ein zeitlich entfaltetes Geschehen, die Wirksamkeit des 
»Von-selbst« und der »Wandlungen« impliziert. Allein in diesem Sin­
ne ist jene lebensmäßige Umwelt, die das Berg-Wasser-Bild dem 
Menschen »vorführt«, damit zugleich effektiv als seine Lebenswelt, 
das heißt als die Welt überhaupt »eröffnet«. Vor den hier theoretisch 
als »Welt-Bilder« im prägnanten Sinn bestimmten Malereien erfüllt 
sich der Gehalt jener Behauptung, wonach das Berg-Wasser-Bild nicht 
so sehr eine »zeigende« wie viel eher eine »bewirkende« Funktion hat. 
Das gemalte Bild erwirkt mit seinen Umweltcharakteren unsere Welt. 
Es läßt letzten Endes schon nach der Auskunft dieser frühen Texte aus 
einer Serie des gleichen Typs den Betrachter in lebenspraktischer Tat­
sächlichkeit eingehen in das Wirkliche. Gegenüber der Grundlegung 
einer welteröffnenden Wirksamkeit durch Zong Bing ist mittler­
weile gerade der Gedanke des älteren Wang Wei daß die Ästhe­
tik des Berg-Wasser-Bildes in der situativen Verwirklichung einer 
auch stimmungsmäßig gelebten Umwelt ihre Daseinsberechtigung 
habe, weiter ausgereift. Nunmehr ist es in diesen scheinbar ikonogra- 
phisch motivierten Erörterungen gerade das Thema der weithaften 
Befindlichkeit, das mit einem anschaulichen Gehalt versehen worden 
ist. Diese theoretischen Texte führen uns plastisch vor Augen, was ein 
Welt-Bild visuell und im Hinblick auf seine Wirksamkeit auszeichnet.

6. Die Vollendung des Welt-Bildes bis zur Song5|?-Zeit

Eine bekannte Textquelle zur Malereitheorie, die offensichtlich in un­
mittelbarer Nachfolge zu den vorhergehend untersuchten Schriften 
steht, ist eine andere kleine Abhandlung mit dem Titel Merksprüche 
zur Berg-Wasser-[Malerei] (Shan shuijue llizklfc kurz SSJü).1 Auch 
wenn dieser Text nach einer zweifelhaften Überlieferung in Ausgaben 
aus der Mingß^-Zeit (1368-1644) dem Maler Li Cheng (919- 
967) zugeschrieben wird, geht die Forschung von einem song-zeit­
lichen Entstehungsdatum aus. In einer leicht erweiterten, teilweise 
besser verständlichen Version ist derselbe Text nämlich überdies als 
»Vorrede« jener Merksprüche zum Malen von Bergen und Gewässern 

Vgl. die Übersetzung des SSJü in VI. 7.

323

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

(Hua shan shui jue ® |JL|zXtfe, kurz HSSJ),2 erhalten, die von einem 
anderweit nicht bekannten Li Chengsou (vermutlich um 1160 
tätig) stammen. Der erste Text könnte eine gekürzte spätere Fassung 
dieser Schrift aus dem 12. Jahrhundert darstellen. Wenn Li Chengsou 

in manchen Punkten, wie zu zeigen sein wird, zusätzliche 
Aussagen trifft, so mag dieser Umstand ebensogut für die Ausarbei­
tung einer früher existierenden Vorlage durch einen Autor namens Li 
Chengsou Ü, wie für eine spätere Kürzung von dessen Schrift um 
dunklere Passagen und die nachfolgende Zuschreibung dieses SSJü an 
den bekannten Li Cheng sprechen. Auch ein Umlauf desselben 
Textes in zwei Versionen ist denkbar, wobei eine lange Verwirrung 
aufgrund dieser ähnlich klingenden Namen das Wissen um die Autor­
schaft verwischt haben könnte.3 Im weiteren wird davon ausgegan­
gen, daß es sich bei dieser Schrift um älteres, in Teilen möglicherweise 
bis in die späte Tangjjf-Zeit (618-907) zurückreichendes Gedanken­
gut handelt, das eng mit den als SSJ, SSL und SSF unter dem Namen 
des Dichters Wang Wei kursierenden Texten verknüpft ist, das 
jedoch vor allem in der Berücksichtigung der graphischen Gestaltwer­
te eine ausgereiftere, wahrscheinlich also spätere Form aufweist. Es 
scheint deswegen plausibel, daß das im SSJü wie im HSSJ überlieferte 
Textgut in der nördlichen oder sogar erst in der südlichen Song^- 
Zeit, also nach 1127, voll entfaltet wurde und daraufhin eine größere 
Verbreitung und allgemeine Anerkennung erfuhr.

In dieser kurzen Schrift nun findet sich zunächst die Auflistung 
charakteristischer Versatzstücke aus jenen dem tang-zeitlichen Wang 
Wei IEzugeschriebenen Quellentexten, die verschiedene Szenerien 
bestimmen, wieder. Die »Ordnung der Dinge«, die demnach einen 
typischen »Mikrokosmos« im gemalten Bild bestimmt, wird gegen­
über jenen vermutlich etwas älteren Texten noch feiner ausgearbeitet. 
Jetzt fließen in verstärktem Maße auch Gestaltungsmomente wie das 
graphische Eigengewicht der dick oder dünn aufgetragenen Tusche in 
die Überlegungen ein. Somit scheint sich hier die praktische Mal­
erfahrung unmittelbar in bestimmten Anweisungen niederzuschla­
gen. Es könnte diese Betonung der künstlerischen Ausführung darüber 
hinaus einen gewissen Einfluß jener malereitheoretischen Errungen­
schaften anzeigen, die oben in IV. 4. bereits anläßlich Jing Haos

2 Vgl. die Querverweise auf die Parallelüberlieferung des SSJü im HSSJ in VI. 7.
3 Vgl. dazu den Nachbericht des modernen Herausgebers in LB I 618 f. Vgl. Xu Fuguan, 
Zhongguo yishu, 279 ff.; Bush/Shih, Early, 143 f.

324

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Vollendung des Welt-Bildes bis zur Song^-Zeit

Aufmerksamkeit gegenüber dem Eigenwert von Pinsel, Tusche und 
leiblicher Ausführung kenntlich gemacht wurden. So spricht der Au­
tor dieses Textes nun mit den Fachausdrücken der Maltechnik vom 
»tupfenförmigen [Malen] der Baumblätter« und vom »[Einträgen 
der] Texturstriche [für die] Felsadern«4 zur Markierung sachlicher 
Merkmale; ebenso spricht er von der »Ungleichmäßigkeit der 
Texturstriche und des Einfärbens [mit Tusche]«,5 wodurch eine Fern­
wirkung zu erzielen sei. Und hinsichtlich der gesamten Ausführung 
rät er zur gesunden Mitte zwischen dunkler Tuschefärbung und hel­
lerer Abtönung, um die Bildgestaltung als eine von Geistigkeit ge­
tragene Ganzheit herauszuarbeiten.6 Diese Aussagen zeugen von 
einem klaren Bewußtsein für die technischen Schwierigkeiten der 
Tuschemalerei, aber ebenso für den besonderen Ausdruckswert der 
Darstellungsmittel. Gleichwohl darf dieser Quellentext nicht auf ein 
Kompendium handwerklicher Anweisungen für Berg-Wasser-Maler 
reduziert werden.7

Größten Wert legt auch dieser Autor darauf, daß die bildnerische 
Darstellung gemäß einer »Logik der Welt« nachvollziehbar geraten 
soll. Nicht nur einem kompositorischen Reiz, sondern eben auch 
dem Bildsinn »Welt schlechthin« vermag der vielfach ausgesprochene 
Vorsatz zu dienen, die einzelnen Bildelemente zu einem typologisch 
stimmigen Zusammenhang miteinander zu verbinden8 und anderer­
seits für Abwechslung in der Ikonographie9 und für belebende 
Kontraste10 zu sorgen. Mehrfach angemahnt wird eine Bildlogik der 
Tageszeiten11 und der jahreszeitlichen Unterschiede.12 Bemerkens­
wert ist hierbei immerhin die Verknüpfung des visuellen Eindrucks 
etwa der »leergeschüttelten« Herbstbäume oder der sich »wie Spieße 
kreuzenden Äste«13 an den winterlich entlaubten Bäumen mit den 
»Erscheinungsgestalten im Atmen« (qi xiäng in Abschnitt 

4 SSJÜ, VI. 7. [12], LB I 617:und
5 SSJÜ, VI. 7. [9], LB I 617:
6 SSJü, VI. 7. [2], LB I 616.
7 In Bush/Shih, Early, 144, ist mit allzu großer Selbstverständlichkeit zur Charakteri­
sierung der hier vorgestellten Textgattung von »traditional painting instructions« die 
Rede.
“ SSJü, VI. 7. [5]/[7], LB 1 616 und [15], LB I 617.
’ SSJü, VI. 7. [13], LB I 617.
10 SSJü, VI. 7. [10]/[ll]/[17], LB I 617.
11 SSJü, VI. 7. [4], LB I 616 und [8], LB I 617.
12 SSJü, VI. 7. [6], LB I 616 und [14]/[16], LB I 617.
13 SSJü, VI. 7. [14], LB I 617: ydo lud bzw. chä yä W

325

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

[14]. Nicht »atmosphärische« und »klimatische« Verhältnisse sind 
hier unter der Rubrik »Atmen« angesprochen. Dieses durchherrscht 
offensichtlich in einem umfassenderen Sinn den Kreislauf von Leben 
und Absterben in seiner zeitlichen Dimension. Daher wird in solchen 
Bildern nicht einfach die Jahreszeit symbolisch angezeigt, sondern es 
kommt jeweils ein bestimmter, jahreszeitlich konkretisierter Aus­
druck im »Atmen« des Wandlungsgeschehens zum Vorschein. Dieses 
zeigt sich im ganzen hinter seinen einzelnen zeitlichen »Erschei­
nungsgestalten«. Statt festzustellen, es werde hier eben jeweils 
zugleich eine bestimmte Jahreszeit wiedergegeben, muß somit eher 
gesagt werden: Auch hiernach soll wieder Welt jeweils in ihrer ur­
sprünglichen zeitlichen Verfassung sichtbar gemacht werden.

Ob in den »Einfriedungen aus Bambus« und dem »Zuhause von 
Menschen«, dem »alten [buddhistischen] Tempel« oder der »buddhi­
stischen Pagode«,14 ob in den »Pavillons und Klausen«, den »mehr­
stöckigen Gebäuden« und »daoistischen Anlagen« bis hin zu den 
»Lokalen«15 - der Mensch ist auch nach diesem Quellentext im Berg- 
Wasser-Bild allgegenwärtig. Vorgeführt wird nicht eine Naturwelt, 
sondern eine noch in der Abwesenheit von Leben als bewohnt gekenn­
zeichnete Welt, mithin die vom Menschen bewohnte Umwelt. Daß 
ferner neben den naturwüchsigen oder meteorologischen Gegeben­
heiten und menschlichen Tätigkeiten wie dem »Reisigsammeln«16 
oder dem »Angeln«17 sozusagen romantische Topoi wie die »verwaiste 
Stadtmauer«, die »Stadtruine«18 oder einfach die »still verlassene 
Brücke in der Ödnis«19 Erwähnung finden, belegt um so eindringli­
cher, daß es nicht um die Abschilderung visueller Gegebenheiten ge­
hen soll, sondern um die sich in der Zeit sinnenfällig entäußernde 
Welt des Menschen. Wenn sowohl der Gegensatz von gesellschaftli­
cher Gemeinschaft und Einsamkeit als auch die Geschichtlichkeit des 
Menschseins im gemalten Bild beschworen werden, so gelangt damit 
der Sinn von Welt überhaupt in die Anschauung. Daß solche »Ver­
satzstücke« als Spuren der menschlichen Gegenwart in der Natur vor­
kommen müssen, entspringt nicht einem beliebigen Geschmacksurteil 
oder ästhetischen Konventionen. Gerade weil Thema des Berg-Wasser­

14 SSJÜ, VI. 7. [15], LB I 617: zhü wü ren jiä gü si fö tä W*
15 SSJü, VI. 7. [13], LB I 617: ting än löu Hf; guän tj]; diän fä.
“ SSJü, VI. 7. [8], LB I 617: qiäo tft.
17 SSJü, VI. 7. [4], LB I 616: diäo #J.
18 SSJü, VI. 7. [4], LB I 616: gü cheng JDl-tt und xü shi Ififfi.
>’ SSJü, VI. 7. [15], LB I 617: ye cjiäojimö

326

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Vollendung des Welt-Bildes bis zur Song5^-Zeit

Bildes Welt als solche und nicht lediglich ein ästhetisch ansprechender 
oder »wahrscheinlicher« räumlicher Ausschnitt ist, muß letztlich 
immer das Weltganze auf dem Spiel stehen.

Aus demselben Grunde bedarf es im übrigen der gezielten Ver­
schleierung der stets horizonthaft endlichen Raumkontinuität, die 
den sichtbaren Gegebenheiten zunächst anhaftet, im Welt-Bild. In 
der aus der Kunstgeschichte wohlbekannten Manier wird im Zuge 
einer räumlichen Diskontinuität der sichtbare Raum durch »Leerstel­
len« im Bild auf das Weltganze hin ausgeweitet:

»Wenn Gewässer aus der Ferne in Biegungen daherkommen, verwendet man 
überdies Bewölkung und Wolkendunst, um ihre Arme zu unterbrechen.«20

Nicht um eine Darstellung des sichtbaren Raumes in seiner eigentüm­
lichen Tiefe soll es dem Maler gehen, sondern darüber hinaus um die 
Welt in ihrer Bedeutsamkeit als menschliche Lebenswelt. Der Lebens­
welt als einer raum-zeitlichen Sinnganzheit von Bezügen und Verwei­
sen wohnt jedoch eine von jener Tiefe und Verwobenheit der Dinge im 
Bereich der Sichtbarkeit noch zu unterscheidende Hintergründigkeit 
inne. Die Sorgfalt im malerischen Spiel von Hell und Dunkel »fürchtet 
hinsichtlich der Ferne, daß sie verdunkelt und trüb [geraten könnte]«, 
und »in der Nähe sei es verwehrt, schwer und schmutzig zu wer­
den.«21 Der Blick in die Ferne muß ins Endlose sich verlieren können, 
in »leere« und »mächtige Weiten«.22 Doch auch das Nahe darf nicht zu 
körperlich und massiv wirken, soll nicht der Verweis des Sichtbaren 
auf das Abwesende und Unsichtbare verloren gehen.

Diese Äußerungen mögen als Weisung eines malerischen Im­
pressionismus gedeutet werden können. Indes wird bei einer solchen 
Interpretation der dem Berg-Wasser-Bild wesentliche Charakter welt- 
hafter Hintergründigkeit verschleiert. Aus dem Ziel einer Evokation 
von Welt als einer anschaulichen Bedeutsamkeit erst erklärt sich jene 
sichtliche Wertschätzung einer nicht frontal aufzeigenden, sondern 
halb nur andeutenden Malweise. Kennzeichnend für das Bemühen, 
mit visuellen Mitteln eine bedeutungsvolle Hintergründigkeit, die 
Präsenz des Unsichtbaren im Bild zu erreichen, ist der Ausdruck des 
»verdeckten Durchschimmerns«.23 Angestrebt ist es, die Dinge »mal 

20 SSJÜ, VI. 7. [5], LB I 616: Js 5|<,
21 SSJÜ, VI. 7. [8], LB I 616:
22 SSJÜ, VI. 7. [15], LB I 617: mang mang und häo häo fäfä; vgl. HSSJ, LB I 621: 
hänmän
23 SSJÜ, VI. 7. [15], LB I 617: yän y'rng

327

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

verborgen, mal sichtbar« erscheinen zu lassen und in der Darstellung 
ein Spiel von »Gegebensein und dann wieder Nicht-Gegebensein« zu 
entfalten.24 Wo noch bis in die Abwesenheit einer Brücke an einer 
dafür sinnvollen Stelle hinein das Verlangen nach einem Flußüber­
gang anschaulich vermittelt werden kann, ist in diesem Nicht-Er­
scheinen der Brücke um so eindringlicher Welt als vom Menschen 
bewohnte, als menschliche Umwelt in die Erscheinung getreten.

Nur im Ausgang von dem künstlerischen Anliegen, gegenüber 
einer vordergründig gegenstandsbeschreibenden Sichtbarkeit die ei­
gentümliche Hintergründigkeit der Welt als einer Ganzheit mit ma­
lerischen Mitteln einzufangen, ist schließlich die folgende Aussage 
aus einem Einschub zu Abschnitt [8] in der Parallelüberlieferung als 
HSSJ als die eigentliche Leitregel beim Malen von Berg-Wasser-Bil- 
dern als Welt-Bildern zu verstehen:

»Es [sei] dicht geschichtet, aber nicht [wie] abgerutscht und blockiert - im Voll­
wirklichen werde das Nichtige angestrebt. Beim Einfachen und Blassen ist zu 
fürchten, es [könnte] einsam verwaist werden - im Nichtigen werde das Voll­
wirkliche angestrebt.«25

Mit offensichtlich daoistischen und buddhistischen Anklängen in den 
Ausdrücken xü »hohl«, »leer« oder »nichtig«, und shi Ijf, »voll­
wirklich« oder »gehaltvoll«, wird hier angemahnt, die Ebene der 
sichtbaren Gegenständlichkeit zu übersteigen und mit malerischen 
Mitteln den Übergang vom vordergründig Gegebenen zu einem sich 
entziehenden, horizonthaften Dahinter für die Anschauung zu ge­
währleisten. Ohne handfest gestalteten »Vordergrund« andererseits 
kann solche Hintergründigkeit nicht entfaltet werden. Folglich führt 
ein weiterer Einschub im Dringen auf die ausgewogene Mitte zwi­
schen beiden Extremen diese Unterweisung fort:

»Wo das Leichte und Klare als Verkörperung [des Gehalts] genommen wird, 
wird [das Bild], wenn es zu nichtig ist, zwangsläufig des Feinstofflichen und 
Geistigen entbehren. Wird [umgekehrt] das harte Herausragen [der Gipfelfor­
mationen allein schon] für das Geistige gehalten, ist [dieses] befangene Festhal­
ten hinwiederum nicht verschieden vom Schwer[-fälligen] und Schmutzigen. 
[...] Das Nichtige werde angefüllt, das Volle zerschlagen, [,..].«26

24 SSJÜ, VI. 7. [8], LB I 616: und
25 HSSJ, LB I 621: 41 W-
26 HSSJ, LBI 622: [•••]
[...].

328

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Vollendung des Welt-Bildes bis zur Song^-Zeit

Angepriesen wird die Dialektik einer Bewegung, die zwischen dem 
»Nichtigen« und dem »Vollwirklichen«, also zwischen zwei wahr­
nehmbaren Gestaltqualitäten, hin- und herläuft. Diese Gestaltquali­
täten verweisen fraglos zugleich auf jene geschiehtsträchtigen 
Deutungen menschlichen Welthabens, die im Daoismus wie im bud­
dhistischen Denken zu reicher Blüte gelangt sind. Auf dem Spiel steht 
im Berg-Wasser-Bild demnach deutlich genug das philosophische 
Thema des Wirklichen und der Welt.

Was mit dem Gestaltungsprinzip der Komplementarität von Lee­
re und Fülle auf den ersten Anschein hin nichts zu tun hat, gewinnt 
aus der Idee des Weltbezuges der Malerei jetzt seine volle Legitimität 
in diesem Passus. In der Fortsetzung heißt es da nämlich, durchsetzt 
mit zahlreichen literarischen Anspielungen:

»Man überlasse sich völlig einem Sich-dem-Wandel-Zusagen, je nach den [sinn­
trächtig günstigen] Ansätzen. [...] Man drehe das Nichtige und bringe das Voll­
wirkliche in Umlauf, winde die Kurbel des Schweren und drehe das Leichte.«27

Hier wird jetzt eindeutig die rechte Einstellung des Künstlers im Mal­
akt beschrieben. Soll das Bild seine Welthaltigkeit eröffnen, muß im 
Akt des Malens selbst eine bestimmte Weise des Eingehens auf die 
Welt zum Tragen kommen. Und so taucht in diesem Zusammenhang 
in unausgesprochener Form der von Jing Hao her bekannte To- 
pos einer Verfahrensweise nach Art des »Von-selbst« (zi ran § #£) 
wieder auf. Das Malen soll als eine Bewegung verstanden werden, 
die mit den Ausdrücken xuän fä, »drehen«, yün ig, »bewegen« oder 
»umlaufen«, guän bzw. wo »Winde« oder »winden«, hinreichend 
als eine leibliche gekennzeichnet ist. Zugleich weist diese Bewegung 
des Malens aber einen kreisförmigen Charakter auf; sie ist von der­
selben Art wie die umlaufende Bewegtheit des Wandlungsgeschehens. 
Dieses bietet in der Jeweiligkeit einer Situation »Ansätze« (jf für 
das künstlerische »Mitmachen«. Der Malakt wird dabei in Wendun­
gen, die überdeutlich von der Sprache des Zhuang Zi und dao- 
istischer exegetischer Literatur eingefärbt sind,28 aber eben auch ganz 

27 HSSJ, LB I 622: ^«WÄ[...]
28 Vgl. dazu Zhuang Zi JET*, Kap. 22 »Zhi bei you ZZJS 324, wo der einfluß­
reiche Ausdruck ying wü »sich den [innerweltlichen] Vorkommnissen zusagen« 
(vgl. Wilhelm, Dschuang Dsi, 229: »Beziehungen zur Außenwelt«), fällt. Ebenso ein­
schlägig sind hier natürlich nicht minder die berühmten Kap. 2 »Qi wu lun
und Kap. 3 »Yang sheng zhu Ü^T« (»Herr über die Förderung des Lebens«).

329

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

im Geiste jener frühen Vorrede des Zong Bing tk'M29 aufgefaßt als ein 
freies »Sich-Überlassen« (läi $ü) und ein »Sich-Zusagen« (ying J®) in 
den Umschlägen des Weltgeschehens. Nur über ein leibliches Ein­
schwingen der Malbewegung in die allumfassende und allgegenwär­
tige Weltbewegtheit kann also im Gegenzug das welthafte Moment 
im Berg-Wasser-Bild verwirklicht werden.

Wenn alle angeführten Beobachtungen zu diesem Text, der si­
cherlich einen frühen bis mittleren song-zeitlichen Höhepunkt in der 
gedanklichen und künstlerischen Entwicklung des Berg-Wasser-Bil­
des markiert, treffend gedeutet wurden, so fände sich in den Aussagen 
zum »Nichtigen« und »Vollwirklichen« (xü shf - oder eben in 
buddhistischer Wendung shi köng j!f »Wirklichkeit und Leere« - 
bestätigt: Die Komplementarität von Erscheinung und Verhüllung, 
das bekannte Wechselspiel von voll ausgemalten Stellen und Leerstel­
len, von sichtbar gegebenen Gegenständen und einer darüber hinaus­
reichenden Präsenz des Unsichtbaren im Berg-Wasser-Bild muß nicht 
in erster Linie als Merkmal einer mystischen Tendenz in der vormo­
dernen chinesischen Malerei gedeutet werden.30 Zumindest ist diese 
so offensichtlich ideengeschichtlich vorbelastete Rede immer schon in 
einer Tiefenschicht der Malerei fundiert, nämlich genau dort, wo die­
se im Sinne einer Welteröffnung wahrgenommen und entfaltet wird. 
Das hinlänglich erörterte Phänomen des »leeren« Bildgrundes sollte 
daher zunächst einmal so verstanden werden, daß es dem Maler mit 
allen Mitteln darum geht, eine anschauliche Form der Hintergründig­
keit und Bedeutsamkeit zu erzielen, wodurch das Berg-Wasser-Bild 
gerade nicht als ein »Natur-« oder »Landschaftsbild«, sondern als ein 
»Welt-Bild« ausgeprägt wird.

Diese wenigen Beobachtungen anhand einer deutlich sich ab­
zeichnenden und sicherlich einflußreichen Überlieferungslinie sollen 
genügen, um die Eckpfeiler dieser Untersuchung, namentlich die vor­
anstehenden Studien zu Zong Bing tk'M, zu dem älteren Wang Wei 

und zu Jing Hao sowie die nunmehr folgenden Erörterun­
gen in einen ideengeschichtlichen Kontext einzubetten.

29 Vgl. etwa das Vorkommen von ymg fä, »sich zusagen« oder »antworten«, in HSSX, 
VI. 1. [5], LB I 583 und [7], LB I, 584.
30 Nicht ganz frei von dieser ebenso verbreiteten wie einseitigen Lesart ist beispielsweise 
Franklin M. Doeringers Plädoyer für ein »dynamisches« Bildverständnis im älteren Chi­
na (Doeringer, »Imaging the Imageless: Symbol and Perception in Early Chinese 
Thought«, in: Journal of Chinese Philosoph^ 20 [1993], 5-28).

330

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

7. Welt als Bild nach Guo Xi

Im Jahre 1117 hat Guo Si eine in der Folge höchst einflußreiche 
Sammlung mit den rund ein halbes Jahrhundert zuvor anzusetzenden 
Reflexionen und Unterweisungen seines Vaters, des akademischen 
Berg-Wasser-Malers Guo Xi >[$B (1023 - etwa 1085), unter dem Titel 
Erhabene Gestimmtheit zu Wald und Quell (Lin quan gao zhi
Jfc), kurz LQGZ, herausgegeben.1 Von kunsthistorischer Seite wird 
häufig auf diese überaus aufschluß- und detailreiche Quelle zurück­
gegriffen, was aufgrund ihrer überwiegend malpraktischen Ausrich­
tung auch nicht weiter verwundert. Daß dieser Text oft als das wich­
tigste Zeugnis für die Reflexion auf die Malerei in der früheren Song 
5^-Zeit angesehen wird,2 muß allerdings ebenso auf den Umstand 
zurückgeführt werden, daß es bislang vorwiegend Kunsthistoriker 
waren, die sich der Erforschung dieses und der anderen in der vor­
liegenden Untersuchung erörterten Texte angenommen haben. Aus 
ästhetisch-theoretischer Sicht ist die von dem etwas jüngeren Zeitge­
nossen Guo Xis EB, dem als Maler kaum bedeutenden Han Zhuo
Jtß stammende Sammlung, die im nächsten Kapitel zu besprechen sein 
wird, vermutlich von größerem Reiz. Allerdings stellen auch die Aus­
sprüche des Guo Xi ^|5®B zweifellos einen Höhepunkt in der Systema­
tisierung von älterem Gedankengut zur Berg-Wasser-Malerei dar. 
Wertvoll sind darüber hinaus seine umfassenden Typologien der Bil­
der in den Abschnitten [61] bis [73], insbesondere jedoch die techni­
schen Angaben zur reinen Tuschemalerei in Abschnitt [59]. Auch den 
Gedankengang der vorliegenden Untersuchung betreffend enthält 
dieser Quellentext einige Hinweise von großer Bedeutsamkeit. Einer­
seits kann das bisher Herausgearbeitete bei Guo Xi J|$B eine Bestäti­
gung und deutlichere Präzisierung finden; zum andern läßt sich in 
seiner Rede wie sonst nirgends die an den uns überlieferten Bildern 
zu gewinnende Erfahrung in anschaulicher Weise wiederfinden, so 
daß gerade bei diesem Maler-Autor besonders klar zutage tritt, daß 
die bisher rekonstruierten Gedankengänge tatsächlich nicht einer frei­
schwebenden Theoriebildung angehören, sondern daß sie allergrößte 
Relevanz für die Bildbetrachtung selbst und die Kunstpraxis be­
sitzen.3 In der Folge sollen daher wenige Kernaussagen näher betrach - 

1 Vgl. die Übersetzung des LQGZ in VI. 8.
2 Vgl. etwa Bush/Shih, Early, 142: »the most important of its genre«.
3 Deutlich weiter von seinem Enthusiasmus für die erhaltenen Bilder getragen als dies 

331

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

tet werden, während weite Teile der Schrift im vorliegenden Zusam­
menhang nicht zu erörtern sind. Dazu zählen neben den erwähnten 
technischen und typologischen Abschnitten auch die an bereits erör­
terte Vorläufer wie die dem Dichter Wang Wei EE/föt und Li Cheng $ 

zugeschriebenen Texte erinnernden Abschnitte zu einer »Logik« 
der malerischen Darstellung, die es in der Berg-Wasser-Malerei zu 
beherzigen gilt.4 Daß dabei erstmals das Wetter in Abschnitt [55] 
und die Tageszeiten in den Abschnitten [61], [65] und [66] einer so 
umfangreichen Erörterung unterworfen werden, sei immerhin er­
wähnt.

7.1. Umwelt als Charakter des Welt-Bildes

Die These vom Berg-Wasser-Bild als einem »Welt-Bild« von ganz 
eigentümlicher Wirksamkeit soll jetzt bei Guo Xi ?|5®B im Ausgang 
von zwei Bildern entfaltet werden. Es handelt sich dabei allerdings 
nicht um zwei überlieferte Bilder, sondern um die Vorstellung von 
diesen Bildern, die die Schilderung davon im LQGZ weckt. In Ab­
schnitt [79] beschreibt der Sohn das Bild »In den Westbergen auf Pfer­
den reitend« (Xi shan zou ma tu jg|JL|^MB|), wie es ihm der Vater 
erklärt. Unübertroffen ist mit wenigen locker hingestreuten Worten 
über die Bildelemente jene Lebensnähe eingefangen, die Guo Si 
am geistigen Ausdruck der Menschen im Bild preist. Auch wenn im 
LQGZ die Idee der »Echtheit« (zhen Ä) keine Rolle spielt5 - schon 
gemäß der kursorischen Schilderung wirkte dieses Bild offenkundig 
»echt«. Wir haben da vermutlich den Grund dafür vor Augen, wes­
halb zum Beispiel Nakamura wie andere vor und nach ihm Guo Xi 
SB zugleich einen »objektiven darstellerischen Realismus« (kyakkan 
teki shajitsushugi nachsagen und behaupten konn-

ein nüchternerer Blick auf das Textzeugnis zuzulassen scheint, geht Xu Fuguan
so weit, in der Person Guo Xis letztlich jene »ganz unerwartete Verwirklichung des 
künstlerischen Geistes des Zhuang Zi in der Berg-Wasser-Malerei«, die seine Ab­
handlung als Grundthese trägt, zur vollen Reife gelangt zu sehen (Xu Fuguan, Zhong- 
guo yishu, 343: vgl. 349ff.). Damit
wird dieser Text gewissermaßen zum Dreh- und Angelpunkt jener ästhetischen Theorie, 
die er selbst vorträgt.
4 Eine Ausführung zu sachlichen Verhältnissen und nicht zur Erscheinungsweise wie 
die in Abschnitt [55], LB I 642, gegebene fällt eher aus dem Rahmen.
5 Vgl. ein beachtenswertes Vorkommen des Wortes in VI. 8. [20], LB I 637.

332

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

te, im so gemalten Bild werde eine in sich geschlossene und abgeschie­
dene »Ideallandschaft« (risö teki fükei sichtbar und für
den Betrachter in großer Lebendigkeit zugänglich.6 Indem Guo Xi ?|5 
SB also die Welt vor Augen abmalte, hätte er mehr als diese, hätte er 
eine bessere Welt gemalt? Auch das von dem Sohn beschriebene Bild 
mit den Reitern im Gebirge ist offenbar tatsächlich keine dem Leben 
abgeschaute Genre-Darstellung. Das Gemalte ist erfüllt von einem 
»Atmen im Geistigen« (shen qi und von einer »Erhabenheit« 
(gäo ifg), die aus der Abschilderung einer Situation den Inbegriff der 
menschlichen Situiertheit in der Welt werden lassen könnte. In die­
sem Urteil dürften sich die meisten Interpreten einig sein - könnten 
sie das Bild heute noch sehen. Was aber ist damit genau gesagt? Geht 
es dem Maler wirklich darum, einen »Inbegriff« von Welt in anschau­
licher Form vor den Betrachter hinzustellen, um sein Auge zu er­
freuen? Es muß auch hier noch einmal drei bekannten Fragenkreisen 
nachgegangen werden: Wie ist ein solches Bild anzuschauen? Wie 
wird es gemalt? Und was bedeutet hier Welt? Um bei der letzten Frage 
zu beginnen, sei zunächst verdeutlicht, inwiefern es dem LQGZ zu­
folge in der Berg-Wasser-Malerei tatsächlich um die Welt - als Um­
welt des Menschen und als eine gelebte Bewandtnisganzheit verstan­
den - geht und nicht bloß um »ein Stück Welt« oder eben eine 
dargestellte »Landschaft«.

In dem zweiten vom Sohn geschilderten Bild findet sich das, wo­
für Guo Xi in der chinesischen Kunstgeschichte berühmt ist, der 
»Fernblick«. Verkörpert durch

»einen einzelnen alten Mann, der mit der Hand über einen großen Kiefernbaum 
vor seinem Auge streicht, machte er die Sinneshaltung des bis an den äußersten 
Horizont schweifenden Fernblicks.«7

Indem der Betrachter den Alten im Bild sieht, wähnt er in unendliche 
Fernen zu blicken. Im Ausdruck des Alten findet sich der Verweis auf 
die Ferne. Das in nächster Nähe Angeschaute, der Mann mit dem 
Baum, scheint ein Symbol zu sein für etwas, was im Bild nicht sicht­
bar ist - so könnten wir diese Beschreibung deuten, wäre nicht zuvor 
etwas Anderes gesagt worden. Der Maler hat nämlich

6 Nakamura, Chugoku garon, 443 ff.
7 LQGZ, VI. 8. [68], LB I 645: -«AWT-Mmi At£ W ü

333

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

»eine unbeirrt in die Ferne blickende, ungebrochene Sinneshaltung in das ganze 
Stück Stoff hineingetragen.«8

Nicht das einzelne Symbol, das ganze Bild ist demnach buchstäblich 
getränkt von diesem Fernblick. Dieser Blick in die Ferne erwuchs aus 
der Sinneshaltung des Malers selbst. Auf diesem Wege wurde dem 
gemalten Bild offenbar eine ganz eigene Tiefe mitgeteilt, die über 
den bloßen Ausdruck in Haltung und Miene des Alten, über den sym­
bolischen Verweis auf die Ferne hinausgehen dürfte. Das Bild atmete 
wohl diese Ferne selbst. Es war dies weniger ein Bild »über die Ferne« 
als ein Bild »voller Ferne«.

Guo Xi gilt nicht von ungefähr als der Entdecker der 
»dreierlei [Formen der] Ferne« (sän yuän His), wie sie bei Gebirgs­
darstellungen Beachtung finden sollten.9 In Abschnitt [28] wird dar­
gelegt, wie »Höhenferne« (gäo yuän iSÜs), »Tiefenferne« (shen yuän 

und »Ferne auf gleicher Höhe« (ping yuän auf unter­
schiedliche Weise in Erscheinung treten. Angesprochen werden mit 
diesen Benennungen zunächst einmal Blickrichtungen im Raum. Ver­
bunden sind damit darüber hinaus einmal eine »wirkmächtige Er­
scheinung« (shi und sodann zwei gesonderte »Sinneshaltungen« 
oder »Sinngehalte« (yi üc). Ausgelotet wird in diesem Gedanken also 
nicht etwa der geometrische Raum in seinen drei Dimensionen; nur 
zwei davon kommen ja überhaupt zum Tragen, die Höhe und die Tie­
fe. Es geht mit diesen verschiedenen Blickrichtungen zugleich um ver­
schiedene Blickeinstellungen und um unterschiedliche Wirkungen, 
die vom Angeschauten dabei jeweils ausgehen. Entscheidend ist es 
dabei zu sehen, daß durchaus alle drei Formen der Ferne in ein und 
demselben Bild verwirklicht werden können, selbst wenn dies zu einer 
- nach neuzeitlich-europäischem Verständnis und rein optisch-tech­
nisch betrachtet - in sich unstimmigen Ansicht führen mag. So fällt in 
Abschnitt [21] zur Darstellung von Gebirgen folgender Satz:

8 LQGZ, VI. 8. [68], LB I 645:
9 Zur langen Vorgeschichte der geschauten »Ferne« in der Dichtung vgl. Florence Hu- 
Sterk, »Tang Landscape Poetry and the >Three Distances< of Guo Xi«, in: Lomonovä, 
Recarving, 179-204. Ganz in einer mimetischen Kunstauffassung befangen ist freilich 
bei dieser Autorin noch die nicht unplausible Deutung der Kategorie der »deep distance« 
als einer subjektiv imaginierten Zusammenschau verschiedener Weltansichten (ebd., 
188-194). Das Problem des LQGZ ist wahrscheinlich jedoch nicht auf der Ebene der 
Darstellung einer vorgegebenen Welt, sondern noch dahinter, auf der Ebene einer an­
schaulichen Stiftung von Welt gelegen.

334

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi ffiEE

»Sie sollten, in der Draufsicht angesehen, wie aus der Nähe betrachtet sein, und 
sie sollten, ergeht man sich zu ihren Füßen, gleichsam winken.10

Die Verschmelzung zweier sich scheinbar ausschließender Ansichten 
in einem einzigen Bild ist ein wichtiges und oft diskutiertes Merkmal 
der nicht-repräsentationistischen Berg-Wasser-Malerei Chinas. Das­
selbe Bild kann und soll dem Betrachter die Vogelflugperspektive auf 
Berge und die Nahsicht dessen, der in ihnen spazierengeht, bieten. 
Wenn an anderer Stelle in einem Nebensatz von »einer wilden Ge­
birgsschranke, über mehrere hundert Lz-Meilen sich erstreckend«11 
die Rede ist, so wird auch an dieser - unter Beachtung der Proportio­
nen technisch gar nicht zu bewältigenden - Übertreibung, an der Ver­
schmelzung ausgedehnter Ansichten zu einer einzigen, die gerade 
nicht Vorgegebenes darstellende Eigenart dieser Malerei greifbar. Die 
»Zusammenschau« mehrerer Ansichten gehört zum selbstverständli­
chen Repertoire der älteren chinesischen Malerei und wird daher 
kaum je überhaupt thematisiert. Dem abendländischen Perspektivis- 
mus läuft sie sicherlich aufs entschiedenste zuwider. Da jedoch der 
Gegensatz zum in Europa nunmehr eingeübten perspektivischen 
Schauen nicht bestand, konnte er auch nicht ausdrücklich diskutiert 
werden. Für den heutigen Interpreten ist es freilich ausschlaggebend, 
die »drei Formen der Ferne« nicht mit einer Lehre vom perspektivi­
schen Schauen und der entsprechenden malerischen Konstruktion des 
Raums zu verwechseln. Gemeinsam kennzeichnet hingegen alle drei 
»Formen der Ferne«, daß da überhaupt eine Abständigkeit und ein 
Gegenüber im Schauen erschlossen wird. Das flächige Bild der Male­
rei hat damit nun auch in der Reflexion seine ganz eigene Tiefe ent­
deckt.

Der Malereitheoretiker Guo Xi zeigt dem Bildbetrachter 
auf, daß seine Betrachtung ihn an einen Horizont des Schauens ver­
setzt, der doch physisch zugleich nicht erreichbar ist. Diese Ferne be­
deutet also nicht bloß einen gewissen Abstand. Sie bedeutet eine 
»Ent-fernung« des Menschen, der da vor dem Bild in die Ferne schaut, 
von sich selbst. Die Wirkung und die Stimmungswerte, die mit dieser 
Ferne einhergehen, sind von der Art, daß der Schauende sich in einer 
anschaulich erfahrenen Dialektik dem zugehörig fühlt, was ihm zu­
gleich gegenübersteht und in der Entfernung seinem Zugriff sich ent­
zieht. Diese Ferne ist nach Guo Xi jeweils nicht ein gewußter 

10 LQGZ, VI. 8. [21], LB I 638: & h®ffn•
11 LQGZ, VI. 8. [77], LB I 647: ««ra.

335

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Abstand, sondern eine in der leiblichen Ausrichtung unseres Blickes 
je schon erfüllte und zur gleichen Zeit erfahrene und erlebte Ent-Fer- 
nung von etwas, das heißt eine Ferne in und zu etwas. Nicht auf eine 
gemessene oder meßbare Ferne im Blick auf ein raumkörperliches Ge­
genüber zielt die Rede von den »drei Formen der Ferne« in der Berg- 
Wasser-Malerei ab, sondern auf das Phänomen der Tiefe, das an un­
serem In-Sein aufscheint. Unserer gerichteten Bezugnahme auf ein in 
der Raumtiefe verfügbares und zugleich abständiges Gegenüber als 
das Andere unseres leiblich bestimmten Seinsortes in der Welt soll 
die Malerei Rechnung tragen. Das bedeutet aber nichts anderes, als 
daß in solcher Malerei eben unser leibliches Selbstsein als unser Welt­
verhältnis in den verschiedenen Formen der Ferne oder besser Tiefe 
aufscheint und zugleich über eine sensomotorische Wahrnehmung 
auf eben dieses unser leibliches Sein-zur-Welt transformierend ein­
wirken kann. Die eigentümliche Tiefengestaltung des Berg-Wasser- 
Bildes ist es - noch vor aller Ikonographie und Ikonologie -, die in 
anschaulicher Weise unsere Leiblichkeit zu verkörpern und in einem 
Atemzug damit ästhetisch anzusprechen angetan ist. Ist es also zuviel 
behauptet, wenn Guo Xi mit dem Hinweis auf die »Ferne« die 
Aufdeckung der leiblichen Situiertheit des Menschseins in der Welt 
zugesprochen wird? Als Maler hat er für diesen Gedanken zumindest, 
so scheint es, in der Anschauung der Ferne das passende Bild gefun­
den. Denn in seiner gedanklichen Fassung einer primär gesehenen 
Ferne geht er über die Anschauung hinaus auf unser erfahrungsmä­
ßiges Erleben einer Umwelt aus.

Im Hinblick auf die These von der Welthaltigkeit des Berg-Was- 
ser-Bildes bedeutet diese gedankliche Errungenschaft jedenfalls eine 
entschiedene Bestätigung. Indem nun auch das Nachdenken über Ma­
lerei die leibliche Situiertheit als einen grundlegenden Zug am Berg- 
Wasser-Bild ausarbeitet, wird dieses noch entschiedener abgerückt 
von jeder abbildhaften Beschreibung von Gegenständen. Das Bild er­
langt eine welthafte Tiefe, indem es ganz konkret den es betrachten­
den Menschen in seinem leiblichen In-Sein nach mehreren Seiten hin 
zu umfangen in der Lage ist. Im leiblichen und stimmungsmäßigen 
Sinne einer Befindlichkeit in der Welt gewinnt das Bild die Qualität 
einer lebensweltlichen Umgebung. Ein Bild, das in dieser Weise und 
zu diesem Zweck gemalt ist, steht nicht länger vor dem Betrachter, es 
nimmt ihn auf, nimmt ihn in sich hinein. Das Bild kann so auf einer 
darstellerischen Ebene zu genau derjenigen »räumlichen« Wirklich­

336

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

keit werden, inmitten derer der Mensch mit all seinen leiblich-geisti­
gen Lebensvollzügen immer schon steht.

Daß mit dem Thema der »Ferne« (yuän is) im allgemeinen das 
Phänomen einer Hintergründigkeit im menschlichen Dasein ins Spiel 
kommt, wie Xu Fuguan behauptet, läßt sich schwerlich leug­
nen. Allerdings gelangt dieser Gedanke erst bei dem jüngeren Han 
Zhuo zur Reife, wie im nächsten Kapitel gezeigt werden soll. 
Gerade die Aussagen Guo Xis zu einer »Ästhetik der Andeu­
tung«, wonach im gemalten Berg-Wasser-Bild vor allem mit Wolken 
jenes für die Gattung insgesamt kennzeichnende Spiel von Sichtbar­
keit und Verbergung anzustreben sei, bleiben in ihrer malpraktischen 
Ausrichtung auf die gegenständliche Wirkung gewissermaßen vor­
dergründig, wie Abschnitt [30] gut belegen kann. Es geht dem Autor 
offenkundig nur darum, daß Berge wiedererkennbar als Berge und 
nicht als »Stößel« (dui Gewässer als Gewässer und nicht als »Re­
genwurm« (qiüyin zu malen sind. Auch wird etwa in Abschnitt 
[20] deutlich gemacht, daß das ausbleibende Spiel von Hell und Dun­
kel im Gebirge den Eindruck hervorrufen kann, es gebe da keine Wol­
ken. Die aber gehören zur Sache wie die Beleuchtung durch die Son­
ne. Der durch die zuvor befragte Überlieferungslinie vom SSJ, SSL 
und SSF bis zum SSJü hindurch ständig auftauchende Topos von einer 
die Wirkung hintergründiger Weite hervorrufenden »Unterbre­
chung« in der Darstellung findet sich gerade im LQGZ am ehesten 
auf eine rein pragmatische Reflexionsebene herabgezogen, wie sich 
besonders gut im Mittelteil von Abschnitt [11] nachvollziehen läßt. 
Dort wird fast durchweg im Hinblick auf die Bildwirkung von dem 
»Spurenmuster von Hell und Düster, von Verborgenem und Sicht­
barem« (rning hui ym xiän zhi ji von »Widerschein
und Verdeckung« (ying bi sowie von »Abbruch und Fortset­
zung« (duän xü BOI) gesprochen.12

In verblüffender, allzu deutlich die Begrenztheit des ideenge- 
schichtlich-hermeneutischen Geschäfts vor Augen führender Weise 
möchte Xu Fuguan f^^lBdagegen anscheinend gerade Guo Xi 
die Erschließung einer spekulativ gedeuteten Hintergründigkeit für 
die Malerei nachsagen. Er hat zu diesem Zweck einen Vergleich dieser 
Passage mit der geistesgeschichtlichen Überlieferung des vormoder­
nen China angestrengt. So versucht er den Nachweis zu erbringen, 
daß ein unmittelbarer Zusammenhang der »drei Formen der Ferne« 

12 LQGZ, VI. 8. [11], LB I 635.

337

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

mit der bis auf das Zhuang Zi zurückreichenden Strömung der 
»Lehre vom Geheimnisvoll-Dunklen« (xudn xue besteht.13 Es 
ist allerdings zweifelhaft, ob sich der Praktiker, der Guo Xi an­
gesichts des LQGZ offensichtlich primär war, über die unabdingbaren 
kultur- und geistesgeschichtlichen Grundlagen seiner Zeit hinaus bis 
auf die spekulative Ebene vorwagte, die Xu Fuguan ihm ge­
wissermaßen unterstellt, wenn er ihn zum späten Theoretiker und 
zugleich zum malerischen Verwirklicher einer Einstellung gegenüber 
der sichtbaren Welt macht, die im Zhuang Zi angelegt und in 
den ästhetisch und denkerisch so fruchtbaren Jahrhunderten nach der 
HanyH-Zeit zur Entfaltung gelangt wäre. Hier soll gegenüber jeder 
genie-kultischen und romantisierenden Überspannung des herme­
neutischen Bogens aus Guo Xi und seinem Nachdenken über 
die Malerei nicht ein Ideal gemacht werden. Andererseits soll aber 
nicht weniger gezeigt werden als daß im LQGZ in überaus klarer 
Weise die Welthaltigkeit des Berg-Wasser-Bildes erkannt und im Hin­
blick auf ihre Wirkung beim Betrachter wie auf ihre Herkunft aus 
bestimmten produktionsästhetisch zu fassenden Voraussetzungen 
transparent gemacht wird.

Wenn sich Guo Xi zufolge »die körperlichen Gestalten der 
Berge mit jedem Schritt verändern«,14 so kommt mit dieser Einsicht 
in die Perspektivität allen Schauens nicht etwa das Verlangen nach 
einer perspektivisch vereinheitlichenden Darstellungstechnik, son­
dern im Gegenteil das Gewahrwerden des leiblichen Inneseins in der 
geschauten Welt zum Ausdruck. Dieses Innesein mag durch die leib­
liche Situiertheit notwendig perspektivisch, sprich einseitig, verfaßt 
sein; es impliziert jedoch stets zugleich den Aspekt einer Ganzheit, 
die Welt als Umwelt nämlich. Infolgedessen verkörpert ein Gebirge 
in seinen vielfältigen Ansichten das Aussehen aller Berge, wie im An­
schluß an die eben zitierte Aussage weiter ausgeführt wird. Im Kern 
steckt in dieser Auskunft das antinaturalistische, allenfalls »idea­
listisch« zu nennende Programm der gesamten chinesischen Berg- 
Wasser-Malerei. Statt einen einzigen Anblick aus einer bestimmten 
Blickstellung heraus abbilden zu wollen, soll sie alle möglichen Er­
scheinungsweisen zugleich in einer prägnanten Gestalt einfangen. 
Die im Bild angeschaute Gestalt ist eine Verkörperung aller sichtbaren 
Gestalten. Als so bestimmte einzelne Gestalt verweist sie mit ihren 

Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 342 ff.
14 LQGZ, VI. 8. [11], LB 1635:

338

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

sichtbaren Merkmalen über ihre Vereinzelung hinaus auf ein Ganzes. 
In ihrer sichtbaren Bedeutsamkeit als »das Wirkliche« ist das Ganze 
der innerweltlichen Erscheinungsformen tatsächlich in der Bildgestalt 
versammelt - und zwar nicht nur der Möglichkeit nach wie etwa im 
Falle des theoretisch immer mitangeschauten anderen Blickpunktes 
oder der prinzipiell unendlich erweiterbaren, perspektivisch angeleg­
ten Kastenbühne in der europäischen Malerei der Neuzeit. Gewinnt 
damit das angeschaute Bild nicht die Dimension der Welthaftigkeit, 
wenn die gegenwärtig gegebene Gestalt als solche in sich das Welt­
ganze aufbewahrt? Kommt nicht ebenso in jenem als »altehrwürdiger 
Stammvater« (zöng läo bezeichneten Kiefernbaum »das ganze 
Gebirge zum Ausdruck«?15 Der Kiefernbaum steht da nicht als ein 
symbolisches Zeichen für eine tieferliegende Bedeutung vor Augen, 
sondern als die angeschaute Mitte, in der sich eine Umgebung im Sinn 
einer erlebten Umwelt sammelt. Auch da ist offenkundig von mehr 
als einer kompositorischen Einbettung eines Elementes oder von der 
Ikonographie des Kiefernbaumes die Rede. Es tritt an dieser Stelle im 
Bild des Stammvaters die menschlich ausgelebte Umwelt auf den 
Plan. In der einzelnen Gestalt versammelt sich für die Anschauung 
der Sinngehalt der menschlichen Welt. Ein solches Berg-Wasser-Bild 
wäre somit zum Welt-Bild geworden, zum Welt-Bild im prägnanten 
Sinn der Welteröffnung durch die Bildbetrachtung hindurch. Diese 
Feststellungen sollen jetzt im einzelnen auf ihre Legitimität hin ge­
prüft werden. Zu fragen ist, inwiefern in der Tat die menschliche Welt 
als Lebenswelt von Belang ist für das Berg-Wasser-Bild.

Zunächst ist diesbezüglich der bereits seit dem XH des älteren 
Wang Wei bekannte Gemeinplatz einer anthropomorphen Deu­
tung der Berg-Wasser-Gegebenheiten vorzuführen.16 Zunächst findet 
sich auch im LQGZ mehrmals das aus früheren Quellen bekannte 
Motiv der quasi menschlichen Rangordnung zwischen Haupt- und 
Nebengebirgen.17 In Abschnitt [11] wird so beispielsweise eine höfi­
sche Rangordnung ins einträchtige Miteinander der größeren und 
kleineren Berge hineingesehen. Derselbe Gedanke kehrt sodann in 
bezug auf die Pflanzenwelt mit dem einsamen Kiefernbaum als ihrem 

15 LQGZ, VI. 8. [53], LB I 642: l±l
16 Vgl. XH, VI. 2. [2], LB I 585; vgl. zur Vermittlung aus der Menschenbetrachtung die
älteren Vorgaben bei Liu Shao Renwu zhi A^ä£, 1; RWZ 18; der Gedanke taucht 
in moralischer Wendung bereits in Liu Xiangs Shuo yuan 18 »Bian wu $$

(»Erörterung der Vorkommnisse«) auf (vgl. Lu Yuanjun, Shuo yuan, 622).
17 SSL, VI. 5. a) [5], LB I 596; vgl. SSJü, VI. 7. [1], LB I 616;

339

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Mittelpunkt wieder. Auch in Abschnitt [21] bedient sich die Beschrei­
bung menschlicher Verhaltensweisen und eines herrscherlichen Auf­
tretens, um die Mächtigkeit eines Gebirges zu charakterisieren. Diese 
Redeweise ist möglicherweise als malpraktische Figur der Didaktik 
schon hinreichend gerechtfertigt. Zu beachten gilt es allerdings, daß 
die intendierte Würde des naturwüchsigen Gebirges gerade nicht als 
Inbegriff natürlicher Schönheit und Erhabenheit gewertet wird, wie 
das in Europa mitunter geschah und bis heute geschieht.18 Die natür­
liche Erhabenheit wird vielmehr nirgends so deutlich wie bei dem ver­
meintlichen »Realisten« oder »Naturalisten«19 Guo Xi herabge­
holt auf die Ebene der menschlichen Verhältnisse. Die Natur wird in 
der Reflexion auf die Berg-Wasser-Malerei umgekehrt gerade jener 
ästhetischen Sonderstellung entkleidet, die sie namentlich in der eu­
ropäischen Theorie bis in die jüngste Zeit genießt. Der Grund dafür ist 
sicherlich zuerst in einem nicht-kreationistischen Weltverständnis 
des vormodernen China zu suchen.20 Auch könnte es sein, daß die 
Mächtigen des vormodernen China eine größere Machtfülle besaßen 
als die des alten Europa. Und es mag sein, daß in diesem Gedanken 
eine von Grund auf »konfuzianisch« geprägte Sichtweise zum Tragen 
kommt. Entscheidend ist jedoch, daß die vermeintliche Natur als das 
schlechthin Andere des Menschen von Guo Xi wie von seinen 
Vorläufern mit einem Bedeutungsgehalt aufgeladen wird, der daraus 
den sichtbaren Ausdruck der Welt des Menschen werden läßt. Es ist 
der Berg-Wasser-Malerei wider den Anschein gerade nicht um »Na­
tur« zu tun, sondern bis in das Natürwüchsigste, bis in die ewig un­

18 Vgl. Francesco Petrarcas anfängliche Ergriffenheit, als er im Jahre 1336 den Mont 
Ventoux bestieg; F. Petrarca, Die Besteigung des Mont Ventoux. Familiarum rerum libri 
IV 1, übersetzt und herausgegeben von Kurt Steinmann, Stuttgart 1995. Vgl. Schiller, 
»Vom Erhabenen«, in: Ders., Sämtliche Werke, V 491, aber auch Kants Kritik an der 
gängigen Auffassung von der Erhabenheit der Natur in seiner Kritik der Urteilskraft, B 
75 ff.;. Insbesondere in der Naturanschauung des Klassizismus und der Romantik kommt 
dieses Gefühl zum Tragen, etwa vor den »heroischen Gebirgslandschaften« eines Joseph 
Anton Koch (1768-1839) oder in der Einsamkeit des Menschen vor der übermächtigen 
und unzugänglichen Natur bei Caspar David Friedrich (1774-1840). Zu einem moder­
nen Begriff dieses Erhabenen der ästhetischen Natur siehe M. Seel, Eine Ästhetik, 59 f.
19 Vgl. zu dieser einseitigen Charakterisierung der früheren Berg-Wasser-Malerei ins­
gesamt bis zu ihrer Hochblüte in der Song>+c-Zeit Goepper, Vom Wesen, 174; Siren, 
Chinese Painting, 1 46; Sullivan, The Birth, 1; Cahill, Hills, 46; zu Guo Xi $|$B so beson­
ders Nakamura, Chügoku garon, 444.
20 Vgl. dazu Mathias Obert, »Künstlerische Kreativität und Weltbezug im vormodernen 
China«, in: Günter Abel (Hg.), Kreativität. XX. Deutscher Kongress für Philosophie. 26. 
- 30. September 2005 in Berlin. Sektionsbeiträge, 2 Bde., Berlin 2005, 1. Bd., 615-626.

340

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi J|^E

veränderlichen Gebirgsformationen hinein um die Welt als eine Welt 
des Menschen.

Während die Rede von gleichsam menschlichen Haltungen und 
zwischenmenschlichen Beziehungen im Hinblick auf die Erschei­
nungsweise von Gebirgen in Abschnitt [24] in abgewandelter Form 
wiederkehrt, werden in Abschnitt [25] die Felsen als »Knochen von 
Himmel und Erde« (tiän dl zhi gü die Gewässer aber als
das »pulsierende Blut von Himmel und Erde« (tiän di zhi xue 
ifd) bezeichnet.21 Damit wird die denkbar größte Einheit, das Wand­
lungsgeschehen des Weltganzen, als ein lebendiger Organismus auf­
gefaßt. Dem geht in Abschnitt [23] die klassische Fassung eines orga- 
nizistischen und zugleich humanistischen Verständnisses der Berg- 
Wasser-Gegebenheiten voraus:

»Die Berge haben in den Gewässern einen pulsierenden Blutkreislauf, in Grä­
sern und Bäumen eine Behaarung, in Dunst und Wolken [aber] ihren geistigen 
Glanz. Daher werden die Berge lebendig, indem sie Gewässer erhalten, blüten­
schön, indem sie Gräser und Bäume erhalten, glanzvoll und verführerisch, in­
dem sie Dunst und Wolken erhalten. Die Gewässer haben in den Bergen ein 
Antlitz, in Pavillons und Wasserterrassen Augen und Brauen, in Fischern und 
Anglern [etwas] Verfeinertes und Vergeistigtes. Deshalb werden die Gewässer 
verführerisch, indem sie Berge bekommen, licht und munter, indem sie Pavillons 
und Wasserterrassen bekommen, weit und frei, indem sie Fischer und Angler 
bekommen. Dies ist die Einrichtung von Bergen und Gewässern.22

Berge und Gewässer werden da wie ein lebendiger Körper beschrie­
ben. Die naturwüchsigen Gegebenheiten sind nicht als visuelle oder 
physikalische Gegenstände, sie sind als ein Leib zu betrachten; es be­
steht eine sachliche Verwandtschaft zwischen allen Berg-Wasser-Ge­
gebenheiten und dem menschlichen Leib.23 Zweifellos sind daher 
Berge und Gewässer im Bild vom Menschen vornehmlich über die 
Vermittlung der eigenen Leiblichkeit zu erfahren, wie Billeter dies en 
passant, aber doch sehr eindringlich aufzeigt. So beschreibt er, wie der 

21 Vgl. das Mitschwingen der Perspektive auf das Weltganze in der Wendung tian di Jz 
itil noch in der nüchternen Auskunft zum »kompositorischen« Vorgehen in LQGZ, VI. 
8. [51], LB I 642.
22 LQGZ, VI. 8. [23], LB I 638: UU

23 Vgl. die Ansätze in SSL, VI. 5. a) [16], LB I 597; vgl. zu diesem Grundmotiv daoisti- 
scher Welterfahrung Kristofer Schipper, Le corps taoiste, Paris 1982, 148 f.

341

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Bildbetrachter aufgrund einer Wesensverwandtschaft mit den körper­
lichen Elementen der Berg-Wasser-Welt auf der Ebene des Leibes den 
Raum des gemalten Bildes als seine Wirklichkeit eröffnet. Über leib­
liche Korrespondenzwirkungen räume der Bildbetrachter den Raum 
des Bildes im Zuge seiner eigenen sensomotorischen Tätigkeit »reali­
sierend« ein; in leiblicher Tätigkeit stifte er die aktuelle Wirklichkeit 
der angeschauten Berg-Wasser-Welt. Gerade durch die Vermittlung 
des leiblichen Angesprochenseins komme es zu einer »Projektion« 
des Betrachters ins bildhafte Universum.24 Wenngleich dieser Beto­
nung des leiblichen Moments im rezeptionsästhetischen Vorgang 
grundsätzlich beizupflichten ist, ist freilich gegen eine der Schreib­
kunst abgeschaute, überzogene Abstraktion hin zur reinen Leiblich­
keit als dem ästhetischen Kerngehalt die konkrete Bedeutsamkeit der 
gegenständlichen »Erscheinungsgestalten« des Berg-Wasser-Bildes, 
ist mithin über die leibliche Räumlichkeit hinaus eine je gestalthaft 
bedeutsame und je konkret gelebte Welt als der im Bild eröffnete Sinn 
festzuhalten. Entgegen einer Reduktion jenes »univers imaginaire« 
des Bildes auf eine gewissermaßen parallel zu den Pinselspuren im 
Schreibkunstwerk verlaufende allegorische »representation du corps« 
als Kernthema des Berg-Wasser-Bildes nach Billeters Deutung25 muß 
doch die in ihrer leiblichen Dimensioniertheit konkret erschlossene 
Lebenswelt, die über das Phänomen der in sensomotorischer Tätigkeit 
sich konstituierenden Leiblichkeit weit hinausreicht, als Anliegen der 
Berg-Wasser-Malerei in Anschlag gebracht werden.

Der Berg-Wasser-Körper ist in seiner Parallelität zum organi­
schen Leib zugleich zu verstehen als die Verkörperung der Welt im 
ganzen. In dem Organizismus wird nicht etwa eine Allegorie des Lei­
bes, sondern allenfalls eine Allegorie der lebendigen Welt greifbar. 
Das organische Zusammenwirken der verschiedenen Elemente bildet 
einen naturwüchsigen Körper, der im Pulsieren des Wassers »Leben« 
(huo iS) eingehaucht bekommt. Die Ausweitung auf Momente der 
menschlichen Existenz wie die »geistige Ausstrahlung« (sh en cäi 
^), das »Antlitz« (miän ffi) und das »Verführerische« (mei #f)26 ist 
in der Körpermetapher angelegt. Bemerkenswert ist jedoch, daß dar­
über hinaus Versatzstücke aus der Menschen- oder Kulturwelt wie 

24 Billeter, L'art chinois, 213 ff.
25 Billeter, L'art chinois, 219 f.
26 Vgl. denselben Ausdruck schon in HSSX, VI. 1. [1], LB I 583.

342

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

von selbst die Fortsetzung dieser Vorstellung bilden. Die Berg-Was­
ser-Gegebenheiten werden somit unter der Hand zur Verkörperung 
einer genuin menschlichen Verfassung stilisiert, wenn sie zu einer 
Verfeinerung bis hin zur Vergeistigung (fing shen SW) oder zur 
Stimmung des »Munteren« (kuäi *|^) gelangen. Natur- und Kultur­
welt verschmelzen hier zu einer im wahrsten Sinne organischen Ein­
heit. In der in dieser Weise geschilderten Ansicht spiegelt sich allent­
halben das menschliche Leben in ausdruckshafter Weise. Zugleich ist 
der Mensch in konkreter Form immer schon darin enthalten. Vorge­
führt wird da die menschliche Lebenswelt. Aus dem letzten Satz geht 
hervor, daß es sich um die »Einrichtung« (bii zhi Bhfii) dieser Lebens­
welt durch den Maler handelt. So kommt die Welt des Menschen auf 
der Darstellungsebene in unablöslicher Weise ins Berg-Wasser-Bild. 
Dieses spricht den Menschen auch deshalb in seinen Stimmungen 
und in seinem Denken unmittelbar an, weil es von vornherein auf 
die menschliche Verfassung des Seins-zur-Welt angelegt ist.

Wenngleich vordergründig ein metaphorischer Parallelismus 
zwischen dem menschlichen Leben und dem naturwüchsigen Gesche­
hen in Berg-Wasser-Gegebenheiten artikuliert zu werden scheint, 
muß doch in der Tatsache einer untrennbaren Verquickung beider 
Sphären nach Guo Xis Vorstellung ein über die Anschauung 
von Eigenschaften hinausweisendes Moment erblickt werden. Das ge­
meinsame Glied ist zuletzt das Moment der Welthaftigkeit. Im einen 
Falle ist auf der Seite der naturwüchsigen Gegenständlichkeit mit 
»Himmel und Erde« (tiän di Affi) unverkennbar das Wandlungsge­
schehen im ganzen gemeint; auf der anderen Seite stehen neben 
Merkmalen des Menschseins die Spuren menschlicher Tätigkeit in 
der Welt, worin die Lebenswelt als solche zum Vorschein kommt. Ge­
rade aber die enge ikonologische Verknüpfung der Natur- und der 
Kulturwelt im Sichtbarwerden einer »Vergeistigung« (shen W) an­
hand der Fischer und Angler spricht dafür, daß es im Berg-Wasser- 
Bild um nicht weniger als das Aufscheinen von Welt schlechthin geht. 
Denn diese Menschen vertreten bekanntlich den »verborgenen Gebil­
deten« (yin shi H±), der sich da - sei es aus »konfuzianischer« Ver­
antwortlichkeit für das Reich oder »alles unter dem Himmel« (tiän xiä 
AT), sei es aus einer »daoistischen« Rückkehrbemühung heraus - in 
seine Welt zurückgezogen hat und der dergestalt sein Welthaben in 
besonders vergeistigter Form auslebt. Wenn anderswo dem »Treiben 
der Menschen« (ren shi AW) und der »Sinneshaltung der Men­
schen« (ren yi AB) mit ikonographischen Elementen aus der Kultur­

343

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

weit entsprochen werden soll,27 so wird auch damit auf die Betätigung 
in der Lebenswelt mit ihrer eigentümlichen Bedeutsamkeit als konsti­
tutiv für das Berg-Wasser-Bild hingewiesen. Dieses erweist sich auch 
in solchen Nebenbemerkungen als mehr denn nur ein gemaltes »Bild 
von der Welt«. Es wird genau dann zum Welt-Bild im emphatischen 
Sinne, wenn da die Zusammengehörigkeit des Naturwüchsigen und 
des Menschlichen nicht nach Art eines Nebeneinanders oder eines 
räumlich verstandenen Ineinanders, sondern als ein dem menschlichen 
Welthaben entsprechendes Innesein eine anschauliche Gestalt erhält. 
Vermittels ihres »Sinngehalts« oder auch der »Sinneshaltung« (yi 
wird die Darstellung nämlich zum Betrachter hin geöffnet; in seiner 
Sinneshaltung erschließt dieser die Bedeutsamkeit des gemalten Bildes 
und findet sich da hineinversetzt als in seine ureigene Lebenswelt.

Im LQGZ wird die gewissermaßen allegorisch symbolisierende 
wie überhaupt die metaphorische Form der Darstellung auf einen nie­
deren Rang verwiesen. Demgegenüber soll im Bild das Wirkliche als 
solches gegenwärtig sein. Auch wenn dieser Gedanke nicht eigens 
ausgesprochen wird, gerät doch auf diese Weise am Ende neben der 
klassischen Figur des metaphorischen Vergleichs (bi jjt) selbst die alt­
ehrwürdige ästhetische Kategorie der metaphorischen Evokation 
(xing ®-) unter Verdacht. Dies belegt am eindringlichsten Abschnitt 
[16], wo gegenüber der Allegorese in bezug auf Wertvorstellungen in 
einzelnen Bildelementen vielmehr die anschauliche Fülle eines unmit­
telbaren Gewährens von weithaften Situationen gefordert wird. Zum 
Schluß heißt es da mit Blick auf die malerische Umsetzung einer ehr­
würdigen Vorstellung aus den Gesprächen des Konfuzius, die ihrer­
seits im übrigen schon von Zong Bing als Schlüsselaussage für 
den Wert der Berg-Wasser-Malerei angesehen wurde:28

»[Jenen Spruch] >Der mitmenschlich Gütige schätzt die Berge<, [stellt] man an­
gemessen [dar] wie Bo Letian in seinem >Bild vom Landhaus<, worin die Sinnes­
haltung des Wohnens in den Bergen reichlich und zur Genüge [enthalten ist]. 
>Der Weise schätzt das Wasser<, das wird angemessen [dargestellt] wie in Wang 
Mojies Bild >[Der Landsitz am] Wangchuan-Fluß<, worin die Freude, die im Was­
ser gelegen ist, im Überschuß gespendet wird. Soll man denn wirklich, woran 
mitmenschliche Güte und Weisheit sich erfreuen, aus der körperlichen äußeren 
Gestalt nur eines Mannes ersehen?«29

27 LQGZ, VI. 8. [11], LB I 635.
28 HSSX, VI. 1. [1], LB I 583.
29 LQGZ, VI. 8. [16], LB I 637: WlfJ
zk/iW ?

344

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

Die symbolisierende Darstellung eines Sinngehalts wird als plump 
und arm zurückgewiesen. Die Allegorese, die mit einer einzelnen Fi­
gur arbeitet, kann dem Reichtum an anschaulichem Ausdruck, der in 
einer umfassenden Berg-Wasser-Ansicht als solcher je schon angelegt 
ist, nicht das Wasser reichen. Indem Künstler vom Rang eines Bo Juyi 

oder des jüngeren Wang Wei 3EM das Ganze einer Lebens­
situation ins Werk legen, kommt darin nicht lediglich der beabsichtig­
te Sinngehalt zum Ausdruck. Als menschliche »Sinneshaltung« (yi 
is) im Verhältnis zur Umwelt wird dem Betrachter vom Bild her et­
was »gespendet« (ji £q), wie es ausdrücklich heißt. An die Stelle einer 
dargestellten Freude im Bild tritt die Freude am Bild. Denn das Bild 
verkörpert alle Züge der gelebten Situation in Wirklichkeit oder eben, 
um mit Jing Hao zu reden, »in echt«.

Deutlich wird an dieser Stelle, daß es in der Betrachtung von 
Berg-Wasser-Bildern idealiter nicht mehr um das Sehen und Verste­
hen (jiän JRt) von Zeichen und deren Bedeutung zu tun ist. Dem Ma­
ler liegt daran, im Betrachter mit tatsächlicher Wirkung eine Stim­
mung zu erwecken. Diese Stimmung ist jedoch kein subjektives 
Gefühl; sie ist welthaft, insofern sie getragen wird von dem konstitu­
tiven Bezug auf eine lebendig erfahrene Umwelt. Der Betrachter soll 
nicht die Freude nur verstehen, er soll sie wirklich besitzen können. 
Besitzen aber kann er diese Freude an Bergen und Gewässern nur, 
wenn ihm diese selbst durch das gemalte Bild hindurch zur Verfügung 
gestellt werden. Aus dem Gemalten heraus erschließt sich in der Be­
trachtung allein dann die Fülle einer umweithaften Lebenssituation, 
wenn das Bild selbst diese Fülle je schon verkörpert, wenn es also als 
Bildgestalt über eine welthafte Dimension verfügt. Das gemalte Bild 
muß letztlich von der Art des Wirklichen selbst, nicht von der eines 
bloß Verweishaften Zeichens für das Wirkliche sein. Wesentlich ist 
andererseits über den Charakter der umgebungs- oder weithaften 
Sinnfülle hinaus, daß das Thema eines solchen Bildes nicht als rein 
innerliche Empfindung der »Freude an etwas« (yao oder le gefaßt 
wird. Unter der Hand tritt an dieser Stelle eine weit umfassendere 
Vorstellung zutage, nämlich das Insein in einer je situativ und orthaft 
bestimmten Umwelt. Für Guo Xi muß es bei der diesbezüglichen 
Darstellung um die »Sinneshaltung des Wohnens in den Bergen« 
(shän jü zhi yi |11 VfaZ,®) gehen. Es muß im Bild geradezu ein Woh­
nen ermöglicht werden, also das Sein im Bild bis hin zu einem leib­
lichen Eingehen in diese Welt. Der Betrachter soll mit seiner ganzen 
Person seinen Aufenthalt an diesem Ort und in dieser Umgebung 

345

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

wählen können. Daß damit dem gemalten Bild nach Guo Xi 
keineswegs zuviel zugemutet wird, soll im folgenden gezeigt werden 
- nicht zuletzt, um gängige Mißdeutungen in Frage zu stellen.

Nach einer so gut wie einhelligen Interpretation des bekannten 
Perspektivenwechsels und der zeitlichen Struktur des klassischen 
Berg-Wasser-Bildes wäre der Topos vom Eingehen des Betrachters in 
die Bild-Welt etwa so zu verstehen:

»Reintroduire la duree dans l'espace en recentrant sans cesse la presence hu- 
maine, en organisant un monde autour d'un centre, permet ä l'humain de depas- 
ser la tyrannie du temps et de retrouver sa place au sein du cosmos. En outre, en 
lui offrant une vision globalisante, de tous les points de vue ä la fois, eile [sc. cette 
vision picturale?] lui permet idealement de faire fi des limitations spatio-tempo- 
relles inherentes ä la condition d'humain et de devenir le monde lui-meme.«3()

So treffend diese Charakterisierung einer ästhetischen Auflösung des 
Subjekts in einer totalisierenden Weitsicht scheint, so »spiritua­
listisch« und ungenau ist sie auf den zweiten Blick. Die Schluß­
folgerung, daß die äußere Welt ganz der Herrschaft wechselnder 
Blickpunkte unterworfen sei, daß daher geradezu in umgekehrter 
Richtung die Welt ins betrachtende Subjekt oder in dessen recht will­
kürlichen Betrachtungsakt hinein sich auflöse, läge ebenso nahe. Was 
für eine Welt ist dies überhaupt? Und welchen Stellenwert innerhalb 
der menschlichen Existenz, welche ethische Bedeutung hätte ein äs­
thetisch vollzogenes Aufgehen des einzelnen im Weltganzen? Kann 
es wirklich um die Vereinigung mit allen möglichen Orten im Bild 
und um eine Aufhebung der zeitlichen Endlichkeit zu tun sein? 
»Welt« als solche ist doch gerade nicht ein pures Gegenüber, darin 
der Mensch verschwinden könnte; die Welt ist gerade angewiesen 
auf eine orthafte und zeitliche Entfaltung in der einzelnen Existenz. 
Guo Xi und mit ihm die ganze Gattung der Berg-Wasser-Male­
rei ist an dieser Stelle im Rückgang auf seine eigenen Aussagen vor 
mystifizierenden oder platonisierenden Mißverständnissen zu be­
wahren. Zumindest läßt sich die Vorstellung von einem durch das Bild 
ermöglichten »Welt-Werden« des Menschen über den Gedanken des 
orthaften »Wohnens« in der Welt als Bild ganz anders rekonstruieren.

30 Escande, L'art, 72.

346

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

7.2. Ein Wohnort im Welt-Bild

Im vierten Abschnitt des LQGZ wird eine unmittelbare Brücke von 
der Anlage des Bildes in Form einer »stilistischen Verkörperung« (tf 
f§) zu seiner Betrachtung geschlagen. Ist es also übertrieben, auch die 
die letztere beherrschende Grundhaltung wie einen Stil oder eben 
eine »Verkörperung« aufzufassen? Daß ein solches Verständnis 
durchaus sinnvoll ist, wird bei genauerem Hinsehen ganz deutlich:

»Für das Anschauen von Berg-Wasser [-Bildern] gibt es ebenfalls eine [stilisti­
sche] Verkörperung: Nähert man sich ihnen mit einer auf Wald und Quell ge­
richteten [Einstellung des] inneren Sinns, so ist ihr Wert hoch; nähert man sich 
ihnen mit dem Blick derer, die dünkelhaften Luxus [lieben], so ist ihr Wert 
gering.«31

Die rechte Einstellung bei der Betrachtung von Berg-Wasser-Bildern 
ist entscheidend für ihre Wirksamkeit. Allenfalls in deren gelungener 
Entfaltung ist aber der hohe ästhetische Wert dieser Malerei begrün­
det. Berge und Gewässer sprechen über das Auge hinaus den »inneren 
Sinn« (xin >£?)/ das heißt sowohl den Ursprung allen Handelns im 
Menschen als auch seine Gemütsverfassung an. Indem diese je schon 
in einer umweithaften Gestimmtheit verwurzelt ist, bedeutet das In­
nere hier gerade nicht eine Beschränkung auf das subjektive Gefühls­
leben. Das Gemüt steht von vornherein in einem tätigen Bezug zu 
Orten in einer Umwelt und zu Lebenssituationen, in die es infolge 
der Leiblichkeit des Menschseins eingebunden ist. Mit »Wald und 
Quell« (lin quän ist eine typische Situiertheit in einer solchen 
Umwelt bezeichnet. In der Qualität einer Umwelt betrifft das Berg- 
Wasser-Bild dementsprechend den Betrachter nicht in seinem Sehver­
mögen allein, sondern immer in seiner leibhaftigen Ganzheit. Das 
Berg-Wasser-Bild muß mit derselben Ausrichtung des ganzen Men­
schen auf die leibhaftig erschlossene Umwelt angeschaut werden wie 
die wirkliche Lebenssituation in der Welt dies auch immerzu von uns 
verlangt. Die ästhetische Anschauung setzt nach Guo Xi voraus, 
daß der Betrachter bereit ist, sich auf genau die Welt einzulassen, in 
der alle seine Lebensvollzüge stattfinden. Das Berg-Wasser-Bild for­
dert vom Betrachter von vornherein eine auf die wirkliche Welt aus­
gerichtete Gestimmtheit, nicht bloß ein kunstverständiges Sehen. Der 

31 LQGZ, VI. 8. [4], LB I 632: <ÜlMWO2B l&£

347

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Grund dafür ist aber genau in dem bereits sichtbar gewordenen Um­
stand zu erblicken, daß im Bild - besser: durch die Bildbetrachtung 
hindurch - nicht weniger und nichts anderes als ein Weltort, das heißt 
ein vollgültiger Ort für das Leben des Menschen in seiner geistigen 
und leiblichen Weite erschlossen werden soll. Nicht eine Landschafts­
ansicht wird also gezeigt. Es wird durch das Bild etwas gänzlich ande­
res geleistet. Bei entsprechender Einstellung kann damit ein Ort und 
mit ihm die Welt schlechthin gestiftet werden. Erst unter dieser 
Grundvoraussetzung einer weithaften Dimension des Bildes wie des 
Betrachtungsaktes kann Guo Xi sodann auch in umgekehrter 
Richtung behaupten:

»Wie das Bild ist, das angeschaut wird, so ist die Sinneshaltung geartet, die es im 
Menschen entstehen läßt - [ganz] wie wenn er sich tatsächlich inmitten dieser 
Berge befindet. Dies betrifft die zum gemalten Bild gehörige Sinneshaltung au­
ßerhalb der Ansicht.«32

Das gemalte Bild geht in seiner Wirksamkeit über das bloße Aufzei­
gen einer Ansicht hinaus. Es nimmt umgebungshafte Dimensionen 
an. Die dargestellten Berge umschließen den Betrachter in ihrer Mitte 
(zhörig 41)- So gebiert die Darstellung im Betrachter eine Sinneshal­
tung, und zwar eine solche, wie er sie ganz ebenso inmitten der Berge 
als Ausfluß dieser Umwelt einnehmen und an sich erfahren kann. 
Wie die Umwelt den Menschen aufgrund seines leiblichen Eingebun­
denseins mit ihrer jeweiligen Eigenart durchdringt, genau so kann 
auch das Bild den Betrachter tatsächlich erfassen und bis in seine welt- 
hafte »Sinneshaltung« (yi hinein verwandeln. Die Bildwirksam­
keit übersteigt die gesehene Ansicht insofern, als sie derjenigen Wirk­
samkeit ebenbürtig ist, die eine real erfahrene Umwelt auf den 
Menschen ausübt. Natürlich könnte an dieser Stelle auch mit einem 
bloßen »Vorstellen« übersetzt werden; und natürlich könnte die mit 
»wie wenn« anhebende Schlußfolgerung auch wie ein »als ob« ver­
standen werden und den Konjunktiv nach sich ziehen. Demnach 
könnte sich der Betrachter eben imaginativ an den Ort der Ansicht 
versetzen. Wenn hier aber von einem metaphorischen Als-ob der 
Bild-Welt gegenüber der wirklichen Lebenswelt gesprochen werden 
soll, wäre dieses bloße Als-ob einer »Vorstellung« nicht durchaus 
noch innerhalb der gesehenen Ansicht, eben als einer gemalten, ent­
halten? Wo liegt der Unterschied zu jener angeschauten Ansicht, die 

32 LQGZ, VI. 8. [12], LB I 635: dbitb.

348

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

dem Betrachter ein Gefühl geben mag, als ob er die wirklichen Berge 
vor Augen hätte - das Gefühl von diesem Als-ob gleich mitliefernd im 
Wissen darum, daß es sich lediglich um die gemalte Ansicht vor Au­
gen handelt? Wäre eine solche Imagination also wirklich »außerhalb 
der Ansicht« (jing wäi des Gemalten zu suchen? Im Augenblick 
der gelingenden Suggestion ist das Suggerierte doch so wirklich wie 
das echt Erfahrene. In der lebendigen Bilderfahrung ist die gemalte 
Wirklichkeit in ihrer Wirkung gleich der »echten«, und kein Als-ob 
einer bloßen Bildhaftigkeit trübt mehr den Blick - oder besser: die 
Erfahrung.33

Die in der voranstehenden Passage trotz allem möglicherweise 
noch auszumachende Grenze zwischen einer abbildhaften Kunst und 
einer vorbildhaften Wirklichkeit wird jedenfalls endgültig zunichte 
im Hinblick auf die höchste Wirkung des gelungenen Berg-Wasser- 
Bildes. Guo Xi verweist zuvor aber schon, gleichsam zur Erläu­
terung dieser ersten Leistung des Berg-Wasser-Bildes wie ebenso als 
Einleitung zum folgenden, darauf, daß bestimmte Inhalte und Gestal­
tungsmerkmale der Bilder im Menschen das leibhaftige Streben nach 
bestimmten Tätigkeiten oder Seinsweisen in der angeschauten Welt 
hervorrufen. Er nennt da das »Sinnen auf ein Reisen« (sT xmg 
das »Sinnen auf ein In-die-Ferne-Blicken« (si wäng ®§1), das »Sin­
nen auf ein Wohnen« (sf jü oder das »Sinnen auf ein mußevol­
les Sich-Ergehen« (sf yöu Natürlich könnte auch hier wieder
eine schwächere Interpretation das Wort si ® im Sinne eines von der 
Bildanschauung evozierten »Erinnerns« vergangener Erlebnisse ver­
stehen. Früher durchgeführte Wanderungen und erfahrene Fernblik- 
ke mögen so noch durch die Bildbetrachtung mit dem Angeschauten 
in der Seele assoziiert werden können. Ist aber diese Auffassung auch 
im Falle des »Sich-Ergehens« (you jjf) sinnvoll? Verlangt dieses Wort 
nicht geradezu nach einem Objekt, nach einer konkreten Ortsangabe? 
Welche sonst wäre aber dafür einzusetzen als »ebenda«, womit die 
gesehene Ansicht zum Zielort eben dieses sinnierenden Vorstellens 
hier und jetzt wird. Noch deutlicher scheint das »Wohnen« (jü 
einer Ortsangabe zu bedürfen. So wie die Wendung da steht, wirkt 
sie nackt und leer. Hinzuzudenken kann aber allenfalls ein yän 

33 Vgl. dagegen Jullien, Das große Bild 178 f., wo in Ermangelung einer radikal phäno­
menologischen Untersuchung genau dieser Passagen doch wieder im »als ob« die illusio­
nistische Tradition so ausdrücklich aufgerufen wird, daß sie der immer noch abendlän­
disch denkende und sprechende Philosoph Jullien sodann nicht überzeugend abzuweisen 
vermag.

349

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

»ebenda«, sein. Erinnerte Wohnorte müßten genauer bestimmt wer­
den - wenn solche denn gemeint wären. Auch auf die Beifügung der 
Ortsangabe durch ein klassisches ydn M hat der Autor jedoch ver­
zichtet. Dieser Umstand belegt in der parallelen Anordnung der Aus­
drücke recht deutlich, daß hier allgemeine Verhaltensweisen in ihrer 
weithaften Bezogenheit auf einen Ort benannt werden sollen. Nicht 
lediglich individuelle Erfahrungen rührt das angeschaute Bild in der 
Einbildungskraft des Betrachters an, sondern darüber hinaus grund­
menschliche Regungen, die leibhaftig auszuleben sind. In der Bildbe­
trachtung wird der Mensch über sein Vorstellen und Erinnern hinaus 
in seiner Emotionalität und Intentionalität ergriffen. Er beginnt sich 
nach einer bestimmten Umwelt zu sehnen und nach einem leibhafti­
gen Aufenthalt in derselben zu trachten. Das Bild löst ein »Sinnen 
und Trachten« (si ®) danach aus, die genannten Verhaltensweisen 
leibhaftig und an diesem gegebenen Ort in die Tat umzusetzen.

Im Hinblick auf diese dem gemalten Bild zugetraute Fähigkeit, 
im Menschen ein leibhaftiges Verhalten gegenüber der Welt auszulö­
sen, lautet die Zusammenfassung nunmehr mit größter Folgerichtig­
keit so:
»Wie das Bild ist, das angeschaut wird, so ist die [Einstellung] des inneren Sinnes 
geartet, die es im Menschen aufkommen läßt - [ganz] wie wenn er im Begriff 
steht, tatsächlich an jenen Ort [der Darstellung] zu gehen. Dies betrifft die wun­
derbare Vollendung der Malerei außerhalb der Sinneshaltung.«34

Muß jetzt nicht der durch die Bildbetrachtung zustande kommende 
Weltbezug als solcher demjenigen schlicht gleichgesetzt werden, den 
wir »vor Ort«, das heißt in der wirklichen und auf diese spezifische 
Weise erfahrenen Bergwelt haben können? Wird hier von dem Male­
reitheoretiker nicht einfach gesagt: Das gemalte Bild bewirkt im Be­
trachter eine Einstellung zur Welt, die derjenigen entspricht, die uns 
einen bestimmten »Ort in der Welt« aufsuchen läßt? Der Betrachter 
ist sicher nicht am dargestellten Ort. Er befindet sich gewiß nach wie 
vor vor dem gemalten Bild. Dieses aber läßt nach dieser zweiten Cha­
rakterisierung nunmehr nicht mehr bloß eine »Sinneshaltung« (yi 

aufkommen wie im ersten Zitat. Jetzt spricht das Bild unser leib­
haftiges Sein-zur-Welt an. Und findet sich an dieser Stelle nicht ganz 
konsequent genau die umwelthafte »Einstellung des inneren Sinnes« 
wieder, die in jener oben angeführten Passage aus Abschnitt [4] auf

34 LQGZ, VI. 8. [12], LB I 635£:

350

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

»Wald und Quell« gerichtet sein sollte, um das Berg-Wasser-Bild 
überhaupt angemessen aufzunehmen? Jetzt wird eine auf das wirklich 
vollzogene Eingehen in eine bestimmte Umweltsituation gerichtete 
Einstellung durch das Bild vermittelt. Das Bild löst diese auf ein Tun 
ausgehende Einstellung mit tatsächlicher Wirksamkeit im Betrachter 
aus. Diesem Antrieb gehorchend »schickt er sich an« (jäng Jlvf), mit 
»echter« Wirkung, das heißt leibhaftig an diesen »Ort« (chü J$|) »her­
anzutreten« (ji BP). Mit dem betreffenden Ort ist gewiß der darge­
stellte Ort gemeint. Dieser ist aber nirgendwo in der äußeren Welt 
zu finden. Er existiert allein in der gelingenden ästhetischen Anschau­
ung, in der Betrachtung des gemalten Bildes - in genau der Weise, wie 
ihn das Bild in seiner angeschauten Gestaltung zu eröffnen imstande 
ist. Die Anziehung des Bildortes ist so unwiderstehlich, daß ihre 
Wirksamkeit noch die im vorhergehenden Schritt angesprochene 
»Sinneshaltung« (yi übersteigt. Es handelt sich dabei um etwas 
»Wunderbares« (miäo das »außerhalb der Sinneshaltung« (yi 
wäi gelegen ist. Damit wird letztlich auch die transformierende 
Performativität des künstlerischen Bildes bezeichnet.

Daß damit eine leibhaftig erfahrene und mitvollzogene Wirk­
samkeit angezeigt wird, braucht nicht erst mit dem Hinweis auf die 
lebens- und übungspraktische Konnotation des Wortes miäo be­
legt zu werden. Zumal in der buddhistischen Sprache bezeichnet 
dieses Wort ja eine Wirklichkeit, die außerhalb des geistigen und 
sprachlichen Fassungsvermögens angesiedelt ist, die jedoch von maß­
geblichem Einfluß auf das Leben des Menschen ist.35 In zahlreichen 
Zusammensetzungen steht das Wort für einen unfaßlichen, aber tat­
sächlich und leibhaftig vollzogenen Umschlag im menschlichen Le­
ben, mithin für eine existentiell wirkliche Transformation.36 Der Au­
tor gibt sich freilich unabhängig von diesem sprachgeschichtlichen 
Assoziationsreichtum alle erdenkliche Mühe, seinen Gedanken zu 
präzisieren. Warum sonst sollte er hier die umständliche incohative 
Formulierung »er schickt sich an« (jäng JHf) wählen? Zweifellos steht 
da ein Ereignis unmittelbar bevor. Jetzt wird die gemalte Bild-Welt in 
ihrer Wirkung auf den Betrachter nicht mehr mit dem Zustand der 
realen Befindlichkeit inmitten der Bergumwelt »verglichen«, wie dies 

35 So etwa in den Wendungen miäo fä »wunderbare Dharma-Wirklichkeit«, miäo 
jing »wunderbarer Bezirk«, miäo de fyPfä, »wunderbare Wirkmacht«.
36 So etwa in miäo jue und miäo wü »wunderbares Erwachen«, miäo ying fyP

»wunderbares Sich-Zusagen [des Buddha oder der Bodhisattvas]«.

351

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

zuvor gewissermaßen noch der Fall war. Jetzt hält Guo Xi fest, 
daß sich etwas ereignet, wonach der Betrachter in seinem Innern tat­
sächlich schon trachtete. Das vorausgehende »Sinnen auf«, die »Sin­
neshaltung« entfaltet jetzt tatsächlich ihre Dynamik, weshalb nun­
mehr nicht mehr von einem Zustand des Bildbetrachters die Rede ist, 
sondern von einer Transformation, die ihm leibhaftig widerfährt. 
Wenngleich das »Hingehen« (ji BP) an dieser Stelle semantisch noch 
hinter jenem »Sich-Befinden« (zäi ft) im vorangehenden Zitat zu­
rückzubleiben scheint, findet hier auf der rhetorischen Ebene hinge­
gen eine Steigerung statt. Wo vorher der Naturort und der Ort im 
Bild als zwei Orte von gleicher Wirksamkeit gedacht waren, bleibt 
nunmehr nur noch ein einziger Ort übrig; dies ist der Ort im Bild als 
ein wirklicher Lebensort, den die Bildbetrachtung aufschließt. Weil 
dem so ist, bedeutet das hier angestrebte »Hingehen« in der Sache viel 
mehr als dort das »Sich-Befinden«. Denn jetzt trachtet der Mensch 
vor dem Bild nicht länger nach einem Ort in der naturwüchsigen Um­
welt. Er trachtet unmittelbar nach diesem Ort, den ihm das Bild da vor 
Augen stiftet. Der Schwerpunkt hat sich von dem Weltverhältnis der 
Sinneshaltung verlagert auf die aktuell sich verwirklichende Weltstif­
tung. Darum schickt sich der Bildbetrachter in diesem Augenblick an, 
seinen Blickpunkt vor dem gemalten Bild wirklich zu verlassen und 
sich nicht länger auf das Bild als Bild zu richten. Er schickt sich an, die 
Betrachtung selbst noch hinter sich zu lassen und leibhaftig an den­
jenigen Ort in der Berg-Wasser-Welt heranzutreten, den ihm das Bild 
als Umwelt zur Verfügung stellt. Es kann sich dabei allerdings, sofern 
mit der genuin leiblichen Bilderfahrung Ernst gemacht wird, um kei­
nen anderen als genau den Ort in der Welt handeln, an dem er sich in 
seiner Leiblichkeit immer schon befindet. Der Bild-Ort verschmilzt 
zuletzt mit dem leibhaftigen Seins- und Lebensort des Betrachters. 
Deshalb löst sich dessen Bildbetrachtung in ein leibhaftiges Sein-zur- 
Welt inmitten eben dieser angeschauten Welt auf. Es vollzieht sich 
mit ihm eine existentielle Transformation, wie sie als solche noch »au­
ßerhalb der Sinneshaltung« stattfinden muß.

Aus diesem phänomenologischen Aufweis der Aussagen im 
LQGZ ergibt sich folgende Schlußfolgerung: Die gemalte Ansicht 
führt letztlich gar nicht etwas gegenständlich vor Augen. Sie führt 
den Schauenden wie ein leibhaftig erfahrener Sog in diejenige orthaf- 
te Umwelt mitten hinein, die sich ihm über die angeschaute Gestalt im 
Bild als seine Situation in der Welt und als sein Lebensort erschlossen 
hat. Wenn dies gelingt, dann hat das Berg-Wasser-Bild ohne Mysti­

352

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

zismus, wohl aber über seine Welthaltigkeit und vermittelt durch die 
Leiblichkeit des Betrachters, diesem seinen Aufenthaltsort in der Welt 
in erfüllter Weise neu gestiftet. Dies leistet das Bild aber, indem es den 
Menschen vermittels der Anschauung seiner eigenen weithaften Si- 
tuiertheit förmlich ausliefert, das heißt indem es in ihm ein Sinnen 
und Trachten und das tätige Hineingehen auslöst. Dieses Hineingehen 
muß dann jedoch als Antwort verstanden werden, als Antwort auf 
den von dieser Welt als Bild wie von seiner wirklichen Umwelt selbst 
an den Menschen ergehenden Anspruch, sich zu situieren und zu 
eben dieser Welt in ein Verhältnis zu setzen. Der Betrachter bleibt 
nach dieser Bildtheorie ohne Zweifel vor dem gemalten Bild. Er geht 
gewiß nicht mit seinem Körper in die bemalte Seide hinein, um dort in 
den Bergen zu verschwinden, wie das manche Anekdoten glauben 
machen könnten.37 Gleichwohl wird er im Zuge der transformativen 
Wirksamkeit des Bildes auf ihn in gewisser Weise tätig. In seinem 
leiblichen Verhalten vor dem gemalten Bild auf seine Situiertheit in 
der Welt zurückgeworfen, gründet der Betrachter seinen Aufenthalts­
ort in seinem ursprünglichen Sein-zur-Welt - das heißt bei sich selbst, 
nicht im Bild. In diesem Sinne eines komplizierten Durchlaufs durch 
die Anschauung kann gesagt werden, das Berg-Wasser-Bild stifte tat­
sächlich die Welt. In genau diesem Sinne bewährt es sich als ein Welt- 
Bild - die Welt als Bild erschließend.

Aus der ästhetischen Anschauung des erscheinenden Bildes er­
gibt sich das Wirkliche als solches, nicht seine bloß ersatzweise verge­
genwärtigte Erscheinung. Die hinter den Einsichten von Escande und 
Billeter zurückbleibende Forschungsmeinung zu diesen Passagen 
kann folgendermaßen auf den Punkt gebracht werden:
»Landschaftsmalerei ist ein Substitut für die mit öffentlichen Ämtern nicht zu 
vereinende Landschaftserfahrung, das Bild ist Ersatz für die Natur und kann 
dieselben Gefühle beim Betrachter auslösen wie das Naturerleben.«38

37 Vgl. zum Verkehr zwischen der realen Welt und der Bildwelt beispielsweise die Ge­
schichten »Hua bi (»An die Wand malen«) und »Hua ma fhIL« (»Das gemalte 
Pferd«) in der um 1700 entstandenen Erzählsammlung Liaozhai zhi yi (Merk­
würdige Begebenheiten, berichtet von Liaozhai) des Pu Songling (siehe Pu
Songling, Liaozhai zhi yi, herausgegeben von Chen Jinfang Taibei 1990, 4f.
bzw. 767f.). Von dem berühmten Maler Wu Daozi wird ferner in westlichen (!) 
Quellen kolportiert, er habe sich aus dem von ihm gemalten Bild heraus von seinen 
Freunden verabschiedet, um sodann auf Nimmerwiedersehen darin zu verschwinden; 
siehe Stephen W. Bushell, Chinese Art, 2 Bde., London 1910, 2. Bd. 130f.
38 Siehe Sabine Hesemanns Beitrag »China« in: Gabriele Fahr-Becker (Hg.), Ostasiati-

353

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Fraglich bleibt angesichts der Formulierungen im LQGZ allerdings 
erstens, ob das Bild ein abbildhafter »Ersatz« für Gesehenes ist und 
zweitens, ob es dabei um »Gefühle« und um ein »Erleben« geht, wie

sehe Kunst, 2 Bde., Köln 1998,1. Bd., 162. Auch Belting dürfte in seinen knappen Bemer­
kungen zur chinesischen Bildpraxis (Bild-Anthropologie, 68 ff.) demselben gravierenden 
Mißverständnis aufsitzen. Diese in der Sekundärliteratur häufig vorgetragene Auffas­
sung mag allerdings um so naheliegender scheinen, wenn man sie etwa mit Aussagen 
aus dem Trattato della pittura des Leonardo da Vinci vergleicht, der die Vorzüge der 
Malerei gegenüber der Dichtung genau damit preist, daß erstere den Betrachter unmit­
telbar vor die Naturlandschaft stelle und ein »rivedere« von einst aufgesuchten Orten 
und all derjenigen Dinge, »ehe ad esso occhio rappresentare si possono«, ermögliche 
(zitiert nach Busch, Landschaftsmalerei, 66). In Europa beginnt vielfach in der Tat die 
Landschaftsmalerei als Naturersatz. Darüber geht freilich ein Autor wie Seel in seinem 
ästhetischen Entwurf einen entscheidenden Schritt hinaus, wenn er den Schlüsselbegriff 
der in der Kunst aufscheinenden Gegenwart erklärt als »ein aktuales Verhältnis des 
Menschen zu seiner Lebensumgebung« (Seel, Ästhetik, 160). Was Seel zufolge vor allem 
an der zeitgenössischen Kunst greifbar wird, dürfte jedoch bereits für die Reflexion auf 
die gegenständliche Berg-Wasser-Darstellung im LQGZ nachweisbar sein: Im Bild er­
scheint nicht primär etwas Gegenständliches; es stellt sich vielmehr in einem prozeß- 
haften Wahrnehmungsakt die Lebenssituation des Betrachters selbst in ihrer zeitlichen 
und räumlichen Dimensioniertheit unmittelbar ein. Welt bietet sich nicht als Erscheinen 
von Welt dar; Welt gibt sich als Wirklichkeit. Wie sehr jedoch auch die zeitgenössische 
Theorie der Ästhetik noch in europäischen Vorgaben, wonach es der Kunst letztlich doch 
immer wieder nur um eine Wahrnehmung, nicht um eine existentielle Wirksamkeit zu 
tun ist, befangen bleibt, mag folgendes Zitat belegen: »Dieser Prozeß [sc. der ästheti­
schen Wahrnehmung von Kunstwerken] versetzt uns in eine gesteigerte Gegenwart, 
indem er uns in eine zur Anschauung gesteigerte (anwesende oder abwesende) Gegen­
wart führt.« (Seel, Ästhetik, 188). Noch wo hier scheinbar in geistiger Nähe zu Guo Xi

von »führen« die Rede ist, wird das Ziel auf bezeichnende Weise doch wieder nur 
als eine »zur Anschauung gesteigerte Gegenwart«, nicht aber als die gelebte Gegenwart 
der jeweiligen Existenz selbst umschrieben. Hinter Seels Schlüsselbegriff der »Gegen­
wärtigkeit« wird somit eine Form des Ästhetizismus sichtbar, die unseren Blick auf die 
ältere chinesische Kunsttheorie allzu leicht verwirren kann, noch wo unleugbare Affini­
täten zur gegenwärtigen Ästhetik auftauchen, die an Erfahrungen der modernen Kunst 
geschult ist. Wo dort für die vormoderne chinesische Reflexion die nicht gegenständliche 
Wirklichkeit in ihrer bildhaft vermittelten, so aber existentiell, nicht allein erkenntnis­
mäßig erfahrenen Wirkweise von Belang ist, geht es der europäischen Ästhetik um eine 
Erfassung der spezifischen Bildwirklichkeit als einer Sonderform gegenständlichen Er­
scheinens. Die Bildwirklichkeit geht daher zuletzt nach Seel lediglich unmittelbar in 
ihrem eigenen Erscheinen als Ding in der Welt auf und gerade nicht in der Weltwirk­
lichkeit im ganzen: »Die Präsenz des Bildes ist keine Illusion, sie impliziert kein Als-ob 
[...]. Sie ist Gegenwart einer darbietenden Erscheinung, die die Wirklichkeit dadurch um 
spezifische Phänomene bereichert, daß sie zugleich als Erscheinung und als Darbietung 
in Erscheinung tritt.« (Seel, Ästhetik, 279). Ebenso zu kurz greift eine subjektivistische 
Rezeptionsästhetik wie die von Dewey vertretene. Dewey betont zwar eindringlich, daß 
an dem »rekonstruktiven« Wahrnehmungsakt vor Kunstwerken durchaus die emotio­
nale und die motorische Seite am Menschen, mithin seine leibliche Existenz im Aus- 

354

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

Hesemann unterstellt. Die kritische Dekonstruktion des gängigen In­
terpretationsrahmens und eine genauere phänomenologische Lektüre 
kann demgegenüber die umwelthafte Wirksamkeit der ästhetischen 
Anschauung in ihrer existentiellen Dimension und die Wirklichkeit 
des gemalten Welt-Bildes aufdecken, wo im LQGZ selbst nicht mit 
zwingender Deutlichkeit von »Gefühlen« und von einem metaphori­
schen Als-ob die Rede ist. Genau in diesem Punkt, wo am Bild die 
eigene Welt des Betrachters und nicht eine fremde Welt aufgeht, liegt 
der Unterschied zu den sogenannten immersiven Bildern in der euro­
päischen Kunst- und Geistesgeschichte. Vor dem Hintergrund der 
Präsenzmetaphysik vergegenwärtigen mimetische Abbilder eine 
nicht-gegenwärtige Realität unter Umständen so real, daß es zu einer 
Verwechslung von bildhafter und realer Präsenz kommt. In Wiesings 
Worten kann dann gesagt werden:
»Der Betrachter taucht sozusagen in die dargestellte Bildwelt ein und glaubt 
selbst am Ort der Darstellung zu sein.«39

Nach der Auskunft des LQGZ muß der Ort der Verschmelzung von 
Bild-Welt und wirklicher Welt jedoch nicht in der artifiziellen Präsenz 
eines Bild-Ortes, sondern im Betrachter und in seinem welthaltigen 
Betrachtungsakt an seinem lebensweltlichen Ort der Betrachtung ge­
sucht werden.

Erst vor diesem gedanklichen Hintergrund kommt nun aber mit 
großer Deutlichkeit ans Licht, warum Guo Xi in einem vielzitier­
ten Ausspruch mit vollem Recht behaupten kann:

»Diejenigen [Berg-Wasser-Bilder], in denen man reisen und in die Ferne blicken 
kann, reichen nicht heran an die Vollkommenheit derjenigen, worin man woh­
nen und sich ergehen kann.«40

Die existentielle Tatsache, daß der Mensch immer schon in seiner 
Welt lebt, tritt um so deutlicher zutage, je näher die angeschaute 
Bild-Welt dieser Lebenswelt kommt, je mehr sie in einer unmittelbar 

tausch mit seiner Lebensumgebung Anteil habe (Dewey, Art, 52 ff./103f./264/268/287). 
Zugleich droht aber auch bei ihm das Moment der Welt einer psychologistisch verengten 
Betrachtungsweise zum Opfer zu fallen, wo die ästhetische Erfahrung zuletzt doch im 
Spiel der Imagination gegründet ist (ebd., 271), so daß gemäß diesem L'art-pour-l'art- 
Verständnis alle lebensweltlichen Implikationen der Entfaltung des Ästhetischen dienen; 
nicht wird dieses umgekehrt als Prozeß einer eigentümlichen Lebensentfaltung und 
Weltstiftung anerkannt.
39 Wiesing, Artifizielle Präsenz, 107.
40 LQGZ, VI. 8. [6], LB I 632: W >

355

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

erfahrenen »Umwelt«, das heißt im Allernächsten einer lebenswelt­
lichen Umgebung ihre anschauliche Verkörperung findet. Die ur­
sprüngliche Situiertheit des menschlichen Seins-zur-Welt wird am 
innigsten dort greifbar, wo ihr Ausgangspunkt ist, in einem Lebens­
ort. Als Aufenthaltsort oder eben als »Wohnort« im emphatischen 
Sinne verstanden, beherrscht andererseits unser Standort in der Be­
trachtung alle visuellen und sonstigen perzeptiven, aber auch alle 
emotiven und auf die Bewegung des Leibes bezogenen Perspektiven, 
aus denen heraus wir unsere Situation jeweils erschließen. So ist er­
klärlich, warum Guo Xi - seiner Entdeckung der »Ferne« zum 
Trotz - die Nahansicht besonders auszeichnet. In seinen Reflexionen 
muß er aus dem oben herausgearbeiteten Grund, daß es mit der Ma­
lerei um eine wirkliche Stiftung der Welt zu tun ist, beinahe zwangs­
läufig dahin gelangen, daß er die aus unmittelbarer Nähe erlebte Um­
welt eines »Wohnortes« im Welt-Bild der Berg-Wasser-Malerei so 
hochschätzt. Denn solchen Nahansichten wohnen die umweithaften 
Charaktere im höchsten Maße inne.41 Zugleich wird aber der betrach­
tungsmäßige Übergang aus der Lebenswelt in die »Welt als Bild« ent­
scheidend. Auch in Anbetracht der wenigen überlieferten Bilder 
scheint ihm daher viel an der Verwurzelung jeder malerischen An­
sicht in der Nähe, in einer Teilansicht des »Vordergrundes« gelegen 
gewesen zu sein.42 An dieser Stelle des Übertritts vom gelebten Um­
raum der Betrachtung zur ästhetisch erschlossenen Umwelt »im« Bild 
kann der Betrachter am leichtesten gewissermaßen »ins Bild« hinein 
gelangen. Die von dieser nahen Stelle aus eröffneten Orte entfalten 
also in der Anschauung am sichersten die weltstiftende Wirkung des 
Berg-Wasser-Bildes.

Guo Xi spricht ausdrücklich von der Seltenheit solcher Auf­
enthaltsorte, die man »ausgezeichnete Orte« (jiä chü fij®) nennen 
müsse. Die besondere weltstiftende Kraft aber, die gerade solchen aus­

41 Als eines der treffendsten Beispiele für eine solche verbreitete Bevorzugung des 
Wohnortes im Bild kann sicherlich das bekannte, bis auf eine winzige Aussicht im rech­
ten oberen Eck fast völlig mit bewaldeten Berghängen »zugemalte« Hängebild des Wang 
Meng (1308-1385) von einer Einsiedelei mit dem Titel Juqu lin shi (Kammer in 
einem Wäldchen in den Juqu [-Sümpfen]) im Palastmuseum zu Taibei angesehen wer­
den.
42 Am besten entspricht dieser Regel sicherlich sein berühmtes Hängebild Zao chun tu

(Beginnender Frühling) im Palastmuseum zu Taibei, worin der zentrale Berg­
rücken dem Betrachter gleichsam aus dem Bild heraus entgegenzuwachsen scheint; vgl. 
auch sein Guanshan chun xue tu ^[1J#WI®1 (Schnee im Frühling im Guanshan [-Ge­
biet]) im Palastmuseum zu Taibei.

356

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

gezeichneten Wohnorten inmitten der Berg-Wasser-Welt zu eigen ist, 
liefert die Begründung, »um derentwillen es den Edlen voll Vereh­
rung nach Wald und Quell dürstet.«43 Dort, das heißt an solchen Or­
ten inmitten der Umgebung von Bergen und Gewässern, findet der 
Mensch am ehesten sich selbst in seiner Welt wieder. Wenn nun diese 
besonders wirksamen Orte obendrein in der Gestaltung der Malerei 
anschaulich verwirklicht sind, scheinen sie - so legen es die oben an­
geführten Zitate auf unausgesprochene Weise nahe - noch über die 
Naturbetrachtung hinausgehend das weltstiftende Vermögen ihrer 
Umwelthaftigkeit entfalten zu können. Daher sind es gerade »Wohn­
orte«, die auch den höchsten Wert eines Berg-Wasser-Bildes begrün­
den. Auf der Grundlage dieses Gedankenganges muß im übrigen das 
anfängliche Anführen des seit Zong Bings früher Prägung be­
liebten Topos vom »Ausflug auf der Liegematte« (wo you in der 
Bildbetrachtung in Abschnitt [3] nunmehr als ein harmloses Vor­
geplänkel und wie eine rhetorische Figur erscheinen.

Die Ergebnisse zur rezeptionsästhetischen Reflexion im LQGZ 
lassen sich folgendermaßen resümieren: Entgegen dem ersten An­
schein ent-rückt und ent-führt das Berg-Wasser-Bild nach Guo Xi $|5 
EB den Betrachter gerade nicht anderswohin. Es bringt ihn weder an 
einen Ort in der Naturwelt, wie es die »realistische» oder »natura­
listische« Deutung der Malerei nahelegen mag, noch lädt es ihn zum 
Spaziergang in eine nur imaginierte, utopische Welt ein, die allenfalls 
der wirklichen Welt an einem geographischen Ort nachgebildet wäre. 
Auch die »idealistische« Deutung erfaßt dieses Bildverständnis nicht 
vollends. Das Bild wiedervergegenwärtigt gar nicht Abwesendes oder 
Transzendentes, indem es etwa zeigt, wie jenes Abwesende aussieht 
oder aussehen könnte. Es verdichtet das Gesehene zu einer erlebten 
Wirksamkeit. Dies gelingt, indem es dem Menschen einen Ort als 
solchen, der umgeben ist von der ihm zugehörigen Umwelt, vor Au­
gen, ja herbeiführt. Auf diesem Weg läßt das Welt-Bild Welt als sol­
che weniger sichtbar wie viel eher wirksam werden.44 Es stiftet dem 

43 LQGZ, VI. 8. [6], LB I 632:
44 Vgl. die bis zu diesem Punkt gleichgerichtete Interpretation in Jullien, Das große Bild, 
172 ff. Ganz wichtig ist der Hinweis auf die Orthaftigkeit, wenn Jullien (ebd., 174) unter­
streicht: »[...] nicht [...] in Gegenüberstellung zu dem, was [...] betrachtet wird, [...] 
sondern da, wo man umherwandert oder wohnt.« Allerdings verlegt er den Ort des 
ästhetischen Ereignisses der Weltstiftung offenkundig noch in den betrachteten Anblick, 
nicht in das welthafte Dasein des betrachtenden Menschen selbst. Denn er faßt so zu­
sammen (ebd., 179): »Deshalb zielt die Malerei nicht darauf ab, den Gegenstand durch 

357

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Menschen die ursprüngliche Welthaftigkeit seines Menschseins neu. 
Der so konkret gewonnene Aufenthaltsort liegt notwendigerweise 
»außerhalb der Ansicht« und »außerhalb der Sinneshaltung«. Er liegt 
weder in der dargestellten Berggegend noch im Bild von ihr oder auch 
nur in unserem vorstellungsmäßigen Sinnverständnis von diesem 
Bild. Dieser Ort ist gewissermaßen zwischen Ansicht und Betrachter 
gelegen, das heißt er erschließt sich innerhalb des ästhetischen Re­
zeptionsaktes im konkreten lebensweltlichen Hier und Jetzt der Exi­
stenz des Betrachters.45

Insofern der Ort als Lebensort des Menschen gewissermaßen 
erst im ästhetischen Rezeptionsakt immer wieder neu gestiftet wird, 
ist er kein anderer als eben jener »ausgezeichnete Ort«, den Guo Xis

Zeitgenosse Su Shi auch bekannt als Su Dongpo 
letztlich immer schon in seiner Brust hegte, wenn er ein Berg-Wasser- 
Bild anschaute:
»Ich verlaß' mich drauf, daß es in meiner Brust einen ausgezeichneten Ort gibt, 
und oft [sitze ich da] bei einem Krug [Wein], mir gegenüber das gemalte Bild, 
und [dann] schließt er [sc. der Ort in der Brust] sich [mir] auf.«46

Auch nach diesem ebenso knappen wie erhellenden Zeugnis entfaltet 
sich der existentielle Ort, im Hinblick auf den das gelungene Berg- 
Wasser-Bild gemalt wird, im weithaften Dasein des Betrachters selbst. 
Er sucht den Ort nicht länger im gemalten Bild. Die Bildanschauung 
eröffnet ihm vielmehr buchstäblich den Lebensort in seiner ureigenen 

perfekte Ähnlichkeit zu vergegenwärtigen, sondern ist bestrebt, daß man sich selbst ge­
genwärtig macht (und zwar in Bezug auf etwas, das nun kein Objekt mehr sein kann, 
sondern »Berge-Wasser« ist: die Landschaft), daß man zugleich hineindringt und durch­
drungen wird, [...].«
45 Zu einer verblüffend ähnlichen Beschreibung gelangt Max Imdahl in seiner Analyse 
der ästhetischen Erfahrung in der europäischen Moderne im Hinblick auf die nordame­
rikanische Nachkriegskunst; in dieser nicht länger denotativen Kunst von Barnett New­
man und anderen werde »der Beschauer als der mit seiner eigenen Identität sich Identi­
fizierende zum Thema des Bildes.« (Imdahl, Kunstgeschichtliche Bemerkungen, in: 
Ders., Reflexion, 300). Offensichtlich wurde diesem modernen Gedanken gegenüber in 
China schon früh eine ähnliche Bildwirksamkeit im Ausgang von einer denotativen 
Kunstform in den Horizont der Ästhetik gerückt. Der Unterschied besteht hier aller­
dings in der umweithaften Stiftung eines Ortes gegenüber einer der ästhetischen Erfah­
rung verdankten, nahezu weltlosen Subjektivität in der westlichen Moderne.
46 Vgl. Su Shis zweiten Vierzeiler »Ci yun Ziyou shu Wang Jinqing hua shan shui
er shou (»Mit Folgereim nach Su Che geschrieben auf
die Berg-Wasser-Malerei des Wang Jinqing«; übersetzt nach Su Dongpo quan ji

Abteilung »Hou ji f£K«, 1,1 463:

358

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

Welt. Dem Betrachter eröffnet sich im Welt-Bild de facto das Welt­
ganze, weil er durch die Anschauung einen Ort gewinnt, von wo aus 
er mit seiner gesamten Existenz in sein ureigenes Sein-zur-Welt ein­
rücken kann. Dazu muß sich also keineswegs die ganze Welt im Bild­
ausschnitt in idealer Form widerspiegeln. Wohl aber muß durch das 
Bild ein echter Wohnort gewährt werden. Ein Geben, nicht ein mime­
tisches Wieder-Geben macht also die höchste Leistung des Berg-Was­
ser-Bildes nach Guo Xi JßEE aus. Abschließend ist nun aufzuzeigen, 
inwiefern der Gedanke der Weltstiftung durch die Bildanschauung 
sich selbst noch im produktionsästhetischen Blick auf das Nachdenken 
über die rechte Malweise ansatzweise bestätigen läßt.

7.3. Malen aus einer leiblichen Befindlichkeit heraus

Der Versuch der Vorrede, die Malerei auf eine unvordenkliche Kultur­
leistung, die Stiftung eines engen Bezuges des Menschen zum Welt­
geschehen vermittels der Findung der Schemata des Buches der 
Wandlungen und der Schriftbilder zurückzuführen, mag einen ver­
breiteten Zug der Gelehrsamkeit ausmachen. In etwa dieselben Er­
örterungen finden sich schon in Zhang Yanyuans LDMHJ
wie dann auch in Han Zhuos SSCQJ jeweils am Beginn wieder. 
Die ureigene Stärke des LQGZ liegt hingegen nicht in diesen Gemein­
plätzen, die nicht von Guo Xi selbst stammen, sondern in der 
sporadischen Erfassung der Voraussetzungen und Implikationen des 
gelingenden Malakts. Die technischen Details wiederum sollen hier 
nicht weiter erörtert werden. Zu verfolgen ist aber gegen eine Nei­
gung zum psychologischen Verständnis der diesbezüglichen Textaus­
künfte, wie sie sich in manchen Übersetzungen und Exzerpten wider­
spiegelt, der wiederholte Hinweis auf die zuvor schon in Jing Haos 
In BFJ kenntlich gewordene Rolle der Leiblichkeit des Künstlers beim 
Malakt.

Für das Malen von Berg-Wasser-Bildern bedarf es derselben Sin­
neshaltung wie für das Betrachten der Bilder, so heißt es am Ende von 
Abschnitt [6]. Unschwer läßt sich daraus jetzt ableiten, daß das Malen 
aus der leiblichen Situiertheit des Künstlers in seiner Welt heraus 
erfolgen muß. In Abschnitt [9] führt Guo Xi im Rückgang auf 
den bekannten Dichter und Vorläufer der neokonfuzianischen Er­
neuerungsbewegung der Song7f<-Zeit, Liu Zongyuan JWtxjl (773- 
819), genauer aus, worin das rechte Verfahren der Malerei zu suchen 

359

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

ist. Demnach ist sicherlich eine innere Sammlung und »Konzentra­
tion«47 als eine der Bedingungen zu nennen. Es darf nicht »nachläs­
sig« (man xin ifiJLC?) und »leichtfertig« (qing xin ans Werk ge­
gangen werden. Eine »ernste und gesetzte« (yän zhong 
Grundhaltung wird angemahnt. Diese und weitere Angaben aus dem 
besagten Abschnitt fordern eine Achtung vor der Aufgabe und eine 
geistig-seelische »Entschlossenheit« (jue zum Tun. Wichtiger sind 
daneben allerdings die Ausdrücke jing shen und qi Vor dem 
allgemeinen geistesgeschichtlichen Hintergrund wie im Blick auf die 
Ausführungen der Anfangskapitel dieser Untersuchung zum Gedan­
ken des qi M in der Ästhetik und zu shen W bei Zong Bing kann 
allenfalls eine extrem modernistische und nüchterne Lesart der hier 
vorliegenden Stellen zu dem Ergebnis kommen, es handele sich um 
rein psychologische, auf das Innenleben des schaffenden Subjekts zu 
beziehende Ideen. Hierbei geht doch genau die leibhaftig gelebte Ver­
bindung zwischen Mensch und Welt verloren, die sich ja immer wie­
der in der fraglosen Verwendung derselben Ausdrücke hinsichtlich 
der Berge und Gewässer wie der Menschen und sogar hinsichtlich 
der Bilder in ihrer ästhetischen Qualität manifestiert. Demnach muß 
es sich hier für Guo Xi eher um so etwas wie die Sammlung des 
Malers in seiner weithaften Situation handeln. Es sind dabei sowohl 
seelisch-geistige Kräfte wie auch seine Leiblichkeit involviert. Ohne 
die eindringliche Verwendung der Wörter jing für »Verfeinerung«, 
»Samenflüssigkeit«, oder »Feinstofflich-Geistiges« und qi M für das 
allfällige »Atmen« hermeneutisch überspannen zu wollen, kann doch 
das völlige Absehen von der reichen Konnotation in leiblicher Hin­
sicht, die diese Ausdrücke in sich bergen, hier nur in die Irre führen. 
Denn gerade in einer Vermittlungsfigur zwischen Leiblichkeit und 
Vergeistigung dürfte die Stärke des vorliegenden Gedankenganges 
liegen. Das »Feinstofflich-Geistige« (jing ffi) etwa hat der Maler aus 
seinen verschiedenen Lebensfunktionen heraus- und ins Malen »ein­
fließen« (zhü £L) zu lassen, um der Ansicht zu ihrer Einheit (yi —) zu 
verhelfen. Impliziert es nicht gewissermaßen bei aller Verfeinerung 
und Vergeistigung eine noch leibliche Vorstellung des »Feinstoffli­
chen«, wenn erst durch dessen Einsatz das »Geistige« (shen #) im 

47 Lin Yutangs Wiedergabe des betreffenden Absatzes kreist mehr oder weniger um die 
Idee der »concentration« (Lin Yutang, The Chinese, 73); vgl. ähnlich Sakanishis moder­
nistische Wiedergabe »to concentrate his spirit« für zhü jing und die entsprechende 
Fortsetzung auf dieser Linie (Kuo Hsi, An Essay, 33 f.).

360

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt als Bild nach Guo Xi

Gemalten geeint werden kann? Wo wäre sonst der Unterschied zu 
suchen, wenn nicht in der Gebundenheit an den Leib bei der einen, 
noch »stofflich« verstandenen Größe und andererseits in der Unab­
hängigkeit davon, wodurch der Maler gewissermaßen in einem nicht­
leiblichen Geburtsakt die Gestalt im Bild hervorbringt und ihr eine 
geistige Dimension mitteilt? Und warum droht das »Feinstoffliche« 
im Malakt trüb und »nicht hell« (bü mmg zu werden, sobald 
das rein Geistige nicht seinerseits beteiligt wird? Werden nicht zumal 
in diesen Bemerkungen Reste eines leiblichen Befangenseins von jing 
M im Stofflichen sichtbar? Erst recht gilt das Gesagte wohl für das 
»Atmen«, das als der leibliche Lebensvollzug par excellence zu gelten 
hat. Zumindest in der Wendung »träges Atmen« (dud qt tWM) ist 
offensichtlich die Befindlichkeit des Malers einschließlich seiner leib­
lichen Verfassung angesprochen.

Vor diesen Fragen wird es zumindest wahrscheinlicher, daß ge­
mäß Guo Xis Deutung der Maler im Schaffen über eine geistige 
»Konzentration« hinaus mit seiner gesamten Existenzverfassung eine 
möglichst unmittelbar und auf verschiedenen Ebenen ausgelebte Ver­
bindung zu seinem Werk anzustreben hat, damit das Berg-Wasser- 
Bild die ihm eigentümliche Wirksamkeit und Vollendung erlangen 
kann. Im Rückschluß aus der vorausgehenden Besprechung der re­
zeptionsästhetisch relevanten Aussagen können die Aussagen von 
Abschnitt [9] insoweit parallel gedeutet werden, als hier eben in va­
riantenreicher Form die vielfältig gestörte Konstitution des Malers für 
eine jedesmal anders ausfallende Schwäche im gemalten Bild - und 
damit zugleich gewissermaßen für seine Wirkungslosigkeit - verant­
wortlich gemacht wird. Noch in der Umkehrung zum Ideal des Mal­
aktes besagt dieser Abschnitt eben, daß verschiedene Kräfte und Ver­
mögen im Maler Zusammenwirken müssen, um ein gelungenes Bild 
zustande zu bringen. Der Maler hat mit seiner ganzen Person tätig zu 
werden. Die zumeist übersehenen Voraussetzungen auf der Ebene der 
leiblichen Befindlichkeit in der jeweiligen Lebenssituation zählen da­
bei sicher nicht zu den geringsten. Dies zeichnet sich schon in jener an 
dieser Stelle unmotivierten Passage in Abschnitt [60] ab, wo nicht nur 
von der sorgenfreien Sinneshaltung, sondern überdies gerade von 
dem fürs Malen erforderlichen leiblichen Wohlbefinden im je nach 
Jahreszeit zu beheizenden oder zu lüftenden Raum des Malateliers 
die Rede ist.

Wenn es einmal auf die leibliche Situiertheit des Malers in seiner 
Lebenswelt ankommt, ist es nur um so plausibler, was der Sohn in 

361

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Abschnitt [10] von den Gewohnheiten seines Vaters zu berichten 
weiß - und was dieser selbst in einer Parallelstelle zur Dichtung in 
Abschnitt [33] ebenfalls andeutet. Nach seiner Deutung kam es da 
immer auf die »Sinneshaltung« (yi ebenso aber auch auf die 
»Lust« (xing ®), also doch wohl eine die gesamte Existenz bis in ihr 
leibliches Befinden hinein ergreifende Gestimmtheit, an dem jeweili­
gen Tag an. Auch die unmittelbare Wahrnehmung der Umgebung 
spielte eine wichtige Rolle, wenn alles licht und rein sein mußte und 
sogar der Geruchssinn mit Räucherwerk stimuliert wurde - selbst 
wenn die nahezu andächtige Haltung des Gebildeten gegenüber dem 
Gebrauch von Pinsel und Tusche dieses Verhalten schon ausreichend 
zu rechtfertigen scheint. Was hier jedenfalls geschildert wird, betrifft 
die umwelthafte Einstimmung auf den Malakt. Zugleich wird an dem 
Konfuzius-Zitat »als ob er einen bedeutenden Gast empfangen 
sollte«48 sichtbar, daß der Sohn in der von dem Vater an den Tag ge­
legten Haltung geradezu einen hohen ethischen Wert, nämlich »mit­
menschliche Güte« (ren fl2), wiedererkennt. Die leiblich-moralische 
Verfassung der ganzen Person des Malenden ist es demnach, die den 
Ausgangspunkt des Malaktes bildet. Beachtenswert ist daraufhin die 
Aussage, bei jedem Bild seien »zu wiederholtem Male Beginn und 
Vollendung durchlaufen worden.«49 Nicht die Überarbeitung der be­
reits auf dem Malgrund angelegten Gestalt wird hier betont, sondern 
das Durchlaufen der Gestaltung in der Zeit. Es klingt fast so, als sei der 
Malakt nach Art einer rituellen Handlung jeweils in einer Einheit zu 
vollziehen. Kann auch dieser Hinweis so gedeutet werden, daß da in 
erster Linie in leibhaftiger Durchführung des Gestaltens aus einer 
Umwelt heraus vorgegangen wird und nicht im Hinblick auf das ent­
stehende Werk?

Deutlicher sind diesen eher zur Spekulation als zu echten Ein­
sichten Anlaß gebenden Stellen gegenüber sicherlich einige weitere 
Auskünfte. So fällt zu Beginn von Abschnitt [11] die Aufforderung 
zur leibhaftig gemachten Welterfahrung als Bedingung des Malens 
auf, wenn »die eigene Person« (shen #) unterstrichen wird. Ähnlich 
nimmt sich der Hinweis auf die gelebte und aus dem Erleben unmit­
telbar in die künstlerische Gestaltung umzusetzende Erfahrung am 
Ende von Abschnitt [15] aus, wo die berühmten Schreibkünstler 
Huaisu und Zhang Xu aus dem achten bzw. neunten Jahr-

48 LY12.2.
49 LQGZ, VI. 8. [10], LB I 634:

362

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

hundert als Vorbild angeführt werden. Auch sie schufen ja sichtlich 
aus einer bestimmten leiblichen Befindlichkeit in der erlebten Umwelt 
heraus. Welchen Stellenwert überdies die leibliche Ausführung der 
Malbewegung im Denken Guo Xis besitzt, belegt neben dem 
Eingehen auf das »Drehen des Handgelenks [und Unterarms]« 
(zhuän wän in Abschnitt [58] auch die ausführliche Schilde­
rung verschiedener Weisen des Bewegungsansatzes des Pinsels auf 
dem Malgrund in Abschnitt [59]. Mit dem didaktischen Hinweis auf 
das »schichtenweise Kreisen« (chong die xuän xuän das
»zielende Zeigen mit dem Finger« (zhi JJf) und mit Metaphern wie 
»Ausreißen« (zu und »Herausziehen« (zhuo j®) wird da in aller 
Deutlichkeit der Zusammenhang zwischen der ästhetischen Qualität 
der jeweils gemalten Gestalt mit unterschiedlichen Weisen leiblicher 
Kraftübertragung, kurzum mit der Sensomotorik des Malers, auf­
gezeigt.

Diese Indizien für Guo Xis $|$B Aufmerksamkeit gegenüber 
dem Leib und einer leiblichen Weitergabe der Welthaltigkeit aus dem 
eigenen Sein-zur-Welt des Malers heraus an das gemalte Bild reichen 
gewiß nicht hin, um einen regelrechten Beweis für diese These zu 
führen. Immerhin zeigen einzelne Überlegungen zu diesem Themen­
kreis, obgleich sie hinter die gedanklichen Errungenschaften des BFJ 
zurückfallen mögen, daß eine rein psychologistische Lesart von Guo 
Xis $|$B Angaben zum Malakt und seinen Bedingungen verfehlt ist. 
Die eigentliche Beweislast für die These, Guo Xi Jß^B habe ein welt- 
haftes Malen propagiert, das in einer Vermittlungsbewegung aus der 
Welt durch das Individuum des Malers hindurch zurück zur im Bild 
für den Betrachter gestifteten Welt führen solle, kommt ohne Zweifel 
den bereits analysierten Passagen zur Rezeptionsästhetik des Berg- 
Wasser-Bildes als eines gelungenen Welt-Bildes zu.

8. Die Systematisierung durch Han Zhuo

Die bisher nachgezeichneten Gedankenfäden aus der Überlieferungs­
linie des SSJ, des SSL bzw. SSF nach dem jüngeren Wang Wei 
sowie des SSJü nach Li Cheng mit Anleihen aus dem LQGZ des 
Guo Xi >|5®B einerseits, andererseits aus der eigentümlichen Sonder­
leistung, die in Jing Haos BFJ zum Ausdruck gebracht werden, 
laufen in gewisser Weise alle in der anderen der beiden bis heute über­
lieferten großen Abhandlungen zur Berg-Wasser-Malerei aus der 

363

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

nördlichen Song^-Zeit zusammen. Nach Guo Xi gilt es daher 
jetzt auf Han Zhuo mit dem Beinamen »rein Vollendeter« 
(Chunquan und seine umfassende Schrift mit dem Titel Samm­
lung des Chunquan zur Berg-Wasser-Malerei (Shan shui Chunquan 
ji (JLlkurz SSCQJ,1 einzugehen. Nach der Jahresangabe 
1121 in einem offenbar von einem engen Vertrauten und Mitarbeiter 
des Autors stammenden »Nachwort« sowie aufgrund weiterer darin 
genannter Einzelheiten zur Entstehung der Sammlung2 läßt sich die­
se auf das erste oder zweite Jahrzehnt des 12. Jahrhunderts datieren. 
Somit vermag sie die volle Entfaltung der akademischen Berg-Was­
ser-Malerei wie ebenso der Tuschemalerei der Gebildeten widerzu­
spiegeln. Dieser Tatsache wie ihrer beeindruckenden Systematik und 
Durchdachtheit zum Trotz ist diese Quelle von der Forschung bisher 
nicht gewürdigt, vielmehr nur als historisch-philologischer Ver­
gleichstext im Hinblick auf die frühere Überlieferung herangezogen 
worden. Im folgenden soll dagegen gezeigt werden, worin die theo­
retischen Stärken dieser »Summe« aller früheren Entwicklungen ge­
legen sind. Diese Sammlung steht ebenbürtig neben jenem mal­
praktischen Klassiker aus derselben Zeit, dem LQGZ, dem sie in 
theoretischer Hinsicht klar überlegen ist.

In dieser längeren Schrift findet sich die bis dahin ausführlichste 
und differenzierteste Auflistung von Gebirgs-, Wasser-, Baum-, Fels- 
und Wolkenformationen unter den entsprechenden Hauptüberschrif­
ten. In der bereits mehrfach vorgestellten Art und Weise werden dar­
über hinaus Motive aus der menschlichen Kulturwelt mit großer 
Sorgfalt und Plastizität geschildert. Sodann ist ein eingehendes Kapi­
tel - und das stellt eine Neuerung gegenüber jenem mit den Namen 
Wang Wei zE/föt und Li Cheng verknüpften Überlieferungs­
strang dar - den »Schwächen beim Einsatz von Pinsel und Tusche, 
bei den Maßstäben und Verfahrensweisen sowie bei der Gestimmtheit 
im Atmen« gewidmet.3 Hierin finden wichtige, von Jing Hao jFu/n her 
bekannte Vorgaben, die sich demnach geschichtlich durchsetzen 
konnten, eine bedeutsame Präzisierung und Festigung. Zugleich wird 
freilich in Rückgriffen auf das GHPL des Xie He und das LDMHJ 
des Zhang Yanyuan die frühe Tradition der Bildbeurteilung 

1 Vgl. die Übersetzung des SSCQJ, VI. 9. und die englische Teilübersetzung in Robert J. 
Maeda, Two Twelfth Century Texts on Chinese Painting, Ann Arbor 1970, 11 ff.
2 Vgl. dazu SSCQJ, VI. 9. [75] und [77]; LB II 685.
’ SSCQJ, VI. 9. [48] ff., LB II 674 ff.

364

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

auf dem Stand der geschichtlichen Entwicklung der Tuschemalerei 
und unter eingehender Berücksichtigung der nunmehr in den Mittel­
punkt der Aufmerksamkeit gerückten Berg-Wasser-Malerei eingear­
beitet und unter formalästhetischen Gesichtspunkten ausdifferen­
ziert.4 Das besondere Augenmerk richtet Han Zhuo dabei über 
die historischen Vorgaben hinaus auf das ausgewogene Verhältnis der 
Darstellungsmittel Pinsel und Tusche (bi mö 3j£3E).5 Und schließlich 
durchzieht das Problem der Regelbefolgung unter Wahrung des Ideals 
des »Von-selbst« (zi rän § $£) auf entscheidende Weise das gesamte 
Kapitel. Indem sich hinter diesem Thema nicht zum wenigsten die 
historische Auseinandersetzung zwischen einer älteren akademischen 
und einer neueren »Malerei der Gebildeten« (wen ren huä 
verbirgt, wird deutlich, daß nunmehr die Idee »überlegener Unge­
zwungenheit« (yi ife) als das Kennzeichen höchster künstlerischer 
Vollendung innerhalb der Bewegung der letzteren herangereift ist.6 
Die Bestimmung einer normativen Tradition und die Auseinanderset­
zung mit überlieferten Mustern und der älteren Malerei, das heißt mit 
»Maßstäben und Verfahrensweisen« (ge fä M'Zfe) bildet im weiteren 
den gedanklichen Kern der Schlußkapitel zur Kunstkennerschaft in 
Han Zhuos M Schrift.

Im Hinblick auf die Frage, wie darin das Thema der Welthaltig- 
keit der Berg-Wasser-Malerei aufgegriffen und verfeinert wird, sind 
nunmehr jedoch zunächst die Anfangskapitel genauer zu betrachten. 
Hierbei gilt es nachzuzeichnen, was genau die an Jing Haos zen­
trale Rede von der »echten Ansicht« (zhenjing JtJH) erinnernde Aus­
sage, beim Malen seien »die aus früheren Zeiten [überlieferten] Ver­
fahrensweisen aufzusuchen«, »die echten Berge darzustellen« und 
nicht »nur gewöhnliche Abwandlungen anzustreben«,7 meint. Schon 
aus dem Vordersatz geht immerhin so viel klar hervor, daß dies nicht 
einer Weisung gleichkommt, durch das Studium vor der Natur die 
sichtbaren Gegebenheiten im Hinblick auf ihre formale Erschei­
nungsweise möglichst getreu im Bild wiederzugeben. An erster Stelle 
steht die Tradition, stehen malerische Konventionen. Diese erst befä­
higen dazu, daß die »echten Berge« im gemalten Bild anschauliche 

4 Vgl. besonders SSCQJ, VI. 9. [51], LB II 675.
5 SSCQJ, VI. 9. [48] und [52] bis [54], LB II 674 ff.
6 Vgl. auch die Andeutungen zur mußevollen Malerei der »namhaften Großwürden­
träger, Gebildeten und hohen Beamten« in SSCQJ, VI. 9. [63], LB II 679.
7 SSCQJ, VI. 9. [14], LB II 665: *

365

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Gestalt bekommen. Nicht das genaue Hinsehen,8 das Erfassen des Ge­
genstandes unter formalen Gesichtspunkten und die anschließende 
technische Umsetzung im Verein mit vorgegebenen allgemeinen Re­
geln sind die hier genannten Arbeitsschritte. Zuerst aus einer be­
stimmten Übung heraus und anscheinend ohne eindringliches Hin­
sehen auf den Gegenstand erwächst jene Fertigkeit, wonach es der 
Malerei um »Echtheit« zu tun sein muß, nicht um modische Darstel­
lungsweisen. Es kann, wo das unmittelbare und individuelle Studium 
in der Anschauung in so ausschlaggebendem Maße einer Regelung 
durch die allgemeine Überlieferung unterworfen wird, schwerlich 
von einem repräsentationistischen Verständnis der Berg-Wasser-Ma- 
lerei ausgegangen werden. Gleichwohl geht es der Malerei natürlich 
um sichtbare Phänomene, und gleichwohl behandelt die Schrift des 
Han Zhuo $$in größter Eindringlichkeit formale Aspekte am Ge­
sehenen und Probleme einer »echten« Darstellung. Was bedeutet also 
»echt«, wenn diese Idee nicht auf eine äußere Ähnlichkeit hinauslau­
fen soll?

8.1. Der Aufbau der sichtbaren Welt und die Freilegung des Ortes

Wie in dieser Sammlung des Chunquan in einer ausgeweiteten 
Systematik abermals die bekannte »Logik der Welt« bis ins einzelne 
dargelegt wird, bedarf nach dem in IV. 5. und IV. 6. Dargelegten kei­
ner genauen Paraphrase mehr. Zu benennen sind indes einige grund­
sätzliche Beobachtungen. Als erstes fällt in den Kapiteln über Gebirge 

8 Leon Battista Alberti beginnt dagegen in der europäischen Renaissance seine Lehre 
von der Malerei mit dem Verweis auf die Mathematik. Sodann folgen deutliche Worte: 
»Delle cose quali non possiamo vedere, neuno nega nulla apartenersene al pittore. Solo 
studia il pittore fingere quello si vede.« (Alberti, Della Pittura, »Libro Primo«, 2., 66). 
Der Maler hat die Finger von dem zu lassen, was man nicht sehen kann. Das ist ein 
direkter Angriff auf die im damaligen Europa freilich noch unbekannte »Hintergründig­
keit« in der Berg-Wasser-Malerei. Es folgen sodann Ausführungen zu den »razzi visivi« 
oder »Sehstrahlen« und zur »Sehpyramide«, womit die Flächen »gemessen werden« 
(ebd., 5./6., 70f.) Es geht ihm nämlich vor allem anderen um eine »certezza del vedere« 
(ebd., 8., 76); und schließlich wird die genaue Wahrnehmung der Größenverhältnisse 
erläutert (ebd., 14., 86). All dies gehört zur »forza del vedere« (ebd., 19., 92). Ähnlich 
legitimiert um 1500 auch Leonardo da Vinci in seinem Trattato della pittura die Land­
schaftsmalerei damit, daß sie die »naturale bellezza del mondo« vorführe als eine solche, 
»la quäle, se ben consideri, sol col senso del vedere fruisci« (zitiert nach Werner Busch 
(Hg.), Landschaftsmalerei, Darmstadt 2003, 66). Gerade das »Sehvermögen« ist mithin 
in der europäischen Neuzeit zur Grundlage der Malerei erkoren worden.

366

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

und über Gewässer das Bemühen um eine präzise Nomenklatur auf. 
Die schier unübersetzbare Auflistung von Spezialausdrücken zur Be­
nennung von geologischen Formationen in den Abschnitten [8] und 
[15] ist dem Bestreben, eine Sachlogik der Grundelemente des Berg- 
Wasser-Bildes zu gewinnen, zuzuordnen. Damit einhergehend findet 
sich der wiederholte implizite und ausdrückliche Rückgriff auf philo­
logische Formeln aus dem ersten Glossar des Chinesischen, jener 
Sammlung von Erklärungen zu stehenden Wendungen mit dem Titel 
Er ya [-Wörterbuch zur >Annäherung an den vornehmen< Wortge­
brauch] (Er ya die aus dem Altertum noch vor der Han?M-Zeit 
stammt.9 Wenngleich diesbezüglich kosmologische Untertöne sicht­
lich geglättet werden, kommt hierin doch ein Wille zur genauen Er­
fassung physiographischer Unterscheidungen in ihrer Bedeutsamkeit 
für die Typologie in der Berg-Wasser-Malerei zum Ausdruck. Hinter 
dem Rückgriff auf diese philologischen Vorgaben verbirgt sich freilich 
zugleich ein weiteres Anliegen. Auch zur Zeit des Han Zhuo 
steht die Berg-Wasser-Malerei offensichtlich nach wie vor in einem 
Wettbewerb mit der Dichtung, die sie nicht fachkundig zu illustrieren, 
sondern die sie letzten Endes zu übertrumpfen hat. Mit dem Wissen 
um die treffende Benennung naturwüchsiger Formationen hat für den 
Maler gegenüber dem Dichter die Kenntnis des betreffenden Ausse­
hens Hand in Hand zu gehen, denn das gemalte Bild erwächst aus dem 
gleichen Geist wie die Dichtung; dies wird in Abschnitt [12] erläutert. 
Andererseits vermag die Malerei noch über die Dichtung hinauszu­
gehen, wie im Rückgang auf einen zuerst von dem früheren Wang 
Wei eingeführten Gedanken und in Anlehnung an Aussagen 
aus dem LDMHJ von Zhang Yanyuan Ü/WjS bereits in der »Vorre­
de« in Abschnitt [2] festgestellt wird. Die Stärke der Malerei ist näm­
lich darin gelegen, daß sie in einer anschaulichen Gestalt festhalten 
und mitteilen kann, was sich zeigt. In der ausgefeilten nomenklatori­
schen Unternehmung des Han Zhuo IBWj ist das Bestreben zu sehen, 
die dichterische Topik bis ins Innerste des reflektierten Bewußtseins 
des Künstlers von seiner Anschauung und seinem Tun hinein mit der 
Malerei zu verknüpfen, um deren Rang gebührend zur Geltung brin­
gen zu können.

In weit höherem Maße dienen dem all jene Ausführungen, die 
sich von der Bindung an die Philologie befreien und diese Sachlogik in 
eine Darstellungslogik überführen. Eng verknüpft ist die Frage nach 

9 SSCQJ, VI. 9. [8], LB II 663; [34], LB II 670; [39], LB II 671.

367

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

den naturwüchsigen Felsformationen mit dem Problem ihrer ange­
messenen Darstellung durch die Malerei insbesondere in Ab­
schnitt [34]. Untrennbar geht da die Beschreibung der Formen der 
Natur über in Angaben über die gegenstandsbeschreibenden Mittel 
der Darstellung und deren anschauliche Wirkung. Aber bereits in 
den Abschnitten [6] und [13] wird die Darstellungsweise von Gebir­
gen in einer gemalten Ansicht erörtert, wobei es nicht mehr um die 
Erfassung einzelner Bildelemente, sondern immer auch um den geord­
neten Zusammenhang im ganzen geht. In Abschnitt [16] sind den 
Gewässern im Bild ähnliche Angaben gewidmet. Neu ist dabei die 
Beobachtung von »Bergen« im Wasser in Abschnitt [17], während in 
Abschnitt [20] umgekehrt Wassermotive mit dem Bergelement ver­
zahnt werden. Solche Zusammenhänge zwischen verschiedenen Bild­
elementen bestimmen wiederum weite Teile der Darlegungen zu den 
Bäumen, die zunächst in den Abschnitten [21] bis [31] von Problemen 
der Darstellung ausgehend entwickelt werden, um sodann vor allem 
in den Abschnitten [32] und [33] wiederum im Verhältnis zum größe­
ren Ganzen von Baumgruppen und dem Gebirge als dem Ort ihrer 
Zugehörigkeit beschrieben zu werden.

Vor allem die Schilderung in Abschnitt [26] zu den Wurzeln, die 
der Erde oder dem Fels entwachsen und nicht nur darauf aufliegend 
zu malen sind, macht ferner deutlich, daß es dem Autor in den ge­
nannten Abschnitten darum zu tun ist, die einzelnen Bildelemente 
stets im Kontext zu »verorten«. Gerade in der Erörterung zu den 
Wurzeln, in denen die Verbindung zwischen Luftraum und Boden 
verkörpert ist und Gestalt annimmt, wird besonders gut greifbar, daß 
Han Zhuo nicht bei Hinweisen auf visuelle Phänomene stehen­
bleibt. In der Drastik der gewählten Ausdrücke »herabstürzen«, »tief 
eindringen«, »davonstürmen«, »wild« (däo f&J; shen rü beng iä; 
kuäng £E) spiegelt sich der Umstand, daß es sich um die Schilderung 
eines zu anschaulicher Gestalt geronnenen Überlebenskampfes han­
delt. An der zur Wachstumsgestalt erstarrten Dynamik dieses Kamp­
fes hat der schicksalhafte Ort, »der Rand eines Steilabfalls« (lin yäi 
JH) oder auch »die ebene Fläche« (ping ^), an dem er sich abspielt, 
entscheidenden Anteil. Der so beschriebenen Wachstumsgestalt der 
Bäume und Wurzeln liegt nicht nur eine Logik der Sachen, den an- 
thropomorphen Sprachbildern nicht nur eine Didaktik hinsichtlich 
der Darstellung zugrunde. Es geht darüber hinaus um die anschau­
liche Evokation der naturwüchsigen Umgebung, die während der gan­
zen Wachstums- und Lebenszeit der Bäume deren Gestaltausprägung 

368

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

beherrscht. Die Berg-Wasser-Malerei hat diesem bedeutungsmäßigen 
Zusammenhang, der über formale Merkmale hinausreicht, Rechnung 
zu tragen, gerade weil ihr Gegenstand nicht auf einzelne Bildelemente 
begrenzt ist, sondern weil sie es immer zugleich auf eine bestimmte 
Örtlichkeit abgesehen hat. Wie eine Örtlichkeit ihren beherrschenden 
Charakter durch die Zeit hindurch entfaltet, davon sollen im Bild die 
Wurzeln die angeschauten Spuren bilden.

Physiographisch erfaßte Formationen führen unweigerlich eine 
jeweils anders bestimmte Ortsgebundenheit mit sich, die es im Bild 
herauszubringen gilt. Dabei handelt es sich nicht mehr ausschließlich 
um die überzeugende malerische Darstellung sichtbarer Einzelformen 
im Bildganzen, sondern es tritt an dieser Stelle zugleich zutage, daß 
das gemalte Berg-Wasser-Bild in seinem orthaften Charakter reflek­
tiert wird. Jedes Element hat seinen angemessenen Ort, an dem es 
nicht bloß »vorkommt«, sondern mit dem es innerlich »verwachsen« 
ist. Das bedeutet umgekehrt, daß durch eine treffende Darstellung 
einzelne Elemente wiederum ihren Kontext in Gestalt eines je be­
stimmten Ortes mit zutage treten lassen. Sichtbar werden in solchen 
Bildern nicht nur Gegenstände im Kontext, sondern diese Kontexte 
selbst als Orte in einer Welt. »Treffend« kann die Darstellung folglich 
nicht im Hinblick auf die formale Wiedergabe von Naturobjekten, 
sondern erst hinsichtlich der Evokation von Örtlichkeiten genannt 
werden. Wie diese emphatische Stiftung von Orten im Bild über die 
Sach- und die Darstellungslogik hinaus zum Tragen kommt, soll im 
weiteren verfolgt werden.

In Abschnitt [9] kommt neben der Sachlogik in Form einer geo­
graphischen Ortsgebundenheit bestimmter Gebirgsformationen und 
der Darstellungslogik im Sinne der diesbezüglichen Kennzeichnung 
im gemalten Bild außerdem der wichtige Faktor des menschlichen 
Treibens in der Welt zum Vorschein. Neben der Logik der Naturwelt 
muß die Logik des gemalten Welt-Bildes die Kulturwelt berücksichti­
gen. Der Mensch kommt schon hier nicht einfach neben den anderen 
naturwüchsigen Bildelementen in den Bildern vor. Der Mensch im 
Bild verortet dies ebenso in einer bestimmten Weltgegend wie die ge­
mäß einer geographischen Kenntnis ausgeführten Berggestalten. Zu­
mindest ein solches Berg-Wasser-Bild kann nicht als eine reine Fik­
tion, als eine »Paradies-Welt« oder »Utopia« bezeichnet werden. 
Denn wichtig ist gerade die glaubhafte Einordnung der angeschauten 
»Bild-Welt« in die reale Lebenswelt des Menschen.

Bereits auf der ersten Ebene einer stimmigen Kombination von 

369

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Bildelementen ist es darum zu tun, der groben Orientierung nach 
einen wirklichen Ort ins Bild zu holen. Freilich ist dieser Ansatz zu 
unterscheiden von der Wiedergabe einer ganz genau bestimmbaren 
wirklichen Ansicht, die nicht nur durch bildimmanente Versatzstücke, 
sondern tatsächlich vor allem durch den perspektivischen Standort 
eindeutig festgelegt wäre. Für die Berg-Wasser-Malerei kommt es also 
wieder nicht auf die geographische Exaktheit des Landvermessers und 
der Erfassung eines Standortes vermittels der Wiedergabe der von 
ihm aus sich darbietenden sichtbaren Gegebenheiten an. Die Beto­
nung liegt vielmehr auf der Orthaftigkeit als solcher. Die geographi­
sche Kennzeichnung muß gerade so weit reichen, daß jenem im Bild 
angeschauten Berg-Wasser-Ort das Prädikat »wirklich« verliehen 
werden kann. Denn umgekehrt ist erst ein in bedeutungsmäßigen 
Hinsichten in sich stimmiges und damit in diesem Sinne »tatsächli­
ches« Ganzes von anschaulichen Merkmalen in der Lage, den Ein­
druck der Orthaftigkeit zu vermitteln. Die anschauliche Evokation 
eines tatsächlichen Ortes in der realen Welt wird gerade nur soweit 
angestrebt, als es notwendig ist, um diesen Ort im Bild als einen Ort 
der Wirklichkeit aufscheinen zu lassen.

Das Bild muß es sich dem bisherigen Untersuchungsgang zufol­
ge angelegen sein lassen, einen Ort als einen solchen, der Wirklichkeit 
zu stiften vermag, vorzuführen. Diesem Hauptanliegen des Berg- 
Wasser-Bildes dient neben den Angaben zur geographischen Einord­
nung überdies die durchgängige Verzeitlichung der Ansicht. So soll 
sich der Maler unbedingt an der tages- und jahreszeitlich wechselnden 
Verfassung von Berg-Wasser-Gegebenheiten ausrichten. Der jahres­
zeitlichen Bedingungen wird dabei nicht nur begleitend10 Erwähnung 
getan, sondern es werden alle Phänomene wie Berge, Gewässer, Ge­
hölze und auch atmosphärische Bildelemente dem wiederholten Hin­
weis auf die Unterschiede in den Jahreszeiten unterworfen.11 Der 
zuerst vom Autor des SSL in aller Entschiedenheit formulierte Leit­
satz, daß im Berg-Wasser-Bild durchgängig auf die jahreszeitlichen 
Markierungen zu achten sei,12 beherrscht im 11. und 12. Jahrhundert 
sichtlich das Nachdenken über diese Malerei. Han Zhuo über­
nimmt daher nicht nur aus dem BFJ das vierte Kernstück, wonach die 

10 Vgl. vor allem hinsichtlich des Regens SSCQJ, VI. 9. [39], LB II 671.
11 SSCQJ, VI. 9. [4], LB II 662; [10], LB II 664; [18], LB II 666; [21], LB II 667; [31], LB II 
669; [35], LB II 670.
12 SSL, VI. 5. a) [14], LB I 597.

370

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Wahrnehmung und die Gestaltung der »Ansicht« aufs innigste mit 
einer Beachtung der jahreszeitlichen Erscheinungsweise verknüpft 
ist.13 Er widmet diesem Thema darüber hinaus eigens den längeren 
Abschnitt [47], der in bisher nicht erreichter Weise verdeutlicht, in­
wiefern das vierte Kernstück nun gewissermaßen Programm gewor­
den ist.

Da wird noch einmal unterstrichen, daß es in dieser Frage nicht 
um die jeweils »korrekte« Darstellung der Natur im Berg-Wasser-Bild 
zu tun ist. Denn Han Zhuo weist gleich zu Beginn auf die Kennt­
nis der »menschlichen Angelegenheiten« (ren shi AW) in diesem 
Zusammenhang hin. Indem das Jahreszeitliche gerade im Hinblick 
auf den Menschen in seiner Kulturwelt in jeder gemalten Ansicht 
mitschwingen soll, wird einmal mehr auf die weltstiftende Dimension 
der Zeitlichkeit selbst aufmerksam gemacht. Wo die unterschiedlichen 
menschlichen Tätigkeiten jeweils eng mit verschiedenen Jahreszeiten 
verknüpft sind, geht es entgegen einem oberflächlichen Anschein ge­
rade nicht um so etwas wie »Genre-Darstellungen«. Diese nehmen 
die jahreszeitlichen Unterschiede allenfalls zum Vorwand für die bun­
te Bandbreite ihrer Geschichten. Die Jahreszeit liefert dem Genre das 
entsprechende, ausreichend konkretisierte »Ambiente« und der Gen­
re-Malerei die Gelegenheit zur Variation. Han Zhuo erklärt in­
des umgekehrt die Darstellung der Jahreszeiten selbst. Und dazu 
nimmt er, was leicht als »Genre« mißdeutet werden könnte, entspre­
chende Tätigkeiten des Menschen zuhilfe.

Wenn in dieser Malereitheorie mit solcher Eindringlichkeit auf 
die Bedeutung der Jahreszeiten eingegangen wird, läßt sich daran ein­
mal mehr ablesen, daß es um das Wirkliche und die Welt in der Be­
deutsamkeit für das menschliche Leben zu tun ist. Die menschliche 
Welt in ihrer zeitlichen Ausprägung dient hier zur Charakterisierung 
von Welt überhaupt, insofern damit wiederum gerade eine solche Be­
wandtnisganzheit mit dem gemalten Bild intendiert ist, die den Men­
schen anspricht. Die menschlichen Tätigkeiten fungieren nach dem 
Chunquan in ihrer zeitlichen Konnotierung als das Vermitteln­
de, um im Bild Jahreszeiten, damit überhaupt Zeitlichkeit, damit aber 
letztlich wieder Welt als Welt des Menschen zu evozieren. Das 
Menschsein ist zutiefst gezeichnet vom Einklang mit den Jahreszei­
ten; und während diese in der Natur nur gleichgültige Spuren hinter­
lassen, gewinnen diese Spuren für den landwirtschaftlich orientierten 

13 SSCQJ, VI. 9. [59], LB II 679; vgl. BFJ, VI. 6. [6], 606.

371

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Menschen im vormodernen China eine lebensnotwendige Bedeutung. 
Die jahreszeitlichen Schwankungen in seinen Lebensvollzügen stellen 
gewissermaßen das Elixir seiner Welt, der menschlichen Lebenswelt, 
dar. Nur naheliegend ist aus diesem Grund, daß in der Malerei wieder­
um die Spuren der Jahreszeiten in der Natur in besonderem Maße 
dazu angetan sind, auf der Ebene der Bedeutsamkeit des Berg-Was- 
ser-Bildes die menschliche Umwelt als solche zu evozieren. Nicht ver­
wunderlich ist aus derselben Überlegung heraus, daß diese ganz we­
sentliche bedeutungsmäße Beziehung zwischen einem als wirklich 
markierten Ort in der naturwüchsigen Welt, der geographische und 
zeitliche Züge der Tatsächlichkeit an sich tragen muß, und der 
menschlichen Lebenswelt in Han Zhuos Erörterung des Ab­
schnittes [47] schließlich manifest wird, indem auch die ältere Topik 
einer menschlichen Gegenwart in Berg-Wasser-Gegebenheiten jetzt 
von der Motivik der Zeit, das heißt der menschlichen im Einklang 
mit der natürlichen Zeit durchdrungen wird.

8.2. Die Umwelt des Menschen im Berg-Wasser-Bild

Allgegenwärtig ist über die bisher genannten Momente hinaus die 
»Untermalung« des Berg-Wasser-Bildes durch den Menschen und 
seine Kulturwelt. Erst in der Überlagerung einer naturwüchsigen Ge­
gebenheit durch diese Kulturwelt und in der Zentrierung auf einen 
umweithaften Ort entfaltet das Bild seine eigentümliche Kraft, mit 
anschaulichen Mitteln Welt und das Wirkliche als solches zu evozie­
ren. Aus diesem Vorhaben läßt sich ganz folgerichtig auch hier wieder 
die Betonung des »Wohnens« (jü ableiten. Das Motiv eines 
Wohnortes, den das gemalte Bild erschließt, ist in seiner theoretischen 
Tragweite aus dem letzten Kapitel zu Guo Xi hinlänglich be­
kannt. Während hier nun der ganze Abschnitt [45] mit Worten ma­
lend alle Züge einer von Menschen bewohnten und tätig ausgefüllten 
Welt schildert, blitzt der ganze Sinngehalt im Thema des Wohnens 
auf ebenso knappe wie kennzeichnende Weise in Abschnitt [19] auf. 
Dort ist zu lesen:
»Überdies gibt es >sandige Inseln< und >Inselchen im See< - alles [Orte] inmitten 
des Wassers, wo man Menschen wohnen lassen kann und wo sich eine Ansicht 
sammelt.«14

14 SSCQJ, VI. 9. [19], LB II 666: WHMWifil

372

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Wie eine weitere Verschachtelung, das heißt wie eine »Welt in der 
Welt« wirkt diese Vorstellung von der bewohnten Insel im Wasser. 
Das Wasser ist, indem es die Inseln allseits umschließt, besonders ge­
eignet, den Charakter einer »Umwelt« anschaulich vorzuführen. Und 
die auf einen Flecken Erde zusammengezogenen Inselchen sind eben­
so ausgezeichnete »Orte inmitten einer Umwelt«. Wenn die hier ver­
folgte These von der Welthaltigkeit des Berg-Wasser-Bildes glaubhaft 
ist, muß das gesuchte Phänomen gerade an solchen Bildelementen 
greifbar werden. In der Tat wird aber in dieser kurzen Auskunft in 
einer sachlich keineswegs zwingenden Weise der Mensch und seine 
Kulturwelt ins Spiel gebracht.

Indem der Mensch sich dort nicht bloß aufhält, indem er tatsäch­
lich ständig dort »wohnt«, indem das Eiland zum »Wohnort« erklärt 
wird, wird die sandige Insel im Wasser erst tatsächlich zu einem sol­
chen Bildelement, wo das Orthafte selbst in die Anschauung tritt. 
Nicht von ungefähr unterstreicht diese Funktion der Stiftung eines 
Ortes sodann die ansonsten reichlich enigmatische Auskunft, daß sich 
»somit hier die Ansicht sammelt«. Erst der Gedanke vom weltstiften­
den Grundzug der Berg-Wasser-Malerei verleiht diesem Halbsatz ge­
rade an dieser Stelle seinen guten Sinn. Die ganze gemalte Ansicht 
zieht sich nämlich nach dieser Deutung in besondere Orte wie Inseln 
als ihren Kernbereich zusammen, insofern gerade hier das Orthafte 
sichtbar wird, insofern umgekehrt aber diese Orthaftigkeit anschau­
lich zutage treten zu lassen das erste Anliegen jeder Berg-Wasser-An­
sicht darstellt. Als Ort im emphatischen Sinne ist die Ansicht gerade 
in solchen umweithaften Inselchen und Wohnorten von Menschen 
zentriert. Selbst ein anderes sprachliches Verständnis, wonach die An­
sicht insbesondere solche Orte eigens in sich versammelt, würde die­
sen Beobachtungen im übrigen kaum Abbruch tun.

Der bekannteste und durch die Geistesgeschichte hindurch an­
zutreffende Beleg für die Allgegenwart des Menschen im Berg-Was­
ser-Bild ist daneben sicherlich die anthropomorphe Charakterisierung 
verschiedener Gegebenheiten. So taucht jener Topos von der gleich­
sam gesellschaftlich verstandenen Rangordnung unter Haupt- und 
Nebengebirgen, der sich bis auf eine dem Dichter Wang Wei IM 
zugeschriebene Äußerung zurückverfolgen läßt,15 auch bei Han Zhuo 

wieder auf. Zu Anfang von Abschnitt [6] werden beispielsweise 
Gipfelformationen als »Herrscher mit Gefolgsleuten« gesehen. Dieser 

15 SSL, VI. 5. a) [5], LB I 596; vgl. SSJÜ, VI. 7. [1], LB I 616; LQGZ, VI. 8. [11], LB I 635.

373

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Gedanke kann freilich leicht nach Maßgabe eines Symbolismus miß­
verstanden werden, ganz so, als sollte das gemalte Bild kodierte An­
spielungen auf gesellschaftliche Machtverhältnisse enthalten. Aber 
auch als Gleichnis auf die rezeptionsästhetisch gefaßte Wirkung des 
Berg-Wasser-Bildes oder als didaktisches Anschauungsmittel für den 
Malschüler verstanden, wäre das Entscheidende daran noch verfehlt. 
Aus weiteren Belegen soll daher hier versucht werden, die Gegenwart 
des Menschlichen als den Kerngehalt dieser verbreiteten Vorstellung 
von der Anthropomorphie des Berg-Wasser-Bildes freizulegen. Hier­
bei läßt sich an Helmuth Plessner anknüpfen, der hinsichtlich des 
Schauspiels von einer »Darstellung im Material der eigenen 
Existenz«16 spricht. Demgemäß gilt es zu verstehen, inwiefern der 
Mensch gewissermaßen auch in der älteren chinesischen Berg-Was- 
ser-Malerei sich selbst »figuriert«. In der Bildbetrachtung gewinnt er 
aus einer komplexeren Form der Nachahmung, die sich einerseits auf 
den »anthropomorph« wahrgenommenen Gegenstand des Bildes, an­
dererseits und vorrangig aber auf das Wie seiner Entstehung bezieht, 
unmittelbar in der mitgehenden Anschauung ein Verhältnis zu sich 
selbst.

In einer Entwicklungslinie werden auf dem Gebiet der Schreib­
kunst bekanntlich schon früh »abstrakte« Gestaltaspekte wie die Qua­
lität von Pinsellinien mit anthropomorphen Beschreibungen wie 
»Knochen« (gw #) oder »Fleisch« (röu |£)) erfaßt.17 Die Schrift wird 
auf der Ebene der Art und Weise ihrer Ausführung wie ein mensch­
licher Körper wahrgenommen oder im übertragenen Sinne ausge­
hend von Qualitäten der menschlichen Leiblichkeit buchstäblich 
nachempfunden. Wie oben in III. 3. und in IV. 4. dargelegt, kommt 
es auf dem Gebiet der Malerei etwas später und in der Befruchtung 
durch den physiognomischen Sprachgebrauch zu verwandten 
Erscheinungen.18 In einer anderen Entwicklungslinie bildet sich hier 
eine Topik der Gleichsetzung von Bergen, Gewässern und Bäumen 
mit dem menschlichen Körper im Knochenbau, dem Adernsystem 

16 Plessner, Zur Anthropologie des Schauspielers, in: Ders., Gesammelte Schriften VII, 
407.
17 Vgl. Wei Shuo Bi zhen tu
18 Vgl. dazu vor allem die zweite Verfahrensweise vom »Knochenbau« in Xie Hes 
GHPL, VI. 3. [2], LB I 355, und Jing Haos Kategorien der ästhetischen Beurteilung 
der Pinselarbeit in BFJ, VI. 6. [8] und [14], LB I 606 bzw. 608; vgl. SSCQJ, VI. 9. [22] und 
[23], LB II 667.

374

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

des Blutkreislaufs und der Behaarung oder der Kleidung heraus.19 
Diese Vorstellungen unterstreichen einmal mehr, wie sehr es der 
Anthropomorphie in der Malerei im Unterschied zur Schreibkunst 
zunächst und immer auch um die Charakterisierung von dargestellten 
Gegenständen oder zumindest gegenständlichen Gestalten zu tun ist, 
nicht ohne weiteres um abstrakte Werte einer »autonomen« Pinsel­
linie.

Die genannten Vorstellungen faßt Han Zhuo WJHj am Ende von 
Abschnitt [13] in besonderer Ausdifferenzierung zusammen. Es wer­
den überdies atmosphärische Erscheinungen hinzugenommen, um ei­
nerseits die anthropomorphe geistige Ausstrahlung, andererseits das 
»Atmen« des Menschen noch in Berg-Wasser-Gegebenheiten zu cha­
rakterisieren. Aufgeführt werden darüber hinaus ganz allgemein all 
die Vorkommnisse im Bild, die dem Körper der Berge wie ein 
Schmuck angelegt sind. Weit stärker als in den Zeugnissen der Kunst­
geschichte, wo höchst selten tatsächlich ein menschlicher Körper un­
mittelbar in den Berg-Wasser-Gegebenheiten durchscheinen dürfte, 
tritt in der Reflexion das anhaltende Bedürfnis zutage, nicht nur Ge­
birge, Gewässer und Wolken für sich in organizistischer Weise als 
einen dynamischen Lebenszusammenhang zu interpretieren, sondern 
das Berg-Wasser-Bild darüber hinaus gleichsam als eine übergangs­
lose Erweiterung der menschlichen Seinsweise in der Kulturwelt 
wahrzunehmen. In theoretischer Hinsicht wird in diesem Punkt viel­
leicht am klarsten das Bemühen um die Verschmelzung von natur­
wüchsigen Gegebenheiten mit der Kulturwelt des Menschen greifbar, 
das Bemühen um die Verschmelzung der angeschauten Welt im Bild 
mit einer gelebten Umwelt.

Bis in die ästhetische Anschauung hinein läßt sich diese Ausrich­
tung auf den Menschen freilich an einem anderen Motiv, nämlich am 
Kiefernbaum, festmachen. Ganz wie dies oben zu Jing Haos BFJ 
bereits ausgeführt wurde, stellt auch Han Zhuo verschiedene 
Baumtypen in ihrer evokatorischen Qualität wie angeschaute Verkör­
perungen des Menschseins heraus. Dies sind vor allem der 
Kiefernbaum,20 die Zeder und der Wacholder in den Abschnitten 

19 Vgl. schon Zong Bing in HSSX, VI. 1. [1], LB I 583; Wang Wei in XH, VI.
2. [2], LB I 585; SSL, VI. 5. a) [5] und besonders [16], LB I 596 f.; Guo Xi MWGuo Si 
® in LQGZ, VI. 8. [23], LB I 638.
20 Vgl. zu dieser Reflexion auf das Motiv des Kiefernbaumes BFJ, VI. 6. [1], LB I 605 
sowie [10] und [16], LB I 607 f. Ebenso finden sich Andeutungen bei Guo Xi Jß^E/Guo Si 
115®, LQGZ, VI. 8. [11], LB I 635; [52], LB I 642; [66], LB I 645.

375

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

[25] und [27] bis [29]. Man mag diese Reden nach Art einer gleichnis­
haften Didaktik interpretieren wollen, so als sollte der Rückgriff auf 
Kennzeichnungen aus der Menschenwelt der Malanweisung zu kon­
kreter Umsetzbarkeit verhelfen. Über den Wert bloßer Anschaulich­
keit gehen die Vergleiche allerdings hinaus. Dies verdeutlicht die fein­
sinnige Doppeldeutigkeit, die Han Zhuo einem Zitat nach Jing 
Hao verleiht, wenn er angesichts der Kiefernbäume in den glei­
chen Worten wie im Falle von konfuzianischen Lebensläufen von der 
»Vollendung ihrer Anlage« (cheng cäi und von den »Unbegab­
ten« (bü cäi T'W) die sich selbst immerhin treu bleiben, spricht.21 Die 
Zeichen für »Holzmaterial« und für »Begabung«, cäi und cäi , 
werden oft austauschbar verwendet. Wenn also herausragende Bäume 
in ihrer Individualität bis zu einem gewissen Grad ein anschauliches 
Sinnbild für die menschliche Lebenssituation in der Welt abgeben, gilt 
dies in ausgezeichneter Weise für den Kiefernbaum, der hier wie an­
derswo als verkörperte Gestalt des Edlen gedeutet wird. Indem der ge­
malte Kiefernbaum - ikonologisch gesprochen - im Bild als Ideal einer 
menschlichen Lebensform erscheint, teilt er wiederum dem ganzen 
Bild die Färbung der Menschlichkeit mit. Der Kiefernbaum wächst 
inmitten der naturwüchsigen Berg-Wasser-Gegebenheiten und wird 
dabei angeschaut als ein Mensch in seiner menschlichen Umwelt. In­
dem der Kiefernbaum umgekehrt durch seine Bedeutsamkeit die 
menschliche Lebenswelt auch da noch assozieren läßt, wo keine Spur 
des Menschen mehr in Erscheinung tritt, verwandelt sich seine natur­
wüchsige Umgebung unter der Hand in eine menschliche »Umwelt«. 
Stellvertretend für den Menschen entfaltet der gemalte Kiefernbaum 
um sich die Welt als eine menschliche Lebenswelt im Bild.

Nach diesen gewissermaßen allegorisch zugänglichen Indizien 
gilt es endlich nach versteckteren Hinweisen auf die menschliche Ge­
genwart im Bild zu suchen, um der These von der Welthaltigkeit noch 
mehr Farbe zu verleihen. Und in der Tat ist es eine Auskunft zur 
Färbung der Jahreszeiten, die einen ersten Anhaltspunkt liefert. Wäh­
rend sich die Anweisungen zur farblichen Gestaltung von Wasser je 
nach Jahreszeit dreimal gewissermaßen technisch einlösen lassen, 
wird unter dem Winter statt einer Farbe das Wort »traurig« {cän '[$) 
eingesetzt.22 Besagt dies nicht in aller Schlichtheit einmal mehr, daß 
die Jahreszeiten in ihrer Bedeutung für das menschliche Leben darge­

21 SSCQJ, VI. 9. [27], LB II 668.
22 SSCQJ, VI. 9. [18], LB II 666.

376

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

stellt werden, da auf diesem Wege die menschliche Umwelt als kon­
krete Ausformung der Welt schlechthin evoziert zu werden vermag?

Zumindest zeigt sich, daß im Gesehenen stets das Empfinden 
mitbeteiligt ist. Die angeschauten Berg-Wasser-Gegebenheiten sind 
durchtränkt mit menschlichen Stimmungswerten. Diese freilich sind 
in ihrer Allgemeinheit nicht zu verwechseln mit subjektiv-individuel­
len Stimmungen und deren expressiver Umsetzung im gemalten Bild. 
Auf einer grundsätzlicheren Ebene geht es viel eher darum zu erken­
nen, daß das Berg-Wasser-Bild im ganzen »durchstimmt« ist, daß das 
urmenschliche Phänomen einer Gestimmtheit, einer gestimmten Be­
findlichkeit, auch in der Malerei zum Tragen kommen soll. In dem 
bloßen Umstand einer solchen Gestimmtheit der Berg-Wasser-Ge- 
staltung, nicht in einer spezifischen Sonderstimmung, tritt die Gegen­
wart des Menschen im Bild zutage. Diese Beobachtung läßt sich an­
hand des bereits besprochenen Abschnitts [45] konkretisieren. Dort 
wird gesprochen von »Orten wie halb nur offenstehenden und sie 
umfangenden versunkenen Tälern, tiefen Bergüberhängen und 
schroffen Wänden«, von der »Fahne eines Weinausschanks«, einem 
»Lokal für Reisende« wie von Orten, an denen »in den Bergen zu­
rückgezogene und überlegen-ungezwungene Gebildete wohnen, die 
unbedingt hintergründig-versunken und abseitig sein müssen«.23 
Wenn hier unleugbar verschiedene Stimmungen wachgerufen wer­
den, so wohnen diese offenkundig dem geweils dargestellten Bildge­
halt in ganz allgemeiner Form inne. Noch in der Spezifizierung han­
delt es sich also nicht um individuelle Stimmungen, wie sie etwa eine 
expressionistische Malweise erzeugen könnte. Vielmehr wird die je 
eigene Gestimmtheit von verschiedenen Orten in einer typischen 
Ausprägung vorgeführt. Es geht Han Zhuo damit um den Hin­
weis auf die Stimmungshaltigkeit der Darstellung. Dieser Forderung 
entspricht durchaus folgende Aussage zur Darstellung von winterli­
chen Gehölzen:

»[...] man erreicht, daß bei einer hintergründig-versunkenen Gestimmtheit das 
Atmen klar ist.«24

Auch hier wird eine an der gemalten Darstellung ablesbare Eigen­
schaft mit dem aus der Musik entlehnten und längst auf das mensch- 

n SSCQJ, VI. 9. [45], LB II 672: [•••]«£[...].

24 SSCQJ, VI. 9. [30], LB II 668: mit fffiÄ.

377

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

liehe Aussehen wie auf menschliche Charaktereigenschaften übertra­
genen Ausdruck yün Ü, »Gestimmtheit« oder »Nachklang«, umris­
sen. Bezeichnet ist damit nicht ein subjektives Gefühl, sondern der 
gleichsam objektive Zustand, in dem das »Atmen« den beschriebenen 
Winterwald durchherrscht. Das Berg-Wasser-Bild ist als Gestaltganz­
heit durchstimmt, das heißt es ist in sich getragen von Schwingungen, 
die es in lebendiger Form anschaulich sichtbar macht.25 Diese nicht 
mehr an einzelnen Darstellungselementen oder Darstellungsweisen 
festzumachende »Gestimmtheit« des Bildes gilt es jedoch in dem Ma­
ße als einen Grundzug des Berg-Wasser-Bildes zu erkennen, in dem 
diese »Gestimmtheit« das Sein des Menschen in seiner Lebenswelt 
durchzieht. Auch hierin offenbart sich mithin die Gegenwart des 
Menschseins im Bild. Überdies liegt damit einmal mehr der Umstand 
bloß, daß das Bild den Weltcharakter an der sichtbaren Welt aufschei­
nen läßt. Denn unter der ästhetischen Kategorie der Gestimmtheit 
weist es über bloß formale Eigenschaften visueller Gegenstände hin­
aus und holt die existentielle Kategorie der Gestimmtheit des 
Menschseins in seiner Umwelt ein. Am nächsten kommt einem stim­
mungsmäßigen menschlichen Ansprechen auf diese welthafte Ge­
stimmtheit des Bildes vielleicht die Rede von der »Stimmung hinter- 
gründig-versunkener Weiten und der ungebundenen Freiheit«.26 In 
seinen Umwelt- und Stimmungscharakteren wird das gemalte Bild 
im SSCQJ demnach bestimmt als ein Bild, das in sich Welt aufgehen 
läßt, als ein Welt-Bild.

8.3. Fernblick und Hintergründigkeit

Auf diesem gedanklichen Boden widmet sich Han Zhuo sogar 
dem Wind. Die Reflexionen auf dieses Thema als eine Extremform 
sichtbarer Gegenständlichkeit stellen gewissermaßen einen Prüfstein 
für das bisher Gesagte dar. So sind seine knappen Hinweise zur Dar­
stellung des seinerseits unsichtbaren Windes in Abschnitt [38] nicht 
so sehr in maltechnischer Hinsicht interessant; bemerkenswert ist 
vielmehr: Die unsichtbare Gegenwart des Windes muß ebenso wie 

25 Vgl. die nachdrücklich wiederholte Forderung, beim Malen zu allererst von der »Ge­
stimmtheit im Atmen« (qi yiin MÜ) auszugehen in SSCQJ [49], LB II 672 und [52], 
LB II 675.
26 SSCQJ, VI. 9. [54], LB II 676:

378

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

schon die wenig konkrete Qualität der Gestimmtheit in anschaulichen 
Gestalten verkörpert werden, ohne daß es für deren Erfassung auf 
solche »sekundären« Gestaltmerkmale ankäme. Somit soll über diese 
einzelnen Gestalten hinaus der Verweis auf ein übergeordnetes Gan­
zes zur Entfaltung kommen. Indem alle anschaulichen Bildelemente 
stimmig mit einem nicht wahrnehmbaren Wind sich beugen, wird 
nicht lediglich eine unsichtbare Naturerscheinung auf diesem Umweg 
wie ein zusätzliches Bildelement im Berg-Wasser-Bild sichtbar. Er­
stens ist der Wind gerade aufgrund seiner Unsichtbarkeit ein formen­
übergreifendes Phänomen, das einen Ort in seiner Gesamtheit durch­
waltet. Zweitens verdeutlicht der Kontext in dem vorausgehenden 
Abschnitt [37], daß der Wind seinerseits als eine Erscheinungsform 
des »Atmens«, mithin stellvertretend für das umfassende Wand­
lungsgeschehen und die Bahnen der Wirk-lichkeit selbst verstanden 
wird. In der allgegenwärtigen Unscheinbarkeit des Windes gilt es so­
mit, das Wirkliche selbst in seiner Bewegtheit ins Bild hereinzuholen.

Dieses Programm läßt sich auch hinsichtlich der entgegengesetz­
ten Seite im Spektrum der Bildgegenstände, hinsichtlich der massi­
gen, gänzlich unbewegten Berge feststellen. Da wird im Gegenzug 
die Entfernung und Verhüllung sowie eine gewissermaßen »inwendi­
ge« Öffnung als Grundzug des Berg-Wasser-Bildes angesprochen. Es 
gilt in der Malerei, durch ein Spiel von Verbergen und Zutagetreten- 
Lassen der Gebirge noch diesem statischesten »Vorkommnis« Leben 
und Bewegtheit einzuflößen. Vom gelungenen Darstellen eines Ge­
birges heißt es nämlich:

»Hinwiederum darf es nicht zu vollwirklich [geraten], es bedarf noch des [halb] 
verschlossenen Widerscheinens zwischen Dunstschwaden und Nebel, des Ver­
deckens und Verbergens durch Gehölze; der Körper darf nicht zutage treten.«27

Die mächtigste körperliche Präsenz, die überhaupt vorstellbar ist, die 
Erhabenheit der Gebirge, soll nicht zu »vollwirklich« (shi gemalt 
werden. Gebirge erhalten nach der bekannten anthropomorphen Vor­
stellung ein Kleid aus Bäumen und Pflanzen.28 Dadurch entzieht sich 
ihr »Körper« dem Blick, und sie erhalten eine Innen- und eine Außen­
seite. Dort wo die Gebirge sind im Bild, sind sie nicht ganz da oder 
nicht als sie selbst da, gewissermaßen nur in der Stellvertretung durch 
ihre äußere Hülle. Der Bildgegenstand erfährt dadurch eine gewisse 

27 SSCQJ, VI. 9. [13], LB II 665:
28 Vgl. dazu insbesondere die Vorgaben in LQGZ, VI. 8. [23] bis [27], LB I 638 £

379

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Umstülpung nach innen. Der Blick des Betrachters wird durch diese 
Schichtung noch in der Verstellung hinter die Fassade der Bäume zum 
unsichtbaren, nur vermuteten Körper hingezogen. Sodann sollen die 
Gebirge »widerscheinen« (yzng Eft) zwischen Dunst und Nebel, wo­
durch sie ein weiteres Mal in ein Spiel von Nähe und Entrückung 
verwickelt werden. In dieser Weise wird nicht bloß die Darstellung 
aufgelockert; das Gebirge gerät in Bewegung und wird letztlich sogar 
in seinen Konturen und in seinem ganzen Gerüst unsicher. Da mit 
diesem ästhetischen Gedanken nicht eine Öffnung des Horizontes 
auf unendliche Fernen gemeint sein kann, sollte er eher mit einer 
Öffnung ins Innere des Bildes, auf den Bildgrund und in eine Bildtiefe 
hinter der Oberfläche der sichtbaren Gestalten umrissen werden.

Wie verhält es sich in Anbetracht dieser Feststellungen mit je­
nem leitenden Gedanken einer Darstellung großer Weite in der Berg- 
Wasser-Malerei, der sich an kunstgeschichtlichen Entwicklungen vor 
allem dann seit der südlichen Song5^-Zeit (1127-1279) gut nachvoll­
ziehen läßt? Im SSCQJ findet sich an einer Stelle folgende Anwei­
sung:
»wann immer Berge und Gewässer gemalt werden, ist es daher angebracht, den 
Himmel hoch und die Erde weit geöffnet [zu malen] - das ist [dann] ausge­
zeichnet.«29

In einer abweichenden Version wird versucht, dies auf das Malen von 
Wasserflächen einzuschränken. Dieser Eingriff ließe sich durchaus 
mit der späteren kunstgeschichtlichen Entwicklung erklären. In jedem 
Falle wird hier eine Öffnung des Bildes angemahnt, die zunächst 
kaum anders denn als »Fernblick« bezeichnet werden kann. Ist das 
bisher zur Welthaltigkeit des Berg-Wasser-Bildes Ausgeführte, wo­
nach diese Welthaltigkeit Han Zhuo zufolge in einer Dimension 
des mittelbar Angeschauten gelegen sei, also nicht doch verfehlt? 
Kann es für ihn doch allenfalls nur um die direkte, gewissermaßen 
»vordergründige« Darstellung einer weithaften Ganzheit mit den 
Mitteln einer mimetischen Malerei gehen? Ist es letztlich doch nur 
die Abbildung einer weiten Weltgegend, einer »Welt im Bild«, die in 
ihrer Erhabenheit dem Betrachter über die ästhetische Anschauung in 
einem gesteigerten Sinne »Welt« vorführt? Was genau hat es mit der 
Öffnung und Weite auf sich?

In mehrfacher Weise kommt bei Han Zhuo der Gedanke 

29 SSCQJ, VI. 9. [20], LB II 666:

380

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

einer Einstimmung des Bildbetrachters im Bereich des Sichtbaren auf 
die über die Anschaulichkeit einzelner Gegenstände ausgreifende 
Weltstiftung im Berg-Wasser-Bild zum Vorschein. Am deutlichsten 
geschieht dies allerdings in seiner bemerkenswerten Erweiterung der 
von Guo Xi her bekannten »drei Formen der Ferne« (sän yuän 
ZiJaf) in der Malerei um seine eigenen Formen in Abschnitt [11]. Die 
bekannte »Höhenferne« im Blick vom Fuß eines Gebirges in die Hö­
he, die »Tiefenferne« im Blick in die Bildtiefe einer geschlossenen 
mittelnahen Gebirgsansicht und zuletzt die »Ferne auf gleicher Höhe« 
im Fernblick, diese Kategorien des Guo Xi mögen zunächst 
noch mit einer Logik des physikalischen Raumes oder einer maleri­
schen Darstellungslogik umrissen werden. Wie oben gezeigt, spielt 
jedoch der Gedanke der Umwelthaftigkeit bereits bei dem Vorläufer 
eine nicht unerhebliche Rolle. So bergen auch jene drei Formen der 
Ferne - im Unterschied zu einer rein technisch orientierten Erfassung 
perspektivischen Sehens - den Gedanken einer mehrfach gerichteten 
Entfaltung eines Weltenraumes im Berg-Wasser-Bild, geht es doch in 
allen Fällen um eine gerichtete Tiefe, die potentiell in einen sich ent­
ziehenden Hintergrund führen mag.30 31

Dieser Sinngehalt tritt bei der unbeachtet gebliebenen Fortfüh­
rung durch Han Zhuo in erstaunlicher Klarheit zutage. Alle drei 
von ihm gefundenen Kategorien der Ferne, die »offene« (kuö yuän [U 
is), die »verwirrende« (mt yuän und die »hintergründig ver­
sunkene Ferne« (yöu yuän mögen sich auf Errungenschaften 
der zeitgenössischen Malerei zurückführen lassen. Sie beziehen sich 
indes nicht mehr allein auf »Gebirge« wie bei Guo Xi sondern 

30 Vgl. Guo Xi $ßßB/Guo Si LQGZ, VI. 8. [28]: »Der Blick vom Fuß des Gebirges 
aus zu den Berggipfeln empor, dies wird >Höhenferne< genannt. Der Blick von der Vor­
derseite des Gebirges aus um es herum auf das, was hinter dem Gebirge [gelegen ist], 
wird >Tiefenferne< genannt. Der Fernblick von einem nahegelegenen Berg aus auf weit 
entfernte Berge wird >Ferne auf gleicher Höhe< genannt.« (LB I 639: § |±| TffnffP |llII 
T Siis, L LU rij ffiiÜJ II TÜJ ffil üis 111 BI T Tis)•
31 Gänzlich in diesem Sinne versteht Xu Fuguan das Nachdenken über die Ferne 
schon bei Guo Xi und er versucht den Nachweis zu erbringen, daß ein unmittelba­
rer Zusammenhang der »drei Formen der Ferne« mit der bis auf das Zhuang Zi 
zurückreichenden Strömung der »Lehre vom Geheimnisvoll-Dunklen« (xuän xue 
besteht (Xu Fuguan, Zhongguo yishu, 342 ff.). Wenngleich seine philologischen Bemü­
hungen nicht restlos überzeugen, ist ihm aus phänomenologischer Sicht sicherlich zuzu­
stimmen. Verwunderlich ist freilich, warum er über die Parallelstelle zur Ferne bei Han 
Zhuo wo dieser Zusammenhang viel eher auf der Hand liegt, mit dem abschätzigen 
Urteil hinweggeht, das sei alles schon bei Guo Xi enthalten und habe »keine beson­
dere Bedeutung« (ebd. 349:

381

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

auf Berg-Wasser-Gegebenheiten in ihrer Gesamtheit, worin jetzt of­
fensichtlich weite Wasserflächen mitgedacht werden. Und allen drei 
Fernen ist in der vorliegenden theoretischen Fassung nunmehr ge­
meinsam, daß sie nur noch bedingt einer Blickrichtung und einem 
Standort im Raum zuzuordnen sind. Weiterhin verdienen allenfalls 
die erste und die dritte überhaupt noch als »Ferne« angesprochen zu 
werden, wobei die dritte dann einfach als äußerste Ferne verstanden 
werden müßte. Hingegen stellt die zweite mit ihrer Rede von »Berg­
nebeln« (xiä iH) und »abgetrennten, nicht sichtbar scheinenden 
Gewässern«32 doch offenkundig eher das Gegenteil einer dargebote­
nen Ferne dar. In einer diffusen Ausprägung von »Nähe« wird da nur 
noch der entzogene Fernblick thematisiert. Es handelt sich somit 
schon dem ersten Anschein nach gar nicht um drei »Formen« des 
Fernblicks, sondern vielmehr um drei unterschiedliche Erscheinungs­
weisen der einen Ferne oder Blicktiefe. Und sie beziehen sich sicher­
lich nicht mehr auf den Blick in die Natur. Offenkundig sind sie in 
erster Linie an Erfahrungen geschult, die aus der Betrachtung von 
ausschnitthaften Berg-Wasser-Bildern herrühren. Denn in der freien 
Natur hilft uns auch in solch »verwirrenden« Situationen unser 
räumliches Wissen und unser Verstand, indem er uns Halt im näch­
sten Vordergrund suchen und den diffusen Hintergrund schlicht aus­
blenden läßt. Zumindest aber setzen diese Gedanken genuin ästheti­
sche Erfahrungen, die über die praktische Situiertheit im Raum und 
praktische Belange menschlichen Handelns hinausgehen, voraus. Ent­
scheidend ist nämlich, daß sie insgesamt auf eine kennzeichnende 
»Hintergründigkeit« im Berg-Wasser-Bild abzielen.

Diese umfassende und wenig gerichtete Hintergründigkeit reicht 
nun von einem Offenstehen in der Sichtbarkeit über eine Vagheit der 
sichtbaren Verhältnisse bis hin zum Sich-Verbergen des Sichtbaren in 
einer nun nicht mehr räumlich definierten, sondern vielmehr den Be­
zirk der Sichtbarkeit überhaupt verlassenden Weite. Gerade diese 
ganz eigentümliche Entgrenzung des Gesichtsfeldes spricht wohl von 
einer gewissermaßen immanenten Öffnung des Bildes auf den Mal­
grund hin. Da werden unter der letzten Rubrik eben

»die einzelnen Vorkommnisse in einer Ansicht bis zum Verschwinden unschein­
bar und grenzenlos und verschwimmen im Vagen.«33

32 SSCQJ, VI. 9. [11], LB II 664: zkM
33 SSCQJ, VI. 9. [11], LB II 664:

382

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Diese Öffnung kann nur eingeschränkt als »Ferne« verstanden wer­
den, indem da die äußerste Ferne mit der vordergründigen Nähe zu 
einer Einheit verschmilzt, die von der »Unscheinbarkeit« der Bildge­
genstände getragen wird.

Natürlich kann mit »unscheinbar« (wei $&) der Sache nach ein­
fach die verschwindende Winzigkeit der dargestellten Gegenstände 
gemeint sein. Doch es entzieht sich das winzig Gemalte ja nicht wirk­
lich in eine endlose Ferne; im Bild schlägt es irgendwann aus der Un­
kenntlichkeit um in die raumlose Nähe des Malgrundes, in die Gegen­
wart eines unbestimmten Nichts. Die möglichst weitgehend 
durchgehaltene Übersetzung »unscheinbar« für wei soll dem Wort 
den Verständnishorizont der Sichtbarkeit im anschaulichen wie im 
übertragenen Sinn erhalten. In zahlreichen politischen Quellen der 
Zhou JnJ- und Han /M-Zeit,34 vor allem aber in der provokativ negie­
renden Denkbewegung daoistischer Strömungen35 36 tritt bekanntlich 
ein Lob des »Unscheinbaren« hervor. Letzteres beherrscht trotz seiner 
Unauffälligkeit das Wirkliche. Wo das »Unscheinbare« - im Winzigen 
wie im Großen - erfaßt ist, gilt oft die Malerei als gelungen. Es kann 
darum bei der Rede von wei nicht lediglich um eine formale 
»Kleinheit« oder die Sorgfalt »im Detail« gehen.

Auf bezeichnende Weise verkehrt sich sogar der semantische Ge­
halt des Wortes yöu bisweilen sichtlich von »dunkel« oder »ver­
borgen« zu »hintergründig-rein«, wie beispielsweise in der gängigen 
Wendung t/mg yöu »klar und rein«. An einer anderen Stelle 
spricht Han Zhuo Wfih selbst von einer »hintergründig-versunkenen 
Muße« (yöu xiän und verleiht dem »Verborgenen« (yöu ffi) 
damit Würde. So bekundet auch er die diesem allgemein gezollte An­
erkennung. Zum anderen ist sowohl der Ausdruck yöu wie auch 
der Ausdruck wei in der dichterischen und denkerischen Verwen­
dung seit dem Altertum mit einem ebenso mächtigen wie diffusen 
und schwer greifbaren spekulativen Sinngehalt aufgeladen worden. 

34 Vgl. stellvertretend etwa die Aussage »der vollkommene Mensch sieht das Unschein­
bare und weiß sodann Bescheid um die Keime« in Han Fei Zi A, Kap. 22 »Shuo lin 
shang (»Wald der Lehren I«); übersetzt nach Chen Qiyou Han Fei Zi ji
shi , herausgegeben von Yang Jialuo 2 Bde., Taibei 1981,1. Bd., 438:

35 Klassisch mag dafür die Aussage »das Kleine sehen heißt hellsichtig sein« in Lao Zi
A* 52 (Wang Bi, Lao Zi, 32: vgl. Wilhelm, Laotse, 95) stehen.
36 SSCQJ, VI. 9. [41], LB II 672.

383

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Bereits in der kanonisierten Kommentartradition zum Buch der 
Wandlungen (Yi jing steht der Satz:

»Man betrachtet droben die Linien am Himmel und untersucht drunten die Bah­
nen der Wirk-lichkeit auf der Erde. Deshalb weiß man Bescheid über das Her­
kommen des Dunklen und des Hellen.«37

Der Hauptkommentar des Han Kangbo erläutert die Wen­
dung yöu ming sodann folgendermaßen:

»Das sind die Erscheinungsgestalten, bei denen eine körperliche Gestalt gegeben 
ist und die, bei denen keine körperliche Gestalt gegeben ist.«38

Demzufolge wäre das vermeintlich »Dunkle« oder »Verborgene« 
(yöu ffi), das sonst für die dunkle Erde und das schattig-dunkle yin 

wie für das Weibliche steht,39 tatsächlich zugleich sichtbar als ein 
»Hintergründig-Versunkenes«, indem es sich auf ungeahnte Weise 
an den Himmel mit seinen »Erscheinungsgestalten« (xiäng Ife) ver­
setzt findet. Das »Hintergründig-Versunkene« kommt keineswegs 
dem Nichts oder dem Nicht-Sichtbaren gleich. Es besagt vielmehr 
eine eigentümliche Weise des bedeutsamen Erscheinens, die ohne 
Verkörperung (xing auskommt.

Steht nicht eine solche Vorstellung Han Zhuos Rede von 
der »hintergründig-versunkenen Ferne«, die im gemalten Bild in 
Form einer Unsichtbarkeit sichtbar macht, sehr nahe? Erinnert sei 
schließlich überdies an lexikalisierte Wendungen wie yöu xuän 
»das Hintergründig-Versunkene und das Ursprünglich-Dunkle [der 
Lehre]«, und wei miäo »unscheinbar-wunderbar«, im daoisti-
schen und buddhistischen Sprachgebrauch.40 Selbst wenn Han Zhuo 

mystisch zu nennende Konnotationen etwa durch die Zusam­
menfügung von wei $fcmit anderen Wörtern umgehen kann, bleibt 
hier eines festzuhalten: Sowohl in der Spekulation und in der Dich­
tung wie auch in der malereitheoretischen Literatur selbst ist wohl 
untrennbar mit der fraglichen Wortwahl die Entscheidung für ein im 
Hintergrund Waltendes, für ein gerade im Entzug äußerst gegenwär­
tiges und eben darin »positiv« zu nennendes Moment verbunden. 
Nicht von ungefähr führt Han Zhuo selbst ganz in diesem Geist 

37 ZYJY, e 7, Abteilung »Xi ci W-E«, 3a: RJJ
vgl. Wilhelm, I Ging, 272.

38 ZYJY, e 7, Abteilung »Xi ci E«, 3a:
39 ZW Art. yöu
40 ZW Art. yöu xuän 1^1 bzw. wei miäo jÄfcK

384

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Zhang Yanyuans Wendung »das Schreiben [bzw. die Malerei] 
ermißt das Hintergründige und das Unscheinbare« an.41 In seiner mit 
Bedacht gewählten Benennung der von ihm eingeführten Erschei­
nungsweisen der Ferne geht es folglich eindeutig nicht um das »Dunk­
le und das Kleinwinzige« allergrößter Ferne im optischen Sinne.

Unter diesen Voraussetzungen bedeutet Han Zhuos Ein­
führung dieser Erscheinungsweisen der Ferne nicht weniger als die 
Entdeckung der Welthaltigkeit des gemalten Berg-Wasser-Bildes als 
solchen im Unterschied zum Blick auf naturwüchsige Berg-Wasser- 
Gegebenheiten im freien Raum. Die hier zutage tretende Hintergrün­
digkeit steht für die endgültige theoretische Emanzipation des Welt- 
Bildes in der Berg-Wasser-Malerei von einer rein darstellerischen 
»Bild-Welt«. Dem Maler muß es nach dieser Reflexion letztlich 
immer darum gehen, das »Welten von Welt« selbst im Bild aufzuru­
fen. Dies gelingt sicherlich zum einen durch eine - freilich noch in der 
orthaften Umgebung eines Vordergrundes verankerten - Öffnung des 
Blickhorizontes ins Unendliche, durch den Verzicht auf die mehr oder 
weniger klar definierten Ferngrenzen des Guo Xi also und damit 
durch die Ausweitung des Dargestellten auf des Ganze des Darstellba­
ren, auf das Weltganze hin. Zum anderen gelingt es jedoch durch eine 
Öffnung der Darstellung gleichsam »nach innen«, in den Bildgrund 
hinein, dorthin, wo Bild- und Malgrund ineinander verlaufen. Durch 
den Verzicht auf konkrete Gestaltmerkmale wird - in Analogie zur 
daoistischen Spekulation - das Ganze aller möglichen Gestalten ein­
geholt. Während die zweite, die »verwirrende Ferne«, noch einen un­
entschiedenen Übergang zwischen Sichtbarkeit und Verbergung mar­
kiert, vollendet die dritte, die »hintergründig-versunkene Ferne«, die 
Tendenz zur Auflösung des Sehens in eine erfüllte Unsichtbarkeit hin­
ein. Diese erscheinende Unsichtbarkeit bedeutet weder ein Transzen­
dieren des Sichtbaren noch das Nicht-Sichtbare. Vielmehr wird ver­
sucht, noch innerhalb des Bereiches der Sichtbarkeit selbst ein 
eigentümliches »Zwischen« einzurichten. So erst kann aus Gegen­
ständen der Anschauung in der Bildbetrachtung ein wirklicher Ort 
geboren werden. Das »Zwischen« wird als solches in der Anschauung 
sinnlich wahrnehmbar; aber aus diesem »Zwischen« heraus entfaltet 
das Berg-Wasser-Bild über ein bloß Angeschautes hinausgehend seine 
weltstiftende Wirksamkeit.

Han Zhuo denkt Ansätze, die schon in jenen dem jüngeren 

41 SSCQJ, VI. 9. [2], LB II 661: $JlW. Vgl. LDMHJ1.

385

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Wang Wei EE/föt und Li Cheng zugeschriebenen Schriften (SSJ, 
SSL, SSF und SSJü) als eine »Ästhetik der Andeutung« angeklungen 
hatten, mit seiner Systematisierung der drei neuen Erscheinungswei­
sen von Ferne im gemalten Bild zuende. Das Berg-Wasser-Bild tritt im 
Lichte dessen hervor als ein Bild, welches gerade dadurch seinen ei­
gentümlichen Gehalt zu zeigen imstande ist, daß es nicht einfach et­
was oder nichts zeigt. Es zeigt, indem es in einer sich entziehenden 
Darstellungsweise nicht mehr und noch nicht zeigt. Das Zeigen selbst 
gelangt somit als ein Vorgang in die ästhetische Anschauung. Diese 
reflexive Bewußtwerdung hebt sich freilich von bestimmten Pro­
grammen der klassischen Moderne im Westen dadurch ab, daß es 
nicht um diesen Vorgang selbst, um die Schwelle zum Eintritt in die 
Sichtbarkeit geht. Das Berg-Wasser-Bild bleibt noch im Entzug be­
stimmter Gegenstände in der zweiten und dritten Erscheinungsweise 
von Ferne oder Tiefe nach Han Zhuo das, was die Kunstwissen­
schaft ein »gegenständliches Bild« nennt. Es steigt nicht auf die Meta- 
Ebene der Abstraktion moderner Avantgarden. Noch in der sich ent­
ziehenden Gegenständlichkeit bleibt es vielmehr ganz und gar auf 
diese verpflichtet. Indem jedoch jede einzeln bestimmte Gegenständ­
lichkeit sich entzieht, vermag auf einmal die Tiefe selbst im Bild als 
eine »Welttiefe« in Erscheinung zu treten und zugleich zu wirken.

Es muß als eine nicht geringe theoretische Leistung des Han 
Zhuo gewertet werden, daß er ganz bestimmte Errungenschaf­
ten des dialektischen Denkens im vormodernen China in neuartiger 
Weise auf das Problem des Bildes anzuwenden vermag. Wenn die hier 
vorgetragene Interpretation in die richtige Richtung weist, dann tritt 
an diesem Punkt sehr deutlich die Erkenntnis ins Licht der Geistesge­
schichte, daß das Berg-Wasser-Bild nicht Gesehenes zu repräsentie­
ren, daß es auch nicht eine äußere Welt in Form einer »Bild-Welt« in 
sich wiedererstehen zu lassen hat, daß es vielmehr danach streben 
muß, in immanenter Weise alles Darstellungshafte zu transzendieren, 
um schließlich im Sinne der Welt als Bild das Welten der Welt selbst 
wirksam werden und das angeschaute Bild mit der Wirklichkeit ver­
schmelzen zu lassen. Wenn mitunter von einer Verlängerung des 
Berg-Wasser-Bildes in die wirkliche Welt hinein gesprochen wird, so 
muß diese Rede genau umgedreht werden. Das Bild erweitert sich 
nicht etwa über seine darstellungsmäßigen Horizonte hinaus ins Un­
endliche. Damit bliebe es immer noch dem räumlichen All in seiner 
sichtbaren und darstellbaren Gegenständlichkeit verhaftet. In der 
Weise einer sich entziehenden Nähe eröffnet das Bild viel eher die an 

386

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

allen Orten des Alls gleich gegenwärtige Welt. Die Welt selbst - nicht 
ihr Abbild und nicht ihr Sinnbild - ist es, die den Betrachter eines 
solchen Bildes anmutet und einholt, in dem sich die von Han Zhuo 

benannten Erscheinungsweisen der Ferne darstellerisch bewäl­
tigt finden.

8.4. Von Wolkenerscheinungen und ql M

Bisher wurde versucht, ein phänomenologisches Plädoyer dafür vor­
zutragen, daß in Han Zhuos einigermaßen systematischen Dar­
legungen zur Berg-Wasser-Malerei vielfach das theoretische Bemü­
hen zutage tritt, den hohen Wert der Malerei und insbesondere 
dieser Gattung der Malerei im Rekurs auf ihre innige Verbindung 
zur Welt als ihrem zentralen Anliegen hervorzukehren. Welt wird 
dabei möglichst umfassend als diejenige allgemeine Ganzheit wirkli­
cher Bezüge und Wirksamkeiten in Raum und Zeit geschildert, inner­
halb deren das Leben des Menschen sich immer schon vollzieht. Au­
ßerdem wird, wie gezeigt, verschiedentlich das Haften an den 
sichtbaren Formen und am Darstellerischen zu überwinden gesucht, 
um dagegen Welt als eine die Berg-Wasser-Malerei in ihren besonde­
ren gestalterischen Möglichkeiten auszeichnende Sinnschicht bloßzu­
legen. Und schließlich wird wenigstens ansatzweise diese welthaltige 
Bedeutsamkeit des Berg-Wasser-Bildes auch hier wieder, wie schon 
bei Jing Hao nicht länger in dargestellten Bildinhalten, sondern 
eher in einer Auflösung des Inhalts zugunsten des Sinngehalts zu 
fassen gesucht. In letzter Konsequenz muß dies bedeuten, daß sich 
das Berg-Wasser-Bild für Han Zhuo $$#lj wesentlich nicht in einer 
mimetisch repräsentierenden Funktion erfüllen kann. Vielmehr liegt 
sein Zweck außerhalb des Darstellens, nämlich in einer durch das 
Sichtbare und die Anschauung und noch durch deren Extremform 
der entzogenen Anschauung hindurch stattfindenden Eröffnung von 
Welt als einem Geschehen. Der Gipfel einer so vorgestellten Malerei 
muß nicht länger in einem Nachahmen, Hinweisen oder aufzeigenden 
Sichtbarmachen, sondern zuletzt in einem tatsächlichen Hinführen 
zur Welt gesucht werden. Insofern alles bislang Vorgebrachte mögli­
cherweise als interpretative Unterstellung abgetan werden könnte, 
sollen zum Abschluß eine Reihe handfestere Argumente für diese 
Lesart des SSCQJ aufgewiesen werden.

Han Zhuos eingehende Besprechung der Lufterscheinun­

387

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

gen ist aufschlußreicher als alles sonst aus dem hier betrachteten Zeit­
raum zu diesem Thema Überlieferte. Denn wo sich das Bemühen um 
eine Reduktion des Angeschauten auf bestimmte Gestaltmerkmale in 
den Vordergrund drängt, taucht doch unter der Hand die Dimension 
der Bedeutsamkeit des Sichtbaren und des Gesehenen um so entschie­
dener wieder auf, wo es um eine Theorie des »Atmens« (qi M) im 
Rahmen von Berg-Wasser-Gegebenheiten geht. In Abschnitt [35] 
wird zu Beginn hervorgehoben, daß jenes Berge und Flüsse durchwal­
tende »Atmen« in den Wolkenerscheinungen seine sichtbare Verkör­
perung findet. Die »Wolken treten aus tiefen Tälern hervor«,42 wie es 
da heißt. Ist diese Auskunft nur einem malerischen Topos entsprun­
gen? Oder findet sie nicht vielleicht in jener bereits seit dem zweiten 
Jahrhundert vor der allgemeinen Zeitrechnung nachgewiesenen Pra­
xis, mit Räucherwerk aus Bronzebecken in Form von Miniaturbergen 
(bo shän lü f# |1|'M) einen bedeutungsschwangeren Dunst aufsteigen 
zu lassen, ihr sinngemäßes Pendant? Gemäß den damit verknüpften 
daoistischen Spekulationen besagt diese Sitte, die gleichzeitig mit der 
Berg-Wasser-Malerei in der Tangjjt-Zeit zu voller Blüte gelangt ist, 
daß aus dem Innern der Berge qi der Hauch des »Atmens«, 
heraustritt.43 Daß Han Zhuo diesem älteren Gedankengut kei­
neswegs ablehnend gegenübersteht, mag immerhin der Umstand be­
legen, daß er zur Erläuterung des Nebels auf ein Zitat aus jenem vor­
kaiserzeitlichen »Glossar«, dem Er ya zurückgreift. Wenn 
danach eben »das Atmen aus der Erde aufgeht, ohne daß der Himmel 
darauf anspricht«,44 so ist hier zumindest eine kosmologische Speku­
lation impliziert, die über rein atmosphärische Erscheinungen hinaus­
reicht, welche visuell oder mit meteorologischem Blick erfaßt werden. 
Setzt also Han Zhuo tatsächlich qi M und Wolkengebilde gleich?

Zunächst mag es so klingen, als ginge es in seinen einschlägigen 
Darlegungen allgemein um »Wasserdampf« und seine dichteren oder 
weniger dichten Erscheinungsformen im Luftraum. Bei genauerem 
Zusehen stellt sich jedoch heraus, daß qi M/ das »Atmen«, hier auf 

42 SSCQJ, VI. 9. [35], LB II 670:
43 Vgl. dazu näher Ledderose, The Earthly Paradise, 174 f.; Little/Eichman (Hg.), 
Taoism, 17 f.; Roger Goepper (Hg.), Das alte China. Menschen und Götter im Reich der 
Mitte. 5000 v. Chr. - 220 nach Chr., Ausstellungskatalog, München 1995, Kat. Nr. 82, 
356 ff.
44 SSCQJ, VI. 9. [39], LB II 671: Ot ffüTcTJ®. Vgl. Er ya WB, Abschnitt 8 »Shi tian
WX« (»Erklärungen zum Himmel«), in: Xiong Dunsheng (Hg.), Er ya zhu shu 
WBZtite (Kommentar und Erläuterungen zum Er ya), Taibei 1985, 6, 5b.

388

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

einer anderen kategorialen Ebene angesiedelt ist als Wolken und 
Dunst. Dies ist an der folgenden, zunächst freilich leicht rätselhaft 
scheinenden Aussage über Wolken abzulesen:
»In der Aufheiterung nach dem Regen bei ihrem Aufsteigen wird das Atmen zu 
den vier Jahreszeiten sichtbar gemacht. In der schattig-dunklen Verfinsterung 
bei ihrer Ausbreitung verfolgt man ihre Erscheinungsgestalten zu den vier 
Jahreszeiten.«45

Gerade wo sich Wolken auflösen, soll das qi M aller vier Jahreszeiten 
sichtbar werden. Kann damit also wirklich »Wasserdampf« gemeint 
sein? Was beim Auf klaren nach dem Regen sichtbar wird, ist doch 
gerade nicht ein Dunst oder Dampf, sondern eher dessen Auflösung 
ins Lichte des heiteren Himmels hinein. Demnach wird hier eher ein 
Vorgang sichtbar. Im Verschwinden des sichtbaren Wolkendunstes 
zeigt sich der Kreislauf des - »Wasserdampfes« ? Vermutlich zeigt sich 
an dieser Stelle doch viel mehr, nämlich das »Atmen« der ganzen Welt 
in seiner zeitlichen Entfaltung. Nicht ein augenblicklicher Wasser­
dampf tritt da im Rückzug der Wolken auf, sondern das sämtliche 
Jahreszeiten durchziehende Phänomen des »Atmens« der Welt. Wo­
hin sich die Wolken aus der Sichtbarkeit zurückziehen, von dort her 
treten sie auch in die Sichtbarkeit ein. Daher gelten die äußerst wan­
delbaren, mitunter bis zu einer extrem stofflichen Erscheinung dich­
ten und dann wieder nahezu nichtigen Wolken zu Recht als anschau­
lichste Verkörperung jener Grundbewegtheit des Wirklichen, die 
immer wieder in der chinesischen Geistesgeschichte mit dem »At­
men« oder qi M gleichgesetzt wurde. Weil aber qi M als »Atmen« 
einen Vorgang und nicht einen Gegenstand bezeichnet, findet es in 
der zweiten Hälfte der Aussage seine Entsprechung in »Erscheinungs­
gestalten« (xiäng ^). Dem Phänomen der Auflösung von Eintrü­
bung, Nebel und Dunst in immer dünnere Wolken bei heiterem Him­
mel dort stehen hier ihre körperlicheren und zugleich bedeutsamen 
Erscheinungsformen bei bedecktem Wetter gegenüber. Diese sind ih­
rerseits je nach der Jahreszeit zu unterscheiden und erscheinen daher 
wie ein Verweis auf die betreffende Jahreszeit; so werden die einzel­
nen Wolkenbildungen im Hinblick auf ihre Darstellungslogik im Bild 
in der Folge genau beschrieben. Dabei wird noch einmal unterschie­
den, ob es sich eher um einen heiteren Tag oder eher um trübe Witte­
rung handelt. Dem einen »Atmen« in seinen jahreszeitlichen Ausprä­

45 SSCQJ,VI.9.[35],LBII67O:f|-^0mWJBffl^M *

389

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

gungen dort steht also die Vielzahl anschaulicher Erscheinungen hier 
gegenüber.

Die Asymmetrie zwischen den vielen Erscheinungsgestalten und 
dem einen »Atmen« zu den vier Jahreszeiten findet sich, wie folgt 
bestätigt:

»Zerstreuen sich [die Wolken], werden sie zum Atmen.«46

Und:

»Was den Wolkendunst betrifft, so ist er dasjenige, wo das Atmen sich sam­
melt«47

Auch wenn diese beiden aus dem Kontext herausgeschnittenen Sätze 
problematisch sind, zumal die Bedeutung des ersten Wortes sän tfc, 
»zerstreuen/sich zerstreuen« oder »abfallen«, so verwirrend scheint, 
daß eine andere Version das eindeutige jü 5?, »sich zusammenballen«, 
dafür einsetzen möchte, zeigen sie doch eines: Entweder beide Aus­
sagen laufen auf dasselbe hinaus, was beispielsweise Maeda glaubt,48 
oder sie stehen tatsächlich für eine Inversion der Vorstellung - einmal 
lösen sich die Wolken in das »Atmen« hinein auf, einmal wieder ge­
hen sie daraus hervor. Das Spiel mit den spekulativen Konnotationen 
von qi M verwirrt diese Stelle selbst dann noch, wenn wir mit Maeda 
einfach »Wasserdampf« dafür einsetzen und das Gemeinte somit auf 
eine kategoriale Stufe mit allen anderen Wolkenerscheinungen stel­
len. Denn während dann dieser »Wasserdampf« im ersten Fall eine 
spezifische Form der Wolken - sei's nun ihrer »Zerstreuung« oder 
ihrer »Zusammenballung« - darstellen sollte, wird er im zweiten Be­
leg zur allgemeinsten Charakterisierung aller Wolkenerscheinungen 
herangezogen. Dieser Vergleich spricht also nicht dafür, qi M in die­
sen Auskünften tatsächlich bloß als »Wasserdampf« zu interpretieren. 
Wahrscheinlicher ist angesichts dessen, daß qi M als »Atmen« hier 
mit einer Reihe tieferliegender Bedeutungsschichten ausgestattet 
und auf eine allgemeinere kategoriale Ebene zu setzen ist. Demnach 
wäre qi M der zweiten Aussage gemäß etwas Hintergründiges, das 
sich in die Wolkenerscheinungen hinein erstrecken und damit eine 
Form der Sichtbarkeit erlangen würde.

Unmittelbar anschließend im Text ist dementsprechend allge­

46 SSCQJ, VI. 9. [35], LB II 670: SMX.
47 SSCQJ, VI. 9. [35], LB II 670:
4” Vgl. Maeda, Two Twelfth, 26.

390

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

mein von »Anzeichen des Atmens« (qi hou die Rede, bei denen 
alle Malerei anfangen müsse. Unter diese Anzeichen fallen neben an­
deren vor allem die Wolkenerscheinungen. Ob qi hou Mfereffend 
mit »climatic [conditions]« wiedergegeben werden kann, wie Maeda 
dies in modernistischer Nüchternheit tut,49 muß also angezweifelt 
werden. Muß der Maler denn wirklich stets zuerst auf die klimatischen 
Gegebenheiten als solche hinblicken? Soll er den Blick des Meteorolo­
gen besitzen? Die Nähe dieser Aussage zu jenen anderen im SSCQJ, 
wonach an erster Stelle qi yün ÄÜ, die »Gestimmtheit im Atmen«, 
stehen solle, ist einigermaßen auffällig.50 Demnach wäre hier die Wen­
dung qi hou »Anzeichen des Atmens«, ebenso nicht speziell auf 
atmosphärische Erscheinungen gemünzt. Diese stehen in ihrer eigen­
tümlichen Form der Sichtbarkeit allerdings in einer besonderen Nähe 
zum Sichtbarwerden des umfassenden »Atmens« der Welt. Insofern 
sie dieses besonders lebendig und wandelbar anzeigen können, sind 
Wolkenerscheinungen sicher prädestiniert, als qi hou »Anzei­
chen des Atmens«, zu gelten.51 Letztere sind jedoch, insofern sie we­
sentlich einen Bedeutungsaspekt implizieren, grundlegender als bloß 
gestalthaft gesehene »Wolkenformationen«. Erst aufgeladen mit die­
ser besonderen Bedeutsamkeit, daß sie nämlich zeichenhaft verweisen 
auf das »Atmen« des Wandlungsgeschehens, spielen diese »Anzeichen 
des Atmens« eine fundamentale Rolle in der Berg-Wasser-Malerei, 
nachdem sie schon im fünften Jahrhundert, über die Bildnismalerei 
vermittelt, in der Ästhetik aufgetaucht waren.52

Somit ist zunächst festzustellen: Han Zhuo zufolge sind alle 
verschiedenen Lufterscheinungen nicht deshalb von Belang für die 
Berg-Wasser-Malerei, weil sie nun einmal einen unverzichtbaren Be­
standteil von naturwüchsigen Berg-Wasser-Gegebenheiten darstel­
len. Sie sind nicht um einer größeren Wahrscheinlichkeit und Natur­
treue der gemalten Ansicht willen mit darzustellen. Wolken und all 
dergleichen gilt es aus genau dem Grunde zu malen, weil sie als Ver­
dichtungen aus dem weltdurchwaltenden qi Mz aus dem »Atmen« der 
Welt hervorgehen und weil sie, als sinnhafte »Erscheinungsgestalten« 
wahrgenommen, gerade als Anzeichen für das »Atmen« fungieren.

49 Vgl. Maeda, Two Twelfth, 26.
50 SSCQJ, VI. 9. [49], LB II 674; [52], LB II 675; vgl. [50], LB II 675; [53], LB II 676; [56], 
LB II 677.
51 SSCQJ, VI. 9. [4], LB II 662.
52 Vgl. GHPL, VI. 3. [8], LB I 357.

391

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Welches Bildelement wäre auch geeigneter als Wolkenerscheinungen 
in ihrem Kommen und Weiterziehen, Entstehen und Vergehen, den 
ununterbrochenen Kreislauf des »Atmens« in der Welt symbolisch 
sichtbar zu machen oder gar das sich vollziehende Atmen in Form 
einer innerlich hochgradig bewegten Gestalt für die Anschauung zu 
verkörpern und in einer bestimmten Weise wirksam werden zu las­
sen? Dementsprechend kann Han Zhuo hinsichtlich jener »An­
zeichen von Wind und Wolken« (feng yün zhi höu die in
der Berg-Wasser-Malerei in vermeintlich realistischer oder impressio­
nistischer Manier dargestellt werden, in folgender Weise von einem 
tieferreichenden Verweis auf dasjenige »Atmen« ausgehen, das die 
ganze Wirklichkeit durchherrscht:

»Aber was an der Malerei gelegen ist, so schöpft sie die inneren Geheimnisse von 
Himmel und Erde aus, pinselt die Anzeichen von Wind und Wolken - wie könn­
te sie da nicht tief in jene [Geheimnisse des Atmens] eindringen?«53

An einer früheren Stelle war zur Bedeutung der Wolkendarstellung 
noch unmißverständlicher folgendes Resümee gezogen worden:
»Wer gut im farbigen Malen hinsichtlich dieser [Wolken-Motive] ist, der erlangt 
dann in seiner Echtheit das Atmen zu den vier Jahreszeiten, die wunderbaren 
Bahnen der Wirk-lichkeit im Hervorbringen der Wandlungen.«54

Nicht allein im Rückgang auf das »Atmen« (ql M) sucht aber Han 
Zhuo die Befähigung der Berg-Wasser-Malerei zur Weltstiftung 
zu verankern. Auch in bezug auf die »Bahnen der Wirk-lichkeit« (li 
Sl), entlang derer das Weltgeschehen als ein »Hervorbringen der 
Wandlungen« (zäo huä iiHL) abläuft, stellt der Autor die Fähigkeit 
der Malerei heraus, das »Echte« (zhen zu erlangen. Kann damit 
wirklich eine bloße »Einsicht hinsichtlich der Erhebungen und Hügel 
[der Erde]« (zheng qiü Ung kann damit lediglich eine »Er­
kenntnis« der wahren Verhältnisse im Bereich der sichtbaren wie der 
hintergründigen Wirklichkeit gemeint sein, wie dies andernorts mit 
buddhistischen Untertönen nahegelegt zu werden scheint?55

Wenn die Malerei in einer wesensmäßigen Verbindung zu jenen 
»Bahnen der Wirk-lichkeit« steht, wenn diese wiederum einer beweg­
ten »Wirk-lichkeit« in der Zeit ihren Verlauf eingeben, statt die sicht­
bare oder wenigstens intelligible Seinsordnung einer sichtbaren An­

53 SSCQJ, VI. 9. [40], LB II 671 f.:
54 SSCQJ, VI. 9. [37], LB II 671: KW-
55 Vgl. SSCQJ, VI. 9. [56], LB II 677.

392

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Sammlung von Seiendem zu bezeichnen, wenn die Bahnen mithin auf 
ein bewegtes Wirkgeschehen, auf das Erwirken der Vorkommnisse im 
»Hervorbringen der Wandlungen« verweisen, dann geht es der Male­
rei nicht länger um Erkenntnis. Ähnlich wie dies schon in jenem Vor­
läufertext, dem SSJ, zum Ausdruck gebracht worden war, denkt auch 
Han Zhuo daß die Malerei »die Leistung des Hervorbringens 
der Wandlungen zuwege bringt«56 oder daß sie sich - in den Worten 
Zhang Yanyuans - »mit der Leistung des Hervorbringens der 
Wandlungen vereinigt«.57 Auch nach seiner Auffassung kommt die 
gelungene Malerei, vor allem aber die Berg-Wasser-Malerei, an deren 
systematischer Ergründung dem Chunquan $6^ so sehr gelegen ist, 
mit der Wirklichkeit in Form einer genuin erwirkenden Bewegtheit 
überein; es geht dabei nicht um eine Erkenntnis vermittelnde Abbild­
haftigkeit.

Aus diesem Grunde zitiert der Autor in seiner »Vorrede« in gro­
ßer Ausführlichkeit, jedoch anonym und ganz so, als sei damit die 
opinio communis wiedergegeben, zwei diesbezügliche Aussagen aus 
der Überlieferung, denen sichtlich seine volle Unterstützung gilt.58 
Entscheidend ist freilich jener überaus enthusiastische Kommentar, 
den er im Anschluß an diese langen Zitate hinsichtlich einer Aussage 
des Zhu Jingxuan einflicht:

»>[...] Wird das Vermögen des [eben mal] zollgroßen [Herzens] entfaltet, so be­
finden sich tausend Li-Meilen auf einem Handteller< - bedeutet das etwa nicht, 
daß mit dem Pinsel das Hervorbringen der Wandlungen unterstützt wird?«59

Die malerische Darstellungskunst entspringt dem Innern des Malers. 
Doch sie vermag die ganze Welt in eine handtellergroße Bildfläche 
hereinzuholen. Diese Kunst bedeutet für Han Zhuo nicht weni­
ger als ein »Ausfüllen« und »Stopfen« wie bei der Kleidung (bü ^), 
eben die Tätigkeit des unterstützenden Eingreifens in die Lücken des 
Weltgeschehens.

Entweder wird hier behauptet, die Welt sei unvollkommen und 
würde durch den Eingriff der Malerei an Vollkommenheit noch ge­
winnen können. Nach dieser starken Deutung geriete der Maler ge­
wiß in die Nähe des abendländischen creator secundus, des gottglei­
chen Schöpfers. Plausibler ist allerdings, die Rede vom »Stopfen« 

56 Vgl. SSJ, VI. 4. [1], LB I 592:
57 LDMHJ (Lf 2) 24: vgl. Acker, Some T'ang, 1181.
58 SSCQJ, VI. 9. [2], LB II661.
59 SSCQJ, VI. 9. [2], LB II 661: !

393

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

nicht im Sinne eines Überschreitens und Vollendens einer vorgege­
benen Seinskonstitution zu verstehen. Wie schon oft wiederholt und 
auch an dieser Stelle einwandfrei ersichtlich, ist auch diese Rede vom 
»Stopfen« (bü ffi) von vornherein auf ein Geschehen bezogen, näm­
lich auf die »Wandlungen« (huä \\^} und deren unentwegtes Hervor­
bringen. Das Wort bü »stopfen«, muß daher eher wie das »Ein­
springen« bei einer Arbeit, wie ein »Unterstützen« verstanden 
werden. Die Malerei springt hier und da unterstützend dem Ablauf 
des Weltgeschehens bei - ganz wie der tüchtige Herrscher gemäß der 
Wendung bü tiän^Jz »den Himmel unterstützt«.60 Sie erfüllt damit 
nach konfuzianischen, letztlich auch buddhistischen Grundüberzeu­
gungen wahrscheinlich die höchste denkbare Verwirklichung des 
Menschseins überhaupt: Sie verhilft dem Lauf der Welt zum Guten. 
Stark genug ist vor diesem geistigen Hintergrund des vormodernen 
China gleichwohl Han Zhuos Einsicht, daß mit den Mitteln der 
Malerei und also der Anschauung ein wesentlicher Beitrag zum Welt­
geschehen im ganzen geleistet werden kann. Kaum schwächer steht 
diese Behauptung im übrigen da, wenn nach einer anderen Version yi 

»weitertragen«, statt bü ffi, »unterstützen«, gelesen wird. Denn 
auch das Wort yi kann an dieser Stelle nicht gut auf ein bloßes 
»Wiedergeben von etwas Gesehenem« reduziert werden, wenn da­
hinter kein Sein, sondern ein bewegtes Geschehen als dasjenige ge­
dacht wird, was es »weiterzutragen« gilt. Auch so wird doch eher eine 
Wirksamkeit als eine bloß sichtbare Gestalt weitergegeben, wie es die 
Abbild-Theorie in einem verfehlten Verständnis der geistesgeschicht­
lichen Zusammenhänge vielleicht behaupten möchte.61

60 Vgl. zum Beispiel den Satz »Seine Tätigkeit kommt einem [unterstützenden] Stopfen
des Himmels gleich; seine Leistung ist einem Abstützen der Erde ebenbürtig«, der auf 
jenen Kaiser gemünzt war, der die Wasseruhr neu eichen ließ und damit gleichsam dem 
Zeitablauf erneut auf die Sprünge half, in der Vorrede zu »Xin ke lou ming ®f^*]ZW^« 
(»Inschrift auf die neu geeichte Wasseruhr« aus dem Jahr 508) des Lu Chui |^{g (Wen 
xuan e 56, 18b, WX 775: SMWW). Vgl. auch das Lob des Tang-Kai­
sers Gaozu: »Er nahm von der Erde weg, um [unterstützend] den Himmel zu stopfen« 
(Jin Tang shu [Ältere Geschichtsbücher der Tang-Dynastie], 28, Abteilung 
»Yin yue zhi yi #^^« (»Bericht über die Musik I«); übersetzt nach Liu Xu u.a., 
]iu Tang shu H, 16 Bde., Beijing (Zhonghua) 1975,1043: Gemeint ist in
dieser übertragenen Verwendung eine politisch-geschichtliche Wirksamkeit, also gerade 
nicht mehr die topische Vorlage, jenes vorzeitliche buchstäbliche »Stopfen des Himmels­
lochs« mit Steinen durch die mythische Nü Wa
61 Vgl. ganz ähnlich die Bemerkungen zur Bedeutung der Sitte des »Kopierens« in Es- 
cande, L'art, 64.

394

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Auf diesem Boden erschließt sich nunmehr Han Zhuos 
eigene, allererste einleitende Kennzeichnung der Malerei besser. Sie 
hat nicht von ungefähr folgenden Wortlaut:
»[...] damit wird die Wirkmacht von Himmel und Erde durchgängig gemacht, 
und es werden in korrespondierender Zugehörigkeit die wirklichen Sachverhalte 
der ungezählten Vorkommnisse [ausgebildet].«62

Die »Wirkmacht von Himmel und Erde« (tiän di zhi de 
bezeichnet das Wandlungsgeschehen der ganzen Weltwirklichkeit. 
Dieses kann nach dieser Reflexion in der Malerei »ungehemmt und 
durchgängig« (töng iS) werden, denn die Malerei steht damit in einer 
»durchgängigen Verbindung« (töng iS). Wer mit einer »Wirkmacht« 
in Verbindung steht, hat es auf ein Wirken, auf ein Wirkgeschehen 
abgesehen. Demnach zielt die Malerei auf eine Form der »Mitwir­
kung« an der Welt selbst als einem fortgesetzten Wandlungsgesche­
hen ab. Diesem Anliegen dient ihr Verfahren eines malerischen »Aus­
bildens in korrespondierender Zugehörigkeit« (lei ^M), bezogen auf 
die innerlich lebendig bestimmten Verhältnisse, auf die wirklichen 
Lebensvollzüge (qing fltf) an all den innerweltlichen Vorkommnissen. 
Wenngleich Han Zhuo gewiß alte »animistische« Vorstellungen 
vom Geschäft des anschaulichen Darstellens hinter sich gelassen hat, 
wenngleich seine Rede nicht als Reproduktion jenes frühen ästheti­
schen Denkens eines Zong Bing und selbst noch eines Xie He Ut 

aus dem fünften und sechsten Jahrhundert63 zu lesen ist, wie es 
oben in III. 2. und 3. sowie in IV. 1. mehrfach thematisiert wurde, 
bleibt die altertümelnde Verwendung des Wortes lei an dieser Stel­
le gleichwohl bedeutsam. Bezogen ist die Malerei von vornherein auf 
qmg 'IW, die »wirklichen Sachverhalte«, an den Vorkommnissen, nicht 
auf deren äußerlich sichtbare Gestalt. Indem sie es der Wirklichkeit 
»gleichtut« (lei |J() im Sinne der Ausbildung von Korrespondenzen 
auf der Ebene der wirksamen Verlaufsbahnen, soll die Malerei gemäß 
diesen Worten doch wohl nach wie vor dem überkommenen Muster 
folgen und in gewisser Weise geradezu einschwingen in das Weltgan­
ze selbst.

62 SSCQJ, VI. 9. [1], LB II 661: 'IW.
63 Vgl. HSSX, VI. 1. [5] und [6], LB I 583 bzw. GHPL, VI. 3. [2], LB I 355.

395

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

8.5. Die Bedeutung des Pinselzuges

Da die Sammlung des Chunquan die Überlegungen eines Malers 
widerspiegelt, erhält die produktionsästhetische Problematik in den 
Abschnitten [48] bis [54] eine tiefere theoretische Durchdringung, 
deren Hauptzüge im weiteren nachgezeichnet werden sollen. Gefragt 
werden soll jetzt: Wie malt man eine welthafte Wirksamkeit?

Hinsichtlich der Vorfrage, was der Maler im Bild verwirklichen 
soll, greift Han Zhuo auf einen Gegensatz aus dem BFJ zurück, 
den er in aussagekräftiger Weise weiterdenkt und gewissermaßen 
entschärft. Da wird zunächst das »blütenschöne Aufscheinen« (huä 
3j£), dem aufgrund der Lautähnlichkeit des Wortes wie aufgrund der 
dekorativen Reize der Farbmalerei das Malen (huä H) mitunter gerne 
zugerechnet wird, als oberflächlich, äußerlich und somit unzulänglich 
verworfen.64 Die Malerei hat in der Tiefe zu wurzeln, sie hat aus dem 
»wirklichen Gehalt« (shi 1|f) zu erwachsen. Han Zhuo argumen­
tiert nun allerdings beinahe gegen den Alten im BFJ dafür, daß zur 
Malerei eben auch das Moment der Erscheinung, also durchaus das 
»blütenschöne Aufscheinen« (huä dazugehört. Indem er das an­
gesprochene Verhältnis zwischen reizvoller Erscheinung und tatsäch­
lichem Gehalt im Sinne des klassischen Sprachbildes von »Stamm und 
Ast« (ben mö als den bipolaren Zusammenhang zwischen Ur­
sprung und Ableitung auslegt, leitet er zu einem anderen, im bud­
dhistischen Denken beliebten Bild über. Er führt die organizistische 
Vorstellung von dem einen, in sich ruhenden »Körper« (ti ta) mit 
seinen Gliedmaßen und deren »Gebrauch« (yong hi) in vielfältigen 
Bewegungen ein.65 Vor dem Hintergrund dieses viele Jahrhunderte 
lang durchdachten komplementären Verhältnisses schreibt er Jing 
Haos Gedankengang zur Bestimmung der Malerei66 in dieser 
Weise fort:

»Das Von-selbst betrifft die Verkörperung, das menschliche Betreiben betrifft 
[deren] Entfaltung.«67

Das menschliche Betreiben hatte er zuvor mit jenem »blütenschönen 
Aufscheinen«, mit der äußerlichen Erscheinungsweise der gemalten 

64 SSCQJ, VI. 9. [52], LB II 675; vgl. BFJ, VI. 6. [4], LB I 605.
65 Vgl. FG Art. ti yong ti yong .
66 BFJ, VI. 6. [4] und [7], LB I 605 £
67 SSCQJ, VI. 9. [52], LB II 675: |

396

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo ttfiB

Bilder also, gleichgesetzt. Umgekehrt fällt dem »wirklichen Gehalt« in 
diesem Schematismus daher ganz von selbst das »Von-selbst« zu. 
Ausgangspunkt und Ursprung der Malerei, ihr »Körper« wie ebenso 
ihre stilistische Ausprägung, die ja mit demselben Wort als »stilisti­
sche Verkörperung« bezeichnet wird, sollen also von selbst hervortre­
ten. Hier taucht abermals die in Kapitel IV 4. im Ausgang von BFJ 
erörterte Idee auf, daß die Malerei »ganz von selbst« sich ergeben 
solle. Das Malen hat in der Weise des »Von-selbst» (zi rän § zu 
erfolgen. Wenn damit aber doch noch nicht alles gesagt ist, wenn sich 
damit aus produktionsästhetischer Perspektive noch lange nicht alles 
Weitere »von selbst ergibt« - wie wird diese recht fleischlos und spe­
kulativ eingeführte Auffassung vom Akt des Malens mit einem kon­
kreteren Inhalt gefüllt?

Gleich zu Beginn seiner Darlegungen zur Bildgestaltung sowie 
mehrfach zwischendurch stellt Han Zhuo klar, worauf es beim 
Geschäft des Malens in erster Linie ankommt. Der Gestaltungsakt im 
sprach- und klanglosen Medium der Anschaung wird beschrieben als 
ein
»schweigendes Übereinkommen mit dem Hervorbringen der Wandlungen - aus 
einem gemeinsamen Ansatz- und Wirkpunkt mit dem weghaft leitenden Sinn 
[heraus].«68

Der Maler trifft im Idealfall das Wandlungsgeschehen selbst und geht 
einen Pakt (c/i ^5) mit ihm ein. Diese Verbindung gilt um so inniger 
und hält um so fester, als sie schweigend (mb M), in der Anschauung 
und vermittels des leiblichen Gestaltungsaktes, eingegangen wird; 
hinter dieser Formulierung mag immerhin ein ironischer Blick zur 
Seite auf die allzu beredte Kunst der Dichtung stehen. Aus dem Ein­
klang mit dem wirklichen Geschehen heraus ergibt sich weiterhin von 
selbst, daß der Maler weder von einer Erkenntnis noch allein vom 
Sehen ausgehen muß, sondern von einer gemeinschaftlich mit dem 
»weghaft leitenden Sinn« (däo JM) ausgeübten Wirksamkeit. Der 
»weghaft leitende Sinn« ist ständig in der Welt am Werk. Er ist nicht 
von der Art, daß es einer Einsicht darein bedürfte. Es bedarf viel eher 
der Mitwirkung. Dies gilt um so mehr vom Maler, der im Akt des 
Malens seinerseits zum tätig Wirkenden wird. Jeder aber, der tätig 
ist, hat auf die vorgegebene Situation und den dieser innewohnenden 
»Ansatz- und Wirkpunkt« (j’F einzugehen, will er erfolgreich sein.

** SSCQJ, VI. 9. [48], LB II 674: fW-

397

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Die besagte Anweisung des Han Zhuo hat nicht lediglich 
das gelingende Kunstschaffen zum Ziel. Es gilt zweifellos im Ansetzen 
bei der Wirksamkeit der Welt diese selbst ins gemalte Bild hereinzu­
holen. Dieses vermag als Erzeugnis oder besser »Spur« (ji eines so 
welthaft angelegten Verfahrens seinerseits einen »Ansatz- und Wirk­
punkt« für den Betrachter zu verkörpern - so läßt sich vorerst nur 
vermuten. Immerhin heißt es in der bereits zitierten Passage aus 
dem Abschnitt über die Wolkendarstellung und qi die - wie ge­
zeigt - eine Schlüsselrolle zum Verständnis der Ästhetik des SSCQJ 
besitzt:

»Wer gut im farbigen Malen hinsichtlich dieser [Wolken-Motive] ist, der erlangt 
dann in seiner Echtheit das Atmen zu den vier Jahreszeiten, die wunderbaren 
Bahnen der Wirk-lichkeit im Hervorbringen der Wandlungen.«69

Was bedeutet dieser Ausspruch jetzt aus produktionsästhetischer 
Sicht? Wenn der Maler etwas »erlangt« (de ^#), dann doch wohl im 
gemalten Bild: Als Welt-Bild verkörpert dieses also das »Atmen« in 
seiner Echtheit (zhen J=L) und diejenigen Bahnen der Wirk-lichkeit, 
nach denen das Hervorbringen der Wandlungen verläuft. Das Welt­
geschehen kann in einer bestimmten Weise tatsächlich in der geschaf­
fenen Gestalt »eingefangen« (de werden. Insofern aber das »At­
men« (qi M)/ zumal in seiner Echtheit, sicherlich nicht auf die 
Anschauung begrenzt bleibt, sondern auf die früher erläuterte Weise 
den Betrachter in seiner Leiblichkeit angeht, bietet sich demnach im 
so gestalteten Bild der ästhetischen Anschauung durchaus ein wirksa­
mer Zugang zum Wirklichen, gewissermaßen ein »Ansatz- und 
Wirkpunkt« zum Eingehen in die Wirksamkeit jenes oben genannten 
weghaft leitenden Sinnes.

Weil ferner das »Atmen« wiederum zum Medium dieser ästheti­
schen Entfaltung der Weltwirksamkeit genommen wird, hat es auch 
als ganz konkreter Ausgangspunkt für den Malakt zu dienen:
»Stets ist im Gebrauch des Pinsels zuerst die Gestimmtheit im Atmen zu erstre­
ben, darauffolgend ist der Kern der Verkörperungen zu erfassen [...].«70

In überraschender Weise kommt das malerische Schauen auf die For­
men erst an zweiter Stelle - falls sich überhaupt hinter dem »Kern der 
Verkörperungen« eine Formidee verbirgt. Und was die sichtbaren Ge­

69 SSCQJ, VI. 9. [37], LB II 671: El
70 SSCQJ, VI. 9. [52], LB II 675: OJ«

398

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

stalten der gemalten Gegenstände betrifft, so gilt es da wieder zuerst 
auf die »wirkmächtige Erscheinung der körperlichen Gestalt« zu ach­
ten, um das »Atmen« aufzuschließen. Nicht ein visueller Eindruck 
von bloßen Formen, vielmehr eine Art »Anmutung« steht also am 
Beginn des Malaktes. Der Maler hat sich von den körperlichen Ge­
stalten wie von einer »Macht« (shl angehen zu lassen. Er muß sich 
ihnen gewissermaßen »aussetzen«, noch bevor er sie mit prüfendem 
Blick abschätzt. Denn in dieser »machtvollen Wirkung« (shi ^), die 
von vornherein mit der Erscheinung der Gegenstände einhergeht, 
kommt nichts Geringeres als das »Atmen« zum Tragen.

Andernorts heißt es daher in einem verwandten Gedankengang:

»Dringend sollte man [den] Richtlinien und Vorlagen, [den] Maßstäben und 
Verfahrensweisen Folge leisten, seinen Ausgang [aber] bei der von selbst [sich 
ergebenden] Gestimmtheit im Atmen nehmen, um so daran den Sinn der Leben­
digkeit zu vollenden.«71

In einer rhetorisch geschickten Inversion stellt der Autor die mit 
Nachdruck eingebrachten Regeln, an denen ihm durchweg so viel ge­
legen ist, an den Anfang. Der zweite Teil gewinnt gleichwohl mehr 
Gewicht dadurch, daß ihm gegenüber jenem bloßen »Folge leisten« 
(xün die sachliche Position des »Stammes« oder »Ursprungs« 
(ben zufällt, von wo das Werkschaffen recht eigentlich seinen 
»Ausgang zu nehmen« hat (ebenfalls ben 2^). Denn es geht nicht um 
der Regeln willen um die Beachtung der Regeln. In der konkreten 
Bildgestaltung richtet sich der Maler gewiß nach lange eingeübten 
und spielerisch beherrschten Schulgewohnheiten oder einfach habi- 
tualisierten Konventionen. Darüber steht indes das Ziel, ganz im Ein­
klang mit der berühmten ersten Verfahrensweise und ihrer Erklärung 
bei Xie He IH# dem Bild einen »Sinn von Leben« (sheng yi 
einzuhauchen. Dazu befähigt ihn keine Regelbefolgung, sondern al­
lein das Aufmerken auf die »Gestimmtheit im Atmen« (qi yün MU)- 
Wie kann dieses Aufmerken über die Konvention hinaus gelingen? 
Zu der Wendung »Gestimmtheit im Atmen«, die natürlich ebenfalls 
Xie Hes W# Kennzeichnung entnommen ist, fügt Han Zhuo 
jetzt freilich in ganz präziser Form den entscheidenden Gedanken hin­
zu. Diese Gestimmtheit im »Atmen« ergibt sich »von selbst« (zi rän 
§ #£). Hiermit ist nicht ein Objekt oder ein Gegenstand des Malens 
angesprochen. Abermals wird ein Geschehen als Ausgangspunkt des 

71 SSCQJ, VI. 9. [49], LB II 674: W W Wfö'Zfe, WI

399

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Malakts angegeben. Es bedarf seitens des Malers lediglich einer ge­
wissen Offenheit für das »Atmen« und seine Gestimmtheit in einer 
vorgegebenen Situation; sodann teilt sich ihm dies ganz von selbst in 
der rechten Weise mit. Im leiblichen Einschwingen in diese Ge­
stimmtheit aus seinem eigenen »Atmen« heraus kann der Maler es 
ganz von selbst aufnehmen. Nicht verwunderlich ist sicherlich bei 
dieser leiblich ausgelebten Übertragung im Medium des »Atmens«, 
daß im Ergebnis auch wirklich Leben in das gemalte Bild gelangt sein 
sollte.

Was sich darauf im Text anschließt, scheint allerdings der bisher 
verfolgten Deutungslinie gerade zuwider zu laufen. Auf einmal 
taucht doch neben der Idee der Welthaftigkeit und dem leiblichen 
Moment die geistige Planung, so etwas wie ein Entwurf als Vorstufe 
in der Gestaltfindung auf. Han Zhuo führt nun in Übereinstim­
mung mit einer langen Überlieferungslinie, die von Wang Xizhi EElU 

bis zur einflußreichen Eingangsformulierung in den unter dem 
Namen des Dichters Wang Wei zEM kursierenden Erörterungen zur 
Berg-Wasser-Malerei (SSL) reicht, das vorgängige »Sinnen in der 
Sammlung des Geistigen« ein. Und er fügt da noch erklärend hinzu, 
»es [sollte] im voraus vorgestellt werden vor dem Blick«.72 Wo von 
»vorstellendem Andenken« (xiäng gesprochen wird, kann es 
kaum Zweifel geben: Mit mü g ist hier das innere Auge gemeint. In 
der Folge wird gegen das BFJ noch ein Ausspruch aus dem Zhuang Zi 

so in sein Gegenteil verkehrt, daß Han Zhuo nunmehr 
tatsächlich von einem der eigentlichen Bildausführung vorausgehen­
den, inneren »Entwerfen« zu sprechen scheint:

»Man erlangt es im inneren Sinn und sagt sich dem zu mit der Hand«.73

Als fraglich kann in Anbetracht dieser Aussagen allenfalls gelten, wor­
auf genau sich dieses Entwerfen richtet - auf eine Form oder auf einen 
Vollzug. Hier sollen ähnliche Überlegungen, die früher bereits in 
IV. 5. zu dieser Frage vorgestellt wurden, nicht wiederholt werden. 
Vielmehr soll auf anderem Wege versucht werden, hier abermals In­
dizien für die dort aufgestellte These zu sammeln, daß sich dieses 
»Sinnen« und »Vorstellen« tatsächlich weit weniger auf eine im Gei­
ste konzipierte Form und Komposition der Darstellung richtet, als 
dies ein abendländisches Verständnis aufgrund der genannten Aus-

72 SSCQJ, VI. 9. [49], LB II 674: und fO H mi-
73 SSCQJ, VI. 9. [49], LB II 674:

400

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Sprüche anzunehmen geneigt ist. Es ist freilich zu Beginn zuzugeste­
hen, daß der Autor zu diesem zentralen Punkt, der den Inhalt des 
vorgängigen Vorstellens betrifft, jede eindeutige Auskunft schuldig 
bleibt.

Schon aus dem unmittelbaren Kontext geht zweierlei hervor. 
Erstens gilt das zunächst zum Ausgang von den Wandlungen und 
vom »Atmen« Gesagte hier durchgängig als implizierte Vorausset­
zung. Vor diesem Hintergrund ist es, daß Han Zhuo sich gegen 
all die »gewöhnlichen Gebildeten« (sü shi wendet, die darauf 
nicht achten und geradewegs in oberflächlicher Manier und ohne in­
nere Grundlage drauflos pinseln. So viel ist dem Tenor des vorletzten 
Kapitels in den Abschnitten [64] bis [68] unschwer zu entnehmen. 
Angemahnt wird also Bedachtsamkeit und Sorgfalt, nachdem zuvor 
die idealen Grundlagen ausgebreitet worden waren. Zweitens 
schleicht sich das leibliche Moment selbst an dieser Stelle wieder ein, 
insofern die Hand sich dem inneren Sinne antwortend »zusagen« 
(ying O) soll. Wie anders sagt sich aber eine Hand zu als durch die 
gestaltende Bewegung? Diese Bewegung, diese »Zusage«, vollzieht in 
der Zeit der Leib. Dieser befindet sich in der gleichwertigen Position 
dessen, der »anspricht auf« etwas - mit seinen Mitteln. Auch ist das, 
worauf er anspricht, am Ende vermutlich nicht ein Formprogramm, 
sondern so etwas wie der vitale Elan zu einer Abfolge von Pinselbe­
wegungen, den der innere Sinn aus dem »Atmen« der Welt »emp­
fängt« (de f#) und an die Hand weitervermittelt. Diese »gehorcht« ja 
nicht, sie »folgt« nicht und sie »führt« nicht »aus«, was ein geistiger 
Entwurf etwa vorsehen könnte; sie »spricht an« und »sagt sich zu« 
(ying W). Das ist ein wichtiger theoretischer Unterschied. Der Maler 
hat also wohl doch nicht einen geistig konzipierten Gestaltentwurf 
nur noch auf dem Malgrund in die Tat umzusetzen wie eine Projek­
tion. Möglicherweise macht Han Zhuo in dieser Passage sogar 
gewisse Zugeständnisse an starke Zeitströmungen, nur um unverse­
hens doch wieder seinen eigenen Weg hin zur stärkeren Gewichtung 
des leiblichen Malaktes in der ästhetischen Reflexion zu gehen. Dazu 
konnte ihm immerhin das von ihm in zentralen Aussagen zitierte BFJ 
den Weg weisen.

Um diese zugegebenermaßen spekulativen Bemerkungen zu er­
härten, ist jedoch noch genauer auf den Vorgang der Gestaltfindung 
einzugehen. Die Auskunft dieser Quelle ist äußerst dürftig, was den 
Prozeß der Formgebung selbst, also der Gegenstandsdarstellung an­
belangt. Zu erwarten wären vielleicht Angaben zur Komposition und 

401

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

zum Aufbau der Gestalt oder zur Proportionenlehre, wie sie nach 
einem europäischen Verständnis von der mimetischen Malerei ver­
mutlich an erster Stelle zu stehen hätten. Um so reichhaltiger fallen 
die Hinweise zu gewissermaßen abstrakten Ausdruckscharakteren der 
Pinsellinie und zum Bewegungsvollzug des Darstellens aus. Davon 
ausgehend ist auf die Methode der Gestaltfindung hinsichtlich der ge­
genständlichen Form des Dargestellten zurückzuschließen.

Es ist bezeichnend, daß die in beachtlicher Weise systematisierte 
Erörterung der ebenfalls von Jing Hao vorgegebenen »vier wirk­
mächtigen Erscheinungen des Pinselzuges« (si shi Ef^)74 in das 
Kapitel über Baumdarstellungen in den Abschnitten [22] und [23] 
eingefügt ist. Dafür spricht jedoch folgendes. Einerseits ist der Kie­
fernbaum für Jing Hao bekanntlich das zentrale Motiv der 
Berg-Wasser-Ästhetik. Auch lassen sich Gestaltmerkmale, die aus 
der Beschreibung des Pinselzuges stammen, in der Kieferndarstellung 
besonders anschaulich wiederfinden. Zum andern aber - und dieser 
Grund dürfte für diese überraschende Verknüpfung ausschlaggebend 
sein - ist es eben gerade der Baum mit seinen Konturlinien und Ästen 
wie mit den Ausführungsformen der Nadeln und des Laubes, der die 
Aufmerksamkeit auf den Pinselzug lenkt. In dieser Weise findet sich 
in der Baumdarstellung also eine wichtige Schnittstelle zwischen den 
gegenständlich bedeutsamen und den formalen Gestaltwerten. Viel­
leicht möchte Han Zhuo überdies unterstreichen, daß im Gegen­
satz zur Schreibkunst die Pinsellinie im Berg-Wasser-Bild gerade 
nicht eine ästhetische Autonomie beanspruchen kann. Sie bleibt noch 
im Erlangen eigenständiger ästhetischer Gestaltwerte an die gegen­
ständliche Darstellung gebunden. Wenn diese Vermutung zutrifft, 
wäre damit noch stärker als im BFJ eine grundlegende Zäsur gegen­
über der verwandten schreibkünstlerischen Rede markiert, insofern 
diese von vornherein die ausführende Bewegung im Blick hat,75 wäh­
rend in der Reflexion auf die gegenständliche Berg-Wasser-Darstel­
lung die Wirkung im gemalten Bild im Vordergrund steht und erst 
im Blick darauf die Aspekte der leiblichen Pinselführung eingeholt 
werden.

Ohne diesbezüglich ins einzelne zu gehen, fällt auf, daß Han 
Zhuo auf eine nicht leicht zu erklärende Weise ausgerechnet 
die Kategorie qi M in seiner Darstellung gestrichen und kurzerhand 

74 Vgl. BFJ, VI. 6. [8], LB I 606.
75 Vgl. die frühe Erwähnung des Themas in Wei Shuo Bi zhen tu ■

402

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

durch die Kategorie pi»Haut« ersetzt hat.76 Es kann nur vermutet 
werden, daß er in dieser Systematik den Bezug zu anschaulichen Ge­
stalt- oder Ausdrucksqualitäten wahren und die Überschneidung mit 
den »sechs Kernstücken«, die die Kategorie qi M an dieser Stelle bei 
Jing Hao zweifellos darstellt, eliminieren möchte. Offensichtlich 
geht es Han Zhuo JHJ damit um eine rein deskriptive Erfassung und 
Benennung derjenigen Gestaltwerte, die sozusagen für die maltechni­
sche und schreibkünstlerische Verständigung wie beispielsweise die 
Erklärung in der didaktischen Rede von Belang sind. In seinen um so 
ausführlicheren Erläuterungen zu den verschiedenen, vom Pinselzug 
ausgehenden Wirkungen in Abschnitt [23] achtet Han Zhuo 
stärker als sein Vorbild auf den Ausgleich und die Mitte zwischen 
dynamischen und stofflichen Qualitäten, das heißt letztlich zwischen 
den Wirkungsweisen des linear bewegten Pinsels und der flächig in 
sich beschlossenen Tusche. Wenn die Vermutung richtig sein sollte, 
daß hier auf der Ebene des Ausdrucks beschrieben wird, was auf der 
Ebene des Verfahrens wiederkehrt, nämlich das Ideal der Vermittlung 
des »Atmens« ans Bild bzw. durch das Bild, dann scheint Han Zhuos

Erklärung der verschiedenen Ausdruckswerte eher auf Vollstän­
digkeit bedacht als die frühere Version im BFJ.

Erst an späteren Stellen kommt deutlicher die ästhetische Refle­
xion auf die große Bedeutung des bewegten Pinselzuges zum Vor­
schein. Han Zhuo läßt über Jing Hao jfiuS das denkbar höchste 
Lob ergehen, wenn er ihn noch über Wu Daozi stellt.77 Und 
daß er immer wieder entscheidende Aussagen aus dem BFJ zitiert, 
muß neben zeitgenössischen Kunstentwicklungen nicht wenig mit 
seinem Gespür für die größten Leistungen des Jing Hao auf 
dem Gebiet der Theorie zu tun haben. Er übernimmt auf diesem Wege 
auch jene »sechs Kernstücke« (liü yäo 7\^),78 die im Gefolge der 
»sechs Verfahrensweisen« (liü fä 7\Öx) des Xie He stehen und 
wiederholt das Augenmerk der Forschung auf sich gezogen haben.79 

76 Wenn Munakata (Ching Hao, 33 Anm. 31) in der »praktischen« Einstellung, wovon 
diese Abwandlung gegenüber einer durchweg »metaphysischen« Ausrichtung des BFJ 
zeuge, überhaupt den Schlüssel zu allen Abweichungen zwischen SSCQJ und BFJ zu 
erkennen glaubt, so ist dem nicht zuzustimmen. Insgesamt finden sich in SSCQJ, wie 
diese Untersuchung zu zeigen versucht, sicherlich nicht weniger Belegstellen für eine 
über visuelle und praktische Fragen hinausweisende Reflexion des Autors als etwa bei 
Jing Hao
77 SSCQJ, VI. 9. [48], LB II 674.
78 BFJ, VI. 6. [4] bzw. [6], LB I 606 f. und SSCQJ, VI. 9. [59], LB II 678.
79 Nakamura, Chügoku garon, 335 ff.; Munakata, Ching Hao, 23 ff.

403

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

Es mag bezeichnend sein für Han Zhuos Bestreben, in seiner 
Sammlung zu einem ausgewogenen Verhältnis von maltheoretischen 
und für die Kennerschaft relevanten Aussagen zu sorgen, daß er diese 
Erörterung in einen hinteren Abschnitt plaziert, wo es um die Bildbe­
trachtung und Bildbewertung geht. Auch referiert er weithin bloß 
Jing Haos Aufstellung. Von Belang ist für die hier verfolgte Fra­
gestellung allerdings das fünfte Kernstück sowie sein signifikanter 
Eingriff in die Gestalt des ersten Leitsatzes, der dem Gedanken des 
»Atmens« (qi M) gewidmet ist.

Zunächst zu seiner leichten Abwandlung der Aussage zur Pinsel­
arbeit im fünften Kernstück:

»Mit Mühe an Verfahrensweisen und Maßgaben gebunden, wird er [sc. der Pin­
sel] in der Bewegung tätig und läuft durch alle Veränderungen hindurch, und 
[da] kommt es weder zu [seiner Verfestigung in] einer stofflichen Gegebenheit 
noch zum [Verfolg des] blütenschönen Aufscheinens - gleichsam Flug und 
Selbstbewegung.«80

Die Abweichungen gegenüber der Vorlage im BFJ sollen hier nicht im 
ganzen diskutiert werden. So kann von der wahrscheinlichen Ver­
schreibung des sm St, »obgleich«, zu nän ü, »schwierig« abgesehen 
werden - es wäre denn Han Zhuo ein skeptischer Befürworter 
von Regeln, wofür allerdings auch manches spricht. Unklarer als in 
Jing Haos Version mit yün zhuän iSW/ das wohl nur auf ein 
»um und herum Sich-Wenden« der Pinselspitze bezogen werden 
kann, ist sodann das Subjekt des Satzes. Vielleicht steht aber auch 
hinter dem neuen Ausdruck yün zuö JSJ't das Ziehen des Pinsels, 
das da selbst tätig bewegt ist. Was die Korrektur von xi'ng »körper­
liche Gestalt«, in huä »blütenschönes Aufscheinen«, betrifft, so 
steht sie im Einklang mit jener zuvor angeführten Erörterung über 
den notwendigen Ausgleich zwischen dem Sachlichen und dem Deko­
rativen, die ebenfalls an das BFJ anschließt.81 Erkennbar ist immerhin, 
daß Han Zhuo mit Jing Haos Vorstellung von einem quasi 
selbsttätigen Ziehen des Pinsels einverstanden ist. Im Ziehen des Pin­
sels sind alle gegenstandsbezogenen Werte, aber auch der Reiz der 
schönen Form zu mißachten. Es gilt, die Pinselführung wie eine sen­
sibel anpassungsfähige Bewegtheit aufzufassen.

8(1 SSCJQ, VI. 9. [59], LB II 678: Wif vgl. dagegen
BFJ, VI. 6. [6], LB I 606.
81 SSCQJ, VI. 9. [52], LB II 675.

404

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Wenn die ersten Beobachtungen zur Funktion des »Atmens« im 
Akt des Malens ebenso bei Han Zhuo zutreffen, ist es auch für 
ihn das Lebendige und das aus sich selbst heraus sich Bewegende 
(döng SÖ), das sogar noch dort, wo es in einer anschaulichen Gestalt 
verkörpert ist, seinerseits zum wirkmächtigen Ausdruck des »At­
mens« zu werden vermag. Es bedarf daher vermutlich auch für ihn 
der besonderen Aufmerksamkeit für die leibliche Pinselführung, das 
heißt für die Bewegungsabläufe beim Ziehen des Pinsels. Sollten sich 
dazu gezielte Auskünfte finden lassen, so würde dadurch bestätigt, 
daß der Autor der Sammlung in der Tat die gedanklichen Errungen­
schaften des Jing Hao vertieft hat und daß in diesen »Kernstük- 
ken« nicht lediglich metaphorische Redensarten zu erblicken sind. 
Vielmehr wird auf diesem Wege zu erweisen sein, daß das Nachden­
ken über die leibliche Seite im Vollzug des Malens wie über die eigene 
Erscheinungsweise einer halb von der Gegenstandsbeschreibung ab­
gehobenen Pinselspur als Ausdruck einer Vollzugsart seine theoreti­
sche Legitimation aus der Idee des qi das heißt aus dem Gedanken 
einer welteröffnenden Malweise bezieht. Genauer zu erörtern ist dazu 
jetzt aber zunächst die Problematik des ersten Kernstücks in der Ver­
sion des SSCQJ, da diese Leitlinie die Nahtstelle zwischen dem Pinsel­
zug und dem »Atmen« darzustellen verspricht.

Da die zu Beginn im überlieferten Text in Abschnitt [59] des 
SSCQJ eingeschobene Aussage zu den Jahreszeiten als Erklärung des 
ersten Kernstücks offensichtlich auf eine korrupte Textüberlieferung 
zurückzuführen ist, könnte auch die nachfolgende Aussage, die ent­
scheidend von Jing Haos Vorgaben abweicht, als ein nicht au­
thentischer Eingriff in die ursprüngliche Textgestalt erscheinen. Auch 
wenn diese Frage ohne neue editionskritische Erkenntnisse nicht zu 
klären ist, können immerhin Indizien zu ihrer Beurteilung aus der 
gedanklichen Ausrichtung des gesamten Textes gewonnen werden. 
Die fragliche Aussage des BFJ, »der innere Sinn bewegt sich mit dem 
Pinsel mit«,82 lautet bei Han Zhuo so:
»Den körperlichen Gestalten folgend wird der Pinsel bewegt [,..].«83

In der früheren Version folgt der innere Sinn, wie in IV. 4. bespro­
chen, der vorgängig sich aus sich heraus entfaltenden, leiblichen Füh­
rung des Pinsels in der Hand. In der Version des SSCQJ wird dieser 

82 BFJ, VI. 6. [6], LB I 606:
83 SSCQJ, VI. 9. [59], LB II 678: W-

405

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

radikale Gedanke aufs banalste »entschärft«, wie es scheint. Jetzt wird 
offenbar die biederste abbildtheoretische Auskunft von der An­
gleichung der Darstellung mit dem Pinsel an die Form der Darstel­
lungsgegenstände angemahnt. Was hat aber dieser bisweilen einem 
»Realismus« zugeschriebene Grundsatz84 noch mit jener höchsten 
Kategorie, dem »Atmen« zu tun? Nach den eingangs getroffenen 
Feststellungen, wonach der Maler jedenfalls zuerst von eben diesem 
»Atmen« und sicherlich nicht von den »körperlichen Gestalten« als 
sichtbaren Einzelformen auszugehen habe, ist an dieser Stelle zumin­
dest Vorsicht geboten. Wo in der neuen Formulierung nicht mehr ein 
bestimmtes Subjekt als Urheber der Bewegung genannt ist, mag das 
thematisch implizierte qi zhe MW“/ das »Atmen«, aus dem Vordersatz 
hier nachklingen und gleichsam als das letztlich Bewegende anzuse­
hen sein. Doch selbst wenn der Maler als Subjekt eingesetzt werden 
muß, würde nicht viel weniger als dies gesagt: Vermittelt durch das 
»Atmen« verläuft seine geistig-leibliche Pinselführung eng angebun­
den an die sichtbar verkörperten Gestalten der Dinge. Auch ein »Ein­
klang« mit den körperlichen Gestalten, ein »Einschwingen« in diesel­
ben und »Sich-Anschmiegen«, scheint in der Semantik des Wortes sui 
K8, »folgen«, enthalten. Es muß nur einmal die formalästhetische Prä­
misse vom Abbilden der Form, gleichsam vom »Nachfahren« der 
Konturen als der ersten malerischen Aufgabe fallengelassen werden.

In Han Zhuos Erneuerung des Gedankens könnte, in die­
sem Licht betrachtet, im Gegensatz zur anfänglichen Vermutung so­
gar zum Ausdruck kommen, daß die Malerei jetzt noch weniger von 
einem gegenstandsbeschreibenden oder abbildenden Vermögen her 
begriffen wird. Wenn hier die Betonung auf yün iS, »bewegen«, und 
sodann auf dessen näherer Bestimmung durch das sui |®, »folgen«, 
liegt, wenn angesichts der Wortfolge möglicherweise sogar das Folgen 
herausgestrichen und die Bewegung als dessen Ausfluß angehängt 
wird, so ist nicht das »Wiedergeben«, sondern ein »Mitgehen« als 
das leitende Paradigma dieser Kunstauffassung anzusetzen. Tatsäch­
lich ist es ja das Folgen, das in dieser Aussage eine Bewegung anführt. 
Die Bewegung wird auf subtile Weise in eine Art Passiv versetzt, in­
dem sie ein »Folgen« darstellt und obendrein im Satz nachfolgt. Ge­
sagt wird vermutlich nicht: Sowie der Maler den Pinsel in Bewegung 
setzen will, diktiert zuerst die körperliche Gestalt seiner Anschauung 

M Nakamura, Chugoku garon, 336: »realistisches Schildern« (shajitsu no byosha

406

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

die Form, die er sodann in die rechte Bewegung umzusetzen hat. Aus 
dem unmittelbaren Zugang zu den Vorkommnissen in der Welt - 
denn für diese Innerweltlichkeit steht wahrscheinlich das Wort xing

»körperliche Gestalt«, im Gegensatz zum darauf folgenden xiäng 
»Erscheinungsgestalten« - geschieht die Bewegung. Im Element 

des »Atmens« aber, dem der Leitspruch gewidmet ist, findet dieser 
Vorgang statt. Im »Atmen« vermag die leiblich vollzogene Pinselbe­
wegung mit der Welt mitzugehen und so die »Erscheinungsgestalten« 
für das zu malende Bild zu finden. Es bedarf demnach, um das »At­
men« während des Malakts in eben diesen Malakt einzubringen, nur 
noch sehr eingeschränkt einer Vermittlung durch das »geistig« ver­
standene Innenleben des Malers. Der »innere Sinn« (xin >ü) aus dem 
Zitat nach Jing Hao könnte dem Autor der Song^-Zeit aus ge­
nau diesem Grund nicht länger der Rede wert gewesen sein.

Wenigstens drei Voraussetzungen wohnen dieser Deutung inne. 
Erstens muß ein abbildtheoretisches Bildverständnis unter Vorbehalt 
gestellt werden. Zweitens muß erwogen werden, ob das »Atmen« 
selbst in Han Zhuos Theorie einen hinreichend fundamentalen 
Stellenwert erlangt hat, um als Subjekt der malerischen Tätigkeit in 
der vorliegenden Aussage mitgedacht werden zu können. Dies ist 
weitgehend eine Ermessensfrage, die es angesichts der oben angeführ­
ten Belegstellen zur Bedeutung des qi M für den Malakt im Verein 
mit den im weiteren vorzutragenden Beobachtungen zum Moment 
der Leiblichkeit zu beurteilen gilt. Drittens könnte sich nämlich im 
Rahmen von Han Zhuos song-zeitlicher Theorie zum Malakt 
das Verhältnis des inneren Sinnes (xin >ü) zum »Atmen« (qi M) so 
weit verschoben haben, daß nun nicht mehr der innere Sinn für den 
Malvollzug verantwortlich gemacht werden muß, weil die führende 
Rolle des Leiblichen erkannt und benannt wurde. Der im BFJ scharf 
aufbrechende und zugleich gelöste Konflikt zwischen geistiger Pla­
nung und leiblichem Einschwingen könnte nicht zuletzt dadurch an 
Bedeutung für die ästhetische Reflexion verloren haben, daß sich da­
mit eine neue Selbstverständlichkeit in der Beachtung des Leiblichen 
als malereitheoretisches Gemeingut etabliert hat. Diesbezüglich be­
darf es eines Aufweises, inwieweit Han Zhuo das leibliche Bewe­
gungsmoment als solches tatsächlich reflektiert und in einem tragen­
den Zusammenhang mit dem »Atmen« denkt.

Was zunächst die zweite Voraussetzung betrifft, so läßt sich im 
SSCQJ ein klares Übergewicht der Hinweise auf das »Atmen« be­
obachten, während nur zwei Aussagen verbleiben, in denen der »in­

407

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

nere Sinn« ein nennenswertes Gewicht erhält. Die eine bezieht sich 
dabei auf die Bildbetrachtung, wozu es immerhin »der Verschmel­
zung des inneren Sinnes und des Geistigen [mit der Sehwahrneh­
mung, dem Bild oder mit dem ganzen Prozeß]« bedarf.85 Der zweite 
Beleg führt hingegen zum Malakt aus:

»Alle Malerei betrifft den Pinsel. Dies bedeutet nichts anderes, als daß es mit der 
Befähigung des inneren Sinns erkundet wird, noch bevor es sich zeigt, und er­
langt wird im nachhinein aus der körperlichen Gestalt und der Wirkung [...].«86

Eine Textvariante verleiht der Analogie von leiblicher Pinselarbeit 
und »Bewegtheit im inneren Sinn« (xm yün überdies Nach­
druck. Gemäß diesem Zitat sieht es danach aus, als habe Han Zhuo 

die Pinselkunst ganz der Tätigkeit des inneren Sinnes anheim­
gestellt. Allerdings ist das Subjekt der Aussage nicht einwandfrei ge­
klärt. Ist dies die Befähigung des inneren Sinns allein, oder ist der 
Pinsel mitbeteiligt? Vor den nachfolgenden detaillierten Erörterungen 
zum Gebrauch des Pinsels wirkt diese Einleitung beinahe wie eine 
leere Rhetorik, eine captatio benevolentiae.

Um diese These plausibel zu machen, sei jetzt die tatsächliche 
Reflexion des Han Zhuo auf die oben genannte dritte Voraus­
setzung, die leibliche Ausführung der Bewegung zur Vermittlung des 
»Atmens«, gezielt beleuchtet. In Abschnitt [50] ist eingangs verächt­
lich die Rede von dem,

»der in seinen Bewegungen keine Richtlinien hat, ohne Ordnung [den Pinsel] 
schwenkt, [...] sich verwickelt und verhäddert.«87

Diesem »ergibt es sich nicht von selbst« (fei zi rän # § Die von 
Jing Hao her gut bekannte Verfahrensweise des Von-selbst stellt 
somit auch für Han Zhuo ein Ideal dar. Und dieses Ideal ist 
durchweg auf Bewegungsverläufe bezogen. Da diese gleichwohl der 
»Richtlinien« und einer Ordnung bedürfen, kann dieser scheinbare 
Widerspruch vorerst nur durch den Hinweis auf die Einübung in ge­
regelte Bewegungen bis zu deren »Selbstverständlichkeit« ausge­
räumt werden. Zumindest die Beschreibung der »Schwächen« (bing 

im Gebrauch des Pinsels wird jedenfalls - wie vor dem kulturge­
schichtlichen Hintergrund der tief im Bewußtsein und in allen Le-

85 SSCQJ, VI. 9. [56], LB II 677:
86 SSCQJ, VI. 9. [48], LB II 674: >L

87 SSCQJ, VI. 9. [50], LB II 675: [•••]

408

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

bensvollzügen verankerten Übung in der Schreibkunst nicht anders 
zu erwarten - keineswegs ausschließlich an Gestaltqualitäten im Er­
gebnis, dem gemalten Bild, festgemacht. Durchgängig ist es vielmehr 
Methode, wenn die Lehre unmittelbar auf den Bewegungsvollzug an­
wendbar dargelegt wird. In zustimmender Weise wird daher der ältere 
Guo Ruoxu zitiert, wo dieser die Probleme ungeschickter Pin­
selbewegungen und ihre Folgen haarkleinlich beim Namen nennt. Da 
wird ein »kraftloses Handgelenk« (wän ruö und eine »stumpf­
sinnige« (chl das heißt wohl unsensible Pinselführung moniert 
und daß »der Einsatz des Pinsels mittendrin erstarrt ist«88 bzw. daß - 
wie es im Original bei Guo Ruoxu beinahe noch deutlicher
heißt -
»mitten in der Bewegung des Pinsels Zweifel aufkommen, so daß der innere 
Sinn und die Hand sich gegenseitig unterdrücken«.89

Schlecht ist, wenn

»an den Schnittstellen der hakenförmigen Striche fälschlich [scharf geschnitte­
ne] Kanten [wie an] Zeptern auftreten«.90

Sodann wird beklagt, daß der Pinselzug,

»wo er voranschreiten soll, nicht voranschreitet, wo er frei laufen sollte, nicht 
frei läuft«.91

Schließlich fügt der Autor noch seine eigene Variante hinzu. Schlecht 
ist ebenso, wenn

»die Fährte des Pinsels sorgfältig ausarbeitend und dabei stumpfsinnig klam­
mernd ist, wenn es überhaupt keine Durchgängigkeit in der Veränderung gibt, 
wenn Pinsel und Tusche, obgleich bewegt, in der Art toten Vorkommnissen 
gleich sind.«92

Bis hin zur Nennung der leiblichen Organe - Handgelenk und Hand - 
wird in diesen Aussagen versucht, die Gestaltwirkung der gemalten 
»Pinselspur« (bi jl auf die Art und Weise, in der sie vermittels 
einer leiblichen Bewegung hervorgebracht wurde, zurückzuführen. In 
einer metaphorischen Sprache beschrieben, wirkt es ganz so, als hätte 

88 SSCQJ, VI. 9. [51], LB II 675:
89 THJWZ 20; LB I 60:
90 SSCQJ, VI. 9. [51], LB II 675:
91 SSCQJ, VI. 9. [51], LB II 675:
92 SSCQJ, VI. 9. [51], LB II 675: WW

409

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

der in der Hand bewegte Pinsel ein Eigenleben. Es wird eine leibliche 
Kraft eingeklagt; ebenso wird eine Sensibilität für die Geschwindig­
keit in der Pinselführung wie für den Zusammenhang zwischen ver­
schiedenen Druckintensitäten und die »Durchgängigkeit« (töng iS) 
bei Übergängen, Druck- und Richtungswechseln gefordert. All dies 
betrifft unmißverständlich sowohl die leibliche Einübung in Bewe­
gungsabläufe wie eine allein während des aktuellen Vollzuges in einer 
leiblichen Selbsterfahrung vermittelte Kontrolle über diese Bewegun­
gen.

Es kann kein Zweifel daran bestehen, daß sich in diesen Passagen 
ein geschärftes Bewußtsein für die ausschlaggebende Bedeutung des 
leiblichen Moments im Malakt für das Ergebnis des Malens aus­
spricht. Zugleich mit einem didaktischen Anliegen ist die Grundüber­
zeugung zu erkennen, daß in der geregelten Bewegung des Pinsels als 
eines leiblichen Vollzuges der konkreteste Kern aller Probleme der 
malerischen Darstellung gelegen ist. Wichtig ist es ja zu beachten, 
daß es dem Autor mit diesen Bemerkungen zur Pinselführung zwar 
um sichtbare Gestalteigenschaften im fertigen Bild, um bestimmte 
Ausdrucksqualitäten zu tun ist. Dennoch sucht er diese Ausdrucks­
qualitäten durchgängig von der Seite ihrer Entstehung im leiblichen 
Ziehen des Pinsels über den Malgrund zu fassen. In Entsprechung 
dazu wird noch in Abschnitt [54], der zunächst dem Einsatz der »Tu­
sche« (mö §), mithin der Erscheinungsweise in der Fläche, gewidmet 
sein sollte, alsbald der »Pinsel« (bi äjt) und dessen »Texturstrich« (cün 
M), somit aber die Dynamik der Linie erneut ins Spiel gebracht.

Unverkennbar ist es nach Han Zhuos Auffassung die ge­
schulte und geregelte Pinselführung in ihrer leiblichen Dimension, 
die in erster Linie das Wesen der Malerei ausmacht. »Malen« bedeutet 
für ihn vorrangig ein »Malen in Linienzeichnungen«, wie eine inter­
pretierende Übersetzung des Wortes huä M im Kontext von Ab­
schnitt [53] klarzustellen nicht umhin kommt. Es sind, wie ebenda 
betont wird, die verschiedenen Ausführungsarten im physischen 
»Gehenlassen des Pinsels« (xing bi die dafür einstehen müssen, 
daß aus einer bloßen »Darstellung« (xie eine »Malerei« (huä M) 
im vollen Wortsinn wird. Die »Darstellung« vermag allenfalls der 
»Ähnlichkeit« (si fÖ) zu dienen und mag daher immerhin in jenen 
Bildtafeln, die den illustrierten Schriften (tu jing beigegeben 
sind, Anwendung finden. Allein die leibliche Sensibilität der Pinsel­
führung in der echten Malerei ist hingegen in der Lage, das »Durch- 
stimmtsein von den Bahnen der Wirk-lichkeit« (li qü W.Ö) und die 

410

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

bekannte »Gestimmtheit im Atmen« (qi yün Mat) unmittelbar an die 
anschauliche Gestalt der lebendig gezogenen Linie weiterzugeben. 
Der Grund für die gesteigerte Aufmerksamkeit gegenüber dem leibli­
chen Bewegungsvollzug ist mithin im Verfolg des alten ästhetischen 
Wertes des »Atmens« oder qi M zu suchen.

In der Leiblichkeit eines so gearteten »Spurenlegens« mit Pinsel 
und Tusche in der Malerei schließt sich der Kreis zwischen den voran­
gegangenen, zum größeren Teil werkästhetisch angeleiteten Beobach­
tungen zur Welt als dem Thema der Berg-Wasser-Malerei und dieser 
produktionsästhetischen Perspektive. Es war zunächst »Welt« als Be­
wandtnisganzheit des menschlichen Seins in der Welt, also von der 
Umwelt her vorgeführt worden; diese war zugleich aber als lebendige 
Wirksamkeit, als ein atmendes Wandlungsgeschehen in den Blick ge­
nommen worden. Sodann war das »Atmen« als allgemeiner höchster 
Maßstab des Malakts selbst angesetzt worden. Nunmehr muß bezüg­
lich der Pinselführung daran gedacht werden, daß unter dem Titel der 
leiblichen Pinselbewegung das »Atmen« in der leiblichen Verfassung 
des Künstlers selbst in die Bildgestaltung einfließt. Aus diesen Über­
legungen heraus erweist sich das Berg-Wasser-Bild als ein gemaltes 
Welt-Bild, das von allen Seiten der ästhetischen Reflexion herkom­
mend durchdrungen ist vom Grundgedanken des »Atmens». Ganz 
zu Beginn dieses Untersuchungsganges wurde in den Grundzügen 
die Bedeutung des qi M in der Frühzeit des ästhetischen Denkens 
herausgestellt. Im Einklang damit offenbart sich jetzt auch in dieser 
song-zeitlichen Quelle in der Reflexion auf die Pinselbewegung gz'M 
als der gedankliche Punkt, an dem eine Verschmelzung von Wirksam­
keit und gestalthaftem Ausdruck stattfinden kann. Was ergibt sich 
daraus für die Eingangsfrage dieses Kapitels nach dem Prozeß der 
Formfindung?

Ungeachtet der systematischen und eingehenden Darlegungen 
des SSCQJ zu allen möglichen Gestaltformationen kann nunmehr 
nochmals betont werden: Der Vorgang der Gestaltgebung im Malakt 
selbst wird von der Seite einer »formalen Konzeption« her so gut wie 
nicht reflektiert. Das liegt daran, daß dem Verfahren einer gestalten­
den Umsetzung im Ausgang von einem vorgängigen Entwurf für Han 
Zhuo keine Bedeutung zukommt. Allenfalls kann es ein einge­
übter Bewegungsablauf sein, auf den sich eine vorgängige Gestal- 
tungs- oder »Sinnabsicht« (yi ausrichtet. Dieser Bewegungsvoll­
zug entspringt nicht einer klaren Richtungs- und Formabsicht. Er 
speist sich vorrangig und durch den gesamten Verlauf der Bildgestal­

411

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

tung hindurch aus der inneren Sammlung auf einen leiblichen Voll­
zug des Mitschwingens. Er besagt die Öffnung des Künstlers gegen­
über dem »Atmen« in der Welt, das ihn in seiner leiblichen Grundge- 
stimmtheit anspricht. Nicht Formen sind es, von denen der Berg- 
Wasser-Maler auszugehen hat, und nicht Formen sind es, auf die es 
der Tuschemaler abgesehen haben soll. Es kommt allein an auf den 
lebendig atmenden Bewegungsvollzug in der Bildausführung mit 
dem Pinsel. Daraus resultiert ein Übergewicht der leiblich verkörper­
ten Seite über das geistige Vorstellen im Prozeß der Gestaltfindung. 
Zugleich bedeutet dies, daß dem Sehen und der Anschauung weit we­
niger Gewicht beizumessen sind als vielleicht zu erwarten wäre. Weit 
vor der Sehwahrnehmung und dem gezielten Formschaffen kommen 
in den Überlegungen des Han Zhuo zu einer Produktionsästhe­
tik die stimmungsmäßige Befindlichkeit des Menschen in seiner Welt 
und die geübte Sensibilität in der Ausübung leiblicher Bewegungs­
abläufe zu stehen. Nicht das Absehen auf anschauliche Verhältnisse 
im Bereich der Sichtbarkeit, sondern das leibliche Einschwingen in das 
Wirkliche als eine lebendig atmende und zugleich sinnerfüllte Wirk­
samkeit bestimmen in einem maltheoretischen Kernbereich das Ge­
schäft des Malers.

Vor diesem Hintergrund gewinnen schließlich spätere Äußerun­
gen wie beispielsweise die nachstehende, dem Mo Shilong MJEztt 
(vor 1587 tätig; auch bekannt als Mo Yunqing mOP) zugeschriebe­
ne, an Kontur:

»[...] Man sollte Himmel und Erde zum Lehrer nehmen. [...] Wenn man [alles] 
reiflich angesehen hat, gibt man ganz von selbst das Geistige weiter. Das Weiter­
geben des Geistigen muß notwendigerweise über die gestalthafte Verkörperung 
[erfolgen]; wo die körperlichen Gestalten mit dem inneren Sinn und der Hand 
wechselweise Zusammentreffen und wo [diese beiden Seiten] einander dabei ver­
gessen, ist der Ort, dem das Geistige sich anvertraut.«93

Noch wo eine Art »Naturstudium«, noch wo jetzt das reifliche Hin­
schauen angemahnt wird, wo auch scheinbar vom getreuen Abbilden 
der Gestalt die Rede ist, genau da erhält der Gedanke im Hinblick auf 

93 Mo Shilong (auch bekannt als Mo Yunqing J^LfOP), »Hua shuo .Äg®« (»Leh­
re der Malerei«) in LB II 717: [...] [•••]

Vgl. fast dieselbe Sequenz bei Tang Zhiqi 
(1579-1651), Hui shi wei yan (Unscheinbare Reden über das Geschäft der
Malerei), Abschnitt »Hua you zi ran #£« (»In der Malerei gibt es das Von- 
selbst«), in LB II 739.

412

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

die Malweise seine charakteristische Wendung. Die in der Frühzeit 
von Gu Kaizhi Wllfö aus der Erfahrung der Bildnismalerei heraus 
aufgestellte Leitidee der »Weitergabe des Geistigen« (chudn shen 
W) wird erst jetzt auch mit Berg-Wasser-Darstellungen zusammen­
gedacht. Die Betonung liegt indes darauf, daß sich dieses Gelingen im 
Malakt ganz »von selbst« (zi rän § $£) einstellt. Dies geschieht gerade 
dann, wenn das reifliche Schauen in die gestaltende Bewegung selbst 
überführt wird und wenn da das Angeschaute, also die schlichte »ge­
staltbare Verkörperung« in der Welt mit dem inneren Sinn und der 
Hand des Malers zu einer selbstvergessenen, selbstverständlich arbei­
tenden Einheit verwächst. Gerade wo es um die äußerlichste Form 
(xmg zu gehen scheint, wird die ausführende Hand und damit 
der Bewegungsvollzug einer Gestaltung in der Zeit ins Spiel gebracht. 
Dieser Bewegungsvollzug ergibt sich von selbst. Das Geistige aber hat 
sich dieser auffälligen Formulierung zufolge diesem Geschehnis an­
vertraut, nicht etwa den äußeren Gestalten als bloß angeschauten. Es 
bestätigt sich also im Vorblick auf diese historische Nachfolge, wie 
wegweisend die bisher herausgestellte Fokussierung gerade auf die 
leibliche Seite am Gestaltungsakt in der Tat ist.

8.6. Ein Rückzug in die Welt als Bild

Wenn die bisher aufgewiesene Idee eines ästhetischen Einschwingens 
in das Wirkliche den Malakt leitet und der Malerei insgesamt - um 
nicht zu sagen jeder ästhetischen Praxis - ihren Sinn verleiht, steht 
dahinter letztlich das Anliegen, dieselbe Leistung in der Betrachtung 
des gemalten Bildes abermals zu verwirklichen. Dieses oberste Ziel 
wird wahrscheinlich jedoch mit so großer Selbstverständlichkeit als 
die Voraussetzung aller Malerei und der hochentwickelten Kunstpra­
xis der Zeit angesehen, daß es selbst in den längeren Ausführungen 
zur Kunstkennerschaft im SSCQJ nirgendwo mehr auf so ausdrück­
liche Weise greifbar wird wie seinerzeit in Zong Bings wegwei­
senden Reflexionen.94 Allerdings bemüht sich Han Zhuo in den 
dichten Abschnitten [55] und [56] auch hinsichtlich einer Rezeptions­
ästhetik um einige Aufklärung. Und daß es sich tatsächlich bei der 
Bildbetrachtung vor allem um ein schlagartig vollzogenes, ein »stim­
mungsmäßiges Einschwingen« in einen Ort und in eine Weltganzheit 

94 Vgl. HSSX, VI. 1. [5] und [7], LB I 583 f. bzw. IV. 1.4.

413

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

handeln muß und nicht um die visuelle Gestalterfassung, eine schritt­
weise vollzogene Gegenstandserkenntnis oder die Lust an der schönen 
Form, dies unterstreicht der Autor vorab in einer etwas hymnischen 
Formulierung:

»Falls der Betrachter mit einem Schlage gleichsam mit [eigenem] Auge die Stim­
mung hintergründig-versunkener Weiten und der ungebundenen Freiheit 
durchdringt - ist das dann nicht die Vergeistigung und wunderbare Vollendung 
dessen [nämlich der Berg-Wasser-Malerei]?«95

Ebenso wie zum Malen bedarf es zur Beurteilung der Kunst, wie er 
sodann ausführt, einer tiefen Durchdringung der »Verfahrensweisen 
des Malens« (huä fä ÜSfe). Das Malen als solches unterliegt einer 
besonderen Regelung, wodurch es sich von einem bloßen »Darstel­
len« (xie M) unterscheiden läßt. Diese »Maßstäbe und Verfahrens­
weisen« (ge fä von denen das gelingende Malen durchdrungen 
ist und die der geübte Kunstbetrachter angesichts des gemalten Bildes 
wiederum seinerseits zu würdigen versteht, gründen letztlich in den 
alldurchwaltenden »Bahnen der Wirk-lichkeit« (li g|). Von diesen 
leitenden Bahnen im Wirklichen lassen sich also die Regeln des Mal­
vorgangs selbst ableiten. Dieselben leitenden Bahnen hat auch der 
Maler im Hinblick auf die gegenständliche Darstellung im Bild, also 
in inhaltlicher Hinsicht zu berücksichtigen;96 und abermals sind es 
diese leitenden Bahnen der Wirk-lichkeit, die in den leitenden Bahnen 
einer gelingenden ästhetischen Betrachtung wiederkehren. Vermittelt 
durch die an der Tradition der Malerei geschulte Vorstellung von 
»Maßstäben und Verfahrensweisen« des Malens ist es zuletzt der Ge­
danke der Bahnen der Wirk-lichkeit, der den ganzen Abschnitt unter­
gründig zusammenhält und der eine Einheit stiftet zwischen dem Ge­
schehen der Weltwirklichkeit, dem weithaften Malakt und dem 
rezeptiven Akt der Betrachtung.

Zum Schluß dieser verwickelten Darlegungen lebt immerhin der 
Gedanke des Zong Bing von einer geistigen Vereinigung in der 
ästhetischen Einstellung bei Han Zhuo fort, wenn er nach einem 
dichten Gedankengang in Abschnitt [56] fordert:

»Was die [leitenden] Bahnen bei der Betrachtung von gemalten Bildern [betrifft] 
- wenn man da nicht den inneren Sinn und das Geistige [zugleich mit der Seh­

95 SSCQJ, VI. 9. [54], LB II 676: B T ?
96 Vgl. etwa SSCQJ, VI. 9. [47], LB II 673; [54], LB II 676.

414

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

Wahrnehmung dabei] verschmelzen läßt, [...] vermag man diese [leitenden] 
Bahnen nicht zu erreichen.«97

Über die Sehwahrnehmung hinaus, so ist hier zu folgern, muß es zu 
einer Verschmelzung der ganzen Persönlichkeit einschließlich des in­
neren Sinns und des Geistigen kommen. Die Frage ist nur: Womit? 
Erschließen läßt sich aus dem Kontext wenigstens so viel, daß es hier 
darum geht, das Geschmacksurteil des Kunstkenners in jenen die ge­
samte Welt durchziehenden Bahnen der Wirk-lichkeit (li 3) veran­
kert zu wissen, um eine oberflächliche Kennerschaft und ein willkür­
liches Urteil als ungenügend abzuweisen. Wie für alles in der Welt 
gelten eben auch für die Bildbetrachtung jene maßgeblichen Bahnen 
der Wirk-lichkeit. In gewisser Weise kann also sicherlich gefolgert 
werden, daß das Innere und Geistige des Betrachters sich in der rech­
ten ästhetischen Einstellung zum einen mit diesen Bahnen der Wirk­
lichkeit, das heißt letztlich mit dem Weltganzen vereinen soll. Zum 
zweiten soll das Innere vermutlich mit der Anschauung, mit dem Se­
hen verschmelzen, das heißt die ganze Person des Betrachters muß am 
Akt der Betrachtung aufgehen. Voraussetzung dafür ist drittens - und 
das ist rein philologisch der Aussage des Textes am ehesten zu ent­
nehmen -, daß der Betrachter sich innerlich sammeln und »mit Leib 
und Seele« auf das gemalte Bild einlassen soll.

Daß mit der Einbeziehung der Leiblichkeit in den rezeptiven Akt 
nicht einmal zuviel behauptet ist, läßt sich auf diesem Boden der aller­
ersten Auskunft des Abschnitts [56] entnehmen:

»[...] man schaut zuerst auf die Ausstrahlung und die wirkmächtige Erschei­
nung, auf die Gestimmtheit im Atmen [...].«98

Natürlich ist hier von einem »Schauen« (kän ^f), also von der An­
schauung des Bildes die Rede. Doch wie oben zum Gedanken des qi M 
ausgeführt wurde, kann seit den Anfängen des ästhetischen Denkens 
in China die Leiblichkeit aus der Ästhetik nicht ausgeklammert wer­
den. Ästhetische Kategorien wie »Ausstrahlung« (feng M), eigentlich 
»Wind«, »wirkmächtige Erscheinung« (shi und die berühmte »Ge­
stimmtheit im Atmen« sind zutiefst von der Sinnlichkeit des Leib­
lichen durchzogen. Ohne leibliche Empfindungen, ohne die Empfind­
samkeit von so etwas wie einem »Leibsinn« ist letztlich nur noch 

97 SSCQJ, VI. 9. [56], LB II 677: [...]
98 SSCQJ, VI. 9. [56], LB II 677:

415

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

metaphorisch und abstraktiv, das heißt aber reduktiv von diesen äs­
thetischen Qualitäten zu sprechen. Sicherlich gilt es Han Zhuo 
zufolge, die eigentümliche Ausstrahlung eines bestimmten Kunst­
werks in der Anschauung und über die Anschauung aufzunehmen. 
Doch insofern diese besondere Ausstrahlung eines jeden Kunstgebil­
des wie ein »Wind« gedacht wird, der es in dieser anschaulich gege­
benen stilistischen Verkörperung gleichsam durchweht, muß doch 
diese Eigenschaft der angeschauten Bildgestaltung vom Betrachter 
vermittels der Sehwahrnehmung wie ein »Hauch« empfunden und 
in der eigenen Leiblichkeit wie eine ebensolche Verkörperung nach- 
und mitvollzogen werden. Unterstrichen wird diese Vorstellung von 
der Rede von der »wirkmächtigen Erscheinung« des Bildes, das den 
Betrachter ebenso leiblich wie ein »Wind«, das heißt in seiner leibli­
chen Eingebundenheit in räumliche Situationen und Wirkungszu­
sammenhänge, anmutet oder angeht. Das gemalte Bild nimmt nach 
dieser Auffassung beinahe eine »Machtposition« (shi gegenüber 
dem Betrachter ein; und diese Machtfülle in ihrer konkret gestalteten 
stilistischen Verkörperung soll der Betrachter als erstes ausloten. Hin­
zu kommt die »Gestimmtheit«, die das Ganze der Gestaltung als einen 
gleichsam musikalischen Schwingungs- und Wirkzusammenhang be­
herrscht. Diese Gestimmtheit kommt, durch das »Atmen«, das leib­
liche Medium par excellence vermittelt, auf die Empfänglichkeit für 
»Stimmungen« im Betrachter zu und versetzt ihn in seiner leiblichen 
und geistigen Gesamtheit in eine bestimmte Stimmung. All diese zu­
nächst herausgestellten Zugangsweisen zum gemalten Bild werden 
von der Sehwahrnehmung vermittelt, gehen dabei aber über die An­
schauung hinaus und involvieren den ganzen Menschen in seinen leib­
lichen Lebensvollzügen. Bezeichnend ist, daß diese Beschreibung des 
ästhetischen Rezeptionsaktes an erster Stelle kommt und daß dann 
erst im Hinblick auf die »Maßstäbe und Verfahrensweisen«, letztlich 
also auf überindividuelle und sprachlich leichter faßbare Kategorien, 
das Kunstwerk geprüft werden soll. Zur Kunstkennerschaft bedarf es 
also einer vielschichtigen Aufnahme der Bildgestalt im Rahmen einer 
ästhetischen Einstellung, die durchzogen ist von der Anschauung und 
leiblichen Befindlichkeiten.

Was die so geartete Bildbetrachtung aber ihrem Kern nach be­
deutet, faßt folgender Satz programmatisch zusammen:

416

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Systematisierung durch Han Zhuo

»[Der Bildbetrachter] zieht sich [auf dem Wege der ästhetischen Anschauung] in 
die tatsächlichen Verhältnisse und den wirklichen Gehalt im Hervorbringen der 
Wandlungen zurück [...].«"

Tatsächlich vermag die Bildbetrachtung zu einer zumindest ästhetisch 
ausgelebten Verbindung mit dem Weltgeschehen zu verhelfen. Für 
dieses ist das »Hervorbringen der Wandlungen« (zäo huä iüHtS) ein­
gesetzt. Eindringlich betont der Autor jedoch, daß im Bild »die tat­
sächlichen Verhältnisse und der wirkliche Gehalt« (qing shi'IWW) die­
ses Geschehens verkörpert sind. Über die ästhetische Anschauung 
vermag der Mensch einzudringen ins Innerste des Weltganzen. Daß 
dieses Weltganze im Bild wiederum geradezu orthaft gedacht ist, be­
legt der unkonventionell eingesetzte Ausdruck ym fB mit erheblicher 
Deutlichkeit. Wie der in der Einsamkeit einer Berg-Wasser-Welt zu­
rückgezogen lebende Einsiedler, der dem Wortlaut und dem Ideal zu­
folge viel eher ein »verborgener Gebildeter« (ym shi |®) genannt zu 
werden verdient, ganz ebenso vermag sich der Bildbetrachter ins 
Berg-Wasser-Bild »zurückzuziehen« (ym |B). Er vermag sich darin 
vor der gesellschaftlichen Welt und den Tagesereignissen zu »verber­
gen« (ym f®); er lebt zurückgezogen im Berg-Wasser-Bild als einem 
Welt-Bild. Was heißt dies aber anderes, als daß das gemalte Bild dem 
Betrachter einen Ort in einer Umwelt, ja, seinen Lebensort im ästhe­
tischen Akt wirksam stiftet? Es bedeutet, zumal im Hinblick auf die 
zuvor in IV. 7. besprochenen Aussagen zum »Wohnort« im LQGZ so 
viel wie: Der Bildbetrachter lebt in einer »Welt als Bild«.

Da die angeführte Passage freilich auch wie eine gleichsam ironi­
sche Metapher auf die gängige Kunstpraxis der Zeit gelesen werden 
könnte, hat ihre hier vorgetragene, gewissermaßen »starke« Deutung 
von Rückschlüssen aus dem Übrigen der Quelle auszugehen. Was von 
Han Zhuo nicht weiter ausgeführt wird, kann nur vermutet wer­
den. In der Bildbetrachtung kann sich im Falle einer gelungenen Ma­
lerei das Weltganze genau so wieder in existentieller, die volle Leib­
lichkeit und Geistigkeit des Menschen einschließender Wirksamkeit 
für den Betrachter einstellen, wie es den Ausgangspunkt der Malerei 
bildete und wie es im Akt des Malens vom Künstler ins Bild hinein­
gelegt wurde. Zumal mit dem Vorwissen über die malereitheoreti­
schen Aussagen der Vorläufer des Han Zhuo läßt sich auch für 
ihn annehmen: Der hohe Wert des Berg-Wasser-Bildes ist eben darin 
gelegen, daß es dem Betrachter seinen Weltort erschließt. Einerseits

99 SSCQJ, VI. 9. [54], LB I 677: W. 

417

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und Leib im Nachdenken über die Berg-Wasser-Malerei

vermittels seiner eigentümlichen Hintergründigkeit, sodann aber als 
Spur leiblicher Bewegung und als unmittelbar wirksamer Ausdruck 
des »Atmens« eröffnet das Bild ihm an dem Ort der Betrachtung und 
in deren Vollzug selbst das Ganze der Welt. Die Welt wird im gemal­
ten Welt-Bild so gestiftet, daß sie dem Betrachter zumindest in der 
ästhetischen Einstellung und während der Dauer der Bildanschauung 
als seine Lebenswelt sich darbietet, die mit dem Wandlungsgeschehen 
in Einklang steht.

An diesem Punkt angelangt, stellt sich heraus, daß allein eine 
Übertragung von der rechten Weise des Malens auf die Möglichkeiten 
der ästhetischen Betrachtung eine gewisse Gewähr für diese Interpre­
tation der Ästhetik des Chunquan bietet. Um die Schlußfolge­
rungen zum Rezeptionsakt gleichsam indirekt zu stützen, war es aus 
Mangel an genauen Aussagen zugegebenermaßen erforderlich, von 
der oben erörterten Reflexion auf den Malakt selbst und das, was da­
mit ins gemalte Bild hineingelegt wurde, zu extrapolieren. Dieser 
Umstand, daß die Rekonstruktion eines rezeptionsästhetischen Den­
kens so weitgehend auf Aussagen zur Seite der ästhetischen Produk­
tion angewiesen bleibt, mag mißlich erscheinen. Eben weil jedoch die 
Bildbetrachtung in einer transformativen Wirksamkeit Welt stiftet, 
findet sie ihre sachliche Parallele und Fundierung in eben jener oben 
nachgezeichneten Performativität des leiblichen Malakts. Gewiß ist 
ein ebenso triftiger Grund dafür in der Kunstpraxis im vormodernen 
China und im Ideal des »Gebildeten« (wen ren Z$CA) zu suchen. Für 
Han Zhuo wie für alle anderen untersuchten Theoretiker, die 
selbst so gut wie alle als Maler tätig waren, mußte eines als selbstver­
ständlich gelten: In der künstlerischen und ästhetisch gebildeten Per­
sönlichkeit schließt sich der Kreis zwischen Maler, Betrachter, Kunst­
kenner und Kunstsammler zusammen. Indem Han Zhuo also 
für die Maler schreibt, schreibt er zugleich immer auch für die Be­
trachter der gemalten Bilder mit.

418

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203 - am 16.01.2026, 10:09:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993873-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Weltaufgang in Bergen und Gewässern nach Zong Bing
	1.1. Natur als Welt geschaut
	1.2. Das Erscheinen von Welt
	1.3. Ein leibhaftiges Antwortgeschehen mit buddhistischen Untertönen
	1.4. Die Weltstiftung in der Bildbetrachtung
	1.5. Erscheinung und wirksame Gestalt

	2. Die Wirkung der Malerei nach dem älteren Wang Wei
	3. Die Welt und das Ideal des Von-selbst nach Zhang Yanyuan
	4. Die leibliche Vermittlung der Welt im Malakt bei Jing Hao
	4.1. Die menschliche Welt im Kiefernbaum
	4.2. Die Wirksamkeit der »echten Ansicht« (zhen jing)
	4.3. Ein welthaltiges Malen aus der Pinselbewegung

	5. Das Berg-Wasser-Bild als Welt-Bild nach Wang Wei
	6. Die Vollendung des Welt-Bildes bis zur Song-Zeit
	7. Welt als Bild nach Guo Xi
	7.1. Umwelt als Charakter des Welt-Bildes
	7.2. Ein Wohnort im Welt-Bild
	7.3. Malen aus einer leiblichen Befindlichkeit heraus

	8. Die Systematisierung durch Han Zhuo
	8.1. Der Aufbau der sichtbaren Welt und die Freilegung des Ortes
	8.2. Die Umwelt des Menschen im Berg-Wasser-Bild
	8.3. Fernblick und Hintergründigkeit
	8.4. Von Wolkenerscheinungen und qi
	8.5. Die Bedeutung des Pinselzuges
	8.6. Ein Rückzug in die Welt als Bild


