
200 Religöse Pluralitäten

welchen Verstrickungen diese komplexe Gemengelage von Aufgabe des Iden-

titätsbegriffs auf analytischer Ebene einerseits und seiner Rekonstitution auf

der Objektebene als Diskurs andererseits führt.

5.2 »Das soll man jetzt nicht sagen« – Über diskursive
Vorordnungen und Sagbarkeitsgrenzen rund um religiöse
Identität

Die Erzählungen, die unsere Befunde grundieren, und die Zitate, die diese im

Folgenden illustrieren, stehen für sich. Aber nicht nur: Sie verweisen deutlich

auf sie umgebende Diskurse, etwa zu Religion, Migration, Integration. Wie

sehr Haltungen und Erfahrungen religiöser Vielfalt von solchen Diskursen

geprägt werden, haben wir bereits in Kapitel 4 thematisiert. In Bezug auf die

individuierte Aneignung religiöser Pluralität ist aber darüber hinaus wich-

tig, wie auch Erzählungen über die eigene religiöse Verortung vorgeordnet

werden unter anderem durch bestehende Diskurse über religiöse Identität,

in denen sich vor allem gesellschaftliche Bilder von und Erwartungen an re-

ligiöse Identität manifestieren. Dies wird in den Interviews besonders deut-

lich an den Stellen, an denen die InterviewpartnerInnen explizit nach Ver-

änderungen ihrer Religiosität gefragt werden. Es ist nur ein Indikator, dass

diese Frage in vielen Interviews auf verschiedeneWeise umgangen oder abge-

wehrt wird, etwa, indem die GesprächspartnerInnen auf sie mit thematisch

ganz anders gelagerten Ausführungen reagieren. Ein weiterer mag sein, dass

in den betreffenden Interviews die folgenden Ausführungen, die Gesamtbio-

grafie oder andere Stellen in der Erzählung zum Teil durchaus auf Verände-

rungen hinweisen – eine Konstellation, die uns in der Analyse hinreichend

irritiert hat, um (wie in Kap. 2.1 ausführlicher eingeordnet), entscheidende

oder kritische Stellen des Interviews einer sequentiell-hermeneutischen Fein-

analyse zu unterziehen. Mit dieser Herausarbeitung der latenten Strukturen

dieser Ausführungen ließ sich, unabhängig von der konkreten Antwort, eine

weitere Schicht der Erzählungen aufzeigen, nämlich Verweise auf in Diskurse

eingegangene Erwartungen und Vorstellungen von Religiosität und religiöser

Identität.

 

Dies lässt sich exemplarisch zeigen an einem Ausschnitt des Gespräches mit

Namika, einer jungen Muslimin, die an einer christlich-muslimischen Mäd-

chengruppe inWestdeutschland teilnimmt. Gefragt, ob ihre Religion oder ihr

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 201

Glaube, das, woran sie glaubt, wie sie praktiziert oder ähnliches, sich in ir-

gendeinerWeise im Laufe der letzten Jahre verändert hat, antwortet sie initial

wie folgt:

»Ja, mhm, also ich sag mal so, also man lernt ja im Laufe des Lebens immer dazu

halt so, wenn ich jetzt so ganze, die Zeit von dem ich, von… als ich klein war bis

jetzt so zurückverfolge, die Inhalte und Überzeugungen haben sich nicht geändert.

[3] Natürlich gibt es Zeiten, wo man halt etwas stärker im Glauben ist oder etwas

schwächer. Ja.« (Namika)

Namika verweist hier, wie es sich auch in anderen Fällen findet, zunächst auf

vermeintlich grundlegende Prozessstrukturen des Lebenslaufes und übliche

Eigenschaften von Glauben: Man lerne im Laufe des Lebens immer dazu, und

es gebe »natürlich« Phasen, in denen der Glauben stärker ist und solche, in de-

nen er schwächer ist. Veränderungen und Schwankungenwerden damit über-

geordneten Logiken zugeordnet und müssen nicht individuell erklärt oder

rechtfertigt werden. Sie kann sich selbst, wie es in ihrem Einschub erfolgt,

in diese Logiken einfach einordnen, und auch im Erzählaufbau ergeben die

allgemeingültig formulierten größeren Prinzipien den Rahmen für ihre auf

sich selbst bezogenen Ausführungen. In Bezug auf die Schwankungen des

Glaubens bleibt dabei sogar offen, ob sie selbst solche Dynamiken erfahren

hat, und Namika fährt zunächst, und nach einer längeren Pause, mit einer

Ausführung zu solchen allgemeinen Bedingungen für einen schwankenden

Glauben fort:

»Halt so-, wennman zum Beispiel irgendwas, äh, zum Beispiel ein Schicksalsschlag

bekommt, man denkt ›okay, warum, warum passiert mir so was?‹ Das sollte man

ja jetzt nicht sagen.« (Namika)

An dieser Fortführung sind einige Dinge bemerkenswert. Eingangs die

sprachlich etwas auffällige Wendung des »Schicksalsschlag bekommen«: Das

Konzept des Schicksalsschlages scheint ihr passend zu sein, und sie über-

nimmt den auch in christlichen Traditionen angelegtenModus derTheodizee,

der mit solchen Erfahrungen häufig verbunden wird: Warum passiert mir so

etwas? Das einleitende »okay« indiziert dann eine persönliche Formulierung

der Frage, die über das abstrakte »man« hinausweist. Möglicherweise sind

solche Erfahrungen und die anschließenden Fragen Namika vertraut, doch

in der Erzählung wird das nicht ausgeführt. Vielmehr erinnert sich Namika

plötzlich: So etwas sollte man nicht sagen. Dieser Satz ist ein sehr explizi-

ter Verweis auf die Erwartungen an religiöse Identität, die hier im Fokus

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Religöse Pluralitäten

stehen. Es liegt sehr nahe, dass Namika sich hier auf normative Ansprüche

bezieht, die sie zumindest gehört, vielleicht auch zu einem bestimmten Grad

verinnerlicht hat.

Was bedeutet das? Möglicherweise auch, dass hier eine gewisse Brico-

lage von religiösen Weltsichten angedeutet wird, wenn Namika mit dem

Begriff des »Schicksalsschlages« eine typisch jüdisch-christliche Interpretation

negativer Erfahrungen aufgreift und auch den möglichen Anschluss von

Theodizee-Fragen hier präsent hat. Sie mag diese in der christlich-muslimi-

schen Mädchengruppe, die sie besucht und die auch von einer Angestellten

einer evangelischen Gemeinde geleitet wird, aufgegriffen haben. Doch sie

bezieht sich umgehend auf andere Normen, die für sie als praktizierende

sunnitische Muslimin vermutlich größere Bedeutung haben: Schicksal (qa-

dar5)meint hier eine Aufgabe von Gott, die es zu erfüllen gilt. Angesichts des

Umstandes, dass die zweifelnden Fragen (»Warum passiert mir so etwas?«) in

der christlich geprägten Mädchengruppe sicherlich als durchaus sagbar ver-

mittelt wurden, liegt es nahe, dass dieser kurze Ausschnitt möglicherweise

ein gutes Beispiel ist, wie tatsächlich unterschiedliche religiöse Kontexte und

die dort vermittelten Überzeugungen von denjenigen, die ihnen ausgesetzt

sind, nicht so schnell und einfach überein gebracht werden können. Namikas

Beispiel zeigt dann auch, dass sie hier noch keine klare Position gefunden

hat, sondern dies vielmehr im Verlauf ihres Erzählstromes geradezu live

verhandelt wird. Namika fährt fort:

»Ja, aber eigentlich nicht irgendwie so, dass sich was grundlegend verändert hat,

nich. Aber mal, mal ist man halt stärker, mal schwächer//mhm//. Also in der Um-

setzung [lacht].//Interviewer: Ja, ja okay. Und, ähm, hat das auch irgend’n Ein-

fluss, dass man sozusagen, also – wenn man so Kontakt viel zu Christen hat und

wenn man sieht, dass es-, also sagen wir mal so-//Namika: Dass man so mitgeris-

sen wird?

Namika vervollständigt den Satz der Interviewerin hier in einer Weise, die

von letzterer so nicht intendiert war – aber auf die Weise, die ihr als erstes in

5 Qadar ist ein koranischer Begriff, der in der mittelalterlichen islamischen Diskussion

für die Auseinandersetzung um die Willensfreiheit und die Prädestination eine wich-

tige Rolle spielte (vgl. v. Ess 1997, Bd. IV.: 33). Arabische islamische Begriffe, die von

InterviewpartnerInnen verwendet wurden, werden, soweit sie nicht bereits im Duden

aufgenommen sind, nach der Umschrifttabelle der Deutschen Morgenländischen Ge-

sellschaft (DGM) geschrieben. Türkische Begriffe – auch wenn sie auf arabische Origi-

nale verweisen – haben wir als solche übernommen.

«

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 203

den Kopf kommt: dass manmitgerissen wird vom anderen Glauben.Mit dem

bildlichen »mitgerissen« werden hier Assoziationen aufgerufen von Mengen

oder Naturgewalten, etwa Wellen oder Menschenmengen, denen man nichts

entgegensetzen kann, sondern ihnen vollkommen ausgeliefert ist.

Diese Angst ist in der Tat eine häufig geäußerte Sorge in vielen Religi-

onsgemeinschaften, derenMitglieder auch am interreligiösen Dialog teilneh-

men.Die Dialogos-Studie zeigt, dass die TeilnehmerInnen am interreligiösen

Dialog häufig als »Grenzgänger« betrachtet werden und unter Verdacht ste-

hen, im Dialog etwas zu verhandeln – nämlich religiöse Wahrheit(en) –, das

aus Sicht der jeweiligen Religionsgemeinschaften nicht verhandelbar ist (vgl.

Klinkhammer et al. 2011: 161). Auch in Namikas Ausführungen werden die-

se Ängste expliziert, als sie an anderer Stelle von einer Geschichte erzählt,

die unter ihren Eltern und Freunden zirkuliert: Dass einmal ein muslimi-

schesMädchen, das am interreligiösen Dialog teilgenommen habe, dann zum

Christentum konvertiert sei.

Namika begegnet diesen Ängsten im Interview auf eigeneWeise: Sie stellt

dagegen eine höhere, und in ihrer Erzählung bewiesene Zahl von Teilneh-

merInnen, die dafür zum Islam konvertiert sind, und legt damit sinngemäß

nahe, dass der interreligiöse Dialog daher unterm Strich ein guter Deal für

muslimische Gemeinden sei.

Beide Episoden zeigen mithin, dass Namika häufig mit solchen Sorgen

einer drohenden Konversion konfrontiert ist und diese ihren Weg einerseits

in ihre Narration gebahnt haben, und sie sich andererseits Umgangsweisen in

der direkten Interaktion zurechtgelegt hat. In beiderlei Hinsicht gilt, dass sie

gewohnt ist, solche Positionen zu antizipieren und schon in vorauseilender

Replik – wie in der Interviewsituation – darauf zu reagieren.

Im Gesprächmit Namika wird deutlich, dass normative Erwartungen im-

mer wieder von verschiedenen Seiten an sie gerichtet werden, die sie in ih-

ren Ausführungen immer mit adressiert: Vor der Aufnahmegesellschaft le-

gitimiert sie die Entscheidung ihrer Eltern, nach Deutschland zu migrieren

sowie die hohe Zahl ihrer Geschwister, vor ihrer muslimischen Gemeinschaft

erklärt sie, warum sie kein Kopftuch trägt. All diese Themen werden von ihr

ausgeführt, obwohl sie im Interview nicht aufgerufen werden, und so wird

deutlich, dass all diese Gruppen, die Anforderungen anNamika haben, gewis-

sermaßen immer mit im Raum sitzen. Gleiches gilt mithin für die normati-

ven Vorstellungen von religiöser Identität, die von Religionsgemeinschaften

immer wieder in Richtung der TeilnehmerInnen an interreligiösem Dialog

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Religöse Pluralitäten

formuliert werden: Dass diese nicht in Zweifel gezogen werden dürfe, und

Formate, in denen dies droht, häufig nicht gut gelitten werden.

Dies zeigt insgesamt: Namika kann, wie viele andere Interviewte, keine

unschuldige Antwort geben – nicht nur, weil es sich sicherlich um ein sensi-

blesThema handelt, sondern auch,weil es von normativen hegemonialen Dis-

kursen über die Beschaffenheit von religiöser Identität schon immer durchzo-

gen und reguliert ist: Wenn sich Religiosität überhaupt verändern darf, dann

aufgrund übergeordneter, geradezu naturalisierter Logiken, nicht aber auf-

grund individueller Entscheidungen und schon gar nicht durch den Einfluss

Andersgläubiger. Dies hängt, das ist noch einmal wichtig zu explizieren, gar

nicht so sehr von der Strenge der jeweiligen Religionsgemeinschaft ab, und

ebensowenig von einer bestimmten religiösen Tradition, sondern ist in dieser

Deutung vielmehr begründet in der Weise, wie religiöse Identität in gegen-

wärtigen hegemonialen Diskursen gedacht wird, nämlich als feststehend, da

an ewige Wahrheiten gebunden.

 

Ein zweites, kürzeres Beispiel kann diesen Aspekt noch einmal unterstrei-

chen. Renate antwortet auf die gleiche, ähnlich gestellte Frage anders, und

doch ähnlich: mit recht langen und sehr abstrakten Ausführungen, über ver-

schiedene Gottesvorstellungen im Christentum, konziliare Prozesse, theolo-

gische Theorien und Ähnlichem. Mit der nun eingeführten Brille gibt es aber

auch in Renates Ausführungen einen Verweis auf ganz ähnliche Erwartungs-

haltungen und Vorstellungen von religiöser Identität:

»Naja, es ist natürlich ein ständiger, äh, Diskussionsprozess. Also eine, ähm, ei-

ne wiederkehrende Frage, war natürlich immer, ähm… ja, äh, äh, wenn ihr also

wirklich christlich betet und äh, äh, äh, spezifisch christlich, dann muss doch da

auch immer Jesus drin vorkommen und wenn der nicht vorkommt, verleugnet ihr

nicht eigentlich euer Christentum. […] Äh, ich meine das sind sowieso Formen, die

werden ja heute, äh, kaum noch, äh, äh, irgendwo angewendet, auch in normalen

Gemeinden nicht, aber, ähm… also die, ähm, die Christuszentriertheit ist schon n-

n- n sehr großer Bestandteil der Gemeindefrömmigkeit auch und der traditionellen

Frömmigkeit.« (Renate)

Auch hier sind also Referenzen zu finden, die auf bestehende Diskurse ihrer

Heimatgemeinde oder Herkunftstradition verweisen: Was ist im gemeinsa-

men interreligiösen Gebet erlaubt, das heißt, durch die religiösen Institu-

tionen gestattet und theologisch legitimierbar? Verleugnet man in gewissen

Formen der interreligiösen Praxis nicht die eigene Religion? Weder die all-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 205

gemein-theologischen Ausführungen noch ihre Konkretisierung haben einen

expliziten Bezug auf die gestellte Frage nach einer möglichen Transformation

ihrer individuellen Religiosität. Umsomehr zeigen die Ausführungen von Re-

nate, wie solche Diskurse der Veränderung von Religiosität die Erwartungen

und Sagbarkeiten von Prozessen der Identifizierung und Abgrenzung prägen

bzw. einhegen.

In den Interviews wird mithin deutlich, dass ein großer Teil der Befrag-

ten eine stabile, vereindeutigte religiöse Identität als Regelfall ansieht. Eine

solche stellt die auch diskursiv übergeordnete Erwartung der Herkunftstradi-

tion oder -gemeinschaft dar, die die InterviewpartnerInnen in ihren Ausfüh-

rungen immer schon mitbedenken. Darüber hinaus liegt nahe, dass sie auch

den Vorstellungen eines nichtreligiösen Konzepts von Identität entspricht, in

dem religiöse Identität dann geradezu im innersten Kern des Subjekts, rich-

tungsweisend und stabilitätsgebend für Sinnstiftung, Alltagspraxis und Le-

bensführung anzusiedeln ist (vgl. auch die Diskussion des Identitätsbegriffs

zu Beginn des Kapitels). Eine so verstandene religiöse Identität wirkt zwar

unter Umständen hegemonial kohärenzstiftend und vereinheitlichend über

die Selbstidentifikation des Individuums, allerdings zeigt sich auch in die-

sen Beispielen bereits die Kontingenz und Unstimmigkeit bzw. Widerstän-

digkeit in der Wahrnehmung und Artikulation der Individuen. So wie Reli-

gion immer als ein diskursives und relationales Konzept zu behandeln ist,

das sich an unterschiedliche Ereignisse und Wahrnehmungen anschließen

lässt, aber immer schon vorgeprägt und geordnet ist, geschieht dies auch

mit dem Diskurs »religiöse Identität«. Gleichwohl ermöglicht aber – so un-

sere Analyse – eine zunehmende religiöse Vielfalt in der Gesellschaft, dass

ein solcher hegemonialer Kohärenzdiskurs für religiöse Identität durchaus

infrage gestellt werden kann, ohne ihn durch einen rein säkularen Gegen-

diskurs absetzen zu müssen. Darüber hinaus stellen vorordnende Diskurse

der Säkularität und Modernität in unserer Gesellschaft gegenläufige Ansprü-

che zu dem der Geschlossenheit der religiösen Identität, darunter diejenigen

der grundsätzlichen Offenheit gegenüber religiöser Vielfalt. Insbesondere an

MuslimInnen steht die Erwartung im Raum, sich möglichst nahtlos in eine

häufig als säkular geprägt erzählte Gesellschaft zu integrieren. Dies beinhal-

tet die mindestens implizite Erwartung, als engagierte BürgerIn durchaus

gewillt zu sein, sich konstruktiv an Formen des interreligiösen Austausches

zu beteiligen. Auch dies spiegelt sich in den Erzählungen wider und zeigt

deutlich: Nicht nur sind die Narrationen über sehr persönliche Erfahrungen

und Haltungen immer schon auch diskursiv vorgeordnet, sie sind dies auch

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Religöse Pluralitäten

nicht eindeutig: zum einen, weil gegenläufige dominante Diskurse über »re-

ligiöse Identität« das Feld prägen – wie schließende Diskurse der monothe-

istischen Religionsgemeinschaften und der öffnende Diskurs durch die sich

säkular und modern verstehende Gesellschaft –, und zum anderen, weil die

je biographisch-individuellen Positionen im Feld die artikulierten Positionie-

rungen immer auch mit einer je eigenen Perspektive und eigenen »Identi-

tätsphantasien« (Hall 2004) ausstatten können. Während damit ein gewisses

Feld des Sagbaren umrissen ist, zeigen sich andererseits dem konkreten In-

dividuum somit gesellschaftliche Diskurse und Positionen, die sich als ge-

genläufige Anforderungen darstellen können. Daran wird auch noch einmal

die naheliegende Verschränkung diskurstheoretischer und wissenssoziologi-

scher Perspektiven deutlich, in der von einer steten Aushandlungsdynamik

zwischen alten und neuen Wissensordnungen in der Gesellschaft ausgegan-

gen wird, die sich unter Bezugnahme auf poststrukturalistische Perspektiven

zudem als stetige antagonistische Diskursaushandlung aktueller Situations-

wie Selbstdeutungen darstellt.

Es zeigt sich weiterhin, dass das »(un-)doing differences« durchaus nicht

nur in den Interviews sichtbar wird, sondern auch in der Gesprächssituation

direkt vollzogen wird. Diese Prozessierungen sind unterschiedlich elaboriert

und können in unterschiedlicher Intensität auf eine dem Interview vorgän-

gige individuelle Ausarbeitung zurückgreifen. Sie sind aber gleichzeitig dis-

kursiv gerahmt und eingehegt.

 

In methodologischer Hinsicht bedeutet dies auch, alle vorhandenen Ebenen

des Interviewmaterials gleichermaßen ernst zu nehmen und entsprechend

unterschiedlich zu behandeln: Die manifesten ersten Antworten auf die Fra-

ge nach dem Wandel der eigenen Religiosität erwiesen sich in unserem Fall

als an diskursive Vorordnungen gebunden. Dies lässt sich tiefer erschließen

mit einer sequentiell-hermeneutischen Analyse, die aber auch dasWissen um

wichtige Kontextdiskurse mit einbezieht (vgl. ausführlicher Kap. 2). Solche

Feinanalysen zeigen, wie sich in kritischen Stellen der Gespräche diskursi-

ve Rahmungen und biografische Narrativierungen ineinander schichten oder

zum Teil, wie bei Namika, auch erst während der Ausführungen selbst mit-

einander rudimentär in Einklang gebracht werden müssen.

Für die folgenden Ausführungen müssen diese methodischen Vorgehens-

weisen mitgedacht werden: Einerseits geben die erzählten Gesamtverläufe

der Biografien das bestmögliche Zeugnis dafür, wie sich Religiosität und das

individuelle Verständnis von religiöser Zugehörigkeit im Lebensverlauf und

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 207

durch den Einfluss der Erfahrung religiöser Pluralität verändern. Die explizi-

ten Antworten auf die Frage, die spät im Interviewverlauf noch einmal explizit

diese Perspektive anregte, wurden, sofern sie ein ganz anderes Bild zeichne-

ten, auf ihre diskursive Durchkreuzung untersucht. Auf diese Weise sollten

die Fallstrukturen so erschlossen werden, dass das hier im folgenden gezeich-

nete Bild dem Fall möglichst gerecht werden kann – indem es die imGespräch

artikulierten Identifizierungen und Repräsentationen inklusive ihrer Grenz-

arbeiten und Inkohärenzen anerkennt.

5.3 Religiöse Identifikation und Abgrenzung angesichts
religiöser Pluralität – eine empiriegeleitete Ausarbeitung

In den beiden vorangegangenen Teilkapiteln haben wir argumentiert, war-

um wir die Kategorie »Identität« als Analysekonzept für unsere Fragestellung

nicht für zielführend halten, und dargelegt, warum wir stattdessen einen Fo-

kus auf Prozesse von individuierter religiöser Identifikation und Abgrenzung

als Artikulationen in einem u.U. antagonistischen oder diversen diskursiven

Setting für ertragreicher halten. In diesem Teilkapitel soll nun auf der Grund-

lage dieser theoretischen Erwägungen ein letztes Mal ein ausführlicher Blick

in das empirische Material erfolgen, bevor wir schließlich unsererseits zu

einigen heuristischen Schließungen und Konzeptionierungen der Wahrneh-

mung religiöser Pluralität übergehen. Was lässt sich nun anhand biografi-

scher Erzählungen mit einem Fokus auf die Erfahrung religiöser Pluralität

über den Zusammenhang ebensolcher Erfahrungen mit religiösen Identifi-

kationsprozessen aussagen? Im Folgenden sollen einige Fälle unsere Analy-

sen verdeutlichen, die stellvertretend für insgesamt drei Gruppen stehen, die

sich in dieser Hinsicht unterscheiden lassen: Jene, bei denen die Erfahrung

religiöser Pluralität keine entscheidenden Auswirkungen auf die Artikulati-

on religiöser Identifikation und Abgrenzung hat (Kap. 5.3.1), jene, bei denen

die Auseinandersetzungmit religiöser Pluralität Konsequenzen zeigt, die sich

aber in der Vertiefung der eigenen Religiosität erschöpfen (Kap. 5.3.2), und

zuletzt die Gruppe, bei der komplexere Identifikationsprozesse in verschie-

denen religiösen Dimensionen angestoßen werden, die auch das Übergehen

bestehender Grenzen, das Ruhen, Abbauen und Neuherstellen von Verortun-

gen und Mitgliedschaften beinhalten (Kap. 5.3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

