200

Religdse Pluralitaten

welchen Verstrickungen diese komplexe Gemengelage von Aufgabe des Iden-
tititsbegriffs auf analytischer Ebene einerseits und seiner Rekonstitution auf
der Objektebene als Diskurs andererseits fiihrt.

5.2 »Das soll man jetzt nicht sagen« - Uber diskursive
Vorordnungen und Sagbarkeitsgrenzen rund um religidse
Identitat

Die Erzdhlungen, die unsere Befunde grundieren, und die Zitate, die diese im
Folgenden illustrieren, stehen fir sich. Aber nicht nur: Sie verweisen deutlich
auf sie umgebende Diskurse, etwa zu Religion, Migration, Integration. Wie
sehr Haltungen und Erfahrungen religiser Vielfalt von solchen Diskursen
gepragt werden, haben wir bereits in Kapitel 4 thematisiert. In Bezug auf die
individuierte Aneignung religidser Pluralitit ist aber dariiber hinaus wich-
tig, wie auch Erzihlungen iiber die eigene religiése Verortung vorgeordnet
werden unter anderem durch bestehende Diskurse tiber religiose Identitit,
in denen sich vor allem gesellschaftliche Bilder von und Erwartungen an re-
ligiése Identitit manifestieren. Dies wird in den Interviews besonders deut-
lich an den Stellen, an denen die InterviewpartnerInnen explizit nach Ver-
inderungen ihrer Religiositit gefragt werden. Es ist nur ein Indikator, dass
diese Frage in vielen Interviews auf verschiedene Weise umgangen oder abge-
wehrt wird, etwa, indem die GesprachspartnerInnen auf sie mit thematisch
ganz anders gelagerten Ausfithrungen reagieren. Ein weiterer mag sein, dass
in den betreffenden Interviews die folgenden Ausfithrungen, die Gesamtbio-
grafie oder andere Stellen in der Erzihlung zum Teil durchaus auf Verinde-
rungen hinweisen — eine Konstellation, die uns in der Analyse hinreichend
irritiert hat, um (wie in Kap. 2.1 ausfithrlicher eingeordnet), entscheidende
oder kritische Stellen des Interviews einer sequentiell-hermeneutischen Fein-
analyse zu unterziehen. Mit dieser Herausarbeitung der latenten Strukturen
dieser Ausfithrungen lief sich, unabhingig von der konkreten Antwort, eine
weitere Schicht der Erziahlungen aufzeigen, nimlich Verweise aufin Diskurse
eingegangene Erwartungen und Vorstellungen von Religiositit und religioser
Identitit.

Dies lasst sich exemplarisch zeigen an einem Ausschnitt des Gespriches mit
Namika, einer jungen Muslimin, die an einer christlich-muslimischen Mid-
chengruppe in Westdeutschland teilnimmt. Gefragt, ob ihre Religion oder ihr

- 8 14.02.2028, 19:23:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Glaube, das, woran sie glaubt, wie sie praktiziert oder dhnliches, sich in ir-
gendeiner Weise im Laufe der letzten Jahre verdndert hat, antwortet sie initial
wie folgt:

»Ja, mhm, also ich sag mal so, also man lernt ja im Laufe des Lebens immer dazu
halt so, wenn ich jetzt so ganze, die Zeit von dem ich, von... als ich klein war bis
jetzt so zuriickverfolge, die Inhalte und Uberzeugungen haben sich nicht gedndert.
[3] Natiirlich gibt es Zeiten, wo man halt etwas stéirker im Glauben ist oder etwas
schwicher. Ja.« (Namika)

Namika verweist hier, wie es sich auch in anderen Fillen findet, zunichst auf
vermeintlich grundlegende Prozessstrukturen des Lebenslaufes und iibliche
Eigenschaften von Glauben: Man lerne im Laufe des Lebens immer dazu, und
es gebe »natiirlich« Phasen, in denen der Glauben stirker ist und solche, in de-
nen er schwicher ist. Verainderungen und Schwankungen werden damit tiber-
geordneten Logiken zugeordnet und miissen nicht individuell erklirt oder
rechtfertigt werden. Sie kann sich selbst, wie es in ihrem Einschub erfolgt,
in diese Logiken einfach einordnen, und auch im Erzihlaufbau ergeben die
allgemeingiiltig formulierten groéfieren Prinzipien den Rahmen fiir ihre auf
sich selbst bezogenen Ausfithrungen. In Bezug auf die Schwankungen des
Glaubens bleibt dabei sogar offen, ob sie selbst solche Dynamiken erfahren
hat, und Namika fihrt zunichst, und nach einer lingeren Pause, mit einer
Ausfithrung zu solchen allgemeinen Bedingungen fir einen schwankenden
Glauben fort:

»Halt so-, wenn man zum Beispiel irgendwas, ih, zum Beispiel ein Schicksalsschlag
bekommt, man denkt >okay, warum, warum passiert mir so was?< Das sollte man
ja jetzt nicht sagen.« (Namika)

An dieser Fortfithrung sind einige Dinge bemerkenswert. Eingangs die
sprachlich etwas auffillige Wendung des »Schicksalsschlag bekommen«: Das
Konzept des Schicksalsschlages scheint ihr passend zu sein, und sie itber-
nimmt den auch in christlichen Traditionen angelegten Modus der Theodizee,
der mit solchen Erfahrungen hiufig verbunden wird: Warum passiert mir so
etwas? Das einleitende »okay« indiziert dann eine persénliche Formulierung
der Frage, die iiber das abstrakte »man« hinausweist. Moglicherweise sind
solche Erfahrungen und die anschliefRenden Fragen Namika vertraut, doch
in der Erzdhlung wird das nicht ausgefithrt. Vielmehr erinnert sich Namika
plotzlich: So etwas sollte man nicht sagen. Dieser Satz ist ein sehr explizi-
ter Verweis auf die Erwartungen an religiose Identitit, die hier im Fokus

- 8 14.02.2028, 19:23:16.

201


https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Religdse Pluralitaten

stehen. Es liegt sehr nahe, dass Namika sich hier auf normative Anspriiche
bezieht, die sie zumindest gehort, vielleicht auch zu einem bestimmten Grad
verinnerlicht hat.

Was bedeutet das? Moglicherweise auch, dass hier eine gewisse Brico-
lage von religiosen Weltsichten angedeutet wird, wenn Namika mit dem
Begrift des »Schicksalsschlages« eine typisch jiidisch-christliche Interpretation
negativer Erfahrungen aufgreift und auch den moglichen Anschluss von
Theodizee-Fragen hier prasent hat. Sie mag diese in der christlich-muslimi-
schen Midchengruppe, die sie besucht und die auch von einer Angestellten
einer evangelischen Gemeinde geleitet wird, aufgegriffen haben. Doch sie
bezieht sich umgehend auf andere Normen, die fiir sie als praktizierende
sunnitische Muslimin vermutlich gréflere Bedeutung haben: Schicksal (qa-
dar’) meint hier eine Aufgabe von Gott, die es zu erfiillen gilt. Angesichts des
Umstandes, dass die zweifelnden Fragen (»Warum passiert mir so etwas?«) in
der christlich gepragten Miadchengruppe sicherlich als durchaus sagbar ver-
mittelt wurden, liegt es nahe, dass dieser kurze Ausschnitt méglicherweise
ein gutes Beispiel ist, wie tatsichlich unterschiedliche religiose Kontexte und
die dort vermittelten Uberzeugungen von denjenigen, die ihnen ausgesetzt
sind, nicht so schnell und einfach tiberein gebracht werden konnen. Namikas
Beispiel zeigt dann auch, dass sie hier noch keine klare Position gefunden
hat, sondern dies vielmehr im Verlauf ihres Erzihlstromes geradezu live
verhandelt wird. Namika fihrt fort:

»Ja, aber eigentlich nicht irgendwie so, dass sich was grundlegend verdndert hat,
nich. Aber mal, mal ist man halt stdrker, mal schwicher//mhm//. Also in der Um-
setzung [lacht].//Interviewer: Ja, ja okay. Und, dhm, hat das auch irgend’n Ein-
fluss, dass man sozusagen, also — wenn man so Kontakt viel zu Christen hat und
wenn man sieht, dass es-, also sagen wir mal so-//Namika: Dass man so mitgeris-
sen wird?«

Namika vervollstindigt den Satz der Interviewerin hier in einer Weise, die
von letzterer so nicht intendiert war — aber auf die Weise, die ihr als erstes in

5 Qadar ist ein koranischer Begriff, der in der mittelalterlichen islamischen Diskussion
fiir die Auseinandersetzung um die Willensfreiheit und die Pradestination eine wich-
tige Rolle spielte (vgl. v. Ess 1997, Bd. IV.: 33). Arabische islamische Begriffe, die von
Interviewpartnerlnnen verwendet wurden, werden, soweit sie nicht bereits im Duden
aufgenommen sind, nach der Umschrifttabelle der Deutschen Morgenlandischen Ge-
sellschaft (DGM) geschrieben. Turkische Begriffe —auch wenn sie auf arabische Origi-
nale verweisen — haben wir als solche iibernommen.

- 8 14.02.2028, 19:23:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

den Kopf kommt: dass man mitgerissen wird vom anderen Glauben. Mit dem
bildlichen »mitgerissen« werden hier Assoziationen aufgerufen von Mengen
oder Naturgewalten, etwa Wellen oder Menschenmengen, denen man nichts
entgegensetzen kann, sondern ihnen vollkommen ausgeliefert ist.

Diese Angst ist in der Tat eine hiufig geduflerte Sorge in vielen Religi-
onsgemeinschaften, deren Mitglieder auch am interreligiésen Dialog teilneh-
men. Die Dialogos-Studie zeigt, dass die TeilnehmerInnen am interreligiosen
Dialog hiufig als »Grenzginger« betrachtet werden und unter Verdacht ste-
hen, im Dialog etwas zu verhandeln — nimlich religiése Wahrheit(en) —, das
aus Sicht der jeweiligen Religionsgemeinschaften nicht verhandelbar ist (vgl.
Klinkhammer et al. 2011: 161). Auch in Namikas Ausfithrungen werden die-
se Angste expliziert, als sie an anderer Stelle von einer Geschichte erzihlt,
die unter ihren Eltern und Freunden zirkuliert: Dass einmal ein muslimi-
sches Middchen, das am interreligiésen Dialog teilgenommen habe, dann zum
Christentum konvertiert sei.

Namika begegnet diesen Angsten im Interview auf eigene Weise: Sie stellt
dagegen eine hohere, und in ihrer Erzihlung bewiesene Zahl von Teilneh-
merlnnen, die dafiir zum Islam konvertiert sind, und legt damit sinngemif}
nahe, dass der interreligiése Dialog daher unterm Strich ein guter Deal fiir
muslimische Gemeinden sei.

Beide Episoden zeigen mithin, dass Namika hiufig mit solchen Sorgen
einer drohenden Konversion konfrontiert ist und diese ihren Weg einerseits
in ihre Narration gebahnt haben, und sie sich andererseits Umgangsweisen in
der direkten Interaktion zurechtgelegt hat. In beiderlei Hinsicht gilt, dass sie
gewohnt ist, solche Positionen zu antizipieren und schon in vorauseilender
Replik — wie in der Interviewsituation — darauf zu reagieren.

Im Gesprich mit Namika wird deutlich, dass normative Erwartungen im-
mer wieder von verschiedenen Seiten an sie gerichtet werden, die sie in ih-
ren Ausfithrungen immer mit adressiert: Vor der Aufnahmegesellschaft le-
gitimiert sie die Entscheidung ihrer Eltern, nach Deutschland zu migrieren
sowie die hohe Zahl ihrer Geschwister, vor ihrer muslimischen Gemeinschaft
erkldrt sie, warum sie kein Kopftuch trigt. All diese Themen werden von ihr
ausgefiihrt, obwohl sie im Interview nicht aufgerufen werden, und so wird
deutlich, dass all diese Gruppen, die Anforderungen an Namika haben, gewis-
sermaflen immer mit im Raum sitzen. Gleiches gilt mithin fiir die normati-
ven Vorstellungen von religiéser Identitit, die von Religionsgemeinschaften
immer wieder in Richtung der TeilnehmerInnen an interreligiésem Dialog

- 8 14.02.2028, 19:23:16.

203


https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Religdse Pluralitaten

formuliert werden: Dass diese nicht in Zweifel gezogen werden diirfe, und
Formate, in denen dies droht, hiufig nicht gut gelitten werden.

Dies zeigt insgesamt: Namika kann, wie viele andere Interviewte, keine
unschuldige Antwort geben — nicht nur, weil es sich sicherlich um ein sensi-
bles Thema handelt, sondern auch, weil es von normativen hegemonialen Dis-
kursen iiber die Beschaffenheit von religidser Identitit schon immer durchzo-
gen und reguliert ist: Wenn sich Religiositit iiberhaupt verindern darf, dann
aufgrund itbergeordneter, geradezu naturalisierter Logiken, nicht aber auf-
grund individueller Entscheidungen und schon gar nicht durch den Einfluss
Andersgliubiger. Dies hingt, das ist noch einmal wichtig zu explizieren, gar
nicht so sehr von der Strenge der jeweiligen Religionsgemeinschaft ab, und
ebenso wenig von einer bestimmten religiosen Tradition, sondern ist in dieser
Deutung vielmehr begriindet in der Weise, wie religiése Identitit in gegen-
wartigen hegemonialen Diskursen gedacht wird, nimlich als feststehend, da
an ewige Wahrheiten gebunden.

Ein zweites, kiirzeres Beispiel kann diesen Aspekt noch einmal unterstrei-
chen. Renate antwortet auf die gleiche, dhnlich gestellte Frage anders, und
doch dhnlich: mit recht langen und sehr abstrakten Ausfithrungen, iiber ver-
schiedene Gottesvorstellungen im Christentum, konziliare Prozesse, theolo-
gische Theorien und Ahnlichem. Mit der nun eingefiihrten Brille gibt es aber
auch in Renates Ausfithrungen einen Verweis auf ganz dhnliche Erwartungs-
haltungen und Vorstellungen von religioser Identitit:

»Naja, es ist natiirlich ein standiger, dh, Diskussionsprozess. Also eine, dhm, ei-
ne wiederkehrende Frage, war natiirlich immer, dhm... ja, dh, dh, wenn ihr also
wirklich christlich betet und dh, dh, dh, spezifisch christlich, dann muss doch da
auch immer Jesus drin vorkommen und wenn der nicht vorkommt, verleugnet ihv
nicht eigentlich euer Christentum. [...] Ah, ich meine das sind sowieso Formen, die
werden ja heute, dh, kaum noch, dh, dh, irgendwo angewendet, auch in normalen
Gemeinden nicht, aber, ihm... also die, ihm, die Christuszentriertheit ist schon n-
n-n sehr grofSer Bestandteil der Gemeindefrommigkeit auch und der traditionellen
Frommigkeit.« (Renate)

Auch hier sind also Referenzen zu finden, die auf bestehende Diskurse ihrer
Heimatgemeinde oder Herkunftstradition verweisen: Was ist im gemeinsa-
men interreligiésen Gebet erlaubt, das heiflt, durch die religiésen Institu-
tionen gestattet und theologisch legitimierbar? Verleugnet man in gewissen
Formen der interreligiésen Praxis nicht die eigene Religion? Weder die all-

- 8 14.02.2028, 19:23:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

gemein-theologischen Ausfithrungen noch ihre Konkretisierung haben einen
expliziten Bezug auf die gestellte Frage nach einer méglichen Transformation
ihrer individuellen Religiositit. Umso mehr zeigen die Ausfithrungen von Re-
nate, wie solche Diskurse der Verinderung von Religiositit die Erwartungen
und Sagbarkeiten von Prozessen der Identifizierung und Abgrenzung prigen
bzw. einhegen.

In den Interviews wird mithin deutlich, dass ein grofRer Teil der Befrag-
ten eine stabile, vereindeutigte religiose Identitit als Regelfall ansieht. Eine
solche stellt die auch diskursiv iibergeordnete Erwartung der Herkunftstradi-
tion oder -gemeinschaft dar, die die Interviewpartnerlnnen in ihren Ausfith-
rungen immer schon mitbedenken. Dariiber hinaus liegt nahe, dass sie auch
den Vorstellungen eines nichtreligiésen Konzepts von Identitit entspricht, in
dem religiose Identitit dann geradezu im innersten Kern des Subjekts, rich-
tungsweisend und stabilititsgebend fiir Sinnstiftung, Alltagspraxis und Le-
bensfithrung anzusiedeln ist (vgl. auch die Diskussion des Identititsbegrifts
zu Beginn des Kapitels). Eine so verstandene religiose Identitit wirkt zwar
unter Umstinden hegemonial kohirenzstiftend und vereinheitlichend tiber
die Selbstidentifikation des Individuums, allerdings zeigt sich auch in die-
sen Beispielen bereits die Kontingenz und Unstimmigkeit bzw. Widerstin-
digkeit in der Wahrnehmung und Artikulation der Individuen. So wie Reli-
gion immer als ein diskursives und relationales Konzept zu behandeln ist,
das sich an unterschiedliche Ereignisse und Wahrnehmungen anschlieRen
lisst, aber immer schon vorgeprigt und geordnet ist, geschieht dies auch
mit dem Diskurs »religiése Identitit«. Gleichwohl erméglicht aber — so un-
sere Analyse — eine zunehmende religise Vielfalt in der Gesellschaft, dass
ein solcher hegemonialer Kohirenzdiskurs fiir religiése Identitit durchaus
infrage gestellt werden kann, ohne ihn durch einen rein sikularen Gegen-
diskurs absetzen zu miissen. Dariiber hinaus stellen vorordnende Diskurse
der Sakularitit und Modernitit in unserer Gesellschaft gegenlaufige Ansprii-
che zu dem der Geschlossenheit der religiésen Identitit, darunter diejenigen
der grundsitzlichen Offenheit gegeniiber religioser Vielfalt. Insbesondere an
MuslimInnen steht die Erwartung im Raum, sich méglichst nahtlos in eine
hiufig als sikular gepragt erzihlte Gesellschaft zu integrieren. Dies beinhal-
tet die mindestens implizite Erwartung, als engagierte BiirgerIn durchaus
gewillt zu sein, sich konstruktiv an Formen des interreligiosen Austausches
zu beteiligen. Auch dies spiegelt sich in den Erzihlungen wider und zeigt
deutlich: Nicht nur sind die Narrationen iiber sehr persénliche Erfahrungen
und Haltungen immer schon auch diskursiv vorgeordnet, sie sind dies auch

- 8 14.02.2028, 19:23:16.

205


https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Religdse Pluralitaten

nicht eindeutig: zum einen, weil gegenliufige dominante Diskurse itber »re-
ligiose Identitit« das Feld pragen — wie schlieflende Diskurse der monothe-
istischen Religionsgemeinschaften und der 6ffnende Diskurs durch die sich
sikular und modern verstehende Gesellschaft —, und zum anderen, weil die
je biographisch-individuellen Positionen im Feld die artikulierten Positionie-
rungen immer auch mit einer je eigenen Perspektive und eigenen »Identi-
tatsphantasien« (Hall 2004) ausstatten kénnen. Wihrend damit ein gewisses
Feld des Sagbaren umrissen ist, zeigen sich andererseits dem konkreten In-
dividuum somit gesellschaftliche Diskurse und Positionen, die sich als ge-
genliufige Anforderungen darstellen kénnen. Daran wird auch noch einmal
die naheliegende Verschrinkung diskurstheoretischer und wissenssoziologi-
scher Perspektiven deutlich, in der von einer steten Aushandlungsdynamik
zwischen alten und neuen Wissensordnungen in der Gesellschaft ausgegan-
gen wird, die sich unter Bezugnahme auf poststrukturalistische Perspektiven
zudem als stetige antagonistische Diskursaushandlung aktueller Situations-
wie Selbstdeutungen darstellt.

Es zeigt sich weiterhin, dass das »(un-)doing differences« durchaus nicht
nur in den Interviews sichtbar wird, sondern auch in der Gesprichssituation
direkt vollzogen wird. Diese Prozessierungen sind unterschiedlich elaboriert
und kénnen in unterschiedlicher Intensitit auf eine dem Interview vorgin-
gige individuelle Ausarbeitung zuriickgreifen. Sie sind aber gleichzeitig dis-
kursiv gerahmt und eingehegt.

In methodologischer Hinsicht bedeutet dies auch, alle vorhandenen Ebenen
des Interviewmaterials gleichermafien ernst zu nehmen und entsprechend
unterschiedlich zu behandeln: Die manifesten ersten Antworten auf die Fra-
ge nach dem Wandel der eigenen Religiositit erwiesen sich in unserem Fall
als an diskursive Vorordnungen gebunden. Dies lisst sich tiefer erschlieRen
mit einer sequentiell-hermeneutischen Analyse, die aber auch das Wissen um
wichtige Kontextdiskurse mit einbezieht (vgl. ausfithrlicher Kap. 2). Solche
Feinanalysen zeigen, wie sich in kritischen Stellen der Gespriche diskursi-
ve Rahmungen und biografische Narrativierungen ineinander schichten oder
zum Teil, wie bei Namika, auch erst wihrend der Ausfithrungen selbst mit-
einander rudimentdr in Einklang gebracht werden miissen.

Fir die folgenden Ausfithrungen miissen diese methodischen Vorgehens-
weisen mitgedacht werden: Einerseits geben die erzihlten Gesamtverliufe
der Biografien das bestmogliche Zeugnis dafiir, wie sich Religiositit und das
individuelle Verstindnis von religiéser Zugehorigkeit im Lebensverlauf und

- 8 14.02.2028, 19:23:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

durch den Einfluss der Erfahrung religiéser Pluralitit verindern. Die explizi-
ten Antworten auf die Frage, die spit im Interviewverlauf noch einmal explizit
diese Perspektive anregte, wurden, sofern sie ein ganz anderes Bild zeichne-
ten, auf ihre diskursive Durchkreuzung untersucht. Auf diese Weise sollten
die Fallstrukturen so erschlossen werden, dass das hier im folgenden gezeich-
nete Bild dem Fall moglichst gerecht werden kann — indem es die im Gesprich
artikulierten Identifizierungen und Reprasentationen inklusive ihrer Grenz-
arbeiten und Inkohidrenzen anerkennt.

5.3 Religiose Identifikation und Abgrenzung angesichts
religioser Pluralitat - eine empiriegeleitete Ausarbeitung

In den beiden vorangegangenen Teilkapiteln haben wir argumentiert, war-
um wir die Kategorie »Identitit« als Analysekonzept fiir unsere Fragestellung
nicht fiir zielfithrend halten, und dargelegt, warum wir stattdessen einen Fo-
kus auf Prozesse von individuierter religioser Identifikation und Abgrenzung
als Artikulationen in einem u.U. antagonistischen oder diversen diskursiven
Setting fiir ertragreicher halten. In diesem Teilkapitel soll nun auf der Grund-
lage dieser theoretischen Erwigungen ein letztes Mal ein ausfithrlicher Blick
in das empirische Material erfolgen, bevor wir schlieflich unsererseits zu
einigen heuristischen Schlieffungen und Konzeptionierungen der Wahrneh-
mung religioser Pluralitit itbergehen. Was lisst sich nun anhand biografi-
scher Erzihlungen mit einem Fokus auf die Erfahrung religiser Pluralitit
tiber den Zusammenhang ebensolcher Erfahrungen mit religiésen Identifi-
kationsprozessen aussagen? Im Folgenden sollen einige Fille unsere Analy-
sen verdeutlichen, die stellvertretend fiir insgesamt drei Gruppen stehen, die
sich in dieser Hinsicht unterscheiden lassen: Jene, bei denen die Erfahrung
religioser Pluralitit keine entscheidenden Auswirkungen auf die Artikulati-
on religiéser Identifikation und Abgrenzung hat (Kap. 5.3.1), jene, bei denen
die Auseinandersetzung mit religioser Pluralitit Konsequenzen zeigt, die sich
aber in der Vertiefung der eigenen Religiositit erschdpfen (Kap. 5.3.2), und
zuletzt die Gruppe, bei der komplexere Identifikationsprozesse in verschie-
denen religiésen Dimensionen angestofen werden, die auch das Ubergehen
bestehender Grenzen, das Ruhen, Abbauen und Neuherstellen von Verortun-
gen und Mitgliedschaften beinhalten (Kap. 5.3.3).

- 8 14.02.2028, 19:23:16.

207


https://doi.org/10.14361/9783839451908-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

