
II. Indien-Topik 153

Interesse und ebenfalls topisch verdichtet ist die Herleitung der Bestattungspraxis aus

der Glaubenslehre, wobei ein zentrales Argument die durch das ›Anbeten des Feuers‹

bedingte Ablehnung der Verbrennung von Leichen darstellt.361 In diesem Zusammen-

hang wird die ›religiöse Toleranz‹ der Briten gehäuft aktualisiert.362

Die auffällige Ambivalenz der an den Ort der Türme des Schweigens angelagerten363

enorm positiven wie auch hochgradig negativen Bewertung der Leichenbestattung der

Parsi bedingt die topische Verdichtung dieser Kollokation und zugleich den Status als

touristische Sehens- undMerkwürdigkeit. Der enge Zusammenhang aller drei Topoi ver-

deutlicht darin besonders eindrücklich, wie eng die Konventionalisierung und die Ka-

nonisierung von Reiserouten ineinandergreifen können – wie sehr Reisepraktiken tex-

tuell bedingt sind und sich zugleich textuell niederschlagen.

II.16. Götzen, Fratzen, Zügellosigkeit

Die Betrachtungen ›indischer‹ Kunst sind innerhalb des Supertexts insgesamt ambiva-

lent und weisen wiederkehrende Argumentationsstrukturen auf, die sich in verschiede-

nen Topoi herauskristallisieren. Einige Kollokationen mit bereits dargelegten Elemen-

ten der Indien-Topik sind dabei rekurrent und überformen die Kunstwahrnehmung.

Eine besondere Rolle spielt dabei der alles ist Religion-Topos, denn die Kunst wird als

maßgeblich religiös geprägt dargestellt. Zum einen werden die religiösen Prägungen

künstlerischen Schaffens wahrgenommen, was häufige Kollokationen mit dem Aber-

glauben364, dem Fanatismus und der Phantasie in ihren ›Verwirrungen‹365 darstellt. Die

Kunst stehe jedoch nicht nur im Hinblick auf die Produktion, sondern auch die Re-

zeption weitgehend im ›Dienst der Religion‹366 und »soll gar nicht ›schön‹ sein, soll

nur Furcht erregen und Entsetzen«367 – so ein häufiges Deutungsmuster. Die bereits

genannten, auf die Religion bezogenen Topoi verbinden sich zudem insbesondere mit

Kollokation mit dem Hygiene-Topos in Wechsler (1906), S. 18: »Ein kluger Parsee hat mir als das

Wesentliche seiner Religion den Glauben an einen unsichtbaren Gott und eine Reihe von hygieni-

schen und sozialen Geboten angegeben, die das Parseetum sehr dem alten Judentum angenähert

zeigen.«

361 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 21: »Vor allem halten die Parsees den toten Körper für etwas so Un-

reines und Widerliches, daß ihnen der Gedanke, die Erde mit seiner Bewahrung zu beflecken,

frevlerisch erscheint. Noch weit heftiger sträubt sich aber ihr Empfinden gegen das Verbrennen,

da sie ja die Flamme für die heiligste Form der Natur halten.«

362 Vgl. z.B. Meyer (1906), S. 15: »Da die Engländer klugerweise bekanntlich keiner Religionsgemein-

schaft in Ausübung ihres Kultus hinderlich sind, so dulden sie auch die Gebräuche der Parsen.«

Vgl. auch Wechsler (1906), S. 21: »[…] und auch die englische Regierung sorgt dafür, daß niemand

solche Religionsübung stört.«

363 Vgl. zur ›Anlagerung an Orte‹ IV.3.1.

364 Vgl. z.B. Bongard (1911), S. 178.

365 Vgl. z.B. Sievers (1911), S. 21 sowie Tellemann (1900), S. 124.

366 Vgl. z.B. Dahlmann (1908), Bd. 2, S. 336: »Alles scheint darauf angelegt, das Volk mit Schrecken

zu erfüllen; das bleibt der Grundzug des indischen Kultus, und alle äußere Pracht einer üppigen

Kunst vermag diesen Eindruck nicht zu verwischen.«

367 Ewers (1911), S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025 - am 14.02.2026, 10:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

dem Schrecken der Religion, welcher häufig sowohl auf die Produktion als auch die Re-

zeption von Kunst bezogen ist.

Diese Verknüpfung von Religion und Kunst, die »schauerlichster Phantasie ent-

sprungen«368 und von »furchtbaren Fabelwesen«369 durchzogen sei, verdichtet sich in

den beiden Topoi der Götzen und Fratzen. Diese treten auch in Kollokation als »absto-

ßende[] Götzenfratzen«370 auf. Die häufige Kombination mit dem Schrecken der Religion

zeigt sich beispielsweise in »furchtbaren Götzen«371, aber auch in vielfältigen anderen

Aktualisierungsvarianten.372

Die wiederkehrende Abwertung der durch religiösen Fanatismus und Phantasien373

geprägten Götzen374 und Fratzen375 hat zwei zentrale Dimensionen: eine ästhetische so-

wie einemoralisch-sittliche. BeideDimensionen greifen in den Aktualisierungen beider

Topoi unmittelbar ineinander und verknüpfen sich mit weiteren stabilen Bewertungen

indischer Kunst als ›grotesk‹376, ›barbarisch‹377, ›verzerrt‹378, ›wuchernd‹379 sowie ›ab-

scheulich‹380 oder ›ekelhaft‹381.

Zudem überlagert sich dies argumentativ mit dem Chaos-Topos, was entsprechen-

de Kollokationen bedingt.382 Ex negativo wird die ›indische‹ Kunst durch das Fehlen von

368 Tellemann (1900), S. 124.

369 Sievers (1911), S. 21.

370 Dahlmann (1908), Bd. 1, S. 137.

371 Sievers (1911), S. 23.

372 Vgl. Hengstenberg (1908), S. 112f. »Die Furcht vor Geistern und Dämonen […] hat den gegenwär-

tigen Polytheismus der Hindu in den reinsten Fetischismus herabsinken lassen. Zahlreiche viel-

fach abschreckend häßliche Figuren undBilder in den Tempeln undGötzenschreinen geben davon

Zeugnis. Die Auswüchse der ursprünglichen Religion haben ein Gepräge von krassem Aberglau-

ben, verknöchertem Formelkram und unheimlichem Fanatismus erhalten.« Vgl. auch Tellemann

(1900), S. 125: »Es besteht hier ein so heilloser Aberglauben und düsterer Wahn, daß es einem eu-

ropäischen Auge einigermaßen schwer fällt, irgend einen freundlichen Gedanken in dieser heid-

nischen Finsterniß zu entdecken.«

373 Vgl. z.B. Abegg (1902), S. 38.

374 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 52: »Hier ist das Gegengewicht gegen zu jener unglaublich starken

Zwangsvorstellung, durch die das indische Volk von seinen Götzen festgehalten wird. […].« Vgl.

auch Wechsler (1906), S. 111: »Wir nennen diese Büsten, diese Steinfiguren Götzen. Den anderen

sind sie das höchste Zeichen, die letzte Wahrheit, der Weisheit und des Lebens letzter Schluß.«

375 Vgl. z.B. Litzmann (1911), S. 33.

376 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 57f.: »Aber gar nichts wissen wir anzufangen mit Benares, und eine unge-

heure Kluft trennt uns von den grotesken und gewaltigen Baudenkmalen Südindiens.« Vgl. auch

Dahlmann (1908), Bd. 1, S. 137: »Die grotesken, abstoßenden Götzenfratzen der indischen Tempel-

architektur mit ihren vielen Köpfen und Armen mahnen ernstlich daran, daß wir hier denn doch

keinen wirklichen Triumph des Menschengeistes vor uns haben.«

377 Vgl. z.B. Meebold (1908), S. 58.

378 Vgl. z.B. Hengstenberg (1908), S. 121: »Die meisten gräßlich verzerrten Götzenbilder wurden von

den Gläubigen andächtig verehrt.«

379 Sievers (1911), S. 21.

380 Vgl. z.B. Abegg (1902), S. 38: »Da allesmit roter undblauer Farbe angemalt ist,macht die Außensei-

te einen sehr schreienden Eindruck, während die Skulpturen ohne Farben im Innern häufig groß-

artig wirken, trotzdem überall die Phantasie der Künstler Gestalten von kaum faßbarer Abscheu-

lichkeit geschaffen hat.« Vgl. auch Meebold (1908), S. 80.

381 Vgl. z.B. Dahlmann (1908), Bd. 1, S. 156.

382 Vgl. ausführlicher zum Chaos-Topos II.20. Vgl. exemplarisch im Hinblick auf die genannten Kol-

lokationsmuster Litzmann (1914), S. 33; Herv. M. H.: »Jeder Maharadscha Indiens hat am Ufer des

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025 - am 14.02.2026, 10:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Indien-Topik 155

›Ruhe‹ und ›Harmonie‹ charakterisiert – Eigenschaften, die in Abgrenzung dazu vor al-

lem den ›alten Griechen‹, aber beispielsweise auch den Jains zugesprochen werden.383

Als relevanter Intertext für diese Vorstellung wird Goethe erwähnt und nicht selten in

Auszügen zitiert.384 Maßgeblich ist dabei die Aktualisierung des Chaos-Topos als Auf-

lösung der Mensch-Tier-Grenze.385 Diese ›Grenzauflösung‹ ist eine bedeutsame Argu-

mentationsdimension in den Aktualisierungen des Götzen- wie des Fratzen-Topos,386 was

in folgender exemplarisch ausführlicher zitierten Passage aus Ernst Haeckels Indischen

Reisebriefen deutlich wird:

»Von wirklicher Schönheit ist ohnehin bei den verschnörkelten und fratzenhaften

Sculpturen der Inder nicht die Rede; die häßlichsten und widernatürlichsten Verbin-

dungen von Menschen- und Thierleibern, die Gottheiten mit drei Köpfen (Trimurti),

ferner die verzerrten Fratzengesichter, die Leiber mit mehreren Reihen von Brüsten,

mit 8 Armen und Beinen […] sind mir […] zuwider, und ich gehöre zu jenen wenigen

Ketzern, die auch hier das Urtheil unsers Altmeisters Goethe von den ›verrückten

Elephanten- und Fratzentempeln‹ zutreffend finden.«387

Im Hinblick auf die moralisch-sittliche Dimension verdichtet sich das Entsetzen vor

der Zügellosigkeit388 ›indischer‹ Kunst, die auch als ›Obszönität‹389 aktualisiert ist. Die

Ganges seinen Palast, und diese stolzen Bauten bilden im Verein mit den zahllosen durch frat-

zenhafte Götzenbilder verunstalteten Tempeln und dem Labyrinth schmutzstarrender Gassen ein

unentwirrbares Chaos.« Vgl. auch die Aktualisierungsform des Topos als ›wirr‹/›Verwirrung‹, z.B. bei

Halla (1914), S. 47: »Hallenartige, von tollem Götzengewirr überkräuselte Bauten, Rasthäuser für

Pilger, künden die Nähe des begnadeten Wallfahrtszieles.«

383 Vgl. Meebold (1908), S. 80f.: »Unsymmetrisch und doch voll Harmonie, nirgends das ästhetische

Empfinden gestört. Das ist freilich zumTeil dem zuzuschreiben, dass der Tempel eben von den Jai-

nas erbaut ist, so dass keine der abscheulichen Götterfratzen der Hindus das Auge beleidigt, kein

Schmerbauch, kein läppischer Affengott, kein vielarmiges Spinnenwesen, kein Medusengesicht

der widerwärtigen Durga.«

384 Vgl. Ewers (1911), S. 236: »Goethe tut gewiß unrecht, wenn er den armen Bildhauern die Schuld zu-

schreibt […]. Es war die brahmanische Kultur und nicht der Bildhauer, es war die indische Furcht

vor der schrecklichen Gottheit, die diese Teufelsfratzen schuf. Aber der Olympier hat vielleicht

recht, als er mit einem Strich diese grotesken indischen Tempel aus dem heiligen Buche der Kunst

hinausstrich.« Ewers aktualisiert in seinen Bezugnahmen auf Goethe wiederholt den in der Rei-

seberichts-Topik verankerten Korrektur-Topos. Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 52f. sowie das Kapitel III.17.

zum Korrektur-Topos.

385 So spricht beispielsweise Tellemann (1900), S. 124 von »hochanstrebende[n] Bauten, deren Faça-

den imwildenDurcheinandermitmenschlichen und thierischen Bildnissen […] geschmückt sind.«

386 Vgl. auch Sievers (1911), S. 21 sowie S. 23: »Furchtbare Götzen, deren aus Menschen- und Tierglie-

dern zusammengesetzte Leiber ein krankesHirn erfunden zu haben scheint, recken zahllose Arme

und Beine in tollemWirbel heraus und blicken mit gräßlichen Augen und zackigen Kronen unter

Diademen hervor.«

387 Haeckel (1883), S. 68.

388 Vgl. z.B. Meebold (1908), S. 75: »Die Figuren und Gruppen zeigen schon eine Zügellosigkeit, die

an unser Barock streift. Aber diese geht offenbar mit der Zügellosigkeit des religiösen Denkens

Hand in Hand, dennweibliche Götterfiguren tauchen auf, von denen der reine Buddhismus nichts

weiss.« Die Kunst von Benares sei, so Ewers (1911), S. 58: »[…] ein Ding für sich […], einwilder Haufen

zügellosen Wahnsinns.«

389 Vgl. z.B. Tellemann (1900), S. 125: »Zudem wirken allerlei Symbole gradezu obscön […].« Vgl. auch

Dahlmann (1908), Bd. 1, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025 - am 14.02.2026, 10:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

Zügellosigkeit wird unmittelbar an das religiöse Denken geknüpft, das sich im »Götzen-

wesen«390 zeige. In einigen Aktualisierungen des Götzen-Topos wird das ›Götzenwesen‹

nicht allgemein als Repräsentation religiösen Aberglaubens, sondern lediglich als ab-

schreckende ›Oberfläche‹ eines angenommenen »edelere[n], ideale[n] Gehalt[s]«391 an-

genommen. Es überwiegt jedoch insgesamt deutlich der Repräsentationscharakter ›in-

discher‹ Kunst: In den ›Götterfratzen‹ manifestieren sich – so eine häufige Aktualisie-

rungsform des Topos – die ›Auswüchse‹ des Aberglaubens.392

Dadurch ist das bereits betonte Ineinandergreifen von ästhetischen und morali-

schen Urteilen bedingt, wie es sich beispielsweise in Neumanns Darstellung einer Bud-

dhastatue zeigt: »[…] welch ein Unterschied zwischen dieser einfach natürlichen, ächt

menschlichen und nur menschlichen Gestalt – und jenen Zerrbildern auf und im Hin-

dutempel! Man begreift den moralischen Sieg des Buddhismus.«393 Die Verurteilung

der ›Fratzenhaftigkeit‹ und Zügellosigkeit des sogenannten ›Götzenwesens‹ überlagert sich

in ästhetisch-moralischen Gesamturteilen.394

II.17. Massigkeit und Maßlosigkeit

Während sich die Zügellosigkeit und ihre Aktualisierungsvariante der ›Obszönität‹ mit

der negativ konnotierten Bewertung indischer Kunst als ›grotesk‹ überlagern, so erfährt

das ›Groteske‹ zugleich eine andere argumentative Ausprägung, die sich in den auf

Kunst und Architektur bezogenen Topoi der Massigkeit sowie der Maßlosigkeit zeigt:

»In den Höhlen in Elephanta, in Ellora spürt man, daß trotz den Einwirkungen persi-

scher oder hellenischer Formen das, was wir grotesk nennen, also die äußerste Steige-

rung ohne Rücksicht auf die Möglichkeiten der Natur, das Wesentlichste ist; das über-

menschlich Große, das Außermenschliche der Organe, die Vielheit von Händen und

Füßen, die Verbindungen von Köpfen und Körpern macht für die Menschen den Be-

griff der Gottheit aus.«395

Dieses ›Über‹- oder ›Außermenschliche‹ wird als »zwar großartig, übrigens aber

massig und unschön«396 wahrgenommen. »Unharmonie, Klotzigkeit, Plumpheit«397,

390 Tellemann (1900), S. 70.

391 Dahlmann (1908), Bd. 1, S. 137: »Der edlere, ideale Gehalt des Brahmanismus ist von dem absto-

ßenden Götzentum widerwärtig umkrustet, das sittliche Streben nach Erlösung von heidnischem

Aberwitz völlig überwuchert.«

392 Vgl. z.B. Dalton (1899), S. 179: »Die Tausende und aber Tausende, die täglich aus demganzen Lande

hier zusammenströmen, von Tempel zu Tempel, von Götzenbild zu Götzenbild pilgern und im

Ganges ihre Sünden abspülen, sie bieten einen erschreckenden Beleg, wie tief und unerschüttert

noch im indischen Volksgemüt das Heidentum, und zwar in recht abstoßender Gestalt, wurzelt.«

393 Neumann (1894; 1994), S. 20.

394 Vgl. an dieser Stelle exemplarisch Ewers (1911), S. 61f.: »Und überall Fratzen wahnsinniger, grausa-

mer Götter, wilde Steine, die Grauen und Entsetzen speien, groteske Fresken, die sich überbieten

an obszöner Narrheit.«

395 Wechsler (1906), S. 74.

396 Tellemann (1900), S. 124.

397 Meebold (1908), S. 57. Vgl. auch Meebold (1908), S. 101: »Wo der Hindu baut, wird er plump oder

grotesk, im besten Falle seltsam.«

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025 - am 14.02.2026, 10:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

