
 125 

ein spätes Werk, das die konfuzianische Beschränkung auf die Familie kritisiert. 
Wie üblich kommt die Interpretation zur Allgemeinmenschlichkeit gegen bevorzu-
gende Liebe und zur Imitation des „Seinsgrunds“ (Opitz Übersetzung für dao), nicht 
aber zu einem realen Weltstaat oder Kosmopolitismus. Der politische Rahmen ist 
ein kleines Land mit einer überschaubaren Bevölkerung, ein Idyll. Wenn die Herr-
scher durch Nicht-Tun regieren würden, so würden die Untertanen sich selber entfal-
ten und die Oikumene gelange von selbst zum Frieden. Wie bei Mengzi geht es im 
Daodejing letztlich auch darum die Oikumene zu vereinen, wie bei Mengzi kann das 
aber nicht durch Gewalt geschehen, sondern durch die Tugend im begrenzten Staat, 
der als Vorbild ausstrahlt. 

3.4.3 Legalismus 

Der Legalismus, der in vergleichenden Studien häufig als chinesische Entsprechung 
eines politischen Realismus genommen wird, hat auch starke daoistische Züge. Im 
Han Fei-Buch sind die ältesten Kommentare zum Daodejin überliefert, gerade auch 
die antimartialischen Passagen. Zwar lehrt Han Fei, daß das Geschick eines großen 
Staates vom Krieg abhängig ist und daß zum Untergang verdammte Staaten auch 
untergehen sollen. Aber die Betonung liegt auf der inneren Verfassung: Staaten, die 
gut regiert werden (und das heißt bei Han Fei streng und das heißt ohne Erbarmen 
für die Korruption der Eliten), sind nicht aggressiv. Ein Staat schreckt durch gute 
Regierung begehrliche Nachbarn ab. 
 
Deutsche Übersetzung des Han Fei Zi: Die Kunst der Staatsführung : die Schriften 
des Meisters Han Fei / übersetzt von Wilmar Mögling. – Leipzig 1994 

3.4.4 Mohismus 

Mozi (Mo-tzu, Mo Ti) ist der chinesische Philosoph, der am ehesten mit westlichen 
Philosophen verglichen werden kann und es ist nicht verwunderlich, daß die großen 
Monographien zum Mohismus von chinesischen Christen kommen. Auch seine 
Sozialethik ist am ehesten mit westlichen Diskussionen über Frieden und Konflikt 
vergleichbar. Sein Ideal ist ein universaler Herrscher, aber gerade deshalb gibt er zu, 
anders als seine Zeitgenossen, daß das China seiner Zeit längst ein internationales 
Staatensystem ist. Für die Gegenwart fordert er die Unterlassung der Angriffskriege 
und die Vorbereitung auf Verteidigungskriege und Allianzen der schwächeren Staa-
ten. „The Mohists who puzzle us by being at once the most religious and the most 
logical of the ancient thinkers, also contrive to be both the most pacifistic and the 
most martial” (A. C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science. – Hong Kong 
1978). Die Mohisten waren in der Zeit der kämpfenden Staaten einflußreich, verlo-
ren im Einheitsreich aber rasch an Bedeutung. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1 - am 22.01.2026, 03:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 126

Englische Übersetzung: Mo Tzu, Basic Writings / translated by Burton Watson. – 
New York 1963 
Deutsche Übersetzung: Mo Ti, Gegen den Krieg / übersetzt von Helwig Schmidt-
Glintzer. – Düsseldorf 1975. 

 
 

Tseu, Augustinus A. 

The Moral Philosophy of Mo-tze. – Taipei : China Printing, 1965. – 407 S. 

Dissertation an der Loyola University Chicago 1945 

Deutet die universale Liebe von der caritas der katholischen Soziallehre her; sieht 
Mozi als Theisten und polemisiert gegen utilitaristische und kommunistische Deu-
tungen. Die mohistische Lehre zum Frieden wird referiert: die Notwendigkeit eines 
Herrschers wegen der Vielzahl der Meinungen; die Notwendigkeit, daß dieser Herr-
scher universal herrscht; die Ablehnung von Aggression, aber Betonung der Vertei-
digung bis zur Strategie der verbrannten Erde. 

 
Yates, Robin D. S. 

The Mohists on Warfare : Technology, Techniques, and Justification, in: Stu-

dies in Classical Chinese Thought / ed. by Henry Rosemont, Jr. .... – Chico, CA 

: Scholars Pr., 1980 (Journal of the American Academy of Religion : Thematic 

Issues Supplement 47, no 3) S. 549-603 

Philologische Wiederherstellung der beschädigt überlieferten (und entsprechend 
ungenau übersetzten) Militärkapitel des Mohistischen Corpus und Nachweis, daß 
diese Lehre von der Verteidigung von Städten keine spätere Fälschung ist. Die Mili-
tärkapitel mit ihren rigiden Verpflichtungen zur Teilnahme an der Verteidigung 
passen durchaus zur Mohistischen Ethik, welche als zentralen Wert die Erhaltung 
des Kollektivs hat. 

 
Lian, Timothy Yeong-shyong 

The Just War Theory in the Teaching of Mo Tzu. – Ann Arbor, MI : UMI, 

1992. – 310 S. 

Dissertation an der University of Notre Dame 1991 

Mozi zieht die Konsequenzen aus dem Versagen des Konfuzianismus, die Kriege 
zwischen den chinesischen Staaten zu begrenzen: Gegen die Kulte der Einzelstaaten 
setzt er das Mandat des Himmels, gegen die abgestufte Liebe die universale Liebe. 
Der Krieg ist nötig, um Frieden zu sichern, Aggressoren zu strafen, den Guten zu 
helfen. Lian vergleicht mit Konfuzianern (die nicht bellizistisch sind, aber den An-
griffskrieg als Strafkrieg zulassen), Daoisten (die den Angriffskrieg fast verwerfen, 
aber doch alles zulassen, wenn ein Krieg unausweichlich ist), Legalisten (gegen die 
sich der Mohismus am deutlichsten wendet, aber in den Regeln für Verteidigungs-
krieg doch deutlich berührt). Dazu vergleicht Lian mit der westlichen Tradition des 
Gerechten Krieges: Die drei klassischen Momente – legitime Autorität, gerechte 
Ursache, rechte Intention – finden sich bei Mozi. Das Recht im Kriege fehlt bei 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1 - am 22.01.2026, 03:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 127 

Mozi wie in der westlichen Tradition des Gerechten Krieges. Das Verbot des An-
griffskrieges findet sich im Westen traditionell nicht. 

3.4.5 Militärliteratur 

Textsammlung: 
 
The Seven Military Classics of Ancient China / translation and commentary by 

Ralph D. Sawyer. – Boulder 1993 

Enthält die sieben Werke, die seit dem 11. Jahrhundert den Kanon der Militärlitera-
tur bildeten: Sunzi (um 500 v. Chr., der älteste und berühmteste der Militärtraktate, 
siehe unten), Wuzi (als Verfasser gilt Wu Qi, einer der berühmtesten Administrato-
ren und Generäle der frühen Geschichte Chinas, das Buch würde dann in das frühe 
4. Jh. v. Chr. gehören), Sima Fa (ein schwerdatierbarer Text, der manchmal klingt 
als komme er noch aus Zeiten der feudalen Ritterkämpfe vor 500 v. Chr., was aber 
vielleicht nur konfuzianische Nostalgie ist), Wei Liaozi (4. oder 3. Jh. v. Chr., aus 
der Spätzeit der kämpfenden Staaten, ein stark legalistisch geprägter Text), Tai 
Gong (gibt sich als ein Text des 11. Jh. v. Chr., gehört aber ins späte 3. Jh. v. Chr., 
also ein Text aus der späten Zeit der kämpfenden Staaten oder aus dem frühen 
Reich), Huang Shigong (2. oder 1. Jh. v. Chr., also ein Text aus dem frühen Reich), 
Li Weigong (gibt vor ein Gespräch zwischen einem Kaiser und einem General des 7. 
Jh. n. Chr. zu sein, der Text ist aber bis ins 11. Jh. n. Chr., nicht belegt und ist viel-
leicht nicht viel älter als die Zusammenstellung des Kanons). 

 
Eine gute philologische Untersuchung (die zeigt, wieviel philologisch noch unklar 
ist): 
Robin D. S. Yates, New Light on Ancient Chinese Military Texts : Notes on their 
Nature and Evolution, and the Development of Military Spezialization in Warring 
States China, in: T’oung pao 74 (1988) 211-248 (besonders zu Sunzi, Wei Liaozi 
und zu mohistischen Traktaten). 
Vgl. dazu die Einführungen von Sawyer und den Überblick von Johnson S. 39-45 
     
     
Rand, Christopher C. 

Chinese Military Thought and Philosophical Taoism, in: Monumenta Serica 34 

(1979-1980) 171-218 

Gegenstand sind nicht Sunzi und andere militärischen Klassiker, sondern weniger 
bekannte spätere Traktate, an denen Rand exemplarisch studiert, wie in daoistisch 
geprägten Texten das Weisheitsideal und der von einem Militärtraktat erwartete 
Realismus verbunden werden. Die Warnungen des Laozi vor Krieg und vor Sieg 
und das daoistische Motiv des Gegensatzes von wen (zivilisiert) und wu (martia-
lisch) verschwinden nicht, aber es geht deutlich nicht um eine Theorie des Krieges, 
sondern um Anwendung auf die Kriegsführung. Zuweilen wird der Feldherr stark an 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1 - am 22.01.2026, 03:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

