ein spites Werk, das die konfuzianische Beschrinkung auf die Familie kritisiert.
Wie iiblich kommt die Interpretation zur Allgemeinmenschlichkeit gegen bevorzu-
gende Liebe und zur Imitation des ,,Seinsgrunds* (Opitz Ubersetzung fiir dao), nicht
aber zu einem realen Weltstaat oder Kosmopolitismus. Der politische Rahmen ist
ein kleines Land mit einer iiberschaubaren Bevolkerung, ein Idyll. Wenn die Herr-
scher durch Nicht-Tun regieren wiirden, so wiirden die Untertanen sich selber entfal-
ten und die Oikumene gelange von selbst zum Frieden. Wie bei Mengzi geht es im
Daodejing letztlich auch darum die Oikumene zu vereinen, wie bei Mengzi kann das
aber nicht durch Gewalt geschehen, sondern durch die Tugend im begrenzten Staat,
der als Vorbild ausstrahlt.

3.4.3 Legalismus

Der Legalismus, der in vergleichenden Studien haufig als chinesische Entsprechung
eines politischen Realismus genommen wird, hat auch starke daoistische Ziige. Im
Han Fei-Buch sind die dltesten Kommentare zum Daodejin iiberliefert, gerade auch
die antimartialischen Passagen. Zwar lehrt Han Fei, daB das Geschick eines groBen
Staates vom Krieg abhdngig ist und daB zum Untergang verdammte Staaten auch
untergehen sollen. Aber die Betonung liegt auf der inneren Verfassung: Staaten, die
gut regiert werden (und das heifit bei Han Fei streng und das heifit ohne Erbarmen
fiir die Korruption der Eliten), sind nicht aggressiv. Ein Staat schreckt durch gute
Regierung begehrliche Nachbarn ab.

Deutsche Ubersetzung des Han Fei Zi: Die Kunst der Staatsfithrung : die Schriften
des Meisters Han Fei / tibersetzt von Wilmar Mogling. — Leipzig 1994

3.4.4 Mohismus

Mozi (Mo-tzu, Mo Ti) ist der chinesische Philosoph, der am ehesten mit westlichen
Philosophen verglichen werden kann und es ist nicht verwunderlich, daf} die groflen
Monographien zum Mohismus von chinesischen Christen kommen. Auch seine
Sozialethik ist am ehesten mit westlichen Diskussionen iiber Frieden und Konflikt
vergleichbar. Sein Ideal ist ein universaler Herrscher, aber gerade deshalb gibt er zu,
anders als seine Zeitgenossen, dafl das China seiner Zeit langst ein internationales
Staatensystem ist. Fiir die Gegenwart fordert er die Unterlassung der Angriffskriege
und die Vorbereitung auf Verteidigungskriege und Allianzen der schwécheren Staa-
ten. ,,The Mohists who puzzle us by being at once the most religious and the most
logical of the ancient thinkers, also contrive to be both the most pacifistic and the
most martial” (A. C. Graham, Later Mohist Logic, Ethics and Science. — Hong Kong
1978). Die Mohisten waren in der Zeit der kimpfenden Staaten einflufireich, verlo-
ren im Einheitsreich aber rasch an Bedeutung.

125

https://dol.org/10.5771/9783845222097-125-1 - am 22.01.2026, 03:41:18. Op



https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Englische Ubersetzung: Mo Tzu, Basic Writings / translated by Burton Watson. —
New York 1963

Deutsche Ubersetzung: Mo Ti, Gegen den Krieg / iibersetzt von Helwig Schmidt-
Glintzer. — Diisseldorf 1975.

Tseu, Augustinus A.

The Moral Philosophy of Mo-tze. — Taipei : China Printing, 1965. — 407 S.
Dissertation an der Loyola University Chicago 1945

Deutet die universale Liebe von der caritas der katholischen Soziallehre her; sieht
Mozi als Theisten und polemisiert gegen utilitaristische und kommunistische Deu-
tungen. Die mohistische Lehre zum Frieden wird referiert: die Notwendigkeit eines
Herrschers wegen der Vielzahl der Meinungen; die Notwendigkeit, dafl dieser Herr-
scher universal herrscht; die Ablehnung von Aggression, aber Betonung der Vertei-
digung bis zur Strategie der verbrannten Erde.

Yates, Robin D. S.

The Mohists on Warfare : Technology, Techniques, and Justification, in: Stu-
dies in Classical Chinese Thought / ed. by Henry Rosemont, Jr. .... — Chico, CA
: Scholars Pr., 1980 (Journal of the American Academy of Religion : Thematic
Issues Supplement 47, no 3) S. 549-603

Philologische Wiederherstellung der beschadigt iiberlieferten (und entsprechend
ungenau Ubersetzten) Militirkapitel des Mohistischen Corpus und Nachweis, daf}
diese Lehre von der Verteidigung von Stédten keine spatere Félschung ist. Die Mili-
tarkapitel mit ihren rigiden Verpflichtungen zur Teilnahme an der Verteidigung
passen durchaus zur Mohistischen Ethik, welche als zentralen Wert die Erhaltung
des Kollektivs hat.

Lian, Timothy Yeong-shyong

The Just War Theory in the Teaching of Mo Tzu. — Ann Arbor, MI : UMI,
1992.-310 S.

Dissertation an der University of Notre Dame 1991

Mozi zieht die Konsequenzen aus dem Versagen des Konfuzianismus, die Kriege
zwischen den chinesischen Staaten zu begrenzen: Gegen die Kulte der Einzelstaaten
setzt er das Mandat des Himmels, gegen die abgestufte Liebe die universale Liebe.
Der Krieg ist nétig, um Frieden zu sichern, Aggressoren zu strafen, den Guten zu
helfen. Lian vergleicht mit Konfuzianern (die nicht bellizistisch sind, aber den An-
griffskrieg als Strafkrieg zulassen), Daoisten (die den Angriffskrieg fast verwerfen,
aber doch alles zulassen, wenn ein Krieg unausweichlich ist), Legalisten (gegen die
sich der Mohismus am deutlichsten wendet, aber in den Regeln fiir Verteidigungs-
krieg doch deutlich beriihrt). Dazu vergleicht Lian mit der westlichen Tradition des
Gerechten Krieges: Die drei klassischen Momente — legitime Autoritét, gerechte
Ursache, rechte Intention — finden sich bei Mozi. Das Recht im Kriege fehlt bei

126

https://dol.org/10.5771/9783845222097-125-1 - am 22.01.2026, 03:41:18. Op


https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mozi wie in der westlichen Tradition des Gerechten Krieges. Das Verbot des An-
griffskrieges findet sich im Westen traditionell nicht.

3.4.5 Militéirliteratur
Textsammlung:

The Seven Military Classics of Ancient China / translation and commentary by
Ralph D. Sawyer. — Boulder 1993

Enthélt die sieben Werke, die seit dem 11. Jahrhundert den Kanon der Militarlitera-
tur bildeten: Sunzi (um 500 v. Chr., der dlteste und beriihmteste der Militértraktate,
siche unten), Wuzi (als Verfasser gilt Wu Qi, einer der beriithmtesten Administrato-
ren und Generile der frithen Geschichte Chinas, das Buch wiirde dann in das frithe
4. Jh. v. Chr. gehoren), Sima Fa (ein schwerdatierbarer Text, der manchmal klingt
als komme er noch aus Zeiten der feudalen Ritterkdmpfe vor 500 v. Chr., was aber
vielleicht nur konfuzianische Nostalgie ist), Wei Liaozi (4. oder 3. Jh. v. Chr., aus
der Spitzeit der kdmpfenden Staaten, ein stark legalistisch geprigter Text), Tai
Gong (gibt sich als ein Text des 11. Jh. v. Chr., gehort aber ins spéte 3. Jh. v. Chr.,,
also ein Text aus der spiten Zeit der kimpfenden Staaten oder aus dem frithen
Reich), Huang Shigong (2. oder 1. Jh. v. Chr., also ein Text aus dem frithen Reich),
Li Weigong (gibt vor ein Gespriach zwischen einem Kaiser und einem General des 7.
Jh. n. Chr. zu sein, der Text ist aber bis ins 11. Jh. n. Chr., nicht belegt und ist viel-
leicht nicht viel élter als die Zusammenstellung des Kanons).

Eine gute philologische Untersuchung (die zeigt, wieviel philologisch noch unklar
ist):

Robin D. S. Yates, New Light on Ancient Chinese Military Texts : Notes on their
Nature and Evolution, and the Development of Military Spezialization in Warring
States China, in: T oung pao 74 (1988) 211-248 (besonders zu Sunzi, Wei Liaozi
und zu mohistischen Traktaten).

Vgl. dazu die Einfiihrungen von Sawyer und den Uberblick von Johnson S. 39-45

Rand, Christopher C.

Chinese Military Thought and Philosophical Taoism, in: Monumenta Serica 34
(1979-1980) 171-218

Gegenstand sind nicht Sunzi und andere militdrischen Klassiker, sondern weniger
bekannte spétere Traktate, an denen Rand exemplarisch studiert, wie in daoistisch
geprigten Texten das Weisheitsideal und der von einem Militirtraktat erwartete
Realismus verbunden werden. Die Warnungen des Laozi vor Krieg und vor Sieg
und das daoistische Motiv des Gegensatzes von wen (zivilisiert) und wu (martia-
lisch) verschwinden nicht, aber es geht deutlich nicht um eine Theorie des Krieges,
sondern um Anwendung auf die Kriegsfiihrung. Zuweilen wird der Feldherr stark an

127

https://dol.org/10.5771/9783845222097-125-1 - am 22.01.2026, 03:41:18. Op


https://doi.org/10.5771/9783845222097-125-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

