
30 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

der Seelenleitung gedacht wurde. Die theologischen Reaktionen runden

diesen dritten Teil ab.

1. Erste theologiegeschichtliche Case Study: Verinnerlichung von
Sünde und Wiedergutmachung im 13. Jahrhundert

Die Signaturen einer Subjektvorstellung, die wesentlich davon geprägt ist,

über sich selbst Erkenntnisse zu sammeln und sich selbst zu Bewusstsein zu

kommen, gehen weit ins Mittelalter zurück.

Man wird sagen können, dass zwei der grundlegenden Transformationen

im 13. Jahrhundert stattgefunden haben, indem zum einen von einer Sün-

denvorstellung Abstand genommen wird, die Sünden als reine Tat ohne Be-

wusstsein und damit mit Tatstrafen sühnbar verstanden hatte.1 Zum anderen

evozierte die Entscheidung der Ohrenbeichte eine ganz eigene und neue Dy-

namik. Zusätzlich entwickelte sich bis in das 12./13. Jahrhundert hinein ein

Bewusstsein für eine Ambivalenz, die in der Bußpraxis, die zwischen der Bu-

ße zu den Ostertagen, der individuellen Buße und der Contritio sich zeigte.

Denn, so Atria Larson2, es entwickelte sich eine Trennung zwischen zwei ver-

1 Dogmengeschichtlich ist diese Sündentransformation durch eine Veränderung der

Bußpraxis flankiert worden. Denn die öffentliche Buße ist bis zum IV. Laterankonzil

gängige Praxis gewesen, gleichwohl sie schon ab dem 6. Jahrhundert durch die pri-

vate Buße, wie sie im iro-schottischen Kirchen üblich war, ein konkurrierendes Ritual

bekommt, die der heute üblichen Praxis am nächsten kommt: »Alle Christen, Laien

und Kleriker konnten, so oft sie gesündigt hatten, zu einem Priester kommen, um ihm

ihre Sünden zu bekennen oder auch, wenn sie sich imGewissen dazu verpflichtet fühl-

ten, sich von ihm nach ihrem Lebenswandel befragen zu lassen.« (Vgl. zur Dogmenge-

schichte: Vorgrimler: 1978, S. 94; auch Werner 2016, S. 234-254). Sünde wurde durch

Bußbücher definiert und mit einem Katalog der Buße ergänzt, die sogenannte Tarif-

buße, die sich allerdings nur nach großem Protest als gängige Praxis durchsetzen ließ,

so die Synode vonToledo 589, can. 11 (98) undmehrere Synoden inder erstenHälfte des

9. Jahrhunderts. Die Folge der Auseinandersetzungen war eine »›Dichotomie‹ (C. Vo-

gel) des Bußverfahrens« (so Vorgrimler 1978, S. 100) bis zumEndedes 12. Jahrhunderts.

»Einerseits bestand die Tendenz zur Wiederbelebung der nie völlig verschwundenen

alten öffentlichen Buße, andererseits konnte undwolltemandie ›private‹ sakramenta-

le Buße, die ihre Vorzüge für die pastorale Praxis hatte, nicht völlig abschaffen« (ebd.,

S. 100). Das Ergebnis war ein Kompromiss, der für »schwere öffentliche Sünden öffent-

liche Buße nach dem alten Bußwesen, für schwere geheime Sünden geheime Buße

nach dem System der Tarifbuße« (ebd.) vorsah.

2 Vgl. A. Larson: 2020, S. 105-122.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007 - am 14.02.2026, 16:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 31

schiedenen Formen des Urteils über den sündigen Menschen: So kann der

Mensch als Sünder vor Gott verstanden werden, der durch die Reue bereits

die Vergebung der Sünden erhalten hat. Zugleich kann der Mensch von der

Kirche immer noch als sündig verstanden werden, obwohl er oder sie doch

bereitsmit Gott versöhnt ist. Dieses Auseinanderklaffen gilt auch für den um-

gekehrten Fall einer Vergebung der Sünden durch die Kirche und einem blei-

benden Sünder:in-Sein vor Gott, weil die Reue nicht ausreichend war. Wie

also geht Vergebung?3 Diese Frage verbindet sich unmittelbar mit der Beto-

nung der Einsicht und desWillens. Eine der theologischen Auswege lag darin,

dass die Reue erst dann vollkommen ist, wenn sie auch den Gehorsam gegen-

über der Kirche imBekenntnis gegenüber demPriester einschließt.4 Abaelard

macht, so Larson weiter, auf eine weitere Differenzierung in den verschiede-

nen Bußpraktiken mit ihren Satisfaktionspraxen aufmerksam. Denn er be-

obachtet, dass die Verurteilung im Hier und Jetzt durch den Menschen eine

soziale Dimension hat5, die unterschiedliche Ziele einnehmen kann: zurWie-

dergutmachung, als Pädagogik und andere mehr.

Das 13. Jahrhundert bildete also die grundlegenden Signaturen für das

Verständnis der subjektiven Handlungen und ihrer Beurteilungen bis in die

Moderne hinein aus. Interessanter- und überraschenderweise ist dies ins-

besondere am Sündenverständnis abzulesen, weil die kirchlich institutionel-

le Verfassung des Bußinstituts ein verändertes Bewusstwerden des Subjekts

motiviert und zugleich die Zweifel an einem im Katalog der Strafe abzuarbei-

tendes Sündenverständnis akut wird.6 Die epochale Denkformtransformati-

on kann folgendermaßen beschrieben werden: das Verständnis von Sünde

wandelt sich von einer an äußerer Vergeltung orientierten Tatsünde zu ei-

nem Verständnis, in dem erst die innere Zustimmung zur Sünde diese als

Sünde qualifiziert. Mit dieser Veränderung wurde die Reue als wesentliches

Merkmal, schließlich dann auch notwendiger Bestandteil der Vergebung hin-

zugefügt. Exemplarisch für die Veränderung steht bereits im ausgehenden 12.

Jahrhundert Petrus Abaelard, dessen Verurteilungen auf der Synode von Sens

3 Ebd., S. 110.

4 Ebd., S. 111.

5 Ebd., S. 112.

6 Einen überaus vielseitigen Überblick gibt M. N. Ebertz: 2004. Zu diesem Thema vor

allem ab S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007 - am 14.02.2026, 16:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

um 1140 die Veränderung verlangsamt7 hatte, geistesgeschichtlich allerdings

nicht mehr aufgehalten werden konnte.8

Abaelard hatte nämlich hervorgehoben, dass eine sündige Handlung an

die Motivik derselben gebunden sei und die willentliche Zustimmung brau-

che. »Diese Zustimmung aber nennen wir im eigentlichen Sinn Sünde, d.h.

Schuld der Seele, durch die sie die Verdammnis verdient und bei Gott haftbar

wird.«9 Nicht die Tat ist Sünde, sondern die innere Disposition macht sie zu

einer Sünde. Aber erst die Veränderung des sakramentalen Formates und mit

ihm das Verständnis der Absolution konnte das Zueinander von Kontrolle des

Subjekts und dessen Bildung perfektionieren.10

Die schließlich – durchaus kontroverse – Entscheidung auf dem IV. Late-

rankonzil 1215, die Ohrenbeichte, also die Einzelbeichte, als einzig zulässige

Form zu installieren, entsprach dabei aber genau der angesprochenen dop-

pelten Intention von der Bildung innerer Erkenntnis auf der einen und der

Kontrolle innerer (Glaubens-)Regungen auf der anderen Seite.11

Mit dieser Entscheidung ist aber nicht nur ein folgenschweres Instru-

mentarium der Kontrolle und Prägung auf Dauer gestellt worden, sondern

auch der Umgang mit der Sünde in die Innerlichkeit gelegt. Vergessen wur-

de damit jedoch die gemeinschaftliche Dimension, eine Folge, die bis heute

zu spüren ist. Auf diese Weise wird also ein Szenario institutionalisiert, das

den Umgang mit der Sünde endgültig verinnerlicht und ins Private legt. Zu

dieser Privatisierung gehört auch die Satisfactio, also die Wiedergutmachung,

die nicht mehr gemeinschaftlich öffentlich ist, um die gestörte Ordnung der

Gemeinschaft wiederherzustellen. Michael Ebertz, der diesen Prozess sehr

genau rekonstruiert hat, führt dazu aus:

»Pastoraler Einbau der Ohrenbeichte in die Lebensgeschichte und Riten und

pastoraler bzw. katechetischer Ausbau der individuellen Eschatologie ha-

ben zum Aufbau nicht nur der kirchlichen Gnadenanstalt, sondern auch ei-

ner kirchlicherseits erzeugten, zumindest miterzeugten personalen Selbst-

erforschungs-, Selbstkontroll- und Selbstbeherrschungsapparatur beigetra-

gen […].«12

7 Vgl. P. Hünermann/H. Denzinger: 1991, DH 721-739.

8 Vgl. A. Hahn: 1982, hier S. 408f.

9 P. Abaelardus: 2011, S. 155.

10 Vgl. dazu ausführlich: G. Werner: 2016.

11 Vgl. P. Prodi/W. Reinhard: 2001.

12 M. N. Ebertz: 2004, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007 - am 14.02.2026, 16:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 33

Hier wird aber genau auf das zurückgegriffen, was in den Forschungen von

Michel Foucault als ›Pastoralmacht‹ definiert wird. Um diese den ganzen

Menschen bis in sein Innerstes bestimmende Macht zu begreifen, rekon-

struiert Foucault die Geschichte der Überwachung des Menschen. Denn –

so der Gedanke dahinter – die Überwachung und Kontrolle der Seele und

des Subjekts wird im Laufe der Neuzeit und der Moderne säkularisiert und

perfektioniert in den Anstalten, die sich um die ›Disziplinen‹ bemühen. Dies

rekonstruiert Foucault minutiös am Beispiel des Gefangenen.

2. Bildung des Subjekts in der Unterwerfung: Foucaults Studie
Überwachen und Strafen

Foucault entwickelt seine grundlegenden Gedanken in Überwachen und Stra-

fen13, das Werk, in dem es vorrangig um die Konstituierung des Subjekts als

gefangener Mensch geht.14 Dabei beschränkt sich Foucaults Herrschaftsbe-

griff der Gesellschaft nicht auf Gefängnisse, sondern weitet sich auf Schulen,

Fabriken etc. aus. Er geht davon aus, dass es überall dort Strukturen gibt,

die ähnlich wirken wie ein Gefängnis, auch wenn sie einen anderen Inhalt

haben. In Überwachen und Strafen wird »Bestrafung als komplexe gesellschaft-

liche Funktion betrachtet […] in der Perspektive der politischen Taktik; […] die

Technologie der Macht soll also als Prinzip der Vermenschlichung der Strafe

wie auch der Erkenntnis des Menschen gesetzt werden. […].«15 Foucault be-

obachtet, dass die Justiz die Seele und den Körper beachte. Hat sich durch

die Form der Überwachung »die Art und Weise, in welcher der Körper von

den Machtverhältnissen besetzt wird, transformiert [?, GW].«16 Der Körper

sei dabei, so Foucault, das einzig sicher erreichbare Gut der Überwachung.17

In der Veränderung der Justiz und der Entdeckung des Menschen als »ho-

mo-oeconomicus« wird der Gefangene u.a. nach dem »Prinzip der Nichtöf-

fentlichkeit«18 behandelt.

13 Vgl. M. Foucault: 2008c, S. 701-1019; vgl. Butler 2000e, hier S. 336f.

14 Vgl. Thiem: 2008, 28ff.

15 M. Foucault: 2008c, S. 726.

16 Ebd.

17 Vgl. ebd., S. 727f.

18 Ebd., S. 826f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007 - am 14.02.2026, 16:54:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

