
AUFSATZ

Marian Burchardt

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? Die
wirtschaftlichen Konsequenzen des charismatischen Christentums
im urbanen Afrika

Einleitung

Während eines Großteils des 20. Jahrhunderts basierten soziologische Theo-
rien zu Modernisierung und wirtschaftlicher Entwicklung auf der Annahme,
dass wirtschaftliches Wachstum Säkularisierung befördere beziehungsweise
sich beide Prozesse wechselseitig bedingten.1 In den letzten drei Jahrzehn-
ten hat sich die Soziologie zunehmend kritisch mit diesen Annahmen aus-
einandergesetzt. In diesem Zusammenhang tendierten makrosoziologische
und quantitative Studien dazu, eine enge Beziehung zwischen Säkularisie-
rung und wirtschaftlicher Entwicklung zu verteidigen,2 und zeigten, dass
der Rückgang religiöser Beteiligung in der Tat wirtschaftlichem Wachstum
vorausgeht.3 Vergleichende institutionalistische Analysen und qualitative
Studien haben im Gegensatz dazu die Aufmerksamkeit auf die USA4 und
aufstrebende Wirtschaftsnationen wie Südkorea, Brasilien oder Indonesien5

gerichtet, wo wirtschaftliches Wachstum nicht mit religiösem Niedergang
einherging. Ziel dieser Untersuchungen war es auch, durch komparative
Analysen die Besonderheiten der Wege Europas in die Modernität herauszu-
stellen und zu zeigen, dass Europa keine Blaupause für Entwicklungen im
Rest der Welt sei, sondern stattdessen einen Ausnahmefall darstelle.6

Dieser Artikel leistet einen Beitrag zu diesen soziologischen Debatten
und fragt nach dem Verhältnis von pfingstkirchlichem und charismati-
schem Christentum, wirtschaftlichem Wandel und sozialen Ungleichheiten

1.

 
1 Bell 1985; Inglehart, Baker 2000.

2 Norris, Inglehart 2011.

3 Ruck et al. 2018.

4 Casanova 2006.

5 Kern 2001; Hefner 2001.

6 Berger et al. 2008; Wohlrab-Sahr, Burchardt 2011; Burchardt, Wohlrab-Sahr 2013.

Leviathan, 50. Jg., 1/2022, S. 157 – 187, DOI: 10.5771/0340-0425-2022-1-157

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


in Afrika.7 Der dramatische und dauerhafte Aufstieg dieser Variante des
Christentums in Afrika macht eine derartige Analyse dringend erforder-
lich und hat in der Soziologie und der Ethnologie eine lebhafte Debatte8

über die Nützlichkeit von Webers Konzept der protestantischen Ethik und
dessen Konzeptualisierung innerweltlicher Askese ausgelöst.9 Zentral für
diese Debatte ist die Beobachtung offensichtlicher Parallelen zwischen der
wachsenden Präsenz und zunehmenden politischen Bedeutung des charis-
matischen Christentums einerseits und den wirtschaftlichen Dynamiken
einiger afrikanischer Länder andererseits, welche in öffentlichen Diskursen
unter den Stichworten »Afro-Optimism« und »Africa Rising« verhandelt
werden.10 Es scheint, als würden diese wirtschaftlichen Dynamiken auch
das Aufkommen einer neuen afrikanischen Mittelklasse vorantreiben.11 Die
religiösen Orientierungen dieser Mittelklassen und deren möglicher Einfluss
auf wirtschaftliche Praktiken sind bisher jedoch größtenteils unerforscht.12

Das Ziel dieses Beitrags ist es deshalb, vorherrschende Annahmen zu den
ökonomischen Einflüssen des charismatischen Christentums unter Rückgriff
auf die Ergebnisse eigener ethnografischer Feldforschungen in den Town-
ships Kapstadts sowie auf ethnografische Studien aus anderen afrikanischen
Ländern kritisch zu beleuchten. Im Kern meines Interesses stehen dabei die
spezifischen sozialen Mechanismen, über welche die Einflüsse von Religiosi-
tät auf wirtschaftliches Handeln vermittelt werden. Diese Analysen führen

 
7 Aufbauend auf den gängigen Verwendungsweisen im sozialwissenschaftlichen Diskurs (siehe

nur Robbins 2004) benutze ich die Begriffe »Pfingstchristentum« und »charismatisches Chris-
tentum« in diesem Beitrag weitgehend synonym. Etymologisch rührt die Nähe der Begriffe in
der biblischen Überlieferung des »Pfingstereignisses« und der darin eingelagerten Spendung der
charismatischen Gaben. Angehörige der Pfingstkirchen bezeichne ich entsprechend auch mit
dem Begriff Charismatiker. Die dynamische historische Entwicklung und Diversität des Pfingst-
christentums ist von Robbins (2004) in der typologischen Unterscheidung des klassischen
Pfingstchristentums (ab ca. 1900), der charismatischen Bewegungen innerhalb des sogenannten
»mainline protestantism« wie auch des Katholizismus (ab ca. 1960) und des Neo-Pentekostalis-
mus (ab ca. 1970). Letzterer ist später wesentlich geprägt von der Spannung zwischen spiritu-
eller Praxis und Askese einerseits und dem Versprechen auf irdischen Wohlstand andererseits
(ähnlich auch Ukah 2007). Meine Analysen beziehen sich in erster Linie auf den Neo-Pentekos-
talismus.

8 Berger 2010; Martin 2001; Meyer 2007; Comaroff, Comaroff 2000.

9 Weber 2004 [1920].

10 Onuoha 2016.

11 Neubert 2016; Scharrer et al. 2018; Southall 2016; Spronk 2012.

12 Es ist existiert eine Reihe exzellenter ethnologischer Arbeiten, die Teilaspekte wie etwa Ein-
stellungen zu Geld (Lindhardt 2009), theologische Rechtfertigungen von Reichtum (etwa den
»Wohlstandsgospel«) (Ukah 2005), Unternehmertum (van Dijk 2010) und sowie ökonomische
Krisen und staatliche Austeritätspolitiken als Entstehungskontexts bestimmter Varianten charis-
matischer Wirtschaftsideologien adressieren. Diese werden weiter unten ausführlich referiert.

158 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


mich zu dem Ergebnis, dass das charismatische Christentum keine Rationa-
lisierungsleistungen etwa im Bereich der Ressourcenverwendung befördert,
gleichwohl aber unternehmerische Tätigkeit und ökonomischen Erfolg ins
Zentrum der kulturellen Orientierungen eines sich formierenden christlichen
Milieus13 und seines dominanten Habitus rücken. Webers Theorie der inner-
weltlichen Askese ist deshalb nur bedingt nützlich, um Entwicklungen in
afrikanischen Gesellschaften zu erklären. Stattdessen schlage ich ein erwei-
tertes, neo-weberianisches und kultursoziologisch orientiertes Forschungs-
programm zur Analyse des Zusammenhangs von Religion und sozialem
Wandel in Afrika vor, das das Augenmerk auf vier zentrale Aspekte legt: (1)
lokale Prägung und transregionale Dynamiken, (2) die religiöse Einbettung
wirtschaftlichen Handelns, (3) die aus der Heilssuche sich ergebenden reli-
giösen Bewährungsdynamiken sowie (4) die religiöse Markierung von Sta-
tusdifferenzen. Im Folgenden werde ich den Zusammenhang dieser Aspekte
Schritt für Schritt entwickeln.

Max Weber in Afrika?

Religiöse Revitalisierungen und das Aufkommen neuer religiöser Bewegun-
gen haben seit den 1980er Jahren immer wieder die Kritik an Säkularisie-
rungstheorien befeuert.14 Fragen bezüglich des Einflusses religiöser Bewe-
gungen auf ökonomische Praktiken haben zudem eine neue Hinwendung zu
den Klassikern der Wirtschaftssoziologie, insbesondere Max Webers Thesen
zur protestantischen Ethik, ausgelöst. In Auseinandersetzung mit den Arbei-
ten des Wirtschaftshistorikers Werner Sombart15 sowie Marx’ historischem
Materialismus entwickelte Weber die These, der Calvinismus habe einen
entscheidenden Einfluss auf die Entstehung des modernen Kapitalismus in
Nordeuropa gehabt. Zentral für die Glaubenslehre der Calvinisten war
laut Weber die Annahme, Gott habe bereits endgültig über ihr Schicksal
im Jenseits entschieden, und dieses sei somit vorbestimmt. Die Gläubigen
seien zudem vor die Aufgabe gestellt, Zweifel aller Art an ihrer Erwählung
abzuwehren. Zentral ist hier der Befund, dass die Beeinflussung des eigenen
Seelenheils theologisch ausgeschlossen war. Im Kern der religiösen Bemü-
hungen der Calvinisten stand stattdessen das Ziel, diesseitige Anzeichen für
ihre Erlösung im Jenseits zu finden. Davon ausgehend, interpretierten die

2.

 
13 Neubert 2019, S. 388.

14 Casanova 1994.

15 Sombart 1902.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 159

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Calvinisten Erfolg im Geschäftsleben als ein entsprechendes Anzeichen und
lehnten gleichzeitig weltliches Vergnügen und unproduktiven Konsum strikt
ab. Aus dieser Lebenseinstellung ergab sich eine Tendenz zum fortgesetzten
Investieren existierenden Vermögens in neue Unternehmungen und das fort-
gesetzte Erzielen wirtschaftlicher Profite. Weber war der Auffassung, dass
dies die Entwicklung einer rationalisierten Lebensführung hervorbrachte,
die eine spezielle Art innerweltlicher Askese darstellt und aus der später ein
umfassenderer Rationalisierungsprozess hervorging, welcher letztlich in der
Menschheitsgeschichte einzigartig war.

Prominente Soziologen wie Peter L. Berger16 und David Martin17 gelang-
ten nachfolgend zu der Auffassung, dass Webers Theorie zur Erklärung
der tiefreichenden Transformationen innerhalb des Protestantismus in nicht-
westlichen Kontexten, die die Pfingstbewegung ausgelöst hat, wie auch
zur Erklärung wirtschaftlichen Aufschwungs in Gesellschaften des globalen
Südens nützlich sein könnte. Die Pfingstbewegung entstand Anfang des 20.
Jahrhunderts in den USA als eine Erweckungsbewegung, die sich schnell
in andere Teile der Welt ausbreitete.18 Basierend auf einer starken missio-
narischen Orientierung, legt das Pfingstchristentum den Schwerpunkt auf
die Macht des Heiligen Geistes, der nach charismatischer Auffassung das
Alltagsleben direkt beeinflusst. Von Bekehrten und Gläubigen wird erwar-
tet, dass sie Jesus Christus als ihren persönlichen Erlöser ansehen. Das
Seelenheil beziehungsweise die religiöse Statusposition des »Erlösten« errei-
chen Gläubige über elaborierte Konversionsrituale, die oftmals dramatische
und ekstatische Akte radikaler persönlicher Transformation sind, in denen
Menschen »in Christus wiedergeboren werden«.19 Ästhetisch überhöht und
stark partizipativ ausgerichtet, gestalten sich pfingstkirchliche Praktiken als
emotional aufgeladene Darbietungen der Macht des Heiligen, an welche
die Gläubigen sich wenden, um Schutz vor dem Teufel und vor Hexerei
zu finden und von Leiden geheilt zu werden. Heilungsbedürftige Probleme
umfassen gestörte familiäre Beziehungen, physische Krankheiten wie auch
ausbleibende Geschäftserfolge oder sexuelle Unzufriedenheit. Das pfingst-
kirchliche Weltbild ist radikal manichäisch und unterteilt die Welt in die

 
16 Berger 2010; Berger 2013.

17 Martin 2002.

18 Coleman 2000; Coleman 2016.

19 Marshall 2009.

160 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Bereiche des Lichts und der Dunkelheit; in Bereiche, die von Jesus Christus
und charismatischen Pastoren beherrscht werden, und Zonen des Teufels.20

David  Martin21  hat  argumentiert,  dass  die  Pfingstbewegung  in
lateinamerikanischen Gesellschaften besonders unter sozial benachteiligten
Bevölkerungsschichten  erfolgreich  sei,  da  sie  Familien  sozialen  Aufstieg
ermögliche. Der soziale Kontext, in dem diese Beobachtungen entstanden, war
die Kultur eines hemmungslosen »machismo«, in der Ehemänner und Väter
von ihren Familien abwesend sind, das Haushaltseinkommen aus illegalen
Geschäften  statt  regulärer  Arbeit  stammt  und  hedonistischer  Konsum
(Glücksspiel,  Drogen,  Alkohol  und Prostituierte)  die  Haushaltsressourcen
verknappt.  Konversion  und  die  Partizipation  in  pfingstkirchlichen
Gemeinden  unterbrechen  nun  laut  Martin  diese  Dynamiken.  In  der
Regel  ist  das  pfingstkirchliche  religiöse  Leben  angetrieben  von  strikten
Moralvorstellungen,  in  denen  alles,  was  Machos  erstreben,  verpönt  ist
und negativ sanktioniert wird. Pfingstkirchliche Christen legen stattdessen
größten Wert auf sexuelle Treue und ein traditionelles Familienleben und
betrachten Drogen, Alkohol und Prostitution als Werke des Teufels. Wichtig
ist  dabei,  dass  die  pfingstkirchliche  Bewegung  besonders  anziehend  auf
Frauen gewirkt hat, weil spezifische religiöse Normen es ihnen ermöglichten,
die eigene Position mit religiösen Mitteln zu stärken. In Reaktion auf die
ob seiner patriarchalen Züge zunächst überraschend erscheinende, steigende
Popularität  des  charismatischen  Christentums unter  Frauen,  die  Berenice
Martin22 mit dem Begriff des »Pentecostal gender paradox« fasste, haben
Soziologinnen die These vertreten, dass diese Form des Christentums Frauen
die Möglichkeit gebe, Männer – als Ehepartner oder sonstige Lebenspartner –
zu »domestizieren«. Im Ergebnis erlangten Frauen größere Kontrolle über ihre
eigenen Belange sowie das Familienleben und größere Autonomie gegenüber
ihren Ehemännern.

Basierend auf Beobachtungen im kolumbianischen Pfingstchristentum, hat
Elizabeth Brusco23 argumentiert, pfingstkirchliche Diskurse und Praktiken
liefen auf eine »Reformation des Machismo« hinaus. Brusco,24 Martin25

 
20 Meyer 1999; van Dijk 1992.

21 Martin 2002.

22 Martin 2001; siehe auch Burchardt 2013.

23 Brusco 1986.

24 Ebd.

25 Martin 2001.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 161

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


und andere26 behaupteten dabei, die Konversion zum charismatischen
Christentum habe disziplinierende Effekte auf soziale Alltagspraktiken und
die Lebensführung, die hauptsächlich darin bestünden, vorherrschende Nor-
men im Geschlechterverhältnis zu hinterfragen und Repräsentationen legiti-
mer Männlichkeit und Weiblichkeit zu verändern. Diese Transformationen
der Geschlechterverhältnisse wiederum hätten positive Einflüsse auf Haus-
haltsfinanzen und Lebenschancen.

Peter L. Berger27 griff diese Ideen auf, reformulierte sie jedoch in noch
stärkerer Anlehnung an Max Weber und aus einer historisch-makrokompa-
rativen Forschungsperspektive mit der These, die afrikanische (und latein-
amerikanische) Pfingstbewegung folge weitgehend den Vorgaben des histori-
schen Calvinismus. Folgende Elemente stellte Berger als zentral für Webers
Konzept der innerweltlichen Askese heraus: (1) disziplinierte Haltungen
gegenüber rationalisierter Arbeit; (2) die Disziplinierung der Lebensfüh-
rung; (3) den Aufschub unmittelbarer Befriedigung des Konsumbedürfnis-
ses; und (4) eine rationalisierte religiöse Weltanschauung.28 Diesen, Webers
ursprünglichem Konzept entnommenen Elementen fügte Berger29 das große
Interesse an der Erziehung und Ausbildung von Kindern sowie die Ten-
denz zur Gründung freiwilliger Vereinigungen (voluntary associationism)
hinzu; zwei Tendenzen, die im sogenannten amerikanischen »denominatio-
nalism« ausgebildet und laut Casanova30 später globalisiert worden sind.
Obwohl die in einem von Berger geleiteten Forschungsprojekt in Südafrika
(CDE 2008) gewonnenen empirischen Daten, die ursprünglich dazu gedacht
waren, den Weberʼschen Ansatz zu testen, keine uneingeschränkte Unter-
stützung für Bergers Thesen brachten,31 beharrte Berger darauf, dass

»attitudes and behavior of the new Pentecostals bear a striking resemblance to
their Anglo-Saxon predecessors. […] This new culture is certainly ›ascetic‹. It
promotes personal discipline and honesty, proscribes alcohol and extra-marital
sex, dismantles the compadre system (which is based on Catholic practice and,
with its fiestas and other extravagant expenditures, discourages savings), and
teaches ordinary people to create and run their own grassroots institutions.«32

 
26 Gill 1990.

27 Berger 2010.

28 Ebd., S. 4.

29 Ebd.

30 Casanova 2013.

31 Nogueira-Godsey 2012.

32 Berger 2010, 4.

162 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Im folgenden Teil des Artikels diskutiere ich Martins und Bergers Thesen
im Lichte meiner eigenen Ergebnisse, die aus ethnografischen Feldforschun-
gen mit Pfingstgemeinden in den sogenannten »Townships« von Kapstadt
stammen und seit 2006 in regelmäßigen Abständen von mir durchgeführt
wurden.33 Dabei handelt es sich um kleine, dem Neo-Pentekostalismus
zuzurechnende Kirchgemeinden von 50–100 Mitgliedern, deren Gründung
jeweils auf die charismatische Erfahrung des »calling« durch einen individu-
ellen Pfarrer zurückgehen und von diesem geführt werden. Im Kern meiner
Forschungen stand dabei zunächst die Frage, inwieweit die Moralisierung
sexueller Beziehungen im Kontext der HIV-Präventionsdiskurse zu einer
Transformation von Alltagspraktiken in den Bereichen Familie und Intim-
beziehungen führen.34 In nachfolgenden Forschungsaufenthalten habe ich
mich darüber hinaus pfingstlerischen Vorstellungen von wirtschaftlichem
Erfolg und Reichtum beschäftigt.

In methodischer Hinsicht  umfassen meine ethnografischen Forschungen
narrative Interviews mit Pfarrern und Gemeindemitgliedern sowie teilneh-
mende  Beobachtungen im Alltagsleben und in  den religiösen  Aktivitäten
in  Town  II,  einer  Siedlung  im  Township  Khayelitsha.  Dabei  umfasste
die  Datenerhebung Fokusgruppeninterviews  und Individualinterviews  mit
Jugendlichen  im  Alter  von  16–25  Jahre,  die  im  Untersuchungszeitraum
besonders von religiösen und säkularen Gesundheitsaufklärungsprogrammen
angesprochen wurden. Meine empirische Arbeit konzentriert sich auf eine
Reihe kleiner charismatischer Kirchengemeinden im Stadtteil  Khayelitsha,
der  sich  ca.  20  Kilometer  südöstlich  vom  Zentrum  Kapstadts  befindet,
in  dem  mehr  als  500.000  Menschen  leben.  Khayelitsha  ist  einer  der
ärmsten Stadtteile und erlebte in den letzten drei Jahrzehnten ein massives
Bevölkerungswachstum,  insbesondere  in  Folge  der  seit  der  Mitte  der
1980er  Jahre  eingeleiteten  Aufhebung  der  berüchtigten  Apartheidgesetze
und  der  damit  einhergehenden  Einschränkung  der  Aufenthaltsrechte  für
nichtweiße Südafrikaner.  Obwohl Khayelitsha seit  den 1980er Jahren ein
formalisierter Stadtteil ist, hatte der massive Zustrom von Xhosa-sprechenden
Immigrantinnen und Immigranten aus der Provinz Eastern Cape und dem
früheren Homeland Transkei eine kontinuierliche Ausbreitung zusätzlicher
informeller Siedlungen zur Folge. Provisorische Hütten aus Holzplatten und
Wellblech haben die bis dahin leeren Räume entlang des National Highway

 
33 Die Namen der Kirchen, Pastoren und Individuen, die in diesem Artikel verwendet werden, sind

Pseudonyme und werden benutzt, um die Identität der Personen zu schützen.

34 Burchardt 2011; Burchardt 2015.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 163

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


2 eingenommen. 2011 lebten ungefähr 53 Prozent der Bewohnerinnen und
Bewohner Khayelitshas in informellen Siedlungen. Gleichzeitig gibt es klare
Anzeichen einer sozialen Schichtenbildung, durch die manche Gruppen von
Alteingesessenen des Townships in einen Mittelklassestatus gehoben werden.

Meine Darstellung und die aus ihr gewonnenen Thesen fokussieren in
erster Linie auf Südafrika. Allerdings verweisen Befunde aus anderen afrika-
nischen Ländern auf eine Vielzahl von parallelen Entwicklungen, und die
vergleichende Analyse erlaubt es meines Erachtens, zumindest vorsichtig
formulierte verallgemeinernde Schlüsse zu formulieren. Aus diesem Grund
gehe ich in meiner Darstellung auch auf die Ergebnisse thematisch relevan-
ter Forschung in anderen Gesellschaften des Kontinents ein.

Abbildung 1: Blick auf Khayelitsha

Foto: Marian Burchardt.

Wie Wolfgang Schluchters Arbeiten eindrücklich gezeigt haben, weist Max
Webers Ansatz Lebensführung als vielschichtiges und komplexes Konstrukt
aus. Die folgende Diskussion fokussiert indessen auf die für Peter L. Bergers
Thesen zentralen Komplexe der Disziplinierung von Intimbeziehungen (1)

164 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


und der Rationalisierung von Erwerbs- und Konsumpraktiken (2). Eine
solche Fokussierung erscheint gerechtfertigt, da eben diese Komplexe auch
im Zentrum der Anwendung der Weberʼschen Thesen durch Peter L. Berger,
David Martin und andere Soziologinnen und Soziologen stehen.

Körper, Geschlecht und Sexualität: Hat die Pfingstbewegung
disziplinierende Effekte?

Südafrika ist eine der weltweit am stärksten von der HIV/AIDS-Epidemie
betroffenen Gesellschaften. Die Themen Sexualität und Geschlechterbezie-
hungen sind deshalb in politischen Debatten, Politik, medialen Diskur-
sen und privaten Unterhaltungen äußerst präsent.35 Großflächig angelegte
Gesundheitsförderungsprogramme wurden ins Leben gerufen, um Bezie-
hungsmuster, Sexualpraktiken und sexualitätsbezogene Entscheidungspro-
zesse zu reformieren. Pfingstkirchliche Moraldiskurse zu Fragen von Sexua-
lität, Ehe und Intimbeziehungen erhielten in diesem sozialen Kontext seit
Mitte der 2000er Jahre ihre spezifische Prägung und gewannen sukzessive
öffentliche Aufmerksamkeit. Während die empirischen Befunde in Bezug auf
die Sphäre der Produktion sexualpädagogischer Diskurse relativ eindeutig
sind, stellen sich gerade Fragen nach deren Rezeption mit immer größerer
Dringlichkeit. Für wie wichtig erachten Anhängerinnen und Anhänger der
südafrikanischen Pfingstbewegung Familienwerte, Präventionsnormen (vor-
eheliche Abstinenz, eheliche Treue, Kondombenutzung in Devianzsituatio-
nen), und worin dokumentieren sich entsprechende Werthaltungen?

Pädagogische Diskurse über Sexualität, Verantwortung und Familienleben
sind in der Tat zentral für pfingstkirchliche Diskurse. Prinzipiell treten sie
jedoch stärker in den von den Pfingstkirchen gegründeten sozialen Initiati-
ven und karitativen Organisationen auf als in den Kirchengemeinden selbst.
Aufgrund des hohen Grades organisatorischer Verflechtung mit zivilgesell-
schaftlichen Netzwerken haben diese Organisationen eine starke themati-
sche Nähe zu anderen, vom Staat oder säkularen Nichtregierungsorgani-
sationen umgesetzten Gesundheitsförderungsprogrammen. Dabei entstehen
Effekte programmatischer Annäherung bei gleichzeitiger moralischer und an
Wertfragen orientierter Differenzierung. In beiden organisatorischen Kon-
texten – Kirchengemeinde und karitative Organisation – entwickelten die
Gemeindemitglieder elaborierte Diskurse über verantwortungsvolle Liebe,
die Vorzüge der Sexualität innerhalb der heterosexuellen Ehe, voreheliche

3.

 
35 Posel 2004; Thornton 2008.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 165

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Abstinenz und eheliche Treue. Gleichzeitig führte die Vermehrung und Aus-
weitung sexualpädagogischer Programme (in Organisationen des Gesund-
heitswesens, des Bildungswesens, Arbeitsplätzen, sozialen Bewegungsorga-
nisationen, bei Sozialträgern, Massenmedien und vieles mehr) und die
verstärkte Präsenz charismatischer Akteure in diesen Kontexten zu einer
Multiplikation von Anlässen, an denen diese ihre religiösen und sexualrefor-
merischen Lehren vor verschiedenen Publiken kommunizierten.

Dies hatte auf der Rezeptionsseite einen doppelten Effekt: Durch die
dauerhafte Konfrontation mit sexualreformerischen Diskursen und den
damit einhergehenden Wiederholungen und Redundanzen ergaben sich
Gewöhnungs- und Abstumpfungseffekte. In meinen Interviews klagten
Beteiligte aus dem Feld der Sexualpädagogik fortwährend über die in ihren
Augen mangelnde Aufmerksamkeit für Sexualitätsthemen. Eine Informantin
brachte dies mit dem Satz »Township kids are sick and tired of that stuff«
auf den Punkt.

Ein weiterer Effekt der Auseinandersetzung der Stadtteilbewohnerinnen
mit evangelikal-charismatischen Vorstellungen zu Sexualität und Intimbezie-
hungen war indessen, dass diese nicht nur bei jedem Anlass dazu in der
Lage waren, pfingstkirchliche Moralvorstellungen verbal zu reproduzieren,
sondern auch die Zustimmung zu diesen Lehren im Rahmen alltäglicher
Formen der Selbstdarstellung im Sinne Goffmans36 verinnerlicht hatten und
entsprechende soziale Bekenntnissituationen, die Foucault37 als Geständnis-
technologien in den Blick nahm, selbst herbeiführten.

Die Moralisierung der Sexualität führte dazu, dass Gläubige bei verschie-
denen Anlässen – auf den Treffen von Selbsthilfegruppen oder im Arbeits-
alltag christlicher Nichtregierungsorganisationen – moralische Selbstdarstel-
lungen inszenierten, in welchen sexuelle Treue, die monogame Ehe und
Familienwerte als Kernbestandteile ethisch-biografischer Projekte validiert
wurden. Dabei werden in solchen Selbstdarstellungen gerade auch immer
die Versuchungen und Anfeindungen des Teufels mitthematisiert, gegen wel-
che sich die Gläubigen mit Hilfe des Heiligen Geistes permanent zur Wehr
setzen müssen. So bieten, wie Jennifer Badstuebner38 in ihrer Studie zu
Dämonenaustreibungen in Kapstadt gezeigt hat, manche Pfingstkirchen im
Rahmen des spirituellen Kampfes auch Bühnen für Geständnisse dämoni-
scher Sexualität. Damit ist klar, dass Begriffe wie Erlösung und Errettung

 
36 Goffmans 1969.

37 Foucault 1983.

38 Badstuebner 2003.

166 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


(»being saved«) nicht einen zu erreichenden, dauerhaften Zustand beschrei-
ben, sondern Prozesse der permanenten Bewährung darstellen. Es ist diese
auf Dauer gestellte Bewährungsdynamik, in der Max Webers Thesen zum
Calvinismus zum Verständnis des Pfingstchristentums besonders relevant
werden. Diese Bewährungsdynamik führt aber weniger, wie ich ausführen
werde, zu einer umfassenden Rationalisierung der Sexualbeziehungen als
vielmehr zu einer fortgesetzten Intensivierung und Ausdifferenzierung reli-
giöser Praktiken der Heilssuche.

Denn die Inhalte von derart performativ in Szene gesetzten Diskursen und
moralischen Selbstdarstellungen wichen von den tatsächlichen Praktiken
von Partnersuche, Dating, erotischen und Intimbeziehungen deutlich ab.
Zunächst ist festzuhalten, dass christliche Jugendliche nicht von den sozia-
len Treffen im Township ausgeschlossen sind, bei denen erotische Kontakte
initiiert und Intimbeziehungen kultiviert werden. Drei Faktoren schwächen
mögliche direkte Einflüsse von religiöser Moral auf sexuelle Lebensstile ab.

Erstens konkurrieren in den dynamischen urbanen Zentren Südafrikas
christliche Vorstellungen von Familie, Ehe und Sexualität mit anderen
kulturellen Orientierungen, vor allem mit romantischen Liebesidealen
und neo-traditionalistischen Geschlechter- und Sexualnormen.39 Christliche
Township-Bewohner und -Bewohnerinnen sind diesen konkurrierenden kul-
turellen Ideologien über massenmediale Verbreitungsformen, aber auch in
Alltagsinteraktionen permanent ausgesetzt. Das bedeutet, dass im kosmopo-
litischen Kapstadt die Pfingstbewegung keine sozialräumlich abgeschlossene
kulturelle Welt darstellt. Vor diesem Hintergrund erscheint die Praxis vor-
ehelicher Abstinenz und die ihr zugrunde liegende Haltung als ein mögli-
cher, aber sehr außergewöhnlicher religiös geprägter sexueller Habitus.40

Zweitens sind Lebensverläufe in Khayelitsha wie auch in anderen, von
Armut gekennzeichneten Stadtteilen von räumlicher und sozialer »Hyper-
Mobilität« geprägt.41 Jugendliche haben häufig bereits sexuelle Erfahrun-
gen, wenn sie mit Pfingstkirchen in Kontakt kommen, oder sie verlassen
diese wieder, wenn sie in eine Lebensphase eintreten, in der christliche Sexu-
alnormen ihren Interessen widersprechen. Derartige Brüche religionsbiogra-
fischer Verläufe werden häufig durch räumliche Mobilität noch verstärkt
beziehungsweise vervielfacht. Ausnahmen bilden hier lediglich jene biografi-
schen Verläufe, die durch eine starke Kontinuität der Familienreligiosität

 
39 Burchardt 2018 a.

40 Hunter 2010.

41 Robins 2002.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 167

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


über mehrere Generationen hinweg gekennzeichnet sind. Ungeachtet der
Bemühungen pfingstkirchlicher Eliten, sexuelle Tugendhaftigkeit zum zen-
tralen Kriterium für die charismatische »Wiedergeburt« (being born again)
zu machen, kommt es also zu einer fortschreitenden Ausdifferenzierung der
kulturellen Sphären von Religion und Intimbeziehungen und deren Existenz
als zwei voneinander relativ abgetrennten Bereichen.

Drittens treten sexuelle Interaktionen in den erotischen Momenten des
Alltagslebens selten als vergegenständlichte Objekte auf, die man wählt
oder ablehnt. Sie sind vielmehr in ausgeklügelte Strategien der Partnersuche
und der Beziehungsvertiefung eingebunden, in denen erotisches Begehren,
romantische Orientierungen sowie Treue viel ausschlaggebender sind als
Themen wie Ehe und Sünde. Vor diesem Hintergrund erscheinen religiöse
Sexualpädagogik und HIV-Präventionsprogramme, die ihren Schwerpunkt
auf voreheliche Abstinenz legen, wirklichkeitsfern. Ungeachtet aller Bemü-
hungen, die »Sprache der Jugend« zu sprechen, gelingt es denen, die solche
Projekte initiierten, kaum, sich in die materialen und kulturellen Kontexte,
in denen Vorstellungen und Praktiken der Sexualität gestaltet werden, hin-
einzudenken. Aufs Ganze gesehen bestätigt der südafrikanische Fall Bergers
These, dass die Pfingstbewegung disziplinarische Effekte auf Intimbeziehun-
gen hat, also kaum.

Eine für mögliche Auswirkungen des charismatischen Christentums auf
wirtschaftliche Dynamiken noch wichtigere Frage ist indes die nach dem
Management ökonomischer Ressourcen in Familienhaushalten. Wie Hun-
ters Studien42 zeigten, sind diverse Formen gleichzeitiger multipler sexueller
Partnerschaften,43 in denen vergleichsweise gut situierte Männer finanziell
für mehrere Frauen und deren Nachwuchs sorgen, in Südafrika weiterhin
vorherrschend. Auf gesamtgesellschaftlicher Ebene scheint das Anwachsen
des charismatischen Christentums und sein kultureller Bedeutungszuwachs
nicht zu einer Veränderung von dominanten Beziehungsmustern in Rich-
tung monogamer heterosexueller Kernfamilien geführt zu haben. Laut
Martin44 und Berger45 eröffnet die Konzentration von Einkommen auf
einen Haushalt (statt auf mehrere beziehungsweise auf räumlich disperse
Haushaltsmuster) ökonomische Rationalisierungspotenziale und erhöht die

 
42 Hunter 2010; Hunter 2002.

43 Der entsprechende englische Fachausdruck in den Gesundheitswissenschaften lautet »multiple
concurrent partnerships«.

44 Martin 2001.

45 Berger 2010.

168 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Wahrscheinlichkeit individuellen Aufstiegs. Aber befördern pfingstchristli-
che Handlungsmuster eine solche Konzentration?

Auch  wenn  Makrodaten  Bergers  These  nicht  unterstützen,  stellt  sich
die  Frage,  ob  sich  eine  durch  die  Pfingstbewegung  und  ihre  religiösen
Praktiken beförderte Konzentration von Haushaltsressourcen in spezifischen
ethnografischen Kontexten nachweisen lässt. Die entsprechenden empirischen
Ergebnisse  sind  widersprüchlich.  Während  Garners46  Untersuchungen  in
KwaZulu Natal ergeben haben, dass im charismatischen Christentum die
Häufigkeit des sexuellen Partnerwechsels niedriger ist als in anderen religiösen
Gemeinschaften, wird diese Tendenz – wie bereits erwähnt – in Kapstadt
durch den Umstand gemildert, dass individuelle religiöse Zugehörigkeiten
im Zeitverlauf typischerweise instabil sind.47 In ihrer Untersuchung über die
Pfingstbewegung im städtischen Madagaskar hat Jennifer Cole48 gezeigt, dass
»the argument that Pentecostalism changes men’s behavior did not appear to
apply to most of the cases I encountered«. Im Allgemeinen seien es Ehefrauen,
nicht Ehemänner gewesen, die an kirchlichen Aktivitäten teilnahmen. Cole
argumentiert daher: »Pentecostalism helps these women less by reforming
their men and changing their behavior than by offering women an alternative
source of authority, as well as an alternative set of social practices, from
which to forge social personhood and a subjective sense of self.«49

Meinen Beobachtungen zufolge wird mit Coles Analyse auch die Kon-
stellation in den armen Stadtvierteln Kapstadts treffend beschrieben. Nur
wenige Hinweise sprachen dafür, dass Konversion und die pfingstkirchliche
Moralisierung alltäglicher Lebensführung Disziplinierungseffekte für Män-
ner gezeitigt haben, die sozialen Aufstieg bewirkten.

Obgleich meine Daten Coles Ergebnisse bestätigen und ich mit ihrer Ana-
lyse übereinstimme, schlage ich vor, diese durch eine stärkere Beachtung
klassenbasierter Unterschiede weiter zu nuancieren. Tatsächlich wird in
den wohlhabenderen Teilen Khayelitshas und in der »neuen schwarzen Mit-

 
46 Garner 2000.

47 Die Unterschiede zwischen Kapstadt und KwaZulu Natal können meines Erachtens teilweise
durch kulturelle Differenzen erklärt werden. In KwaZulu Natal sind polygame Lebensformen
kulturell wesentlich stärker positiv sanktioniert als im Westkap, und die »multiple concurrent
partnerships« werden, wie Hunter (2010) zeigt, über Verweise auf die Zulu-Kultur legitimiert.
Es scheint plausibel, dass das Pfingstchristentum vor diesem kulturellen Hintergrund eine
andere Wirkungsweise entfaltet als im Westkap.

48 Cole 2012, S. 387.

49 Ebd., S. 388.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 169

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


telklasse«50 die Zugehörigkeit zum charismatischen Christentum mit Leis-
tungsideologien und meritokratischen Vorstellungen assoziiert. Mit anderen
Worten: Gläubige der neuen Mittelklassen betrachten die monogame Kern-
familie als Statusausweis und die Ausbildung und Kultivierung eines thera-
peutischen Ethosʼ romantischer Liebe51 als Moment kultureller Raffinesse,
Gewandtheit und Vervollkommnung. Gleichzeitig tendieren sie dazu, mit
einer gewissen Abscheu auf die Intimwelten der ärmeren Stadtteile zu bli-
cken und sie mit einem Mangel an Disziplin und Aufstiegswillen zu assozi-
ieren. Es sind die zu den neuen Mittelklassen gehörenden charismatischen
Gläubigen, die ihre emotionale und ethische Orientierung am Modell mono-
gamer Liebe in den gleichen dramatischen Begriffen zum Ausdruck brach-
ten, mit denen sie auch über ihren Glauben an Jesus Christus sprachen.

Das bedeutet aber nicht, dass die Zugehörigkeit zur Mittelklasse religiösen
Glaubensvorstellungen und den durch diese vermittelten Vergemeinschaf-
tungsformen entspringt. Wie Southall52 nachgewiesen hat, spielen in den
Rekrutierungsmechanismen in die neue Mittelklasse andere Faktoren, vor
allem politische Patronagenetzwerke und ökonomische Kapitalausstattung,
die zentrale Rolle. Stattdessen kultivieren Mittelklasseangehörige spezifische
Formen von Intimbeziehungen als Distinktionsmerkmale im Sinne Pierre
Bourdieus.53 Diesen Beobachtungen entsprechend ist meine These, dass der
religiöse Geschmack54 durchaus mit Klassenunterschieden einhergeht und
als symbolische Ressource zur Legitimierung von Sexualnormen und zur
Markierung von Statusdifferenzen eingesetzt wird, dass er diese Statusdif-
ferenzen aber nicht selbst hervorbringt oder begünstigt. Pfingstkirchliche
Glaubensvorstellungen sind demnach weniger als Triebfedern der Transfor-
mation von Mustern von Intimbeziehungen und des sexuellen Habitus, son-
dern als semantische Ausarbeitungen von Vorstellungen idealer sexueller
Subjektivität zu verstehen.

Im Normalfall bleiben Abweichungen von der heterosexuellen Monoga-
mie auch im Bereich des Pfingstchristentums Privatangelegenheiten, die von
den Beteiligten durch eine Reihe von Vorkehrungen geheim gehalten und
vor direkter öffentlicher Inspektion geschützt werden, obgleich sie gewisser-
maßen »öffentliche Geheimnisse« darstellen.

 
50 Southall 2016.

51 Illouz 2008.

52 Southall 2016.

53 Bourdieu 1987.

54 Koehrsen 2019.

170 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Dass die von Hunter untersuchten »multiple concurrent partnerships«
aber auch in bestimmten charismatischen Submilieus eine gewisse Legiti-
mität beanspruchen können, belegt indes der Fall der Vergewaltigungsvor-
würfe gegen den charismatischen Pastor Themba Dumisani Mathibela. Im
Jahre 2014 klagten zwei weibliche Mitglieder seiner Gemeinde den Gründer
der »Living Word Tabernacle Church« an, woraufhin der Fall vor dem
Gerichtshof in Khayelitsha verhandelt wurde. Eines der Opfer sagte aus,
sie sei bereits 2012 von Mathibela vergewaltigt worden, woraufhin sie
schwanger wurde, das Kind austrug, es jedoch auf Druck von Mathibela
hin zur Adoption freigab.55 Ein weiteres Opfer berichtete gegenüber der
Presse: »I did not want to give the child away. He made me sign the
papers. He arranged for all this to happen and acted as my pastor and
not the father of the child. Yes, he raped me. He had asked me to abort
the child but I refused.«56 Des Weiteren sagten beide Frauen aus, nachdem
sie den Geschlechtsverkehr mit ihm verweigerten, habe Mathibela ihnen
gedroht, seine spirituellen Kräfte gegen sie zu verwenden, insbesondere
wenn sie mit den Geschehnissen an die Öffentlichkeit gingen. Mathibela
wiederum bestritt, die beiden Frauen bedroht zu haben, und behauptete, der
Geschlechtsverkehr sei einvernehmlich gewesen. Er plädierte auf unschuldig
und forderte, auf Kaution entlassen zu werden, da er der Versorger seiner
Familie sei. Zum Zeitpunkt des Gerichtsverfahrens hatte Mathibela fünf
Kinder, darunter ein vier Monate altes Baby.

Im  Zusammenhang  mit  einem  weiteren  Gerichtstermin  erschien  eine
Gruppe  von  vier  Frauen  vor  dem  Gerichtsgebäude  und  auch  später  im
Publikum, die alle behaupteten, ebenfalls legitime sexuelle Beziehungen mit
ihm zu unterhalten. Sie seien nunmehr vor Gericht erschienen, um »ihren
Pastor« zu unterstützen. Mathibelas Ehefrau war von den weitreichenden
sexuellen Betätigungen ihres Mannes offensichtlich so überrascht, dass sie
während einer  der  Anhörungen zusammenbrach.  Der  verfahrensführende
Richter wandte sich zunächst gegen eine mögliche Entlassung auf Kaution, da
Mathibelas Präsenz im Township negative Auswirkungen auf die Bevölkerung
habe und seine eigene Sicherheit gefährdet sei. Er befürchtete zudem, dass
der Pastor sich in den Ablauf des Verfahrens einmischen könnte, nachdem er
Journalisten erzählte, er kenne einflussreiche Anwälte und Richter und werde
es verhindern, dass die Opfer ihre Version der Geschichte bewiesen.

 
55 Isaac 2014.

56 Siehe: www.news24.com/SouthAfrica/Local/City-Vision/Rape-victims-cry-out-for-justice-20150
716 (Zugriff vom 28.11.2016).

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 171

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.news24.com/SouthAfrica/Local/City-Vision/Rape-victims-cry-out-for-justice-20150716
https://www.news24.com/SouthAfrica/Local/City-Vision/Rape-victims-cry-out-for-justice-20150716
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157
https://www.news24.com/SouthAfrica/Local/City-Vision/Rape-victims-cry-out-for-justice-20150716
https://www.news24.com/SouthAfrica/Local/City-Vision/Rape-victims-cry-out-for-justice-20150716


Der Fall ist insofern bemerkenswert, als dass Mathibela seine Taten als
gerechtfertigt verteidigte, obwohl diese den christlichen Normen der Mono-
gamie und ehelicher Treue ganz offensichtlich zuwiderliefen. Weibliche Mit-
glieder der von mir untersuchten Pfingstkirchen äußerten mir gegenüber
wiederholt die Vermutung, dass Pastoren ihre kirchliche Arbeit nutzten,
um Kontakte zu Frauen zu knüpfen und sexuelle Beziehungen zu arrangie-
ren. Üblicherweise leugnen Pastoren in derartigen Fällen Anschuldigungen
sexuellen Fehlverhaltens, um so die Geltung christlicher Normen nicht
zu unterminieren. Dagegen zeigte Mathibela nicht das geringste Zeichen
von Reue. In der Öffentlichkeit erschienen seine Taten vielmehr als Aus-
druck einer legitimen Form von Männlichkeit. Der Fall Mathibela deutet
darauf hin, dass das charismatische Christentum weniger eine Domestizie-
rung von Männern und deren Unterwerfung unter Normen monogamer,
heterosexueller Treue bewirkt, sondern dass von Pfingstlern propagierte
(und häufig biblisch begründete) maskuline Führungs- und Herrschaftsan-
sprüche durch die Erotisierung und Sexualisierung von Männlichkeit zum
Ausdruck gebracht werden. Insofern reproduzieren christlich-charismatische
Maskulinitätsmodelle existierende Formen hegemonialer oder dominanter
Männlichkeit, anstatt diese infrage zu stellen und Alternativen zu ihnen
anzubieten, wie von manchen Autoren behauptet.57

Insgesamt lässt sich mit Blick auf den afrikanischen Kontext festhalten,
dass die Pfingstbewegung keine systematische Transformation dominanter
Geschlechterregime hervorgebracht hat, die auf ähnliche Weise wie in Brus-
cos58 und Martins59 Analysen in Lateinamerika ökonomische Rationalisie-
rungspotenziale befeuern könnten. Das bedeutet nicht, dass dies nicht ver-
einzelt der Fall ist, etwa wenn häufige sexuelle Partnerwechsel mit starkem
Alkohol- und Drogenkonsum einhergehen und die Konversion zum evange-
likalen Christentum eine fundamentale Transformation der Lebensführung
(inklusive dem Verzicht auf Alkohol, Drogen und sexuelle Beziehungen
außerhalb der Ehe) symbolisiert und stärkt. Die entsprechenden Belege bil-
den jedoch kein dominantes Muster.

Auch wenn Transformationen im Bereich der Geschlechterbeziehungen in
Bergers Theorie60 einen zentralen sozialen Mechanismus religiöser Einflüsse

 
57 So zum Beispiel van Klinken 2016. Siehe dazu auch Burchardt 2018 b.

58 Brusco1986.

59 Martin 2001.

60 Berger 2010.

172 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


auf Wirtschaftskulturen darstellen, wirken, wie Webers61 umfangreiche reli-
gionssoziologische Studien gezeigt haben, religiöse Wirtschaftsethiken auch
direkt auf ökonomische Praktiken ein. Aus diesem Grunde ist ein genaue-
rer Blick auf pfingstlerische Vorstellungen zum Themenkomplex Ökono-
mie, wirtschaftlicher Erfolg, Wohlstand und Konsum geboten sowie eine
genauere Erörterung der Frage, inwieweit pfingstlerische Praktiken calvinis-
tischen Glaubensinhalten und Lebensführungsformen tatsächlich ähneln –
wie von Berger62 behauptet.

Das Pfingstchristentum und die Rationalisierung wirtschaftlichen
Handelns

Zunächst ist festzuhalten, dass es tatsächlich eine Reihe von Ähnlichkeiten
zwischen europäischen Calvinisten in der frühen Moderne und afrikanischen
Pfingstkirchlern  der  Gegenwart  gibt.  In  beiden  Gruppen  spielen
Geschäftstätigkeit und -tüchtigkeit eine zentrale Rolle und werden äußerst
positiv  bewertet.  Dies  führt  dazu,  dass  in  beiden  religiösen  Strömungen
wirtschaftlicher  Erfolg,  Wohlstand  und  Geld  nicht  nur  erstrebt  werden,
sondern  als  persönliche  Errungenschaften  und  Ausweise  persönlicher
Tugendhaftigkeit gerahmt werden. Ein fundamentaler Unterschied, dessen
Konsequenzen  für  die  Art  und  Weise  der  Wirkung  von  Religiosität  auf
ökonomischen  Erfolg  ich  im  Folgenden  im  Detail  nachverfolgen  werde,
besteht indes im Bereich der Erlösungsvorstellungen. Eines der wichtigsten
Elemente  in  Webers  Analysen  zur  Wirtschaftsethik  des  Calvinismus  und
dessen  Einfluss  auf  ökonomische  Alltagspraktiken  war  die  tiefsitzende
Bedeutung der  Erlösungsfrage  und die  Orientierung auf  das  Leben nach
dem Tod,  denn erst  diese  Jenseitsorientierung erzeugte  starke  Motive  zu
innerweltlicher  Askese.  Im  afrikanischen  Pfingstchristentum  wird  diese
Vorstellung in ihr genaues Gegenteil verkehrt, indem Erlösung als Erlösung in
diesem Leben konzipiert wird.

Während die Frage nach dem Schicksal nach dem Tod in pfingstkirch-
lichen Diskursen und alltäglichen religiösen Praktiken wie etwa Gebeten
auffällig abwesend ist, steht die Idee der Erlösung (im Englischen: salvation)
noch in diesem Leben als Heilsgut und Ziel63 im Zentrum aller religiösen
Anstrengungen. Im Kern geht es hier darum, durch die Konversion, das

4.

 
61 Weber 1998.

62 Berger 2010.

63 Riesebrodt 2007; Bourdieu 2000.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 173

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Glaubensbekenntnis und das Gebet als ritueller Technik die Macht des
Heiligen Geistes zum Schutz gegenüber bösen Geistern beziehungsweise
dem Satan herabzuflehen, dessen Wirken sich prinzipiell in allen negati-
ven Ereignissen wie Unfällen, Krankheit, dem Ausbleiben wirtschaftlichen
Erfolgs, Neid auf Seiten der Familienmitglieder oder sexuellem Versagen
manifestieren kann. Erlösung ist insofern ein Kernbegriff im soziologischen
Verständnis dieser Form von Religiosität. Diese von calvinistischen Vorstell-
ungen stark abweichende Interpretation der Erlösungsidee des afrikanischen
Pfingstchristentums führt nun auch zu anderen Typen von religiösen Prakti-
ken, mit denen das Ziel der Erlösung erreicht werden soll.

Während der von Weber analysierte frühmoderne Calvinismus im Rah-
men der sogenannten Prädestinationslehre von der Unumstößlichkeit von
Gottes Entscheidung über die Erlösung jedes Einzelnen ausging und damit
die Beeinflussung des eigenen Schicksals ausgeschlossen war, glaubt das
Pfingstchristentum an die Fähigkeit, auf die eigene Erlösung durch eigenes
Zutun zumindest teilweise Einfluss nehmen zu können. Dies geschieht in
erster Linie über sogenannte »sacrifices« (»Opfer«) und persönliche Gebete.

Eine  der  theologischen  Strömungen  innerhalb  des  charismatischen
Christentums,  die  diese  Orientierung  paradigmatisch  zum  Ausdruck
bringt,  ist  der  sogenannte  »prosperity  gospel«,  dessen  Aufstieg  die
Religionssoziologie  als  den  Wandel  von  der  »klassischen«  zur  »neuen«
Pfingstbewegung  interpretiert.  Dieser  Wandel  führte  zu  einer  stärkeren
Betonung von wirtschaftlichem Engagement und Unternehmertum sowie zu
der Vorstellung, materieller Wohlstand sei gottgewollt, wohingegen es Satans
Ziel  sei,  Menschen  vom  Erreichen  persönlichen  Wohlstands  abzuhalten
und  zu  einem Leben  in  Armut  zu  verdammen.  Gegen  Ende  der  1980er
Jahre begannen die Anführer großer westafrikanischer Pfingstkirchen mit
der  Veröffentlichung  von  theologischen  Schriften,  in  denen  Armut  als
Fluch bezeichnet  wurde.64  So  äußerte  sich  der  Anführer  der  »Redeemed
Christian Church of God« Adeboye beispielsweise folgendermaßen über das
Gottgewollt-Sein von Reichtum:

»Autos, Häuser, Kleidung, Land, alles, was Geld kaufen kann – materielle
Dinge! […] du/ihr werdet Kinder haben so viel ihr wollt und ihr werdet viel
Geld haben, um sie zu versorgen. Wenn ihr Tiere habt – Ziege, Schaf, Geflügel
und Rinder – Gott sagt, es wird ihnen gut gehen. Wenn ihr etwas pflanzt, wird
es gut gedeihen.«65

 
64 Ukah 2005.

65 Ebd., S. 260.

174 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Adeboye zufolge zeige die Bibel, dass die engsten Freunde Gottes wohlha-
bend und einflussreich seien und dass Armut eine Freundschaft mit Gott
geradezu ausschließe. Mit Botschaften dieser Art konnten Anhängerinnen
und Anhänger aus verschiedenen sozialen Schichten rekrutiert werden:
Einerseits erfreuten sie sich großer Beliebtheit unter Angehörigen der städt-
ischen Mittelschichten, denen sie zur Legitimierung ihres wirtschaftlichen
Erfolgs und Wohlstands dienten. Andererseits wirkte der positive Bezug auf
materiellen Wohlstand attraktiv auf Angehörige unterer Einkommensklas-
sen, indem er wirtschaftlichen Aufstieg in Aussicht stellte.

In vielen afrikanischen Ländern fielen solche Diskurse auch vor dem
Hintergrund sich dramatisch verschlechternder wirtschaftlicher Bedingun-
gen und der vom Internationalen Währungsfonds auferlegten Sparmaß-
nahmen im Kontext staatlicher Austeritätspolitik auf fruchtbaren Boden.
Ausbleibendes Wirtschaftswachstum sowie die Popularisierung religiöser
Fortschrittsideologien rüttelten immer stärker an den Grundfesten der säku-
laren Moderne und führten zu einem allgemeinen Hinterfragen säkularer
Entwicklungsvorstellungen und Entwicklungsziele. So forderte etwa der in
Tansania weithin bekannte Pastor Mwakasege die Bevölkerung auf, sich
nicht mehr auf die »weltliche Wirtschaft« zu verlassen, sondern an die
Kräfte einer »himmlischen Wirtschaft« (im englischen Original: heavenly
economy) zu glauben, die ihre materiellen Wünsche erfüllen würden.66 Er
argumentierte:

»I know that God wants me to be successful in everything. And if you say
that it is Godʼs will that you have not been successful I do not agree on that.
God created man as his own image; God is not poor and therefore he did not
create man as the image of the poor. Do you think God put these things, food,
clothing and soap in the world for Satan and his people? Do you think that
once we are in heaven we still need food, clothing and soap? God gave these
things for us to use now. God is the one who gives man the power to gain
wealth. God is the one who teaches man to make profit. Our God whom we
worship is not a God of loss but a God.«67

In ihrer Studie zum Fall Tansania identifiziert Hasu68 zwei unterschiedliche
pfingstkirchliche Reaktionen auf den Neoliberalismus: die Befürwortung
und Apologetik von Markt und Marktwirtschaft und die Glorifizierung des
Wohlstandsgospels im Pfingstchristentum der Mittelschicht sowie den Fokus
auf Heilung bei pfingstlerischen Unterschichtangehörigen. Auch Hasus

 
66 Hasu 2006, S. 684.

67 Ebd., S. 684.

68 Hasu 2012.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 175

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Ergebnisse führen zu einem Hinterfragen der Annahme, dass Pfingstchristen
auf der Basis ihrer religiösen Überzeugungen einen ökonomischen Habitus
entwickeln, der zu wirtschaftlichem Erfolg führt, sondern verweisen auf eine
andere Funktion: dass ökonomisch privilegierte Gruppen Kirchen bevorzu-
gen, die ihren Reichtum legitimieren.

Diese ökonomische Neuausrichtung und die Wohlstandstheologien in der
Pfingstbewegung haben zwei weitere Konsequenzen: Erstens gingen sie
einher mit einer stets wachsenden Zahl von Publikationen und Debatten
zu Unternehmertum und erfolgversprechenden Geschäftsmodellen und mit
der immer expliziteren Aufforderung an Gläubige und Kirchenmitglieder,
selbst Unternehmen zu gründen. Das Ergebnis war die Etablierung neuer
symbolischer Mitgliederhierarchien, in denen führende und erfolgreiche
Geschäftsleute die oberen Ränge besetzen und regelmäßig als Vorbilder
gepriesen werden.69 In Westafrika entstand im charismatischen Feld eine
ganze Szene aus »Business Consultancy«, anderen Beratungstätigkeiten und
Management-Trainings mit dem Ergebnis einer immer stärkeren Durchdrin-
gung und Überschneidung dieses Bereichs mit dem religiösen Leben selbst.
So wurden Bildungsveranstaltungen zu Geschäftsführung und Management
von erfolgreichen Pastoren und führenden Geschäftsleuten immer häufiger
auch in den Kirchen angeboten.

Zweitens  wurden Kirchen zunehmend wie Unternehmen gemanagt und
auch  als  solche  wahrgenommen,  das  heißt  als  Wirtschaftsakteure  in
einem  als  marktförmig  verstandenen  Wettbewerb.  Wachsende  Kirchen
mit  hohen  Mitgliederzahlen  begannen,  in  teure  Werbekampagnen  zu
investieren,  in  denen  sie  ihre  Kirche  als  Unternehmen  priesen,  deren
Erfolg  nicht  nur  die  Fähigkeiten  ihres  Pastors  als  ihres  Geschäftsführers
unter Beweis stellte, sondern auch die Tatsache, dass es gerade mit Hilfe
Jesusʼ  möglich  war,  Wohlstand  zu  erlangen  –  für  die  Kirche  und  die
einzelnen Gläubigen.70  Manche in Afrika gegründete  Kirchen wurden zu
Megakirchen, die wöchentlich Tausende neuer Anhängerinnen und Anhänger
hinzugewannen und deren Kirchen Ausmaße von Fußballstadien erreichten.
Die nigerianische »Redeemed Christian Church of God« gründete zudem
ein  »Erlösungs-Camp«,71  das  größte  unter  mehreren  Hundert  solcher
Gebets-Camps, die in den letzten Jahren aus dem Boden schossen. Innerhalb
dieses  sich  über  mehrere  Tausend Hektar  erstreckenden Camps befinden

 
69 van Dijk 2010.

70 Ukah 2003.

71 Ukah 2016.

176 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


sich auch an die Form der »gated community« angelehnte Wohnanlagen
für die Mittel- und Oberschicht, die an die Familien von Mitgliedern der
Kirche verkauft wurden. Indem sie privatisierten Immobilienbesitz finanziert,
verwaltet und verkauft, ist die Kirche de facto zu einem Immobilienhändler
und  Immobilienspekulanten  geworden,  was  ihren  ohnehin  schon  großen
Reichtum noch weiter vergrößert.

Der wichtigste Punkt, der die afrikanische Pfingstbewegung entgegen
Bergers Auffassung von ihren angelsächsischen Vorgängern unterscheidet,
betrifft religiöse Annahmen in Bezug auf die Mechanismen der Hervorbrin-
gung von Wohlstand und die Handlungskapazität von Gläubigen innerhalb
dieser Mechanismen. Das charismatische Christentum geht davon aus, dass
Wohlstand die Belohnung Gottes für jene ist, die sich ihm opfern und damit
ihr Vertrauen in seine Macht unter Beweis stellen. Die zentrale Metaphorik
ist in diesem Kontext die des »Säens der Samen« und des »Erntens der
Früchte«. Im Allgemeinen wird erwartet, dass Gemeindemitglieder zehn
Prozent ihres monatlichen Einkommens der Kirche (das heißt zunächst: dem
Pfarrer) als Spende beziehungsweise Gabe zur Verfügung stellen.72 Größere
Kirchen ermahnen Mitglieder regelmäßig, ihre Gaben korrekt zu berechnen,
und bieten sogar Kurse dazu an.73

Anfang der 2000er Jahre waren durch den Wohlstandsgospel inspirierte
Diskurse und Praktiken in Kapstadt noch weitgehend unbekannt. Seit ca.
2010 haben sich jedoch monetäre – oft auch als »spontaneous sacrifice«
bezeichnete – Opferpraktiken, die weit über die Abgabe der Zehnten hin-
ausgehen, immer stärker ausgebreitet und gewannen vor allem durch die
wachsende Präsenz von Kirchen nigerianischer und brasilianischer Herkunft
eine steigende Anhängerschaft. Von Pastoren kleinerer Gemeinden werden
derlei Praktiken hingegen häufig als unrechtmäßige persönliche Bereiche-
rung und »religiöser Diebstahl« verurteilt. Diese Beurteilung ergibt sich
indes aus der durch den Eintritt nigerianischer und brasilianischer Kirchen
in den südafrikanischen »Religionsmarkt«74 gestiegenen Konkurrenz und
der Tatsache, dass kleinere lokale Kirchen viele Mitglieder an die wesentlich
größeren Wettbewerber ausländischen Ursprungs verloren haben.

Insbesondere die aus Brasilien stammende »Universal Church of the King-
dom of God« (UCKG) hat entscheidend zur Verbreitung des Wohlstands-

 
72 van Wyk 2015.

73 Hier geht es etwa um die Fragen, was als Einkommen zählt, inwieweit auch auf Immobilien der
Zehnte angegeben werden muss usw.

74 Zur Marktförmigkeit der Religion siehe Stolz 2006.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 177

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


gospel beigetragen. Dies zeigt sich beispielsweise durch das Aufstellen von
Geldautomaten an den Eingängen von Kirchengebäuden (siehe Abbildung
2). Im Kontext von Opferkampagnen verpflichten sich dabei die Mitglieder
der UCKG, große Summen Geld zu opfern – Beiträge, die manchmal meh-
reren Monatsgehältern entsprechen –, die den Pastoren in spektakulären
Zeremonien dargebracht werden. Wie van Wyk75 in ihrer herausragenden
Analyse dieser Kampagnen zeigt:

»The UCKG advocated a ›two-step plan‹, which purportedly obliged God to
›work and meet [people’s] needs‹. […] ›Bringing the tithe‹ or ›sacrifice‹ was the
›first step to prosperity‹ while the second step was to ›test God‹ by ›demanding‹
your blessings. To ›demand‹ required of believers to be forceful. […] In church
services, this meant that members had to raise their fists, shout and stamp their
feet as they urged God to fulfil his part of their bargain.«76

Abbildung 2: Eingangsbereich einer charismatischen Kirche

Foto: Marian Burchardt.

 
75 van Wyk 2015.

76 Ebd., S. 8.

178 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Um ihre finanziellen Verpflichtungen Gott gegenüber zu erfüllen, sind Mit-
glieder häufig gezwungen, zusätzliches Einkommen durch kleine Jobs zu
erarbeiten oder sogar Geld bei privaten Kredit- und Pfandinstituten zu
leihen. Wie van Wyk77 beobachtete, wurden in der mehrere Monate dau-
ernden Phase der Kampagne Teilnehmerinnen und Teilnehmer häufig vor
Angriffen durch Familienangehörige gewarnt, in denen jene versuchten, sie
von der Erbringung des Opfers durch emotional aufgeladene Appelle, Bitten
um finanzielle Unterstützung oder sogar durch Hexerei abzuhalten.

Tatsächlich zeigt sich hier ein Handlungs- und Beurteilungsmuster, in dem
die Umverteilung von Ressourcen aus Verwandtschaftsnetzwerken zuguns-
ten von Pfingstgemeinden und privaten Kernfamilienhaushalten unter
Nichtmitgliedern als Weigerung wahrgenommen wird, traditionellen Vertei-
lungspflichten nachzukommen, durch welche Verwandtschaftsgruppen typi-
scherweise als hierarchisch strukturierte Patronagenetzwerke konstituiert
werden. Individuen, die außerhalb der kulturellen und sozialen Welt des
Pfingstchristentums stehen, erachten den ostentativen Reichtum charismati-
scher Pastoren und mancher Gemeindemitglieder häufig als illegitim, da er
in ihrer Sicht nur durch die Verletzung verwandtschaftlich begründeter Soli-
darpflichten ermöglicht wird und dies dann häufig mit der Unterstützung
unsichtbarer, böser Mächte und den Mitteln der Hexerei erreicht wird. Je
wohlhabender Pastoren sind, desto besser gedeihen derartige Schlussfolge-
rungen und Anschuldigungen und desto stärker insistieren Pastoren, Gläu-
bige benötigten die Kraft des Heiligen Geistes, um gegen Hexerei und das
Agieren böser Mächte gewappnet zu sein, was wiederum nur durch Kon-
version zum charismatischen Christentum und den permanenten Einsatz
spiritueller Mittel wie Gebet und Opfer erreicht werden könne.

Diese Beobachtungen zeigen, dass Praktiken des Opfers kaum diszipli-
nierte Einstellungen zu rationalisierter Arbeit fördern oder Rationalisierun-
gen wirtschaftlichen Handelns vorantreiben; es liegt vielmehr nahe, sie als
magische Ökonomien zu betrachten. Innerhalb der diese Ökonomien kenn-
zeichnenden Austauschprozesse investieren Menschen Geld in der Hoff-
nung, auf magische Weise Gewinne zu erlangen, welche ihren Erlösungs-
stand unter Beweis stellen. Der offen zur Schau gestellte wirtschaftliche
Erfolg wohlhabender Pastoren wird häufig als Beweis dafür genommen,
dass die Macht des Heiligen Geistes tatsächlich solche Wunder bewirke.
Versuche, »Gott zu testen«, wie auch der Einsatz von Wundern als neutra-

 
77 Ebd., S. 10.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 179

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


lem Tauschmedium verdeutlichen die extremen Unterschiede zwischen der
Pfingstbewegung und der Weberʼschen Konzeptualisierung innerweltlicher
Askese. In Bezug auf ähnliche Beobachtungen argumentierten Comaroff
und Comaroff,78 das Fasziniert-Sein von Reichtum und Geld in der Pfingst-
bewegung stehe in einem spiegelbildlichen Verhältnis zu der Art und Weise,
in der postindustrielle Ökonomien selbst verzaubert werden; wenn etwa in
der Finanzwelt Mehrwert nicht durch Produktion, sondern durch reine
Transaktion geschaffen werde. Die auffälligen, wenn auch überraschenden
Ähnlichkeiten zwischen den Praktiken der gegenwärtigen Finanzwelt und
den seit langem bestehenden Sorgen um unrechtmäßig erlangten Wohlstand
in Afrika verweisen laut Comaroff und Comaroff79 auf die fortgesetzte
Relevanz der Idee »okkulter Ökonomien«, unter denen der Aktienhandel,
Hexerei und die Pfingstbewegung besonders hervorstechen.

Resümee

Mit Blick auf die in diesem Artikel zusammengeführten ethnografischen
Beobachtungen und den darauf aufbauenden Argumenten kann der Beitrag
zu einer am Weberianischen Programm orientierten kultursoziologischen
Erforschung religiösen Wandels in Afrika und dessen gesellschaftlichen
Konsequenzen in vier Punkten zusammengefasst werden. Erstens ist festzu-
halten, dass im afrikanischen Pfingstchristentum religiöse Überzeugungen
und Praxismodelle im Bereich von Geschlechterverhältnissen, Sexualität und
Familie voneinander entkoppelt sind, wodurch auch entsprechende, durch
Ressourcenkonzentration in Kernfamilienhaushalten zu realisierende Ratio-
nalisierungspotenziale blockiert werden.80 Der interregionale Vergleich mit
Lateinamerika zeigt hier, dass dieselbe religiöse Neuerungsbewegung in ver-
schiedenen kulturellen und sozioökonomischen Kontexten unterschiedliche
Grade der Kopplung mit anderen Feldern sozialer Praxis aufweist und dass
diese Unterschiede auch durch transregionale Verflechtungen, wie sie durch
brasilianische Missionsbewegungen zum Ausdruck kommen, zumindest vor-
erst nicht aufgehoben werden.81

5.

 
78 Comaroff, Comaroff 2000.

79 Ebd.

80 Einen vergleichbaren, von Max Weber inspirierten Ansatz zu den Rationalisierungspotenzialen
des afrikanischen Christentums vertritt auch Swidler 2013.

81 Siehe auch van de Kamp, van Dijk 2010.

180 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Zweitens zeigt sich, dass ökonomische Praktiken institutionell auf ver-
schiedene Weisen eingebunden beziehungsweise eingebettet sind. Nigeria-
nische, kongolesische und südafrikanische Wirtschaftseliten interagieren
in transnationalen wirtschaftlichen Netzwerken und Kontexten. In diesen
Kontexten werden Praktiken und Interessen koordiniert, indem divergie-
rende Annahmen und Situationsdefinitionen, hier etwa in Bezug auf die
religiösen Konsequenzen von Investitionsentscheidungen oder die ihnen
zugrunde liegenden (spirituellen) Kräfte, ausgeklammert werden. Gleichzei-
tig sind die ökonomischen Praktiken des afrikanischen Pfingstchristentums
eingebettet in eine religiöse Vorstellungswelt, welche selbst wiederum eine
doppelte Bezüglichkeit aufweist: So sind afrikanische Gläubige Teil einer
global verbreiteten und transnational organisierten religiösen Bewegung und
mobilisieren bei der Bewältigung ihres Alltagslebens grundsätzlich Interpre-
tationsmuster und religiöse Techniken aus einem global geteilten Repertoire.
Ein zentrales Element dieser Repertoires ist der Glaube an Satan als das
Agens böser Mächte. Der Ursprung dieser Mächte wird aber, wie Birgit
Meyer82 überzeugend gezeigt hat, kulturell verschieden interpretiert. Es hat
dann eben entscheidende Konsequenzen für das wirtschaftliche Handeln,
wenn Akteure annehmen, dass böse Ahnengeister wirtschaftliche Bestrebun-
gen hintertreiben, dass der Heilige Geist aber Schutz gegen derartiges Tun
bieten kann und dass die »Mobilisierung« dieser Schutz- und Versicherungs-
leistungen wiederum selbst bestimmte Formen ökonomischen Austausches
in Gang setzt.

Drittens verweisen diese Ergebnisse darauf, dass ein neo-weberianisch
interessierter Ansatz seine Aufmerksamkeit nicht lediglich, wie tendenziell
bei Berger,83 den nichtreligiösen Konsequenzen religiöser Überzeugungen
widmen, sondern wieder verstärkt die religiösen Praktiken selbst sowie ihre
Bezugsprobleme ins Zentrum der soziologischen Analyse stellen sollte. Ein
solcher Ansatz ist etwa in Martin Riesebrodts soziologischer Religionstheo-
rie ausgearbeitet.84 Als universelle Bezugsprobleme religiöser Praktiken über
die Kommunikation mit überempirischen Mächten konzipiert Riesebrodt
das Abwenden von Unheil, die Bewältigung von Krisen sowie das Erlangen
des Heils.85 Praktiken religiöser Kommunikation sind dabei laut Riesebrodt
grundsätzlicher als etwa kognitive Elemente wie Glauben und religiöse Aus-
 
82 Meyer 1999.

83 Berger 2010.

84 Riesebrodt 2007.

85 Ebd., S. 175.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 181

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


legung oder die Idee von Religion als verhaltensregulierende Institution.
Die Tragweite dieser Konzeptualisierung für Fragen des Verhältnisses von
charismatischem Christentum und ökonomischen Praktiken ist unmittelbar
einsichtig. Denn ökonomische Praktiken werden zwar um ein bestimmtes
Verständnis von Unheil und Heil herum organisiert, sie sind dabei aber
nicht das Ergebnis einer spezifischen verhaltensregulierenden Leistung von
Religion wie etwa der Disziplinierung von Sexualität oder funktional bezo-
gen auf bestimmte Rationalisierungsziele. Dabei ist der Modus der Heils-
suche und des »Hinterfragens von Unglück« (»questioning misfortune«),
wie Susan Reynolds Whyte86 formulierte, immer zutiefst kulturell geprägt
und weist damit auf die Verquickungen von Lokalem und Translokalem
hin. Gleichzeitig – und das ist die weiterhin gültige und zentrale Einsicht
Max Webers – entstehen im Pfingstchristentum Konzeptionen von Krise,
Anfechtung und Heil, die die Heilssuche als Bewährungsdynamik auf Dauer
stellen.

Viertens kann festgehalten werden, dass religiöse Praktiken und Rituale
nicht lediglich zur Heilssuche eingesetzt werden und nicht uniform in der
Gesellschaft verteilt sind, sondern dass sie sich in schichtbasierten Formen
des religiösen Geschmacks kristallisieren. Dieser religiöse Geschmack arti-
kuliert sich in spezifischen Formen des religiösen Habitus, der über die
Heilssuche hinaus auch der Markierung klassenkultureller oder milieuspe-
zifischer Unterschiede dient.87 In diesem Kontext lässt sich zeigen, dass
Mitglieder der Mittelklassen einen spezifischen religiösen Habitus aufweisen
und dass dieser Habitus mit einer – vor allem nach außen gerichteten –
Hochbewertung des Ideals heterosexueller, dauerhaft monogamer romanti-
scher Liebe und von wirtschaftlichem Erfolg und der Glorifizierung von
Reichtum korrespondiert. Ökonomischer Aufstieg und Mittelklassestatus
sind aber auf andere, nichtreligiöse Dynamiken zurückzuführen. Diese Ele-
mente – (1) lokale Prägung und transregionale Dynamiken, (2) die religiöse
Einbettung wirtschaftlichen Handelns, (3) die aus der Heilssuche sich erge-
benden religiösen Bewährungsdynamiken sowie (4) die religiöse Markierung
von Statusdifferenzen – begründen meines Erachtens einen neo-weberiani-
schen, kultursoziologisch orientierten Forschungsansatz, mit dem die dyna-
mischen Verknüpfungen zwischen Religion und sozialem Wandel in Afrika
adäquat erfasst und erklärt werden.

 
86 Reynolds Whyte 1997.

87 Siehe hierzu vor allem Neubert 2019.

182 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Literatur

Badstuebner, Jennifer 2003. »›Drinking the Hot Blood of Humans‹: Witchcraft Confessions
in a South African Pentecostal Church«, in Anthropology and Humanism 28, 1, S. 8–22.

Bell, Daniel 1985. Die nachindustrielle Gesellschaft. Frankfurt a. M., New York: Campus.
Berger, Peter L. 2010. »Max Weber is Alive and Well, and Living in Guatemala: The Protes-

tant Ethic Today«, in The Review of Faith & International Affairs 8, 4, S. 3–9.
Berger, Peter L. 2013. Global Pentecostalism in the 21st Century. Bloomington, Indianapo-

lis: Indiana University Press.
Berger, Peter L.; Davie, Grace; Fokas, Effie 2008. Religious America, Secular Europe? A

Theme and Variation. Hampshire, Burlington: Ashgate.
Bourdieu, Pierre 1987. Die feinen Unterschiede. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Bourdieu, Pierre 2000. Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens. Kon-

stanz: UVK.
Brusco, Elizabeth E. 1986. The Reformation of Machismo: Evangelical Conversion and

Gender in Colombia. Austin: University of Texas Press.
Burchardt, Marian 2010. »Ironies of Subordination: Ambivalences of Gender in Religious

AIDS Interventions in South Africa«, in Oxford Development Studies 38, 1, S. 63–82.
Burchardt, Marian 2011. »Challenging Pentecostal Moralism: Erotic Geographies, Religion

and Sexual Practices among Township Youth in Cape Town«, in Culture, Health &
Sexuality 13, 6, S. 669–683.

Burchardt, Marian 2013. »›Transparent Sexualities‹: Sexual Openness, HIV Disclosure and
the Governmentality of Sexuality in South Africa«, in Culture, Health & Sexuality 15,
4, S. S. 495–508.

Burchardt, Marian 2015. Faith in the Time of AIDS: Religion, Biopolitics and Modernity in
South Africa. Basingstoke: Palgrave Macmillan

Burchardt, Marian 2018 a. »Masculinity, Sexual Citizenship and Religion in Post-apartheid
South Africa: A Field-theoretical Approach«, in Citizenship Studies 22, 6, S. 569–585.

Burchardt, Marian 2018 b. »Saved from Hegemonic Masculinity? Charismatic Christianity
and Men’s Responsibilization in South Africa«, in Current Sociology 66, 1, S. 110–127.

Burchardt, Marian; Wohlrab-Sahr, Monika 2013. »Multiple Secularities: Religion and
Modernity in the Global Ageʻ – Introduction«, in International Sociology 28, 6, S. 605–
611.

Casanova, José 1994. Public Religions in the Modern World. Chicago, London: University
of Chicago Press.

Casanova, José 2006. »Rethinking Secularization: A Global Comparative Perspective«,
in The Hedgehog Review 8, 1–2, S. 7–23.

Casanova, José 2013. »Religious Associations, Religious Innovations and Denominational
Identities in Contemporary Global Cities«, in Topographies of Faith: Religion in Urban
Spaces, hrsg. v. Becci, Irene; Burchardt, Marian; Casanova, José, S. 113–127. Leiden,
Boston: Brill.

Cole, Jennifer 2012. »The Love of Jesus Never Disappoints: Reconstituting Female Person-
hood in Urban Madagascar«, in Journal of Religion in Africa 42, 4, S. 384–407.

Coleman, Simon 2000. The Globalisation of Charismatic Christianity: Spreading the Gospel
of Prosperity. Cambridge: Cambridge University Press.

Coleman, Simon 2016. »The Prosperity Gospel: Debating Charisma, Controversy and Capi-
talism«, in Handbook of Global Contemporary Christianity, hrsg. v. Hunt, Stephen J.,
S. 276–296. Leiden: Brill.

Comaroff, Jean 2012. »Pentecostalism, Populism and the New Politics of Affect«, in Pente-
costalism and Development, hrsg. v. Freeman, Dena, S. 41–66. London: Palgrave
Macmillan.

Comaroff, Jean; Comaroff, John L. 2000. »Millennial Capitalism: First Thoughts on a
Second Coming«, in Public Culture 12, 2, S. 291–343.

Foucault, Michel 1983. Der Wille zum Wissen – Sexualität und Wahrheit 1. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Garner, Robert C. 2000. »Safe Sects? Dynamic Religion and AIDS in South Africa«, in The
Journal of Modern African Studies 38, 1, S. 41–69.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 183

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Gill, Lesley 1990. »›Like a Veil to Cover Them‹: Women and the Pentecostal Movement in
La Paz«, in American Ethnologist 17, 4, S. 708–721.

Goffman, Erving 1969. Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag. München,
Zürich: Piper.

Hasu, Päivi 2006. »World Bank & Heavenly Bank in Poverty & Prosperity: The Case of
Tanzanian Faith Gospel«, in Review of African Political Economy 33, 110, S. 679–692.

Hasu, Päivi 2012. »Prosperity Gospels and Enchanted Worldviews: Two Responses to Socio-
economic Transformation in Tanzanian Pentecostal Christianity«, in Pentecostalism and
Development, hrsg. v. Freeman, Dena, S. 67–86. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Haynes, Naomi 2012. »Pentecostalism and the Morality of Money: Prosperity, Inequality,
and Religious Sociality on the Zambian Copperbelt«, in Journal of the Royal Anthropo-
logical Institute 18, 1, S. 123–139.

Hefner, Robert W. 2001. Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton,
Oxford: Princeton University Press.

Hunter, Mark 2002. »The Materiality of Everyday Sex: Thinking Beyond ›Prostitution‹«, in
African Studies 61, 1, S. 99–120.

Hunter, Mark 2010. Love in the Time of AIDS: Inequality, Gender, and Rights in South
Africa. Bloomington: Indiana University Press.

Illouz, Eva 2008. Saving the Modern Soul: Therapy, Emotions, and the Culture of Self-help.
Berkeley, Los Angeles: University of California Press.

Inglehart, Ronald; Baker, Wayne E. 2000. »Modernization, Cultural Change, and the Persis-
tence of Traditional Values«, in American Sociological Review 65, 1, S. 19–51.

Isaac, Johnnie 2014. Scuffles at Bail Hearing for Khayelitsha Pastor Accused of Rape.
www.groundup.org.za/article/scuffles-bail-hearing-khayelitsha-pastor-accused-rape/
(Zugriff vom 10.11.2016).

Kern, Thomas 2001. »Das ›andere‹ Wachstumswunder. Protestantische Kirchen in Südkorea/
The ›Other‹ Success Story. Protestant Churches in South Korea«, in Zeitschrift für
Soziologie 30, 5, S. 341–361.

Koehrsen, Jens 2019. »From the ›What‹ and ›How‹ to the ›Where‹: Class Distinction as a
Matter of Place«, in Cultural Sociology 13, 1, S. 76–92.

Lindhardt, Martin 2009. »More Than Just Money: The Faith Gospel and Occult Economies
in Contemporary Tanzania«, in Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent
Religions 13, 1, S. 41–67.

Marshall, Ruth 2009. Political Spiritualities: The Pentecostal Revolution in Nigeria. Chi-
cago, London: University of Chicago Press.

Martin, Bernice 2001. »The Pentecostal Gender Paradox: A Cautionary Tale for the Socio-
logy of Religion«, in The Blackwell Companion to Sociology of Religion, hrsg. v. Fenn,
Richard, K., S. 52–66. Malden et al.: Blackwell Publishing.

Martin, David 2002. Pentecostalism: The World Their Parish. Oxford: Blackwell Publishing.
Meyer, Birgit 1999. Translating the Devil: Religion and Modernity Among the Ewe in

Ghana. Edinburgh: Edinburgh University Press.
Meyer, Birgit 2007. »Pentecostalism and Neo-liberal Capitalism: Faith, Prosperity and

Vision in African Pentecostal-Charismatic Churches«, in Journal for the Study of Reli-
gion 20, 2, S. 5–28.

Neubert, Dieter 2016. »Soziale Differenzierungen in Afrika: Sozio-ökonomische Verkürzun-
gen und sozial-kulturelle Heterogenität«, in Mittelklassen, Mittelschichten oder Milieus
in Afrika?, hrsg v. Daniel, Antje; Müller, Sebastian; Stoll, Florian; Öhlschläger, Rainer,
S. 69–86. Baden-Baden: Nomos.

Neubert, Dieter 2019. Inequality, Socio-cultural Differentiation and Social Structures in
Africa: Beyond Class. Cham: Palgrave Macmillan.

Nguyen, Vinh-Kim 2013. »Counselling Against HIV in Africa: A Genealogy of Confessional
Technologies«, in Culture, Health & Sexuality 15, 4, S. 440–452.

Nogueira-Godsey, Trad 2012. »Weberian Sociology and the Study of Pentecostalism: Histo-
rical Patterns and Prospects for the Future«, in Journal for the Study of Religion 25, 2,
S. 51–70.

Norris, Pippa; Inglehart, Ronald 2011. Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide.
New York: Cambridge University Press.

184 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.groundup.org.za/article/scuffles-bail-hearing-khayelitsha-pastor-accused-rape/
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157
https://www.groundup.org.za/article/scuffles-bail-hearing-khayelitsha-pastor-accused-rape/


Onuoha, Godwin 2016. »A ›Rising Africa‹ in a Resource-rich Context: Change, Continuity
and Implications for Development«, in Current Sociology 64, 2, S. 277–292.

Posel, Deborah 2004. »Die Kontroverse um HIV/AIDS in Südafrika. Zur Politisierung von
Sexualität nach der Apartheid«, in PERIPHERIE 24, 93–94, S. 8–41.

Reynolds Whyte, Susan 1997. Questioning Misfortune: The Pragmatics of Uncertainty in
Eastern Uganda. Vol. 4. Cambridge et al.: Cambridge University Press.

Riesebrodt, Martin 2007. Cultus und Heilsversprechen: Eine Theorie der Religionen. Mün-
chen: C. H. Beck.

Riesebrodt, Martin 2010. The Promise of Salvation: A Theory of Religion. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.

Robbins, Joel 2004. »The Globalization of Pentecostal and Charismatic Christianity«,
in Annual Review of Anthropology 33, S. 117–143.

Robins, Steve 2002. »Planning ›Suburban Bliss‹ in Joe Slovo Park, Cape Town«,
in Africa 72, 4, S. 511–548.

Rottenburg, Richard 2002. Weit hergeholte Fakten: Eine Parabel der Entwicklungshilfe.
Stuttgart: Lucius & Lucius.

Ruck, Damian J.; Bentley, R. Alexander; Lawson, Daniel J. 2018. »Religious Change Prece-
ded Economic Change in the 20th Century«, in Science Advances 4, 7, S. 1–7.

Scharrer, Tabea; O’Kane, David; Kroeker, Lena 2018. »Introduction: Africa’s Middle Clas-
ses in Critical Perspective«, in Middle Classes in Africa, hrsg. v. Kroeker, Lena; O’Kane,
David; Scharrer, Tabea, S. 1–31. Cham: Palgrave Macmillan.

Sombart, Werner 1902. Der moderne Kapitalismus. Leipzig: Duncker & Humblot.
Southall, Roger 2016. The New Black Middle Class in South Africa. Rochester: Boydell &

Brewer.
Spronk, Rachel 2012. Ambiguous Pleasures: Sexuality and Middle Class Self-perceptions in

Nairobi. New York, Oxford: Berghahn Books.
Stolz, Jörg 2006. »Salvation Goods and Religious Markets: Integrating Rational Choice and
Weberian Perspectives«, in Social Compass 53, 1, S. 13–32.
Swidler, Ann 2013. »African Affirmations: The Religion of Modernity and the Modernity of

Religion«, in International Sociology 28, 6, S. 680–696.
Thornton, Robert J. 2008. Unimagined Community: Sex, Networks, and AIDS in Uganda

and South Africa. Vol. 20. Berkeley, Los Angeles: University of California Press.
Ukah, Asonzeh 2003. »Advertising God: Nigerian Christian Video-films and the Power of

Consumer Culture«, in Journal of Religion in Africa 33, 2, S. 203–231.
Ukah, Asonzeh 2005. »Those Who Trade With God Never Lose: The Economics of Pente-

costal Activism in Nigeria«, in Christianity and Social Change in Africa: Essays in
Honor of JDY Peel, hrsg. v. Toyin, Falola, S. 253–274. Durham: Carolina Adacemic
Press.

Ukah, Asonzeh 2007. »African Christianities: Features, Promises and Problems«, in Working
Papers 79, hrsg. Johannes Gutenberg-Universität Mainz, Institut für Ethnologie und
Afrikastudien, S. 9–11.

Ukah, Asonzeh 2016. »Building Godʼs City: The Political Economy of Prayer Camps in
Nigeria«, in International Journal of Urban and Regional Research 40, 3, S. 524–540.

van de Kamp, Linda; van Dijk, Rijk 2010. »Pentecostals Moving South-South: Brazilian and
Ghanaian Transnationalism in Southern Africa«, in Religion Crossing Boundaries, hrsg.
v. Adogame, Afe; Spickard, Jim, S. 123–142. Leiden: Brill.

van Dijk, Rijk 1992. Young Malawian Puritans: Young Born-again Preachers in a Present-
day African Urban Environment. Utrecht: ISOR.

van Dijk, Rijk 2001. »Time and Transcultural Technologies of the Self in the Ghanaian Pen-
tecostal Diaspora«, in Between Babel and Pentecost: Transnational Pentecostalism in
Africa and Latin America, hrsg. v. Corten, André; Marshall-Fratani, Ruth, S. 216–234.
London: Hurst.

van Dijk, Rijk 2010. »Social Catapulting and the Spirit of Entrepreneurialism«, in Traveling
Spirits. Migrants, Markets and Mobilities, hrsg. v. Hüwelmeier, Gertrud; Krause, Kris-
tine, S. 101–117. Abington: Routledge.

van Klinken, Adriaan 2016. Transforming Masculinities in African Christianity: Gender
Controversies in Times of AIDS. New York, London: Routledge.

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 185

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


van Wyk, Ilana 2015. The Universal Church of the Kingdom of God in South Africa: A
Church of Strangers. New York: Cambridge University Press.

Weber, Max 1998. Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Hinduismus und Buddhismus.
Schriften 1916–1920. Band 1. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max 2004 [1920]. »Zwischenbetrachtung: Theorie der Stufen und Richtungen reli-
giöser Weltablehnung«, in Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Band 1, hrsg.
v. Weber, Max, S. 536–573. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max 2010 [1920]. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Mün-
chen: C. H. Beck.

Wohlrab-Sahr, Monika; Burchardt, Marian 2011. »Vielfältige Säkularitäten«, in Denk-
ströme. Journal der Sächsischen Akademie der Wissenschaften 7, S. 53–71.

186 Marian Burchardt

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157


Zusammenfassung: Ausgehend von Webers Konzept der innerweltlichen Askese befasst
sich der Beitrag mit den wirtschaftlichen Konsequenzen des Aufstiegs des charismati-
schen Christentums in Afrika. Im Kontext der wachsenden Bedeutung des charismati-
schen Christentums einerseits und neuen wirtschaftlichen Dynamiken und »Afro-Opti-
mismus«-Debatten andererseits zeigt der Artikel, dass ökonomische Praktiken zwar von
bestimmten Verständnissen von Unheil und Heil geprägt, gleichwohl aber nicht das
Ergebnis spezifischer verhaltensregulierender Leistung von Religion sind oder funktional
auf bestimmte Rationalisierungsziele bezogen werden.

Stichworte: Religion, Afrika, Säkularisierung, ökonomisches Handeln, Max Weber

Spirit of Capitalism or Magic Economy? The Economic Consequences of the
Rise of Pentecostalism in Africa

Summary: Based on Weber’s concept of inner-worldly asceticism, the article explores
the economic consequences of the rise of Pentecostal and Charismatic Christianity in
Africa. Observing parallels between the rise of Pentecostalism on the one hand, and
the economic growth and »Afro-optimism« debates on the other, the article shows that
economic behavior is shaped by notions of salvation, but that these are not the result
of the regulatory functions of religion or functionally related to rationalization goal, as
others have argued.

Keywords: religion, Africa, secularization, economic practices, Max Weber

Autor

Marian Burchardt
Universität Leipzig
Institut für Soziologie
Beethovenstraße 15
04107 Leipzig
Deutschland
marian.burchardt@uni-leipzig.de

Geist des Kapitalismus oder magische Ökonomie? 187

Leviathan, 50. Jg., 1/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:18:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-1-157

