Wunderhafte Embryos

Ergon

38 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Melanie Guénon

Wunderhafte Embryos

hitps://dol.org/10.5771/9783987401038 - am 20.01.2026, 15:48:42. fizye |



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RECHT, ETHIK UND GESELLSCHAFT
IM VORDEREN ORIENT /

LAW, ETHICS AND SOCIETY
IN THE MIDDLE EAST

Herausgegeben
von

Serena Tolino und Thomas Eich

BAND 4

Wunderhafte Embryos

ERGON VERLAG

hitps://dol.org/10.5771/9783987401038 - am 20.01.2026, 15:48:42. fizye |



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Melanie Guénon

Wunderhafte Embryos

Moderne Naturwissenschaft
und ungeborenes Leben im Islam

ERGON VERLAG

hitps://dol.org/10.5771/9783987401038 - am 20.01.2026, 15:48:42. fizye |



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Forschung und Druck dieser Arbeit wurden geférdert
durch den European Research Council.

European Research Council

Established by the European Commission

Umschlagabbildung:
© Tolga Boyaci

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind

im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: Hamburg, Univ., Diss., 2023

© Melanie Guénon

Publiziert von
Ergon - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2024
Gesamtverantwortung fiir Druck und Herstellung
bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG.
Umschlaggestaltung: Jan von Hugo

www.ergon-verlag.de

ISBN 978-3-98740-102-2 (Print)
ISBN 978-3-98740-103-9 (ePDF)

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung —
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

hitps://dol.org/10.5771/9783987401038 - am 20.01.2026, 15:48:42. [



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dank

Wir suchen
und manchmal, ja manchmal,
da finden wir auch.

Dieses Buch konnte ich dank der Unterstiitzung und wohlwollenden Be-
gleitung einer Reihe von Menschen schreiben. Mein grofSer Dank gebiihrt
meinem Doktorvater und Erstgutachter dieser Arbeit, Prof. Dr. Thomas
Eich, der mich in das Projekt Contemporary Bioethics and the History of
the Unborn in Islam (COBHUNI) aufnahm. Fiir die stetige Ermutigung,
zahlreiche gewinnbringende Hinweise und sein Vertrauen in mich und
meine Arbeit danke ich ihm herzlich. Ebenso danke dem Zweitgutachter
meiner Arbeit, Dr. Jan-Peter Hartung, fiir sein detailliertes Feedback, seine
kritischen Anmerkungen und die vielen hilfreichen Gespréche.

Das Forschungsprojekt COBHUNI, im Zuge dessen ich meine For-
schung fiir dieses Buch durchfithren konnte, wurde von 2015 bis 2021 durch
den European Research Council an der Universitit Hamburg gefordert.
Dank eines Abschlussstipendiums des Gleichstellungsfonds der Universitat
Hamburg konnte ich die Niederschrift meiner Arbeit beenden. Mein Dank
gilt weiterhin den Mitarbeiter:innen der Zweigbibliothek Asien-/Afrikawis-
senschaften und Islamische Theologie der Universitétsbibliothek der Hum-
boldt-Universitat zu Berlin, der Universitatsbibliothek der Eberhard Karls
Universitdt Tiibingen, der Universitatsbibliothek der Otto-Friedrich-Uni-
versitidt Bamberg sowie der Staats- und Universititsbibliothek der Universi-
tait Hamburg, die mir bei der Suche und der Bereitstellung von Ausgaben
der Zeitschriften der Islamischen Weltliga sowie weiterer Materialien hal-
fen. Stefano Bigliardi, Jens Heibach, Stefan Reichmuth, Reinhard Schulze,
Ayman Shabana und Janina Wellmann teilten mit mir Informationen und
weiterfithrende Hinweise iiber verschiedene Themenbereiche dieser Arbeit
und halfen mir, meine Argumente zu scharfen.

Die Universitdit Hamburg und deren Umfeld haben mich sowohl wiéh-
rend meines Studiums als auch wéahrend der Arbeit an meiner Dissertation
gepragt und ich mochte diese Zeit niemals missen. Besonderer Dank gilt
Schirin Fathi, bei der ich mein erstes Einfithrungsseminar besuchte und
die sowohl meine Begeisterung fiir das Fach als auch das Vertrauen in

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dank

meine Fahigkeiten weckte. Auflerdem danke ich Judith Zepter, bei der ich
Arabisch lernen durfte und die mir besonders in der Schlussphase der
Arbeit mit Rat und Tat zur Seite stand. Hussam Alasmi und Khaoula Trad
halfen mir, wenn ich bei Ubersetzungen nicht weiterwusste.

Ein Teil des COBHUNI-Teams zu sein, war eine besondere Freude.
Ich danke Jenny Brakel, Doru Doroftei, Alicia Gonzéles Martinez, Florian
Jackel, Tillmann Josua, Tatiana Samorodova und Khaoula Trad fiir den
Austausch, die Hilfsbereitschaft und den Spafl. Die mehrjéhrige Biiroge-
meinschaft mit Elisabeth Trepesch hat den wissenschaftlichen Alltag nicht
nur heiterer und erhellender gemacht, sondern mir auch eine Freundin
geschenkt. Elisabeth hat grofle Teile der Arbeit gelesen und mit ihren
Kommentaren, Korrekturen und Antworten auf meine zahlreichen Fragen
zu einem besseren Text gemacht. Fiir ihre unablissige Hilfe und Geduld
bin ich ihr sehr dankbar. Ebenso danke ich Florian Jackel, Natalie Kont-
ny-Wendt und Klaus Bartels fiir Literaturhinweise und Korrekturen am
Manuskript.

Mein Leben neben der Doktorarbeit wird von weiteren lieben Menschen
bereichert. Danke Anna, Anne, Annika, Carmen, Elisa und Paula fiir eure
jahrelange Freundinnenschaft; Anja, Susanne und Amrei fiir den Zusam-
menhalt und die Stunden zum Schreiben, die ihr mir verschafft habt; Sa-
muel und Steffi fiir die Nachbarschaft; Birte, Anna und Maren fiir besonde-
re Verbindungen, die nur geteilte Erfahrungen schaffen kénnen sowie Silke
und BJ. fiir die Hilfe beim Spinnen des Fadens, der mich ans Leben kniipft.
Bei meinen Grofieltern empfingen mich zu jeder Zeit ein Lieblingsgericht,
Kekse und offene Ohren. Fiirs Mitfreuen und Familiesein danke ich aufler-
dem Andrea, Ralf, Maria, Dennis, Thea und Caro. Grofier Dank gebiihrt
meinen Eltern, die meine wissenschaftliche Begeisterung stets vorbehaltlos
unterstiitzt und immer mitgefiebert haben. Insbesondere der unabldssigen
Hilfe meiner Mutter Susanne ist es zu verdanken, dass ich in den letzten
Jahren ausreichend Zeit hatte, klare Gedanken zu fassen und zu Papier zu
bringen. Ohne sie gibe es diese Arbeit vermutlich nicht. Einen Mangel an
Kraft und Zeit hitte es auch ohne die Unterstiitzung, Zuversicht und Liebe
von Arthur gegeben, der das Leben in all seinen Facetten mit mir teilt.
Dieses Buch widme ich ihm und Johann, die mein Licht und mein Zuhause
sind.

Hamburg, im Januar 2023

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Allgemeine Hinweise 11
1. Einleitender Teil: Das Wundern uiber die Wunder 13

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner
Muhammad ‘Ali al-Bar 61

2.1 Religiose Autoritit in medizinischen Entscheidungs-
prozessen: Praktizierende Mediziner:innen als
selbstbewusste Entscheider:innen 68

2.2 Die Harmonisierung der Kompetenzen durch die
Kombination biologisch und religios begriindeter
Entwicklungsschritte des Ungeborenen 75

2.3 Der figh in der medizinischen Praxis: Die Bedeutung des
Beseelungszeitpunkts fiir die islamrechtliche Einordnung

von Schwangerschaftsabbriichen 84

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe 91
2.5 Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand 97

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz 99
3.1 Der jemenitische Prediger: da‘wa und Bildungsarbeit 102

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die
Griindung der Islah-Partei 115

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiose Ideologie und
politische Realitét 130

4. Zindanis Modell embryonaler Entwicklung: Q. 23:12-14

auflerhalb der Rechtsfindungsgremien 139
4.1 Zindanis Geschichte der Embryologie als Beweis der

koranischen Uberlegenheit 142

7

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhaltsverzeichnis

4.2 Uberblick iiber az-Zindanis Modell und seine Anordnung

der Stadien embryonaler Entwicklung 150
4.2.1 Die Priferenz fiir den Ibn Mas‘td-Hadith in der

Variante aus dem Sahih Muslim 158
4.2.2 Die Umformulierung von Ibn al-Qayyims

Seelenpassage 165
4.2.3 Die Modifikation des koranischen Stadiums halg ahar

zu an-nasa 168

5. Die Islamisierung der Embryologie: Die Rolle moderner
Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi 177

5.1 Zum Verhaltnis von ,,Islam“ und ,Wissenschaft“: Von der

Prophetenmedizin zu igaz ilmi 181
5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz 184
5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von
az-Zindanis igaz ilmi 193
5.3.1 Die Islamic Additions in Moores Standardwerk
The Developing Human 203
5.3.2 Das Projekt ,This is the Truth“ (Innahu I-haqq) 207
5.3.3 Die Ubernahme der koranischen Termini in der
internationalen Embryologie 213
6. Die Popularisierung des igaz ilmi durch az-Zindani 217
6.1 Zindaniund die Islamische Weltliga 219
6.2 Die Griindung der CSMQS als der Versuch, den i¢az ilmi zu
professionalisieren 226
6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga als Ausdruck
innerorganisatorischer Meinungsvielfalt 236
6.3.1 Die Magallat al-hai'a al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi
l-quran wa-s-sunna 238
6.3.2 Die Zeitschriften der Weltliga 241

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi auf3erhalb der
Weltliga 246

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhaltsverzeichnis

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und

Wundererzahlung 263
Literaturverzeichnis 273
9

20012026, 15:48:4; Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2028, 15



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Allgemeine Hinweise

Die Transkription des Arabischen in dieser Arbeit folgt den Richtlinien der
Deutschen Morgenldandischen Gesellschaft (DMG). Einzelne Begriffe oder
kiirzere Satzteile transkribiere ich in der Pausalform. Fiir eine bessere Les-
barkeit gebe ich Verben sowie die Zitate ganzer Sitze in Kontextform mit
allen Vokalendungen wieder. Zur Verdeutlichung der Silbenstruktur notiere
ich ein doppeltes ya’ oder waw (zum Beispiel Ibn al-Qayyim), wahrend ich
Diphthonge mit u und i schreibe (zum Beispiel Ibn Taimiya).

Worter, die im Duden aufgenommen wurden und im deutschen Sprach-
gebrauch geldufig sind (zum Beispiel Koran und Hadith) werden gemaf3
der deutschen Schreibweise wiedergegeben. Personen- und Ortsnamen
werden in Umschrift angegeben, aufSer es gibt eine geldufige deutsche oder
englische Verwendung (zum Beispiel Osama Bin Laden). Der arabische
Artikel wird am Satzanfang ausgelassen (Zindani statt az-Zindani). In Fal-
len, in denen arabische Namen auf englischsprachigen Titeln angegeben
werden, habe ich die entsprechende Schreibweise itbernommen. Dies gilt
auch fiir die Namen von Organisationen oder Parteien, die in der Sprache
wiedergegeben werden, die in der (deutschen) wissenschaftlichen Literatur
am geldufigsten ist (zum Beispiel Islamische Weltliga, aber Popular Arab
and Islamic Congress). Daher werden diese oftmals nach der offiziellen
englischen Bezeichnung abgekiirzt. Dies mag mitunter zu einer wahrge-
nommenen Uneinheitlichkeit fithren, die ich im Sinne des Wiedererken-
nungswertes innerhalb der internationalen Literatur in Kauf nehme.

Jahresangaben folgen dem gregorianischen Kalender. Daten zur Lebens-
und/oder Amtszeit von Personen werden bei der ersten Nennung angege-
ben.

Alle Ubersetzungen stammen, soweit nicht anders angegeben, von mir.
Die Koraniibersetzungen entnehme ich der Ausgabe Der Koran. Aus dem
Arabischen neu iibertragen von Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katha-
rina Bobzin (Miinchen 2010). Vorgenommene Modifizierungen kennzeich-
ne ich.

Ich bemiihe mich in dieser Arbeit um geschlechtergerechte Sprache. Dies
soll jedoch nicht dazu fiihren, tatsichliche Verhéltnisse zu verschleiern.
Gebe ich also nur die minnliche Form an, ist davon auszugehen, dass eine
rein ménnliche Gruppe gemeint ist.

11

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Allgemeine Hinweise

Da im Zentrum meiner Analyse zwei zum Zeitpunkt des Verfassens
dieser Arbeit noch lebende Personen stehen, sei an dieser Stelle angemerkt,
dass ich mir bewusst bin, dass sich Meinungen und Positionen im Laufe
eines Lebens gedndert haben kénnen.

12

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42. - Open A



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern uber die Wunder

In Zadie Smiths internationalem Erfolgsroman White Teeth' aus dem Jahr
2000 sinniert der Protagonist Millat Igbal, was er wohl zu einer Passantin
sagen wiirde, die sich interessiert dem Infostand der islamistischen Bewe-
gung zuwenden wiirde, der er beigetreten ist. Sein Ziel ist es, interessierte
Personen tiber den Islam zu informieren und von dessen Wahrhaftigkeit
zu iberzeugen. Da Millat bisher wenig Erfahrung im Werben fiir den
Islam (da‘wa islamiya/da‘'wa ila l-islam)? hat, kommt er zu dem Schluss,
auf seinen Mitstreiter Rakesh zu verweisen: ,Spend five minutes with my
Brother Rakesh and he will intellectually prove to you the existence of
the Creator. The Qur’an is a document of science, a document of rational
thought. Spend five minutes, Sister, if you care for your future beyond this
earth® Interessierte Leser:innen wundern sich an dieser Stelle moglicher-
weise: Uber welche naturwissenschaftlichen Erkenntnisse wiirde Rakesh
berichten, die jemanden in nur fiinf Minuten von der Existenz Gottes
tiberzeugen konnten? In Smiths Roman finden wir keine weiterfithrende
Schilderung der Geschehnisse und Antwort auf diese spannende Frage.
Koraninterpretationen (tafasir, Sing. tafsir), die den wissenschaftlichen
Wundercharakter des Korans (igaz ilmi) betonen, erldutern Koranpassa-
gen, in denen der Korantext vermeintlich moderne naturwissenschaftliche

1 Vgl. Zadie Smith, White Teeth (London: Hamish Hamilton, 2000). In der deutschen
Ausgabe lautet der Titel Zadie Smith, Zdhne zeigen (Miinchen: Droehmer, 2000),
tibersetzt von Ulrike Wasel und Klaus Timmermann.

2 Folgend dawa. Die Semantik von da‘wa umfasst alle Bestrebungen, die sowohl dem
»Ruf zu Gott und zum Islam? der ,Einladung zum Islam® oder ,der Wahrheit“ dienen,
als auch die ,Verbreitung des Islams“ und das ,Informieren tiber den Islam® Vgl. hierzu
die aktuelle und detaillierte Ubersicht in Itzchak Weismann und Jamal Malik, ,,Intro-
duction.* In Culture of Da‘'wa: Islamic Preaching in the Modern World, hrsg. v. Itzchak
Weismann und Jamal Malik (Salt Lake City: The University of Utah Press, 2020).
Henning Wrogemann weist darauf hin, dass der Vergleich oder gar die Gleichsetzung
mit christlichen Missionstatigkeiten begrifflich zu kurz greift. Dariiber hinaus kann
die islamische da‘wa Ausdruck einer , Anti-Missionierungsstrategie” gegeniiber christ-
lichen Missionsbestrebungen sein. Vgl. Henning Wrogemann, Missionarischer Islam
und gesellschaftlicher Dialog: Eine Studie zu Begriindung und Praxis des Aufrufes zum
Islam (da‘'wa) im internationalen sunnitischen Diskurs (Frankfurt a. M.: Otto Lembeck,
2006), 5.

3 S. Smith, White Teeth, 445.

13

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Fakten enthdlt, die zur Zeit der Offenbarung im friihen siebten Jahrhundert
unbekannt waren. In der vorliegenden Arbeit werde ich herausarbeiten, wie
die moderne Naturwissenschaft eingesetzt wird, um die koranische Gott-
lichkeit zu beweisen. Ich analysiere wissenschaftsbezogene Interpretationen
von Koranpassagen, die die embryonale Entwicklung des Menschen the-
matisieren oder dementsprechend gelesen werden (,,koranische Embryolo-
gie“). Neben der Interpretation Muhammad ‘Ali al-Bars (geb. 1939) steht
die zu einem naturwissenschaftlichen Wunder des Korans erklarte Darstel-
lung embryonaler Entwicklung durch ‘Abd al-Magid az-Zindani (geb. ca.
1942) im Zentrum der Studie. Weder der Inhalt von az-Zindanis Interpreta-
tion embryonaler Entwicklung, noch sein Status in der i¢az ilmi-Bewegung
sind bisher detailliert erforscht. Der igdz ilmi wird als Gegenstand der
Forschung von einzelnen Wissenschaftler:innen zwar als bedeutsam wahr-
genommen?, detaillierte Studien tiber die genauen Inhalte und zugrunde
liegenden Strukturen dieser Interpretationen sind jedoch Desiderate. Die
vorliegende Untersuchung soll dazu beitragen, diese Forschungsliicke zu
schlieflen. Ich argumentiere, dass die i¢az ilmi-Bewegung seit den 1980er
Jahren organisierter und wirkmachtiger ist, als bisher angenommen wur-
de. Dariiber hinaus liegen nach meinem Kenntnisstand keine Analysen
hinsichtlich der Rolle von moderner Naturwissenschaft in Materialien zu
da‘wa-Zwecken vor, obwohl auf da'wa als ein Motiv fiir igaz ilmi mehrfach
hingewiesen wurde.> Nina Wiedl beschreibt die Vereinbarkeit von ,Islam®
und ,Wissenschaft“ gar als zentrales Element von da‘wa-Schriften.® Weiter-
hin fehlt eine Untersuchung dariiber, welche Personen und Informationen
als qualifizierte Referenz im i¥az ilmi gelten.

4 Walid Saleh bezeichnet igaz ilmi als neue universelle Lehrmeinung im Islam. Vgl.
Walid Saleh, ,Contemporary Tafsir: The Rise of Scriptural Theology™ In The Oxford
Handbook of Quranic Studies, hrsg. v. Mustafa Shah und Muhammad Abdel Haleem
(Oxford: Oxford University Press, 2020), 694. Auch Pink betont die Popularitt des
igaz ilmi. Vgl. Johanna Pink, Muslim Qur’anic Interpretation Today: Media, Genealo-
gies and Interpretive Communities (Sheffield: Equinox, 2019), 195-96.

5 Vgl. Andrew Rippin, Muslims: Their Religious Beliefs and Practices, 2. Aufl., Library
of Religious Beliefs and Practices (London u. New York: Routledge, 2002), 228-29,
und Stefano Bigliardi, ,The ‘Scientific Miracle of the Quran’, Pseudoscience, and
Conspiracism.“ Zygon®52, Nr. 1 (2017): 156-57.

Fiir einen aktuellen und umfassenden Uberblick iiber den Forschungsstand zur islami-
schen dawa vgl. Itzchak Weismann und Jamal Malik, ,Introduction. In Culture of
Da'wa, insbesondere 4-6.

6 Vgl. Nina Wiedl, Zeitgendssische Rufe zum Islam: Salafitische Da'wa in Deutschland,

2002-2011 (Baden-Baden: Nomos, 2017), 320.

14

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Durch diese Untersuchung leiten mich folgende Fragen, die in einem
wechselseitigen Zusammenhang stehen: Welche Positionen zu den Zeitrdu-
men embryonaler Entwicklung entwickelten sich und auf welcher textli-
chen Grundlage wird jeweils argumentiert? Inwiefern unterscheiden sich
Argumente, Schlussfolgerungen und Prinzipien aus dem igdz ilmi von an-
deren Auslegungen des Korantextes mit Bezug zur embryonalen Entwick-
lung? Welche Akteur:innen und Organisationen waren an der Entwicklung
und Verbreitung bestimmter Positionen beteiligt und mit welcher Motiva-
tion? Dabei wird der historische und gesellschaftspolitische Kontext des
i¥az ilmi zu beachten sein, dessen Relevanz sich nicht nur auf die Koran-
forschung beschriankt, sondern sich auch auf die Hadith- und da‘wa-For-
schung sowie die islamische Bioethik erstreckt. Diese Analyse ist lohnend,
da sie erstens hilft, eine spezifische Herangehensweise bei der Harmonisie-
rung von religiosem und naturwissenschaftlichem Wissen zu verstehen und
dabei zweitens aufdeckt, wie Autoritdt verhandelt und wie Wissen gebildet,
verbreitet und rezipiert wird. Ebenso gibt sie Einblick in die Beziehung
zwischen vormodernen Werken, die menschliche Reproduktion thematisie-
ren, mit verschiedenen Debatten des 20. Jahrhunderts zur embryonalen
Entwicklung.

Im Folgenden zeichne ich zunéchst die Entwicklung des i¢az ilmi nach
und gehe dabei insbesondere auf die Bedeutung des franzosischen Arztes
Maurice Bucaille (1920-1998), ein. Weiterhin gebe ich einen detaillierten
Uberblick iiber den aktuellen Forschungsstand zu igaz ilmi. Insbesondere
in Abgrenzung zum tafsir ilmi schlage ich vor, den ig¢az ilmi als einen
eigenstandigen Ansatz der Koraninterpretation zu behandeln. Hiernach
stecke ich mit der Betrachtung der islamischen Bioethik das zweite For-
schungsfeld ab, in dem die embryonale Entwicklung des Menschen vor
dem Hintergrund religiosen Wissens und moderner Naturwissenschaft the-
matisiert wird. Daraus wird ersichtlich, dass in den entsprechenden Debat-
ten Fragen um Autoritdt und Legitimation eine Rolle spielen, weshalb ich
anschlieflend die islamische Gelehrtenhierarchie diskutiere, um im Verlauf
der Arbeit die untersuchten Akteure entsprechend kategorisieren zu kon-
nen. Schliefllich schlage ich vor, i¥az ilmi als eine Art der Wissensproduk-
tion zu verstehen, durch die bestehende Interpretationen der koranischen
Embryologie in Frage gestellt werden, und die auf Inhalte der islamischen
da‘wa sowie den Diskurs uber die Vereinbarkeit zwischen ,,Islam“ und ,Wis-
senschaft® ausstrahlt. Am Ende des vorliegenden einleitenden Teils erortere
ich mein Vorgehen in dieser Studie.

15

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Zum Verhaltnis von Koran und modernen Konzeptionen von
Naturwissenschaft

Der Begriff i¢az ilmi beschreibt die ,,(natur-) wissenschaftliche Wunderhaf-
tigkeit des Korans®“ oder den ,wissenschaftlichen Wundercharakter des Ko-
rans’, denn nichts weniger als ein gottliches Wunder kénne die Erwahnung
moderner naturwissenschaftlicher Erkenntnisse des 20. Jahrhunderts in
einem Text sein, der gemaf3 der islamischen Glaubenslehre dem Propheten
Muhammad im siebten Jahrhundert durch den Erzengel Gabriel offenbart
wurde.” Das Phanomen des i¢az ilmi wird bisher vornehmlich in der
Koranforschung, insbesondere zur Koranexegese (fafsir) thematisiert.®

Der Begrift i¢az in i¥az ilmi bezeichnet das Prinzip der Unnachahmlich-
keit des Korans, die auf seinen Wundercharakter verweist: Es sei unmog-
lich, den Koran in Inhalt und Form zu imitieren. Diese Unnachahmlichkeit
des Korans gilt als Zeichen seines géttlichen Ursprungs.® Der arabische
Begriff ilm (Pl. ‘uliim), der als Wissen oder Wissenschaft tibersetzt wird,
beschreibt ein universelles Verstandnis von Wissenschaft, das jeglichen Ver-
such umfasst, Ereignisse und Beziehungen der Menschheit und ihrer Um-

7 Im Englischen werden die Bezeichnungen ,scientific interpretation® oder ,scientific
exegesis“ verwendet. Vgl. exemplarisch Stefano Bigliardi, ,The Contemporary Debate
on the Harmony between Islam and Science: Emergence and Challenges of a New
Generation.“ Social Epistemology 28, Nr.2 (2014): 171 und Johannes J.G. Jansen, The
Interpretation of the Koran in Modern Egypt, Photomechanical Reprint (Leiden: Brill,
1980), 46.

Da sich eine Koraninterpretation gemaf3 des i¥az ilmi auf die moderne Naturwissen-
schaft bezieht, ist der deutsche Begriff ,wissenschaftsbezogen® meiner Meinung nach
neutraler als ,wissenschaftliche Interpretation®

8 Vgl. Rotraud Wielandt, ,,Exegesis of the Quran: Early, Modern and Contemporary: In
The Encyclopaedia of the Qurian, Bd. 2, hrsg. v. Jane McAuliffe, 6 Bde. (Leiden u.
Boston: Brill, 2001-2006), 2:124-41; Johanna Pink, Muslim Qur’anic Interpretation
Today: Media, Genealogies and Interpretive Communities (Sheffield: Equinox, 2019),
192-96; Walid Saleh, ,Contemporary Tafsir: The Rise of Scriptural Theology" In
The Oxford Handbook of Quranic Studies, hrsg. v. Mustafa Shah und Muhammad
Abdel Haleem (Oxford: Oxford University Press, 2020), 694, und Ayman Shabana, ,In
Pursuit of Consonance: Science and Religion in Modern Works of tafsir” Journal of
Qur’anic Studies 21, Nr. 3 (2019): 9-11.

9 Vgl. Martin Richard, ,Inimitability” In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Quran,
2:526-36, und Issa J. Boullata, ,The Rhetorical Interpretation of the Qur'an: Ijaz and
Related Topics:“ In Approaches to the History of the Interpretation of the Quran, hrsg.
v. Andrew Rippin (Oxford: Clarendon Press, 1988), 142. Zu dem sprachlichen Wunder
des Korans vgl. Denis Gril, ,Miracles In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Qurian,
3:392-3.

16

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

welt zu verstehen, zu erkldren, zu kontrollieren oder zu beeinflussen.!” Re-
ligiose Wissenschaften wie die Koranexegese oder die Hadithwissenschaft
sind hiernach ebenfalls ilm.!! Eine Interpretation des Korans, die dem i%az
ilmi zugeordnet wird, hat den Anspruch, die wundersame Ubereinstim-
mung und Harmonie zwischen religiosem Wissen in Form des koranischen
Texts und der prophetischen Hadithe'? (ahadit, Sing. hadit) und den als
sdkular verstandenen Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft auf-
zuzeigen.

Die Konzeption moderner Naturwissenschaft, in der die Unabhingigkeit
der Erkenntnisse von religiosen Glaubenswahrheiten betont wird, geht auf
die europdische Aufklirung zuriick.® Der Beginn eines Funktions- und

10 Vgl. Emilie Savage-Smith, ,Islamic Science and Medicine* In Information Sources
in the History of Science and Medicine, hrsg. v. Pietro Corsi und Paul Weindling,
Butterworth Guides to Information Sources (London u.a.: Butterworth Scientific,
1983), 437.

11 Vgl. Bernard Lewis, ,,TIm.* In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 3, hrsg.
v. Bernard Lewis et al. (Leiden u. London: Brill, 1971), 1133-4. Fiir einen Uberblick
zum Forschungsstand iiber die islamischen Wissenschaften bis in die 1980er Jahre
vgl. Emilie Savage-Smith, ,Islamic Science and Medicine.“ In Information Sources in
the History of Science and Medicine, 437-55. Zur Klassifikation der Wissenschaften in
verschiedene Gruppen vgl. die Beitrige des Sammelbandes Gerhard Endress, Hrsg.,
Organizing Knowledge: Encyclopaedic Activities in the Pre-Eighteenth Century Islamic
World, Islamic Philosophy Theology and Science 61 (Leiden u. Boston: Brill, 2006),
und Anke von Kiigelgen und Sarhan Dhouib, ,Einleitung Arabischer Sprachraum:
Philosophie- und Wissenschaftsverstaindnis im Wandel (1. Hélfte 19. Jahrhundert
bis 1920er Jahre). In Philosophie in der islamischen Welt: 19. und 20. Jahrhundert:
Arabischer Sprachraum, hrsg. v. Anke von Kiigelgen, vollig neu bearbeitete Ausgabe,
Grundriss der Geschichte der Philosophie 4/1 (Basel: Schwabe, 2021), 1-24.

12 Die Hadithe sind die Uberlieferungen von Aussagen und Taten des Propheten
Muhammads, seiner Wegbegleiter (as-sahaba) und denen der ihnen nachfolgenden
Generation (at-tabiun).

13 Die Trennung der beiden Wissensformen analog zum européischen Verstindnis wird
gemafd Marwa Elshakry seit dem 19. Jahrhundert auch in arabischsprachigen Landern
rezipiert. Vgl. Marwa Elshakry, ,Knowledge in Motion: The Cultural Politics of Mod-
ern Science Translations in Arabic Isis 99 (2008): 707-9. Das Verhiltnis zwischen
religiosem und modernem naturwissenschaftlichen Wissen wurde 2001 auf einem
Kongress diskutiert, den die IOMS (Islamic Organization for Medical Sciences in
Kuwait/al-Munazzama al-islamiya li-I-ulitm at-tibbiya) gemeinsam mit dem kuwaiti-
schen National Council for Culture, Arts, and Literature, der Islamic Educational,
Scientific, and Cultural Organization (ISESCO), und dem Rechtsfindungsgremium
der Organisation fiir Islamische Zusammenarbeit (Organisation of Islamic Coopera-
tion/Munazzamat at-taawun al-islami/OIC) organisierte. Dort war die Mehrheit der
Teilnehmenden der Meinung, dass es im Islam keine strikte Trennung zwischen reli-
giosem und naturwissenschaftlichem Wissen gebe. Vielmehr wiirden sich beide Wis-

17

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Strukturwandels von Wissenschaft, der in der Uberzeugung von der nor-
mativen Kraft der sdkular-rationalen Wissenschaft miindet, wird auf die
erste Halfte des 19. Jahrhunderts datiert.!* Infolgedessen wurden die nicht-
religionsgebundenen Wissenschaften zu einer der wichtigsten Legitimati-
onsquellen, deren entscheidendes Definitionsmerkmal die Empirie ist.1®
Moderne Naturwissenschaft(en)'¢ zdhlen demnach zu den Erfahrungswis-
senschaften oder empirischen Wissenschaften. Die modernen naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse, auf die sich im i¢az ilmi bezogen wird, stammen
aus denjenigen Disziplinen, von denen angenommen wird, Wissen zu pro-
duzieren, das rational begriindbar, berechenbar und logisch ist und den
Gesetzen der Kausalitat folgt.” Die Grundlage des naturwissenschaftlichen
Wissens ,ist die Feststellung einer Tatsache und ein Aussagesatz“®. Das

sensformen ergidnzen. Vgl. al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah und Ahmad Raga’1
al-Gundi, Hrsg., Ruya islamiya li-bad al-muskilat at-tibbiya al-muGsira: tabat kamil
li-ummal nadwat ,al-ulum fi l-islam* (Kuwait: al-Munazzama al-islamiya li-l-‘ulam
at-tibbiya, 2002), 97-726.

14 Vgl. exemplarisch Herbert Schnddelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, Suhr-
kamp Wissenschaft 401 (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1983), 88. Dementsprechend
bezeichnet der Begriff ,vormodern® in dieser Arbeit Ansichten oder Praktiken aus der
Zeit vor dem 19. Jahrhundert, dessen Urheber:innen nicht den Anspruch erhoben,
eine Wissenschaft auszuiiben, die vom Offenbarungswissen getrennt sei, da eine
solche Trennung nicht existierte.

15 Vgl. ebd., 88-108. Allgemeiner Peter Harrison, The Territories of Science and Religion
(Chicago u. London: The University of Chicago Press, 2015), 1-19.

16 Die Medizin zdhle ich in dieser Arbeit explizit zu den Naturwissenschaften. Zum
Wissenschaftsbegrift vgl. William Burns, Knowledge and Power: Science in World
History, 2. Aufl. (New York: Routledge, 2019), 153; Peter Harrison, ,Science’ and
‘Religion’: Constructing the Boundaries* In Science and Religion: New Historical
Perspectives, hrsg. v. Geoffrey Cantor, Thomas Dixon und Stephen Pumfrey (New
York: Cambridge University Press, 2010), 24-32; Harvey Brooks, ,Scientific Concepts
and Cultural Change Daedalus 94, Nr.1 (1965): 66-67; Noorhaidi Hasan, ,Inte-
grating Islam and Science: Models, Challenges, and Opportunities in Indonesian
Institutions of Higher Learning.“ In Knowledge, Science, and Local Tradition: Multiple
Perspectives on the Middle East and Southeast Asia in Honor of Fritz Schulze, hrsg.
v. Irene Schneider und Holger Warnk, Studies on Islamic Cultural and Intellectual
History 3 (Wiesbaden: Harrassowitz, 2021), 1, und Keith David Watenpaugh, Being
Modern in the Middle East (Princeton u. Oxford: Princeton University Press, 2006),
8-16.

17 Entsprechend verwende ich den Begriff ,Wissenschaftlichkeit", der die wissenschaftli-
chen Qualititskriterien von angenommener Objektivitit, Uberpriifbarkeit, Kausalitit
und Logik ausdriickt.

18 S. Dieter Mersch, ,Visuelle Argumente: Zur Rolle der Bilder in den Naturwissenschaf-
ten.“ In Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, hrsg. v. Sabine Maasen, Torsten Mayerhau-
ser und Cornelia Renggli (Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, 2006), 95.

18

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Attribut modern verweist hierbei weniger auf eine historische Epoche, als
auf eine Haltung, die als kritisch gegeniiber religidsen Glaubenssétzen und
Denkstrukturen sowie gleichzeitig als rational und sdkular definiert wird.
Moderne Naturwissenschaften sind daher in dem Sinne modern, dass sie
von Offenbarungswissen abgegrenzt werden. Dieses religiose Wissen gilt
gegeniiber naturwissenschaftlichem Wissen als Teil eines Glaubenssystems,
fiir das die genannten Maf3stibe der Rationalitit und Empirie nicht ange-
legt werden kénnen und/oder sollen.

Demzufolge dienen die Begriffe ,moderne Naturwissenschaften und
»-moderne Medizin“ in dieser Arbeit als Abgrenzung zu den Offenbarungs-
wissenschaften, in denen Theorien nicht zwangsldufig auf materieller Em-
pirie beruhen, sondern auf einem Abgleich mit dem Offenbarungstext. In
diesen Wissenschaften bildet die (islamische) Religion die mafigebliche
Determinante. Diese Definition von moderner Naturwissenschaft schlief3t
daher Behandlungsmethoden wie beispielsweise die sogenannte Medizin
des Propheten (at-tibb an-nabawi oder tibb an-nabi) aus.” Diese umfasst
heilkundliche, praxisorientierte Ratschldge des Propheten Muhammad, die
aus den Hadithen zusammengetragen wurden.?? Begrifflich stelle ich also
modernes naturwissenschaftliches oder als siakular verstandenes Wissen,
und religioses Wissen oder Offenbarungswissen nebeneinander.

Dem liegt ein Wissensverstindnis zugrunde, das von einem sozialkon-
struktivistischen Ansatz beeinflusst ist. Demnach gehe ich davon aus, dass
Wissen keine zeitlose Giiltigkeit besitzt. Wissen wirkt nicht normativ, weil
es per se sdkular oder religids ist, sondern weil es von einer Gesellschaft
oder Gruppe einen normativen Status erhalt.?! Die Produktion von Wissen

19 In der deutschsprachigen Wissenschaft ist der Ausdruck ,,Prophetenmedizin® geldu-
fig.

20 Zur Prophetenmedizin vgl. insbesondere Irmeli Perho, The Prophet’s Medicine: A Cre-
ation of the Muslim Traditionalist Scholars, Studia Orientalia 74 (Helsinki: Finish Ori-
ental Society, 1995); Irmeli Perho, ,Ibn Qayyim al-Gawziyyah's Contribution to the
Prophet's Medicine™ Oriente Moderno 90, Nr.1 (2010): 191-210, und Julia Bummel,
»Zeugung und préinatale Entwicklung des Menschen nach Schriften mittelalterlicher
muslimischer Religionsgelehrter tiber die ,Medizin des Propheten™ (Dissertation,
Fachbereich Orientalistik, Universitdt Hamburg, 1999).

21 Die Theorie des Sozialkonstruktivismus basiert auf der Arbeit von Peter L. Berger
und Thomas Luckmann und wurde im Anschluss von verschiedenen Soziolog:innen
weiterentwickelt. Vgl. Peter L. Berger und Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche
Konstruktion der Wirklichkeit: Eine Theorie der Wissenssoziologie. Mit einer Einleitung
zur deutschen Ausgabe von Helmuth Plessner, Conditio humana (Frankfurt a. M.:
Fischer, 1969), iibersetzt von Monika Plessner. Dieser Theorie liegt die Annahme

19

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

ist vielmehr als Prozess zu verstehen und ist als solcher stetiger Verdnde-
rung unterworfen. Aus diesen Prdmissen folgt, dass Wissen als das defi-
niert wird, was gesellschaftlich als solches akzeptiert und institutionalisiert
wird.?? Dieser Wissensbegriff orientiert sich nicht an einem vermeintlichen
objektiven Wahrheitsgehalt, sondern schliefit jegliches Wissen ein, das ,in
irgendeiner Weise als wirklich gedacht wird“?*

Ebenso wie andere Ideen, die den ,Zeitgeist“ in Europa und den USA
ab der Mitte des 19. Jahrhundert prigten, wurde auch die Trennung der bei-
den Wissensformen zeitgleich oder nur wenig spéter in arabischsprachigen
Landern rezipiert. Aufgrund des durch politische und wirtschaftliche Be-
ziehungen geforderten Wissenstransfers sowie durch den stetig erweiterten
Medienzugang verbreiteten sich neue Konzeptionen von Naturwissenschaft
und Medizin ab dem 20. Jahrhundert in breiten Gesellschaftsschichten der
arabischsprachigen Lander.?* In der Folge traten zwei extreme Reaktionen

zugrunde, dass es keine zeitlose, natur- oder gottgegebene Wirklichkeit gibt. Es gibt
folglich keine einzige richtige Sicht auf die Welt, sondern vielmehr verschiedene
Interpretationsmoglichkeiten der Welt, die sich je nach Bezugsrahmen voneinander
unterscheiden.

22 Dies gilt gleichermaflen fiir religioses wie medizinisches Wissen, wie beispielsweise

eindriicklich von Kocku von Stuckrad, ,Discursive Study of Religion: Approaches,
Definitions, Implications: Method and Theory in the Study of Religion 25, Nr.1
(2013): 9 herausgearbeitet wurde. Vgl. auch Marcus Pyka, ,Religion und die Popu-
larisierung ,ewiger Wahrheiten: Das Beispiel christlicher und islamischer Haresio-
graphien In Wissenspopularisierung: Konzepte der Wissensverbreitung im Wandel,
Bd. 4, hrsg. v. Carsten Kretschmann, Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 4
(Berlin: Akademie-Verlag, 2003), 4:49-40.
Zu Wissen und Wahrheit in der Medizin vgl. exemplarisch Thomas Schiibel, Grenzen
der Medizin: Zur diskursiven Konstruktion medizinischen Wissens tiber Lebensquali-
tat, Theorie und Praxis der Diskursforschung (Wiesbaden: Springer VS, 2016), 35-
55, und Ludmilla Jordanova, ,The Social Construction of Medical Knowledge.“ The
Society for the Social History of Medicine 8, Nr. 3 (1995): 361-81.

23 S. Reiner Keller, ,Wissenssoziologische Diskursanalyse als interpretative Analytik.“ In
Die diskursive Konstruktion von Wirklichkeit: Zum Verhiltnis von Wissenssoziologie
und Diskursforschung, hrsg. v. Reiner Keller et al., Erfahrung - Wissen - Imagination.
Schriften zur Wissenssoziologie 10 (Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005), 50.

24 Vgl. Anke von Kiigelgen, ,Einleitung.“ In von Kiigelgen, Philosophie in der islamischen

Welt, XXII-XXIIT und XXXIV. Vgl. weiterhin Elshakry, ,Knowledge in Motion, 707-
9.
Gefordert wurde diese Entwicklung durch sowohl staatliche als auch zivilgesellschaft-
liche Ubersetzungstéitigkeiten, wodurch vornehmlich naturwissenschaftliche, medizi-
nische und militdr-technische Schriften aus europaischen Sprachen ins Arabische
tibersetzt wurden. Vgl. Anke von Kiigelgen, ,Einleitung In Philosophie in der islami-
schen Welt, XXXVII.

20

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

auf: ein Ersetzen der bisher iiberlieferten Lehren mit dem européischen
Verstindnis der modernen Naturwissenschaften oder die Konkurrenz mit
ebendiesen.?> Daneben gab es auch Harmonisierungsversuche beider Kon-
zepte, wobei der i¢az ilmi den historisch jiingsten Versuch darstellt.

Mit dem Anspruch, die Vereinbarkeit der beiden Bereiche Offenbarungs-
wissen und moderne Naturwissenschaft zu beweisen, legen die Vertreter:in-
nen von igaz ilmi neue Interpretationen verschiedener Koranverse vor,
in denen sie naturwissenschaftliche Erkenntnisse identifizieren. Eines der
naturwissenschaftlichen Wunder des Korans, das im i¢az ilmi thematisiert
wird, ist die embryonale Entwicklung. Die Embryogenese?® werde gemif3
aktuellen embryologischen Erkenntnissen im Koran korrekt beschrieben.
Da diese Informationen den Menschen zur Zeit der Offenbarung nicht
bekannt waren, sei folglich die gottliche Herkunft des Korans bewiesen.

Versuche, den Koran vor dem Hintergrund der modernen Naturwissen-
schaften zu interpretieren, werden als tafsir ilmi bezeichnet. Sie datieren
ungefihr auf das Ende des 19. Jahrhunderts.?” In der Forschung zu wissen-

25 Vgl. Anke von Kiigelgen, ,Einleitung.“ In Philosophie in der islamischen Welt, XXXIV.

26 Die Phase der menschlichen Embryogenese oder Embryonalentwicklung hat eine
Liange von acht Wochen nach der Befruchtung. Anschlieflend beginnt die Fetalperio-
de oder Fetogenese, die bis zum Ende der Schwangerschaft andauert. Die Angabe
der Schwangerschaftswochen erfolgt in Wochen oder Tagen, beginnend mit dem
ersten Tag der letzten Menstruation (erster Zyklustag). Diesen Zeitangaben liegt ein
idealisierter Zyklus von 28 Tagen zugrunde. Ebenfalls tiblich ist die Angabe in Tagen
oder Wochen nach der Befruchtung, die idealtypisch am 14. Zyklustag angesetzt wird.
Ich bemiihe mich in dieser Arbeit um grofitmogliche Klarheit bei den Zeitangaben
zur embryonalen Entwicklung. Die Darstellung kann jedoch manchmal unstimmig
wirken, da die Autoren meiner Primirliteratur nicht immer einheitliche und tiber-
sichtliche Angaben machen.

27 Die Anfinge der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation systematisch nachzu-
vollziehen ist schwierig, da die Darstellungen in der Forschung uneinheitlich sind.
Als Vorreiter des tafsir ilmi gilt der Kairiner Arzt Muhammad b. Ahmad al-Iskan-
darani. Er veroffentlichte um 1880 zwei einschldgige Biicher, in denen er Koranre-
ferenzen zu zeitgendssischen naturwissenschaftlichen Entdeckungen angibt. Johan-
nes Jansen bezeichnet al-Iskandaranis Korankommentar daher als den ersten, der
~westliche® Naturwissenschaft mit einbeziehe. Vgl. Jansen, The Interpretation of the
Koran, 40. Zu al-Iskandarani vgl. auch Rotraud Wielandst, ,,Exegesis of the Quran.“ In
The Encyclopaedia of the Qurian, 2:130. Als weitere frithe Vertreter wissenschaftlich-
er Exegese werden ‘Abd al-‘Aziz Ismafl, Hanafi Ahmad, ‘Abd ar-Razzaq Naufal,
‘Abd ar-Rahman al-Kawakibi, Mustafa Sadiq ar-RafiT und Muhammad Farid Wagdi
genannt. Vgl. Jansen, The Interpretation of the Koran, 44-47; Rotraud Wielandt, ,,Exe-
gesis of the Quran:“ In The Encyclopaedia of the Qurian, 2:130. Ekmeleddin Ihsanoglu
wiederum nennt den Versuch des osmanischen Grofiwezirs und Astronomen Ahmed
Muhtar Paga (1839-1919) als erstes bedeutendes Beispiel, den Koran mit Ergebnis-

21

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

schaftsbezogenen Koraninterpretationen wird vornehmlich der tafsir ilmi
behandelt, der allerdings selten deutlich vom igaz ilmi abgegrenzt wird.?8
Obwohl in beiden Féllen moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse fiir
die Auslegung herangezogen werden, bestehen signifikante Unterschiede
zwischen den beiden Ansitzen. Der entscheidende Unterschied zwischen
tafsir ilmi und i¢az ilmi ist, dass beim ersten Ansatz die Naturwissenschaft
hilft, den Koran zu interpretieren, wihrend beim zweiten davon ausgegan-
gen wird, dass der Koran naturwissenschaftliche Fakten beschreibt. Der
tafsir ilmi ist eine Art der Exegese, die moderne naturwissenschaftliche
Erkenntnisse dazu nutzt, die im Koran erwdhnten Naturphdnomene zu
erklaren.?” Im i¥az ilmi wird hingegen davon ausgegangen, dass naturwis-
senschaftliche Erkenntnisse, die erst im 19. oder 20. Jahrhundert entdeckt
oder verifiziert wurden, bereits im Koran offenbart waren. Es kann daher
nur von igaz ilmi gesprochen werden, wenn diese Auffassung der Inter-
pretation zugrunde liegt und weiterhin explizit davon ausgegangen wird,
dass der koranische Text und die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse

sen und Theorien der modernen Naturwissenschaft zu erklaren. Vgl. Ekmeleddin
Thsanoglu, ,Modern Islam.“ In Science and Religion Around the World, hrsg. v. John
H. Brooke und Ronald L. Numbers (Oxford u.a.: Oxford University Press, 2011), 168.
Weiterhin gelten Muhammad ‘Abduh (1849-1905) und Muhammad Iqbal (1877-1938)
als Vertreter des tafsir ilmi, die auf die Harmonie zwischen dem Korantext und der
modernen Naturwissenschaft hinwiesen. Vgl. Ahmad Dallal, Islam, Science, and the
Challenge of History, The Terry Lectures (New Haven u. London: Yale University
Press, 2010), 169-170.

Fiir einen Uberblick iiber arabischsprachige Werke des tafsir ilmi von 1985 vgl. Hind
Salabi, at-Tafsir al-ilmi li-l-quran al-karim baina n-nazariyat wa-t-tatbiq (Tunis,
1985).

28 Vgl. exemplarisch Jansen, The Interpretation of the Koran, 50-54, und Rotraud

Wielandt, ,,Exegesis of the Quran.“ In The Encyclopaedia of the Quran, 2:129-31; Jane
McAuliffe, ,Exegesis.“ In The Princeton Encyclopedia of Islamic Political Thought,
hrsg. v. Gerhard Bowering (Princeton: Princeton University Press, 2013), 162.
Dallal beschreibt i¢az ilmi als eine Phase des tafsir ilmi. Vgl. Dallal, Islam, Science,
and the Challenge of History, 172. Bei élteren Forschungsarbeiten ist dies dem Zeit-
punkt der Arbeiten geschuldet, da i¢az ilmi sich noch nicht etabliert hatte. So bei-
spielsweise bei Ignaz Goldziher, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung: An
der Universitit Upsala gehaltene Olaus-Petri-Vorlesungen, unveranderter Neudruck
(Leiden: Brill, 1952), 84, und J.M.S. Baljon, Modern Muslim Koran Interpretation
(1880-1960) (Leiden: Brill, 1961), 97-98.

29 Als bekannte Kritiker des tafsir ‘ilmi werden islamistische Exegeten wie Sayyid Qutb
(1906-1966), Amin al-Huli (1895-1966) und Muhammad Rasid Rida (1865-1935) ge-
nannt. Vgl. exemplarisch Rotraud Wielandt, ,Exegesis of the Quran.“ In The Ency-
clopaedia of the Quran, 2:130-1 und Pink, Muslim Qur’anic Interpretation Today,
195-96.

22

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

iibereinstimmen und diese Ubereinstimmung der Beweis der koranischen
Gottlichkeit sei.>

Die fehlende Unterscheidung zwischen tafsir ilmi und i¥az ilmf ist auch
in Untersuchungen zu wissenschaftsbezogenen Koraninterpretationen fest-
stellbar. Es sind vor allem das Leben und Wirken des dgyptischen Gelehr-
ten Tantawi Gauhari (1862-1940), des tiirkischen Theologen Said Nursi
(1877-1960) und des dgyptischen Arztes Mustafa Mahmuad (1921-2009) er-
forscht. Insbesondere Gauhari und Nursi werden wiederholt als Exegeten
genannt, die zu den ersten zdhlten, die eine wissenschaftsbezogene Inter-
pretation des Korans vornahmen und gleichzeitig fiir deren Popularitat
gesorgt haben. Trotz Gauharis Hinweisen, dass der Koran naturwissen-
schaftliche Entdeckungen oder Erfindungen vorhergesehen habe, wird sei-
ne Interpretation des Korans als Bestreben gewertet, den Koran mittels
naturwissenschaftlicher Daten zu verstehen.32 Daher ist Gauharis Koran-

30 Vgl. Stefano Bigliardi, ,What We Talk About When We Talk About Ijaz.“ Social
Epistemology Review and Reply Collective 4, Nr.1 (2014): 39-40. Allerdings weist
Bigliardi darauf hin, dass eine exakte definitorische Abgrenzung nicht immer méglich
ist.

31 Vgl. Rotraud Wielandt, ,Exegesis of the Qur'an. In The Encyclopaedia of the Qurian,
2:130; Ebrahim Moosa, ,Muslim Ethics and Biotechnology:“ In The Routledge Com-
panion to Religion and Science, hrsg. v. James Haag, Gregory Peterson und Michael
Spezio (London u. New York: Routledge, 2012), 460; Massimo Campanini, The
Quran: Modern Muslim Interpretations (London u. New York: Routledge, 2011),
ubersetzt von Caroline Higgitt, 37, und Dallal, Islam, Science, and the Challenge of
History, 170.

Die aktuellste Monographie zu Gauhari ist Majid Daneshgar, Tantawi Jawhari and
the Quran: Tafstr and Social Concerns in the Twentieth Century, Routledge Studies in
the Quran (Milton: Taylor and Francis, 2017).

Zur Rezeption Nursis in tiirkischsprachigen Landern vgl. Ekmeleddin Ihsanoglu,
»>Modern Islam.“ In Science and Religion Around the World, 168-9. Zu der Einordnung
Nursis als einer der ersten, die geduflert haben, der Koran hitte moderne naturwis-
senschaftliche Erkenntnisse vorausgesagt, vgl. auch Dallal, Islam, Science, and the
Challenge of History, 170.

Zu Nursi liegen gleich mehrere aktuelle Monographien vor. In Bezug auf Nursis
Koraninterpretation vgl. exemplarisch Hakan Coruh, Modern Interpretation of the
Qurian: The Contribution of Bediuzzaman Said Nursi, Palgrave Series in Islamic
Theology, Law, and History (Cham: Palgrave Macmillan, 2019).

Zu Mahmuad vgl. insbesondere Stephan Conermann, Mustafa Mahmiud (geb. 1921)
und der modifizierte islamische Diskurs im modernen Agypten, Islamkundliche Unter-
suchungen 201 (Berlin: Klaus Schwarz, 1996).

32 Gauharl schrieb den sechsundzwanzigbindigen Korankommentar al-Gawdhir fi
tafsir al-quran al-karim, der auch Zeichnungen, Tabellen und Fotografien enthilt.
Vgl. Tantawi Gauhari, al-Gawahir fi tafsir al-quran al-karim al-mustamil ‘ala ‘aga’ib

23

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

kommentar als tafsir ilmi statt als i¥az ilmi einzuordnen.®® Gleiches gilt
fiir den Kommentar Nursis, in dem dieser ebenfalls die koranischen Wun-
der, die man mittels Naturwissenschaft feststellen kénne, benennt, anstatt
sie als naturwissenschaftliche Erkenntnisse zu bewerten, die der Koran
vorausgesagt habe.>* Den igaz ilmi als eigenstandige Kategorie des tafsir zu
behandeln ist daher notwendig, um klare Aussagen treffen zu kénnen.

Der aktuelle Forschungsstand zur Definition und konzeptionellen Ein-
grenzung von igaz ilmi geht mafigeblich auf die Arbeiten des Wissen-
schaftsphilosophen Stefano Bigliardi zuriick.>® In den Betrachtungen der
tafsir-Forschung seit dem 20. Jahrhundert nimmt der igdz ilmi bisher hin-
gegen keinen besonderen Stellenwert ein.?® Uberdies fallt auf, dass einige
Wissenschaftler:innen den Eindruck erwecken, den Interpretationsansatz
des igaz ilmi sowohl inhaltlich als auch methodologisch abzuwerten, wes-

bada’i al-mukawwinat wa-gara’ib al-ayat al-bahirat, 26 Bde. (Kairo: Mustafa al-Babi
al-Halabi wa-auladuhu, 1923-1935).

33 Auch Muhammad ad-Dahabi behandelt in seiner Historiographie des arabischspra-
chigen tafsir von 1946 at-Tafsir wa-I-mufassirun, den zeitgendssischen tafsir ilmi
am Beispiel von Gauharis Korankommentar. Vgl. Muhammad ad-Dahabi, at-Tafsir
wa-l-mufassirin, 3 Bde. 2 (al-Maktaba wahba, 2000), 364-90. Laut Walid Saleh gilt
at-Tafsir wa-I-mufassiriin als das einflussreichste Werk zur Geschichte des tafsir im
20. Jahrhundert. Vgl. Walid Saleh, ,Preliminary Remarks on the Historiography of
tafsir in Arabic: A History of the Book Approach. Journal of Quranic Studies 12, 1-2
(2010): 7.

34 Vgl. Bigliardi, ,The ‘Scientific Miracle of the Qur'an™; 168.

35 Stefano Bigliardi, ,The Strange Case of Dr. Bucaille: Notes for a Re-examination.“ The
Muslim World 102, Nr.2 (2012): 248-63; Stefano Bigliardi, Islam and the Quest
for Modern Science: Conversations with Adnan Oktar, Mehdi Golshani, Mohammed
Basil Altaie, Zaghloul El-Naggar, Bruno Guiderdoni and Nidhal Guessoum, Swedish
Research Institute in Istanbul - Transactions 21 (Stockholm: Swedish Research In-
stitute in Istanbul, 2014); Stefano Bigliardi, ,On Harmonizing Islam and Science:
A Response to Edis and a Self-Criticism.“ Social Epistemology Review and Reply
Collective 3, Nr. 6 (2014): 56-68; Bigliardi, ,The Contemporary Debate on the Har-
mony between Islam and Science®, 167-86; Bigliardi, ,What We Talk About®, 38-45;
Bigliardi, ,The ‘Scientific Miracle of the Qur'an’™; 146-71, und Stefano Bigliardi, La
mezzaluna e la luna dimezzata: Islam, pseudoscienza e paranormale (Padova: Cicap,
2018), 28-43.

36 Die Einordnung des ig¢az ilmi als Art der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretati-
on von Pink, Muslim Qur’anic Interpretation Today, 192-96 ist meines Wissens die
bis dato ausfithrlichste Auseinandersetzung mit dem Ansatz innerhalb der tafsir-For-
schung. Einen systematischen Uberblick {iber den Forschungsstand der Zeit bietet
dariiber hinaus Jansen, The Interpretation of the Koran, 39-54. Die Interpretation der
Mondspaltung aus Q. 51:1 als koranisches Wunder thematisiert Andreas Gérke, ,,Die
Spaltung des Mondes in der modernen Koranexegese und im Internet.“ Die Welt des
Islams 50, Nr. 1 (2010).

24

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

halb er einer weiterfithrenden akademischen Betrachtung nicht wert sei.?”
Wie eingangs erwidhnt, scheint allerdings in jiingster Zeit in der Koranfor-
schung ein Umdenken stattzufinden.

Im Spektrum der Ansétze einer moglichen oder unmdéglichen Vereinbar-
keit zwischen religiosem und naturwissenschaftlichem Wissen ist igaz ilmi
die starkste Auspragung der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation,
in dem Sinne, dass deren Anhénger:innen von einer absoluten Vereinbar-
keit ausgehen. Hinzu kommt die Vorstellung, dass der Koran naturwissen-
schaftliche Fakten beschreibe und im Zweifelsfall als Korrektiv fiir die
Naturwissenschaft diene, die sich an dem koranischen Text messen lassen
miisse. Innerhalb der umfangreichen Literatur zu ,Islam“ und ,Wissen-
schaft“® sowie dessen Unterkategorie der wissenschaftsbezogenen Koran-
interpretationen gibt es neben den Arbeiten von Stefano Bigliardi*® bisher
wenige Untersuchungen, in denen eine detaillierte Auseinandersetzung mit
igaz ‘ilmi-Inhalten und Publikationsformen stattfindet.* Vielmehr fallen

37 Vgl. Birgit Krawietz, ,Normative Islam and Global Scientific Knowledge: In The
Globalization of Knowledge in History, hrsg. v. Jirgen Renn, Max Planck Research
Library for the History and Development of Knowledge 1 (Berlin: Max-Planck-Insti-
tut fiir Wissenschaftsgeschichte, 2012), 295-310. Ebenso Rotraud Wielandt, die in
ihrem Beitrag zur Koranexegese die Kritik an i¢az ilmi in den Vordergrund stellt.
Auflerdem wirkt Wielandt verwundert iiber die Beliebtheit des igaz ilmi wenn sie
schreibt, dass es noch immer Anhénger:innen dieses Ansatzes gebe. Vgl. Rotraud
Wielandt, ,Exegesis of the Quran.“ In The Encyclopaedia of the Qurian, 2:129-31.
Ahnlich Ahmad Dallal, ,Science and the Quran’ In McAuliffe, The Encyclopaedia
of the Quran, 4. Jane McAuliffe betont ebenfalls die Kritik am igaz ilmi und ist
der Meinung, die wissenschaftsbezogene Koraninterpretation hitte keine breite Un-
terstiitzung gefunden. Vgl. Jane McAuliffe, ,,Exegesis. In The Princeton Encyclopedia
of Islamic Political Thought, 162.

38 Einen Uberblick iiber die Entwicklungen der Debatten zu ,Islam“ und ,Wissenschaft*
bietet Nidhal Guessoum, ,Islam and Science: The Next Phase of Debates Zygon®
50, Nr. 4 (2015): 854-76. Eine griindliche Zusammenfassung der wissenschaftlichen
Literatur haben Vika Gardner, Salman Hameed und Carolina Mayes, ,Preaching
Science and Islam: Dr. Zakir Naik and Discourses of Science and Islam in Internet
Videos.“ Die Welt des Islams 58, Nr. 3 (2018): 359 erstellt.

39 Vgl. die Angaben in Fn. 35.

40 Zu erwahnen sind die Arbeiten von Ahmad Dallal, ,,Science and the Quran. In The
Encyclopaedia of the Qurian, 4:540-58; Dallal, Islam, Science, and the Challenge of
History sowie von Amin Elias und Youssef Aschi, ,Science et islam aux 19e et 20e
siecles: De la primauté des sciences religieuses au «miracle scientifique» dans le
Coran. Vingtiéme Siécle, Nr.130 (2016): 31-43, zuletzt gepriift am 11.02.2022, https://
www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-3Lhtm.

Auch der dgyptische Geologe und Prediger Zaghloul el-Naggar (Zaglul an-Naggar,
geb. 1933) wird zwar als wichtiger Vertreter der i¥az ilmi-Bewegung bezeichnet,

25

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Beitrdge zu igaz ilmi vielfach in die Kategorie innerislamischer Kritik an
den Versuchen einer Harmonisierung von ,Islam“ und ,Wissenschaft®* Zu
den prominentesten zeitgendssischen Kritikern von i¥az ilmi zéhlen der
tiirkisch-amerikanische Physiker Taner Edis, der pakistanische Kernphysi-
ker Pervez Hoodbhoy, der algerische Astrophysiker Nidhal Guessoum und
der iranische Physiker Mehdi Golshani. Sie kritisieren i¢az ilmi-Interpreta-
tionen als ,,Pseudowissenschaft und werfen den Vertreter:innen*? des An-
satzes einen naiven und unseriésen Umgang mit sowohl naturwissenschaft-

41

42

26

wissenschaftliche Betrachtungen seiner zahlreichen Arbeiten sind jedoch rar. Dies
betrifft insbesondere eine inhaltliche Auseinandersetzung mit seinen Thesen. Zu
el-Naggar vgl. exemplarisch Guessoum, ,Islam and Science®, 857; Stefano Bigliardi,
»Adventures of an Amazing Concept: Some Wanderings of ‘Miracles’ in the Discour-
se on Islam and Science* Marburg Journal of Religion 22, Nr.2 (2020): 8, und Elias
und Aschi, ,Science et islam aux 19e et 20e siecles’, 41. Die grofite Ausnahme stellt
der tiirkische Prediger Harun Yahya (geb. 1956, mit biirgerlichem Namen Adnan
Oktar) dar, der durch zahlreiche Publikationen und TV-Formate internationale
Bekanntheit erlangte. Wissenschaftliches Interesse weckte vor allem seine kreatio-
nistische Haltung. Vgl. Martin Riexinger, ,Propagating Islamic Creationism on the
Internet. Masaryk University Journal of Law and Technology 2, Nr.2 (1998): 99-112;
Martin Riexinger, ,The Islamic Creationism of Harun Yahya.“ ISIM Newsletter, Nr. 11
(2002); Martin Riexinger, ,Responses of South Asian Muslims to the Theory of
Evolution. Die Welt des Islams 49, Nr.2 (2009): 212-47; Anne R. Solberg, ,The
Mahdi Wears Armani: An Analysis of the Harun Yahya Enterprise® (Dissertation,
Sordertorns hogskola, 2013), und Glen Moran, ,Harun Yahya's Influence in Muslim
Minority Contexts: Implications for Research in Britain, Europe, and Beyond.“ Zy-
gon®54, NIr. 4 (2019): 837-56.

Fiir einen Beitrag zum schiitischen Islam vgl. Simon W. Fuchs, ,Failing Transnation-
ally: Local Intersections of Science, Medicine, and Sectarianism in Modernist Shi‘
Writings. Modern Asian Studies 48, Nr. 2 (2014): 433-67.

Einen Uberblick iiber verschiedene muslimische Reaktionen auf die modernen Na-
turwissenschaften des 19. und 20. Jahrhunderts hat Ibrahim Kalin zusammengestellt:
Vgl. Ibrahim Kalin, ,Three Views of Science in the Islamic World.“ In God, Life, and
the Cosmos: Christian and Islamic Perspectives, hrsg. v. Syed Nonamul Haq, Muzaffar
Igbal und Ted Peters (Aldershot u.a.: Ashgate, 2002), 43-75.

Mir sind keine Frauen bekannt, die i¥az ilmi-Interpretationen international publi-
ziert haben. Veréffentlichungen konnen aber keinesfalls ausgeschlossen werden, da-
her schlief3e ich sie sprachlich mit ein. Insbesondere halte ich es fiir wahrscheinlich,
dass Frauen als Predigerinnen eine entscheidende Rolle in der Verbreitung von i¥az
ilmi einnehmen. Hinsichtlich dieser Frage besteht jedoch erheblicher Forschungs-
bedarf. Zu Frauen als religidse Autorititen vgl. exemplarisch die Beitrige des Sam-
melbandes Masooda Bano und Hilary Kalmbach, Hrsg., Women, Leadership, and
Mosques: Changes in Contemporary Islamic Authority, Women and Gender: The
Middle East and the Islamic World 11 (Leiden u. Boston: Brill, 2012).

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

lichen als auch religiosen Texten vor.*? Sie kritisieren weiterhin, dass der
Koran als naturwissenschaftliches Lehrbuch missbraucht, statt als religioser
Offenbarungstext behandelt werde, wodurch eine Abhingigkeit von der
Aktualitit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und Theorien entstehe.4
Ein weiterer Vorwurf gegeniiber Befiirworter:innen von igaz ilmi lau-
tet, ein Minderwertigkeitsgefithl gegeniiber den naturwissenschaftlichen
Errungenschaften des Westens*> ausgleichen zu wollen. Ahnlich wird in
Arbeiten argumentiert, in denen vornehmlich auf Erkldrungsansitze fiir
die Existenz des Phanomens i¢az ilmi fokussiert wird und die nicht zwin-
gend innerislamische Beitrdge darstellen.*® So formuliert Johanna Pink
positiver, wenn sie schreibt, dass igdz ilmi auch als ein Versuch gewertet
werden konne, auf die Moderne zu reagieren, ohne die eigene religiose

43 Vgl. Taner Edis, An Illusion of Harmony: Science and Religion in Islam (New York:
Prometheus Books, 2007); Pervez Hoodbhoy, Islam and Science: Religious Orthodoxy
and the Battle for Rationality (London u. New Jersey: Zed Books, 1991); Nidhal
Guessoum, Islam's Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Modern
Science (London uw.a.: Tauris, 2011), und Mehdi Golshani, The Holy Quran and
the Science of Nature (Teheran: Islamic Propagation Organization, 1986). Zu den
Kritikern des i¥az ilmi vgl. auch Bigliardi, ,The ‘Scientific Miracle of the Quran™;
152-54.

44 Gleichzeitig raumt Guessoum mit Bedauern den Erfolg des iaz ilmi unter Mus-
lim:innen ein. Vgl. Guessoum, ,Islam and Science®, 857. Ahnliche Kritik formulierten
laut Pink einige Gelehrte der Azhar-Universitét, die darauf hinwiesen, dass natur-
wissenschaftliche Ergebnisse widerlegt werden konnen und folglich eine darauf auf-
bauende Interpretation nichtig wire. Vgl. Johanna Pink, Sunnitischer Tafsir in der
modernen islamischen Welt: Akademische Traditionen, Popularisierung und national-
staatliche Interessen, Texts and Studies on the Qur'an 7 (Leiden u. Boston: Brill, 2011),
121.

45 ,Der Westen“ sowie das Adjektiv ,westlich“ beschreiben einerseits eine geographische
Verortung, die den globalen Norden (Europa, Nordamerika, Australien) umfasst,
andererseits sind die entsprechenden Begriffe auch politisch, religios und ideologisch
gepragt. Die Abgrenzung zu allem ,nichtwestlichen” suggeriert zwei statische Entité-
ten, die in dieser Form nicht existieren. Ich verwende in dieser Arbeit regelméf3ig den
Ausdruck ,westliche Wissenschaftler:innen®. Diese Beschreibung verweist zunéchst
pragmatisch auf deren geographische Herkunft, driickt jedoch gleichzeitig ihr (ur-
spriingliches) ,Nichtmuslimischsein aus. Damit will ich keinesfalls ausdriicken, dass
es keine Muslim:innen im geographischen Westen gibt, sondern orientiere mich an
der ideologischen Verwendung des Attributs in meiner Primarliteratur. Dort markiert
die Bezeichnung ,westliche Wissenschaftler:innen“ deren Religionszugehdérigkeit, die
nicht islamisch ist. Entsprechend nutze ich den Begriff ebenfalls, um darauf zu
verweisen, wie mit der wertenden Gleichsetzung von ,westlich® mit ,fortschrittlich”
die Aussagen der genannten Protagonisten legitimiert werden sollen.

46 Vgl. beispielsweise Dallal, Islam, Science, and the Challenge of History, 172-173, und
Campanini, The Quran, 35.

27

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Identitat aufzugeben.?” Sie sieht i¥az ilmi in der Tradition muslimischer
Reformbewegungen des 19. Jahrhunderts, deren Vertreter:innen es darum
ging, zu beweisen, dass nicht der Islam fiir die technologische Riickstdndig-
keit der islamisch gepréigten Lander verantwortlich sei. Die wissenschafts-
bezogene Koraninterpretation sei folglich eine mogliche Reaktion auf den
westlichen Einfluss und das zunehmend dominierende Paradigma der mo-
dernen Naturwissenschaft.*8 Diese Erlduterungen schlieffen an die von
Bigliardi zusammengefassten Griinde fiir die Anziehung des igaz ilmi an.
Demnach projiziere i¢az ilmi das Prestige der Naturwissenschaft auf den
Koran, der damit aufgewertet werde. Gleichzeitig sei dadurch die Rationali-
tat, Modernitit und Wissenschaftlichkeit des Islams bewiesen.*®

Der Zeitpunkt der ersten igaz ilmi-Interpretationen ldsst sich aufgrund
fehlender Forschungsarbeiten aktuell nicht genau eingrenzen. Einen wert-
vollen Anhaltspunkt, um die Entwicklung des i¢az ilmi zu datieren, bietet
allerdings Johannes Jansen. Jansen stellte anhand dgyptischer Publikatio-
nen fest, dass seit den frithen 1960er Jahren koranische Aussagen zu Na-
turphdnomenen, die naturwissenschaftlich interpretiert werden, von musli-
mischen Autoren verstarkt als ,wundersam® beurteilt werden. Laut Jansen
werden einschrankende Formulierungen wie die Betonung, dass der Koran
nicht als naturwissenschaftliches Buch gelesen werden diirfe, zunehmend
reduziert. Stattdessen werde vermehrt der naturwissenschaftliche Wunder-
charakter des Korans hervorgehoben. Dennoch spielen Referenzen wie der
Zeitpunkt der Offenbarung oder frithere Interpretationen im Gegensatz
zum igaz ilmi noch eine wichtige Rolle.>0

Spitestens in den 1970er Jahren erschienen Werke, die die separate Ka-
tegorie ,i¢az ilmi‘ rechtfertigen. Maf3geblich vorangetrieben wurde die

47 Vgl. Pink, Muslim Qur’anic Interpretation Today, 193-96.

48 S. Johanna Pink, ,Striving for a New Exegesis of the Qur'an In The Oxford Hand-
book of Islamic Theology, hrsg. v. Sabine Schmidtke (Oxford: Oxford University
Press, 2016), 766. Ebenso Shabana, ,In Pursuit of Consonance 11. Zum Status der
Naturwissenschaft seit dem 19. Jahrhundert, vgl. James R. Lewis, ,How Religions
Appeal to the Authority of Science’ In Handbook of Religion and the Authority of
Science, hrsg. v. Olav Hammer und James R. Lewis, Brill Handbooks on Contempo-
rary Religion 3 (Leiden u. Boston: Brill, 2011), 23 und Olav Hammer, Claiming
Knowledge: Stategies of Epistemology from Theosophy to the New Age, Numen Book
Series: Studies in the History of Religions 90 (Leiden u.a.: Brill, 2001), 203-5.

49 Vgl. Bigliardi, ,The ‘Scientific Miracle of the Qur'an™; 156.

50 Vgl. Jansen, The Interpretation of the Koran, 50-51. Jansen nennt beispielsweise den
Autor Muhammad Gamal ad-Din al-Fandi und dessen Titel Min al-ayat al-kauniya fi
l-quran al-karim von 1961.

28

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Entwicklung des i¥az ilmi durch die Arbeiten des franzésischen Chirurgen
Maurice Bucaille, die gleichzeitig zu einer Popularisierung innerhalb der
islamisch geprdgten Linder fiihrten.”! Gemaf$ eigener Aussagen begann
Bucaille sich in den 1960er Jahren fiir den Islam zu interessieren und Ara-
bisch zu lernen. Sein Interesse galt vornehmlich der Beziehung zwischen
modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und dem Koran- und Bi-
beltext.>? In Berichten tiber Bucaille wird oftmals erwéhnt, dass er der Arzt
von Jehan as-Sadat (Gihan as-Sadat, 1933-2021), der Ehefrau des damaligen
agyptischen Prasidenten Anwar as-Sadat (Anwar as-Sadat, 1918-1981) gewe-
sen sei.>> Laut Bigliardi konnte Bucaille tiber diesen personlichen Kontakt
den Prisidenten iiberzeugen, Forschungen an dgyptischen Pharaonenmu-
mien zu genehmigen.>* In der Folge war Bucaille zwischen 1974 und 1977
an den medizinischen Untersuchungen der Mumien der Pharaonen Me-
renptah und Ramses II. beteiligt.>> Bigliardi schreibt weiterhin, dass die
Familie as-Sadat Bucaille dem damals amtierenden saudischen Konig Faisal

51 Der Ausdruck ,Bucailleism‘, manchmal auch ,Bucaillism® wird gelegentlich als Sy-
nonym fiir i¢az ilmi verwendet und zeigt die Bedeutung Bucailles fiir die igaz
ilmi-Bewegung. Vgl. hierzu Bigliardi, ,What We Talk About, 42. Die Thesen Bucailles
wurden beispielsweise mittels Zeitschriften der Islamischen Weltliga einem breiten
Publikum zugénglich gemacht. Zunachst wurde der Vortag The Quran and Modern
Science, den Bucaille am Commonwealth Institute in London hielt, abgedruckt: vgl.
Maurice Bucaille, ,The Quran and Modern Science The Muslim World League
Journal 6, Nr.10 (1979): 19-26. Bucaille ist auch der Autor eines weiteren Beitrags in
der Zeitschrift: vgl. Maurice Bucaille, ,,Propagation of Erroneous Ideas about Islam.*
The Muslim World League Journal 8, Nr.5 (1981): 34-37. Weiterhin erschienen dort
zwei Rezensionen der Arbeit Bucailles: vgl. Muneer M'arrawi, ,Book Review: The
Bible, the Quran and Science.” The Muslim World League Journal 4, Nr.4 (1977):
63, und Unbekannt, ,The Quran and the Modern Science’ The Muslim World
League Journal 5, Nr.10 (1978): 9-13. In diesen Rezensionen geht es weniger um
konkrete Beispiele der Ubereinstimmung zwischem dem Korantext und der moder-
nen Naturwissenschaft, sondern vielmehr darum, die angenommene Uberlegenheit
des Korans diesbeziiglich gegeniiber der Bibel herauszustellen. Im Jahr 2013 erschien
erneut ein liberschwiénglicher Artikel {iber die Entdeckungen Bucailles zum Koran:
vgl. Unbekannt, ,The Story of Maurice Bucaille’s Inspiring Conversion to Islam.“ The
Muslim World League Journal 41, 5/6 (2013): 24-26.

52 Vgl. Leif Stenberg, The Islamization of Science: Four Muslim Positions Developing an
Islamic Modernity, Lund Studies in History of Religions 6 (Lund: Novapress, 1996),
222,

53 Vgl. exemplarisch Bigliardi, ,The Strange Case of Dr. Bucaille®; 249.

54 Vgl. ebd.

55 Vgl. hierzu auch Maurice Bucaille, Les momies des pharaons et la médecine: Ramses IT
a Paris et le pharaon et Moise (Paris: Séguier, 1987).

29

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

(Faisal b. ‘Abd al-‘Aziz Al Sa‘id, 1906-1975) vorstellte.’® Bucaille schreibt,
dass ihm wihrend einer Rede Faisals deutlich wurde, welche Unwahrheiten
im Westen {iber den Islam verbreitet waren, woriiber er sich mit Faisal aus-
tauschen konnte.”” Die Beziehung intensivierte sich dadurch, dass Bucaille
Leibarzt Faisals wurde.>

1976 erschien Bucailles Buch La Bible, le Coran et la science: Les écritures
saintes examinées a la lumiére des connaissances modernes (folgend The
Bible, the Quran and Science)®. Darin legt er seine Ansichten zur jiidisch-
christlichen sowie der islamischen Offenbarung in Bezug auf deren Uber-
einstimmung mit zeitgendssischen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen
dar. Er kommt zu dem Schluss, dass die Bibel faktische Fehler enthalte,
wihrend er im Koran viele naturwissenschaftliche Fakten reprasentiert fin-
de, die erst kurzlich von der Wissenschaft entdeckt oder verifiziert worden
seien. Dadurch sei auch der gottliche Ursprung des Korans bewiesen.
Mehrfach betont Bucaille seine Objektivitdt und seine rein wissenschaftlich
motivierte Vorgehensweise.%!

Eines der in The Bible, the Quran and Science von Bucaille aufgegrif-
fenen Themen ist die menschliche Embryonalentwicklung.®? Gemaf3 des
aktuellen Forschungsstandes sind Bucailles Ausfithrungen die erste inter-
national populdr gewordene igaz ilmi-Interpretation der embryonalen
Entwicklung. Des Weiteren wird The Bible, the Quran and Science von
mehreren, sehr unterschiedlichen Autor:innen als die Hauptquelle fiir un-
zahlige nachfolgende Werke mit den Schlagwértern ,Islam® und ,Wissen-
schaft“ und dem Subgenre der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretati-

56 Vgl. Bigliardi, ,The Strange Case of Dr. Bucaille®, 249.

57 Vgl. Maurice Bucaille, The Bible, the Quran and Science: The Holy Scriptures Ex-
amined in the Light of Modern Knowledge (Qum: Ansariyan Publications, 1999),
tibersetzt aus dem Frz. von Alastair Pannell u. dem Autor, 119-20.

58 Vgl. Bigliardi, ,The Strange Case of Dr. Bucaille®, 249.

59 Maurice Bucaille, La Bible, le Coran et la science: Les écritures saintes examinées a
la lumieére des connaissances modernes (Paris: Seghers, 1976). Im Folgenden zitiere
ich aus der englischen Ubersetzung Bucaille, The Bible, the Quran and Science,
da dies die international verbreitetste Ausgabe ist und als solche von den Autoren
meiner Primirtexte genutzt wird. Die Ubersetzung ins Englische wurde gemif3 den
bibliographischen Angaben der Ausgabe durch Alastair D. Pannell und Bucaille an-
gefertigt. Uber Pannell, die Zusammenarbeit sowie mdgliche Finanzierungen aus
Saudi-Arabien liegen mir keine Informationen vor.

60 Vgl. Bucaille, The Bible, the Quran and Science, 120-122.

61 Vgl. beispielsweise ebd., viii; 119; 125.

62 Vgl. ebd., 131-39.

30

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

on bewertet.> Der Autor Ahmad Khizar Zuberi schrieb noch 1984, dass
Bucaille der erste und einzige ihm bekannte Autor sei, der gezeigt habe,
dass neu gewonnene naturwissenschaftliche Erkenntnisse die Bedeutung
einiger Koranverse erklaren konnen.®* Von Bucailles Ansatz erhofft Zuberi
sich, dass weitere konfliktbeladene Themen zwischen Naturwissenschaft
und Offenbarung, wie beispielsweise die Entstehung des Menschen, gelost
werden kénnen.%

Es gibt bisher keine Belege dazu, welche vorherigen Werke Bucaille kon-
kret beeinflusst haben.®® Auch Bucaille selbst macht zu seinen Quellen kei-
ne Angaben, die iiber die Beschreibung ,.hilfreiche Werke muslimischer Au-

63

64

65

66

Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 231; Muzaffar Igbal, Science and Islam
(Westport u.a.: Greenwood Press, 2007), 164; Bigliardi, ,The Contemporary Debate
on the Harmony between Islam and Science’; 171; Ekmeleddin Thsanoglu, ,Modern
Islam. In Science and Religion Around the World, 169; Bigliardi, ,The Strange Case of
Dr. Bucaille, 248-49; Ahmad Dallal, ,,Science and the Quran. In The Encyclopaedia
of the Quran, 4:553; Daneshgar, Tantawi Jawhari and the Quran, 90-91, und Majid
Daneshgar, ,Bucaille, Maurice.“ In Encyclopaedia of the Quran Online, hrsg. v. Jane
McAuliffe (2019), zuletzt gepriift am 31.05.2022, http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_
q3_EQCOM_051597, [nur in der Online-Edition verfiigbar].

Vgl. Ahmad Khizar Zuberi, ,How to Teach the Theory of Organic Evolution® The
Muslim World League Journal 12, Nr.2 (1984): 30. In Zuberis Beispiel geht es um die
Zusammensetzung tierischer Milch, die in Q. 16:66 thematisiert wird: ,Siehe, eine
Lehre fiir euch liegt fiirwahr im Vieh: Wir geben euch zu trinken von dem, was sie
in ihren Béauchen haben, von dem, was zwischen Blut und Magen entsteht als reine
Milch: késtlich zu trinken!“ Zuberi lobt die Ubersetzung des Verses von Bucaille, in
der er auf den biologischen Vorgang der Milchproduktion anspielt.

Vgl. ebd. In der englischsprachigen Zeitschrift der Islamischen Weltliga wird Bucail-
le in mehreren Artikeln als derjenige bezeichnet, der die Wissenschaftlichkeit des
Korans bewiesen habe: vgl. Masarrat H. Zuberi, ,Understanding the Quran in the
Light of Modern Scientific Theories. The Muslim World League Journal 15, 7/8
(1988): 9-13; Zakariyau Oseni, ,Science and Islam’s Ethical Norms.“ The Muslim
World League Journal 18, 11/12 (1989): 5-9, und Ibrahim B. Syed, ,Islamisation of
Knowledge: Modern Cosmological Theory: The Muslim World League Journal 21,
Nr.1(1993): 28-32. Hinzu kommt ein Artikel iiber Bucailles (angebliche) Konversion,
in dem Bucaille als bekanntester und kliigster Chirurg Frankreichs glorifiziert wird.
Vgl. Unbekannt, ,The Story*, 24.

Bigliardi hat sich eingehend mit Werk und Leben Bucailles befasst. Vgl. hierzu
Bigliardi, ,What We Talk About‘, 42, und ebenso Bigliardi, ,The Strange Case of
Dr. Bucaille®. Laut eigener Aussage begann Bucailles Interesse fiir den Islam 1960 und
bezog sich vornehmlich auf die Beziehung zwischen moderner Naturwissenschaft
und dem Koran sowie der Bibel. Weiterhin gibt Bucaille an, in seinen 50ern Arabisch
gelernt zu haben und darauthin in der Lage gewesen zu sein, den Koran auf Arabisch
zu lesen. Vgl. Bucaille, The Bible, the Qurian and Science, 120.

31

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

toren bzgl. der Wissenschaftlichkeit des Korans® hinausgehen.®” Gesicherte
Aussagen iiber mogliche Einfliisse auf Bucaille sowie einer detaillierten
Nachzeichnung der Entwicklung des igaz ilmi werden auflerdem dadurch
erschwert, dass bisher keine Auflistung oder gar systematische Erforschung
der verfiigbaren Publikationen erfolgte. Zweifellos ist Bucaille nicht der
~Erfinder” des ig¢az ilmi, sondern konnte vielmehr an den seit dem 19. Jahr-
hundert bestehenden Trend wissenschaftsbezogener Koraninterpretationen
ankniipfen, deren Vertreter indes weit weniger internationale Popularitit
erreichten.%® The Bible, the Quran and Science hingegen wurde in zahlrei-
che Sprachen iibersetzt und ist aktuell auch online gratis als PDF-Version
verfiigbar.%® Bereits Ende der 1970er Jahre leistete auch die Islamische Welt-
liga (Rabitat al-‘alam al-islami) ihren Beitrag zur Verbreitung von Bucailles

67 Vgl. Bucaille, The Bible, the Qur'an and Science, 120.

68 Hierzu gehort beispielsweise der dgyptische Mediziner Muhammad Taufiq Sidqi
(1881-1920), dessen Veréffentlichungen Johannes Jansen vorstellt. Bemerkenswert ist,
dass Sidqi in seinem Essay ad-Din fi nazar al-‘aql as-sahih, der in al-Manar erschien,
unter anderem 40 ,,Fehler” im Bibeltext aufzdhlt. Nach Sidqis Tod wurde sein Essay
1927 erneut gedruckt. Vgl. Jansen, The Interpretation of the Koran, 43-44. Jonathan
Brown erwihnt, dass die Thesen Sidqis, nachdem sie zunichst fiir viel Furor in der
arabischsprachigen Welt gesorgt hatten, in Vergessenheit gerieten. Moglicherweise
lebte diese Erinnerung erst durch Bucailles Thesen wieder auf. Vgl. Jonathan Brown,
Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: Oneworld
Publications, 2011), 246. Auch Muzaffar Iqbal halt fest, dass Bucailles Vorginger
grofitenteils agyptische Mediziner waren, die jedoch wenig internationale Aufmerk-
sambkeit generieren konnten. Vgl. Igbal, Science and Islam, 165.

Die Aussage iiber die Fehlerhaftigkeit der Bibel gegeniiber dem Koran findet sich
deutlich bei Bucaille wieder. Ob Bucaille mit den Werken Sidqis vertraut war bleibt
Spekulation. Dennoch war Bucailles Vorgehensweise nicht grundlegend neu. Auch
wenn Bucaille seine wissenschaftliche Unvoreingenommenheit betont, erinnert seine
Hervorhebung der naturwissenschaftlichen Fehlerhaftigkeit der Bibel an den Stil
des tahrif, der Verzerrung der judisch-christlichen Schriften. Zu tahrif vgl. Hava
Lazarus-Yafeh, ,Tahrif: In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 10, hrsg. v.
Peri Bearman et al. (Leiden: Brill, 2000), 111-112.

Ein Beispiel interreligioser Polemik als Methode in der dawa stellen die Arbeiten
des indisch-siidafrikanischen Predigers Ahmed Deedat (1918-2005) dar. Vgl. Brian
Larkin, ,Ahmed Deedat and the Form of Islamic Evangelism. Social Text 26, Nr.3
(2008): 101-21; Samadia Sadouni, La controverse islamo-chrétienne en Afrique du
Sud: Ahmed Deedat et les nouvelles formes de débat, Le temps de l'histoire (Aix-
en-Provence: Presses Université de Provence, 2011), und Matthew Kuiper, Dawa
and other Religions: Indian Muslims and the Modern Resurgence of Global Islamic
Activism, Routledge Islamic Studies Series 27 (London u. New York: Routledge, 2018),
187-91.

69 Die Titelsuche in einer Online-Suchmaschine ergibt zahlreiche Ergebnisse, beispiels-
weise unter https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritu

32

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Buch in der nicht-arabischsprachigen Welt, indem sie die verschriftlichte
Version seines Vortrags The Qurian and Modern Science in ihrer Zeitschrift
druckte.”® Bucaille hielt den Vortrag 1978 am Commonwealth Institute in
London und prisentierte darin seine Thesen aus The Bible, the Quran and
Science.

Bucailles herausragender Erfolg im Vergleich zu seinen Vorgingern im
Bereich der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation wird durch sei-
ne zweifache Legitimation als franzdsischer Arzt einerseits und gelehriger
Konvertit mit Arabischkenntnissen andererseits erklart, die eine Kombina-
tion mit besonderer Wirkungskraft darstellte.”! Insbesondere die Bewertung
medizinischer Themen wirkt aus der Feder eines Arztes plausibel. Eine
dhnliche Kombination von Expertisen ist in der islamischen Bioethik fest-
stellbar.

Wann beginnt das menschliche Leben? Das ,Wunder“ der embryonalen
Entwicklung in der islamischen Bioethik

Die embryonale Entwicklung und das ,koranische Wunder® der korrek-
ten Beschreibung der Embryogenese werden auch in der islamischen Bio-
ethik” seit den 1970er Jahren thematisiert. Gleichzeitig ist die islamische
Bioethik neben der Koranforschung ein weiteres islamwissenschaftliches

res-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2ROmvldvW
[31.05.2022].

70 Vgl. Bucaille, ,The Quran and Modern Science®.

71 Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 230-231; Bigliardi, ,The Contemporary
Debate on the Harmony between Islam and Science®, 171; Campanini, The Quran,
38; Stefano Bigliardi, ,,Above Analysis and Amazement: Some Contemporary Muslim
Characterizations of ‘Miracle’ and their Interpretations.” Sophia 53, Nr.1 (2014): 116,
und Daneshgar, Tantawi Jawhari and the Qurin, 97. Ein direkter Zusammenhang
zwischen der wirtschaftspolitischen Lage Saudi-Arabiens und der Distribution von
Bucailles Buch wurde meines Wissens bisher nicht hergestellt.

72 Der Begriff ,islamische Bioethik® ist keineswegs essentialistisch zu verstehen und
soll die vielfdltigen, teils stark divergierenden Positionen innerhalb dieser Disziplin
nicht verschleiern. Wahrend Manfred Sing in seinem Artikel Manfred Sing, ,Sacred
Law Reconsidered: The Similarity of Bioethical Debates in Islamic Contexts and
Western Societies.“ Journal of Religious Ethics 36, Nr.1 (2008): 98 dafiir plidiert,
»das Islamische® nicht {iberzubewerten, sollten dennoch diejenigen Aspekte in den
Blick genommen werden, die den Begriff einer islamischen Bioethik rechtfertigen
und sogar notig machen. Daher beschreibt die ,islamische Bioethik® Diskussionen,
in denen ethische Fragen vor dem Hintergrund der religiésen Quellen Koran und
Sunna diskutiert werden und die weiterhin die zentralen Referenzen in der Bewer-
tung darstellen. Vgl. hierzu Thomas Eich, ,Bioethics” In Encyclopaedia of Islam

33

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Forschungsfeld, in dem das Zusammenspiel von religiésem und naturwis-
senschaftlichem Wissen thematisiert wird. Dariiber hinaus wird anhand
islamischer bioethischer Debatten um den menschlichen Lebensbeginn
die Autoritat der Statusgruppen ,Rechtgelehrte” (ulama’, Sing. alim) und
»Mediziner:innen® diskutiert.

Zunichst ist festzuhalten, dass die geistesgeschichtliche Tradition, an
die moderne islamische Auseinandersetzungen mit der embryonalen Ent-
wicklung ankniipfen, bis in die Antike zuriickreichen. Der gegenseitige
Einfluss religioser Gemeinschaften sowie das antike Erbe der vormodernen
islamischen Medizin sind in der Wissenschaft unstrittig und schlieffen
auch das Themenfeld der embryonalen Entwicklung mit ein. So pragten
die Vorstellungen der Hippokratiker, Galens und der Aristoteliker das Ver-
stindnis tiber die menschliche Fortpflanzung und préinatale Entwicklung
der arabisch-islamischen Mediziner sowie Religionsgelehrten mafigeblich.
Die medizinischen und philosophischen Uberlegungen der vormodernen
Gelehrten zum ungeborenen Leben umfassen neben der embryonalen
Entwicklung auch weitere Aspekte der menschlichen Fortpflanzung wie
Empfangnistheorien, Schwangerschaftslinge, Vererbungslehre und Heraus-
bildung des Geschlechts. In verschiedenen Forschungsarbeiten wurde die
Rezeption der antiken griechischen Medizin und Naturphilosophie durch
islamische Gelehrte untersucht,”® ebenso wie die Rezeption antiker und

THREE: Online Edition, hrsg. v. Kate Fleet et al. (Leiden u.a.: Brill, 2008-2022).
Morgan Clarke, Thomas Eich und Jenny Schreiber, ,The Social Politics of Islamic
Bioethics.“ Die Welt des Islams 55 (2015): 269 definieren ,,islamische Bioethik® als eine
neue Form der Wissensproduktion, die verschiedene Wissensformen und Disziplinen
vereint.

73 Vgl. insbesondere Bummel, ,Zeugung und prénatale Entwicklung® und Ursula Weis-
ser, Zeugung, Vererbung und pranatale Entwicklung in der Medizin des arabisch-isla-
mischen Mittelalters (Erlangen: Verlagsbuchhandlung Hannelore Liiling, 1983). Zur
Kompilation und Redaktion islamischer Vorlagen zu Vorstellungen vorgeburtlichen
Lebens bei dem syrisch-christlichen Autor Bar ‘Ebraya (Barhebraus) (1226-1286) vgl.
Florian Jackel, ,Wenn wir sagen, dass der Tropfen Mensch wird*: Vorstellungen unge-
borenen Lebens bei Bar Ebraya (1226-1286 n. Chr.), Recht, Ethik und Gesellschaft
im Vorderen Orient | Law, Ethics and Society in the Middle East 2 (Baden-Baden:
Ergon, 2022).

Daneben auch Mohammed S. Belguedj, ,La collection hippocratique et I'embry-
ologie coranique“ In La collection hippocratique et son réole dans I'histoire de la
médicine: Colloque de Strasbourg (23 - 27 octobre 1972), hrsg. v. Université des
sciences humaines de Strasbourg, Travaux du Centre de Recherche sur le Proche-
Orient et la Grece Antiques 2 (Leiden: Brill, 1975); Nahyan Fancy, ,Generation in
Medieval Islamic Medicine.“ In Reproduction: Antiquity to the Present Day, hrsg. v.
Nick Hopwood, Rebecca Flemming und Lauren Kassell (Cambridge u.a.: Cambridge

34

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

vormoderner Gelehrter in zeitgendssischen Diskussionen.” Weiterhin wer-
den die oben genannten Aspekte teilweise in der Prophetenmedizin aufge-
griffen.”> Daneben liegt der Schwerpunkt in wissenschaftlichen Betrachtun-
gen und Analysen der muslimischen Auseinandersetzung mit Embryologie
stark auf der vormodernen islamischen Jurisprudenz.”

In Bezug auf die Embryologie fand das Zusammenspiel von islamischer
Theologie und den Naturwissenschaften ab der Mitte des 20. Jahrhunderts
einen neuen Hohepunkt. Durch technologischen Wandel und medizini-
schen Fortschritt stellten verschiedene naturwissenschaftliche Erkenntnis-
gewinne aus Medizin und Biologie theologisch basierte Erklarungsansit-
ze rund um die menschliche Fortpflanzung in Frage. Weiterhin werden
fiir aktuelle Technologien und Behandlungsmethoden aus den Bereichen
der Schwangerschaftsverhiitung, In-Vitro-Fertilisation, Prénataldiagnostik,
Embryonenforschung und des Klonens neben einer ethischen und mora-
lischen Bewertung auflerdem rechtliche Regelungen bendétigt. Die Debat-
ten um Naturwissenschaften und Medizintechnologie innerhalb des islami-
schen Rechts drehen sich folglich um die Schwierigkeit, wie neuen natur-

University Press, 2018), 129-40; Basim Musallam, ,The Human Embryo in Arabic
Scientific and Religious Thought“ In The Human Embryo: Aristotle and the Arabic
and European Traditions, hrsg. v. Gordon Dunstan (Exeter: University of Exeter
Press, 1990), 32-46; Rainer Nabielek, ,Sexualitit und Sexualhygiene im Islam® (Dis-
sertation B, Humboldt-Universitdt, 1990); Remke Kruk, ,Ibn Bajja’'s Commentary
on Aristotle’s De Animalibus. In The Ancient Tradition in Christian and Islamic
Hellenism, hrsg. v. Gerhard Endress und Remke Kruk (Leiden: Research School
CNWS, 1997), 165-79, und Taneli Kukkonen, ,Faculties in Arabic Philosophy:“ In
The Faculties: A History, hrsg. v. Dominik Perler, Oxford Philosophical Concepts
(Oxford u.a.: Oxford University Press, 2015), 66-96.

74 Vgl. exemplarisch Mohammed Ghaly, ,,Islamic Bioethics: The Inevitable Interplay of
‘Texts’ and ‘Contexts’.* Bioethics 28, Nr. 2 (2014): ii-v, und Mohammed Ghaly, ,,Pre-
Modern Islamic Medical Ethics and Graeco-Islamic-Jewish Embryology: Bioethics
28, Nr. 2 (2014): 49-58.

75 Vgl. Perho, The Prophet's Medicine; Perho, ,Ibn Qayyim al-Gawziyyah,“ 191-210, und
Bummel, ,Zeugung und prénatale Entwicklung®

76 Vgl. Mohammed Ghaly, ,Human Embryology in the Islamic Tradition: The Jurists
of the Post-formative Era in Focus® Islamic Law and Society 21 (2014): 157-208.
Ghaly unterscheidet zwischen zwei Ansdtzen der islamischen Betrachtungsweise:
a) medizinisch-philosophisch und b) religios-ethisch. Weiterhin vgl. Nahyan Fancy,
»Generation in Medieval Islamic Medicine.“ In Reproduction, 129-40, und Daniel C.
Peterson, ,,A Prophet Emerging: Fetal Narratives in Islamic Literature. In Imagining
the Fetus: The Unborn in Myth, Religion, and Culture, hrsg. v. Vanessa R. Sasson und
Jane M. Law (New York: Oxford University Press, 2009), 203-22.

35

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

wissenschaftlichen Erkenntnissen Rechnung getragen werden kann, ohne
bestehende Normen zu verletzen.

In der Beurteilung dieser komplexen Themen riickte die Frage nach dem
Beginn des menschlichen Lebens in den Mittelpunkt, da die Antwort auf
diese Frage iiber ,die islamische Sichtweise® beziiglich der Recht- oder
Unrechtmafligkeit bestimmter Behandlungsmethoden und Forschungsvor-
haben entscheidet. Mit dem Ziel eines innerislamischen Konsenses ent-
standen nacheinander drei internationale Rechtsfindungsgremien, dessen
Mitglieder sich bioethischen Fragestellungen annahmen: Das Gremium fiir
figh der Islamischen Weltliga in Mekka (al-Magma“ al-fighi al-islami/IFA;
1978), das internationale Gremium fiir figh der Organisation fiir Islamische
Zusammenarbeit in Dschidda (Magma“ al-figh al-islami ad-duwali/IIFA;
1981) und die Islamic Organization for Medical Sciences in Kuwait (al-Mu-
nazzama al-islamiya li-I-uliim at-tibbiya/IOMS; 1984).”

Die Diskussionen und Empfehlungen der Gremien sind ein elementarer
Bestandteil der Forschung zu moderner islamischer Bioethik. Ebenso wie
in der Forschung zur vormodernen Embryologie ldsst sich ein deutlicher
Schwerpunkt auf die rechtswissenschaftlichen Aspekte feststellen. Dazu
zahlen neben den Methoden der Rechtsfindung und die Modifizierung
islamrechtlicher Verfahren”® ebenso die Betrachtung konkreter Fragestel-
lungen wie die Bewertungen von Schwangerschaftsabbriichen’, die Fest-

77 Im Folgenden schreibe ich abkiirzend auch ,Gremien®. Da in der deutschsprachigen

Wissenschaft mit Ausnahme der Islamischen Weltliga neben den arabischen die
offiziellen englischen Namen (und nicht die deutschen Entsprechungen) der Organi-
sationen verwendet werden, nutze ich diese.
Die Griindung nationaler Bioethikgremien erfolgte in den 1990er Jahren. Vgl. hierzu
Jonathan Brockopp und Thomas Eich, ,Introduction: Medical Ethics and Muslim
Perspectives. In Muslim Medical Ethics: From Theory to Practice, hrsg. v. Jonathan
Brockopp und Thomas Eich, Studies in Comparative Religion (Columbia: University
of South Carolina Press, 2008), 6.

78 Vgl. Thomas Eich, ,Decision-Making Processes among Contemporary ‘Ulama’: Is-
lamic Embryology and the Discussion of Frozen Embryos.* In Brockopp; Eich, Mus-
lim Medical Ethics, 61-77; Nils Fischer, ,National Bioethics Committees in Selected
States of North Africa and the Middle East. Journal of International Biotechnology
Law 5, Nr.2 (2008): 45-58; Ahmed Gad Makhlouf, Das Konzept des kollektiven
igtihad und seine Umsetzungsformen: Analyse der Organisation und Arbeitsweise isla-
mischer Rechtsakademien, Leipziger Beitrage zur Orientforschung 38 (Berlin: Peter
Lang, 2018), und Peter Heine, ,Die Akademie fiir islamisches Recht (figh). Rechtsthe-
orie 16, 1-4 (1985): 499-502.

79 Vgl. Vardit Rispler-Chaim, ,The Right not to Be Born: Abortion of the Disadvan-
taged Fetus in Contemporary Fatwas.“ In Islamic Ethics of Life: Abortion, War,
and Euthanasia, hrsg. v. Jonathan Brockopp, Studies in Comparative Religion

36

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

stellung von Vaterschaft’ sowie Reproduktionstechnologien®!. Weiterhin
wurde in der jlingeren Forschung herausgestellt, dass sich die zunehmen-
de Pluralitdt religioser Autoritdt und Expertise auch in der islamischen
Bioethik zeigt.3? Aufgrund der gestiegenen Komplexitit von Medizintech-
nologien wird innerhalb der Gremien das Konzept des kollektiven igtihad
angewandt. Gemifl dieser Aufteilung haben Wissenschaftler:innen, oft
Mediziner:innen®, die Aufgabe, die Rechtsgelehrten iiber die naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse ihres jeweiligen Fachgebiets aufzukldren, damit
letztere sich vor dem Hintergrund der religiosen Quellen eine Rechtsmei-
nung bilden kénnen.8

Im Zentrum des interpretativen Bemithens um Klarheit {iber die Em-
bryogenese stehen verschiedene Koranstellen, in denen drei Stadien em-

(Columbia: University of South Carolina Press, 2003), 81-95; Thomas Eich, ,Die
Diskussion islamischer Rechtsgelehrter um pre-marital screening und die Abtreibung
behinderter Embryonen.” In Kulturiibergreifende Bioethik: Zwischen globaler Heraus-
forderung und regionaler Perspektive, hrsg. v. Thomas Eich und Thomas S. Hoffmann,
Angewandte Ethik 4 (Freiburg u. Miinchen: Alber, 2006), 152-78.

80 Vgl. Ayman Shabana, ,Paternity between Law and Biology: The Reconstruction of
the Islamic Law of Paternity in the Wake of DNA Testing“ Zygon® 47, Nr.1 (2012):
214-39; Ayman Shabana, ,Negation of Paternity in Islamic Law between Lian and
DNA Fingerprinting.* Islamic Law and Society 20, Nr.3 (2013): 157-201, und Ayman
Shabana, ,Islamic Law of Paternity between Classical Legal Texts and Modern Con-
texts: From Physiognomy to DNA Analysis“ Journal of Islamic Studies 25, Nr.1
(2014): 1-32. Ebenso Thomas Eich, ,Constructing Kinship in Sunni Islamic Legal
Texts In Islam and Assisted Reproductive Technologies: Sunni and Shia Perspectives,
hrsg. v. Marcia Inhorn und Soraya Tremayne (Berghahn Books, 2012), 27-52.

81 Vgl. Mohammed Ghaly, ,Human Cloning through the Eyes of Muslim Scholars: The
New Phenomenon of the Islamic International Religioscientific Institutions.” Zygon®
45, Nr.1 (2010): 7-35, und Ayman Shabana, ,Foundations of the Consensus against
Surrogacy Arrangements in Islamic Law.“ Islamic Law and Society 22, 1-2 (2015):
82-113.

82 Vgl. exemplarisch Mohammed Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Mulftis: Their
Contribution to Contemporary Islamic Bioethics Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015):
286-311, und Gad Makhlouf, Das Konzept des kollektiven igtihad.

83 Die teilnehmenden Wissenschaftler:innen sind mehrheitlich Manner. Die Gruppe
der Rechtsgelehrten war im Zeitraum zwischen den 1970er bis frithen 2000er Jahre
rein mannlich. Zu der Rolle von Frauen in den Gremien vgl. Ahmed Gad Makhlouf,
»Zur Mitwirkung von Frauen an den Figh-Institutionen.* Zeitschrift fiir Recht und
Islam 9 (2017): 135-54.

84 Die Anhérung von Expert:innen ist Teil der islamischen Gerichtsbarkeit. Die Bedeu-
tung des ,expert witness“ vor Gericht hat Ron Shaham am Beispiel medizinischer
Themen eingehend untersucht: vgl. Ron Shaham, The Expert Witness in Islamic
Courts: Medicine and Crafts in the Service of Law (Chicago u. London: University of
Chicago Press, 2010).

37

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

bryonaler Entwicklung erwdhnt werden: nutfa, ‘alaga und mudéa. Am
Ende des Prozesses folgt die Schaffung eines halg ahdr, eines ,anderen
Wesens“ oder einer ,anderen Schopfung®. Dieser Vorgang wird von den
islamischen Gelehrten als ,Einhauchung der Seele“ (nafh ar-rith) oder ,Be-
seelung” verstanden, die den Lebensbeginn des Ungeborenen markiere.®>
Im Koran finden sich indes keine Hinweise auf den zeitlichen Ablauf dieser
Entwicklung. Die Festlegung eines zeitlichen Rahmens begriindet sich vor-
nehmlich aus zwei Hadithen, die in den beiden kanonischen Hadithsamm-
lungen Sahih al-Buhari und Sahih Muslim tberliefert sind: Ein Hadith,
der von Ibn Mas‘ad (im Folgenden ,,Ibn Mas‘Gd-Hadith“) iiberliefert wurde
sowie ein weiterer, der von Hudaifa b. Asid (im Folgenden ,Hudaifa-Ha-
dith“) iiberliefert wurde. Aufgrund verschiedener Varianten der Uberliefe-
rungen entwickelten sich unter den Rechtsgelehrten zwei dominierende
Meinungen beziiglich des Beseelungszeitpunktes beziehungsweise fiir den
Zeitrahmen, in dem die Stadien nutfa, ‘alaga und mudga ablaufen: Ent-
weder laufen alle drei Stadien innerhalb von 40 Tagen ab und die Seele
wird anschlieflend eingehaucht oder jedes Stadium dauert 40 Tage lang an.
Folglich wiren es dreimal 40 Tage, das heifst die Beseelung erfolgte am 120.
Tag.86

85 Die Beseelung des Ungeborenen wird unter muslimischen Gelehrten erst im spéten
achten, frithen neunten Jahrhundert innerhalb der Debatte um Fehlgeburten themati-
siert, nachdem sich das Konzept einer Korper-Seele Dichotomie unter muslimischen
Gelehrten durchgesetzt hatte. Folglich entstand die Auffassung der Beseelung als ein
entscheidender Moment in der embryonalen Entwicklung. Wie Eich am Beispiel
von at-Tabaris Tafsir zeigt, entspringt hieraus die bis heute bestehende Verkniipfung
zwischen ansanahu halgan ahar aus Q. 23:14 mit dem Zeitpunkt der Beseelung. Vgl.
Thomas Eich, ,Induced Miscarriage in Early Maliki and Hanafi Figh.“ Islamic Law
and Society 16 (2009): 326-32.

86 Im Folgenden 40-Tage-Position und 120-Tage-Position. Die aktuellen Arbeiten von
Thomas Eich legen nahe, dass die vormodernen Interpretationen der genannten Ko-
ranpassagen und Hadithe stark auf Fragen beziiglich der Pradestination fokussierten.
Vgl. Thomas Eich, ,Patterns in the History of the Commentation on the so-called
hadith Ibn Mas‘Gd.* Journal of Arabic and Islamic Studies 18 (2018): 137-67; Thomas
Eich, ,The Topos of the Unborn in Early Islamic Predestination Debates: A Study
of the hadith of Hudayfa Ibn Asid in Sahih Muslim. Rocznik Orientalistyczny, Nr.1
(2021): 5-57; Thomas Eich, ,The Term nasama in Hadith with a Focus on Material
about Predestination and the Unborn.* Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgen-
landes, Nr.108 (2018): 21-47. Vgl. weiterhin Thomas Eich und Doru Doroftei, Adam
und Embryo: Ein Beitrag zur Erforschung der Adamsgeschichte im Koran, Recht, Ethik
und Gesellschaft im Vorderen Orient | Law, Ethics and Society in the Middle East 3
(Baden-Baden: Ergon, 2023), 237-45.

38

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Zwei der wichtigsten Koranpassagen® zur embryonalen Entwicklung
sind Q. 22:5 (al-Hagg):

Ihr Menschen! Wenn ihr im Zweifel iiber die Auferstehung seid: Wir
schufen euch aus Erde, sodann aus einer nutfa, sodann aus einer alaqa,
sodann aus einer mudga, geformt und ungeformt, um euch Klarheit zu
verschaffen. Wir lassen im Mutterleibe ruhen, was wir wollen, bis zu
benannter Frist. Dann holen wir euch hervor als Kinder, bis ihr eure
Reife erreicht habt. Manch einer von euch wird abberufen, ein anderer
kommt ins verachtliche Alter, damit er nichts mehr von dem weif8, was er
zuvor gewusst. Du siehst die Erde in Erstarrung. Doch wenn wir Wasser
auf sie niedergehen lassen, dann gerit sie in Bewegung, sie mehrt sich
und ldsst Pflanzen spriefSen, von jeglicher prachtigen Art.

und Q. 23:12-14 (al-Mu'minin):

Den Menschen schufen wir aus einem Extrakt aus Lehm und machten
ihn zu einer nutfa an einem sicheren Platz [qarar makin]. Dann formten
wir die nutfa um zu einer alaga, dann formten wir die ‘alaga um zu einer
mudga, dann formten wir die mudga um zu Knochen [izdm], um dann
die Knochen mit Fleisch [lahm] zu umkleiden. Dann lieSen wir ihn als
andere Schopfung [halq ahar] erstehen. Voller Segen ist Gott, der beste
Schépfer!

Wie erwidhnt, werden aus den zitierten Versen sowohl die drei Stadien
nutfa, ‘alaga und mudga als Stadien embryonaler Entwicklung als auch die
Beseelung als anschlieflender Vorgang identifiziert. Zur Bestimmung eines
zeitlichen Rahmens dieser Entwicklungen dienen der Ibn Mas‘ad- und der

Eine weitere Debatte, in der sich auf die ,embryologischen Verse® im Koran bezogen
wird, ist die Erschaffung Adams. So beispielweise Q. 76:2. Hierzu ebenso Eich und
Doroftei, Adam und Embryo, 143-90, und Josef van Ess, Zwischen Hadit und Theolo-
gie: Studien zum Entstehen prédestinatianischer Uberlieferung, Studien zur Sprache,
Geschichte und Kultur des islamischen Orients 7 (Berlin: De Gruyter, 1975), 161-68.
87 In den zitierten Versen habe ich die Begriffe nutfa, alaga und mudga bewusst im
arabischen Original belassen, da es sich bei diesen um die Stadien embryonaler
Entwicklung handelt, deren genaue Bedeutung und Zeitpunkt Gegenstand der hier
diskutierten Debatten sind. Fiir grofitmogliche Einheitlichkeit und Genauigkeit ver-
zichte ich daher auf die Wiedergabe einer Ubersetzung der entsprechenden Begriffe.
Hartmut Bobzin iibersetzt nutfa mit ,Samentropfen’, ‘alaga mit ,Klumpen® und
mudga mit ,Fotus® Insbesondere die Ubersetzung von mudga mit ,Fotus* unterstiitzt
die 120-Tage-Position und ist daher nicht neutral. Gleiches gilt fiir die Ubersetzung
von Rudi Paret, der nutfa mit ,Tropfen, alaga mit ,Embryo* und mudga mit ,Fétus®
iibersetzt. Es entsteht so der Eindruck einer exakten und zweifelsfreien Bedeutung.

39

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Hudaifa-Hadith. Der Ibn Mas‘Gd-Hadith in der Variante im Kitab al-Qadar
aus Sahih Muslim lautet:

Wenn einer von euch geschaffen wird, so wird er im Leib seiner Mutter
[fi batni ummihi] vierzig Tage lang zusammengebracht. Dann ist er
darin [fi dalika] ebenso [mitla dalika] eine ‘alaga, dann ist er darin
[f1 dalika] ebenso [mitla dalika] eine mudga. Dann wird ihm der Engel
geschickt und die Seele eingehaucht. Der Engel wird aufgefordert, vier
Dinge aufzuschreiben: Seinen [des neuen Lebewesens] Lebensunterhalt,
seinen Todeszeitpunkt, seine Taten und ob er gesegnet oder verdammt
sein wird. Dann wird ihm die Seele eingehaucht. Bei Gott, es gibt
keinen Gott aufler ihn. Einer von euch verhilt sich wie die Bewohner
des Paradieses, bis nur noch eine Flle zwischen ihm und dem Paradies
tibrigbleibt. Aber dann greift das Buch [das, was aufgeschrieben wurde]
ein und er verhilt sich wie die Bewohner der Holle und er betritt sie. Ein
anderer von euch verhalt sich wie die Bewohner der Holle, bis nur noch
eine Elle zwischen ihm der Holle tibrig ist. Aber dann greift das Buch ein
und er verhalt sich wie die Bewohner des Paradieses und so betritt er es.

In dem Hudaifa-Hadith wird zwar die Beseelung nicht erwéhnt, jedoch von
der Formung der nutfa nach 42 Nachten berichtet:

Wenn iiber der nutfa 42 Néchte vergangen sind, schickt Gott einen En-
gel. Er formt die nutfa und erschaftt ihr Héren und Sehen, ihre Haut, ihr
Fleisch und ihre Knochen. Dann sagt er: Oh Herr, minnlich oder weib-
lich? Dann beschlief3t es dein Herr wie er will und der Engel schreibt es
auf. Dann sagt er: Oh Herr, wie ist sein Todeszeitpunkt? Da beschlief3t es
dein Herr wie er will und der Engel schreibt es auf. Dann sagt er: Sein
Lebensunterhalt? Und dein Herr beschliefSt es wie er will und der Engel
schreibt es auf. Dann geht der Engel mit dem Geschriebenen in seiner
Hand weg und nichts wird dem Befohlenen hinzugefiigt oder entzogen.

In beiden Hadithen ist die Anzahl von 40/42 Tagen oder Néchten zentral.
Die fiir diese Arbeit wichtigste Abweichung zwischen den verschiedenen
tiberlieferten Varianten des Ibn Mas%d-Hadiths ist das oben von mir fett
gesetzte fi dalika.8® Dieser Zusatz ist Teil der Uberlieferung im Sahih

88 Weitere Hadithsammlungen, die leicht abweichende Varianten des Ibn Mas‘ad-Ha-
dith enthalten, nennt Eich, ,Patterns;, 137-38.

40

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Muslim, aber nicht im Sahih al-Buhari.3® Befiirworter der 40-Tage-Position
argumentieren, dass sich fi dalika auf die 40 Tage beziehe und daher von
einem Zeitraum von insgesamt 40 Tagen fiir den Ablauf der drei Stadien
nutfa, ‘alaga und mudga veranschlagt werden miissen.”® Ohne den Zusatz
des fi dalika ergibt sich eine Zeitspanne von dreimal 40 Tagen, das heifit
120 Tage. Gemifs des aktuellen Forschungsstandes sprach sich sowohl his-
torisch, ebenso wie in den Debatten der Gremien in den 1980er und 1990er
Jahren, eine Mehrheit von Rechtsgelehrten fiir die 120-Tage-Position aus.”!
In den Debatten der Rechtsfindungsgremien seit den 1970er Jahren weist
Ghaly auf eine verdnderte Rolle der Wissenschaftler:innen hin, die nicht
als blofie Informant:innen auftreten. Stattdessen présentieren manche ihre
eigene Interpretation von Koran und Sunna und erstellen darauf basierend
Studien zu einem bestimmten Sachverhalt. Die Besonderheit der Studien
aus der Feder der Mediziner:innen zeigt sich nicht nur darin, dass wie in
der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation religios inspiriertes Wis-
sen mit naturwissenschaftlichen Erkenntnissen verknipft wird, sondern
auch Rechtsauffassungen formuliert werden.? Die Exegese betreibenden

89 Die Griinde sind neben unterschiedlichen asanid mogliche Anpassungen des matn
auch nach Fertigstellung der Hadithsammlungen. Vgl. ebd., 140-41. Es ist ebenfalls
nicht auszuschlieflen, dass die Hinzufiigung von fi dalika auf Muslim selbst zuriick-
geht. Zu Muslims Redaktionsprozess an verschiedenen Stellen vgl. Eich, ,The Topos
of the Unborn‘ 30-32; 38-39, speziell zu fi dalika 49. Allgemeiner hierzu auch
Jonathan Brown, The Canonization of al-Bukhari and Muslim: The Formation and
Function of the Sunni Hadith Canon, Islam History and Civilization 69 (Leiden: Brill,
2007), 116-17.

90 Im Sinne der besseren Lesbarkeit schreibe ich lediglich 40 Tage statt 40/42, wenn ich
von dieser Position spreche, da die Detailfragen beziiglich der Harmonisierung des
Ibn Mas‘ad-Hadith in der 40-Tage-Variante mit dem Hudaifa-Hadith hier eine unter-
geordnete Rolle spielen. Vgl. hierzu anschaulich Mohammed Ghaly, ,The Beginning
of Human Life: Islamic Bioethical Perspectives Zygon® 47, Nr.1 (2012): 175-213, und
Ghaly, ,Human Embryology in the Islamic Tradition', 157-208.

91 Vgl. Thomas Eich, ,,Decision-Making Processes.“ In Muslim Medical Ethics, 65. Neue-
re Forschung legt hingegen nahe, dass in den ersten Jahrhunderten der islamischen
Geschichte die 40-Tage-Position durchaus von wichtigen Gelehrten dieser Zeit ver-
treten wurde. Vgl. Eich, ,The Topos of the Unborn', 49. Zu verschiedenen Beseelungs-
konzepten in frithislamischen Debatten um Schwangerschaftsabbriiche Thomas Eich,
»Zur Abtreibung in frithen islamischen Texten. Zeitschrift der Deutschen Morgenlin-
dischen Gesellschaft 170, Nr. 2 (2020): 351-58.

92 Vgl. Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Mulftis®, 286-311.

Ein Beispiel ist die Forderung nach umfangreichen Verboten von Schwangerschafts-
abbriichen des Mediziners Hassan Hathout (Hassan Hathat, 1924-2009). Hathout
argumentierte, dass sowohl gemaf3 den medizinischen Erkenntnissen als auch laut
Koran und Sunna der menschliche Lebensbeginn mit dem Zeitpunkt der Fertilisati-

41

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Wissenschaftler:innen werfen daher die Frage auf, wer zur Auslegung der
religiosen Quellen und der Rechtsfortbildung in Form der Erstellung von
Rechtsgutachten (fatawa, Sing. fatwa) sowie der Befdhigung zur eigenstin-
digen Rechtsfindung (igtihad) berechtigt ist.

Die Definition eines Gelehrten, die Festlegung, wer dieser Gruppe an-
gehort und wer mégliche Kriterien hierfiir festlegt, ist Teil einer lebhaf-
ten wissenschaftlichen Debatte®® und muss sich an dieser Stelle auf die
wichtigsten Kernpunkte beschrianken. Ein kritischer Aspekt in der Defini-
tion der ulama’ ist eine institutionalisierte religiose Ausbildung, mit der
eine ausgewiesene Expertise in Hadithwissenschaft oder figh (islamische
Jurisprudenz) erworben wurde.®* Auch in einer weit gefassten Definition
dieser Gruppe als lose definierte Gelehrtenelite wie sie Muhammad Qasim
Zaman vorgestellt hat, ist immer noch das Element der institutionalisier-

on einsetze. Vgl. Hassan Hathout, Topics in Islamic Medicine (Kuwait: 0.A., 1983),
134-35.

93 Zur Diskussion iiber die Definition und Rolle der ulama’ vgl. exemplarisch Muham-
mad Qasim Zaman, The Ulama in Contemporary Islam: Custodians of Change (New
York: Princeton University Press, 2002), und die Beitrdge in Meir Hatina, Hrsg.,
Guardians of Faith in Modern Times: Ulama’ in the Middle East, Social, Economic
and Political Studies of the Middle East and Asia 105 (Bosten u. Leiden: Brill,
2009). Weiterhin deuten Forschungsarbeiten zu verschiedenen Predigern, die nicht
als islamische Gelehrte kategorisiert werden, darauf hin, dass nicht zwingend der
Status eines (Rechts-)Gelehrten notwendig ist, um religiése Autoritdt zu erlangen.
Dies legen etwa die Beispiele des dgyptischen Predigers Amr Khaled (‘Amr Halid,
geb. 1967) und Deedats sowie dessen Schiiler Zakir Abdul Karim Naik (Dakir ‘Abd
al-Karim Na’ik, geb. 1965) nahe. Vgl. zu Amr Khaled vor allem die Monographie
Susanne Olsson, Preaching Islamic Revival: Amr Khaled, Mass Media and Social
Change in Egypt, Library of Modern Religion 30 (London u. New York: Tauris, 2015).
Zu Deedat vgl. die oben genannten Titel Sadouni, La controverse islamo-chrétienne,
und Kuiper, Dawa and other Religions. Zu Naik vgl. Gardner, Hameed und Mayes,
»Preaching Science and Islam® 357-91. Die Auseinandersetzung um die Frage, wer
religioses Wissen verwaltet und kontrolliert ist jedoch in der islamischen Geschichte
nicht neu. Beispielsweise argumentieren Muhammad Qasim Zaman, ,The Ulama
and Contestations on Religious Authority: In Islam and Modernity: Key Issues and
Debates, hrsg. v. Muhammad K. Masud, Armando Salvatore und Martin van Brui-
nessen (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2009), 211, und Khalil Athamina,
»Al-Qasas: Its Emergence, Religious Origin and its Socio-Political Impact on Early
Muslim History:“ Studia Islamica 76 (1992): 53-74, dass bereits in der Frithzeit des
Islams Laienprediger und Geschichtenerzéhler islamisches Wissen verbreiteten.

94 Vgl. Muhammad Qasim Zaman, Religion and Politics under the Early ‘Abbasids: The
Emergence of the Proto-Sunni Elite, Islamic History and Civilization 16 (Leiden u.a.:
Brill, 1997), 3.

42

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

ten Ausbildung enthalten.”> Die hohere religiose Bildung bleibt charakteris-
tisch, auch wenn Abschliisse informell erworben wurden. Als Nachweis
dienen in diesem Fall die Namen der Gelehrten, bei denen gelernt wurde.?

Aus dem Uberblick iiber den Forschungsstand wird ersichtlich, dass es
einige Parallelen zwischen den Forschungsfeldern des i¢az ilmi und der
islamischen Bioethik gibt. Diese sind neben der Vereinbarkeit von religio-
sem und embryologischem Wissen, Debatten um Status, Legitimation und
Autoritit verschiedener Akteure.

I'¢az ilmi an den Grenzen religioser Autoritit und naturwissenschaftlicher
Kompetenz

Fir verschiedene Akteur:innen, die nicht zum Kreis der traditionellen ul-
ama’ gezahlt werden konnen, ist i¢az ilmi ein beliebtes Titigkeitsfeld. So
erfreut sich die Methode des igaz ilmi innerhalb salafitischer®” Gruppen,

95 Vgl. ebd.

96 Vgl. Pink, Muslim Qur’anic Interpretation Today, 38-39. Dariiber hinaus haben sich
in den muslimisch geprégten Lindern das Bildungssystem ebenso wie die Methoden
zur Uberlieferung religivsen Wissens stark verindert. Vgl. exemplarisch Dale Eickel-
man, ,,Mass Higher Education and the Religious Imagination in Contemporary Arab
Societies. American Ethnologist 19, Nr. 4 (1992).

97 Der Begriff Salafismus wird von dem arabischen Wort salafiya abgeleitet. Letzteres
bezieht sich jedoch auf die Reformbewegung des 19. Jahrhunderts, dessen Vertreter
sich mit dem Ziel einer Wiederbelebung des Islams an der idealisierten Lebensweise
der salaf salih, der ,frommen Altvorderen’, orientierten. Justyna Nedza weist darauf
hin, dass es weder einen Konsens dariiber gibt, wer zu den salaf salih gezahlt wird,
noch iber die Auslegung des Begriffs ,salafi“ als Selbstbezeichnung. Vgl. Justyna
Nedza, ,,Salafismus’ - Uberlegungen zur Schirfung einer Analysekategorie:“ In Sala-
fismus: Auf der Suche nach dem wahren Islam, hrsg. v. Behnam T. Said und Hazim
Fouad, 2. erweiterte und verbesserte Auflage (Freiburg i. B.: Herder, 2014), 80-86;
96-98. Ich orientiere mich in dieser Arbeit an den terminologischen Vorschldgen
von Jan-Peter Hartung und Philipp Bruckmayr, die fiir eine sprachliche Unterschei-
dung zwischen ,Salafismus® und ,salafitischem Islam“ pladieren. Ersteres beschreibt
demgemaf eine politische Ideologie, der ,Salafisten” folgen. Der ,salafitische Islam"
hingegen, dem ,Salafis“ anhingen, meint eine religise Uberzeugung, die zunichst
unabhingig von soziopolitischen Kontexten ist. Vgl. Philipp Bruckmayr und Jan-Pe-
ter Hartung, ,Introduction: Challenges from ‘the Periphery’? Salafi Islam Outside the
Arab World. Spotlights on Wider Asia.“ Die Welt des Islams 60, 2-3 (2020): 154-55.
Auch wenn eine klare Abgrenzung nicht immer mdéglich ist, bedarf es einer termino-
logischen Unterscheidung zwischen ,Salafismus“ und ,Wahhabismus® Der Begriff
~Wahhabismus® kennzeichnet die saudi-arabische Variante des Salafismus, die eine
wichtige, wenn auch nicht die einzige Wurzel der salafistischen Ideologie ist, wie
die Beitrdge in Philipp Bruckmayr und Jan-Peter Hartung, ,Challenges from ‘the

43

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

unabhingig von der jeweiligen Glaubenslehre (‘agida, Pl. ‘aga’id)®® und
-praxis grofler Beliebtheit. Die Griinde hierfiir liegen in einer gewissen
Offenheit in Bezug auf Autoritétsstrukturen sowie dem ig¢az ilmi zugespro-
chenen Nutzen der dawa. Die salafitische Unabhingigkeit von den Kon-
ventionen der ulamd’im Zusammenhang mit der Auslegung von religiésen
Quellen duflert sich in der Ablehnung der Rechtsschulbindung (taglid)
und die an diese Stelle tretende Auffassung, jeder Gldubige sei nach der
ausgiebigen Lektiire von Koran und Sunna zur eigenstdndigen Urteilsfin-
dung (igtihad) befahigt oder gar verpflichtet.®” Auch wenn stets betont

98

99

44

Periphery’? Salafi Outside the Arab World. Spotlights on Wider Asia.“ Die Welt
des Islams 60, 2-3 (2020) eindriicklich aufzeigen. Dennoch spielt der Wahhabismus
durch zahlreiche, nicht zuletzt finanzielle, Verflechtungen zwischen dem saudischen
Konigreich und der internationalen salafistischen Szene eine grofle Rolle. Vgl. David
Commins, ,From Wahhabi to Salafi In Saudi Arabia in Transition: Insights on
Social, Political, Economic and Religious Change, hrsg. v. Bernard Haykel, Thomas
Hegghammer und Stéphane Lacroix (New York: Cambridge University Press, 2015),
151-66 und Guido Steinberg, ,Saudi-Arabien: Der Salafismus in seinem Mutterland.
In Said; Fouad, Salafismus, 265-96.

Zentrale Merkmale der salafitischen Glaubenslehre(n) sind ein entschiedenes Ver-
standnis des Monotheismus (tauhid) sowie das Bekdmpfen seines Gegenstiicks Sirk.
Religiose Neuerungen (bida;, Sing. bida) werden strikt abgelehnt, ebenso wie spe-
kulative Theologie (kalam). Beziiglich weiterer Kennzeichen und Definitionen von
Salafismus pladieren Wissenschaftler:innen wie Bernard Haykel, Justyna Nedza und
Daniel Lav fiir eine Erweiterung der Unterscheidungsmerkmale, insbesondere beziig-
lich der Glaubenslehre. Sie gehen davon aus, dass die ideologischen Differenzen
innerhalb des salafistischen Spektrums grofier sind als es bisherige Klassifizierungen
des Salafimus abbilden und es nicht nur eine, sondern mehrere salafistische Glau-
benslehren gebe. Vgl. Justyna Nedza, ,,,Salafismus®* In Salafismus, 80-105; Bernard
Haykel, ,On the Nature of Salafi Thought and Action In Global Salafism: Islam's
New Religious Movement, hrsg. v. Roel Meijer (London: Hurst & Company, 2009),
34, und Daniel Lav, Radical Islam and the Revival of Medieval Theology (Cambridge
u.a.: Cambridge University Press, 2012). Zur Uberschneidung der salafistischen Glau-
benspraxis mit anderen Formen des politischen Islams vgl. Thomas Hegghammer,
»Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in the Study of Militant
Islamism.“ In Meijer, Global Salafism: Islam's New Religious Movement, 244-66. Die
Kategorisierungen der verschiedenen Formen des Salafismus gehen auf den ersten
Versuch einer systematischen Klassifizierung der salafistischen Glaubenspraxis durch
Quintan Wiktorowicz zuriick, die jedoch mittlerweile umfangreiche Modifizierungen
erfahren hat. Vgl. Quintan Wiktorowicz, ,,Anatomy of the Salafi Movement.“ Studies
in Conflict & Terrorism 29, Nr. 3 (2006): 207-39.

Zur Kritik der Rechtsgelehrten an der individuellen Auslegung der Offenbarungstexte
vgl. Muhammad Qasim Zaman, Modern Islamic Thought in a Radical Age: Religious
Authorities and Internal Criticism (Cambridge u.a.: Cambridge University Press,
2012), 75-76, und Indira F. Gesink, ,Chaos on the Earth’: Subjective Truths versus

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

werden sollte, dass es sich beim igtihad keinesfalls um eine ,freischweben-
de Geistestitigkeit“l% handelt, vereinfacht die Akzeptanz des igtihad in
Verbindung mit der salafitischen Ablehnung des taqlid den Aufbau religio-
ser Autoritdt innerhalb salafitischer Gruppen. Die Distanz zu einer festen
klerikalen Hierarchie fordert die Meinungsvielfalt derart, dass Bernhard
Haykel dem salafitischen Islam beinahe demokratische Ziige im Hinblick
auf Interpretationsfreiheiten attestiert.!!

Der Fokus auf die moderne Wissenschaft hat die Ausiibung wissen-
schaftsbezogener Koraninterpretation auch aufSerhalb der Rechtsfindungs-
gremien insbesondere fiir Mediziner:innen sowie Naturwissenschaftler:in-
nen verschiedener Disziplinen und Fachgebiete attraktiv gemacht. An die
Stelle der fehlenden religiosen Ausbildung tritt deren fachliche Expertise,
die sie qua einer modernen naturwissenschaftlichen Ausbildung erworben
haben, von der sie ihren Kompetenzanspruch ableiten.l? Daneben spielt
fur i¥az ilmi-Interpret:innen, die keine naturwissenschaftliche Expertise
vorweisen konnen, der Bezug auf westliche Wissenschaftler eine legitimie-
rende Rolle. Sie beziehen sich beispielsweise auf Mediziner wie Bucaille,
um ihre Aussagen auf zweifache Weise zu legitimieren: erstens lieferte
Bucaille anerkanntes medizinisches Fachwissen, zweitens bescheinigte er
aus der Position des vermeintlich objektiven Wissenschaftlers die empiri-
sche Korrektheit des Offenbarungstextes. Rotraud Wielandt betitelte die

Communal Unity in Islamic Law and the Rise of Militant Islam.* The American
Historical Review 108, Nr. 3 (2003): 713.

100 S. Birgit Krawietz, Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam,
Schriften zur Rechtstheorie 208 (Berlin: Duncker u. Humblot, 2002), 354.

101 Vgl. Bernard Haykel, ,On the Nature’ In Global Salafism: Islam’s New Religious
Movement, 36.

102 Laut Patrick Haennie wird dieser Kompetenzanspruch insbesondere von der gebil-
deten Mittelschicht akzeptiert, wie er am Beispiel von naturwissenschaftlich gebil-
deten Predigern im Kairo der 1990er Jahre untersucht hat. Vgl. Patrick Haenni,
Lislam de marché: Lautre révolution conservatrice, La république des idées (Paris:
Seuil, 2005). Vgl. dazu auch Jakob Skovgaard-Petersen, ,In Defense of Muhammad:
‘Ulama’, Dafiya and the New Islamic Internationalism.“ In Hatina, Guardians of
Faith in Modern Times: Ulama’ in the Middle East, 298-9, und Samia Serageldin,
»The Islamic Salon: Elite Women's Religious Networks in Egypt.“ In Muslim Net-
works from Hajj to Hip Hop, hrsg. v. Miriam Cooke und Bruce B. Lawrence, Islamic
Civilisation and Muslim Networks (Chapel Hill u. London: The University of
North Carolina Press, 2005), 163.

45

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

entsprechenden Funktionstrager etwas polemisch als ,europdisch[e] Besta-
tiger vom Dienst“1%3,

Diesen Ansatz nutzen laut Wiedl verstdrkt salafistische Aktivist:innen.
Sie beschreibt den Bezug auf das Wissen nichtsalafistischer Expert:innen
gar als ,eine charakteristische Methode“%4 der salafistischen da'wa. Indem
sie fiir die Ubereinstimmung des Offenbarungswissens mit den Erkenntnis-
sen der modernen Naturwissenschaft argumentieren, bedienen igaz ilmi-
Interpret:innen das da'wa-Motiv der ,Wissenschaftlichkeit” und ,Rationali-
tat Auch hier sieht Wied] salafistische Aktivist:innen als hauptsichliche
Akteur:innen.!% Den Islam als ,Vernunftreligion wahrzunehmen und zu
bewerben ist hingegen kein Alleinstellungsmerkmal salafistischer Gruppen,
sondern findet sich auch beispielsweise unter verschiedenen Akteur:innen
in deutschen Moscheen, wie die Arbeit von Ayse Almila Akca nahelegt.!%

Weiterhin spricht vor dem Hintergrund einer globalen, religionsiiber-
greifenden Autoritdt von Wissenschaft, die auch fiir die 1980er und 1990er
Jahre galt, meiner Meinung nach nichts dagegen, die Relevanz des Rationa-
litatsmotivs auf alle Anwendungsbereiche der islamischen dawa anzuneh-
men. Wiedl bezeichnet die Vereinbarkeit von islamischem Offenbarungs-
wissen und Naturwissenschaft vor allem als ,ein wichtiges Thema in der
zeitgendssischen dawa an ,westliche’ Zielgruppen“?’. Indessen weist auch
eine Uberlegung Hava Lazarus-Yafehs aus den 1980er Jahren darauf hin,
dieses Motiv ebenso fiir die inner-islamische da‘wa als bedeutsam einzustu-
fen. Sie sieht einen Grund fiir den grofien Erfolg des dgyptischen Saih
Muhammad Mutawalli a$-Sarawi darin, dass er die Sehnsucht religidser

103 S. Rotraud Wielandt, Das Bild der Europder in der modernen arabischen Erzdhl- und
Theaterliteratur, Beiruter Texte und Studien 23 (Beirut u. Wiesbaden: Orient-Insti-
tut der Dt. Morgenléndischen Ges; Steiner, 1980), 57.

104 S. Wiedl, Zeitgendssische Rufe zum Islam, 374.

105 Vgl. ebd., 346. Vgl. ebenso Wiktorowicz, ,Anatomy of the Salafi Movement', 217,
der die da‘'wa auch unter apolitischen Salafit:innen als eine anerkannte Methode
darstellt, um Personen zum islamischen Glauben zu bekehren.

106 Vgl. Ayse Almila Akca, Moscheeleben in Deutschland: Eine Ethnographie zu islami-
schem Wissen, Tradition und religioser Autoritdt, Globaler lokaler Islam (Bielefeld:
Transcript, 2020), 314-16. Laut Akca wurde regelmaflig darauf hingewiesen, dass der
Koran moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse enthalte; die Embryologie sei
hierbei eines der zentralen Themen gewesen. Vgl. Akca, Moscheeleben in Deutsch-
land, 316, Fn. 218.

107 S. Wiedl, Zeitgendssische Rufe zum Islam, 370.

46

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Agypter:innen nach Beweisen zur Vereinbarkeit von ,Islam“ und ,Wissen-
schaft” bedient.18

Der Embryo im igaz ilmi

Die bisherigen Erlduterungen haben gezeigt, dass i¥az ilmi keineswegs als
ein isoliertes Randphdnomen betrachtet werden sollte. Stattdessen spielen
i¥az ilmi-Interpretationen in den Bereichen des salafistischen Aktivismus;
der islamischen dawa, in Diskussionen islamischer Bioethik sowie inner-
halb der Debatte iiber die Vereinbarkeit zwischen dem Offenbarungswissen
und der modernen Naturwissenschaft eine wichtige Rolle. Diese Verbin-
dungen wurden jedoch bisher gar nicht oder nur am Rande in den Blick
genommen. Am Beispiel der koranischen Embryologie méchte ich die
Perspektive auf den i¢az ilmi erweitern.

Aus der Vielfalt der naturwissenschaftlichen Bereiche, die von Vertre-
ter:innen des i¢dz ilmi-Ansatzes verhandelt werden, nimmt die Embryolo-
gie einen besonderen Stellenwert ein, weshalb sie im Zentrum dieser Arbeit
steht.l®® Aus mehreren Griinden ist die embryonale Entwicklung im i¥az
ilmi eines der populdrsten Themen: Erstens liegen mehrere Textpassagen
im Koran als auch in den Hadithsammlungen vor, die dezidiert embryonale
Entwicklung thematisieren oder als Verweis auf die Embryogenese gelesen
werden. Zweitens gibt es gut belegte Erkenntnisse in der Embryologie,
tiber die wissenschaftlicher Konsens herrscht. Drittens sind Fragen rund
um Schwangerschaft, Entwicklung des Embryos und die Menschwerdung
Themen, die moralische, ethische und rechtliche Standpunkte sowohl er-
fordern als auch herausfordern und dadurch die Gespréchsbereitschaft und
Meinungsbildung fordern. Vor allem Letzteres macht die Embryologie zu
einem fruchtbaren Gegenstand fiir die islamische da‘wa.

Seit den 1980er Jahren stellen einige Akteure die 120-Tage-Position in
Frage und begriinden ihre Auffassung damit, sich an der modernen Natur-

108 Vgl. Hava Lazarus-Yafeh, ,Muhammad Mutawalli al-Sha‘rawi: A Portrait of a Con-
temporary ‘alim in Egypt.“ In Islam, Nationalism, and Radicalism in Egypt and the
Sudan, hrsg. v. Gabriel R. Warburg und Uri M. Kupferschmidt (New York: Praeger,
1983), 285.

109 Die zentrale Stellung des Embryos im igaz ilmi wurde auch von Pink, Muslim
Qur’anic Interpretation Today, 196; Campanini, The Quran, 38-39, und Ahmad
Dallal, ,Science and the Qur'an: In The Encyclopaedia of the Qurian, 4:554, festge-
stellt.

47

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

wissenschaft zu orientieren. Am Beispiel von ‘Abd al-Magid az-Zindani
analysiere ich anhand seiner igdz ilmi-Interpretation der embryonalen
Entwicklung die Rollen von moderner Wissenschaft und Wissenschaft-
ler:innen sowie die strukturellen Bedingungen, die az-Zindanis Aktivité-
ten zugrunde liegen. Im Zusammenhang mit igaz ilmi wird az-Zindani
regelmaflig als wichtiger Akteur erwdahnt.'0 Auf der Basis von Q. 23:12-14
entwickelte er Ende der 1990er Jahre ein Modell embryonaler Entwicklung,
das seine Auslegung der religiosen Grundlagentexte Koran und Sunna'
mit Erkenntnissen der modernen Embryologie vereint. Das entscheidende
Merkmal an az-Zindanis Modell ist die Argumentation fiir die 40-Tage-Po-
sition, die im Kontrast zu der Mehrheitsmeinung der Rechtsfindungsgremi-
en steht.

Durch az-Zindanis Auﬁerungen zu Politik, Recht und Gesellschaft sowie
durch seine Methodik, die er im ig¢dz ilmi anwendet, zeigt sich seine Iden-
tifikation mit einer salafistischen Ideologie. Diese hat es az-Zindani ermdg-
licht, sich aulerhalb der Grenzen der scholastischen Tradition erfolgreich
als Prediger und religiose Autoritdt zu positionieren. Da er selbst keine
medizinische oder andere naturwissenschaftliche Ausbildung hat, bezieht
er das medizinische Wissen aus einer Zusammenarbeit mit verschiedenen
Wissenschaftlern, die seinen Ausfithrungen fachliche Legitimitat verschaf-
fen.

Zindanis Modell und die ihm zugrundeliegenden Annahmen beein-
flussten neben zahlreichen darauffolgenden igaz ilmi-Beitrdgen in Print,
TV und Internet auch die systematisierte islamische dawa. Anhand von
az-Zindanis Aktivititen zeige ich, dass der i¢az ilmf als spezifischer Ansatz
zur Koraninterpretation seit den 1980er Jahren gebrauchlicher und verbrei-
teter ist, als bisher angenommen wurde. Dies gilt insbesondere im Hinblick

110 Die wichtige Position az-Zindanis in der i¥az ilmi-Bewegung erkannte beispielswei-
se Dallal: Vgl. Ahmad Dallal, ,Science and the Quran.“ In The Encyclopaedia of
the Qurian, 4:555. Fir eine ausfithrliche Auseinandersetzung mit dem aktuellen
Forschungsstand zu az-Zindani vgl. Kapitel 3.

111 Die Sunna im sunnitischen Islam umfasst den gesamten Textkorpus der Hadith-
sammlungen. Die Bedeutung und Konzeptionen der Sunna werden ausfiihrlich
in dem Sammelband Adis Duderija, Hrsg., The Sunna and its Status in Islamic
Law: The Search for a Sound Hadith, Palgrave Series in Islamic Theology, Law,
and History (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2015) betrachtet. Zur systematischen
Sammlung von Ereignissen des Frithislams und der Historizitit der Berichte vgl.
Gregor Schoeler, Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das
Leben Mohammeds, Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen
Orients 14 (Berlin u. New York: De Gruyter, 1996).

48

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

auf die Verbreitung bestimmter Interpretationen der im Koran und den
Hadithen tradierten embryonalen Entwicklungsschritte, die die islamische
da‘'wa bis heute pragen. Daran ankniipfend ist es ein Ziel meiner Arbeit,
die Aufmerksamkeit fiir die Verbindung zwischen igdaz ilmi und dawa
zu schdrfen. Ein wichtiger Aspekt ist diesbeziiglich das Bestreben, mittels
da‘wa politische Ideen oder ideologische Grundsitze in nichtakademischer
Form zu verbreiten."? Hierzu zdhlt auch die Auffassung tiber Zeitraume
koranisch basierter Stadien embryonaler Entwicklung als ideologische Po-
sition, die als Faktenwissen prasentiert wird.

Ich verstehe igaz ‘ilmi daher als eine Form der islamischen Wissens-
produktion. Folglich geht es in dieser Analyse von i¢az ilmi-Interpreta-
tionen nicht um die apriorische Festlegung dieser Interpretationen als
falsch oder unwahr.!® Das sozialkonstruktivistische Verstindnis von Wis-
sen bietet insofern die Mdglichkeit einer neutralen Annédherung, die zu
einem weiterreichenden Verstindnis des Phanomens i$az lmi fithrt. Infol-
gedessen beurteile ich az-Zindanis Modell als das Produkt eines Zusam-

112 Vgl. Muhammad K. Masud, Reinhard Schulze und Paul E. Walker, ,Da‘'wah.“ In The
Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World: Oxford Islamic Studies Online,
Bd. 1, hrsg. v. John L. Esposito (New York: Oxford University Press, 1995), zuletzt
gepriift am 08.02.2018, http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236 M1
W/e01822_hi=3&_pos=3, 1, und Abdullah Saeed, ,Salafiya, Modernism, and Revival.
“1In The Oxford Handbook of Islam and Politics, hrsg. v. John L. Esposito und Emad
El-Din Shahin (Oxford: Oxford University Press, 2013), 37. Neuere Untersuchungen
wie von Olsson, Preaching Islamic Revival, weisen am Beispiel ‘Amr Khaleds nach,
dass Prediger:innen durchaus politisch agieren.

113 In der Wissenssoziologie wird Wissen nicht nach ,wahr® oder ,falsch kategorisiert.

Vielmehr fragen Wissenssoziolog:innen danach, wer welches Wissen fiir wahr halt
und gehen davon aus, dass Geltung von Wissen sozial bestimmt ist. Zu dem Wis-
sensbegriff der Wissenssoziologie vgl. die Ubersicht von Hubert Knoblauch, Wis-
senssoziologie (Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005), 13-20. Ebenso Reiner Keller, Wis-
senssoziologische Diskursanalyse: Grundlegung eines Forschungsprogramms (Wies-
baden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2005), 19-94. Zu den vielféltigen Bedeu-
tungen von ,Wissen“ in der Wissenssoziologie vgl. exemplarisch E. Doyle McCarthy,
Knowledge as Culture: The New Sociology of Knowledge (London: Routledge, 1996),
11-26, und Sabine Maasen, Wissenssoziologie, 2. Aufl. (Bielefeld: Transcript, 2009),
31-63.
Auf das Problem, anhand der Negierung des Wahrheitsgehaltes unzureichende De-
finitionen von Wissen festzulegen, haben Andreas Anton und Michael Schetsche
anhand von Verschworungstheorien hingewiesen. Vgl. Andreas Anton und Michael
Schetsche, ,Vielfiltige Wirklichkeiten: Wissenssoziologische Uberlegungen zu Ver-
schworungstheorien. In Verschworungstheorien im Diskurs, hrsg. v. Séren Stumpf
und David Romer, Zeitschrift fiir Diskursforschung 4. Beiheft (Weinheim: Beltz
Juventa, 2020), 88-99.

49

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

menspiels verschiedener sozialer und politischer Bedingungen. Aufgrund
dessen liegt der Schwerpunkt meiner Analyse weniger in der Suche nach
Ursachen und Wirkungen. Vielmehr werden neben inhaltlichen Erorterun-
gen ebenfalls soziale Faktoren wie der ideologische und religiése Kontext,
der az-Zindanis Ansatz préagt, in die Untersuchung integriert. Hierdurch
kénnen die zugrundeliegenden Prozesse und Strukturen aufgedeckt wer-
den, die den Kontext seines Wirkens bilden. Weiterhin ermdglicht dieses
Vorgehen, die Genese und Bedeutung seiner Wissenskonfigurationen nach-
zuvollziehen. Diese Herangehensweise ermdglicht zu verstehen, wie es
az-Zindani gelingt, die Bedeutung einiger Schliisselbegriffe aus Q. 23:12-14
neu zu interpretieren und diese international zu popularisieren.
»Popularisierung® definiere ich hier in erster Linie als Mechanismus,
durch den Wissen verbreitet wird. Popularisierung ist ein Kommunikati-
onsprozess, in dem das zu verbreitende Wissen, seine Struktur und Form
ausgewahlt werden. Dieser Prozess andert den Status dieses Wissens in dem
Sinne, dass er es plausibilisiert und bekannt macht, also festschreibt, was
swahr ist."* Ankniipfend an das vorliegende Verstdndnis von Wissen folge
ich hier dem durch fiinf Parameter gekennzeichneten Begriff nach Carsten
Kretschmann, der die etablierten Annahmen der Wissenssoziologie zusam-
menbringt. Demnach wird die Popularisierung von Wissen als diskursiver
Kommunikationsprozess verstanden. Kretschmanns Definition zufolge be-
steht 1) ein Wissensgefalle zwischen Produzent:innen und Rezipient:innen;
2) ist die Zahl der Produzent:innen kleiner als der Rezipient:innen; 3) muss
die Rezipient:innenmenge eine Gréfle aufweisen, die Schlussfolgerungen
fir die Gesamtgesellschaft zuldsst; 4) ist Popularisierung intentional und
folgt bestimmten Motiven der Produzent:innen; 5) bedient sie sich poten-
tiell breitenwirksamer Medien.!"> Die Sichtbarkeit des popularisierten Wis-
sens ist folglich ,nie umstandslos gegeben’'® sondern ein Produkt diskur-
siver, institutioneller, historischer und kultureller Vorbedingungen. Popula-
risierung funktioniert ,als Mechanismus der Ein- und Ausschlieffung von
Wissen [...] und schreibt am Ende das als Wissen fest, was akzeptabel und

114 Vgl. Carsten Kretschmann, ,Einleitung: Wissenspopularisierung - ein altes, neues
Forschungsfeld. In Kretschmann, Wissenspopularisierung, 17.

115 Vgl. ebd., 14.

116 S. Tom Holert, ,Bildfdhigkeiten: Visuelle Kultur, Reprasentationskritik und Politik
der Sichtbarkeit.“ In Imagineering: Visuelle Kultur und Politik der Sichtbarkeit, hrsg.
v. Tom Holert, Jahresring 47 (Koln: Oktagon, 2000), 20.

50

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

plausibel, was also wahr* ist. Und weil das popularisierte Wissen ,wahr" ist,
wird es in der Folge zu ganz verschiedenen Zwecken instrumentalisiert.!"”

Einen dhnlichen Ansatz der wissenschaftsbasierten Koraninterpretation
wiahlte der in Saudi-Arabien lebende Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar
(geb. 1939), der bereits Anfang der 1980er Jahre ebenfalls ein Modell em-
bryonaler Entwicklung vorstellte, das medizinische Erkldrungen und reli-
giose Texte kombiniert. Bar ist einer der bekanntesten Vertreter der wissen-
schaftsbezogenen Koraninterpretation innerhalb der Rechtsfindungsgremi-
en.® Er nahm an zahlreichen Sitzungen verschiedener Rechtsfindungs-
und Bioethikgremien teil und beteiligte sich aktiv an den Diskussionen
beziiglich des menschlichen Lebensbeginns. Weiterhin présentierte al-Bar
in vielzdhligen Publikationen sein Modell embryonaler Entwicklung, mit
dem er den Zeitpunkt des 120. Tages nach der Befruchtung als Zeitpunkt
der Beseelung und Beginn des menschlichen Lebens stiitzt. Bar bezieht
seine naturwissenschaftliche Autoritét aus seiner medizinischen Expertise.
Er ist ein anschauliches Beispiel dafiir, wie Mediziner:innen innerhalb der
Gremien islamrechtliche Sichtweisen auf die embryonale Entwicklung und
den menschlichen Lebensbeginn beeinflussen.

Ausgehend von den unterschiedlichen Akteuren der Debatte stelle ich
die These auf, dass es innerhalb der zeitgendssischen innerislamischen
Debatten zur embryonalen Entwicklung zu einer Ausdifferenzierung von
unterschiedlichen Strangen des Diskurses!" gekommen ist, die wenig oder

117 S. Carsten Kretschmann, ,Einleitung.“ In Wissenspopularisierung, 17.

118 Beispielsweise nennt Thomas Eich ihn eine ,Schliisselfigur des islamischen Bio-
ethik-Diskurses® S. Thomas Eich, ,Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter. In
Kulturtibergreifende Bioethik, 168.

119 Der Begriff des Diskurses geht auf Michel Foucault zuriick und wurde an dessen
Arbeiten ankniipfend weiter ausgearbeitet. Vgl. Michel Foucault, Archdologie des
Wissens, 16. Aufl. (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2013), tibersetzt von Ulrich Képpen
und Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, 9. Aufl. (Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, 2003), iibersetzt von Walter Seitter.

Ich folge hier der aussagekriftigen Definition von Harald Neumeyer, ,Methoden
diskursanalytischer Ansitze* In Methoden der literatur- und kulturwissenschaftli-
chen Textanalyse: Ansdtze - Grundlagen - Modellanalysen, hrsg. v. Vera Niinning
und Ansgar Niinning (Stuttgart u- Weimar: J.B. Metzler, 2010), 178, der Diskurse
als ,,Aussageordnungen, die sich iiber einen gemeinsamen Gegenstand definieren,
impliziten wie expliziten Regeln gehorchen, spezifischen Funktionen unterliegen,
bestimmte Formen annehmen und die von den Machtmechanismen gekennzeich-
net sind, die sie hervorgebracht haben® definiert.

Fiir weitere Uberblicke vgl. Siegfried Jager, Kritische Diskursanalyse: Eine Einfiih-
rung, 6., vollstindig tiberarbeitete Auflage, Edition Diss 3 (Miinster: Unrast, 2012);

51

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

gar keinen Bezug aufeinander nehmen. Diese Diskursstringe représentie-
ren die unterschiedlichen Motivationen und Interessen der jeweiligen In-
terpreten. Einerseits gibt es die islamrechtlich geprdgten Debatten der
internationalen Rechtsfindungsgremien. Trotz divergierender Meinungen
der Teilnehmenden konnte gezeigt werden, dass es innerhalb der Gremien
eine Mehrheitsmeinung beziiglich der aus Koran und Sunna abgeleiteten
Linge und Abfolge der embryonalen Stadien gibt.?? Demgemif3 beginnt
menschliches Leben mit der Beseelung des Ungeborenen am 120. Tag nach
der Befruchtung der Eizelle. Essentieller Bestandteil dieser Argumentation
ist, dass sich die Summe von 120 Tagen aus der Kalkulation von dreimal
40 Tagen ergibt, die jeweils auf die Stadien nutfa, ‘alaga und mudga fallen.
Gleichzeitig wird dieser Standpunkt regelmaflig als die islamische Mehr-
heitsmeinung zum Thema angefiihrt.””!

Keller, Wissenssoziologische Diskursanalyse, 95-174, und Johannes Angermiiller et
al., Hrsg., Diskursforschung: Ein interdisziplindres Handbuch. Band I: Theorien,
Methodologien und Kontroversen, DiskursNetz 1 (Bielefeld: Transcript, 2014). Fiir
einen theoretischen Blick auf Religion und Naturwissenschaft vgl. Kocku von Stuck-
rad, ,Religion and Science in Transformation: On Discourse Communities, the
Double-Bind of Discourse Research, and Theoretical Controversies.“ In Making
Religion: Theory and Practice in the Discursive Study of Religion, hrsg. v. Kocku von
Stuckrad und Frans Wijsen, Supplements to Method and Theory in the Study of
Religion 4 (Leiden u. Boston: Brill, 2016), 203-24.

120 In den veréffentlichten Tagungsbanden der IOMS und der IIFA werden die einzel-
nen Wortbeitrdge aus der jeweiligen Diskussion verdffentlicht. An diesen wird deut-
lich, dass die Anwesenden ein breites Meinungsspektrum vertreten und keinesfalls
Einigkeit herrscht. Dies spiegelt sich auch in den Empfehlungen und Abschluss-
statements der Gremien wider, in denen breite Richtlinien statt eines detaillierten
Konsenses formuliert werden. Die Diskussionen {iber den menschlichen Lebensbe-
ginn sind ein anschauliches Beispiel, wie Ghaly, ,The Beginning of Human Life
175-213, darstellt.

121 Vgl. Marion Holmes Katz, ,The Problem of Abortion in Classical Sunni figh.* In
Brockopp, Islamic Ethics of Life, 29-31; Isam Ghanem, Islamic Medical Jurispru-
dence (London: Arthur Probsthain, 1982), 61; Vardit Rispler-Chaim, Islamic Medi-
cal Ethics in the Twentieth Century, Social, Economic and Political Studies of the
Middle East 46 (Leiden u.a.: Brill, 1993), 15; Basim Musallam, Sex and Society in
Islam: Birth Control before the Nineteenth Century, Cambridge Studies in Islamic
Civilization (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 1983), 57; Thomas Eich,
»Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter In Kulturiibergreifende Bioethik, 167
73; Ghaly, ,The Beginning of Human Life, 193; Thomas Eich, ,Decision-Making
Processes. In Muslim Medical Ethics, 65, und Martin Kellner, Islamische Rechtsmei-
nungen zu medizinischen Eingriffen an den Grenzen des Lebens: Ein Beitrag zur
kulturiibergreifenden Bioethik, Mitteilungen zur Sozial- und Kulturgeschichte der
islamischen Welt 29 (Wiirzburg: Ergon, 2010), 215.

52

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Andererseits will az-Zindani mittels der modernen Naturwissenschaft
die koranische Gottlichkeit beweisen. Seine i¢az filmi-Interpretation der
embryonalen Entwicklung wirkt wie ein Gegenmodell zum islamrechtlich
basierten Ansatz der Gremienteilnehmenden. Es liegen bisher allerdings
meines Wissens keine Forschungsarbeiten vor, die diesen Umstand the-
matisieren.””? Gemeinhin wird die Tatsache, dass az-Zindani in seinem
Modell fiir die 40-Tage-Position argumentiert, in der Literatur tiber ihn
nicht erwédhnt.?® Stattdessen beschrinkt sich die Aufmerksamkeit gegen-
tiber az-Zindani neben seinen politischen Aktivititen vornehmlich auf die
Erwédhnung seiner Zusammenarbeit mit westlichen Wissenschaftler:innen,
jedoch ohne die Ergebnisse dieser Kooperation zu analysieren.

Ich argumentiere weiterhin, dass sich die 40-Tage-Position auflerhalb is-
lamrechtlicher Debatten stark popularisiert hat, weshalb es umso wichtiger
ist, den wissenschaftlichen Kenntnisstand iiber die Verbreitung und Rezep-
tion der verschiedenen Positionen zu erweitern. Dieser Diskursstrang be-
inhaltet auch die Darstellungen al-Bars, der sich mit seiner wissenschafts-
basierten Interpretation an den Grenzen zwischen rechtstheoretischer Bio-
ethik und igaz Glmi bewegt. Des Weiteren mochte ich am Beispiel von
al-Bar und az-Zindani den Blick fiir die methodischen Gemeinsamkeiten
und Unterschiede der Exegese betreibenden Mediziner:innen und der igaz
ilmi-Bewegung schérfen, aus denen sich deren jeweilige Schlussfolgerun-
gen erkldren lassen.

Mittels Auswertung weiterer Publikationen, die koranbasierte Vorstell-
ungen embryonaler Entwicklung thematisieren, soll weiterhin die These
tiberpriift werden, dass az-Zindani mit seinen Aktivititen maf3geblich fiir
eine Erweiterung der zeitgendssischen islamisch-theologischen Annahmen
embryonaler Entwicklung verantwortlich ist. Diese Erkenntnis relativiert
schliefllich eine gédngige Annahme aus der Forschung zu islamischer Bio-
ethik beziiglich des angenommenen Zeitrahmens der embryonalen Ent-
wicklungsschritte. Folglich erweitert diese Arbeit den Blick auf die For-
schung zu islamischer Bioethik und leistet weiterhin einen Beitrag zur
Erforschung der Debatte um die Vereinbarkeit von religiosem islamischen

122 In der Forschung zu islamischer Bioethik werden az-Zindani und der igaz ilmi
von Dariusch Atighetchi erwéhnt, allerdings ohne az-Zindanis Position zu bennen.
Vgl. Dariusch Atighetchi, Islamic Bioethics: Problems and Perspectives (Dordrecht:
Springer, 2007), 336.

123 Es gibt, zumindest iiber offizielle Portale wie die Datenbank arabischer Fachzeit-
schriften Al Manhal Journal Collections, auch keine verdffentlichten arabischspra-
chigen Analysen von az-Zindanis igaz ilmi. [Stand August 2022].

53

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

und modernem naturwissenschaftlichen Wissen. Insgesamt komme ich zu
dem Ergebnis, dass az-Zindani einer der wichtigsten und einflussreichsten
Vertreter der sunnitischen arabischsprachigen i¥az ilmi-Bewegung ist.

Auswahl des Materials und methodisches Vorgehen

In der Auswahl des zu untersuchenden Materials habe ich englisch- und
arabischsprachige Publikationen von az-Zindani und al-Bar aus dem Un-
tersuchungszeitraum vom Ende der 1970er Jahre bis in die frithen 2000er
Jahre beriicksichtigt, in denen sie sich mit embryonaler Entwicklung,
Schwangerschaft, Schwangerschaftsabbriichen und reproduktiven Techno-
logien sowie wissenschaftsbezogener Koraninterpretation beschiftigen.
Hierzu zahlen neben Monographien und Beitrdgen in Sammelbanden auch
Zeitschriften- und Zeitungsartikel sowie Onlinedokumente. In den Zeit-
raum der rechtsethischen Debatten der Rechtsfindungsgremien, zwischen
dem Ende der 1970er Jahre und den frithen 2000er Jahren, fallen auch
az-Zindanis fiir diese Arbeit entscheidenden igaz ilmi-Aktivititen und Pu-
blikationen.

Sowohl von al-Bar als auch von az-Zindani existieren lediglich fragmen-
tarische Schriftenverzeichnisse mit sehr uneinheitlichen Angaben. Des Wei-
teren sind einige Publikationen nur online zuginglich. Die Publikations-
auswahl bewerte ich daher als reprasentative Auswahl, ich kann hingegen
keinen Anspruch auf Vollstindigkeit erheben.

Nicht in die Analyse einbezogenen wurden Beitrdge, die thematisch
keinen Bezug zur Embryologie haben. Dazu zdhlen bei al-Bar Arbeiten zu
Themen wie Alkoholkonsum oder Organtransplantationen. Gleiches gilt
fiir az-Zindani, dessen igaz ilmi-Beitrage zu beispielsweise geographischen
Themengebieten ich nicht integriert habe. Dariiber hinaus erwdhne ich
az-Zindanis Werke zur ‘agida lediglich in Verbindung mit seiner Biografie,
wenn deren Inhalte Riickschliisse auf seine ideologischen Uberzeugungen,
vor allem seine Methodik (manhag), zulassen. Einleitend zu jedem Kapitel
oder gegebenenfalls spezifischen Abschnitten erldutere ich den jeweiligen
Korpus der verwendeten Primdrliteratur, daher verzichte ich an dieser
Stelle auf eine komplette Aufzihlung und Beschreibung der einzelnen Ver-
offentlichungen.

Sowohl az-Zindani als auch al-Bar haben neben ihren arabischsprachi-
gen Publikationen zahlreiche Texte auf Englisch veroffentlicht. Im Fall
von al-Bar sind seine vielzahligen englischsprachigen Publikationen im

54

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Fachgebiet Embryologie bisher kaum in die wissenschaftlichen Betrachtun-
gen eingeflossen. Daher analysiere ich diese gleichwertig neben seinen
arabischsprachigen Veroffentlichungen. Auffallig ist, dass al-Bar regelmafSig
auf Englisch publiziert hat sowie einige arabischsprachige Originale iiber-
setzte. Dies mag daran liegen, dass er mafigeblich ein nichtarabischspra-
chiges Publikum erreichen will, darunter auch muslimische medizinische
Praktiker:innen in beispielsweise Siidostasien, Nordamerika und Europa.
In der Medizin, wie auch in den meisten Naturwissenschaften, ist Englisch
die Lingua franca. Gleichzeitig scheint al-Bar die Verbreitung und Rezepti-
on seiner englischsprachigen Publikationen wichtiger als die der arabisch-
sprachigen zu sein. Dieser Eindruck erhirtete sich durch meine E-Mail-
Korrespondenz mit ihm: Die dutzenden Publikationen von ihm oder unter
seiner Mitarbeit, die er mir schickte, sind auf Englisch verfasst.!?*

In der Publikationsliste von az-Zindani finden sich ebenfalls zahlreiche
englischsprachige Publikationen. Insbesondere einige umfangreiche i¥az
ilmi-Beitrage liegen nur auf Englisch vor. Die Bedeutung der englischen
Sprache als Lingua franca der i%az ilmi-Bewegung sollte keinesfalls unter-
schétzt werden. Zunichst sind die Muslim:innen weltweit mehrheitlich kei-
ne arabischen Muttersprachler:innen. Auf Englisch verdffentlichte Inhalte
erweitern folglich den potentiellen Rezipient:innenkreis.!?> Diesen Sachver-
halt bestitigt die Feststellung von Henning Wrogemann, dass innerhalb der
islamischen da'wa-Bewegung mit dem Ziel héherer Reichweite zunehmend
auf Englisch kommuniziert wird. Davon ist auch die da‘'wa-Literatur nicht
ausgenommen, die fiir den internationalen Vertrieb tibersetzt wird.!?6

124 E-Mail-Korrespondenz mit al-Bar im Oktober 2018. Da die Nachrichten auf Ara-
bisch ausgetauscht wurden, ist es unwahrscheinlich, dass al-Bar fehlende Sprach-
kenntnisse meinerseits antizipierte.

125 Auf die Bedeutung des Englischen innerhalb der umma, insbesondere unter nichta-
rabischsprachigen Muslim:innen, haben beispielsweise Jon Anderson und Dale
Eickelman bereits 1999 hingewiesen: vgl. Jon Anderson und Dale Eickelman, ,,Rede-
fining Muslim Publics.“ In New Media in the Muslim World: The Emerging Public
Sphere, hrsg. v. Jon Anderson und Dale Eickelman, Indiana Series in Middle East
Studies (Bloomington u. Indianapolis: Indiana University Press, 1999), 8.

126 Vgl. Wrogemann, Missionarischer Islam und gesellschaftlicher Dialog, 16. Ahnliches
hat Andrew Rippin in Bezug auf die Ubersetzung von Korankommentaren, insbe-
sondere im Internet, festgestellt. Als Musterbeispiel einer solchen Ubersetzungsti-
tigkeit nennt er die Website altafsir.com, auf der detaillierte Ubersetzungen der
(arabischen) Korankommentare zur Verfiigung gestellt werden. Laut Rippin zahlt
Englisch zu den ,islamischen Sprachen® Vgl. Andrew Rippin, ,The Quran on the
Internet: Implications and Future Possibilities.“ In Muslims and the New Informa-
tion and Communication Technologies: Notes from an Emerging and Infinite Field,

55

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

Die Sichtung der Primirliteratur erfolgte im Hinblick auf folgende Fra-
gen: Beziehen sich die Beitrdge von al-Bar und az-Zindani zu den Stadien
embryonaler Entwicklung erkennbar auf eine (religiose) Ideologie? Wel-
che Referenzen zu vormodernen oder modernen Autor:innen, Autorititen
und Organisationen werden gemacht? Welche Materialien werden benutzt?
Sind bestimmte Prinzipien der Rechtsfindung (usil al-figh) erkennbar?
Auf Basis welcher Beziige zu Koran und Sunna werden Schlussfolgerungen
gezogen? Mein Ziel ist es, mithilfe der ausgewdhlten Publikationen sowohl
deren Inhalt zu analysieren als auch die Wechselwirkungen zwischen reli-
giosem und modernem medizinischen Wissen in der Wissensproduktion
am Beispiel des igaz ilmi besser zu verstehen und die Modi dieser Wissens-
generierung zu identifizieren.

Neben den genannten Texten beriicksichtige ich in der Analyse in be-
sonderem Maf3e bildliche Materialien.””” Gemaf3 einer ,Bildgebrauchskri-
tik“1?8 untersuche ich diese auf deren Einsatz, Zirkulation und Rezeption,
das heiflt auf ihre Beteiligung an al-Bars und az-Zindanis Praktiken der
Wissensproduktion.? Dieser Arbeit liegt dabei das Verstandnis zugrunde,
dass Bilder nicht lediglich Beiwerk textlich generierten Wissens darstellen,
sondern selbst visuelle Argumente sind. Den Ergebnissen bildgebender
Verfahren wird insbesondere in den Naturwissenschaften die Funktion
objektiver Belege zugestanden. Verstehen wir Bilder als Methoden der Wis-
sensproduktion gemif3 der oben eingefithrten sozialkonstruktivistischen
Definition, so haben sie Anteil an der Konstruktion von Realitit.*0 Ange-

hrsg. v. Thomas S. Hoffmann und Géran Larsson, Muslims in Global Societies
Series 7 (Dordrecht u.a.: Springer, 2013), 120.

127 Der Begriff des Bildes, den ich in dieser Arbeit benutze, meint jegliche Darstel-
lungen von wiedererkennbaren natiirlichen oder kiinstlich geschaffenen Objekten.
Diese Definition schlieSt die Visualisierungen bildgebender Verfahren wie beispiels-
weise Fotografie oder Sonografie explizit mit ein. Sprachliche oder mentale Bilder
sind nicht Gegenstand dieser Untersuchung. Zum engen und weiten Bildbegriff vgl.
Klaus Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium: Elemente einer allge-
meinen Bildwissenschaft (Koln: Herbert von Halem, 2013), 74-77. Zur Geschichte
des Bildbegriffs vgl. Christoph Asmuth, Bilder iiber Bilder, Bilder ohne Bilder: Eine
neue Theorie der Bildlichkeit (Darmstadt: WBG, 2011), 45-91.

128 S. Uwe Porksen, Weltmarkt der Bilder: Eine Philosophie der Visiotype (Stuttgart:
Klett-Cotta, 1997), 35.

129 Zu Bildern in der Wissensproduktion vgl. auch Tom Holert, ,Bildfahigkeiten. In
Imagineering, 18.

130 So haben beispielsweise Dieter Mersch, Klaus Tiirk und Torsten Mayerhauser die
Funktion von Bildern als Instrumente der Wissensproduktion bestitigt: vgl. Dieter
Mersch, ,Visuelle Argumente.“ In Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 95-116; Klaus

56

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

lehnt an die Mafigabe von Maasen und anderen, nehme ich daher die
Interaktionsverhaltnisse zwischen den ausgewidhlten Texten und Bildern in
den Blick.! Der Ansatz, Bilder neben Texten als gleichwertige Instrumente
der Wissenserzeugung anzuerkennen, hilft, ihre Bedeutung und ihren argu-
mentativen Charakter in al-Bars und az-Zindanis Interpretation embryona-
ler Entwicklung herauszuarbeiten.

Der Einsatz von Bildern verdeutlicht die Prozesse von Wissensprodukti-
on und -konstruktion. Anhand von al-Bars und az-Zindanis Verwendung
der Bilder wird der kommunikative Prozess sichtbar, mit dem durch die
Bilder Fakten produziert werden.'*? Eine besondere Bedeutung haben dabei
Fotografien und Illustrationen von Embryonen in verschiedenen Entwick-
lungsstadien, die vor allem az-Zindani benutzt, um seine Ansichten zu
unterstreichen. Zentral sind seine bildlichen Vergleiche des ‘alaga-Stadiums
mit einem Egel sowie des mudga-Stadiums mit einer gekauten Substanz.
Bilder dienen als Begriindung fiir die jeweilige Interpretation und liefern
den Rezipient:innen folglich ein Mittel, um diese als giiltiges Wissen zu
akzeptieren.!® Es wird innerhalb der Wissenssoziologie argumentiert, dass
religiose Uberzeugungen nicht mit dem vorgestellten Wissensbegriff gefasst
werden konnten, da sie nicht begriindbar seien.3* Gleichwohl ist gerade die
Auffassung tiber die objektive Begriindbarkeit der koranischen Géttlichkeit
mittels Wissenschaft der Kern von az-Zindanis i¢az ilmi. An diesem Fall
wird deutlich, wie er religioses Wissen mithilfe naturwissenschaftlicher Er-
kenntnisse modifiziert und neu konstituiert. Dieses popularisierte Wissen
wird nicht nur zum Zweck der dawa instrumentalisiert, sondern auch,

Tiirk, ,Arbeitsdiskurse in der bildenden Kunst.“ In Maasen; Mayerhauser; Renggli,
Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, und Torsten Mayerhauser, ,Diskursive Bilder?
Uberlegungen zur diskursiven Funktion von Bildern in polytechnologischen Dispo-
sitiven.” In Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 71-94.
Auf die spezifische Rolle von Bildern in den Naturwissenschaften wird spater ndher
einzugehen sein.

131 In den Beitrdgen aus Sabine Maasen, Torsten Mayerhauser und Cornelia Renggli,
Hrsg., Bilder als Diskurse - Bilddiskurse (Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, 2006)
bezeichnen die Autor:innen diesen Ansatz als Bild-Diskurs-Analyse. Vgl. Sabine
Maasen, Torsten Mayerhauser und Cornelia Renggli, ,,Bild-Diskurs-Analyse.” In
Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 7-9.

132 Vgl. von Stuckrad, ,,Discursive Study of Religion, 12.

133 Hierzu vgl. Alexander Becker, ,Kann man Wissen konstruieren? In Wissen und
soziale Konstruktion, hrsg. v. Claus Zittel, Wissenskultur und gesellschaftlicher Wan-
del 3 (Berlin: Akademie-Verlag, 2002), 15-20.

134 Vgl. ebd., 22.

57

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

um die 40-Tage-Position gegeniiber der konkurrierenden 120-Tage-Position
durchzusetzen. Somit dokumentiert die vorliegende Untersuchung, wie un-
zureichend die Verwendung von Bildmaterialien sowohl im Bereich des
tafsir als auch in der da‘'wa erforscht ist.!%

Gang der Untersuchung

In den vorliegenden fiinf Kapiteln dieser Arbeit analysiere ich die Funkti-
on der modernen Naturwissenschaft in den Koraninterpretationen zur em-
bryonalen Entwicklung von al-Bar und az-Zindani. Im Mittelpunkt stehen
hierbei neben den theoretischen Grundstrukturen der jeweiligen Interpre-
tation der Aufbau von Autoritdt und die Schaffung von Legitimation und
Plausibilitdt fiir die jeweiligen Argumente. Insbesondere an az-Zindanis
Beispiel zeige ich, dass igaz ilmi seit den 1980er Jahren im Zusammenhang
mit Interpretationen des Korans wirkmachtiger und organisierter ist, als
es in der bisherigen Forschung herausgearbeitet wurde. Daher liegt mein
Schwerpunkt hauptsédchlich auf az-Zindani und seiner Interpretation von
Q. 23:12-14 mithilfe des Ibn Masdd- und des Hudaifa-Hadiths. Dieser
Fokus beinhaltet zwei weitere wichtige Aspekte: erstens die Analyse von
az-Zindanis Strategien der Sinnkonstitution und zweitens die Erdrterung
der Rezeption seiner Aussagen in der islamischen da'wa.

In Kapitel 2 rekonstruiere ich zunéchst die Rolle von al-Bar als medizi-
nischer Berater der Rechtsfindungsgremien und nehme seine exegetischen
Tatigkeiten in den Blick. Daran ankniipfend modifiziere ich die Kategori-
sierung von al-Bars Rolle innerhalb des Gefiiges von Gelehrten und Natur-
wissenschaftler:innen. Hierzu diskutiere ich die Veroffentlichungen al-Bars

135 Johannes Jansen erwihnt den innovativen Schritt Tantawi Gauharis (1870-1940),

der Zeichnungen, Tabellen und Fotos in seinen tafsir einfiigte, um seinem Publi-
kum die ,westlichen Naturwissenschaften® verstandlicher zu machen. Vgl. Jansen,
The Interpretation of the Koran, 44-46. Eine weiterfiihrende Untersuchung iiber
Gauharis Einsatz von Bildern liegt meines Wissens derzeit nicht vor. Ebenso fehlt
eine Analyse der von TV-Predigern gezeigten Bilder, deren Sendungen im visuellen
Medium TV sich mitunter grofer Beliebtheit erfreuen und die laut Skovgaard-Pe-
tersen groflen Einfluss auf die Islamauffassung ihres Publikums haben. Vgl. Jakob
Skovgaard-Petersen, ,.In Defense of Muhammad.“ In Guardians of Faith in Modern
Times: Ulama’ in the Middle East, 308.
Zu TV-Predigern vgl. weiterhin exemplarisch Armando Salvatore, ,Mustafa Mah-
mud: A Paradigm of Public Islamic Entrepreneurship?“ In Muslim Traditions and
Modern Techniques of Power, hrsg. v. Armando Salvatore, Yearbook of Sociology 3
(Miinster: LIT, 2001), 211-23, und Samia Serageldin, ,The Islamic Salon.” In Muslim
Networks from Hajj to Hip Hop, 155-68.

58

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

zur embryonalen Entwicklung sowie diejenigen, in denen er Curricula ge-
maf} seinen Vorstellungen entworfen hat und sich zu ethischen Fragen du-
fert. In Kombination mit dem von al-Bar présentierten Modell embryona-
ler Entwicklung kénnen im weiteren Verlauf die strukturellen Unterschiede
zu az-Zindani verdeutlicht werden. Eine vergleichende Zusammenfassung
der Interpretationen und Herangehensweisen von al-Bar und az-Zindani
présentiere ich im Schlussteil dieser Arbeit.

Es folgt in Kapitel 3 eine systematische Darstellung von az-Zindanis
Biografie, in der sowohl seine Aktivitdten als Prediger als auch seine politi-
sche Karriere ausfiihrlich in den Blick genommen werden. Diese beiden
Bereiche von az-Zindanis Wirken gemeinsam zu betrachten erdffnet an-
schlieflend die Moglichkeit, seine politischen und religidsen Auflerungen
zu diskutieren und einzuordnen. Die quantitative Differenz zu dem biogra-
fischen Teil von al-Bar ergibt sich neben den strukturellen Unterschieden
aus dem Schwerpunkt auf i¥az ilmi in dieser Arbeit.

Diese ideologische Einordnung az-Zindanis als Salafist und Mitglied der
Muslimbruderschaft ist wiederum essentiell, um sein in Kapitel 4 erortertes
Modell embryonaler Entwicklung hinreichend zu beurteilen. So zeige ich,
wie sich in az-Zindanis Darstellungen seiner Interpretation von Q. 23:12-14
sowie des Ibn Masud-Hadith und des Hudaifa-Hadith die salafistische
Ideologie und Ziige der politischen Einstellungen der Muslimbruderschaft
mit i¥az ilmi mischen. Gemeinsam miinden diese Komponenten in einem
Modell auf der Basis von Q. 23:12-14, das eine deutlich starkere Verein-
barkeit von Wissenschaft und Offenbarung suggeriert als entsprechende
andere wissenschaftsbezogene Interpretationen.

Welche Rolle Wissenschaft und die Autoritdt von Wissenschaftler:innen
dabei spielen, az-Zindanis Argumenten Plausibilitit und Legitimation zu
verschaffen, beleuchte ich in Kapitel 5. Wie in dem Kapitel ebenfalls
deutlich wird, erstreckt sich az-Zindanis Wirkungsanspruch nicht nur auf
die Interpretation von Q. 23:12-14, sondern ebenso auf eine Beeinflussung
des modernen medizinischen Wissens zur Embryogenese. Die Beriicksich-
tigung der verwendeten Bilder von alaga und Egel sowie mudga und
gekauter Substanz ist ein wesentlicher Punkt, um die Prozesse zu rekon-
struieren, die den Erfolg von az-Zindanis Modell embryonaler Entwicklung
innerhalb des i¥az ilmi-Genres begriindeten.

In dem abschlieflenden Kapitel 6 dieser Studie arbeite ich heraus, mithil-
fe welcher organisatorischen und personlichen Verbindungen az-Zindani
seine i¥az ilmi-Interpretationen international popularisieren konnte. Die
Erorterungen {iber diesen Popularisierungsprozess kniipfen folglich eben-

59

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Einleitender Teil: Das Wundern iiber die Wunder

falls an Kapitel 3 an, in dem die personlichen und strukturellen Vorausset-
zungen sichtbar werden. Mafigeblich verantwortlich fiir die Professionali-
sierung und Verbreitung von az-Zindanis igaz ilmi sind die Kanile der
Islamischen Weltliga, die az-Zindanis Arbeiten strukturell und finanziell
forderte.

SchliefSlich lege ich in dem letzten Teil von Kapitel 6 dar, wie die
detaillierten Ausfithrungen von az-Zindanis Modell rezipiert werden. An-
hand dessen ist deutlich zu erkennen, wie prasent seine Interpretation von
Q. 23:12-14 in der internationalen da‘wa ist. Insbesondere in Bezug auf
die bildlichen Vergleiche von alaga mit einem Egel und mudga mit einer
gekauten Substanz ist eine ,,Konditionierung der Rezipienten*3¢ erkennbar.
Weiterhin bestitigt die Analyse des ausgewahlten Materials die Existenz
eines parallelen Diskursstrangs gegeniiber den Diskussionen der Rechtsfin-
dungsgremien und entkriftet die Annahme, dass die 40-Tage-Position iiber
die Gremien hinaus eine Minderheitenmeinung sei.

136 Vgl. Marcus Pyka, ,Religion und die Popularisierung. In Wissenspopularisierung,
4:72.

60

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner
Muhammad ‘Ali al-Bar

In dem vorliegenden Kapitel analysiere ich zwei Merkmale, die die Rolle
al-Bars als Mediziner innerhalb der Mechanismen islamischer Rechtsfin-
dung charakterisieren. Dies sind erstens seine Vorstellungen einer medizi-
nischen Praxis von und fiir Muslim:innen sowie sein Idealbild praktizie-
render muslimischer Mediziner:innen. Hierzu untersuche ich seine Aufie-
rungen zu islamischer Bioethik und seine Vorschldge zur Integration des
figh in die universitiren Lehrpline des Medizinstudiums. Zweitens neh-
me ich seine Erlduterungen zur embryonalen Entwicklung in den Blick
und fokussiere auf sein Vorgehen, um die religiose Mehrheitsmeinung
zum Lebensbeginn medizinisch zu begriinden. In den einschlagigen Dis-
kussionen zum Lebensanfang verkniipfte al-Bar medizinische Erkenntnisse
mit Q. 23:12-14 sowie mit dem Ibn MasTtd- und dem Hudaifa-Hadith.
Basierend auf dieser Kombination entwickelte er eine Ubersicht iiber die
embryonale Entwicklung, aus der er eine Reihe religios-ethischer Hand-
lungsweisen fiir die Regelungen zu Schwangerschaftsabbriichen ableitet.
Mit seinen Ausfithrungen unterstiitzt al-Bar die Mehrheitsmeinung der
Rechtsgelehrten, dass die Beseelung des Ungeborenen am 120. Tag nach
der Befruchtung der Eizelle stattfindet und dieser Zeitpunkt den Beginn
menschlichen Lebens markiert.!”

137 Diskutiert wurde diese Thematik beispielswiese auf den Symposien der IOMS 1983

und 1985: vgl. Ahmad Raga’i al-Gundi, Hrsg., al-Islam wa-l-muskilat at-tibbiya
al-muasira: 1: al-ingab fi daw’ al-islam: tabat kamil al-a‘'mal nadwat al-ingab fi daw’
al-islam, Silsilat matbt‘at munazzamat at-tibb al-islami 1 (Kuwait: al-Munazzama
al-islamiya li-l-“ulam at-tibbiya, 1983) al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah,
und Ahmad Raga’i al-Gundi, Hrsg., al-Islam wa-lI-muskilat at-tibbiya al-muasira:
2: al-hayat al-insaniya: bidayatuha wa-nihayatuha fi l-mafhim al-islami: tabat
kamil li-amal nadwat al-hayat al-insaniya: bidayatuha wa-nihayatuha fi I-mafhim
al-islami, Silsilat matbu‘at al-munazzama al-islamiya li-l-‘'ulam at-tibbiya 2 (Kuwait:
al-Munazzama al-islamiya li-l-‘ulam at-tibbiya, 1985) al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman
‘Abd Allah.
In der ITFA wurden der menschliche Lebensbeginn und die Beseelung im Zusam-
menhang mit der Diskussion iiber den Umgang mit kryokonservierten Embryonen
diskutiert: vgl. Munazzama al-mu’tamar al-islami, ,Igra’ at-tagarib ‘ala l-aginna
al-mughada wa-l-aginna al-mustanbata. Magallat magma“ al-figh al-islami, Nr. 6,3
(1990).

61

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

Weiterhin untersuche ich detailliert seine Argumentation, in der er mo-
derne Erkenntnisse der Embryologie mit den Arbeiten des hanbalitischen
Gelehrten Ibn Qayyim al-Gauziya (1292-1350) verbindet. Da fiir al-Bar
die Frage nach dem Zeitpunkt des menschlichen Lebensbeginns mit der
Bewertung von Schwangerschaftsabbriichen eng verkniipft ist, nehme ich
anschlieflend seine Haltung zu dieser Thematik in den Blick. AnschliefSend
erldutere ich die Nutzung moderner Bildtechniken fiir al-Bars Argumenta-
tion. Im letzten Abschnitt dieses Kapitels lege ich einen ersten Zwischen-
stand dar, bevor im weiteren Verlauf dieser Arbeit az-Zindanis Interpretati-
on embryonaler Entwicklung im Fokus steht.

Aus dem Anspruch, den religiésen Fixpunkt von 120 Tagen mit den
aktuellen Erkenntnissen der Embryologie zu harmonisieren, entstand eine
Darstellung, die Elemente aus der ,klassischen® 40-Tage- und der 120-Tage-
Position kombiniert: Wahrend er den Beseelungszeitpunkt der 120-Tage-
Position @ibernimmt, unterstiitzt al-Bar nicht die dieser Meinung zugrunde
liegende Kalkulation von dreimal 40 Tagen, die jeweils auf das nutfa-,
das ‘alaga- und das mudga-Stadium fallen. Stattdessen argumentiert er auf
der Basis der modernen Erkenntnisse der Embryologie, dass diese drei
Stadien innerhalb von 40 Tagen verlaufen, das heif3t, er folgt diesbeziiglich
der 40-Tage-Position. Diese Tatsache wurde bereits von Eich festgestellt'3,
aber bemerkenswerterweise in keinem anderen mir bekannten Zusammen-
hang mit al-Bar thematisiert. Der Grund fiir al-Bars Modifizierungen der
traditionellen Auslegung liegt in seiner Haltung zu medizinisch indizierten
Schwangerschaftsabbriichen.

Wie ich einleitend erdrtert habe, gilt al-Bar als einer der wichtigsten
Vertreter aus der Reihe der medizinischen Berater:innen innerhalb der
Rechtsfindungsgremien. Geboren am 29. Dezember 1939 im jemenitischen
Aden,"® wurde al-Bar nach seinem Medizinstudium an der Universitit Kai-
ro und einer Weiterbildung am Lehrinstitut des britischen Arzteverbands
(Royal College of Physicians, London) zunachst Internist.!*? Daneben sind
seine Tédtigkeiten im Bereich der Medizinethik hervorzuheben. Hierzu

Es ist wichtig zu betonen, dass die 120-Tage-Position in den Diskussionen zwar
die Mehrheitsmeinung darstellte, jedoch kein einstimmiger Konsens hierzu erlangt
wurde.

138 Vgl. Thomas Eich, ,Decision-Making Processes. In Muslim Medical Ethics, 66-7.

139 Vgl. die offizielle Vorstellung des Research Center for Islamic Legislation and Ethics,
»Dr. Mohammad Ali Al-Bar“ CILE, zuletzt gepriift am 24.08.2022, https://www.cile
center.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar.

140 Vgl. Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Mulftis, 297.

62

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

zdhlen sein Amt als Direktor des Medical Ethics Center innerhalb des
International Medical Center in Dschidda sowie seine Rolle als interner
Medizinberater des Islamic Medicine Department im King Fahd Center for
Medical Research an der Konig-Abdulaziz-Universitit (Gamiat al-malik
‘Abd al-Aziz).™ Seit mindestens 1979 veréffentlicht al-Bar regelméflig in
unterschiedlichen Formaten; seit den 2010er Jahren vornehmlich in Co-Au-
torenschaft mit dem syrischen Kardiologen Hassan Chamsi-Pasha (Hassan
Samsi Basa). Insbesondere die gemeinsame Monographie Contemporary
Bioethics: Islamic Perspective!®? verschaffte beiden eine hohe Sichtbarkeit
in der internationalen Wissenschaftsgemeinschaft.'*? Die Anerkennung von
al-Bars Fachwissen der islamischen Bioethik findet beispielsweise auch in
seiner Mitgliedschaft des Research Center for Islamic Legislation and Ethics
(CILE) Ausdruck: eine Organisation, deren Ziel es ist, Normen der ange-
wandten islamischen Ethik zu formulieren.!44

Ausgehend von seinem wichtigsten Legitimationsmerkmal als Mediziner
konnte al-Bar sich erfolgreich als Experte fiir medizinische Fragen rund um
embryonale Entwicklung, Schwangerschaft und Geburt positionieren. Als
medizinischer Berater der islamischen Medizin (mustasar at-tibb al-islami)
nahm er seit 1984 regelmaflig als Vortragender und Diskussionsteilnehmer
an den Gremiensitzungen der drei internationalen Gremien (IFA, IIFA
und IOMS) teil.*> Expert:innen zeichnen sich dadurch aus, dass sie ne-

141 Vgl. Research Center for Islamic Legislation and Ethics, ,Dr. Mohammad Ali
Al-Bar*

142 Vgl. Muhammad ‘Ali al-Bar und Hassan Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics:
Islamic Perspective (Dordrecht u.a.: Springer, 2015).

143 Weitere Veroffentlichungen in wissenschaftlichen Zeitschriften sind beispielsweise
Muhammad ‘Al al-Bar und Hassan Chamsi-Pasha, ,, Assisted Reproductive Techno-
logy: Islamic Sunni Perspective. Human Fertility 18, Nr.2 (2015), und Muhammad
‘Ali al-Bar und Hassan Chamsi-Pasha, ,,Ethical Dilemmas at the End of Life: Islamic
Perspective.“ Journal of Religion and Health 56, Nr. 2 (2017).

144 Vgl. Research Center for Islamic Legislation and Ethics, ,,About Us. CILE, zuletzt
gepriift am 27.09.2022, https://www.cilecenter.org/about-us. Es gibt mehrere per-
sonelle Uberschneidungen zwischen dem CILE und dem Islamic Bioethics Project,
das sich ebenfalls als Reprasentant islamischer Bioethik versteht. Vgl. Georgetown
University Qatar, ,,Islamic Bioethics Project Zuletzt gepriift am 27.09.2022, https://
ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/.

145 Die erste verifizierte Teilnahme al-Bars war an der 3rd International Conference
on Islamic Medicine der IOMS vom 28. September bis 6. Oktober 1984 in Kuwait.
Vgl. die Teilnehmer:innenliste im Bulletin of Islamic Medicine, 1984, Bd. 3, 647-650
[engl.]; 635-642 [arab.]. Mit Ausnahmen der Jahre 1995 (Symposium 22.-24. Mai
1995, Kuwait); 1997 (Symposium 29. September-2. Oktober 1997, Kuwait); 1999
(Symposium 18.-21. Oktober 1999, Kuwait); 2000 (Symposium 3.-4. Mai 2000, Ku-

63

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.cilecenter.org/about-us
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cilecenter.org/about-us
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

ben ihrem Wissen zur Problemldsung ebenso Problemursachen begriinden
und Losungsgrundsitze iiberblicken konnen. Diese Fahigkeit unterscheidet
sie von Spezialist:innen, die zwar fachspezifische Kompetenzen erlangt
haben, jedoch weniger Zusammenhange zwischen spezialisierten Wissens-
gebieten erfassen konnen als die Expert:innen.!® Hubert Knoblauch fasst
eine Charakterisierung von Expert:innen wie folgt zusammen: ,Experten,
so konnen wir kurz sagen, sind Spezialisten fiir sozial gebilligtes (und sozi-
al anerkanntes) Wissen.™” Neben den Spezialist:innen und Expert:innen
sind auch als Intellektuelle bezeichnete Personen Trager:innen von Wissen.
Intellektuelle zeichnen sich sehr grob gefasst weniger durch Faktenwissen
als durch allgemeine Reflektionsbemithungen aus.'*® Der unscharfe Begriff
eines muslimischen Intellektuellen wird laut Jan-Peter Hartung fiir Mus-
lim:innen benutzt, die eine Kompatibilitat zwischen ,westlichen® und ,is-

wait); 2001 (Symposium 23.-25. Januar 2001 Kuwait) und 2002 (7. Int. Konferenz
23.-27. Mirz 2002, Kuwait) ist al-Bar bis zum Jahr 2007 auf allen Teilnehmer:in-
nenlisten der Symposien und Konferenzen der IOMS gelistet. Insgesamt war er
in diesem Zeitraum also auf mindestens 14 dieser Veranstaltungen anwesend, mehr-
heitlich als Vortragender und Diskussionsteilnehmer.

Ebenso nahm er seit 1986 mit Beitrdgen und in Diskussionen an den Symposien der
ITFA teil. Vgl. die Teilnehmer:innenliste in der Magallat magma“ al-figh al-islami,
Nr. 2, Teil 1, 1986, Dschidda.

Laut eigener Aussage nahm al-Bar auch an den Treffen der IFA regelmafig teil. Vgl.
Research Center for Islamic Legislation and Ethics, ,,Dr. Mohammad Ali Al-Bar®
Vgl. ebenso Ghaly, ,,Biomedical Scientists as Co-Mulftis’, 301. Weiterhin wird er als
Mitglied des figh-Gremiums der Weltliga vorgestellt: vgl. Muhammad ‘Ali al-Bar,
»Correspondence: Human Cloning, Stem Cell Research: An Islamic Perspective.
Saudi Medical Journal 31, Nr.7 (2010): 840. In der Magallat al-magma’ al-fighi
al-islami der Weltliga taucht er regelméflig mit Beitrdgen auf. Vgl. beispielsweise
seinen Beitrag zu fehlgebildeten Embryonen: Muhammad ‘Ali al-Bar, ,al-Ganin
al-musawwah asbabuhu wa-tashisuhu wa-ahkamuhu.“ Magallat al-magma’ al-fight
al-islami 2, Nr. 4.

146 Vgl. Ronald Hitzler, ,Wissen und Wesen des Experten: Ein Anndherungsversuch -
zur Einleitung.“ In Expertenwissen: Die institutionalisierte Kompetenz zur Konstruk-
tion von Wirklichkeit, hrsg. v. Ronald Hitzler, Anne Honer und Christoph Maeder
(Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994), 13-30, und Martin Carrier, Wolfgang Krohn
und Peter Weingart, ,,Experten und Expertise.“ In Nachrichten aus der Wissensgesell-
schaft: Analysen zur Verdnderung der Wissenschaft, hrsg. v. Martin Carrier, Wolfgang
Krohn und Peter Weingart (Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, 2007), 298-9.

147 S. Knoblauch, Wissenssoziologie, 291.

148 Knoblauch gibt einen Uberblick iiber die Definitionen von Wissenstriger:innen:
vgl. ebd., 288-94.

64

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

lamischen® sozialpolitischen Werten unterstiitzen.'*” Diese Definiton trifft
meiner Meinung nach auf al-Bar nicht zu, wie seine im Folgenden erér-
terten Ausfithrungen zur islamischen Bioethik deutlich machen. Ebenfalls
auf al-Bar unzutreffend ist die Charakterisierung eines muslimischen Intel-
lektuellen, der sich zu verschiedenen Themengebieten und der Rolle des
Islams im Offentlichen Leben duflert.’>® Da al-Bar in seiner Tatigkeit als
medizinischer Berater der Gremien die Wissensbereiche Medizin und figh
gemeinsam betrachtet, ist er gemdfy der erlduterten Beschreibungen als
Experte statt als Spezialist zu kategorisieren.

Das medizinische Wissen von Expert:innen wie al-Bar ist innerhalb
der Rechtsfindungsgremien eine wichtige Ressource, um praktische Proble-
me zu losen, die durch neue Erkenntnisse und Technologien auftreten.
Gleichzeitig fallt ihnen aufgrund ihres spezifischen Wissens innerhalb der
Gremien die Funktion der Agendasetzung (,agenda setting®) der Diskus-
sionen zu: Sie legen fest, welche Themen zuerst und am dringlichsten
diskutiert werden miissen; welche ethischen Fragen diese Themen aufwer-
fen; und wie herausfordernd diese Fragen aus einer islamischen Perspek-
tive sind.!™! Aus dieser Funktion resultiert Einfluss in dem Mafle, dass
die von den Wissenschaftler:innen prasentierten Sachinformationen die
rechtlichen Aussagen der Gelehrten prigen. Da es in medizinischen Zu-
sammenhdngen mitunter stark voneinander abweichende Meinungen statt
eines wissenschaftlichen Konsenses gibt, konnen Mehrheitsverhaltnisse un-

149 Vgl. Jan-Peter Hartung, ,What Makes a ‘Muslim Intellectual’?: On the Pros and
Cons of a Category:™ Middle East - Topics ¢ Arguments 1, Nr.1 (2013): 35. Schulze
definiert ,islamische Intellektuelle” (mufakkiriin) als ,diejenigen, die in einem isla-
mischen politischen Kontext wirken und davon ausgingen, dass ,der Islam“ ,die
Moderne® sei. Vgl. Reinhard Schulze, ,Muslimische Intellektuelle und die Moderne.*
In Feindbild Islam oder Dialog der Kulturen, hrsg. v. Jochen Hippler und Andrea
Lueg (Hamburg: Konkret, 2002), 106. Carool Kersten hat vorgeschlagen, die Klas-
sifizierungen anhand von Ideen statt individueller Personen vorzunehmen. Vgl.
Carool Kersten, Contemporary Thought in the Muslim World: Trends, Themes and
Issues (Abingdon u. New York: Routledge, 2019), 6-26.

150 Vgl. hierzu Carool Kersten, Cosmopolitans and Heretics: New Muslim Intellectuals
and the Study of Islam (London: Hurst & Company, 2011), 3-17.

151 Vgl. Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Muftis®, 300-310. Laut Ghaly sagte al-Bar in
einem Interview mit ihm, dass er und Chamsi-Pasha von IFA und IIFA regelmifig
gebeten wurden, die Tagesordnung der bioethischen Themen festzulegen. Vgl. Gha-
ly, ,Biomedical Scientists as Co-Mulftis, 301.

65

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

ter den Wissenschaftler:innen oder der Ausschluss von Personen mit einer
bestimmten Ansicht die religiose Rechtsmeinung stark beeinflussen.!>2

Die Beschliisse der Gremien haben sich, obwohl sie nicht rechtsverbind-
lich sind, als wichtige Leitlinie fiir sowohl einzelne Rechtsgelehrte und
staatlich eingesetzte Muftis als auch fiir nationalstaatliche Gesetzgebungen
erwiesen.!® Dennoch sind sowohl verléssliche Informationen iiber den
Auswahlprozess der Personen, die als Expert:innen in die Gremien ein-
geladen wurden, wie {iber mogliche Anforderungen an die eingeladenen
Rechtsgelehrten liickenhaft. Ghaly schlussfolgert, dass zwei Kriterien bei
der Auswahl der medizinischen Berater:innen ausschlaggebend waren:
Vertrautheit mit sowohl der westlichen Wissenschaftslandschaft als auch
mindestens Basiskenntnisse des figh.>* Beides trifft seiner Aussage nach auf
al-Bar zu. Ghaly erldutert hingegen nicht, was genau von ,Basiskenntnisse
des figh“ umfasst wird. Da ein (vergleichender) analysierender Uberblick
Uber das Verstandnis des figh der Rechtsfindungsgremien ein Desideratum
ist, kann folglich nichts aus einem solchen - wenn iiberhaupt vorhandenen

152 Thomas Eich zeichnet anhand der Diskussionen zu Embryonenforschung in der
ITFA und der IOMS in den Jahren 1989 und 1990 nach, wie die Zusammensetzung
der Teilnehmenden und der jeweiligen préasentierten Studien die Abschlussbestim-
mungen beeinflussten. Vgl. Thomas Eich, ,Decision-Making Processes. In Muslim
Medical Ethics, 61-77.

153 Vgl. Fowzan S. Alkuraya und Ramzi A. Kilani, ,,Attitude of Saudi Families Affect-
ed with Hemoglobinopathies Towards Prenatal Screening and Abortion and the
Influence of Religious Ruling (Fatwa). Prenatal Diagnosis 21, Nr. 6 (2001): 448-51,
und Suhaib Ahmed et al., ,Screening Extended Families for Genetic Hemoglobin
Disorders in Pakistan The New England Journal of Medicine 347, Nr.15 (2002):
1162-1168. Vgl. hierzu auch Thomas Eich, ,Die Diskussion islamischer Rechtsgelehr-
ter In Kulturiibergreifende Bioethik, 174-5. Vgl. auflerdem Ghaly, ,Human Cloning’,
30-32, und Shabana, ,Foundations of the Consensus, 111-12. Laut dem ehemaligen
Prasidenten der IOMS, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah al-‘Awadi (1936-2019) konnte
mittels der IOMS auch auf die von der WHO gegebene Definition eines ,mensch-
lichen Wesens®“ Einfluss genommen werden. Vgl. al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd
Allah, ,The Role of the Islamic Organization for Medical Sciences in Reviving
Islamic Medicine.“ Journal of the Islamic Medical Association 32 (2000): 68.

154 Vgl. Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Mulftis, 297-300. Die formalen Kriterien
fir eine Mitgliedschaft der Rechtsgelehrten in den verschiedenen Gremien zitiert
Gad Makhlouf aus den jeweiligen Satzungen. Vgl. Gad Makhlouf, Das Konzept
des kollektiven igtihad, 253-54; 276-278. Er schreibt auflerdem, dass innerhalb der
Weltliga die Aufgabe der permanenten wissenschaftlichen Kommission sei, Gelehr-
te und Forscher:innen fiir die Anfertigung von Studien vorzuschlagen. Vgl. Gad
Makhlouf, Das Konzept des kollektiven igtihad, 195. Weitergehende Informationen
zu den tatsdchlichen Entscheidungsprozessen liegen meines Wissens aktuell nicht
VOr.

66

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

- verbindlichen Verstindnis abgeleitet werden. Weiterhin ist gemafl des
derzeitigen Forschungsstandes unklar, inwiefern aus den Argumenten der
Rechtsgelehrten in den Gremien auf einen ideengeschichtlichen Kontext
geschlossen werden kann, ebenso wie die Frage, inwieweit die theologische
Ausrichtung von einzelnen Gelehrten Einfluss auf deren juristische Arbeit
hat.">> Entsprechend merkte Willem Drees bereits an, dass aus den bisheri-
gen Untersuchungen iiber die Gremien nicht hinreichend deutlich wird, ob
oder in welchem Ausmafl die genannten Teilnehmenden Reprisentant:in-
nen einer bestimmten theologischen Stromung oder Interessensgruppe
sind.15

Fir die vorliegende Einschiatzung von al-Bars Tatigkeitsprofil bleibt
festzuhalten, dass er ein ausgebildeter Mediziner ist, der sich zwar mit
islamischem Recht beschiftigt hat, dennoch im technischen Sinne kein
Rechtsgelehrter ist. Stattdessen stellt al-Bar durch die Modi, mit denen er
religioses und embryologisches Wissen in seiner Rolle als medizinischer
Berater kombiniert, eine Schnittstelle zwischen dem figh der Rechtsfin-
dungsgremien und dem igaz ilmi dar. Da bereits in einer Reihe von
Forschungsarbeiten auf die Jurisprudenz in islamischen Bioethikdebatten
fokussiert wurde, bilde ich diesen Aspekt nicht im Detail ab.%” Vielmehr
konzentriere ich mich am Beispiel al-Bars auf den Grenzbereich zwischen

155 Muhammad Qasim Zaman bewertet die Entscheidungen der Rechtsgelehrten in
der IFA und der ITFA als konservativ, wahrend ihre Methoden der Rechtsfindung
keinen Beschrankungen unterldgen. Vgl. Zaman, Modern Islamic Thought in a Radi-
cal Age, 94. Zu einem ghnlichen Ergebnis kommt Gad Makhlouf in seiner Analyse
des kollektiven igtihad in der IIFA, die die bisher einzige mit einem rechtsmetho-
dologischen Schwerpunkt darstellt. Er schlussfolgert, dass die Mitglieder oft auf
bestehende Rechtsauffassungen verschiedener Rechtsschulen rekurrieren und die
Ansicht der Mehrheit ilterer fugaha® oftmals bevorzugt wird. Vgl. Gad Makhlouf,
Das Konzept des kollektiven igtihad, 273-89.

156 Vgl. Willem B. Drees, ,Islam and Bioethics in the Context of ‘Religion and Science’
Zygon® 48, Nr.3 (2013): 739. Der bisher detaillierteste Versuch, die personelle Zu-
sammensetzung der IFA zu kategorisieren stammt von Reinhard Schulze, der die
Mehrheit der Rechtsgelehrten dem salafitischen und wahhabitischem Spektrum
zuordnet. Vgl. Reinhard Schulze, Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert:
Untersuchungen zur Geschichte der islamischen Weltliga, Social, Economic and Poli-
tical Studies of the Middle East 41 (Leiden u.a.: Brill, 1990), 292-304. Vgl. ebenso
Zaman, Modern Islamic Thought in a Radical Age, 94. Auf die Frage nach Gender-,
Rechtsschulen- und Lénder-Reprisentativitdt in unterschiedlichen Gremien geht
Makhlouf kurz ein. Vgl. Gad Makhlouf, Das Konzept des kollektiven igtihad, 403-11.

157 Fiir einen Uberblick iiber die entsprechende Forschungsliteratur vgl. den einleiten-
den Teil.

67

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

figh und igaz ilmi, um ein differenzierteres Verstindnis fiir wissenschafts-
basierte Koraninterpretationen zu schaffen.!>

2.1 Religiose Autoritdt in medizinischen Entscheidungsprozessen:
Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

Innerhalb der Rechtsfindungsgremien soll al-Bar den Ruf des ,Medizi-
ners der Rechtsgelehrten und des Rechtsgelehrten der Mediziner® (tabib
al-fuqaha’ wa-faqih al-atibba) erworben haben. Diese Charakterisierung
spielt auf seine vermittelnde Position zwischen den beiden Berufsgruppen
innerhalb der Gremienarbeit an.!* Auf diese doppelte Rolle bezieht sich
auch der von Mohammed Ghaly entwickelte Begrift des ,Co-Mulftis®. Mit
dem Begriff grenzt Ghaly am Beispiel der Arbeit al-Bars und anderen
den Personenkreis der Mediziner:innen, die selbststindig Offenbarungstex-
te interpretieren, von den Gelehrten ab.'®® Um den gesteigerten Einfluss
der Wissenschaftler:innen innerhalb der Gremien sprachlich abzubilden,
ist der Begriff des Co-Mulftis zweckméflig. Wenn es hingegen um das eige-
ne Selbstverstindnis und die tatsdchlichen Tatigkeiten der als Co-Mulftis
betitelten Personen geht, ist der Begriff des Mulftis irrefithrend. Die Medi-
ziner:innen erstellen keine Rechtsgutachten und sind auch nicht direkt
an der Formulierung solcher beteiligt, sondern bemithen sich um eine
Harmonisierung ihres medizinischen Wissens mit den Offenbarungstexten.
Dabher fehlt meiner Ansicht nach in der von Ghaly présentierten Kategorie
die Auseinandersetzung mit der Nédhe zur wissenschaftsbasierten Koranin-
terpretation, insbesondere in Bezug auf die angewandten Argumentations-
strategien.

Obwohl Ghaly den Begriff einfiihrt, folge ich dieser Definition von
al-Bars Profil nicht, da dem Begriff des ,,Co-Muftis“ fiir die analytischen
Zwecke der vorliegenden Arbeit der Aspekt des medizinischen Selbstver-
standnisses fehlt. Laut Ghaly verschwimmen historisch erstmals die Gren-

158 Kritik an der auf Rechtsgelehrte und Fatwas zentrierten Betrachtung islamischer
Bioethik dufSerten beispielsweise Sherine Hamdy, Our Bodies Belong to God: Organ
Transplants, Islam, and the Struggle for Human Dignity in Egypt (Berkeley u.a.:
University of California Press, 2012); Jakob Skovgaard-Petersen, ,A Typology of
Fatwas.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 278-285, und Sing, ,,Sacred Law Recon-
sidered, 97-121.

159 Vgl. Ghaly, ,,Biomedical Scientists as Co-Mulftis‘, 297.

160 Vgl. ebd., 289.

68

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.1 Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

zen zwischen der normativen Rolle der Rechtsgelehrten und der informa-
tionsgebenden Rolle der Wissenschaftler:innen.!®! Diese verinderte Rolle
begriindet sich durch einen Wissensvorsprung gegeniiber den Rechtsge-
lehrten im Bereich der modernen Wissenschaft und Technologien. Dieser
wird sowohl bedingt als auch verstirkt durch Sprachkenntnisse, insbeson-
dere des Englischen.!62

Auch wenn al-Bar seine medizinischen Ausfithrungen mit Textstellen
aus dem Koran und den prophetischen Hadithen verbindet und dies als
exegetische Aktivitat gewertet werden kann, beschreibt er sich nie als Ge-
lehrter, sondern als Mediziner. Vielmehr spricht er von den Gelehrten in
der dritten Person und verweist auf sie als eine Gruppe, zu der er sich selbst
demgemaf3 nicht z&hlt.!93 Diese Rhetorik ist am stérksten bei Verweisen auf
Auslegungen des Korans oder von Hadithen durch die Gelehrten, wodurch
al-Bar sich von einer aktiven eigenen Auslegung des Korans distanziert.!o4
Ebenso wird er in den ausgewerteten Texten als Mediziner vorgestellt,
ohne einen Titel, der religiose Autoritdt ausdriickt, wie ‘alim oder Saih.
Gleichwohl illustriert al-Bar, dass seine Auffassung einer medizinischen
Praxis von und fir Muslim:innen ein Aufgabenspektrum umfasst, das
Uberschneidungen mit der Titigkeit eines Rechtsgelehrten aufweist. Ge-
maf al-Bar zeichnen sich muslimische Arzt:innen dadurch aus, dass sie ne-
ben der praktischen fachlichen Ausbildung zusitzlich in islamischem Recht

161 Vgl. ebd. Zur Geschichte und Rolle der Statusgruppe der Experten im islamischen
Recht vgl. einschldgig Shaham, The Expert Witness.

162 Fehlende Englischkenntnisse vieler Rechtsgelehrter bemangelte auch der Medizi-
ner Hassan Hathout, weil diese dadurch wenige Kenntnisse neuer internationaler
Entwicklungen hitten. Vgl. Hassan Hathout, Islamic Perspectives in Obstetrics and
Gynaecology (Kuwait: 0.A., 1996), 63. Das Sprachproblem benennt auch Ghaly: vgl.
Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Mulftis’, 289. Zu der wichtigen Fahigkeit von
Gelehrten und Predigern in verschiedenen Medien und Sprachen sowie zwischen
sozialen Klassen zu kommunizieren vgl. auch Dale Eickelman, ,Clash of Cultures?
Intellectuals, their Publics, and Islam. In Intellectuals in the Modern Islamic World,
hrsg. v. Stéphane A. Dudoignon, Komatsu Hisao und Kosugi Yasushi, New Horizons
in Islamic Studies (London u. New York: Routledge, 2006), 289. Vgl. hierzu ebenso
Hilary Kalmbach, Islamic Knowledge and the Making of Modern Egypt (Cambridge:
Cambridge University Press, 2020), 128-29.

163 Vgl. Muhammad ‘Ali al-Bar und Hassan Chamsi-Pasha, ,Western and Islamic
Bioethics: How Close is the Gap?“ Avicenna Journal of Medicine 3, Nr.1 (2013):
8.

164 Vgl. exemplarisch Muhammad ‘Ali al-Bar, Daurat al-arham, 2. Aufl. (Dschidda:
Dar as-sa‘udiya, 1982), 9, und Muhammad ‘Al al-Bar, al-Wagiz fi ilm al-aginna
al-qurani (Dschidda: Dar as-satdiya, 1985), 59.

69

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

und Rechtsmethodologie geschult sind. Den Ausfithrungen al-Bars zufolge
sehen sich muslimische Arzt:innen weiterhin verpflichtet, in Ubereinstim-
mung mit der Scharia (Saria)!% zu praktizieren und die Patient:innen tiber
die islamrechtlichen Regelungen ihrer Behandlung aufzukldren.!®® Bar in
der Funktion eines medizinischen Experten, der sein medizinisches Wissen
mit Kenntnissen des figh kombiniert und seine Patient:innen entsprechend
informiert, bezeichne ich deskriptiv als ,islamischen Arzt“ Das Attribut
islamisch verweist dabei auf die Tatsache, dass er normativ argumentiert
und seine (medizinische) Ethik religios begriindet, also mehr umfasst als
die Religionszugehorigkeit.

Seine Vorstellungen von medizinischer Kompetenz fiihrt al-Bar in meh-
reren Veroffentlichungen aus, in denen er einen Lehrplan zu islamischer
Jurisprudenz fiir Medizinstudierende vorstellt. Er sieht die Erweiterung des
medizinischen Lehrplans als Reaktion auf die verinderte Rolle der Arzt:in-
nen. Diese beschrinke sich nicht mehr auf die Heilung von Krankheiten,
sondern habe eine wichtige soziale und rechtliche Ebene. Insbesondere, da
bei Themen wie Schwangerschaftsabbriichen, In-Vitro-Fertilisation, Sper-
ma- und Eizellenspenden, Kontrazeption, Leihmutterschaft und human-
genetischer Diagnostik viele verschiedene Meinungen vorldgen und auch

165 Die Scharia umfasst die Gesamtheit der als gottlichen definierten Regelungen, die
aus der Offenbarung abgeleitet werden. Die Regelungen enthalten sowohl rituelle
Verpflichtungen (ibadat) als auch Rechte und Pflichten gegeniiber den Mitmen-
schen (mu@amalat). Vgl. einfiihrend Mathias Rohe, Das islamische Recht: Geschichte
und Gegenwart, 3. aktualisierte und erweiterte Auflage (Miinchen: Beck, 2011), 8-18.

166 Auch Hathouts Ziel war es, den praktizierenden Arzt:innen mit seinem Buch Isla-

mic Perspectives einen Uberblick iiber ,die islamische Sichtweise“ geben. Das Medi-
zincurriculum wurde auch auf der 5. Konferenz der IOMS (20.-23. November 1988)
zu islamischer Medizin thematisiert: vgl. Ahmad Raga1 al-Gundi, al-‘Awadi, ‘Abd
ar-Rahman ‘Abd Allah und ‘Ali Yasuf as-Saif, Hrsg., al-Abhat wa-a'mal al-mu’tamar
al-alami al-hamis ‘an at-tibb al-islami, NaSrat at-tibb al-islami 5 (Kuwait: al-Mu-
nazzama al-islamiya li-1-‘ulam at-tibbiya, 1988), 87-139.
Zur Notwendigkeit, dass muslimische Mediziner:innen iiber islamrechtliche Stand-
punkte informiert sind, vgl. aktuell Aasim Padela, ,Muslim Perspectives on the
American Healthcare System: The Discursive Framing of ‘Islamic’ Bioethical Dis-
course. Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 413-18, und Aasim Padela, Hasan
Shanawani und Ahsan Arozullah, ,Medical Experts and Islamic Scholars Deliber-
ating over Brain Death: Gaps in the Applied Islamic Bioethics Discourse.“ The
Muslim World 101, Nr.1 (2011). Ebenso wie al-Bar ist Padela Mitglied im CILE,
daher sind ein personlicher Austausch oder eine Zusammenarbeit mit al-Bar nicht
auszuschliefSen. Vgl. Research Center for Islamic Legislation and Ethics, ,,Dr. Aasim
Padela Zuletzt gepriift am 11.09.2022, https://www.cilecenter.org/about-us/our-tea
m/dr-aasim-padela.

70

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela

2.1 Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

unter Mediziner:innen kein Konsens herrsche, miissten muslimische prak-
tizierende Arzt:innen zumindest die grundlegenden islamischen Regelun-
gen der eigenen Profession kennen.!®” Hierfiir solle ein Lehrplan zu islami-
scher Jurisprudenz mit medizinischem Schwerpunkt an den medizinischen
Hochschulen der islamischen Lander unterrichtet werden. Die graduierten
Arzt:innen sollten anschlieflend nicht nur in der Lage sein, gemif den isla-
mischen Regelungen zu praktizieren und ihre Patient:innen entsprechend
aufzuklédren, sondern auch verstehen kdnnen, wie Regelungen fiir neu auf-
tauchende Fragestellungen von den Rechtsgelehrten definiert werden, und
befihigt sein, an den Diskussionen der Gelehrten teilzunehmen.!¢8

Hierzu stehen sowohl usil als auch fura‘ al-figh'®® auf dem Lehrplan.
Bar sieht die Herausforderung, das anspruchsvolle Medizinstudium um
Kenntnisse des figh zu erweitern. Daher sollen sich die zu lernenden furi*
auf alltdgliche Probleme in der medizinischen Praxis beschrdnken. Unter
anderem z&dhlt al-Bar Regelungen beziiglich der rituellen Reinigung (tuhr)
und den Umgang mit Unreinheit (nagas) durch menschliche Ausscheidun-
gen auf; weiterhin Bestimmungen, die die Durchfithrung des Gebets und
des Fastens von Kranken regeln. Hierzu zéhlen Fragen, ob beispielsweise
eine Blutabnahme oder -spende wihrend des Fastens oder die Gabe von
Medikamenten zuldssig ist, in denen Substanzen wie Alkohol oder Schwei-

167 Vgl. Muhammad “Ali al-Bar, ,,An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurispru-
dence. Bulletin of Islamic Medicine 5 (1988): 35-36. Den gleichen Text veroffent-
lichte er mit marginalen Hinzufiigungen als sechstes Kapitel in seinem Buch Con-
temporary Topics in Islamic Medicine. Vgl. Muhammad ‘Ali al-Bar, Contemporary
Topics in Islamic Medicine (Dschidda: Saudi Publishing House, 1995), 55-60. Zu
seinem Verstdndnis des Arztberufes, ethischen Richtlinien und den gemaf3 al-Bar
wichtigsten Grundziigen des figh fiir die medizinische Praxis vgl. auch Muhammad
‘Ali al-Bar und Zuhair Ahmad as-Subaf, at-Tabib: adabuhu wa-fighuhu (Beirut,
Damaskus: Dar a-§amiya; Dar al-qalam, 1993).

168 Vgl. al-Bar, ,,An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurisprudence®, 35-36.

169 Wortlich ,Verzweigungen® Der Begriff bezeichnet den angewandten figh, das heifit
die praktische Anwendung der aus den usiil al-figh abgeleiteten Normen. Vgl. ein-
fithrend Rohe, Das islamische Recht, 43-44. Zur Entwicklung der usil al-figh vgl.
weiterhin Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge:
Cambridge University Press, 2005), 102-49, und Christian Miiller, Recht und histo-
rische Entwicklung der Scharia im Islam, Studies in the History and Culture of the
Middle East 46 (Berlin u. Boston: De Gruyter, 2022), 214-28. Einfithrend zum figh
als normatives System vgl. Baber Johansen, Contingency in a Sacred Law: Legal and
Ethical Norms in the Muslim Figh, Studies in Islamic Law and Society 7 (Leiden
u.a.: Brill, 1999), 1-76.

71

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Al al-Bar

negelatine verarbeitet sind. Eine ethische Verpflichtung!”® sieht al-Bar in
der Aufklirung rund um In-Vitro-Fertilisation, Schwangerschaft, Rechte
des Ungeborenen, Stillen, Schwangerschaftsverhiitung, prénatale Diagnos-
tik und die Einschatzung, ob ein Schwangerschaftsabbruch in spezifischen
Fillen zuldssig wére oder nicht.1”!

Die Ubersetzung von al-Bars Monographien in verschiedene Sprachen
erweckt den Eindruck, dass er seine Vorstellungen auch in nichtarabisch-
sprachigen islamisch gepridgten Landern verbreiten méchte. Ein Beispiel
fiir dieses Bestreben ist die englische Ubersetzung seines populiren Buchs
Halgq al-insan baina t-tibb wa-I-qurian [folgend Halg al-insan].'”? Als Grund
fiir diese Entscheidung nennt al-Bar sein Gefiihl, dass Medizinstudierende
in allen islamisch gepriagten Landern von dem Buch profitieren konnten.
Laut al-Bar bestitige das Buch die medizinischen Lehrinhalte zur Embryo-
logie mit den angefithrten Koranpassagen und Hadithen.'”> Den Anspruch,
die medizinische Lehre um islamische Jurisprudenz zu erweitern, verfolgt
al-Bar auch in neueren Publikationen. Er und seine Co-Autoren sprechen
sich dafiir aus, islamische Medizinethik zu einem festen Bestandteil des
Medizinstudiums innerhalb islamisch geprégter Linder zu machen. Ethik
solle nicht nur in einzelnen Vorlesungen thematisiert werden, sondern
in Anlehnung an aktuelle Erkenntnisse der Medizindidaktik fest in den
gesamten Studienablauf integriert werden.!”*

Fiir die von al-Bar postulierte Notwendigkeit, sich als Mediziner:in in
den Grundsitzen des figh auszukennen, spielt weiterhin sein Verstandnis
von islamischer Bioethik in Abgrenzung zur westlichen Bioethik eine

170 Den Begriff der religiésen Verpflichtung (taklif) und die Entwicklung des Verpflich-
tungsgedankens im Islam hat Norbert Oberauer nachgezeichnet. Zur ethisch-recht-
lichen Dimension der Verpflichtungskonzepte und dem Verhiltnis zwischen Spe-
zialisten und Laien vgl. Norbert Oberauer, Religiose Verpflichtung im Islam: Ein
ethischer Grundbegriff und seine theologische, rechtliche und sozialgeschichtliche Di-
mension, Mitteilungen zur Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt 18
(Wiirzburg: Ergon, 2004), insbesondere 279-305.

171 Vgl. al-Bar, ,,An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurisprudence®, 36-38.

172 Auf Englisch erschien es unter dem Titel Muhammad ‘Ali al-Bar, Human Develop-
ment as Revealed in the Holy Quran and Hadith: The Creation of Man Between
Medicine and the Quran, 5. Aufl. (Dammam u.a.: Saudi Publishing & Distributing
House, 2002).

173 Vgl. ebd., 9-10.

174 Vgl. Muhammad ‘Ali al-Bar, Hassan Chamsi-Pasha und Majed Chamsi-Pasha,
»Teaching Islamic Medical Ethics Zuletzt gepriift am 18.08.2022, https://www.m
ededpublish.org/articles/5-145, 2—4.

72

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145

2.1 Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

wichtige Rolle. Die islamische Bioethik versteht al-Bar als eine parallel
bestehende Wissensform neben westlicher Bioethik, da erstere neben phi-
losophischen Traditionen auf religiosen Texten basiere.”> Die Moral der
islamischen Bioethik habe folglich eine religiose Basis und sei von der
Uberzeugung geprigt, dass Gott die Kategorien ,richtig und ,falsch de-
finiert. Westliche Bioethik sei stattdessen eine Prinzipienethik, das heifst
eine rein philosophische Wissenschaft, die sich auf Vernunft und Erfahrung
berufe.l”6

Den entscheidenden Unterschied sehen er und sein Co-Autor Chamsi-
Pasha in dem Grad der Entscheidungsautonomie der Patient:innen. West-
liche Bioethik beschreiben sie als auf die individuellen Rechte der Pati-
ent:innen fokussierte Ethik. Den Patient:innen obliege die alleinige Ent-
scheidungsgewalt iiber jegliche medizinische Mafinahme an ihrem Korper.
Diese westliche Autonomie schaffe eine abzulehnende Distanz zwischen
der behandelnden Person und dem oder der Patient:in.””” Die Autoren
schreiben, ,,im Islam“ hingegen bestimmten die von Gott gegeben Regeln
die Entscheidungsgewalt tiber den Korper, der mehr als Leihgabe denn
als individueller Besitz verstanden werden miisse.”® Insofern erweitert
sich gemaf3 al-Bar und Chamsi-Pasha die Rolle der behandelnden Arzt:in-
nen gegeniiber ihren Patient:innen: Sie dienen nicht nur als aufklirende
Informant:innen, sondern erheben Anspruch auf Mitspracherecht in der
Entscheidungsfindung tber die durchzufithrende Behandlung. Vor dem
Hintergrund der islamischen Lehre bestehe ihre Aufgabe darin, die Pati-
ent:innen zu instruieren und die Behandlung entsprechend auszurichten.”
Als Leitfaden fiir medizinische Praktiker:innen sollten gemaf3 al-Bar die

175 Die Autoren al-Bar und Chamsi-Pasha nennen neben dem Koran und den prophe-
tischen Hadithen nur ,die Lehren vieler weiterer muslimischer Gelehrter. Vgl.
al-Bar und Chamsi-Pasha, ,Western and Islamic Bioethics" 9.

176 Vgl. ebd., 8-9. Sie beziehen sich auf die von Tom Beauchamp und James Childress
entwickelte Prinzipienethik, dessen vier Grundprinzipien Respekt vor der Autono-
mie des Patienten, Schadensvermeidung, Fiirsorge und Gerechtigkeit sind. Vgl. Tom
Beauchamp und James Childress, Principles of Biomedical Ethics, 3. Aufl. (New York
u.a.: Oxford University Press, 1989).

Demgegeniiber stehe eine islamische Bioethik, wie sie Padela zusammenfasste: Vgl.
Aasim Padela, ,Islamic Medical Ethics: A Primer. Bioethics 21, Nr. 3 (2007).

177 Vgl. al-Bar und Chamsi-Pasha, ,Western and Islamic Bioethics", 9.

178 Vgl. ebd., 9-10. In ihrer ethnographischen Studie hat Sherine Hamdy anhand der
agyptischcen Debatte um Organtransplantationen untersucht, wie religioses und
medizinisches Wissen bioethische Uberlegungen und medizinische Praxis beein-
flussen. Vgl. Hamdy, Our Bodies Belong to God.

179 Vgl. al-Bar und Chamsi-Pasha, ,Western and Islamic Bioethics® 10.

73

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

Mehrheitsmeinungen der Rechtsfindungsgremien dienen. Bar impliziert,
dass in den medizinischen Curricula stets die jeweilige Mehrheitsmeinung
der Gremien unterrichtet und dann folglich in der Praxis angewandt wiir-
de.

Insgesamt bleibt al-Bars Verhiltnis zum figh unklar. Folglich kann seine
Vorstellung der zugrundeliegenden Arbeitsweisen und die Methodik eines
medizinisch relevanten figh hier nicht beantwortet werden. Ebenso bleibt
hypothetisch, welche Voraussetzungen Mediziner:innen gemaf3 al-Bar kon-
kret brauchen, um islamisch rechtsverbindliche Entscheidungen treffen zu
konnen. Die Ausfithrungen al-Bars interpretiere ich indes so, dass seiner
Vorstellung nach praktizierende Arzt:innen islamisches Recht durchsetzen
konnen. Gemaf einer solchen Auffassung ist es folgerichtig, dass Medizi-
ner:innen im figh geschult sind, um diese Funktion angemessen ausfithren
zu konnen. Bar erweckt den Eindruck, die Mediziner:innen fungierten als
Vertreter:innen Gottes mit der wichtigen Aufgabe, dafiir zu sorgen, dass
der gottliche Wille in Bezug auf den menschlichen Korper erfiillt werde.
Islamische Arzt:innen sind demnach Personen, die stellvertretend fiir Gott
dessen Rechte am menschlichen Korper vertreten. Die drztliche Aufklarung
umfasst folglich nicht nur die Unterrichtung iiber die Art der Erkrankung
und die Diagnostik, sondern erweitert sich um den Aspekt einer religi-
onsgebundenen Entscheidungsfindung, das heift um eine islamrechtliche
Komponente, die zuvor ausschliefilich in den Hianden der Rechtsgelehrten
lag. Ein solches Aufgabenprofil provoziert eine Debatte um die Autoritat
des medizinischen Personals und der Frage, ob und wenn ja, in welcher
Form, es paternalistisch gegeniiber den Patient:innen auftreten solle.

Eine solche personelle Erweiterung der islamischen Rechtsgelehrsamkeit
durch islamische Mediziner:innen wirft auflerdem die grundsatzliche Frage
auf, wem religidse Autoritét obliegt. Geméafs den Ausfiithrungen al-Bars wird
die islamische Bioethik, die er als Erweiterung der Scharia versteht!, zu
grofSen Teilen aus dem Aufgabengebiet der Rechtsgelehrten ausgelagert.
Islamische Mediziner:innen stellen demnach eine Diversifikation religio-
ser Autoritdt neben den wulama’ dar. Weiterhin stellt die Integration der
Lehre des figh in das Medizinstudium eine Pluralisierung im Gefiige des
islamrechtlichen Wissens dar, dessen Erwerb folglich weniger an die ent-
sprechenden Bildungsinstitutionen und -strukturen gebunden wire. Die
Folge dieses Prozesses der Ablosung konnte mit einem Bedeutungsverlust

180 Vgl. al-Bar und Chamsi-Pasha, ,Western and Islamic Bioethics®, 9.

74

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.2 Die Kombination biologisch und religiés begriindeter Entwicklungsschritte

des Berufsstandes der Rechtsgelehrten und ihrer Traditionen einhergehen.
Laut Ghaly duflerten einige Gelehrte die Sorge, dass sich Laien bereits
vermehrt an Mediziner:innen statt an Rechtsgelehrte wenden wiirden, um
eine islamrechtliche Sichtweise zu medizinischen Themen zu erfragen.!®!

Der von al-Bar prdsentierte Ansatz mag als zeitgemifle Entwicklung
hin zu einer Diversifikation von Autoritdt und Spezialisierung von Wissen
gewertet werden. Gleichzeitig birgt er die Gefahr einer Reduktion der reli-
giosen Meinungspluralitdt. Wenn sich medizinische Praktiker:innen an den
Beschliissen und Empfehlungen der Gremien orientieren, gewinnt somit
die Zusammensetzung der vortragenden und diskutierenden Personen an
Bedeutung. Insofern muss diskutiert werden, in wie weit die Empfehlungen
der Gremien als islamische Mehrheitsmeinungen angesehen werden kon-
nen.

Der Anspruch an das Profil des islamischen Arztes machte die Anpas-
sung des figh an die medizinische Praxis notwendig, ohne die Kompeten-
zen der Rechtsgelehrten offen in Frage zu stellen. Der Umgang al-Bars mit
religiosem und embryologischem Wissen zur Embryogenese dokumentiert
den Versuch, beiden Wissensbereichen im Hinblick auf die eigenen Interes-
sen Rechnung zu tragen.

2.2 Die Harmonisierung der Kompetenzen durch die Kombination biologisch
und religios begriindeter Entwicklungsschritte des Ungeborenen

Die Darstellungen al-Bars zur embryonalen Entwicklung sind vor dem
Hintergrund der Diskussionen um den menschlichen Lebensbeginn inner-
halb der Rechtsfindungsgremien zu sehen. Um den Zeitpunkt des Lebens-
beginns zu bestimmen, wurden dort die Stadien embryonaler Entwick-
lung gemifl dem koranischen Text und die Lange dieser Stadien gemif3
den Interpretationen des Ibn Mas‘ad- und des Hudaifa-Hadith diskutiert.
Entsprechend der einleitend erwédhnten Aufgabenteilung im kollektiven
igtihad, kommt al-Bar in seiner Rolle als medizinischer Fachberater die
Aufgabe zu, embryonale Entwicklungsschritte aus medizinischer Perspek-
tive zu prasentieren und seine fachliche Sicht auf den Lebensbeginn zu
geben. Diese Informationen sollen den Rechtsgelehrten in ihrer Bewertung

181 Vgl. Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Mulftis®, 306.

75

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

verschiedener rechtlicher Problemstellungen helfen.!®? Aufgrund al-Bars
Selbstverstidndnis als islamischer Arzt integriert er sein Verstindnis der ent-
sprechenden Koranpassagen vor dem Hintergrund seiner medizinischen
Kenntnisse in seine Uberlegungen. So ist es zu erkliren, dass er sich im
Hinblick auf den Zeitpunkt der Beseelung an der Mehrheitsmeinung der
Koran- und Hadithinterpretationen der Rechtsgelehrten orientiert: Dem-
nach erfolgt die Beseelung am 120. Tag nach der Befruchtung der Eizelle
und markiert den Beginn des menschlichen Lebens des Ungeborenen.

Basierend auf der Einordnung al-Bars als islamischer Arzt stelle ich die
Hypothese auf, dass al-Bars Interpretation nicht als alternative Auslegung
verstanden werden sollte, sondern vielmehr als unterstiitzende Verteidi-
gung der 120-Tage-Position mithilfe der modernen Medizin. Bar bekréftigt
die 120-Tage-Position aus medizinischer Sicht, weil es die Mehrheitsmei-
nung der Rechtsgelehrten ist, deren Autoritit im figh er grundsitzlich
respektiert. Seine Deutung des koranischen Textes vor dem Hintergrund
der Embryologie ist eine Anerkennung der Interessen- und Wertpréferen-
zen von Rechtsgelehrten, die ihm Akzeptanz und Legitimitat verschaftt. In
dem Spannungsfeld der Frage um den menschlichen Lebensbeginn findet
al-Bar die ,maximal robuste Losung"!®® das heifit die medizinisch basierte
Argumentation, die am besten in die Mehrheitsmeinung des figh passt.
Gleichzeitig ist eine Festlegung des Lebensbeginns am 120. Tag auch im
medizinischen Interesse al-Bars, der Klarheit {iber rechtliche Regelungen
der medizinischen Praxis fordert und eine Frist von 120 Tagen aufgrund
weitreichender diagnostischer Méglichkeiten befiirwortet.

Die Ausrichtung an der Mehrheitsmeinung der Rechtsgelehrten in den
Rechtsfindungsgremien zeigt sich insbesondere an al-Bars Umgang mit der
Beseelung des Ungeborenen. In den Diskussionen innerhalb der Gremien
um die Definition des menschlichen Lebensbeginns wird dieser mehrheit-
lich mit dem Zeitpunkt der Beseelung gleichgesetzt. Bar folgt dieser Mei-
nung und macht den Beseelungszeitpunkt am 120. Tag zum Ausgangspunkt
seiner Argumentation zum Ablauf der embryonalen Entwicklung. Die
Beseelung zum zeitlichen Fixpunkt innerhalb eines medizinischen Erkla-
rungsversuchs des koranischen Texts zu machen, erfordert Modifizierun-
gen an der origindren 120-Tage-Position der Rechtsgelehrten, damit al-Bar

182 Vgl. exemplarisch Ghaly, ,Biomedical Scientists as Co-Muftis®, 300-310, und Gad
Makhlouf, Das Konzept des kollektiven igtihad, 75.

183 S. Martin Carrier, Wolfgang Krohn und Peter Weingart, ,Experten und Expertise
In Nachrichten aus der Wissensgesellschaft, 301.

76

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.2 Die Kombination biologisch und religiés begriindeter Entwicklungsschritte

medizinisches und religiéses Wissen widerspruchsfrei darlegen kann. Um
die zeitlichen Angaben des Ibn Masd-Hadith mit einer medizinisch kor-
rekten Argumentation verkniipfen zu konnen, ignoriert al-Bar die zugrun-
deliegende Kalkulation von dreimal 40 Tagen, die jeweils auf das nutfa-, das
alaga- und das mudga-Stadium fallen. Dieses Vorgehen wird weder von
al-Bar noch von anderen Diskussionsteilnehmer:innen explizit erwahnt. Es
entsteht daher der Eindruck, lediglich die Hauptaussage al-Bars ,,die Besee-
lung erfolgt am 120. Tag der Befruchtung’, sei relevant fiir die Bewertung
seiner Aussagen gewesen. Die Fragen nach der ,korrekten“ Hadith-Variante
sowie nach der Linge der Stadien ignoriert al-Bar zwar nicht, platziert sie
jedoch auch nicht als entscheidendes Element seiner Argumentation.

Bar stellt seine Erlduterungen der embryonalen Entwicklung nicht ein-
heitlich dar. Die abweichenden Details erldutere ich der folgenden Dar-
stellung seiner Schemata. Einen Uberblick iiber die embryonalen Entwick-
lungsschritte sowie die von ihm jeweils zugeordneten koranischen Entspre-
chungen legt al-Bar in mehreren Monographien dar. Dazu zdhlen insbeson-
dere Halq al-insan baina t-tibb wa-l-quran, al-Wagiz fi ‘ilm al-aginna
al-quriani (folgend al-Wagiz), Human Development as Revealed in the Holy
Quran and Hadith (folgend Human Development), Contemporary Topics
in Islamic Medicine (folgend Contemporary Topics) und Contemporary
Bioethics: Islamic Perspective (folgend Contemporary Bioethics). Die Kern-
botschaften finden sich dariiber hinaus in zahlreichen weiteren Publikatio-
nen.'8 In seinen Ausfithrungen orientiert sich al-Bar an den koranischen
Termini und definiert ausgehend von zahlreichen Koranversen, darunter
Q. 23:12-14, Q. 22:5 und Q. 75:37-39'%, sieben Stadien embryonaler Ent-
wicklung.

Innerhalb seiner weit beachteten Monographie Halqg al-insan definiert er
zwei leicht abweichende Abfolgen!8¢: Zunachst nennt er die Stadien nutfa,

184 Vgl. exemplarisch Muhammad ‘Ali al-Bar, ,An Islamic View on Contraception and
Abortion.“ Journal of the Indian Medical Association 21 (1989) und Muhammad
‘Ali al-Bar, ,Counselling About Genetic Disease: An Islamic Perspective. Eastern
Mediterranean Health Journal 5, Nr. 6 (1999).

185 Vgl. exemplarisch Muhammad ‘Al al-Bar, Halg al-insan baina t-tibb wa-I-quran,
4. Aufl. (Dschidda: al-Dar as-saudiya, 1983), 201 und 366.

186 Auf die Abweichungen in Halg al-insan hat bereits Eich aufmerksam gemacht: Vgl.
Thomas Eich, ,Decision-Making Processes. In Muslim Medical Ethics, 66-7, und
Thomas Eich, Islam und Bioethik: Eine kritische Analyse der modernen Diskussion
im islamischen Recht, Heceas: Aktuelle Debatte 1 (Wiesbaden: Reichert, 2005), 31-
33.

77

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

‘alaga, mudga muhallaqa wa-gair muhallaqa [geformte und ungeformte
mudgal, ‘izam [Knochen], lahm [Fleisch], at-taswiya'® wa-t-taswir (halq
ahar) wa-t-tadil [wortl. die Glattung, die Formung (ein anderes Wesen)
und die Streckung]'®® und nafh ar-rith [die Einhauchung der Seele].18 We-
nige Seiten spater nennt er folgende Stadien: nutfa, alaqa, mudga, al-izam
wa-l-adalat [Knochen und Muskeln]'®®, at-taswir, at-taswiya wa-t-ta'dil
und nafh ar-rith. Auffillig ist, dass er in der ersten Version das Stadium
des halg ahar nicht mit der Beseelung gleichsetzt, sondern halg ahar und
nafh ar-rith als getrennte Stadien nennt. Ob er diese Unterscheidung auch
in der zweiten Version trifft, wird nicht ersichtlich, da der Terminus halg
ahar keinem der aufgezéhlten Stadien zugeordnet wird.!"!

Eine nochmals leicht abgewandelte Abfolge présentiert al-Bar in dem
Nachfolgewerk al-Wagiz, das laut eigener Aussage von al-Bar eine verein-
fachte, leichter zugingliche Zusammenfassung von Halq al-insan ist. Die
dort aufgezdhlten Stufen menschlicher Entwicklung lauten: sulala min tin
[ein Stiick Lehm]®?%; nutfa; ‘alaqa; mudga; ‘izam [Knochen]; yaksi al-izam
[das Bedecken der Knochen]; halg ahar wa-yatadammanu at-taswir
wa-t-taswiya wa-nafh ar-rith [Erschaffung als anderes Wesen, Auspriagung
individueller Merkmale, Herstellung von Proportionen und Einhauchung
der Seele].!”® In dieser Aufzahlung sind halq ahar, at-taswir, at-taswiya und
nafh ar-rith Entwicklungsschritte, die nur noch ein gemeinsames Stadium
darstellen. In der englischen Ubersetzung von Halq al-insan, Human De-
velopment, verkiirzt al-Bar seinen Originaltext auf weniger als ein Drittel.
Im Zuge dessen vereinfacht er seine Erklirungen. So werden die Stadien

187 Der Terminus at-taswiya findet sich in Q. 32:9, in dem die Einhauchung der Seele
thematisiert wird.

188 Die Stadien at-taswir, at-taswiya und at-ta'dil sind als Herstellung von Proportionen
und Ausprigung individueller Merkmale des Embryos zu verstehen.

189 Vgl. al-Bar, Halq al-insan, 366. Die Ausdriicke at-taswiya, at-taswir und at-ta'dil
stammen aus der Sure 3, Al imran. Vgl. al-Bar, Halq al-insan, 372.

190 Die Muskeln (‘adalat) ersetzen das lahm-Stadium. Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 352.

191 In spateren Verdffentlichungen folgt er der Verkniipfung der Beseelung mit dem
Stadium halq ahar: vgl. exemplarisch al-Bar, Contemporary Topics, 133-34, und
al-Bar und Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics, 165.

192 Die Schaffung des Menschen aus Lehm bezeichnet lediglich den Beginn der
Schopfung, das heifit, die Schaffung Adams. Diese Stufe wird der Vollstindigkeit
halber aufgezahlt. Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 244. Zu Adam vgl. Johannes Pedersen,
»Adam.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 1, hrsg. v. Hamilton
A. R. Gibb et al. (Leiden u. London: Brill, 1960), 176-178, und Roberto Tottoli,
»Adam.“ In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE.

193 Vgl. al-Bar, al-Wagiz, 9.

78

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.2 Die Kombination biologisch und religiés begriindeter Entwicklungsschritte

embryonaler Entwicklung kondensiert als nutfa, ‘alaga, mudga, Knochen,
Fleisch und anschlieflende Beseelung beschrieben.14

In der zweitgenannten Abfolge der aus dem Koran abgeleiteten embryo-
nalen Stadien in Halg al-insan fiigte al-Bar, mit Ausnahme des Beseelungs-
stadiums, in Klammern hinter dem jeweiligen Stadium den entsprechenden
Zeitraum ein. Daraus wird ersichtlich, dass nutfa-, ‘alaga- und mudga-Sta-
dium gemaf al-Bar innerhalb der ersten vier Wochen nach der Befruchtung
der Eizelle ablaufen. Die Entwicklung der Knochen und Muskeln, die Aus-
pragung individueller Merkmale sowie die Herstellung von Proportionen
finden innerhalb der fiinften bis siebten Schwangerschaftswoche statt, das
heifdt innerhalb der ersten 40-42 Tage nach der Befruchtung. AnschliefSend
folgt die Beseelung des Fotus am 120. Tag.!> Wihrend es in der erwahnten
Abfolge aus Halq al-insan so formuliert ist, dass anschlieflend an die Stadi-
en nutfa, ‘alaga und mudga auch das izam- und lahm-Stadium innerhalb
der ersten 40 bis 42 Tage ablaufen, klingt es in Human Development viel-
mehr so, als dass lediglich nutfa, ‘alaga und mudga in diesem Zeitraum
abgeschlossen werden und erst anschlieflend das ‘izam- und lahm-Stadium
folgen.”®® Diese Sichtweise verstdrkt sich an anderer Stelle in Human De-
velopment, wo al-Bar angibt, das mudga-Stadium erstrecke sich von der
vierten bis zur achten Schwangerschaftswoche.!”

Auffillig ist, dass al-Bar in seinen frithen, arabischsprachigen Publika-
tionen den Ibn Mas‘d-Hadith in der Variante von Muslim inklusive der
Ausdriicke fi dalika und mitla dalika zitiert. Er weist darauf hin, dass
der Hadith bei Muslim und bei al-Buhari tradiert ist, erlautert seine Wahl
der von ihm zitierten Variante indes nicht.”® Aus seiner englischen Uber-
setzung des Ibn Mas‘Gd-Hadith wird nicht deutlich, welche Variante er
zitiert.” Lediglich in Halg al-insan duflert sich al-Bar explizit zu seiner
Meinung beziiglich der Hadith-Varianten und erldutert die 40-Tage- und
die 120-Tage-Position.?’* Im Vorwort von Halq al-insan legt al-Bar offen,
dass ihn sein Freund (al-ah wa-s-sadiq) ‘Abd al-Magid az-Zindani in lan-

194 Vgl. al-Bar, Human Development, 11-12.

195 Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 376.

196 Vgl. al-Bar, Human Development, 11-12.

197 Vgl. ebd., 74.

198 Vgl. al-Bar, al-Wagiz, 39, und al-Bar, Halg al-insan, 395-96.

199 1In al-Bar, Human Development, 61; 73-74; 89; 91 erlautert al-Bar hingegen in Bezug
auf die Variante von Muslim, dass der Engel nach 40 oder 42 Tagen zu dem
Ungeborenen kdme.

200 Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 396-405.

79

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

gen Diskussionen von der Korrektheit des Hadith in der Variante von
Muslim tiberzeugt habe.2! Neben den offensichtlichen Zeitangaben fiir die
drei Stadien in den jeweiligen Kapiteln adressiert al-Bar erst am Ende sei-
ner Ausfithrungen zur embryonalen Entwicklung das Problem der unter-
schiedlichen Zeitangaben und der daraus resultierenden Meinungen. Sein
wichtigstes Argument lautet, dass die am Anfang des Ibn Mas‘ad-Hadith er-
wihnte Erschaffung jedes Menschen durch ein Zusammenbringen (g-m-)
im Leib der Mutter die drei Stadien nutfa, ‘alaga und mudga umfasse. Der
Ausdruck ,zusammengebracht werden® beschreibe den gesamten Ablauf
dieser Stadien und dauere 40 Tage, wie es der Ibn Mas‘td-Hadith und
der Hudaifa-Hadith bestitigen wiirden.?%2 Auf seine Ansicht, dass der Le-
bensbeginn und der Beseelungszeitraum am 120. Tag stattfinden, haben die
Interpretationen zur Linge der drei Stadien geméf3 der unterschiedlichen
Varianten des Ibn Mas‘Gd-Hadith keinen Einfluss.

Seine Interpretation der embryonalen Entwicklung begriindet al-Bar, in-
dem er die Kongruenz zwischen religiosem und embryologischem Wissen
aufzeigt und die Korrektheit seiner Interpretation der Offenbarungstexte
mit der Embryologie rechtfertigt. Zunédchst unterstreicht al-Bar seine Argu-
mentation, indem er den Zeitraum von 40 Tagen mit der Organogenese
(das Entstehen aller wichtigen Organe und Organsysteme) des Embryos
verbindet. Die Organogenese verlaufe zwischen der vierten und der achten
Schwangerschaftswoche. Thren Hoéhepunkt habe diese Entwicklung laut
al-Bar am 42. Tag, das heifit in der sechsten Schwangerschaftswoche nach
der Befruchtung. In diesem Zeitraum werden beispielsweise die Anlagen
fiir das Hor- und Sehvermdgen, fiir die Knochen, das (Muskel-) Fleisch
und die Haut gebildet.203 Dieser Ubergang der Organogenese werde gemif3
al-Bar in Q. 22:5 mit dem Ausdruck mudga muhallaqa wa-gair muhallaqa
beschrieben.2?* Diese biologischen Tatsachen werden laut al-Bar nicht nur
im Koran, sondern auch in den Hadithen veranschaulicht. Er fithrt den
Hudaifa-Hadith an, in dem es heifit, dass ein Engel kommt, sobald 42
Néchte iiber der nutfa vergangen sind und die nutfa formt, ihr Horen,

201 Vgl. ebd., 7-8.

202 Vgl. ebd., 399-400, und al-Bar, al-Wagiz, 55. Bar bezieht sich fiir diese Aussage auf
Ibn Hagar al-‘Asqalani (gest. 1448), ich konnte diese Aussage im Original jedoch
nicht nachvollziehen. Vgl. Ibn Hagar al-‘Asqalani, Ahmad b. ‘Ali, Fath al-bari bi-sarh
Sahih al-Imam Abi ‘Abd Allah Muhammad Ibn Ismail al-Buhari Bd. 11 (Kairo: Dar
al-bayan li-t-turat, 1986), ediert von Muhibb ad-Din al-Hatib, 488-90.

203 Vgl. al-Bar, Halq al-insan, 403-4, und al-Bar, Human Development, 74.

204 Vgl. al-Bar, Human Development, 73-74.

80

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.2 Die Kombination biologisch und religiés begriindeter Entwicklungsschritte

Sehen, Haut, Fleisch und Knochen verschafft. Bar erklédrt, dass der Hadith
die Abldufe der Organogenese inhaltlich und zeitlich beschreibe.?0>

Neben der Ubereinstimmung der zeitlichen Angaben erklirt al-Bar wei-
terhin die biologische Korrektheit der koranischen Termini. Die fiir diese
Arbeit relevantesten sind erstens die nutfa, die al-Bar in ménnlich und
weiblich unterteilt und die die jeweiligen Gameten — Spermium und Eizelle
- darstellen. Die in Q. 72:2 erwéhnte nutfa amsag (,gemischter Tropfen®)
beschreibe folglich die Zygote (befruchtete Eizelle).2°¢ Wesentlich ist zwei-
tens die alaqa, die etwas sei, das sich an etwas anderem festhalte oder
anhédnge??” Daher beschreibe der Ausdruck die Nidation (Einnistung)
der Blastozyste in die Gebarmutterschleimhaut zwischen dem fiinften und
sechsten Tag nach der Befruchtung.2%® Laut al-Bar seien sich ,alle Arzte®
darunter Maurice Bucaille, tiber diese Bedeutung einig.2° In mehreren Ar-
beiten erldutert al-Bar den embryologischen Bezug der verschiedenen lin-
guistischen Bedeutungen der Wurzel “I-q. Darunter findet sich in al-Wagiz
auch die Definition eines ,blutsaugenden Egels, der im Wasser lebt (ditda
fi I-ma@ tamassu ad-dam)“?'°© Diese Bedeutung verbindet al-Bar lediglich
in Human Development mit dem Embryo, wo er diesen als ein egelarti-
ges Objekt darstellt. Die Bedeutung dieser Definition relativiert er jedoch
anschlieflend.?!! Auch in spéteren Publikationen al-Bars taucht der Egelver-
gleich nicht mehr auf. Drittens vergleicht er die mudga mit einem Stiick
gekautem Fleisch, in dem die Zahnabdriicke eines menschlichen Gebisses
den Somiten?!? dhneln, und unterstreicht diesen Vergleich mit entsprechen-

205 Vgl. ebd., 74.

206 Vgl. ebd., 13-15 und 24-25.

207 Vgl. ebd., 63, und al-Bar, Halg al-insan, 203.

208 Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 204-5; 211-231. Ebenso al-Bar, al-Wagiz, 31-34, und
al-Bar, Human Development, 63-68.

209 Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 202, und al-Bar, al-Wagiz, 32. Weiterhin erwdhnt al-Bar,
dass er Bucaille mehrmals getroffen habe. Bucailles Buch The Bible, the Quran
and Science lobt er als wegweisendes Buch des igaz ilmi. Gleichzeitig betont er,
dass Bucailles Ausfithrungen zu den Hadithen fehlerhaft seien. Dies fiihrt al-Bar
darauf zuriick, dass Bucaille nur eine englischsprachige Version des Sahih al-Buhari
vorgelegen habe. Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 385-86.

210 Vgl. al-Bar, al-Wagiz, 32. Auf die Bedeutung des Vergleichs der ‘alaga mit einem Egel
gehe ich in Kapitel 4 und 5 genauer ein.

211 Vgl. al-Bar, Human Development, 21 und 63.

212 Die Somiten sind die in der Entwicklung von Wirbeltieren voriibergehend auftre-
tenden Ursegmente. Diese differenzieren sich im Verlauf der Embryogenese in zwei
Segmente, aus denen sich unter anderem Teile des Achsenskeletts sowie die Rumpf-
und Gliedmaflenmuskulatur entwickeln.

81

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

den Abbildungen.23 Bei der Ubersetzung der mudga als einen zerkauten
Klumpen bezieht sich al-Bar erneut auf Bucaille. Er verweist weiterhin
auf den zum Islam konvertierten dsterreichisch-jiidischen Journalisten und
Intellektuellen Muhammad Asad (1900-1992, geb. als Leopold Weiss), der
mudga ebenfalls als zerkauten Klumpen tibersetzt haben soll.?'* Woher
al-Bar diese Information nimmt, ist nicht nachvollziehbar. Sowohl in der
englischsprachigen Koraniibersetzung Asads als auch in der deutschspra-
chigen Ausgabe wird mudga als ,embryonaler Klumpen® iibersetzt.?>

Bis hierhin kann also festgehalten werden, dass al-Bar in der Mehrheit
seiner Publikationen die 40-Tage-Position vertritt, da so die Gleichsetzung
der nutfa mit den Gameten, der alaga mit der Blastozyste und der mudga
mit dem Embryo wihrend der Organogenese eine biologisch korrekte
Zeiteinteilung ermdglicht. Allerdings stellt al-Bar die Frage nach den Posi-
tionen und den Liangen der einzelnen Stadien nicht ins Zentrum seiner
Uberlegungen. In anderen Worten stellt er nicht die Frage, ob nutfa, ‘alaga
und mudga in 40 oder 120 Tagen ablaufen, sondern erklart unabhingig
von diesen Berechnungen den 120. Tag zum Beseelungszeitpunkt. Folglich
ergibt sich ein Vereinbarkeitsproblem: Da die Stadien nutfa, ‘alaga und
mudga unter 40 Tagen zusammengefasst wurden, miisste nach den beiden
»Kklassischen“ Auslegungen und Kalkulationen des Ibn MasWd-Hadith die
Beseelung anschlieflend erfolgen. Der Annahme einer Beseelung am 120.
Tag liegt die Kalkulation von dreimal 40 Tagen fiir jedes der drei Stadien
zugrunde. Bar behdlt die Gesamtaussage von 120 Tagen des Ibn Masad-
Hadith in der Variante von al-Buhari bei.?'® Aufgrund der besseren biolo-
gischen Vereinbarkeit orientiert er sich fiir den Ablauf der Stadien nutfa,
‘alaga und mudga hingegen an der 40-Tage-Variante von Muslim.?”” Diesen
Umstand thematisiert al-Bar allerdings nicht.

213 Vgl. al-Bar, Human Development, 71-78, und al-Bar, al-Wagiz, 39.

214 Vgl. al-Bar, Human Development, 71.

215 Vgl. Muhammad Asad, The Message of the Quran: Translated and Explained
(Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980), 520, und Muhammad Asad, Die Botschaft des
Koran: Ubersetzung und Kommentar (Diisseldorf: Patmos, 2009), 654. Zu Le-
ben und Werk Asads vgl. Glinther Windhager, Leopold Weiss alias Muhammad
Asad: Von Galizien nach Arabien 1900-1927, 2. Aufl. (Wien: Bohlau, 2003), und
Dominik Schlosser, Lebensgesetz und Vergemeinschaftungsform: Muhammad Asad
(1900-1992) und sein Islamverstindnis, Bonner Islamstudien 32 (Berlin: EB, 2015).

216 Vgl. Eich, Islam und Bioethik, 32.

217 Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 202.

82

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.2 Die Kombination biologisch und religids begriindeter Entwicklungsschritte

Dieser Modifikation muss sich al-Bar bewusst gewesen sein, da er er-
klart, dass es aufgrund der unterschiedlichen Varianten zwei Gelehrtenin-
terpretationen des Ibn Mas‘@d-Hadith vorliegen und er deutlich sagt, dass
in der 40- und in der 120-Tage-Position der Beseelungszeitpunkt am oder
um den jeweils letzten Tag der beiden genannten Zeitraume datiert wird.?!8
Ausnahmen von al-Bars Priferenz fiir die 40-Tage-Variante des Hadith
bilden einige Publikationen seit den 2010er Jahren. Hierzu zdhlen das
von al-Bar gemeinsam mit Chamsi-Pasha verdffentlichte und international
beachtete Buch Contemporary Bioethics von 2015 sowie al-Bars aktuellste
Veroffentlichung zu Abtreibungsbestimmungen der schafiitischen Rechts-
schule.?® In ersterem zitieren die Autoren die 120-Tage-Interpretation des
Ibn Mas‘ad-Hadith.?? In zweiterer schreibt al-Bar, dass die Rechtsgelehrten
von einer Zeitspanne von jeweils 40 Tagen fiir die Stadien nutfa, ‘alaga und
mudga ausgehen. Weiterhin erklart er, dass das ‘alaga-Stadium die Organo-
genese umfasse und vom 41. bis zum 80. Tag andauere. Die Organogenese
bezeichnet er nicht mehr als yugma'u al-halg, sondern als at-tahliq.??! Diese
Darstellung ist eine einmalige Position von al-Bar zur Organogenese.

Durch die Analyse von al-Bars Darstellungen embryonaler Entwick-
lungsprozesse gehe ich davon aus, dass er den Beginn des menschlichen
Lebens am 120. Tag nach der Befruchtung als islamrechtliche Mehrheits-
meinung aus medizinischer Perspektive bestirkt. Gleichzeitig konnte durch
die detaillierte Auswertung seiner Auflerungen belegt werden, dass al-Bar
aus dem Koran und den Hadithen abgeleitete Aussagen selektiv neu zusam-
mensetzt, um die Plausibilitdt seiner Darstellungen herzustellen. Daran
zeigt sich auflerdem, dass die zeitgendssische islamische Bioethik mehr
umfasst als die Erweiterung des figh um moderne naturwissenschaftliche
Erkenntnisse. Vielmehr deutet al-Bars Ansatz auf eine Entkoppelung der
Frage nach dem Lebensbeginn von der Kalkulation, wie lange die Stadien

218 Vgl. exemplarisch ebd., 398-400. Ahnlich in al-Bar, Human Development, 136-37.

219 Vgl. Muhammad ‘Ali al-Bar, ,Abortion: Shafii Perspective In Abortion: Global
Positions and Practices, Religious and Legal Perspectives, hrsg. v. Alireza Bagheri
(Cham: Springer International, 2021).

220 Vgl. al-Bar und Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics, 165. Ebenso in al-Bar,
»~Human Cloning, Stem Cell Research,® 838, wo sich al-Bar explizit auf den Ibn
Mas‘ad-Hadith im Sahth al-Buhari bezieht.

221 Vgl. Muhammad ‘Ali al-Bar, ,, Abortion.“ In Abortion, 150-1. In al-Bar und Chamsi-
Pasha, Contemporary Bioethics, 165-66, bleiben die Autoren bei der bisherigen
Schilderung al-Bars, dass die Organogenese von der vierten bis zur achten Schwan-
gerschaftswoche (entspricht dem 28. bis 56. Tag nach der Befruchtung) ablaufe und
ihren Hohepunkt am 42. Tag habe.

83

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

nutfa, ‘alaqga und mudga jeweils andauern, hin. Die Motivation fiir diese
Herangehensweise liegt in der medizinischen Praxis begriindet, wie im
folgenden Abschnitt deutlich wird.

2.3 Der figh in der medizinischen Praxis: Die Bedeutung des
Beseelungszeitpunkts fiir die islamrechtliche Einordnung von
Schwangerschaftsabbriichen

Zwar sei das Wissen um die Seele und den Zeitpunkt ihrer Einhauchung
eine Sache Gottes??2, dennoch betont al-Bar, dass aufgrund der islam-
rechtlichen Bedeutung des Beseelungszeitpunktes dieser fiir praktizierende
Mediziner:innen von hoher Relevanz sei. Aufgrund dessen wiinscht er
sich Klarheit in dieser Frage, insbesondere beziiglich der Bewertung von
Schwangerschaftsabbriichen.??* Die Bestimmung des Beseelungszeitpunk-
tes iiberldsst er denjenigen Gelehrten, deren Meinung vom 120. Tag als
Beseelungszeitpunkt al-Bar folgt. Somit sind der Zeitpunkt der Beseelung
und dessen Gleichsetzung mit dem Stadium des halq ahar sowie des
menschlichen Lebensbeginns die Fixpunkte, an denen er seine Erkldrungen
ausrichtet.

Aus seiner biomedizinischen Sicht erklart al-Bar, dass der Embryo ab
dem Zeitpunkt der Befruchtung zwar als ,lebendig® angesehen werden
konne, ihm gemaf$ des islamischen Rechts jedoch vor der Beseelung nicht
der Status eines menschlichen Lebewesens zugestanden werde.??* Diese
Einschdtzung verteidigt er damit, dass zu diesem frithen Zeitpunkt keine
Anzeichen menschlichen Lebens vorhanden seien, und er weist die Defini-

222 Vgl. al-Bar, al-Wagiz, 56, und al-Bar, Halq al-insan, 139-40.

223 al-Bar, al-Wagiz, 57-61. Fiir einen Uberblick iiber die religiosen, rechtlichen und
ethischen Diskussionen vgl. Donna L. Bowen, ,Contemporary Muslim Ethics of
Abortion.“ In Brockopp, Islamic Ethics of Life, 51-80.

224 Obwohl al-Bar wie oben beschrieben die Meinung, menschliches Leben beginne
ab dem Zeitpunkt der Befruchtung, ablehnt, bezeichnet er in Contemporary Topics
die Verwendung eines Intrauterinpessars (,Spirale®) als frithen Schwangerschafts-
abbruch. Eine andere Meinung vertritt er in al-Bar, ,Human Cloning, Stem Cell
Research,® 840, wo er sich der Mehrheitsmeinung anschliefSt, dass diese Art der
Schwangerschaftsverhiitung erlaubt sei, da der Embryo sich noch nicht eingenistet
habe. (Ein Intrauterinpessar verhindert lediglich die Einnistung der Zygote, nicht
die Befruchtung der Eizelle.) Vgl. ebenso al-Bar und Chamsi-Pasha, Contemporary
Bioethics, 165.

84

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.3 Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts fiir Schwangerschaftsabbriiche

tion des Lebensbeginns ab dem Zeitpunkt der Befruchtung klar zuriick.??>
Stattdessen seien willentliche Bewegungen des Ungeborenen der wichtigste
Hinweis fiir die Beseelung.22¢ Diese Einschatzung verkniipft al-Bar mit der
Unterscheidung Ibn al-Qayyims, der die Bewegungen des Embryos vor der
Beseelung mit den willenlosen Bewegungen einer Pflanze verglich. Nach
der Beseelung sei der Fotus zu menschlichen, willentlichen Bewegungen
fahig.2”

Ibn al-Qayyim nutzte diese Unterscheidung, um die 120-Tage-Variante
des Ibn Mas‘Gd-Hadith mit dem Hudaifa-Hadith zu harmonisieren. Gemaf3
seiner Auffassung beschreibe der Hudaifa-Hadith die Pradestination des
Embryos, wihrend der Ibn Mas‘id-Hadith auf den Zeitpunkt der Besee-
lung nach 120 Tagen verweise. Da die Bewegung des Embryos als ein
entscheidendes Merkmal des Lebensbeginns des Menschen angesehen wur-
de, war die Folgerung Ibn al-Qayyims, dass die Beseelung am 120. Tag
stattfinde, nicht kompatibel mit der Tatsache, dass der Embryo sich bereits
vor diesem Zeitpunkt bewegt.??® Um diesen Konflikt zu 19sen, verglich
Ibn al-Qayyim die Bewegungen des Embryos vor dem 120. Tag mit den
willenlosen Wachstumsbewegungen einer Pflanze. Der beseelte Embryo be-
wege sich hingegen willentlich, was ihn als menschliches Wesen auszeich-

225 Vgl. al-Bar, Human Development, 140. Fir die Befruchtung als Zeitpunkt des
menschlichen Lebensbeginns spricht sich beispielsweise Hathout aus. Er argumen-
tiert, dass aus biologischer Sicht ab diesem Zeitpunkt von Leben gesprochen wer-
den miisse, und lehnt daher Schwangerschaftsabbriiche, aufer in Fllen, in denen
das Leben der Schwangeren in Gefahr ist, kategorisch ab. Ein weiterer Grund fiir
Hathout ist, dass die Beseelung ein theologisches Element sei, fiir das es keine
zweifelsfreien medizinischen Beweise gebe, und es daher nicht zu einer Bedingung
fiir die Definition des Lebensbeginns gemacht werden sollte. Vgl. Hathout, Topics,
116-35, und Hathout, Islamic Perspectives, 70-78.

226 Vgl. al-Bar, Human Development, 140-45, und al-Bar und Chamsi-Pasha, Conterm-
porary Bioethics, 165.

227 Vgl. al-Bar, Human Development, 137-38, und al-Bar, al-Wagiz, 56.

Die Unterscheidung zwischen seelenlosem, pflanzlichem Leben und beseeltem,
menschlichen Leben wurde nicht von al-Bar in den internationalen bioethischen
Diskurs eingebracht. Er wird von Eich aufgrund seiner Bekanntheit dennoch als
wichtigster Vertreter der Embryo-Pflanze Analogie innerhalb der Gremien gesehen.
Vgl. Thomas Eich, ,,Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter In Kulturiibergrei-
fende Bioethik, 166-7.

228 Der Embryo beginnt sich um die sechste Woche nach der Befruchtung zu bewegen.
Einige Schwangere spiiren die Bewegungen bereits um die zwolfte Woche nach der
Befruchtung.

85

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

ne.?” Die von mir folgend als Ibn al-Qayyims Seelenpassage bezeichnete
Darstellung zeichnet sich folglich dadurch aus, dass sowohl der 40. als auch
der 120. Tag einen wichtigen Meilenstein beschreiben. Zwischen dem 40.
und 120. Tag bewegt sich der Embryo unwillentlich, am 120. Tag wird dem
Embryo die Seele eingehaucht, die ihn zu einem Menschen mit willentli-
chen Bewegungen macht.?3

Laut al-Bar habe ihn as-Sayyid ‘Abd al-Qadir bin Ahmad as-Saqqaf
(1913-2010)?! auf die Unterscheidung Ibn al-Qayyims hingewiesen.?*? Die-
se Differenzierung zwischen pflanzlichem und menschlichem Leben sei
laut al-Bar einleuchtend, da um den 120. Tag die Entwicklung des Grof3-
hirns, das Bewegungen kontrolliert und Sinneseindriicke verarbeitet, ent-
sprechend fortgeschritten sei.?*® Diese Erklarung ldsst sich gut mit al-Bars
Interpretation des Hudaifa-Hadith vereinbaren: Die dort beschriebene Ver-

229 Hinter diesen Vergleichen steckt die in der griechischen Philosophie verbreitete
Theorie der ,Fahigkeiten® (engl. ,faculties*) der Seele, beziehungsweise des jeweili-
gen Lebewesens. Die Fahigkeiten sind gestaffelt und lediglich Tiere und Menschen
kénnen sich demnach willentlich bewegen. Vgl. exemplarisch Taneli Kukkonen,
»Faculties in Arabic Philosophy.“ In The Faculties. Mit direktem Bezug zu Ibn
al-Qayyim vgl. Ursula Weisser, ,Ibn Qaiyim al-Gauziya iiber die Methoden der
Embryologie Medizinhistorisches Journal 16, Nr.3 (1981). Uber die Frage, ob wil-
lentliche Bewegung mit Menschwerdung gleichgesetzt werden sollte, gab es unter-
schiedliche Ansichten. Vgl. hierzu die Ausfithrungen in Jackel, ,Wenn wir sagen, dass
der Tropfen Mensch wird*®, 59-66.

230 Ibn al-Qayyims Herleitung dieser Unterscheidung findet sich in seinen Arbeiten Ibn
Qayyim al-Gauziya, Muhammad b. Abi Bakr, at-Tibyan fi agsam al-quran (Kairo:
Dar at-tiba‘a al-muhammadiya, 1968), herausgegeben von Taha Yisuf Sahin, 208-
213; 217-219; 221-222 sowie in Ibn Qayyim al-éauziya, Muhammad b. Abi Bakr,
Tuhfat al-maudnid bi-ahkam al-mauliid (Kairo: Dar Ibn-Ragab, 1999), herausgege-
ben von Ahmad Sulaiman, 301-16. Vgl. hierzu Thomas Eich, ,Die Diskussion islami-
scher Rechtsgelehrter In Kulturiibergreifende Bioethik, 166-167. Zu der Verbreitung
von Ibn al-Qayyims Unterscheidung im islamischen Bioethikdiskurs seit den 1980er
Jahren, vgl. ebd., sowie Eich, Islam und Bioethik, 34-36.

231 Gemif einer online verfiigbaren Biografie entstammt der im jemenitischen Saian
geborene as-Saqqaf aus einer Familie der Nachkommen des Propheten Muham-
mads. Er soll als Gelehrter und da‘iya (Rufer/ Werber fiir den Islam) titig gewesen
sein. Nachdem er 1973 den sozialistischen Siidjemen verlief3, lebte er bis zu seinem
Tod vorwiegend in Dschidda. Er soll bekannt dafiir gewesen sein, dass in seinem
Haus regelmaflig Treffen mit Gelehrten und anderen Gisten abgehalten wurden.
Vgl. Unbekannt, ,,Habib Abd al-Qadir al-Saqqaf’ Zuletzt gepriift am 03.01.2023,
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/.

Aufgrund des gleichen Wohnorts Dschidda ist es nicht auszuschlieffen, dass al-Bar
an diesen Treffen teilnahm und mit as-Saqqaf diskutierte.

232 Vgl. al-Bar, Halg al-insan, 8-9.

233 Vgl. al-Bar und Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics, 166.

86

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf

2.3 Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts fiir Schwangerschaftsabbriiche

anderung des Embryos am 40. Tag verkniipfte al-Bar mit der Organogene-
se. Insofern beschreibe der Hudaifa-Hadith gemif3 al-Bar den Start der
Entwicklung des Gehirns und Nervensystems um den 40. Tag. Der Ibn
Mas‘ad-Hadith beschreibe hingegen die Entwicklung des Groflhirns, mit
der eine substanzielle Wesensverdnderung des Fétus einhergeht.?34

Die Vorgehensweise von al-Bar, Ibn al-Qayyim fiir seine Argumentation
heranzuziehen, ist das erste Beispiel einer strategischen und ,bedarfsorien-
tierten“ Nutzung von Ibn al-Qayyims Texten in dieser Arbeit.?3> Bar nutzt
die Seelenpassage Ibn al-Qayyims, um seine biologische Argumentation,
dass die Beseelung erst am 120. Tag der Schwangerschaft stattfinde, auch
religiés zu untermauern. Sich auf Aussagen Ibn al-Qayyims zu stiitzen,
ist Ausdruck eines grofieren Trends der ,Entdeckung® von dessen Texten
im 20. Jahrhundert. Bar ist demnach keineswegs der erste, der Ibn al-Qay-
yims Ausfithrungen zu eigenen Zwecken nutzt und verandert. Vielmehr
ist er Teil einer Entwicklung, deren Anfinge sich auf das Ende des 19.
Jahrhunderts datierten lassen. Seit dieser Zeit ldsst sich eine plotzliche
breite Rezeption von Ibn al-Qayyims Werk ausmachen, die sich durch eine
Welle von Drucken seiner Arbeiten sowie von arabischsprachiger Sekun-
darliteratur, die diese diskutiert, manifestiert. Dieses Ereignis lasst sich auf
frithe salafitische Reformer zuriickfithren, die die Werke Ibn al-Qayyims
sowie seines Lehrers Ibn Taimiya (1263-1328)2% fiir ihre eigenen Zwecke
wiederentdeckten und aneigneten.?” In den beiden Gelehrten sahen die
Reformer Vorbilder ihres Anspruchs, sich von der Autorititsgebundenheit

234 Vgl. ebd.

235 Zu az-Zindanis Umformulierung von Ibn al-Qayyims Seelenpassage vgl. Kapitel
4.2.2.

236 Alina Kokoschka und Birgit Krawietz unterziehen dem dominierenden Bild von
Ibn al-Qayyim als Schiiler Ibn Taimiyas einer kritischen Priifung. Vgl. Alina
Kokoschka und Birgit Krawietz, ,Appropriation of Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim
al-Jawziyya: Challenging Expectations of Ingenuity:“ In Islamic Theology, Philosophy
and Law: Debating Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim al-Jawziyya, hrsg. v. Birgit Krawi-
etz und Georges Tamer, Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients
27 (Berlin u. Boston: De Gruyter, 2013), 1-21.

237 Als Beispiele dieser frithen salafitischen Reformer nennen Kokoschka und Krawi-
etz Muhammad ‘Abduh, Rasid Rida und einige Mitglieder der irakischen Familie
al-Alisi. Die beiden Autorinnen merken allerdings an, dass bisher keine detaillier-
ten Studien {iber die zugrundeliegenden Strukturen dieser Drucke vorliegen. Vgl.
ebd., 1-10.

87

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

der Rechtsschulen 16sen zu konnen und stattdessen igtihdad zu praktizie-
ren.?38

Insbesondere saudische Institutionen sind maf3geblich an der weltwei-
ten Verbreitung der Schriften Ibn al-Qayyims und daran ankniipfender
Publikationen beteiligt.2*° Dies ist, finanzielle Aspekte eingeschlossen, nicht
verwunderlich, da neben Ibn Taimiya auch Ibn al-Qayyim als Schliisselfi-
gur der saudischen Religionsdoktrin gilt.4? Seitdem sind zahlreiche Editio-
nen von Ibn al-Qayyims Texten erschienen, die sein umfangreiches Werk
strukturieren und durch die er infolgedessen einer breiteren Offentlichkeit
zuganglich wurde. Annabelle Boéttcher sowie Birgit Krawietz und Alina
Kokoschka beschreiben eine ,Verwertungsindustrie?*! der Arbeiten Ibn
al-Qayyims, da die Editionen dadurch charakterisiert seien, dass vornehm-
lich einzelne Teile oder Kapitel ediert und oftmals mit Texten anderer
Autoren zusammengeschnitten wurden, um den jeweiligen Bediirfnissen
des Herausgebers zu entsprechen.?*? Diese ,Wiederentdeckung“ und Popu-

238 Vgl. Birgit Krawietz, ,Open Source Salafiyya: Zugriff auf die islamische Friihzeit
durch Ibn Qayyim al-Dschauziyya: In Salafismus in Deutschland: Urspriinge und
Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung, hrsg. v. Thorsten Schnei-
ders, Global, Local Islam (Bielefeld: Transcript, 2014), 95.

239 Ebenso sorgen medial aktive Gelehrte und Prediger wie Yusuf al-Qaradawi fiir eine
weltweite Verbreitung von Ibn al-Qayyims Werk. Vgl. ebd., 91-3.

240 Vgl. Nabil Mouline, The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power
in Saudi-Arabia (New Haven u. London: Yale University Press, 2014), iibersetzt
von Ethan S. Rundell, 42-53. Krawietz bezeichnet Ibn al-Qayyim gar als ,,Sdulenhei-
liger im wahhabitisch geprigten Saudi-Arabien®. S. Birgit Krawietz, ,Open Source
Salafiyya In Salafismus in Deutschland: Urspriinge und Gefahren einer islamisch-
fundamentalistischen Bewegung, 100.

241 S. Birgit Krawietz, ,Open Source Salafiyya: In Salafismus in Deutschland: Urspriin-
ge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung, 91.

242 Vgl. ebd., 95-6; Alina Kokoschka und Birgit Krawietz, ,,Appropriation. In Islamic
Theology, Philosophy and Law; Annabelle Béttcher, ,,Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim
al-Jawziyya as Changing Salafi Icons.” In Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philo-
sophy and Law. Carmen Becker hat darauf hingewiesen, wie durch das Internet
Ibn al-Qayyims Ausfiihrungen noch einfacher und kleinteiliger zitiert werden, und
dass nunmehr die Durchsuchung und Bearbeitung der Texte fiir jede:n Internet-
nutzer:in moglich ist. Vgl. Carmen Becker, ,Zuriick zum Quellcode: Salafistische
Wissenspraktiken im Internet.“ Inamo, Nr. 57 (2009).

Obwohl die ,Wiederentdeckung“ und Popularisierung Ibn al-Qayyims und Ibn
Taimiyas bis ins 21. Jahrhundert anhélt und damit als nachhaltig bezeichnet wer-
den kann, weist Krawietz darauf hin, dass eine systematische Untersuchung der
Rezeptions- und Aneignungsgeschichte beider Gelehrter bisher fehlt, obwohl die
begeisterte Wiederentdeckung als unstrittig gelte. Vgl. Birgit Krawietz, ,Open Source
Salafiyya“ In Salafismus in Deutschland: Urspriinge und Gefahren einer islamisch-

88

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.3 Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts fiir Schwangerschaftsabbriiche

larisierung Ibn al-Qayyims fiihrt al-Bar fort. So diirfte einerseits seiner
bereits informierten Leserschaft der Name Ibn al-Qayyim vertraut sein,
anderseits ist die verkiirzte Rezeption des Gelehrten niedrigschwellig und
einpragsam. So konstruiert al-Bar eine Beziehung zwischen dem von Ibn
al-Qayyim formulierten Problem und einer modernen medizinethischen
Frage. Die Ibn al-Qayyim zugesprochene Autoritit legitimiert somit al-Bars
Argumentation.?*3

Bar untermauert diese Sichtweise mit medizinischen Belegen. Die Unter-
stiitzung der 120-Tage-Position ist nicht nur durch die Orientierung an der

243

fundamentalistischen Bewegung, 93. Als Ausnahme nennt Krawietz die Mikrostudie
von Claudia Preckel, ,Screening Siddiq Hasan Khan's (1832-1890) Library: The Use
of Hanbali Literature in 19th-Century Bhopal“ In Krawietz; Tamer, Islamic Theolo-
gy, Philosophy and Law. Seitdem hat sich meines Wissens nach die Forschungslage
zu Ibn al-Qayyims Rezeption nicht substantiell verdndert. Eine wichtige Ausnahme
stellt der kiirzlich erschienene Artikel von Antonia Bosanquet dar, in dem sie die
Editionsgeschichte von Ibn al-Qayyims Ahkam ahl ad-dimma nachzeichnet. Vgl.
Antonia Bosanquet, ,One Manuscript, Many Books: The Manuscript and Editing
History of Ahkam ahl al-dhimma.“ Die Welt des Islams 61 (2021): 153-80.

Die Rezeptionsgeschichte Ibn Taimiyas ist etwas besser erforscht. Khaled El-Rouay-
heb hat dargelegt, wie sich das Bild Ibn Taimiyas von einem umstrittenen und
wenig gelesenen Gelehrten zu einer zentralen Figur des sunnitischen Islams in
der Moderne wandelte. Vgl. Khaled El-Rouayheb, ,From Ibn Hajar al-Haytami (d.
1566) to Khayr al-Din al-Alasi (d. 1899): Changing Views of Ibn Taymiyya among
Non-Hanbali Sunni Scholars In Ibn Taymiyya and his Times, hrsg. v. Shahab
Ahmed und Yossef Rapoport, Studies in Islamic Philosophy 4 (Karachi: Oxford
University Press, 2010). Als weiterer Beitrag zur Ibn Taimiya-Rezeption sei die
Monographie von Jon Hoover genannt, in der er Ibn Taimiyas Werk thematisch
kategorisiert untersucht und einen Einblick in die jeweilige Adaption seiner Ideen
seit der Moderne gibt: Jon Hoover, Ibn Taymiyya, Makers of the Muslim World
(New York: Oneworld Publications, 2019). Eine frithere Arbeit ist Emmanuel Sivan,
Radical Islam, Medieval Theology and Modern Politics (New Haven u. London:
Yale University Press, 1985), insbesondere 94-113, in der Sivan die aufkommende
Beliebtheit Ibn Taimiyas unter radikalen Gruppierungen thematisiert.

Vgl. hierzu Ahmed Ragab, ,Prophetic Traditions and Modern Medicine in the
Middle East: Resurrection, Reinterpretation, and Reconstruction.“ Journal of the
American Oriental Society 132, Nr. 4 (2012): 657-58. Ragab stellt die These auf, dass
der Sekundartext mittels moderner Naturwissenschaft dem (editierten) Primartext
zeitgenossische Bedeutung verschafft. Die Strategie von salafistischen Autoren, ihre
Botschaft mittels Referenz innerhalb der frithislamischen Phase zu verorten, hat
Anke von Kiigelgen am Beispiel Ibn Taimiyas untersucht. Vgl. Anke von Kiigelgen,
»The Poison of Philosophy: Ibn Taymiyya's Struggle for and against Reason.” In
Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philosophy and Law. Zu der Rolle von Ibn
al-Qayyims Texten in der Debatte um Schwangerschaftsabbriiche vgl. Thomas Eich,
»Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter In Kulturiibergreifende Bioethik, 166—
9.

89

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

Mehrheitsmeinung zu erklaren, sondern auch dadurch, dass die Moglich-
keit von Schwangerschaftsabbriichen bis zum 120. Tag nach der Befruch-
tung medizinisch vorteilhaft ist, wie al-Bar sagt.?** Dieser Zeitraum er6ffnet
die Méglichkeit, verschiedene diagnostische Verfahren und mégliche me-
dizinische Interventionen durchzufiihren, da bis zu diesem Zeitpunkt vie-
le organische Fehlbildungen und Chromosomenanomalien diagnostiziert
werden konnen.?*> Immer wieder betont al-Bar, dass die meisten Rechtsge-
lehrten einen Schwangerschaftsabbruch aus medizinischen Griinden vor
der Beseelung erlauben wiirden. Nach der Beseelung sei ein Abbruch der
Schwangerschaft grundsitzlich nicht zuléssig, auler das Leben der Mutter
sei gefdhrdet. Das Verbot eines Abbruchs nach der Beseelung gelte auch,
wenn der Fotus starke Fehlbildungen aufweise, die seine Lebenserwartung
stark einschrinken, oder ein intrauteriner Fruchttod (,Totgeburt®) wahr-
scheinlich ist.24¢ Um die entsprechenden Diagnosen stellen zu konnen,
befiirwortet al-Bar die Frist von 120 Tagen fiir einen medizinisch indizier-
ten Abbruch. Seine Fiirsprache fiir Schwangerschaftsabbriiche bei starken
Fehlbildungen und Chromosomenanomalien rechtfertigt er weiterhin da-
mit, dass weltweit lediglich 5% der Schwangerschaftsabbriiche aufgrund
einer medizinischen Indikation durchgefiihrt wiirden, diese Fille also sel-
ten seien. Alle anderen Abbriiche wiirden aus sozialen Griinden, Promis-
kuitdt oder aufgrund von Teenagerschwangerschaften durchgefiihrt, was
abzulehnen sei.?*” Ebenso kritisiert er den tunesischen Gesetzgeber, der als

244 Vgl. al-Bar, Human Development, 136-37. Dies entspricht einer Schwangerschafts-
ldnge von 17 Wochen und einem Tag.

245 Vgl. ebd., 136.

246 Vgl. ebd., 135; al-Bar, al-Wagiz, 59; Muhammad ‘Ali al-Bar, Muskilat al-ighad:
dirasa tibbiya fighiya (Dschidda: Dar as-sa‘Gdiya, 1985), 40-45, und Muhammad
‘All al-Bar, ,Induced Abortion: Is it Still Criminal or Just Elective?” Journal of
Family and Community Medicine 8, Nr.3 (2001): 34. In al-Wagiz erklirt al-Bar,
die Mehrheit der Gelehrten berechne den Zeitpunkt der Beseelung aufgrund des
Ibn Mas‘ad-Hadith auf den 120. Tag. An dieser Stelle zitiert er den Hadith in der
Buhari-Variante, obwohl er vorher die Muslim-Variante angeben hat. Ein Hinweis
auf die Unterschiede bleibt aus, beide Male heifit es, der Hadith sei in beiden
Sammlungen tradiert. Vgl. al-Bar, al-Wagiz, 59.

247 Vgl. al-Bar, Contemporary Topics, 147-57; al-Bar und Chamsi-Pasha, Contemporary
Bioethics, 115-63 und 168-169, und Muhammad ‘Al1 al-Bar, ,,Abortion.“ In Abortion,
148. Die Definition von medizinisch indizierten, das heifit notwendigen, Schwan-
gerschaftsabbriichen wirft die Frage auf, welcher Grad einer Behinderung des Un-
geborenen unter diese Definition féllt. Daraus folgt mitunter eine Bewertung von
Leben als lebenswert oder nicht lebenswert. Einen Hinweis zu al-Bars Einschitzung
liefert der Artikel Muhammad ‘Ali al-Bar et al., ,Permissibility of Prenatal Diagnosis

90

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

einziger der islamisch geprdgten Lander einen Schwangerschaftsabbruch
innerhalb der ersten drei Monate der Schwangerschaft ohne Indikation
erlaubt.?*8 Der Ansatz al-Bars sollte daher nicht als Aufwertung reproduk-
tiver Selbstbestimmungsrechte bewertet werden. Seit 1990 verweist al-Bar
in seinen Publikationen auf den Beschluss der IFA zu Schwangerschaftsab-
briichen von fehlgebildeten Embryonen?®. Er bewertet diese als hilfreiche
moralische Leitlinie und Meilenstein fiir Praktiker:innen, die nun einen
ausreichenden Zeitraum zur Diagnostik nutzen kénnen. Auch wenn der
Beschluss nicht rechtlich bindend ist, beeinflusse er die individuellen
Rechtsmeinungen vieler Muftis.?>

24 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

Eine weitere Methode, mittels derer al-Bar seine Argumentation zu em-
bryonaler Entwicklung sowie zu medizinisch indizierten Schwangerschafts-
abbriichen untermauert, ist der Einsatz von Bildern. Das Verwenden von
Bildmaterial, um bestimmte Sachverhalte zu beschreiben oder zu verdeutli-
chen, ist ein iibliches Verfahren in der praktischen Medizin sowie der medi-
zinischen Literatur. Neu ist in den frithen 1980er Jahren die Verwendung
medizinischer Abbildungen aus bildgebenden Verfahren in einem Buch,
das fiir eine breitere Offentlichkeit bestimmt ist und keinen rein medizini-

and Abortion for Fetuses with Severe Genetic Disorder: Type 1 Spinal Muscular
Atrophy: Annals of Saudi Medicine 30, Nr. 6 (2010): 427-31, in dem die Autor:innen
darlegen, bei welchen Graden der spinalen Muskelatrophie sie einen Schwanger-
schaftsabbruch fiir zuldssig halten. Das Problem, verschiedene Klassifikationen von
Behinderungen zu schaffen, bemerkte auch Vardit Rispler-Chaim, ,The Right not to
Be Born.“ In Islamic Ethics of Life, 81-7.

248 Vgl. al-Bar, ,,Induced Abortion’, 34. Zu Schwangerschaftsabbriichen im tunesischen
Strafrecht vgl. Gesetzesdekret Nr.73-2 vom 26. Dezember 1973 zur Anderung
des Artikels 214 des Strafgesetzbuches [Décret-Loi No. 73-2 du 26 Décembre
1973 portant modification de l'article 214 du code penal/Marsim ‘adad 2 li-sana
1973 muarrah fi 26 disambir 1973 yata‘allaq bi-tanqih al-fasl 214 min al-magalla
al-ginaTya], zuletzt gepriift am 17.12.2022, https://legislation-securite.tn/ar/law/44
573.

249 Der Beschluss wurde auf dem 12. Treffen der IFA vom 10.-17. Februar 1990 gefasst.
Vgl. al-Magma“ al-fighi al-islami bi-rabita al-‘alam al-islami, ,Hukm isqat al-ganin
al-musawwah halqiyan. Magallat al-magma’ al-fiqht al-islami, Nr. 7 (1990): 369.

250 Vgl. exemplarisch al-Bar, ,Counselling About Genetic Disease®, 1133; al-Bar, ,In-
duced Abortion,* 31, und Muhammad °Ali al-Bar, ,Ethical Considerations in the
Prevention and Management of Genetic Disorders with Special Emphasis on Reli-
gious Considerations.” Saudi Medical Journal 23, Nr. 6 (2002): 628.

91

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

schen Fokus hat. Durch das Einfiigen solcher Bilder wie Fotografien oder
Sonogrammen (,Ultraschallbilder) in seinen Text profitiert al-Bar von
zwei Eigenschaften des genutzten Bildmaterials: erstens von der Wirkmacht
und Beweisfunktion von Bildern in der Wissenschaft und zweitens von
den emotionalen Effekten, die Bilder auslosen konnen. Dariiber hinaus
sind die eingesetzten Bilder ein weiteres Instrument, das sowohl von al-Bar
als auch von az-Zindani verwendet wird, um die eigenen Aussagen zu
unterstreichen.

Seit der Entwicklung des Mikroskops durch Antoni van Leeuwenhoek
(gest. 1723) wurde die Rolle von Bildern in der Naturwissenschaft zuneh-
mend grofler. Dies gilt umso mehr fiir den Einsatz von Fototechnik ab
dem 19. Jahrhundert, der zur Folge hatte, dass Bilder nunmehr als Wahr-
nehmungsersatz fiir Bereiche gelten, die dem menschlichen Auge nicht
zugénglich sind. Mithilfe von Bildern kénnen Gegenstinde oder Ereignisse
nachgewiesen werden und Bilder mitunter ausschlaggebend dafiir sein,
ob erlduterte Angaben Giiltigkeit erlangen.?>! Fir das Sichtbarmachen em-
bryonaler Entwicklungsprozesse spielen dabei seit Mitte des 20. Jahrhun-
derts bildgebende Verfahren eine entscheidende Rolle. Am Beispiel der
epigenetischen Theorie hat Janina Wellmann herausgearbeitet, dass ab dem
19. Jahrhundert embryologische Entwicklungstheorien zunehmend mittels

251 Vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, 265-66. Klaus Sachs-
Hombach weist auch auf die Rolle der Fotografie als (vermeintlich objektives) Mess-
instrument hin, mittels derer eine empirische Basis fiir Beobachtungen geschaffen
werden kann. Vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, 217-20.
Fiir eine kritische Auseinandersetzung mit der normativen Funktion von Bildern in
der Naturwissenschaft und insbesondere in der Gynikologie vgl. Barbara Duden,
Der Frauenleib als dffentlicher Ort: Vom MifSbrauch des Begriffs Leben, Neuauflage
[1991] (Frankfurt a.M.: Mabuse, 2007), 26-28. Duden kritisiert die Medikalisierung
von Schwangerschaften und die Konzeptionalisierung des Ungeborenen als von der
schwangeren Person unabhéngige Entitdt. Vgl. hierzu auch Robbie Davis-Floyd,
»Der technokratische Korper: Geburt in den USA als kulturelle Ausdrucksform.”
In Auf den Spuren des Korpers in einer technogenen Welt, hrsg. v. Barbara Duden
und Dorothee Noeres, Technik und Kultur 4 (Opladen: Leske u. Budrich, 2002),
319-61; Meredith W. Michaels, ,Fetal Galaxies: Some Questions about what we
See In Fetal Subjects, Feminist Positions, hrsg. v. Lynn M. Morgan und Meredith W.
Michaels (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999), 113-31, und Lynn
M. Morgan, ,Magic and a Little Bit of Science: Technoscience, Ethnoscience, and
the Social Construction of the Fetus In Bodies of Technology: Women's Involvement
with Reproductive Medicine, hrsg. v. Ann R. Saetnan, Nelly Oudshoorn und Marta
Kirejczyk, Women and Health (Columbus: Ohio State University Press, 2000), 355-
67.

92

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

Bildern und Bildserien konzipiert wurden.22 Uberdies trat ,die bildliche
Darstellung [...] an die Stelle der verbalen Beschreibung und wurde als
rein bildliche Evidenz zu einem Beweis sukzessiver, epigenetischer Ent-
wicklung“?>® und bildet bis heute die vorherrschende Darstellungsform von
Entwicklungsprozessen in der Biologie.?>*

Der Einsatz von Bildern durch al-Bar legt nahe, dass auch er Bildern eine
wichtige embryologische Beweisfunktion zuspricht. Bereits in al-Bars erster
Monographie Halg al-insan sind zahlreiche Bilder abgedruckt, um das
Geschriebene zu veranschaulichen. Dazu zéhlen schematische Abbildun-
gen, die beispielsweise den Eisprung und die fortwéhrende Zellteilung der
Zygote verstandlicher machen sollen.?>> Weiterhin flankieren Fotografien
und Sonogramme al-Bars Erlduterungen zu den einzelnen Stadien der em-
bryonalen Entwicklung. Er erklart die koranischen Termini embryonaler
Entwicklung, indem er sie mit biologischen Vorgidngen unter Verwendung
medizinischen Fachvokabulars verkniipft. Mithilfe der eingesetzten Bilder
unterstreicht al-Bar seine jeweilige Beschreibung.?>® Durch den Mechanis-
mus eines empirischen Sichtbarmachens dienen die Bilder als ultimativer
Beweis fiir das Geschriebene.”

Unter den genutzten Bildern fallen vor allem detailreiche Fotografien
von Embryonen und Féten ins Auge. Hierzu zdhlt ein Bild des schwedi-
schen Fotografen Lennart Nilsson (1922-2017) von einem Fétus im vierten
Schwangerschaftsmonat, der an seinem Daumen lutscht. In Human Deve-
lopment bebildert es al-Bars Ausfithrungen zur Beseelung, die er mit der

252 TJanina Wellmann, Die Form des Werdens: Eine Kulturgeschichte der Embryologie
1760-1830 (Géttingen: Wallstein, 2010).

253 S.ebd., 292.

254 Vgl. ebd., 35.

255 Vgl. beispielsweise al-Bar, Human Development, 48-49.

256 Vgl. exemplarisch die Ausfithrungen zum ‘alaqa-Stadium in al-Bar, Halg al-insan,
201-31.

257 Zu Bildern in der Medizin vgl. Paul Lauritzen, ,Visual Bioethics. The American
Journal of Bioethics 12, Nr.8 (2008): 50-56. Speziell zur Embryologie vgl. auch
Rosalind Pollack Petchesky, ,Fetal Images: The Power of Visual Culture in the
Politics of Reproduction.” Feminist Studies 13, Nr.2 (1987): 263-92. Eine nicht zu
vernachlédssigende Rolle beziiglich der Beeinflussung durch Bilder spielen in der
Debatte des 21. Jahrhunderts computeranimierte Bilder von beispielsweise Zelltei-
lungen und embryonaler Entwicklung. Vor diesem Hintergrund wirft Janina Well-
mann die Frage auf, wann wir tatsichlich ,Leben® sehen und ab wann lediglich die
Reprisentation von Leben. Vgl. Janina Wellmann, ,,Animating Embryos: The in toto
Representation of Life British Society for the History of Science 50, Nr.3 (2017):
521-35.

93

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

Fahigkeit zu willentlichen Bewegungen verbindet. Das Bild suggeriert eine
solche willentliche Bewegung des Fotus, die dieser nach der Beseelung
fahig ist auszufithren.?®® Das Verwenden der Bilder Nilssons ist keinesfalls
als beliebig zu bewerten. Sie stammen aus dem im Jahr 1965 erschienenen
Buch Ein Kind entsteht?®, in dem Nilsson Aufnahmen von Eizelle und
Spermium, Embryonen und Foten im Mutterleib von der Empféngnis
bis zur Geburt prisentiert. Laut der Einschitzung Dudens gelten diese
Fotografien als Wendepunkt beziiglich der Zugénglichkeit und Verbreitung
entsprechender Bilder in der Offentlichkeit, die bis dahin lediglich Fachleu-
ten vorbehalten waren.260 Neu war auch die Asthetik von Nilssons Bildern,
die den Embryo als schimmerndes, schwebendes Wesen erscheinen lassen.
Dariiber hinaus waren erstmalig Fotografien von Embryonen und Féten
auch in Farbe entwickelt und abgedruckt.

Die Bilder Nilssons verbreiteten sich {iber Biicher, Tageszeitungen, Ma-
gazine, Fernsehprogramme, Ausstellungen sowie das Internet?! und prag-
ten die populére Vorstellung der vorgeburtlichen Entwicklung so maf3geb-
lich, dass sie in erheblichen Mafle dazu beigetragen haben, gemeinsame
kulturelle Vorstellungen zu definieren, wie der Fétus aussieht und was er

258 Vgl. al-Bar, Human Development, 138.

259 Lennart Nilsson, Ein Kind entsteht: Bilddokumentation iiber die Entwicklung des
menschlichen Lebens im Mutterleib (Gltersloh: Berterlsmann, 1967), dt. Bearb.:
Hellmuth Merkl. Die schwedische Originalausgabe erschien bereits 1965: Lennart
Nilsson, Ett barn blir till: En bildskildring av de nio mdnaderna fore fodelsen, mit
der Unterstiitzung von Ingelman-Sundberg, Axel und Wirsén, Claes (Stockholm:
Albert Bonnier, 1965). Der ebenfalls international bekannte englische Titel lautet
A Child Is Born: The Drama of Life before Birth in Unprecedented Photographs: A
Practical Guide for the Expectant Mother. Das Buch wurde in zahlreiche Sprachen
tibersetzt und liegt bis heute in der elften iiberarbeiteten Ausgabe vor. Kurz vor
Erscheinen des Buches veréffentlichte das US-amerikanische Magazin Life eine
Titelgeschichte mit Nilssons Aufnahmen: Lennart Nilsson und Albert Rosenfeld,
»Drama of Life before Birth“ Life, 30.04.1965, 17.

260 Vgl. Duden, Der Frauenleib als 6ffentlicher Ort, 22-33.

261 Die Verbreitung der Bilder und den Wandel von Nilssons Buch Ein Kind entsteht
hat Solveig Jiilich anhand der fiinf schwedischen Auflagen zwischen 1965 bis 2009
untersucht: Solveig Jiilich, ,Lennart Nilsson's A Child Is Born: The many Lives
of a Best-Selling Pregnancy Advice Book: Culture Unbound 7 (2015): 627-48.
Zum Einsatz von Nilssons Bildern in multimedialen Lehrmaterialien vgl. Solveig
Jilich, ,Fetal Photography in the Age of Cool Media.“ In History of Participatory
Media: Politics and Publics, 1750-2000, hrsg. v. Anders Ekstrom et al., Routledge
Studies in Cultural History 13 (New York: Routledge, 2011), 125-41.

94

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

ist.262 Bemerkenswerterweise wurde die tatsichliche Entstehung der Foto-
grafien trotz des internationalen Interesses weder in dem Buch thematisiert
noch offentlich diskutiert. Entgegen der unter Laien verbreiteten Meinung,
die Bilder seien tatsdchlich im Mutterleib aufgenommen, bilden sie statt-
dessen legal abgetriebene, fehlgeborene (teils noch lebende) oder operativ
entfernte Embryonen oder Foten aus extrauterinen Schwangerschaften ab.
Folglich entspricht die Optik der Originalmotive nicht den nach Nilssons
Vorgaben bearbeiteten Fotos.23

262

263

Vgl. Janelle S. Taylor, The Public Life of the Fetal Sonogram: Technology, Consump-
tion, and the Politics of Reproduction, Studies in Medical Anthropology (New
Brunswick u.a.: Rutgers University Press, 2008), 44. Die Auswertung der Interviews,
die Dorothea Tegethoff mit schwangeren Frauen fithrte, hat ergeben, dass die
Bilder Nilssons die Vorstellungen vom Ungeborenen beeinflussen. Insbesondere
die farbliche Bildgestaltung (heller Embryo, dunkler Hintergrund) wirkte auf das
innere Bild der Befragten. Vgl. Dorothea Tegethoff, Bilder und Konzeptionen vom
Ungeborenen: Zwischen Visualisierung und Imagination (Opladen u. Farmington
Hills: Budrich UniPress, 2011). Fiir einen Uberblick iiber die Forschung zu Nilssons
Bildern in Bezug auf dessen Darstellung von Gender, Sexualitdt, Frauen, Familie
und Korperlichkeit vgl. Mette Bryld und Nina Lykke, ,,From Rambo Sperm to Egg
Queens: Two Versions of Lennart Nilsson's Film on Human Reproduction.” In Bits
of Life: Feminism at the Intersections of Media, Bioscience, and Technology, hrsg. v.
Nina Lykke und Anneke Smelik, In vivo (Seattle: University of Washington Press,
2008), 79-93.

Vgl. Solveig Jiilich, ,The Making of a Best-Selling Book on Reproduction: Lennart
Nilsson's A Child is Born.“ Bulletin of the History of Medicine 89, Nr.3 (2015): 521-
24. Kritik der ,Vermenschlichung® von ,,Zellhaufen® durch Nilssons Bilder sowie der
Vorwurf irrefithrender Abbilder einer angeblichen Wirklichkeit konnten den Erfolg
nicht schmilern, sondern wurde oftmals als Abtreibungspropaganda verunglimpft.
Paradoxerweise wurde Nilssons Buch zu einem Bestseller, um fiir einen frithen
Lebensbeginn zu werben und seine Bilder von abgetriebenen Embryonen werden
noch heute vielfach fir Kampagnen von Abtreibungsgegner:innen genutzt. Die
Anthropologin Lynn Morgan hat untersucht, wie tote Embryonen aus der medizini-
schen Forschung zu Symbolen fiir das Leben wurden, und diskutiert vor diesem
Hintergrund auch die Bilder Nilssons aus Life. Vgl. Lynn M. Morgan, Icons of
Life: A Cultural History of Human Embryos (Berkeley u.a.: University of California
Press, 2009). Den konkreten Einsatz von Nilssons Bildern hat Jiillich anhand der
schwedischen Anti-Abtreibungsbewegung analysiert: vgl. Solveig Jiilich, ,Picturing
Abortion Opposition in Sweden: Lennart Nilsson’s Early Photographs of Embryos
and Fetuses.” Social History of Medicine 31, Nr.2 (2018): 278-307. Zu der Herkunft
der von Nilsson fotografierten Embryonen und Foten vgl. ebenso Sandra Matthews
und Laura Wexler, Pregnant Pictures (New York u.a.: Routledge, 2000).

Zur Objektivitdt von Fotografien vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives
Medium, 217-22, und Horst Bredekamp und Franziska Brons, ,,Fotografie als Medi-
um der Wissenschaft: Kunstgeschichte, Biologie und das Elend der Illustration.“ In

95

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

Wihrend das ikonische Bild Nilssons von dem daumenlutschenden
Fotus fiir al-Bar die Beseelung und damit den Lebensbeginn symboli-
siert, kdnnen von al-Bar eingesetzte Fotografien von Neugeborenen, Ba-
bys und Kleinkindern mit verschiedenen kérperlichen Krankheitsbildern
Emotionen wie Angst, Ekel oder Schrecken auslosen. Diese umfassen Erb-
krankheiten, bei denen laut al-Bar die meisten Mediziner:innen zu einem
Schwangerschaftsabbruch raten: Anenzephalie?®4, Nierenagenesie?®>, Spina
Bifida?®%, schwere Herzfehler?®” und weitere schwerwiegende Fehlbildun-
gen von verschiedenen Organen und Korperteilen.?6® Die genannten Fehl-
bildungen konnten erst nach dem 40. Tag der Schwangerschaft zweifelsfrei
diagnostiziert werden.?®® Mit der Darstellung dieser Bilder erweckt al-Bar
den Eindruck, die Schwere und Schrecklichkeit bestimmter Gendefekte
veranschaulichen zu wollen, um seiner Forderung nach einer 120-Tage-
Frist fiir Schwangerschaftsabbriiche in diesen Fallen Nachdruck zu verlei-
hen. Es ist nicht ausgeschlossen, dass insbesondere medizinischen Laien
bei der Betrachtung der Bilder in ihrer Bewertung dahingehend beeinflusst
werden konnten, dass die 120-Tage-Frist ,,besser” sei.

Iconic Turn: Die neue Macht der Bilder, hrsg. v. Christa Maar und Hubert Burda
(Kéln: DuMont, 2004), 365-81.

264 Eine Anenzephalie ist die schwerste Fehlbildungsform eines Neuralrohrdefekts, in
dessen Folge sich die Schiadeldecke nicht schliefit. In einem Grofiteil der Falle
entwickeln sich das Stammbhirn und die Hypophyse nicht.

265 Eine Nierenagenesie ist die fehlende Anlage oder Entwicklung einer oder beider
Nieren wihrend der Embryonalentwicklung.

266 Eine Spina Bifida ist eine Spaltung der Wirbelsdule, umgangssprachlich ,offener
Riicken®.

267 Vgl. al-Bar, Muskilat al-ighad, 35-36.

268 Vgl. beispielsweise die Bilder in al-Bar, Halg al-insan, 345; 347-350, und in al-Bar,
Human Development, 121.

269 Die Zeitrdume, in denen verschiedene prinatale Untersuchungen aussagekrafti-
ge Ergebnisse liefern, iiberschreiten den Zeitpunkt von 40 Tagen nach der Be-
fruchtung. So lassen sich sonografische Auffalligkeiten frithestens in der neunten
Schwangerschaftsswoche feststellen. Untersuchungen fetaler Zellen im Blut der
schwangeren Person auf verschiedene Trisomien sind ab der zehnten Schwanger-
schaftsswoche mdglich. Die Bestimmung des o-Fetoproteins zur Diagnostik von
beispielsweise Anenzephalie oder Spina Bifida sind frithestens ab der achten
Schwangerschaftswoche aussagekriftig. Vgl. hierzu Kay Goerke, ,Pranatale Medi-
zin* In Gyndkologie und Geburtshilfe, hrsg. v. Kay Goerke und Axel Valet, hoch2
(Miinchen: Elsevier, 2020), 137-42, und Ralph Kistner et al., ,Untersuchungen in
der Schwangerschaft. In Duale Reihe Gynikologie und Geburtshilfe, hrsg. v. Man-
fred Stauber und Thomas Weyerstahl, 4. vollstandig tiberarbeitete Auflage (Stuttgart
u.a.: Thieme, 2013), 504-9; 516-517.

96

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2.5 Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand

2.5 Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand

Die dargestellten Ausfithrungen al-Bars zur koranischen Embryologie sind
durch die Annahmen geprigt, dass die Beseelung des Ungeborenen den
Zeitpunkt des Lebensbeginns markiert und am 120. Tag nach der Befruch-
tung stattfindet. Zwei Griinde sprechen laut al-Bar fiir diese Haltung: Ers-
tens, die Mehrheit der Rechtsgelehrten unterstiitzt diese Meinung, und
zweitens eine Reihe embryologischer Anhaltspunkte. Zu diesen zdhlen
die Gehirnentwicklung des Ungeborenen sowie damit verbundene willent-
liche Bewegungen des Fotus am Ende des dritten Schwangerschaftsmonats.
Die Grundlage seiner Argumentation bilden neben den medizinischen Er-
kenntnissen verschiedene Koranverse, der Hudaifa-Hadith und der Ibn
Mas‘Gd-Hadith. Letzteren verwendet al-Bar sowohl in der 40-Tage-Variante
bei Muslim als auch in der 120-Tage-Variante bei al-Buhari: Er orientiert
sich an der Gesamtaussage in der Version bei al-Buhari (die Beseelung
erfolgt am 120. Tag), erldutert jedoch gleichzeitig, dass die Stadien nutfa,
‘alaga und mudga innerhalb von 40 Tagen ablaufen und nicht innerhalb
von dreimal 40 Tagen.

Die Darlegungen al-Bars zur embryonalen Entwicklung wirken, als ob es
sein vornehmliches Ziel sei, die aktuellen wissenschaftlichen Erkenntnisse
der Embryologie mit der dominanten 120-Tage-Position der Rechtsgelehr-
ten zu harmonisieren. Dabei ist seine Herausforderung als Mediziner, dass
einerseits die 40-Tage-Position fiir die biologische Verkntipfung von nutfa,
‘alaga und mudga mit den frithen embryonalen Entwicklungsstadien plau-
sibel darstellbar ist. Andererseits ist ein biologischer Erklarungsversuch fiir
die Beseelung besser mit der 120-Tage-Position vereinbar. Moglicherweise
nimmt al-Bar daher keine medizinische Interpretation der Hadithe vor,
sondern orientiert sich an der Gleichsetzung von Beseelung und Lebensbe-
ginn am 120. Tag. Seine Darstellung der embryonalen Entwicklung kann
dementsprechend als ein exegetisches Bemithen gewertet werden. Aller-
dings erweckt al-Bar den Eindruck, dass dem Entstehungsprozess weniger
der Anspruch an Rechtsgelehrsamkeit zugrunde liegt als der Wille, die
medizinischen und die koranischen Zeitpunkte zu vereinbaren.

Die Legitimation fiir seine Aussagen generiert al-Bar primir aus seiner
Stellung als Mediziner. Zwar bewegt sich al-Bar in einem islamrechtlichen
Rahmen, dennoch ist seine Agenda von medizinischen Gesichtspunkten
gepragt. Dabei wirft al-Bar die Frage nach der Vereinbarkeit von korani-
schen Termini mit naturwissenschaftlichen Aquivalenten gar nicht auf.

97

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muhammad ‘Ali al-Bar

Vielmehr erkldrt al-Bar die Koranpassagen zur embryonalen Entwicklung
mit medizinischen Erkenntnissen. Zwar geht er davon aus, dass der Ko-
ran die embryonalen Entwicklungsschritte gemaf} dem aktuellen medizini-
schen Verstindnis bereits erkldrt, liest den Koran und die Hadithe aber
gleichzeitig vor dem Hintergrund seines medizinischen Wissens. Die exege-
tische Tatigkeit al-Bars ist folglich als tafsir ilmi zu bewerten. Er selbst
nutzt diese Bezeichnung jedoch nicht.?’% Statt als Exeget prasentiert sich
al-Bar vielmehr als Bioethiker, der die medizinische Praxis gestalten will
und weniger daran interessiert ist, die koranische Gottlichkeit zu beweisen.

Die Untersuchung von al-Bars Veroffentlichungen legt zwei Motive fiir
seine Annahmen nahe: zunédchst sein (Selbst-)Bild eines islamischen Arz-
tes, der in den medizinisch relevanten Regelungen des figh geschult ist und
seine Patient:innen entsprechend aufkldrt. Damit verkniipft sind al-Bars
Wunsch und Forderung, islamrechtlich eindeutige und einheitliche Rege-
lungen fiir medizinische Eingriffe zu schaffen sowie gleichzeitig den figh
an der medizinischen Praxis auszurichten. Insbesondere letzteres wird an
al-Bars Darlegungen zur Beseelung und zu Schwangerschaftsabbriichen
sichtbar: Um eine aussagekriftige prdnatale Diagnostik im Hinblick auf
genetische Fehlbildungen feststellen zu kénnen, pladiert al-Bar fiir den
Zeitraum von 120 Tagen, in denen ein Abbruch der Schwangerschaft gege-
benenfalls zuldssig wire. Schliellich wurde sichtbar, wie al-Bar als Medizi-
ner eine moderne ,islamische Sichtweise“ auf die embryonale Entwicklung
beeinflusst hat. In den folgenden Kapiteln argumentiere ich, dass diese
Sichtweise ebenfalls mafigeblich auflerhalb der bioethischen und rechts-
wissenschaftlichen Diskussionen der Rechtsfindungsgremien beeinflusst
und geprigt wurde. Des Weiteren veranschauliche ich anhand der folgen-
den Analyse des durch az-Zindani reprasentierten igaz ilmi, auf welcher
Grundlage ich al-Bars Darstellungen der embryonalen Entwicklung als
eine Schnittstellenposition zwischen figh und igaz ilmi bewerte.

270 Lediglich dem Buch al-Bar und as-Suba‘, at-Tabib, 275, beschreiben die Autoren
den Inhalt des Ibn Masd- und des Hudaifa-Hadith als igaz tibbi ‘azim.

98

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Saih al-igaz

Nach Muhammad ‘Ali al-Bar nehme ich in den folgenden Kapiteln dieser
Arbeit vornehmlich das Wirken ‘Abd al-Magid az-Zindanis in den Blick.
Wie zuvor deutlich geworden ist, generiert al-Bar seine Autoritit in interna-
tionalen, islamisch geprigten Bioethikdebatten zur Embryologie vornehm-
lich aus seinem Status als islamischer Arzt. Im Gegensatz zu al-Bar hat
az-Zindani weder eine medizinische noch sonstige naturwissenschaftliche
Ausbildung absolviert. Dennoch ist es ihm gelungen, mittels seiner igaz
ilmi-Exegese einen parallel zu den Rechtsfindungsgremien bestehenden
Diskursstrang {iber embryonale Entwicklung zu préagen, der seine Wurzeln
in Saudi-Arabien hat und von dort iiber die Islamische Weltliga internatio-
nal ausstrahlte.

Das vorliegende Kapitel ist eine ausfiithrliche Erfassung und Zusam-
menstellung von az-Zindanis Biografie. Es gibt meines Wissens, trotz
az-Zindanis Popularitét, bisher keine umféngliche Biografie tiber ihn oder
gar von az-Zindani selbst. Aufgrund dessen dient dieses Kapitel zunéachst
dazu, diese Liicke zu schlieflen. Dariiber hinaus kénnen mithilfe dieser
Betrachtung az-Zindanis Ideen, Aktivititen und institutionellen Anbindun-
gen, die ich im weiteren Verlauf dieser Arbeit untersuche, in einem gréfie-
ren (politischen) Kontext verortet und seine Rollen sowie sein Einfluss
diskutiert werden. Fiir ein moglichst umfassendes Bild rekonstruiere ich In-
formationen und Berichte von und iiber az-Zindani auf mehreren Ebenen:
Als erstes beleuchte ich seinen Bildungshintergrund sowie sein religioses
Wirken im Jemen als Prediger und Griinder von Bildungseinrichtungen.
Mittels dieser Darstellung veranschauliche ich die Popularitit az-Zindanis
innerhalb des Jemens, die seiner politischen Karriere zutrdglich war. Da-
riiber hinaus lassen sich hierdurch az-Zindanis Verbindungen zur Islami-
schen Weltliga nachvollziehen. Zweitens zeichne ich seine politischen Ak-
tivititen nach und verorte az-Zindani in der politischen Landschaft der
arabischen Halbinsel der 1960er bis frithen 2000er Jahre. Es wird deutlich,
dass seine Stellung innerhalb der jemenitischen Islah-Partei (at-Tagammu
al-yamant li-l-islah/Islah) sowie die daraus folgenden Kontakte zur jemeni-
tischen Regierung es ihm ermdglichten, ein weitreichendes internationales
Netzwerk zu etablieren. Dieses soziale System, das er iiber seine religids-po-
litische Arbeit aufbauen konnte, bildete die Basis dafiir, dass er einer der

99

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

wichtigsten Vertreter des igdz ilmi werden und seine Interpretation von
Q. 23:12-14 verbreiten konnte. AbschliefSend klassifiziere ich az-Zindanis re-
ligiés-politische Einstellungen und diskutiere mdgliche Kategorisierungen
az-Zindanis innerhalb der islamischen Gelehrsamkeit. Hieraus lassen sich
nicht nur grundlegende Unterschiede zu al-Bar schlussfolgern, sondern
auch Motive fiir az-Zindanis igaz ilmi sowie seine konkrete Herangehens-
weise beziiglich seines Modells embryonaler Entwicklung herleiten, das ich
im folgenden Kapitel 4 analysiere.

Zindani wurde zwischen 1938 und 1942 in Ibb, im Stidwesten des Je-
mens geboren und erlangte internationale Popularitdt als Griinder des
jemenitischen Zweigs der Muslimbruderschaft (al-Ihwan al-Muslimuin) so-
wie der jemenitischen Islah. Des Weiteren erwarb az-Zindani zweifelhafte
Beriihmtheit durch die Tatsache, dass er seit 2004 als ,specially designated
global terrorist’ der USA und der UNO gefithrt wird.?”! Dieser Aspekt
von az-Zindanis Biografie steht haufig im Fokus der Literatur iiber seine
Person. Dies spiegelt sich auch in der wissenschaftlichen Forschung tiber
az-Zindani und sein Wirken wider, die oftmals der Politikwissenschaft oder
den Security Studies zugeordnet werden kann. Darin wird sich vornehm-
lich auf Fragen zu az-Zindanis politischem Machtanspruch und seiner
parteipolitischen Arbeit konzentriert, ohne diese in einen grofieren struktu-
rellen Kontext zu setzen. Gleichwohl ist es Konsens, az-Zindani innerhalb
des untersuchten Zeitraums vom Ende der 1970er bis in die frithen 2000er
Jahre als eine religiose sowie politisch einflussreiche Personlichkeit nicht
nur im Jemen, sondern weit {iber die Grenzen der arabischsprachigen

271 Das US-amerikanische Department of the Treasury stufte az-Zindani am 24. Febru-
ar 2004 gemafl dem von US-Présidenten George W. Bush erlassenen Executive Or-
der 13224 von 2001 sowie dem International Emergency Economic Powers Act als
,specially designated global terrorist’ ein. Die Liste mit Namen von Personen und
Organisationen, die laut der US-Behdrden mit terroristischen Aktivitaten in Verbin-
dung stehen, wird vom Sicherheitsrat der vereinten Nationen {ibernommen. Vorge-
worfen werden az-Zindani vor allem Verbindungen zu Osama bin Laden (Usama
bin Ladin) und al-Qaida (al-Qa‘ida). Die entsprechende Mitteilung ist abrufbar un-
ter: U.S. Department of the Treasury, ,United States Designates Bin Laden Loyalist.*
Zuletzt gepriift am 23.04.2021, https://web.archive.org/web/20100314033922/http://
www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm. Vgl. auch Andrew McGregor, ,,Stand-
Off in Yemen: The al-Zindani Case.“ Terrorism Focus 3, Nr. 9 (2006), zuletzt gepriift
am 08.11.2016, https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-
case/; Stacey Philbrick Yadav, Islamists and the State: Legitimacy and Institutions in
Yemen and Lebanon (London: Tauris, 2013), 160-62, und Unbekannt, ,a3-Saih ‘Abd
al-Magid az-Zindani: Ra’ls maglis as-$ura li-l-gama‘a f11-Yaman.“ Zuletzt gepriift am
15.09.2016, http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title =;lsj_s_ss.

100

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Welt hinaus zu bezeichnen.?”? Auch seine Rolle als einer der wichtigsten
Vertreter der igaz ilmi-Bewegung scheint unbestritten.?”? Zwar wird die Be-
deutung des i¥az ilmi langsam sichtbarer, was sich in Bezeichnungen wie
»new univeral Islamic dogma*?* duflert, az-Zindanis Funktion und kon-
krete Wirkmacht in dieser Entwicklung ist bis dato jedoch unzureichend
beschrieben und analysiert.

Das Bild von der Person az-Zindani scheint bisher auch auflerhalb des
Jemens davon dominiert, wie es Paul Dresch iber az-Zindanis Ruf schreibt:
»Many Yemenis of note think Zindani a little disconnected from reality:?”>
Dieses Image als wunderlicher und exzentrischer Prediger lasst sich maf3-
geblich auf die Tatsache zuriickfithren, dass er 2004 verkiindete, ein pflanz-
lich basiertes Mittel fiir die Heilung von AIDS-Patient:innen gefunden zu
haben. Mit diesem Medikament seien eine Reihe von Personen behandelt
worden, bei denen anschlieflfend das HI-Virus nicht mehr nachweisbar
gewesen sei.’¢ Zindanis nicht zu tberprifende Behauptungen haben ihm
international viel Spott und Hdame eingebracht.

Es gibt verschiedensprachige Eintrdge zu az-Zindani in der Wikipedia
und einige Online-Biografien auf arabischsprachigen Internetseiten, die
mehrheitlich der Muslimbruderschaft und salafistischen Zirkeln naheste-
hen oder auf az-Zindani selbst zuriickzufithren sind. Diese bieten oft nur

272 Vgl. Jillian Schwedler, ,The Islah Party in Yemen: Political Opportunities and Coali-
tion Building in a Transitional Polity: In Islamic Activism: A Social Movement Theo-
ry Approach, hrsg. v. Quintan Wiktorowicz (Bloomington: Indiana University Press,
2004), 212; Jillian Schwedler, Faith in Moderation: Islamist Parties in Jordan and
Yemen (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), 72; McGregor, ,Stand-Off
in Yemen’ und Jens Heibach, ,Contesting the Monopoly of Interpretation: The
Uneasy Relationship Between Ulama and Sunni Parties in Yemen.“ Middle Eastern
Studies 51, Nr. 4 (2015): 580, Fn. 34.

273 Vgl. Ahmad Dallal, ,Science and the Quran In The Encyclopaedia of the Quran,
4:555; Dallal, Islam, Science, and the Challenge of History, 172, und Andrew McGre-
gor, ,Yemeni Sheikh al-Zindani’s New Role as a Healer Terrorism Focus 4, Nr.8
(2007), zuletzt gepriift am 08.11.2016, https://jamestown.org/program/yemeni-sheik
h-al-zindanis-new-role-as-a-healer/.

274 S. Walid Saleh, ,,Contemporary Tafsir“ In The Oxford Handbook of Quranic Studies,
694.

275 S. Paul Dresch, A History of Modern Yemen (Cambridge: Cambridge University
Press, 2000), 246.

276 In dem Interview von Unbekannt, ,Tamma al-ittifaqu “ali [sic, ‘ala] izalati ismi min
q@imati l-irhab: al-Quds al-arabr, 11.03.2006, zuletzt gepriift am 04.02.2022, https:/
/www.alquds.co.uk/ yi-i -, - gi-dy- fs- gL s-¢/, berichtet az-Zindani von den For-
schungsarbeiten und Ergebnissen. Vgl. auch Atighetchi, Islamic Bioethics, 340, und
McGregor, ,Yemeni Sheikh,

101

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://www.alquds.co.uk/
https://www.alquds.co.uk/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://www.alquds.co.uk/
https://www.alquds.co.uk/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

liickenhafte Angaben und zeichnen selten ein objektives Bild. Dariiber hi-
naus unterscheidet sich ihr Wortlaut passagenweise wenig bis gar nicht. Sie
stellen dennoch eine wichtige, da oftmals einzige, Quelle fiir biografische
Eckdaten dar. Weiterhin geben sie Aufschluss dariiber, welche Informatio-
nen az-Zindani iiber sich selbst veréffentlicht hat und welches Selbstbild
er transportieren will. Daher stiitze ich mich stellenweise auf eine Reihe
dieser Webseiten und kennzeichne gegebenenfalls zweifelhaften oder ten-
denzigsen Inhalt.

3.1 Der jemenitische Prediger: da‘'wa und Bildungsarbeit

Zindani wurde in das zaiditische Imamat unter Yahya Muhammad Hamid
ad-Din (gest. 1948; reg. 1904-1948) geboren.?”” Seine Geburtsstadt Ibb ist
die Hauptstadt der gleichnamigen Provinz und ein wichtiges regionales
Handelszentrum rund 190 km siidlich von Sanaa. Uber az-Zindanis fami-
lidren Hintergrund ist wenig bekannt.?’8 Seine Familie soll dem Stamm

277 Das Imamat der Zaiditen (az-zaidiya) wurde 897 errichtet und wihrte bis zum
Putsch des letzten Imams Muhammad al-Badr (gest. 1966) im Jahr 1962. Die
Zaidiya ist eine schiitische Stromung, deren Anhdnger:innen sich nach ihrer Un-
terstiitzung der Revolte von Zaid Ibn ‘Ali im Jahr 740 gegen die Umayyaden im
Jemen niederlieflen. Ihre Lehre stiitzt sich vornehmlich auf eine Herrschaft der Ahl
al-Bait. Grunder der zaiditischen Gemeinschaft im Jemen war der Imam al-Hadi ila
al-Haqq Yahya Ibn al-Husain (gest. 911), dessen Rechtslehren den Grundstein der
zaiditischen-hadawitischen Rechtsschule bildet, die noch heute in Teilen des Jemens
dominierend ist. Vgl. Bernard Haykel, Revival and Reform in Islam: The Legacy of
Muhammad al-Shawkani (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2003), 5-6.
Nach dem Ende des Osmanischen Reichs rief Imam Yahya 1920 das Mutawwakili-
tische Konigreich Jemen (al-Mamlaka al-mutawakkiliya al-yamaniya) aus. Daher
wird das Imamat im Jemen auch als Monarchie bezeichnet. Aufgrund der Zugeho-
rigkeit zur zaiditischen Lehre wird oft die zusdtzliche Beschreibung ,zaiditisch®
hinzugefiigt oder alternierend verwendet. Fiir einen fundierten Uberblick iiber die
Herrschaftsgeschichte des Jemen vgl. den Eintrag von Iris Glosemeyer, ,,Jemen.” In
Der Islam in der Gegenwart, hrsg. v. Werner Ende und Udo Steinbach, 5. aktualisier-
te und erweiterte Ausgabe (Miinchen: Beck, 2005).

278 Paul Dresch und Bernard Haykel, ,Stereotypes and Political Styles: Islamists and
Tribesfolk in Yemen.“ International Journal of Middle East Studies 27, Nr.4 (1995):
410. Nach seinen Eltern gefragt antwortet az-Zindani lediglich, dass diese sehr reli-
gios gewesen seien, besonders seine Mutter sei fiir ihr Gebet und ihre Rechtschaf-
fenheit berihmt gewesen. Vgl. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani: sirat $aih
wa-tarih balad, guz 1. Zuletzt gepriift am 03.11.2016, http://www.aljazeera.net/progr
ams/privatevisit/2007/2/25/3 sy gtmsmm Gl s,

102

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/

3.1 Der jemenitische Prediger: da'wa und Bildungsarbeit

der Arhab angehdren, der Teil der Stammeskonfoderation der Bakil ist.2”®
Ungewdhnlich fiir die jemenitische Herkunft ist, dass in den verfiigbaren
Biografien keine personlichen Verbindungen az-Zindanis zu den Stimmen
erwahnt werden.280

Zunichst soll az-Zindani eine religidse Bildung in einer Koranschule
erhalten haben.?8! Nach Beendigung seiner Schulzeit in Aden und Kairo?3?

279

280

281
282

So laut des arabischsprachigen Wikipedia-Artikels iiber az-Zindani: vgl. Unbekannt,
»Abd al-Magid az-Zindani“ Wikipedia, zuletzt gepriift am 13.05.2021, https://ar.wiki
pedia.org/wiki/usi w4t ss. Eine Beschiftigung mit dem Jemen ist unmdglich, ohne
die jemenitischen Stimme zu erwihnen, die eine zentrale gesellschaftspolitische
Rolle einnehmen. Eine einheitliche Definition von ,Stamm® gibt es hingegen nicht.
Gemaf3 Elizabeth Langston definiere ich ,Stamm* hier als eine Gruppe von Perso-
nen, die fiir sich eine gemeinsame Abstammung deklariert und auf eine geographi-
sche Region konzentriert ist. Vgl. Elizabeth Mechelle Langston, The Islamist Move-
ment and Tribal Networks: Islamist Party Mobilization amongst the Tribes of Jordan
and Yemen (PhD thesis, University of Kentucky, 2005), 28-29. Die jemenitischen
Staimme sind zu Konfoderationen zusammengeschlossen, von denen die Stammes-
konfoderation der Bakil die zahlenmaflig grofite ist. Jede Konfoderation wird von
einem $aih al-masa’ih (,Scheich der Scheiche®) angefiihrt. Zu den Stimmen vgl. ex-
emplarisch Paul Dresch, ,The Tribal Factor in the Yemeni Crisis In The Yemeni
War of 1994: Causes and Consequences, hrsg. v. Jamal S. al-Suwaidi (London: Sagi
Books, 1995), und Sheila J. Carapico, Civil Society in Yemen: The Political Economy
of Activism in Modern Arabia (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 1998).
Vgl. Dresch und Haykel, ,Stereotypes and Political Styles®, 410. Lediglich Gregory
Johnsen erwéhnt in einem kiirzlich erschienen Onlineartikel der Online Enzyklopa-
die Encyclopedia.com, dass az-Zindani behauptet, Nachfahre der Qasimiden zu sein
und aufgrund dieser Herkunft einen hohen gesellschaftlichen Status im Jemen fiir
sich beanspruchen kénne. Diese Information konnte ich durch meine Recherchen
allerdings nicht validieren. Johnsen selbst gibt keine direkte Quelle an. Vgl. Gregory
Johnsen, ,Zindani, Abd al-Majid al- (1938-). Zuletzt gepriift am 04.05.2021, https://
www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-map
s/zindani-abd-al-majid-al-1938.

Zu Sozialstruktur, Statusgruppen und der komplexen Abstammungsterminologie
der jemenitischen Gesellschaft vgl. insbesondere Kapitel 1-3 aus Gabriele vom
Bruck, Islam, Memory, and Morality in Yemen: Ruling Families in Transition, Con-
temporary Anthropology of Religion (New York: Palgrave Macmillan, 2005), 29-85;
sowie Iris Glosemeyer, Politische Akteure in der Republik Jemen: Wahlen, Parteien
und Parlamente (Hamburg: Deutsches Orientinstitut, 2001), Hochschulschrift, und
Carapico, Civil Society in Yemen.

Vgl. Unbekannt, ,a$-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani®

Vgl. Unbekannt, ,,a-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani Zuletzt gepriift am 03.11.2016,
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521; Unbekannt,
,as-Sira ad-datiya: a$-Saih ‘Abd al-Magid b. ‘Aziz az-Zindani http://olamaa-yem
en.net/Article/index/315. Zindanis Schullaufbahn ldsst sich nicht im Detail nach-
vollziehen. Im Jemen der 1930er und 1940er Jahre konnte ausschlieSlich religiose
(Schul-) Bildung erlangt werden, die es az-Zindani nicht ermdglicht hitte, sich

103

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://www.encyclopedia.com/international/
https://www.encyclopedia.com/international/
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://www.encyclopedia.com/international/
https://www.encyclopedia.com/international/
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

ging az-Zindani Ende der 1950er Jahre fiir ein Pharmaziestudium nach
Kairo, das er jedoch nach zwei Jahren abbrach. Als Grund fiir diesen
Schritt wird sein zunehmendes Interesse an ‘ulitm as-Sarta®®* genannt. Die
Information, er habe das Pharmaziestudium aufgrund mangelnder Leis-
tung aufgeben miissen, weist az-Zindani als Liige zuriick. Er sei sehr wohl
erfolgreich gewesen und habe sein Studium lediglich unterbrochen, da er
von der politischen Situation im Jemen sowie seinen da‘wa-Aktivititen
vereinnahmt gewesen sei.?8* Hierzu gehoren mutmafilich auch az-Zindanis
erste Bertihrungen mit i¢dz ilmi. Laut az-Zindanis Erzdhlung war eine von
ihm als das ,graue Pamphlet® (al-kurrasa ar-ramadiya) bezeichnete Publi-
kation, die er Ende der 1950er Jahre in Kairo gelesen habe, der Ausldser
fir sein Interesse an dem Thema ig¢az ilmi. Dabei handelt es sich laut
az-Zindani um eine Veroffentlichung dgyptischer Kommunisten aus dem
Jahr 1958, die darin behaupten sollen, der Koran stehe im Widerspruch zur
modernen Naturwissenschaft und werde von ebendieser widerlegt. Diese
Aussagen zu entkriften sei az-Zindanis Ansporn gewesen, seine Karriere
dem i¢az Glmi zu widmen.?®> Dieses Urteil liber seinen Werdegang gibt

fiir ein Studium in Agypten einzuschreiben. Folglich hat er entweder tatsichlich
einen hoheren Schulabschluss in Agypten erworben oder er war spiter lediglich
als Zuhorer (mustami’) an der Universitat eingeschrieben. Ersteres wiirde auf eine
elitare Herkunft az-Zindanis schlieflen lassen, Zweiteres wire ein geteiltes Schicksal
mit weiteren Jemeniten, die bei ihrer Ankunft an den dgyptischen Universitaten fest-
stellen mussten, dass ihnen Abschliisse einer ,modernen® Schuldbildung fehlen, um
sich immatrikulieren zu kénnen. Vgl. J. Leigh Douglas, The Free Yemeni Movement
1935-1962 (Beirut: The American University of Beirut, 1987), 51.

283 Der Ausdruck wird auch Offenbarungswissenschaften oder als ,islamische Wissen-
schaften” {ibersetzt. Diese umfassen alle Wissensgebiete, die von der islamischen
Gelehrsamkeit entwickelt wurden und sich explizit auf die Offenbarungstexte be-
ziehen. Zu den wichtigsten dieser Wissenschaften zdhlen neben der Jurisprudenz
(figh) und den Prinzipien der Rechtsfindung (usitl al-figh) auch die Hadithwissen-
schaften, die Lebensgeschichte des Propheten (sira) und Koranwissenschaften wie
die Disziplin des fafsir. Vgl. Birgit Krawietz, ,Normative Islam. In The Globaliza-
tion of Knowledge in History, 298. Vgl. weiterhin Bernard Lewis, ,,/Tlm.“ In The
Encyclopaedia of Islam, Second Edition, 3:1133-4.

284 Vgl. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani, 1 Ob az-Zindani eine von der Mus-
limbruderschaft angebotene Ausbildung zum da‘iya absolviert hat ist mir nicht
bekannt. Bereits 1939 organisierte al-Banna Sommerschulen, um Anhinger in da‘'wa
fortzubilden. Die Ausbildung in da‘'wa bei der Muslimbruderschaft wurde seitdem
stets ausgebaut. Vgl. hierzu Richard Paul Mitchell, The Society of the Muslim Broth-
ers (New York u.a.: Oxford University Press, 1993), 190.

285 Zindani berichtet in einem Interview mit Husain al-Muhdar von dieser Begeben-
heit, nachdem er nach dem Beginn und dem Grund fiir seine igaz ilmi-Aktivititen
gefragt wurde. Vgl. Husain al-Muhdar, ,Liqd’ ma‘ fadilat as-Saih ‘Abd al-Magid

104

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.1 Der jemenitische Prediger: da'wa und Bildungsarbeit

az-Zindani retrospektiv, die tatsachliche Planung seines beruflichen Weges
diesbeziiglich bleibt spekulativ. Uniibersehbar ist hingegen, dass die Kon-
frontation mit und Diffamierung von vorgeblich kommunistischen Ideen
sowie Anhédnger:innen entsprechender Parteien oder Gruppierungen, die
auch az-Zindanis spitere da'wa und Propaganda pragten, schon frither
die Ausrichtung seiner Aktivititen bestimmten. Aufgrund der Chronologie
vertiefe ich die Erlduterung zu az-Zindanis i¢az ilmi an dieser Stelle nicht,
sondern fokussiere weiter auf seine Biografie.

Nach dem Abbruch des Pharmaziestudiums soll az-Zindani ein Studium
der Scharia an der Azhar-Universitit begonnen haben, das er ebenfalls
vorzeitig abbrach.?8¢ Aus den verfiigbaren Daten schliefie ich, dass dies
Ende der 1950er, Anfang der 1960er Jahre geschehen ist. Es heifSt, er habe

az-Zindani Magallat al-hai'a al-Glamiya li-l-i¢az al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna,
Nr. 9 (2001), zuletzt gepriift am 09.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/compon
ent/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zin
dani. Zindani soll diese Darstellung in weiteren Interviews wiederholt haben. Mehr-
fach wird ein Interview genannt, das er der jemenitischen Zeitung as-Saqa’iq in der
Ausgabe Februar/Mirz 2004 gab. Vgl. Unbekannt, ,az-Zindani $aih taglidi qahara
r-risa wa-l-aidz wa-sami‘a l-amwata f1 qubarihim.“ Zuletzt gepriift am 08.06.2021,
https://marebpress.net/articles.php?Ing=english&print=152, und Unbekannt,
»az-Zindani: raqm sa’b wa-mutir wa-mustagbal gamid.“ https://al-tagheer.com/new
s887.html. Es war mir leider nicht méglich, die entsprechende Ausgabe einzusehen
und die Aussagen zu iiberpriifen.
Weiterhin erzahlt az-Zindani in dem Interview mit al-Muhdar, dass kurz nach
dem Erscheinen des grauen Pamphlets der dgyptische Autor ‘Abd ar-Razzaq Naufal
(1917-1984) das Buch al-Quran wa-I-ilm al-hadit geschrieben hat. Die genaue Be-
deutung des Buches von Naufal fiir seine Meinungsbildung erldutert az-Zindani
nicht. Auch an keiner anderen mir bekannten Stelle stellt az-Zindani eine Verbin-
dung zu Naufal her. In dessen Buch al-Quran wa-I-ilm al-hadit behandelt er
in dem Kapitel Min ilm al-aginna (130-136) weder Q. 23:12-14 noch Stufen der
embryonalen Entwicklung, sondern diskutiert lediglich die menschliche Schwan-
gerschaftslinge. Embryonale Entwicklungsstadien kommen in dem Buch Naufals
nur in Verbindung mit der Knochenbildung (izam al-insan), das heifit dem ‘izam-
Stadium, vor. Vgl. ‘Abd ar-Razzaq Naufal, al-Quran wa-I-ilm al-hadit (Beirut: Dar
al-kitab al-‘arabi, 1984), zuletzt gepriift am 20.01.2022, https://books-library.net/free
-437404333-download, 123-129; 130-136.
Ebenso konnte ich in meinen Recherchen keine Publikation ausfindig machen,
auf die der Titel oder die Beschreibung al-kurrasa ar-ramadiya zutriftt. Ebenso
moglich ist, dass az-Zindani mit dem Ausdruck auf ,graue Literatur® verweist, die
von keinem Verlag offiziell publiziert wurde.

286 Vgl. Gregory Johnsen, The Last Refuge: Yemen, Al-Qaeda, and the Battle for Arabia
(London: Oneworld Publications, 2013), 16.

105

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://al-tagheer.com/news887.html
https://al-tagheer.com/news887.html
https://books-library.net/free-437404333-download
https://books-library.net/free-437404333-download
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://al-tagheer.com/news887.html
https://al-tagheer.com/news887.html
https://books-library.net/free-437404333-download
https://books-library.net/free-437404333-download

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

die ,grofiten Gelehrten® (akbar al-ulama’)®®” der Azhar getroffen und bei
ihnen studiert. Namentlich genannt wird indes keiner dieser Gelehrten.?88
Durch diese Begegnungen sollen sich az-Zindani umfassende Einsichten
im Verstandnis der nusus as-Sari‘a eroffnet haben.28° Weiterhin wird betont,
wie er sein Verstindnis der Scharia durch Lesen weiter vertiefte und eine
Art Selbststudium in den ‘uliim as-sari‘a absolvierte.?*® Nach eigener Aussa-
ge habe er ungefahr 20 Koran- sowie fiinf Hadith-Kommentare gelesen.?%!
Diese Herangehensweise spiegelt sehr genau den salafitischen Ansatz zum
Erwerb religioser Gelehrsamkeit wider.

Ein anderer Grund fiir den Abbruch seines Universititsstudiums konn-
te az-Zindanis Engagement in der Muslimbruderschaft gewesen sein, auf-
grund dessen er moglicherweise exmatrikuliert wurde.?> Wahrend seiner
Zeit in Kairo Ende der 1950er, Anfang der 1960er Jahre, traf az-Zindani
neben weiteren jemenitischen Studenten den jemenitischen Dichter und
Politiker Muhammad Mahmud az-Zubairi (1910-1965), der als sein Freund
und mitunter auch als sein Lehrer bezeichnet wird.?®® Es ist davon auszuge-
hen, dass az-Zindani in Kairo Uber az-Zubairi nicht nur mit den Lehren der
Muslimbriider in Kontakt kam, sondern auch seine opponierende Haltung
zum jemenitischen Imamat schérfte. Weiterhin pragten der Kontakt und
die Freundschaft zu az-Zubairl az-Zindanis religios-politische Einstellun-
gen, daher folgt zunichst ein kleiner Exkurs zu az-Zubairl.

287 S. Unbekannt, ,Abd al-Magid az-Zindani. Zuletzt gepriift am 08.11.2016, http://ww
w.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27/ j1s-+-+s, und Unbekannt, ,,as-Saih
‘Abd al-Magid az-Zindani.“ Zuletzt gepriift am 15.09.2016, http://www.quran-m.com
/?/quran/researcherdetails/28/ 3. -l sem sl

288 Vgl. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani“; Unbekannt, ,a$-Saih ‘Abd al-Magid
az-Zindani, und Unbekannt, ,,a§-§aih ‘Abd al-Magid az-Zindani®

289 Vgl. Unbekannt, ,,a$-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani®

290 Vgl. exemplarisch Unbekannt, ,Abd al-Magid az-Zindani®

291 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani und ‘Abd al-Gawad as-Sawi, ,, Atwar al-ganin wa-nath
ar-rah.” Zuletzt geprift am 12.12.2016, http://www.jameataleman.org/main/articles.
aspx?article_no=1258.

292 So schildern es zwei Online-Biografien. Vgl. Unbekannt, ,a$-Saih ‘Abd al-Magid
az-Zindani; und Unbekannt, ,,a$-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani® Die Erklirung ist
insofern plausibel, als dass politische Aktivititen der Muslimbruderschaft in Agyp-
ten zwischen 1948-1950 sowie erneut ab 1954 verboten waren. Zur Muslimbruder-
schaft in Agypten vgl. grundlegend Mitchell, The Society of the Muslim Brothers
und Carrie Rosefsky Wickham, Mobilizing Islam: Religion, Activism, and Political
Change in Egypt (New York: Columbia University Press, 2002).

293 Vgl. Unbekannt, ,a$-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani“; Unbekannt, ,as-Saih ‘Abd
al-Magid az-Zindani“; Unbekannt, ,,a§-§aih ‘Abd al-Magid az-Zindani, und Un-
bekannt, ,as-Sira ad-datiya®

106

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258

3.1 Der jemenitische Prediger: da'wa und Bildungsarbeit

Zubairi studierte von 1938 bis 1941 als Gasthorer (mustami) am Dar
al-ulim in Kairo.?** Wahrend dieser Zeit begann er sich bereits fir die
politische Bewegung der Freien Jemeniten (al-Ahrar al-yamaniyin) zu en-
gagieren, zu dessen Anfiihrern er spdter gehoren sollte. Die Bewegung
richtete sich gegen die isolierende und fortschrittsfeindliche Politik Yahyas
und setzte sich stattdessen fiir eine islam-nationalistische Politik ein. Die
Freien Jemeniten waren vornehmlich junge Jemeniten, die in Kairo oder
Bagdad studiert hatten und dort mit den modernen technischen Errungen-
schaften und politischen Reformen der Zeit in Berithrung kamen.?>> Aus
der Ahrar-Bewegung entstand die von az-Zubairl 1945 gemeinsam mit
Ahmad Muhammad Nu‘man (1909-1996) gegriindete Partei Hizb al-ahrar
al-yamaniyin?® Im Zuge einer Revolte im Jahr 1948 wurde Imam Yahya
von einer Gruppe Ahrar-Sympathisanten ermordet.?” Das Imamat konnte
sich unter der Fithrung von Yahyas Sohn, Imam Ahmad, zunéchst halten.?%8
Im September 1962 wurde das Imamat jedoch durch republikanische Offi-
ziere unter General ‘Abdullah as-Sallal gestiirzt und darauthin die Jemeniti-
sche Arabische Republik (,Nordjemen®) ausgerufen. Die Ahrar-Bewegung,
der auch as-Sallal angehort haben soll?®, gilt als politische Wegbereiterin
fir den Sturz der Monarchie im Nordjemen.3°

294 Fir eine frithe Darstellung von az-Zubairis Leben und seiner Kritik am Imamat,
die Aussagen von Zeitzeugen und eine Ubersetzung von az-Zubairis Pamphlet
al-Imama wa-hataruha ‘ald wahdat al-yaman enthilt, vgl. R. B. Serjeant, ,The
Yemeni Poet al-Zubayri and his Polemic against the Zaydi Imams.“ Arabian Studies
5 (1979): 87-130.

295 Fiir eine umfassende Analyse der Bewegung vgl. Douglas, The Free Yemeni Move-
ment, und A. Z. al-Abdin, ,The Free Yemeni Movement (1940-48) and its Ideas on
Reform.* Middle Eastern Studies 15, Nr. 1 (1979): 36-48.

296 Vgl. al-Abdin, ,The Free Yemeni Movement, 38. Zuvor hatten az-Zubairl und
Nu‘man bereits gemeinsam die Gamya al-yamaniya al-kubra (Die grofie jemeni-
tische Vereinigung) gegriindet, die eine der prominentesten Gruppen emigrierter
Jemeniten in den 1940er und 1950er Jahren war. Vgl. Asher Orkaby, Beyond the Arab
Cold War: The International History of the Yemen Civil War, 1962-68, Oxford Studies
in International History (New York: Oxford University Press, 2017), 12.

297 Vgl. al-Abdin, ,The Free Yemeni Movement'; 42-44.

298 Fiir eine Analyse der gescheiterten Aufstinde des Free Yemeni Movement 1948
und 1955 vgl. Frangois Burgat und Marie Camberlin, ,,Révolution: Mode d'emploi:
Muhammad Mahmid al-Zubayri et les erreurs des Libres. Chroniques Yéménites 9
(2001), zuletzt gepriift am 10.05.2021, https://journals.openedition.org/cy/68.

299 Vgl. Douglas, The Free Yemeni Movement, 30-31.

300 Vgl. al-Abdin, ,The Free Yemeni Movement', 36-39.

107

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://journals.openedition.org/cy/68
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/68

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Wie viele andere junge Jemeniten wurde az-Zubairl in Kairo stark
von den Ideen der dgyptischen Muslimbruderschaft gepréagt.3! Nicht nur
az-Zubairl als Einzelperson, sondern auch die Ahrar-Bewegung insgesamt
sind stark von der Weltanschauung der Muslimbruderschaft beeinflusst,
die die Bewegung auch offentlich unterstiitzte.’> Zentral fiir az-Zubairl
war eine islamische, von der Scharia geleitete Gesellschaft, denn nur die
Riickbesinnung auf den Islam konne aus der Riickstindigkeit fithren. In
seinen Schriften kritisiert er Imam Yahya und fordert neben der Riickkehr
zum Islam umfassende Bildungs- und Wirtschaftsreformen im Jemen.3
Mit der Forderung, einen Sira-Rat (maglis as-sira) einzurichten, der an der
Regierung beteiligt ist, unterstreicht az-Zubairi seine Vorstellungen einer
Staatsgewalt, die von islamischen Grundsitzen geleitet wird und sich von
einem westlichen Demokratieverstindnis abgrenzen will.304

Mit einer von az-Zubairis Einfluss gepragten Weltsicht kehrte az-Zindani
1962, kurz vor der Revolution gegen das Imamat, gemeinsam mit
az-Zubairl in den Jemen zuriick.3%> Wahrend dieser Zeit widmete sich

301 Vgl. Douglas, The Free Yemeni Movement, 51-54.

302 Dieser Einfluss wird besonders in az-Zubairis Manifest mit dem Titel al-Barnamig
al-awwal min baramig sabab al-amr bi-l-ma‘rif wa-n-nahi ‘an al-munkar deutlich.
Darin stellt er seine Forderungen fiir Reformen dar. Als Sabab wurden die Mitglie-
der von Diskussionsrunden junger Intellektueller bezeichnet, die sich ab Mitte der
1930er Jahre in Sanaa und den urbanen Zentren des Jemens bildeten und als vehe-
menteste Kritiker des Imamats galten. Vgl. al-Abdin, ,The Free Yemeni Movement
40-41, und Douglas, The Free Yemeni Movement, 29-55.

303 Fiir das Islam- und Gesellschaftsbild der Muslimbriider vgl. Mitchell, The Society
of the Muslim Brothers, 232-59. Einen Uberblick der Salafiya als Gegenbewegung
zu politischen Forderungen nach Sakularisierung in muslimisch gepragten Lindern
ab dem 19. Jahrhundert geben Pessah Shinar und Werner Ende, ,Salafiyya In The
Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 8, hrsg. v. Clifford E. Bosworth et al.
(Leiden: Brill, 1995), 900-909. Diesbeziiglich zu az-Zubairi vgl. Yadav, Islamists and
the State, 22; Douglas, The Free Yemeni Movement, 30-33.

304 Sard ist ,die gegenseitige Beratung der Muslime in allen Lebensfragen S. Gudrun
Kramer, Gottes Staat als Republik: Reflexionen zeitgendssischer Muslime zu Islam,
Menschenrechten und Demokratie, Studien zu Ethnizitat, Religion und Demokratie
1 (Baden-Baden: Nomos, 1999), 121. Zur Politisierung und Ideologisierung des
Konzepts vgl. Kramer, Gottes Staat als Republik, 121-29. Die Auffassung von Sira
al-Bannas erértert Mitchell, The Society of the Muslim Brothers, 243-44.

305 Mehrere Angaben lassen darauf schlieffen: Vgl. Orkaby, Beyond the Arab Cold War,
14; Unbekannt, ,,a3-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani, und Unbekannt, ,a$-Saih ‘Abd
al-Magid az-Zindani“. Zubairi war Ende der 1940er Jahre nach Kairo zuriickgekehrt,
nachdem er einige Jahre zuvor erstmals in den Jemen heimkehrte und nach einer
dortigen Inhaftierung einige Jahren im pakistanischen Exil verbrachte. Vgl. Orkaby,
Beyond the Arab Cold War, 12-14.

108

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.1 Der jemenitische Prediger: da'wa und Bildungsarbeit

az-Zindani der dawa im Nordjemen. Er produzierte ein Radioprogramm
namens ad-Din wa-taura, in dem er fiir die Vereinbarkeit vom Islam und
der jemenitischen Revolution argumentierte und seine Landsleute gegen
die Monarchie mobilisierte.3°® Zu einem dhnlichen Zweck soll er zeitweise
die Zeitung Saut al-Yaman herausgegeben haben.%” Es ldsst sich nicht
zweifelsfrei ermitteln, ob az-Zindani die Produktion von ad-Din wa-taura
sowie die Herausgabe von Saut al-Yaman in Agypten begann und bis zur
Revolution im September 1962 im Jemen weiterfiihrte, sie nur von Agypten
aus betrieb oder nur in den Monaten zwischen seiner Riickkehr in den

306

307

Die Wirkung von Radiosendungen im Jemen der 1960er (und in darauffolgen-
den Jahrzehnten) kann aufgrund der niedrigen Alphabetisierungsraten kaum iiber-
schitzt werden. Vgl. Albrecht Metzger, ,Zwischen Ideologie und Pragmatismus: Die
jemenitische Muslimbruderzeitung al-Sahwa vor und nach dem zweiten Golfkrieg.
Orient 34, Nr. 3 (1993): 453. Genaue Daten fiir die Jahre vor der Wiedervereinigung
liegen nicht vor. Einen guten Anhaltspunkt, der die generelle Situation gut abbildet,
geben die Daten des National Basic Intelligence Factbook. Dort werden die Alpha-
betisierungsraten von 1976 auf 15% fiir den Nordjemen und max. 10% fiir den
Stidjemen, ausgenommen Aden (35%), geschatzt. Vgl. National Basic Intelligence
Factbook (1976), zuletzt gepriift am 12.05.2021, https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id
=ucl.31210021734148 &view=lup&seq=1, 223-24.

1994 lag die Rate noch immer bei nur 37% bei den iiber 14-Jahrigen (aller Ge-
schlechter) im Vergleich zu 70% im Jahr 2015. Vgl. Max Roser und Esteban Ortiz-
Ospina, ,Literacy: Our World in Data, zuletzt gepriift am 12.05.2021, https://ourwor
ldindata.org/literacy.

Vgl. Unbekannt, ,,as-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani“ 1946 kaufte das Free Yemeni
Movement eine Druckerpresse und gab die Zeitung Saut al-Yaman heraus, um
die anti-monarchistische Meinung der Bewegung zu verbreiten. Zwischen Ende
1946 und Mirz 1948 erschienen ca. 69 Ausgaben. Vgl. Douglas, The Free Yemeni
Movement, 87. Aufgrund der geringen Alphabetisierungsraten ist die Reichweite der
Zeitung schwer zu ermitteln. Unklar ist, ob und in welchem Umfang und Zeitraum
az-Zindani an der Veroffentlichung der Zeitung mitwirkte. Hinzu kommt, dass seit
der Griindung der nordjemenitischen Republik 1962 bis zur Wiedervereinigung
1990 die Presse stark vom Staat reguliert wurde und private Zeitungen verboten wa-
ren. Vgl. Metzger, ,,Zwischen Ideologie und Pragmatismus, 453-54. Zwischen 1952
und 1958 erschien Saut al-Yaman in Kairo. Vgl. Iris Glosemeyer, Liberalisierung und
Demokratisierung in der Republik Jemen, 1990-1994: Einfiihrung und Dokumente,
Aktueller Informationsdienst moderner Orient Sondernr. 14 (Hamburg: Deutsches
Orientinstitut, 1995), 126. Sollte az-Zindani bereits 1938 geboren worden sein, ist
seine Mitarbeit an der Herausgabe der Zeitung wihrend seiner Zeit in Kairo theo-
retisch méglich. Seit 1991, mit Unterbrechung zwischen Sommer 1994 und Januar
1995, wird Saut al-Yaman als eine liberal geltende Zeitung von ‘Abd ar-Rahman
an-Nu‘man herausgegeben. Vgl. Metzger, ,,Zwischen Ideologie und Pragmatismus,
453, und Glosemeyer, Liberalisierung und Demokratisierung, 126.

109

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://ourworldindata.org/literacy
https://ourworldindata.org/literacy
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://ourworldindata.org/literacy
https://ourworldindata.org/literacy

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Jemen und der Revolution. Alle Méglichkeiten sind aufgrund der verfiigba-
ren Daten grundsétzlich moglich.

In der neu gegriindeten Republik Nordjemen wurde az-Zubairl Bil-
dungsminister®®®, bevor er im April 1965 wihrend einer Rede in Sanaa
durch ein Attentat getdtet wurde.>® In den biografischen Interneteintrigen
zu az-Zindani heif3t es, er sei wahrenddessen an az-Zubairis Seite gewesen.
Diese Begebenheit wird genutzt, um die Bedeutung des Kontakts und
der engen Freundschaft zwischen den beiden zu betonen.’' Vermutlich
zog az-Zindani nach dem Tod az-Zubairis nach Aden’!, wo er zum Unab-
héngigkeitskampf gegen die britische Kolonialherrschaft aufrief.’'> Nach
dem Abzug Grofibritanniens aus dem Siidjemen 1967, der darauf folgenden
Unabhiangigkeit und der Ausrufung der sozialistischen Volksrepublik Siid-
jemen am 30. November 1967, kehrte az-Zindani nach Sanaa zuriick.’®

Wie in anderen arabischsprachigen Landern strebte die jemenitische
Muslimbruderschaft Einflussnahme auf und iiber das Bildungssystem an.3!4
Den Einfluss der Islamisten auf das jemenitische Bildungssystem, nennt
Franck Mermier gar ein ,cheval de Troie“*>. Bei diesem Unterfangen spiel-
te auch az-Zindani eine entscheidende Rolle. 1967 wurde der fithrende
Muslimbruder ‘Abd al-Malik at-Tayyib zum Bildungsminister des Nordje-
mens ernannt.’'® Unter ihm arbeitete az-Zindani in der Verwaltung wissen-
schaftlicher Angelegenheiten (Idarat as-suin al-ilmiya) im Bildungs- und

308 Vgl. Orkaby, Beyond the Arab Cold War, 34.

309 Vgl. ebd., 108-9. Laut Orkaby werden vorwiegend Truppen des damaligen dgypti-
schen Prisidenten Gamal Abdel Nasser (Gamal ‘Abd an-Nasir, 1918-1970) fiir das
Attentat verantwortlich gemacht. Die Anwesenheit dgyptischer Truppen ist der
Tatsache geschuldet, dass Nasser die militirische Organisation Gabhat tahrir ganiib
al-Yaman al-muhtall (Front for the Liberation of South Yemen/FLOSY) im Kampf
gegen die britische Kolonialmacht unterstiitzte. Wie Nasser vertrat FLOSY einen
arabischen Nationalismus. Andere Stimmen beschuldigen den ehemaligen Vizeko-
nig und Premierminister Hasan Ibn Yahya. Vgl. Orkaby, Beyond the Arab Cold War,
108-9.

310 Vgl. Unbekannt, ,,a3-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani‘, und Unbekannt, ,a3-Saih ‘Abd
al-Magid az-Zindani®

311 Genaue Datumsangaben waren nicht zu ermitteln.

312 Vgl. Unbekannt, ,,aé-gaih ‘Abd al-Magid az-Zindani®

313 Vgl. Unbekannt, ,,as-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani

314 Die niedrige Alphabetisierungsrate und das unzureichende staatliche Schulsystem
vereinfachten die Einflussnahme auf das Bildungssystem.

315 S. Franck Mermier, ,Lislam politique au Yémen ou la ‘tradition * contre les tradi-
tions?“ Monde Arabe, Nr. 155 (1997): 10.

316 Vgl. Laurent Bonnefoy, Salafism in Yemen: Transnationalism and Religious Identity
(London: Hurst & Company, 2011), 24.

110

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.1 Der jemenitische Prediger: da'wa und Bildungsarbeit

Erziehungsministerium (Wizarat at-tarbiya wa-t-talim) und war fiir den
Bereich der religidsen Bildung zustdndig. In dieser Position war az-Zindani
fiir die Vermittlung zahlreicher Lehrer verantwortlich, die von der dgypti-
schen und sudanesischen Regierung in den Nordjemen geschickt wurden
und zuvor an islamischen Universitdten wie der Azhar ausgebildet worden
waren.’” Zindani setzte sich verstarkt fiir eine Islamisierung der Bildung
ein und forderte von religiosen Wissenschaften gepriagte Curricula. Im
Zuge dessen soll er einen Lehrplan fiir die Mittel- und Oberschule verfasst
und selbst einige naturwissenschaftliche Kurse an staatlichen Schulen un-
terrichtet haben.’'® Weiterhin nahm die da‘'wa eine tibergeordnete Rolle in
seinen Aktivitdten ein. Zindani ist seitdem als offentlicher Prediger und
Verfasser zahlreicher Tonaufnahmen in Erscheinung getreten, fiir die er
landesweit bekannt wurde.3"” Seine Predigten auf Ton- und Videokassetten
scheinen in islamischen Buchldden weit verbreitet gewesen zu sein.’2° Auch
die damals wichtigste Buchhandelskette im Jemen, Tasgilat al-iman, die
Filialen in allen grofleren Stddten des Landes unterhielt, bot az-Zindanis
Kassetten an.>?! Die von ihm behandelten Themen umfassen unter ande-
rem Diskussionen zur Missionierung der Ungldubigen (da‘'wa al-kafirin)3??,
Polemik gegen Kommunisten sowie seine Meinungen zu ,Islam” und ,Wis-
senschaft’, insbesondere i¢az ilmi. Darunter ist seit Mitte der 1980er Jahren
auch die Kassette mit dem Titel Innahu I-haqq, dessen Inhalt ich in Kapi-
tel 5 dieser Arbeit ausfiihrlich behandeln werde.3?* Viele von az-Zindanis

317 Vgl. ebd., und Unbekannt, ,,a§-§aib ‘Abd al-Magid az-Zindani®

318 Vgl. Unbekannt, ,a3-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani‘, und Unbekannt, ,a$-Saih ‘Abd
al-Magid az-Zindani®

319 Vgl. hierzu auch Unbekannt, ,a$-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani‘; Unbekannt,
»as-Sira ad-datiya’; und Schwedler, Faith in Moderation, 187.

320 Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 234. Fiir die Bedeutung von Audio- und
Videokassetten in der internationalen Salafiya vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen,
138-40.

321 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 140-141.

322 Aufgrund az-Zindanis Biografie ist zu vermuten, dass er vornehmlich Kommunisten
sowie Anhédnger sufischer Stromungen als Ungldubige definiert. Im Kontext der
frithen 1960er Jahre, kurz vor dem Sturz des zaiditischen Imamats im September
1962, ist es ebenso moglich, dass er Zaiditen als Ungldubige bezeichnete.

323 Innahu l-haqq erschien spiter auch als Buch und ist online verfiigbar, vgl. ‘Abd
al-Magid az-Zindani, ,Innahu I-haqq.“ Zuletzt gepriift am 05.03.2021, https://ar.isla
mway.net/book/25288/ 5 +-«. Des Weiteren wurde das entsprechende Videomaterial
auf YouTube hochgeladen. Vgl. beispielsweise Unbekannt, ,Innahu l-haqq:“ https://
www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ.

111

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Biichern sind in zahlreiche Sprachen {iibersetzt, ebenso wie einige seiner
Audioaufnahmen.3?*

Unter dem damaligen Prisidenten des Nordjemens, Ibrahim al-Hamdi
(1943-1977, reg. 1974-1977), trat az-Zindani der Leitung der islamisch-wis-
senschaftlichen Institute (ma@hid ilmiya, Sing. mahad ilmi)3?> bei und
sorgte in den folgenden Jahrzehnten dafiir, dass im gesamten Jemen hun-
derte dieser Institute erdffnet wurden, die faktisch unabhingig vom Bil-
dungsministerium agierten. Finanziert wurden die Institute zwar zum Teil
vom jemenitischen Bildungsministerium, nicht unerhebliche finanzielle
Unterstiitzung kam allerdings aus Saudi-Arabien.’?¢ Ziel der Institute war
es, islamische Bildung und Kenntnisse iiber religiése Vorschriften in der
Bevolkerung zu fordern. Die Leitung der Institute unter az-Zindani erhielt
vom Bildungsministerium wichtige Vorrechte, wie die Entwicklung von
Unterrichtsmethoden, die Redaktion von Schulbuchern und die Ausbil-
dung von Lehrer:innen fiir Religions- sowie allgemeinbildenden Unterricht
an staatlichen Schulen.??” 1983 wurde az-Zindani iiberdies kurzzeitig zum
Bildungsminister berufen und hatte folglich eine erhebliche Entscheidungs-
gewalt in Bezug auf die Ausstattung und Privilegien der Institute.>?® Das
wahhabitische Islamverstdndnis, das in den Instituten gelehrt wurde, sollte
neben tribalen Sitten insbesondere sozialistischen Ideen entgegenwirken.??°
Fiir az-Zindani boten die Institute eine hervorragende Moglichkeit, sein
Islamverstdndnis unter jungen Jemenit:innen zu verbreiten. Die Institute
sollen auflerdem Militdrtraining angeboten haben und gelten laut Schwed-
ler als Rekrutierungsschmieden fiir Kémpfer in Afghanistan in den 1980er
Jahren 330

Seit Griindung der ersten Institute vergroflerte sich nicht nur ihre An-
zahl betréchtlich, sondern auch ihr padagogisches Angebot. Neben Koran-
schulen boten die Institute seit Mitte der 1990er Jahre auch Primar- und

324 Die Ubersetzungen der Publikationen fiir ein internationales, nichtarabischsprachi-
ges Publikum sprechen dafiir, dass az-Zindani auch auflerhalb der arabischsprachi-
gen Welt Bekanntheit erlangt hatte.

325 Franck Mermier weist darauf hin, dass das Adjektiv ,wissenschaftlich® in diesem
Zusammenhang religiose Wissenschaften meint. Vgl. Mermier, ,,Lislam politique au
Yémen 10.

326 Vgl. Dresch, A History of Modern Yemen, 141-142, und Mermier, ,Lislam politique
au Yémen 11.

327 Vgl. Mermier, ,Lislam politique au Yémen®, 10-12.

328 Vgl. Dresch, A History of Modern Yemen, 173.

329 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 143, und Carapico, Civil Society in Yemen, 143.

330 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 178.

112

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.1 Der jemenitische Prediger: da'wa und Bildungsarbeit

Sekundarschulbildung an. In den Jahren 1994/95 gab es 1381 Institute
mit einer Gesamtschiiler:innenzahl von 326.484.3! Wiederholt aufgestellte
Forderungen sowohl aus der Opposition als auch aus der Regierungspar-
tei des Allgemeinen Volkskongress (al-Mu'tamar as-Sabi al-aGmm/MSA) in
den 1990er Jahren, die Institute unter die Zustandigkeit des jemenitischen
Bildungsministeriums zu stellen, blieben erfolglos.’*? Ebenso scheiterten
Versuche im Jahr 2000, az-Zindanis Kontrolle zu beschrianken, mafigeblich
an der Angst Président Salihs, az-Zindani und seine militanten Unterstiitzer
zu verstimmen.33

Neben den Instituten beteiligte sich az-Zindani 1993 mafigeblich an der
Griindung der Iman-Universitat (Gami‘at al-iman) in Sanaa und leitete
die Universitét bis zu ihrer Schlieffung 2014 durch die Hiiti-Bewegung33*
als ihr Prasident.3®® Die Iman-Universitat sollte eine religiose Ausbildung
nach dem Vorbild der Azhar ermdglichen, die az-Zindani als zu stark mit

331 Die Zahlen stammen aus dem Statistischen Jahrbuch 1995 des Ministeriums fiir
Planung und Entwicklung, zitiert aus Mermier, ,Lislam politique au Yémen,* 10—
11. Die Schiiler:innenzahl von 326.484 entspricht 13% der jemenitischen Schiiler:in-
nenschaft. Mermier nennt weiterhin Zahlen fiir die Jahre 1977/78; 1982/83; 1989/90.
Entsprechende Zahlen nennt auch Dresch. Vgl. Dresch, A History of Modern Yemen,
173.

332 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 114, und Mermier, ,,Lislam politique au Yémen,*
12-13.

333 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 207.

334 Die sich selbst seit 2011 als Ansar Allah bezeichnende Bewegung ist unter den
Namen Huthi-Miliz oder Huthi-Rebellen bekannt. Der Name leitet sich von ihrem
Anfihrer Husain Badr ad-Din al-Hiti (1959-2004) ab. Huthis (al-Hutiyian) sind
Zaiditen. Zu der Bewegung vgl. Gabriele vom Bruck, ,How the Past Casts its
Shadows: Struggles for Ascendancy in Northern Yemen in the Post-Salih Era.“ In
Precarious Belongings: Being Shii in Non-Shii Worlds, hrsg. v. Gabriele vom Bruck
und Charles Tripp (London: The Centre for Academic Shi‘a Studies (CASS), 2017),
257-346. Zum Zeitpunkt des Verfassens dieser Arbeit kontrollieren die Huthis weite
Teile des Nordjemens. Fiir einen Uberblick der politischen Lage ab 2012 vgl. aufier-
dem Reinhard Schulze, Geschichte der islamischen Welt: Von 1900 bis zur Gegenwart
(Miinchen: Beck, 2016), 551-56.

335 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 208, und Gregory Johnsen, ,Yemen’s Al-Iman
University: A Pipeline for Fundamentalists?“ Terrorism Monitor 4, Nr.22 (2016),
zuletzt gepriift am 08.11.2016, https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-u
niversity-a-pipeline-for-fundamentalists/. Bonnefoy schreibt, die Huthi-Milizen
hitten die Iman-Universitdt geschlossen. Vgl. Laurent Bonnefoy, ,Yemen’s New Play-
er. Le Monde Diplomatique, November 2014, English Edition, zuletzt gepriift am
08.01.2022, https://mondediplo.com/2014/11/10yemen. Ob ebenso auch die von
az-Zindani gegriindeten Institute mittlerweile geschlossen wurden bleibt unklar.

113

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://mondediplo.com/2014/11/10yemen
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://mondediplo.com/2014/11/10yemen

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

dem dgyptischen Regime verbunden ansah.33¢ Ideologisch kniipft die Aus-
bildung an der Iman-Universitit direkt an die Schulbildung der Institute
an. Zwar stellte die jemenitische Regierung das Bauland fiir die Universitit
zur Verfiigung, diese agierte allerdings ansonsten unabhingig von staatli-
chem Einfluss. Finanziert wurde der Betrieb durch private Spenden sowie
finanzielle Zuwendungen aus Saudi-Arabien. Laut Gregory Johnsen wird
angenommen, dass auch Osama bin Laden unter den Spendenden war.
Zindani hingegen bestreitet dies. Weiterhin gibt er an, aus Angst vor inter-
nationalem Druck auf Spender:innen diese nicht namentlich zu nennen.>”
Ebenso dementiert az-Zindani jegliche Verbindungen der Universitit zu
extremistischen, gewaltbereiten Bewegungen.®*® Es konne, so Johnsen, je-
doch davon ausgegangen werden, dass sich einige Studierende gerade
von az-Zindanis radikalem Ruf angezogen fithlten.’*® Andererseits ist die
staatliche Akkreditierung der Iman-Universitat ein Vorteil gegeniiber ande-
ren religiosen Ausbildungsstatten, die gleichbleibende Studierendenzahlen
sicherstellt. Aufgrund der staatlichen Anerkennung schreiben sich auch
Studierende ein, die moglicherweise skeptisch gegeniiber der Islah-Partei
und der Muslimbruderschaft sind, gleichwohl wissen, dass ihre beruflichen
Aussichten mit einem rein religidsen Diplom deutlich geringer sind.340

Mithilfe der islamisch-wissenschaftlichen Institute, der Iman-Universi-
tat sowie liber Kassetten und Biicher verbreitete Predigten gelang es
az-Zindani seit den 1960er Jahren nicht nur seine Ideen weitldufig zu
verbreiten, sondern aktiv an der Islamisierung des jemenitischen Bildungs-
systems und der Gesellschaft mitzuwirken.*#!

336 Vgl. Laurent Bonnefoy und Faygal Ibn Cheikh, ,Le rassemblement yéménite pour la
réforme (al-Isldh) face a la crise du 11 septembre 2001 et la guerre en Afghanistan:
Une diversité idéologiquement assumée.“ Chroniques Yéménites 9 (2001), zuletzt
gepriift am 11.05.2021, https://journals.openedition.org/cy/73, Para. 1. Zur Rolle der
Azhar im dgyptischen Staat vgl. exemplarisch Indira Falk Gesink, Islamic Reform
and Conservatism: Al-Azhar and the Evolution of Modern Sunni Islam, Library of
Modern Religion 10 (Leiden u.a.: Tauris, 2010).

337 Vgl. Johnsen, ,Yemen’s Al-Iman University*.

338 Vgl. ebd. Ein offiziell formuliertes Ziel der Universitit war es, Studierende in da‘'wa
auszubilden, die sich explizit gegen Gewalt richtet. Die Absolventen sollen dadurch
Radikalisierung, Gewalt, Extremismus und Terrorismus stoppen. Vgl. Unbekannt,
,a$-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani*

339 Vgl. Johnsen, ,Yemen’s Al-Iman University*.

340 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 213-214.

341 Fiir eine ausfithrliche Erorterung zur Islamisierung des jemenitischen Bildungssys-
tems vgl. Mermier, ,Lislam politique au Yémen'; 9-13.

114

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://journals.openedition.org/cy/73
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/73

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der
Islah-Partei

Eng verwoben mit az-Zindanis Tatigkeit als Prediger und Griinder von
Bildungsinstituten ist seine politische Karriere im Jemen, die ihm national
wie international weitere Bekanntheit verschaftte. Der folgende Abschnitt
dient dazu, die Kenntnisse von az-Zindanis politischem Einfluss im Jemen
zu erweitern und dadurch ein besseres Verstdndnis fiir seine engen Regie-
rungskontakte sowie internationalen Beziehungen zu bekommen.

Zindanis politische Laufbahn startete mit seinem Beitritt in die Mus-
limbruderschaft. Der (nord)jemenitische Zweig der Muslimbruderschaft
bestand faktisch seit den 1940er Jahren und trat vor allem fiir eine starkere
Bedeutung der Religion im gesellschaftlichen und politischen Leben ein.
Formell gegriindet wurde sie allerdings erst 1970.342 Da az-Zindani dem
ersten formalen siira-Rat der jemenitischen Muslimbruderschaft vorstand,
gilt er als einer der Griinder der Muslimbruderschaft im Jemen. Die Lei-
tung des Rates hatte er bis 1978 inne.*3> Andere Quellen bezeichnen ihn
gar als den Griinder der jemenitischen Muslimbruderschaft.34* Seine Funk-
tion endete aufgrund der als ,internal coup™*> bezeichneten Absetzung
az-Zindanis durch jiingere Muslimbriider. Offensichtlich war die Sorge zu
grofl geworden, dass az-Zindani seinen eigenen Personenkult auf Kosten
der auf Hasan al-Bannas Lehren basierenden Vision zu sehr ausbaute.
Infolgedessen ging er 1979 nach Saudi-Arabien, wo er sich in den 1970er
Jahren wohl regelméfiig aufgehalten hatte. Dort vertiefte er seine Beziehun-
gen zur saudischen Regierung und der dortigen wahhabitisch-salafistischen
Bewegung.34¢ Beziiglich seiner Beziehungen zu den saudischen ulama’
heifdt es auch hier, az-Zindani habe die grofiten Gelehrten Saudi-Arabiens
getroffen. Explizit erwdhnt werden ‘Abd al-‘Aziz bin ‘Abd Allah bin Baz
(1912-1999), spaterer Grofimufti Saudi-Arabiens, sowie Muhammad ibn

342 Vgl. Langston, The Islamist Movement and Tribal Networks, 91; Heibach, ,Contes-
ting the Monopoly of Interpretation, 566, und Schulze, Geschichte der islamischen
Welt, 632.

343 Vgl. Unbekannt, ,a3-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani‘, und Schwedler, Faith in Mode-
ration, 70.

344 Vgl. ‘Abdalkarim Qasim Sa‘id, al-Ihwan al-muslimin wa-I-haraka al-usiliya fi
[-Yaman (Kairo: Madbuli, 1995), zitiert aus Schulze, Geschichte der islamischen Welt,
632.

345 S. Schwedler, Faith in Moderation, 70.

346 Vgl. ebd.

115

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Salih al-‘Utaimin (1925-2001)*’. Zindani selbst soll Vortrage gehalten und
an Universititen unterrichtet haben.3*® Die bedeutsamsten Resultate seines
Aufenthalts in Saudi-Arabien sind seine Einbindung in die Islamische Welt-
liga und die Griindung der Commission on the Scientific Miracles in the
Qur'an and the Sunnah (al-Haia al-Glamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran
wa-s-sunna, folgend CSMQS)*#, die ich in Kapitel 6 genauer betrachte.

Nachdem sich die jemenitische Regierung 1990 offiziell neutral gegen-
iber der UN-Resolution gegen den irakischen Angriff auf Kuwait positio-
nierte, verwies Saudi-Arabien ab September 1990 alle jemenitischen Gastar-
beiter:innen des Landes. Darauthin mussten zwischen 700.000 und einer
Million Jemenit:innen Saudi-Arabien verlassen.*® Bleiben konnten nur
diejenigen, die entweder Unterstiitzung durch einen sogenannten ,Spon-
sor” (kafil) fanden oder durch religiose oder politische Netzwerke Schutz
genossen. Zu letzteren zdhlte wohl auch az-Zindani, der trotz seiner pro-
irakischen Haltung im Zweiten Golfkrieg und seiner ausdriicklichen Ableh-
nung US-amerikanischer Interventionen erst Ende 1991 endgiiltig in den
Jemen zuriickkehrte.3%!

347 Vgl. Unbekannt, ,a3-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani“; Unbekannt, ,;Abd al-Magid
az-Zindani und Unbekannt, ,as-Sira ad-datiya® Es ist nicht ungewdhnlich fiir
Rechtsgelehrte innerhalb der Islgh, dass unter anderem diese beiden Gelehrten
explizit als einflussreiche Lehrer genannt werden. Vgl. hierzu Heibach, ,Contesting
the Monopoly of Interpretation®, 566.

348 Vgl. Unbekannt, ,,aé-gaih ‘Abd al-Magid az-Zindani®

349 In der englischen Fassung der Selbstbeschreibung auf der Webseite der Organisati-
on heif3t es, sie wurde als Haia li-l-ijaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna gegriindet.
Der Zusatz ,international® (al-Glamiya) wurde demnach 2002 hinzugefiigt. Aller-
dings findet sich der Zusatz auch in fritheren Publikationen und Beschreibungen.
Die offizielle Version der englischen Ubersetzung lautet (International) Commission
on Scientific Signs in the Quran and the Sunnah, gebraulich ist ebenso (Interna-
tional) Commission on Scientific Miracles in the Quran and the Sunnah. Meiner
Ansicht nach spiegelt die Ubersetzung ,,Scientific Miracles die Bedeutung von i§dz
ilmi in diesem Kontext besser wider. Die Organisation dnderte im Januar 2021 ihren
Namen und hief3 fortan Internationale Behéorde im Dienst des Korans und der Sunna
(al-Idara al-amma li-hidmat al-kitab wa-s-sunna).

Aufgrund ihrer internationalen Ausrichtung und ihrem Fokus auf ein Publikum,
das kein Arabisch spricht oder liest, verwende ich die Abkiirzung des englischen
Namens, CSMQS.

350 Fiir eine Analyse der saudisch-jemenitischen Beziehungen seit der Wiedervereini-
gung vgl. Mark Katz, ,Yemeni Unity and Saudi Security.“ Middle East Policy 1, Nr.1
(1992): 117-35.

351 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 122-124. Zu az-Zindanis Haltung im Zweiten
Golfkrieg vgl. Metzger, ,Zwischen Ideologie und Pragmatismus'; 452.

116

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

Der damalige Vorsitzende des Présidialrats der jungen, vereinigten Re-
publik Jemen, ‘Ali ‘Abdullah Salih (1942-2017), soll az-Zindani mit der
Aussicht auf einen Sitz im Prasidialrat tiberredet haben zuriickzukehren.
Tatsachlich hatte az-Zindani diesen Posten ab Oktober 1993 inne.*? Als
ein weiterer Grund fiir die Riickkehr in den Jemen gilt ein nicht ndher
definierter Streit (hilaf) mit der saudischen Regierung.®> Eine mdgliche
Erklarung findet sich in der politischen Situation des Konigreichs zu Be-
ginn der 1990er Jahre. Nichtsaudische, exilierte Muslimbriider aus Syrien,
Agypten und Irak waren ab Mitte der 1960er Jahre stark an der Institutio-
nenbildung in Saudi-Arabien beteiligt und gelten als entscheidender Faktor
im Modernisierungsprozess Saudi-Arabiens. Die Muslimbruderschaft half
dem saudischen Konigreich, eine islamische Ideologie zu verbreiten, die
sich systematisch gegen Nassers Arabischen Nationalismus richtete. Den
grofiten Einfluss erreichte die Muslimbruderschaft auch hier in und durch
den Bildungssektor. Die Ideen der Muslimbriider wirkten auch auf die
Gruppe as-Sahwa al-islamiya®* (das islamische Erwachen). Die zunéchst
als studentische Initiative gegriindete Gruppe entwickelte sich unter der
Mentorenschaft verschiedener Gelehrter saudischer Universitdten.’>> Die
Sahwa vermied zunichst die Einmischung in jegliche politischen Angele-
genheiten und stellte daher keine Opposition zum saudischen Herrscher
dar. In den 1980er Jahren stieg ihr Einfluss, da das saudische Regime

352 Vgl. Jillian Schwedler, ,The Islah Party in Yemen. In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 212-7.

353 S. Unbekannt, ,a3-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani‘, und Unbekannt, ,’Abd al-Magid
az-Zindani®

354 Im Folgenden Sahwa.

355 Unter den Gelehrten sind der Agypter Muhammad Qutb (1919-2014), Bruder

und Schiiler von Sayyid Qutb (1906-1966) sowie der Syrer Muhammad Surar
(1938-2016). Vgl. Madawi al-Rasheed, Contesting the Saudi State: Islamic Voices from
a New Generation, Cambridge Middle East Studies 25 (Cambridge u.a.: Cambridge
University Press, 2007), 66, und Stéphane Lacroix, Awakening Islam: The Politics
of Religious Dissent in Contemporary Saudi Arabia (Cambridge: Harvard University
Press, 2011), 38. Vgl. ebd. fiir eine detaillierte Darstellung iiber den Einfluss der
Muslimbruderschaft in Saudi-Arabien und die Entstehung der Sahwa. Diese Arbeit
erschien zundchst auf Franzosisch: vgl. Stéphane Lacroix, Les islamistes saoudiens:
Une insurrection manquée (Paris: Presses Universitaires de France, 2010).
Das theologische Konzept der Sahwa stiitzt sich auf das tauhid-Verstindnis
Muhammad Qutbs. Demnach kann Gott allein als Souverdn anerkannt werden
und miisse die Scharia uneingeschrinkt angewandt werden. Sayyid Qutb gilt als der
wichtigste Ideologe der militanten Muslimbriider. Zu Qutb sowie seiner Rezeption
vgl. exemplarisch Sabine Damir-Geilsdorf, Herrschaft und Gesellschaft: Der islamis-
tische Wegbereiter Sayyid Qutb und seine Rezeption (Wiirzburg: Ergon, 2003).

117

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

versuchte, die Sahwa zu kooptieren. Ziel der staatlichen Férderung war
es, die eigene islamische Legitimation zu festigen und politische Stabilitat
durch Anbindung radikaler Mitglieder zu erreichen.*® Die politische Zu-
riickhaltung der Sahwa endete mit dem Ausbruch des Zweiten Golfkrieges
1990. Anhédnger der Sahwa kritisierten den Appell Kénig Fahds (Fahd b.
‘Abd al-‘Aziz Al Sa‘ad 1921/23-2005) an die USA, das Konigreich mit der
Stationierung US-amerikanischer Truppen vor einem irakischen Angriff zu
schiitzen. Sie griff das Regime weiterhin mit der Forderung an, alle ameri-
kanischen Truppen abziehen zu lassen sowie eine grundlegende Reform
des politischen Systems zu initiieren.*” In ihrer neuen Rolle als politische
Opposition verloren die Mitglieder der Sahwa zunéchst den Schutz des Re-
gimes und infolgedessen ebenso ihren Einfluss in zahlreichen Institutionen.
An ihrer statt traten salafistische Gelehrte um Rabl‘ al-Madhali (geb. 1931),
die die Politik des saudischen Regimes unterstiitzten.>8

356 Vgl. Stéphane Lacroix, ,Understanding Stability and Dissent in the Kingdom: The
Double-Edged Role of the jamaat in Saudi Politics In Haykel; Hegghammer;
Lacroix, Saudi Arabia in Transition, 169-74.

357 Einer der prominentesten Vertreter der Sahwa, der die saudische Auflenpolitik

im Hinblick auf die USA kritisierte, ist Safar b. ‘Abd ar-Rahman al-Hawali (geb.
1950). Zu al-Hawali vgl. Lav, Radical Islam, 86-119; Stefan Reichmuth, ,The Second
Intifada and the ‘Day of Wrath’: Safar al-Hawali and his Anti-Semitic Reading of
Biblical Prophecy™ Die Welt des Islams 46, Nr.3 (2006): 335-36, und Mamoun
Fandy, Saudi Arabia and the Politics of Dissent (London: Macmillan, 1999), 61-87.
In seiner Typologie des Salafismus ordnet Quitan Wiktorowicz die Sahwa als eine
politische salafistische Bewegung ein. Vgl. Wiktorowicz, ,Anatomy of the Salafi
Movement*, 221-25.
Die veranderte Haltung der Sahwa ist gemaf3 ihrem Verstandnis einer islamkon-
formen Herrschaft konsistent: Wenn, wie im Fall des Golfkriegs, die Regierungs-
politik ihrer Auffassung nach der Scharia widerspricht, ist Einmischung geboten.
Die geforderten Reformen umfassten unter anderem die Griindung eines Konsul-
tativrates (maglis as-siira). Dessen Aufgabe wiirde es sein, die Konformitdt der
Regierungstitigkeiten mit der Scharia zu tiberwachen. Hawalis Einstellung zu takfir
im politschen System betreffend vgl. Lav, Radical Islam, 105-7. Vgl. ebenso Lacroix,
Awakening Islam, 178.

358 Im Gegensatz zur Sahwa weisen sie die Grundsétze Qutbs zuriick. Sie sehen sich
nicht als politische Akteure und folgen stattdessen der Pramisse einer absoluten
Loyalitdt gegeniiber der Politik des Souverdns. Zu al-Madhali, insbesondere seine
feindliche Haltung gegeniiber der Sahwa und der Muslimbruderschaft, vgl. Roel
Meijer, ,Politicising ‘al-jarh wa-]-ta‘dil’: Rabi' b. Hadi al-Madkhali and the Transna-
tional Battle for Religious Authority In The Transmission and Dynamics of the
Textual Sources of Islam: Essays in Honour of Harald Motzki, hrsg. v. Nicolet
Boekhoff-van der Voort, Kees Versteegh und Joas Wagemakers, Islamic History
and Civilization 89 (Leiden u. Boston: Brill, 2011), 382-92. Die innerpolitischen

118

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

Ob az-Zindani sich der Sahwa zugehorig fiihlte ist nicht bekannt, auf-
grund der geteilten Ideologie ist mindestens eine sympathisierende Haltung
wahrscheinlich. Aufgrund az-Zindanis Zugehoérigkeit zur Muslimbruder-
schaft, ebenso wegen seiner 6ffentlichen Kritik an politischen Entscheidun-
gen des saudischen Regimes im Golfkrieg, sind es mutmafllich die ver-
dnderten politischen Verhiltnisse, die zu az-Zindanis Entlassung fiihrten.
Trotz des etwaigen Konflikts mit (Teilen) der saudischen Regierung konnte
az-Zindani seine Verbindung und guten Kontakte zum saudischen Regime
erhalten. Fiir dieses blieb er eine wichtige Kontaktperson innerhalb der
jemenitischen Elite sowie Bindeglied fiir Saudi-Arabien im andauernden
jemenitischen Nord-Siid-Konflikt.>>

Einig waren sich az-Zindani und das saudische Regime in ihrer ableh-
nenden Haltung gegeniiber jedwedem demokratischen System allgemein
sowie dem als kommunistisch wahrgenommenen Siidjemen im Speziellen.
Ende der 1980er Jahre agitierte az-Zindani noch aus Saudi-Arabien gegen
die Wiedervereinigung der Jemenitischen Arabischen Republik (Nordje-
men) mit der Demokratischen Volksrepublik Jemen (Stidjemen). Um zu
verhindern, dass az-Zindani und seine islamistischen Unterstiitzer eine
noch stirkere Oppositionsbewegung aufbauen konnten, entschieden der
damalige Président des Nordjemens, ‘Ali ‘Abdullah Salih und der Vizepra-
sident des Siidjemens, ‘Al Salim al-Baid (geb. 1939), das Referendum zur
Wiedervereinigung ein halbes Jahr vorzuziehen.3®® Zindanis Fahigkeit zur
Mobilisation von Unterstiitzer:innen bewies er erneut im Mai 1991. Als
Kopf mehrerer Gelehrter und Politiker organisierte er den ,Marsch der
Millionen® (masira milytiniya), der Protest gegen den Verfassungsentwurf
fir die Republik Jemen zum Ausdruck bringen sollte.?¢! Konkret ging es vor
allem um die Rolle der Scharia in der neuen Verfassung des wiederverein-
ten Jemens. Laut Entwurf sollte sie fortan die Hauptquelle anstatt einzige
Quelle (wie zuvor im Nordjemen) des Rechts sein - ein Unterschied, der
bei der Islah und anderen konservativen Kriften grofSen Widerstand aus-

Auseinandersetzungen zwischen dem saudischen Regime und radikalen Kriften
erlautert Thomas Hegghammer, Jihad in Saudi-Arabia: Violence and Pan-Islamism
since 1979 (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2010), 70-78.

359 Vgl. Jillian Schwedler, ,The Islah Party in Yemen. In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 212.

360 Vgl. Yadav, Islamists and the State, 28.

361 Vgl. Unbekannt, ,,as-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani*

119

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

16ste.362 Schlussendlich wurde per Prisidialdekret erlassen, dass kein Gesetz
der Scharia widersprechen diirfe. Ein Kompromiss, der dennoch dazu fiihr-
te, dass rechtliche Reformen durchgesetzt werden mussten, die insbesonde-
re die sakular gepragten Gesetzbiicher des Stidjemens betrafen.3%3

Mit der Gewissheit der politisch und 6konomisch wichtigen Unterstiit-
zung Saudi-Arabiens in ideologischen Kernfragen kehrte az-Zindani 1991
nach Sanaa zuriick. Um seine politische Karriere im Jemen historisch ein-
ordnen zu konnen, ist es sinnvoll, einen kurzen Blick auf die politische
Situation zu werfen: Zum Zeitpunkt seiner Riickkehr aus Saudi-Arabien
waren Nord- und Siidjemen bereits zur Republik Jemen wiedervereinigt
und eine politische Parteienlandschaft entstanden. Die wichtigsten politi-
schen Parteien nach der Wiedervereinigung im Mai 1990 waren erstens
der MSA, der zuvor als (einzige legale) politische Organisation den Nordje-
men regierte. Generalsekretir der MSA und Staatsprasident der Republik
Jemen war zu diesem Zeitpunkt Salih. Die zweite wichtige Partei war die
Jemenitische Sozialistische Partei (al-Hizb al-istiraki al-yamani/JSP3%), die
zuvor den Siidjemen regierte. Die dritte bedeutende politische Kraft war
die Islah-Partei, der az-Zindani beitrat.3%> Die Islah ist ein Produkt des
neu entstandenen politischen Pluralismus der Wiedervereinigung, dessen
Fithrungselite zunédchst vor allem aus ehemaligen Mitgliedern des islamis-
tischen Fliigels der nordjemenitischen MSA bestand. Ein weiterer Teil
der Islah hat seine Wurzeln in der von az-Zubairl und Nu‘man gegriinde-
ten Hizb al-ahrar al-yamaniyin. Obwohl die Islah am Demokratisierungs-
prozess des Jemens teilgenommen, sich der freien Wahl gestellt und im
Parlament mitgewirkt hat, ist ihre Griindung weniger ein Ausdruck der
Befiirwortung eines demokratischen Systems, als eine genutzte Moglichkeit
politischer Partizipation.36¢

362 Vgl. Noel Brehony, Yemen Divided: The Story of a Failed State in South Arabia
(London u. New York: Tauris, 2013), 180.

363 Das Verfassungsreferendum wurde schliellich von 98,3 Prozent der Wahlenden
angenommen. Die Wahlbeteiligung lag allerdings bei unter 50 Prozent. Vgl. Iris Glo-
semeyer, ,The First Yemeni Parliamentary Elections in 1993: Practising Democracy:*
Orient 34, Nr. 3 (1993): 440.

364 Geldufig ist auch die englische Ubersetzung Yemeni Socialist Party (YSP).

365 Fir eine ausfiihrliche Dokumentation der neu entstandenen Parteienlandschaft
nach der Wiedervereinigung vgl. Glosemeyer, Liberalisierung und Demokratisie-
rung; Glosemeyer, Politische Akteure in der Republik Jemen, und Sheila J. Carapico,
,Elections and Mass Politics in Yemen.“ Middle East Report, Nr. 185 (1993): 2-6.

366 Vgl. Jillian Schwedler, ,The Islah Party in Yemen. In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 205-28; Stacey P. Yadav, ,Understanding ‘What Is-

120

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

Weithin gilt die Islah als das Gesicht der jemenitischen Muslimbruder-
schaft, die die Infrastruktur der Partei fir ihre Arbeit nutzte.3®” Dabei
beriefen sie sich auf die Autoritdt der Organisation als Repradsentantin
eines ,transnational reformist Islam“%%, um ihre politische Partizipation
und Parteimitgliedschaft zu legitimieren.3®® Gleichwohl besteht die Islah
keinesfalls mehrheitlich aus Anhdnger:innen der Muslimbruderschaft. Der
Partei wird ein eher loser ideologischer Kern attestiert, der eine innerpar-
teiliche Integration sehr unterschiedlicher Personlichkeiten und politischer
Tendenzen erlaubt. Folglich bleiben zwar Aussagen iiber die Position der
Islah zu einem bestimmten Thema strittig. Klar ist dennoch, dass die Islah
eine islamistische Partei ist, die die Bedeutung der Scharia in der Gesell-
schaft stirken und den Einfluss sozialistischer Ideen schwichen will.370
Vielfach werden drei bedeutende politische Stromungen innerhalb der
Islah beschrieben, die jeweils eine herausragende Fiithrungspersonlichkeit
aufweisen: Die Stammeskonfoderation der Hasid®”! unter Saih ‘Abdullah
al-Ahmar, die geméfligten Muslimbriider unter Yasin al-Qubati und die
radikaleren Muslimbriider unter az-Zindani.>”

lamists Want’: Public Debate and Contestation in Lebanon and Yemen. Middle East
Journal 64, Nr. 2 (2010): 207.

367 Vgl. Langston, The Islamist Movement and Tribal Networks, 91, und Bonnefoy und
Ibn Cheikh, ,Le Rassemblement yéménite pour la réforme®. Auf die Nahe zur
Muslimbruderschaft weisen auch von der Islah verwendete Begriffe wie mursid
‘amm (Generalsekretdr) und maglis as-sira (Konsultativrat) hin, die zur politischen
Terminologie der Muslimbriider gehoren.

368 S.Yadav, Islamists and the State, 20.

369 Vgl. ebd. Bonnefoy und Ibn Cheikh resiimieren, dass es die ,fluidité relative®
von al-Bannas Ideen ist, die autonomes Denken und Interpretieren weitaus mehr
begiinstigt, als oftmals angenommen und damit Raum fiir Vielfalt bietet. Vgl. Bon-
nefoy und Ibn Cheikh, ,Le Rassemblement yéménite pour la réforme, Para 31.

370 Vgl. generell Ludwig Stiftl, ;The Yemeni Islamists in the Process of Democratiza-
tion“ In Le Yémen contemporain, hrsg. v. Rémy Leveau (Paris: Edition Karthala,
1999), und Yadav, Islamists and the State, 20. Zur Fahigkeit der Islah, sich verdndern-
den internen wie internationalen Kontexten anzupassen, vgl. Bonnefoy und Ibn
Cheikh, ,Le Rassemblement yéménite pour la réforme’, und Michaelle Browers,
»Origins and Architects of Yemen's Joint Meeting Parties. International Journal of
Middle East Studies 39, Nr. 4 (2007): 565-86. Sehr eindriicklich hat Glosemeyer die
Bedeutung von Padagogen in der Islah dargestellt, mittels derer die Islamisten weite-
ren Einfluss auf das Bildungssystem nahmen. Vgl. Glosemeyer, Politische Akteure in
der Republik Jemen, 136-41.

371 Die Stammeskonfoderation der Hasid ist ein Zusammenschluss aus neun Stammen
des Nordjemens.

372 Vgl. exemplarisch Dresch, A History of Modern Yemen, 186-187. Laut Metzger geht
eine inoffizielle Schitzung zu Beginn der 1990er Jahre von aus, dass die Islah zu

121

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Nach den ersten Mehrparteienwahlen 1993 wurde die Islah hinter dem
MSA zweitstirkste Kraft. Aufgrund einer Regierungskoalition der drei
stirksten Parteien MSA, Islah und JSP partizipierten Mitglieder der Mus-
limbruderschaft direkt in allen Regierungen zwischen 1993 und 1997. Des
Weiteren hatten Islah-Mitglieder wichtige Ministerien wie Bildung, Justiz,
Handel und religiése Angelegenheiten inne.’”? Daneben wurde ‘Abdullah
Husain al-Ahmar, Saif al-masa’ih der Stammeskonfoderation der Hasid>™4,
Sprecher des Parlaments (Maglis an-nuwwab). Préasident Salih und die Islah
verfolgten das gemeinsame Ziel, den Einfluss des Nordens auf den Siiden
auszuweiten und die sozialistische Partei zuriickzudrangen.?”>

Wie bereits erwahnt, wurde az-Zindani im Oktober 1993 von Prasident
Salih zu einem der fiinf Mitglieder des Prasidialrates (Maglis as-Siira)
der Republik Jemen ernannt. Der Rat fungiert neben dem Parlament als
zweites Exekutivorgan. Theoretisch kann der Rat kein Gesetz ohne das
Parlament erlassen, sondern {ibt eher reprisentative und organisatorische
Funktionen aus. Allerdings konnte der Rat in der dreifligmonatigen Uber-
gangszeit nach der Wiedervereinigung das Parlament dahingehend beein-
flussen, dass er 30 zusatzliche Parlamentarier ernennen durfte.¥¢ Aufgrund
der engen Kooperation zwischen Islah und MSA verlor die JSP durch den

80% aus Stammesfiithrern und 20% aus Muslimbriidern zusammengesetzt war. Vgl.
Metzger, ,,Zwischen Ideologie und Pragmatismus® 457. Schwedler weist darauf hin,
dass diese Aufteilung zwar die bestehenden Tendenzen offenlegt, gleichzeitig jedoch
stark vereinfacht, da die definierten Stromungen keineswegs immer kohérent sind.
Vgl. Jillian Schwedler, ,The Islah Party in Yemen.* In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 212-3.

373 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 24-25.

374 Salih selbst ist Mitglied des Sanhan-Stammes, der Teil der Stammeskonfoderation
der Hasid ist. Zu den Stimmen vgl. Paul Dresch, ,The Tribal Factor. In The Yemeni
War of 1994, 33-55. Generell gilt fiir die politische Landschaft im Jemen, dass ,jede
zentrale politische Gewalt im Jemen auf Kooperation mit den Stimmen angewiesen
ist, um in den jeweiligen Stammesgebieten staatlichen Einfluss geltend zu machen,
und dass die Integration wichtiger Teile des tribalen Systems fiir die Stabilitét eines
politischen Systems im Jemen unabdingbar ist" S. Kevin Kéhler, ,Stimme, Staat
und politischer Islam im Jemen: Die Islah-Partei zwischen Regime und Opposition.*
In Politischer Islam im Vorderen Orient: Zwischen Sozialbewegung, Opposition und
Widerstand, hrsg. v. Holger Albrecht und Kevin Kohler (Baden-Baden: Nomos,
2008), 169.

375 Vgl. Glosemeyer, ,The First Yemeni Parliamentary Elections®, 450.

376 Abgesehen von diesen ,auflerordentlichen” Ernennungen setzte sich das jemeniti-
sche Parlament nach der Wiedervereinigung aus 159 Mitglieder des Nordens sowie
111 des Stidens zusammen. Vgl. ebd., 440.

122

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

Einzug der Islah als Partei und az-Zindani als Individuum in den Présidial-
rat faktisch ihre Vetomacht zu Verfassungsanderungen.’””

Auch innerhalb der Partei wurde az-Zindani in die Fithrungsriege ge-
wahlt. So wurde er auf dem ersten Generalkongress der Islah im Septem-
ber 1994 in Sanaa zum Vorsitzenden (mursid ‘amm) des parteiinternen,
100 Mitglieder starken $ird-Rats ernannt.*’® Weiterhin war er Mitglied
des Haia al-ulya, des hochsten Gremiums der Partei. Zur neu gewihlten
Fithrungsriege der Islah zahlte neben az-Zindani auch der Vorsitzende
des Justizrats und damalige Justizminister (1994-1997) des Jemens, ‘Abd
al-Wahhab ad-Dailami (geb. 1938).37°

Das Regime Salihs stiitzte sich vornehmlich auf einen engen Kreis von
Verbiindeten, die {iber tribale oder personliche Beziehungen mit dem Prési-
denten verbunden waren. Ebenso war die Beziehung zwischen az-Zindani
und Salih von wechselseitigem Nutzen geprigt.38 Salih sah die oppositio-
nelle Gefahr, die von az-Zindani ausging, also blieb er seiner integrierenden
Strategie treu, in der Hoffnung, az-Zindanis Einfluss sowohl nutzen, als
auch kontrollieren zu kénnen.’® Aufgrund az-Zindanis Sitz im Prasidialrat
konnte sich Salih aufgrund seiner Allianz mit az-Zindani dessen Stimme
sicher sein. Somit hatte der Président in jeder Abstimmung eine Mehrheit
von drei zu zwei Stimmen gegentiber der sozialistischen Partei.?3? Weiterhin
unterstiitzten az-Zindani und ad-Dailami Salih und die nordjemenitische
Regierung im 1994 ausbrechenden Biirgerkrieg zwischen nord- und siidje-
menitischen Kriften. Mutmafllich verstarkte diese Episode az-Zindanis Ruf
als radikal und extremistisch maf3geblich: Er und ad-Dailami predigten fiir
den pro-nordjemenitischen gihad gegen den Siiden und verdffentlichten

377 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 187. Zu den wichtigsten Beschliissen zahlt die
bereits erwdhnte Forderung, die Scharia zur einzigen Quelle der Gesetzgebung zu
machen.

378 Vgl. ebd., 91

379 Vgl. ebd., und Heibach, ,Contesting the Monopoly of Interpretation’; 567. Die Fa-
milie ad-Dailami gehort zu den wichtigsten Gelehrtenfamilien des Jemens. ‘Abd
al-Wahhab ad-Dailami gilt als radikaler Prediger, der zahlreiche Mianner fiir den
gihad in Afghanistan rekrutiert haben soll. Dort starb auch einer seiner S6hne im
Kampf gegen die sowjetischen Truppen, angeblich unter dem Kommando von Bin
Laden. Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 3-5.

380 Zu der Bedeutung von personlichen Loyalititen bei der Besetzung wichtiger Funk-
tionen im Salih-Regime vgl. Kevin Kohler, ,,Stimme, Staat und politischer Islam im
Jemen.* In Politischer Islam im Vorderen Orient, 165-82.

381 Zur politischen Integration der islamistischen Krifte im Jemen vgl. ebd.

382 Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 39.

123

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Fatwas, die die nordjemenitische Regierung unterstiitzten und gleichzeitig
die Anhédnger:innen der sozialistischen Partei als Ungldubige bezeichneten
(at-takfir), die straffrei getGtet werden diirften.’®* Im Gegenzug konnte sich
az-Zindani fiir lange Zeit dem Riickhalt der Regierung Salihs sicher sein.

Die wohlwollende Haltung Salihs zeigte sich deutlich in seiner Verteidi-
gung az-Zindanis angesichts der gegen ihn erhobenen Terrorismusvorwiir-
fe. Auch wenn ich mich in dieser Arbeit explizit nicht auf az-Zindanis Ver-
bindungen zu internationalen Terrorismusnetzwerken konzentriere, ist eine
Auseinandersetzung mit dem Bild az-Zindanis als ‘specially designated glo-
bal terrorist’ notig, um seine Biografie moglichst umfassend zu begreifen.
Zudem sind es vornehmlich az-Zindanis tatsachliche oder angenommene
Aktivitaten in dieser Szene, die ein breiteres (akademisches) Publikum
auf ihn aufmerksam machten. Dariiber hinaus hat die von den USA und
der UN vorgenommene Einordnung als Terrorist starke Auswirkungen auf
az-Zindanis alltdgliches Leben, wie beispielsweise seine hierdurch einge-
schrankte transnationale Mobilitat.

Neben Verbindungen zu Bin Laden und al-Qaida umfassen die An-
klagepunkte der USA gegen az-Zindani Rekrutierung und Waffenkéiufe
fiir al-Qaida sowie die Einstufung als spiritueller Fithrer der Bewegung.
Die jemenitischen Strafverfolgungsbehérden sind der US-amerikanischen
Aufforderung, az-Zindani zu verhaften, nicht nachgekommen. Weiterhin
wurde az-Zindani von einem US-Bundesgericht als Koordinator des Selbst-
mordanschlags auf die USS Cole im Hafen von Aden im Jahr 2000 iden-
tifiziert, bei dem 17 US-Soldaten sowie zwei Attentdter getdtet wurden.
Zindani wird vorgeworfen, die beiden Selbstmordattentiter ausgesucht zu
haben. Er wurde aber auch in diesem Fall nicht von den jemenitischen
Behorden fiir eine Beteiligung an dem Anschlag angezeigt.®$* Es heifit,

383 Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 39; Jillian Schwedler, ,The Islah Party in Yemen: In
Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach, 217, und Heibach, ,Contest-
ing the Monopoly of Interpretation’ 568. Die Fatwa gegen die Sozialist:innen wurde
als ,fatwa ad-Dailami“ bekannt. Beziiglich az-Zindanis diffamierender Einstellung
zu Mitgliedern der sozialistischen Partei vgl. auch Bonnefoy, Salafism in Yemen,
24-25.

384 Vgl. McGregor, ,Yemeni Sheikh und McGregor, ,Stand-Off in Yemen Der An-
schlag wird mit al-Qaida in Verbindung gebracht, der Zusammenhang ist jedoch
nicht zweifelsfrei bewiesen.

124

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

az-Zindani dementiere alle Vorwiirfe und fordere die amerikanische Admi-
nistration auf, ihre Beweise der jemenitischen Justiz vorzulegen.>

Trotz der schwerwiegenden Vorwiirfe halt Prasident Salih zu az-Zindani.
Auf Druck der US-amerikanischen Regierung ging Salih zwar seit dem
11. September 2001 stiarker gegen islamistische Gruppierungen vor. Im Zuge
dessen wurden beispielsweise durch die Muslimbruderschaft oder die Islah
betriebene Schulen unter staatliche Aufsicht gestellt.>8¢ Allerdings weigerte
sich die jemenitische Regierung trotz des Verdachts, die Iman-Universitat
diene als Knotenpunkt radikaler Netzwerke, den Forderungen der USA, die
Universitdt zu schlieffen und al-Zindanis Vermégen einzufrieren, nachzu-
kommen.?¥” Weiterhin zog Salih den Arger der USA auf sich, da er sich von
az-Zindani zu einem Gipfel der Organisation of Islamic Cooperation (OIC)
in Mekka sowie einem offiziellen Besuch von Fiithrungspersonlichkeiten
der paldstinensischen Hamas in Sanaa begleiten lie3.3%® Auch in arabisch-
sprachigen Zeitungen duflert sich die Regierung Salih wertschitzend tiber
az-Zindani, als ,leading soldier in the Yemeni Revolution and an enlighte-
ned academic soldier®, auf dessen Charakter er nichts kommen liefle. So
sagte der Bruder Président Salihs zum US-Botschafter Thomas Krajeski:
,Saih az-Zindani ist ein rationaler, ausgeglichener und gemifigter Mann,
wir kennen ihn. Die jemenitische Regierung kann fiir ihn biirgen, ich
biirge fiir ihn3*° Zindani bezeichnet sich selbst als ,personlichen Freund
Salihs“! (sadiquhu s-Sahst), dem er stets gute Ratschldge gebe.

385 So schreibt es ein Autor des Nachrichtenportals von al-Jazeera: vgl. Unbekannt,
»Abd al-Magid az-Zindani® In zwei Interviews dufert sich az-Zindani ghnlich: vgl.
Unbekannt, ,,’Abd al-Magid az-Zindani, 1, und Unbekannt, ,Tamma al-ittifaqu ‘ali
[sic, ‘ala] izalati ismi min g@’imati I-irhab®

386 Vgl. Johannes Grundmann, Islamische Internationalisten: Strukturen und Aktivitd-
ten der Muslimbruderschaft und der Islamischen Weltliga, Heceas: Aktuelle Debatte 2
(Wiesbaden: Reichert, 2005), 48-50.

387 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 250-53.

388 Vgl. ebd., 255. Zu Salihs schiitzender Rolle gegeniiber az-Zindani vgl. auch Yadav,
Islamists and the State, 160-162.

389 S.Johnsen, ,Yemen’s Al-Iman University® Johnson zitiert aus al-Hayat vom 13. No-
vember 2005. Die Angabe konnte ich nicht iiberpriifen.

390 S. Unbekannt, ,Tamma al-ittifaqu ‘ali [sic, ‘ala] izalati ismi min q@’imati l-irhab®

391 S. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani: gihad li-tatbiq as-Saria, guz’ 2. Zuletzt
gepriift am 28.11.2016, http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8/-._«
G- sle- G- a

125

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Auch nachdem die Islah nach den letzten Parlamentswahlen 200332
zur grofiten Oppositionspartei wurde, blieb die Zusammenarbeit mit Salih
bestehen, denn az-Zindanis grofite politische Gegner waren stets die Mit-
glieder der sozialistischen Partei, die er weiterhin als Ungldubige oder Kom-
munisten diffamiert.?** Bis in die 2000er Jahre galt az-Zindani als wichtiger
Pfeiler der Partei, da er Wahler:innen sowohl inner- als auch auflerhalb der
salafistischen Szene des Jemens generieren konnte. Fithrende Parteimitglie-
der bezeichnen ihn als ,costly but necessary leader3®4, der international
peinlich fiir die Partei sei.’®> Moglicherweise spielen auch seine Parteikolle-
gen auf az-Zindanis vermeintliche Wunderheilungen von AIDS-Erkrankten
an, die sich anscheinend schwerlich mit dem Bild eines Islah-Politikers
vereinbaren lassen. Zwar zeigten sich progressivere Islamisten in der Islah
frustriert und besorgt iiber az-Zindanis Extremismus, aber auch in dieser
Gruppe gilt er als ,a key personality for the solidification of a strong
Islamist bloc that could challenge the power and programs of the JSP”3%.
Zumindest bis Anfang der 2000er Jahre sahen sich die Muslimbriider in
der Islah Fihrung gegeniiber az-Zindanis Popularitit und Fahigkeit zur
Mobilisierung junger Jemenit:innen machtlos.*” Ein merklicher Wandel
folgte mit den Anschldgen des 11. September. Zindani griff das Geriicht auf,
der israelische Geheimdienst sei fiir die Attentate verantwortlich und stief3
innerparteilich auf grofle Kritik. Andere Teile der Islah beeilten sich zu
versichern, dass die Beteiligung des al-Qaida Netzwerkes keinesfalls auszu-
schlieflen sei. Da az-Zindani dariiber hinaus bereits seit Mitte der 1990er
Jahre offentlich sein Mitgefiihl fiir die afghanischen Taliban zum Ausdruck
brachte, wurde ihm nach dem 11. September inoffiziell untersagt, sich in
der Presse zu politischen Angelegenheiten zu duflern.®® Sichtbar wurde
die mehrheitlich veranderte Einstellung der Islah-Mitglieder zu az-Zindani

392 Aufgrund des anhaltenden Biirgerkriegs wurden zum jetzigen Zeitpunkt [April
2021] seitdem keine Parlamentswahlen mehr abgehalten. Fiir eine Ubersicht der
Wahlergebnisse der jemenitischen Parlamentswahlen von 1978-2003 vgl. Inter-Par-
liamentary Union, ,Yemen: Majlis Annowab (House of Representatives). Zuletzt
gepriift am 05.05.2021, http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm.

393 Vgl. McGregor, ,Yemeni Sheikh®; Schwedler, Faith in Moderation, 186-87, und Bon-
nefoy, Salafism in Yemen, 24-25.

394 S.Yadav, Islamists and the State, 30.

395 Vgl. ebd.

396 S. Schwedler, Faith in Moderation, 178-79.

397 Vgl. ebd., und Yadav, Islamists and the State, 51.

398 Vgl. Bonnefoy und Ibn Cheikh, ,Le Rassemblement yéménite pour la réforme*, Para.
7-13.

126

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

2007, als er in den parteiinternen Wahlen als Vorsitzender der Partei abge-
setzt wurde.?®

Unklar bleibt, wie intensiv az-Zindanis personliche Beziehung zu Bin
Laden tatsdchlich war. Zwar wird er oft als ,geistiger Mentor® (al-ab
ar-rithi) Bin Ladens bezeichnet, az-Zindani lehnt diese Bezeichnung jedoch
ab.190 Es ist davon auszugehen, dass die Beziehung sowohl medial ausge-
schmiickt wurde, als auch von az-Zindanis Gefolgsleuten bewusst intensi-
ver dargestellt wird als sie der Realitdt entspricht.*?! Stattdessen scheint es
wahrscheinlicher, dass az-Zindanis hauptsichliche Funktion darin bestand,
Kampfer fiir Afghanistan zu rekrutieren, wobei er durch seine grofe Po-
pularitit im Jemen sowie seine Fahigkeiten zur Mobilisierung durchaus
erfolgreich gewesen sein diirfte.#%? Zindani selbst antwortet auf Nachfrage,
dass es keine enge personliche Beziehung zu Bin Laden gab. Allerdings sei
letzterer zu der Zeit Student an der Konig-Abdulaziz-Universitdt gewesen,
wiahrend az-Zindani Anfang der 1980er Jahre dort igdz ilmi unterrichtete,
und habe sich viele von az-Zindanis Vorlesungen zum Thema angehort.
Fragen iiber seine aktuelle Meinung (Stand 2007) zu Bin Laden beantwor-
tet az-Zindani ausweichend.*%3

Dennoch lassen sich einige enge Kontakte in die gewaltbereite interna-
tionale salafistische Szene nachweisen. Aufgrund az-Zindanis reger Beteili-
gung an der Mobilisierung fiir den gihad in Afghanistan kam az-Zindani
in Kontakt mit ‘Abd Allah Yasuf ‘Azzam (1941-1989).494 ‘Azzam war gemein-
sam mit Bin Laden fithrend in der Mobilisation arabischer Kdmpfer in

399 Vgl. Yadav, Islamists and the State, 157-58, und McGregor, ,,Yemeni Sheikh®.

400 Vgl. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani, 1 Beziiglich der Bezeichnungen vgl.
Bonnefoy, Salafism in Yemen, xiv; Peter Wichmann, Al-Qaida und der globale Dji-
had: Eine vergleichende Betrachtung des transnationalen Terrorismus (Wiesbaden:
Springer, 2014), 284; Schulze, Geschichte der islamischen Welt, 518, und McGregor,
»Stand-Off in Yemen".

401 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 207, Fn. 11. Es gibt allerdings ein von al-Qaida
herausgegebenes Video, das Bin Laden und az-Zindani gut gelaunt bei gemeinsa-
men Schief$iibungen zeigt. Vgl. Minute 31 und 35 Sekunden bis Minute 32 und 6
Sekunden in Mu’assasat as-sahab, Hal al-umma al-islamiyya (2001), zuletzt gepriift
am 05.01.2022, http://archive.org/details/stateoftheummah2.

402 Vgl. Wichmann, Al-Qaida und der globale Djihad, 284; Bonnefoy, Salafism in Ye-
men, xiv; Unbekannt, ,,aé-gaib ‘Abd al-Magid az-Zindani, und Johnsen, The Last
Refuge, 293.

403 Vgl. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani, 1%

404 Die erste umfassende Biografie von ‘Azzam hat kiirzlich Thomas Hegghammer
vorgelegt: vgl. Thomas Hegghammer, The Caravan: Abdallah Azzam and the Rise of
Global Jihad (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2020). Fiir Hinweise auf

127

20.01.2026, 15:48:4: Op:



http://archive.org/details/stateoftheummah2
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.org/details/stateoftheummah2

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Afghanistan wihrend der 1980er Jahre und spielte eine wichtige Rolle in der
Internationalisierung der gihdd-Bewegung.’® Johnsen beschreibt ‘Azzam
sogar als Freund und Mentor az-Zindanis.*%¢ Weiterhin soll az-Zindani
Anhinger der Ideen Hasan at-Turabis (1932-2016) sein. Turabi war ein fiih-
rendes Mitglied der sudanesischen Muslimbruderschaft und gilt als einer
der fithrenden islamistischen Denker weltweit.#” Turabi griindete 1985
die sudanesische Partei Nationale Islamische Front (al-Gabha al-islamiya
al-gaumiya), die durch ihre Unterstiitzung der Machtiibernahme im Jahr
1989 durch den amtierenden Staatsprasidenten ‘Umar Hasan Ahmad
al-Basir (geb. 1944) bis Ende der 1990er Jahre maf3geblich die sudanesische
Politik pragte. Turabi forderte eine islamische Verfassung und trat fiir ein
durch die Scharia gepragtes Gesellschaftsbild ein#%8, dessen Umsetzung im
Sudan er mafigeblich mitbestimmte.

die Beziehung zwischen ‘Azzam und az-Zindani vgl. inbesondere 118-120; 157-161;
230-233 und 450-451.

405 Zu seiner Rolle als populérer Ideologe seit seinem Tod 1989 vgl. ebd., 463-92.

406 Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 10-16.

407 In den letzten Jahren sind mehrere Monographien iiber at-Turabis Biografie und

Politik erschienen: vgl. Willow Berridge, Hasan al-Turabi: Islamist Politics and
Democracy in Sudan (Cambridge: Cambridge University Press, 2017); Abdullahi A.
Gallab, Hasan al-Turabi: The Last of the Islamists: The Man and his Times 1932-2016
(Lanham u.a.: Lexington, 2018), und Alexius Chehadeh, al-Turabi zwischen Nach-
ahmung (taqlid) und Erneuerung (tagdid): Sein Verstindnis von Islam, islamischem
Staat, Menschenrechten und Dschihad, Studien zur Friedensethik 59 (Baden-Baden:
Nomos, 2018).
Zindanis gutes Verhiltnis nach Khartoum zeigt sich auch an der Tatsache, dass er
einen Doktortitel der Umm Durman Universitdt in Khartoum tragt. Ob es sich um
einen Ehrentitel oder eine tatsdchliche Promotion handelt bleibt unklar. Aufgrund
fehlender konkretisierender Informationen, beispielsweise zu dem Thema einer
Dissertation, erscheint ersteres wahrscheinlicher. Vgl. Unbekannt, ,a3-Saih ‘Abd
al-Magid az-Zindani“; Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani, und Unbekannt,
»as-Sira ad-datiya®

408 Hierzu zdhlen vor allem Reformen des Wirtschafts- und Strafrechts sowie beispiels-
weise Geschlechtertrennung in der Offentlichkeit und eine Kleiderordnung fiir
Frauen. Vgl. Hanspeter Mattes, ,Sudan.“ In Ende; Steinbach, Der Islam in der
Gegenwart, 496-8. Fiir eine kritische sudanesische Perspektive zu at-Turabi und
Islamismus im Sudan vgl. Abdullahi Gallab, The First Islamist Republic: Develop-
ment and Disintegration of Islamism in the Sudan (Aldershot u.a.: Ashgate, 2008).
Die Rechtsmethodologie von at-Turabi hat Aharon Layish untersucht: Vgl. Aharon
Layish, ,Hasan al-Turabi (1932-)*“ In Islamic Legal Thought: A Compendium of
Muslim Jurists, hrsg. v. Oussama Arabi, David S. Powers und Susan A. Spectorsky,
Studies in Islamic Law and Society 36 (Leiden u. Boston: Brill, 2013), 513-32.

128

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Griindung der Islah-Partei

Uberdies griindete at-Turabi 1990/91 den Popular Arab and Islamic Con-
gress (al-Mu'tamar as-sa’bi al-arabi wa-I-islami/PAIC) als Gegenorganisati-
on zur OIC.*%° Weiterhin unterstreicht at-Turabi mit der Griindung seine -
mit az-Zindani geteilte - Enttduschung gegeniiber der saudischen Haltung
im Zweiten Golfkrieg, die in der Ablehnung der saudisch dominierten
OIC Ausdruck findet. Oberstes Ziel der PAIC war es, die Zusammenarbeit
islamistischer Organisationen zu fordern und zu koordinieren.#® Zu den
Mitgliedern der PAIC zéhlte neben Bin Laden auch az-Zindani.#!! Im Zuge
von mehreren Treffen im Laufe der 1990er Jahre in Khartum wurden inter-
nationale terroristische Anschldge geplant. Auch bei diesen Veranstaltungen
sollen unter anderem Bin Laden und az-Zindani anwesend und beteiligt
gewesen sein. Zu den geplanten Aktionen zdhlt laut Yossed Bodansky
ein misslungener Anschlag im Jahr 1995 auf den damaligen agyptischen
Prasidenten Muhammad Husni Mubarak (Muhammad Husni Mubarak,
1928-2020; reg. 1981-2011).42 Zindanis Beteiligung an Aktivititen der PAIC
aufSerte sich laut Bodansky neben etwaiger Planung in der Tatsache, dass er
die politische Botschaft der Attentiter nach den Bombenanschlagen auf das
Aden Hotel und Golden Moor Hotel Aden am 29. Dezember 1992, bei dem
drei US-Soldaten getdtet und weitere fiinf verletzt wurden, in einer Rede
formulierte. Als Grund fiir den Anschlag nannte az-Zindani die Stationie-
rung von US-Truppen in Aden, das als Transferstation fiir US-Soldaten auf
dem Weg nach Somalia diente.*®

Zindanis weitreichende Kontakte in die internationale salafistisch-isla-
mistische Szene sind folglich kaum zu leugnen. Er unterstellte sich aller-

409 In einer Fufinote merken Millard Burr und Robert Collins an, dass The Economist
vom 11. Dezember 1993 behauptet hitte, dass die PAIC with Yemeni help‘ gegriindet
wurde. S. J. Millard Burr und Robert O. Collins, Revolutionary Sudan: Hasan
al-Turabi and the Islamist State, 1989-2000, Social, Economic and Political Studies
of the Middle East and Asia 90 (Leiden u. Boston: Brill, 2003), 57, Fn. 3. Ein konkre-
ter Verweis auf az-Zindani bleibt Spekulation, ist jedoch nicht auszuschlieflen.

410 Vgl. ebd., 57-58.

411 Bin Laden war einer Einladung at-Turabis gefolgt und hielt sich zwischen 1991-1996
im Sudan auf. Zu seinem Aufenthalt und Investments im Sudan vgl. ebd., 63-73,
und Yossef Bodansky, Bin Laden: The Man who Declared War on America (Rocklin:
Forum, 1999), 108.

412 Vgl. Bodansky, Bin Laden, 108-24.

413 Vgl. ebd., 72. Im Zuge der UN-Friedensmission UNOSOM (United Nations Operati-
on in Somalia I) trafen im Dezember 1992 US-amerikanische Verbande in Somalia
ein.

129

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

dings nie personlich unter die Autoritit einer grofieren Organisation, wie
beispielsweise dem al-Qaida Netzwerk.*!4

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religidse Ideologie und politische
Realitit

Sobald az-Zindani erwdhnt wird, werden seinem Namen wahlweise die
Attribute ,islamistisch’, ,salafistisch, ,radikal salafistisch®, ,wahhabitisch|
oder ,extremistisch“ hinzugefiigt.*> Eine Definition des jeweiligen Begriffs
bleibt in der Regel aus. Nach der Darstellung und Einordnung von
az-Zindanis gesellschaftspolitischem Wirken unternehme ich daher nach-
folgend den Versuch, sowohl seine religis-ideologische Weltanschauung,
wie auch seine damit verbundene politische Einstellung zusammenfassend
zu charakterisieren und ihn innerhalb der Kategorien islamischer Gelehr-
samkeit zu klassifizieren. Geméf$ der im einleitenden Teil vorgestellten
Definition des salafitischen Islams erfiillt az-Zindani die Kriterien eines
Salafisten der wahhabitischen Stromung. Weiterhin ist er geméf} den Klassi-
fizierungen von Joas Wagemakers der Kategorie eines politischen Salafisten
in parlamentarischer Arbeit zuzuordnen.*'® Die Unterscheidung beziiglich
der politischen Beteiligung ist ein wichtiger Ausgangspunkt, um az-Zindani
in das salafistische Spektrum einordnen zu konnen. Weiterfithrend ist ein
multidimensionaler Blick hilfreich, um zu verstehen, welche unterschiedli-
chen Elemente die Ideologie az-Zindanis gepragt haben.

Seine politische Arbeit klassifiziert az-Zindani gleichsam als Islamisten,
im Sinne eines politischen Akteurs, der seine eigene Interpretation des
Islams als politisches Programm verkiindet und die Positionen Anders-

414 Vgl. Schulze, Geschichte der islamischen Welt, 518.

415 Vgl. exemplarisch Schwedler, Faith in Moderation, 106107, und Yadav, Islamists and
the State, 30.

416 Insbesondere durch Wagemakers haben die von Wiktorowicz eingefiihrten Klas-
sifizierungen der salafitischen Glaubenspraxis (manhag) gegeniiber ihrem sozio-
politischen Kontext nuancierte Modifizierungen erfahren: vgl. Joas Wagemakers,
»Revisiting Wiktorowicz: Categorising and Defining the Branches of Salafism.” In
Salafism after the Arab Awakening, hrsg. v. Francesco Cavatorta und Fabio Merone
(Oxford: Oxford University Press, 2017), 7-24. Vgl. auch die detailliertere Auftei-
lung von Joas Wagemakers, ,Salafistische Stromungen und ihre Sicht auf al-wala’
wa-l-bara” (Loyalitat und Lossagung).” In Said; Fouad, Salafismus, 55-79.

130

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiose Ideologie und politische Realitit

denkender zumindest implizit mit Unglauben gleichsetzt.#” Gleichwohl
bleibt die von Islamisten angestrebte Einfiihrung der Scharia zum Zweck
institutioneller wie diskursiver Umgestaltung der Gesellschaft oftmals ein
vages politisches Programm und ist daher einer allgemeinen Definition
von ,Islamisten“ wenig zutrdglich.#® Im Fall von az-Zindani zeigen die
Ankiindigung und Durchsetzung der Forderung, die Scharia als einzige
Quelle des Rechts in der Verfassung zu verankern, jedoch eben jenen
diskursiven Einfluss. Durch die Verfassungsreform im Jahr 1993 gelang es
az-Zindani und seinen Unterstiitzer:innen, die Grenzen des Sagbaren deut-
lich zu verschieben, wie die daraus resultierenden Rechtsreformen, etwa
der Apostasieparagraf, der Apostasie (ridda) mit einer hadd-Strafe belegt,
zeigen.*!?

Gleichzeitig werden insbesondere auf der regionalen Ebene andere Li-
nien der Differenzierung gezogen. Laurent Bonnefoy*?’ unterscheidet in
einem (idealtypischen) Spektrum der jemenitischen Islamisten unter ande-
rem zwischen der Muslimbruderschaft, reprisentiert durch die Islah sowie
Salafisten, die vornehmlich durch Mugbil b. Hadi al-Wadi7 (1933-2001)
verkorpert wurden. Innerhalb der Islah beschreibt Bonnefoy az-Zindani
als berithmten Vertreter des radikalen Fliigels der Partei. Zindani wird folg-
lich vornehmlich mit der Muslimbruderschaft assoziiert, wiahrend al-Wadi‘l
als ,Begriinder” des salafitischen Islams im Jemen gilt.*?! Dennoch gilt
az-Zindani als derjenige unter den jemenitischen Muslimbriidern, der
al-WadiT inhaltlich am nichsten steht. Dariiber hinaus fungierte er ab
den 1990er Jahren auch als Briicke zwischen dem reformistischen und

417 Vgl. Jan-Peter Hartung und Guido Steinberg, ,,Islamistische Gruppen und Bewegun-
gen.” In Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 681.

418 Vgl. Yadav, ,Understanding’, 200, und Jan-Peter Hartung und Guido Steinberg,
»Islamistische Gruppen und Bewegungen.“ In Der Islam in der Gegenwart, 681. Auch
az-Zindani fordert eine von der Scharia geprégte Gesellschaftsordnung. Vgl. Unbe-
kannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani, 15 und Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani,
2

419 Vgl. hierzu Yadav, ,Understanding’; 208.

420 Vgl. Laurent Bonnefoy, ,Varieties of Islamism in Yemen: The Logic of Integration
under Pressure.* Middle East Review of International Affairs 13, Nr. 1 (2009): 26-36.

421 Vgl. Laurent Bonnefoy, ,How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Meijer,
Global Salafism: Islam's New Religious Movement, 323-4. Zu der Enstehung der
salafistischen Gruppen um al-Wadif als Gegenbewegung zu den jemenitischen
Muslimbriidern vgl. Frangois Burgat und Muhammad Sbitli, ,Les Salafis au Yémen
ou... La modernisation malgré tout™ Chroniques Yéménites 10 (2002), zuletzt gepriift
am 03.06.2021, https://journals.openedition.org/cy/137.

131

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://journals.openedition.org/cy/137
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/137

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

politischen Fliigel der jemenitischen Salafist:innen einerseits und den An-
hangern salafistischer Tendenzen innerhalb der Islah andererseits.*?? Auch
die Zuschreibungen von aufen veranschaulichen az-Zindanis Doppelrolle:
Moderate Islamisten bezeichnen ihn als Salafisten und umgekehrt diskre-
ditieren ihn Anhénger der jemenitischen salafistischen Gruppen, die politi-
sche Mitwirkung ablehnen, geringschitzig als Muslimbruder.#2?

Der essentielle Faktor fiir diese Unterscheidung ist die Einstellung zu
politischer Partizipation. Im Gegensatz zu az-Zindani lehnt al-Wadi1 jegli-
che politische Mitwirkung und Parteipolitik strikt ab und kritisierte die
Muslimbriider und auch az-Zindani selbst aus diesen Griinden scharf.424
Mit az-Zindani und al-Wadi‘1 personifizieren sich die Konfliktlinien zwi-
schen der Sahwa und der (Neo-) Ahl al-hadit, denen sich al-Wadi1 zu-
gehorig fithlt.4?> Gemaf3 dieser innerjemenitischen Kategorisierung kann
az-Zindani keiner jemenitischen salafistischen Gruppe zugeordnet werden,
da diese in der oben genannten Unterscheidung lediglich das apolitische
Spektrum abdecken.*?¢ Denn obwohl az-Zindani Demokratie als sikulares
Werkzeug des westlichen Imperialismus ablehnt, hat er zugunsten von poli-
tischer Einflussnahme an dem System partizipiert sowie politische Amter
inngehabt und kann folglich zu keiner salafistischen Stromung gezdhlt
werden, die politische Mitwirkung oder sogar Parteien generell verurteilt.

Ideologische Einigkeit zeigen az-Zindani und die Personen um al-Wadif
allerdings dadurch, dass sie gleichermafien Verbindungen zu dem jemeni-
tischen Gelehrten Muhammad Ibn ‘Ali a3-Saukani (1760-1832/34) ziehen.
Beide Seiten berufen sich nicht nur auf as-Saukani, um zu beweisen, dass
der salafitische Islam kein saudischer Import, sondern genuin jemenitisch

422 Vgl. Burgat und Sbitli, ,Les Salafis au Yémen", Para. 23-38. Laut Burgat und Sbitli
waren Salafisten und Muslimbriider bis zum Erscheinen von al-Wadifs Manifest
al-Mahrag min al-fitna von 1982 ideologisch kaum voneinander zu unterscheiden.
Vgl. Burgat und Sbitli, ,Les Salafis au Yémen", Para. 31.

423 Vgl. Heibach, ,,Contesting the Monopoly of Interpretation’, 581, Fn. 61.

424 Vgl. Laurent Bonnefoy, ,How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Global
Salafism: Islam's New Religious Movement, 323-4.

425 Fiir eine kurze Biografie iiber al-Wadif vgl. Laurent Bonnefoy, ,Muqbil Ibn Hadi
Al-Wadifi: Founder of Salafism in Yemen.“ In Meijer, Global Salafism: Islam's New
Religious Movement, 431-2.

426 Auch Burgat und Sbitli haben angemerkt, dass der Salafismus im Jemen vornehm-
lich ein apolitsches Spektrum um al-WadiT umfasst. Alle politischen Salafisten
galten demnach als Muslimbriider. Gleichzeitig ist ab den 1990er Jahren ein Wandel
bemerkbar, als sich eine zunehmend politisierte Gruppe von al-Wadiis Schiilern
herausbildete. Vgl. Burgat und Sbitli, ,Les Salafis au Yémen®, Para. 38-55.

132

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiose Ideologie und politische Realitit

sei.*?” Weiterhin teilen sie die Ablehnung von taglid und die Befiirwortung
des igtihad.*?® Hinweise darauf, dass az-Zindani sich je zu einer Rechts-
schule zugehorig gefiihlt hat, liegen nicht vor. Stattdessen lehnt er taglid
entschieden ab und sagt von sich selbst, dass fiir ihn nur das Gesetz Got-
tes gelte. Auler Koran und Sunna fiihle er sich nichts und niemandem
verpflichtet.?” Auf az-Zindanis salafitische Geisteshaltung lassen auf3erdem
seine Werke mit Titeln wie Kitab at-tauhid**® und al-Iman*' schlieflen, in
denen er den religiosen Ritus und aqida behandelt.*3?

Die Einordnung az-Zindanis in die islamische Gelehrtenhierarchie ist
komplex. Dies wird dadurch gesteigert, dass die verschiedenen Beschrei-
bungen zu seiner Person einerseits auf seine Gelehrsamkeit abzielen, wie
Saih, ‘alim oder alim ad-din. Andererseits wird er (nur) als Politiker (siyasi)
oder ,Werber® (da‘iya) bezeichnet.#** Unklar bleibt, wie aussagekriftig die

427 Vgl. Laurent Bonnefoy, ,How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Global
Salafism: Islam's New Religious Movement, 322. Bonnefoy hat gezeigt, wie stark der
Einfluss des kulturellen Austauschs tiber den indischen Ozean den jemenitischen
Salafismus geprégt haben. Dieser driicke sich beispielsweise in der Verbindung
zwischen as-Saukani, seinen Schiilern und den Ahl al-Hadith aus. Vgl. Bruckmayr
und Hartung, ,,Introduction’, 142.

428 Vgl. Burgat und Sbitli, ,Les Salafis au Yémen', Para. 35.

429 Vgl. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani, 2

430 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani, Kitab at-tauhid (Riad: Darussalam, o0.].), zuletzt ge-
priift am 08.01.2021, https://www.noor-book.com/en/ebook- ;i xdt-ss-sosd--pdf.
Vermutlich handelt es sich dabei um das Buch, das az-Zindani Ende der 1960er Jah-
re wihrend seiner Anstellung im jemenitischen Bildungsministerium geschrieben
hat.

431 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani, al-Iman (Beirut: Mu’assasa ar-risala, 1989), zuletzt
gepriift am 18.01.2022, https://books-library.net/free-441539893-download. Zur Be-
deutung der Definition von iman im salafitischen Islam vgl. Lav, Radical Islam, 122
23, und Mohammad Gharaibeh, Zur Attributenlehre der Wahhabiya unter besonde-
rer Beriicksichtigung der Schriften Ibn ‘Utaimins (1929 - 2001), Bonner Islamstudien
27 (Berlin: EB, 2012), 314-53.

432 Hierzu zdhlen auflerdem ‘Abd al-Magid az-Zindani, Nahwa I-iman (0.0., 0.].), zu-
letzt gepriift am 18.01.2022, https://books-library.net/free-677542517-download, und
‘Abd al-Magid az-Zindani, Tariq al-iman (Riad: Dar al-alamiya, 1994), zuletzt ge-
priift am 17.01.2022, https://ar.islamway.net/book/15035/ ;¥\ 3 b.

433 Vgl. Unbekannt, ,,a§-§aih ‘Abd al-Magid az-Zindani‘, und Unbekannt, ,,a§-§aih ‘Abd
al-Magid az-Zindani® Der Begriff wird genutzt, um Prediger:innen zu bezeichnen,
die von den staatlich ausgebildeten abgegrenzt werden sollen. Der Titel steht daher
prinzipiell jeder Person offen, die fiir den Islam wirbt. Die Selbstbezeichnung als
da‘iya kann auch eine Mdglichkeit sein, sich vor der Kritik zu schiitzen, nicht die
»richtige“ Ausbildung zu haben, um iiber den Islam zu sprechen. Vgl. Nelly van
Doorn-Harder, ,Teaching and Preaching.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the
Quran, 5:220-1.

133

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://ar.islamway.net/book/15035/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://ar.islamway.net/book/15035/

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

Betitelungen jeweils sind. Am aufschlussreichsten erscheint der Titel des
Saih. Der in der jemenitischen Gesellschaft verbreitete Titel fiir Angehdrige
der Statusgruppe der masa’ih wird fiir Grofigrundbesitzer oder Stammes-
fithrer verwendet. Hierzu gehort Saih al-Ahmar als Anfiihrer der Stammes-
konfoderation der Hasid. Da es keine Hinweise darauf gibt, dass az-Zindani
ein Grofigrundbesitzer oder ein tribaler Anfiihrer ist, kann ausgeschlossen
werden, dass der Titel in diesem Sinne gemeint ist.#** Unter Umstdnden
wird der Titel saih lediglich als Ehrentitel gebraucht. Wahrscheinlicher ist
es jedoch, dass die Betitelung als saih auf az-Zindanis religiose Autoritdt
gemidfd dem salafitischen Dogma abzielt. Hierzu passt der Hinweis von
Dresch und Haykel, dass az-Zindanis Anhinger:innen und Verbiindete ihn
als Saih im Sinne eines religiosen Fiithrers bezeichnen.**> An diese Tatsa-
che kniipft die Frage an, ob az-Zindani als religioser Gelehrter (‘alim, pl.
‘ulama’) oder Rechtsgelehrter (fagih, pl. fugaha’) Klassifiziert werden kann.

Zindani betreffend kann, wie bei der Frage, ob er als Muslimbruder oder
als Salafist zu kategorisieren sei, auf zwei unterschiedlichen Ebenen argu-
mentiert werden. Der einleitend vorgestellten allgemeinen Definition eines
‘alim folgend, erfilllt az-Zindani das weithin entscheidende Kriterium einer
religiosen Ausbildung nicht. Trotz des liickenhaften Bilds von az-Zindanis
Bildungsweg wurde deutlich, dass er weder einen Universitdtsabschluss,
noch eine offizielle religiése Ausbildung abgeschlossen hat. Obwohl es Re-
ferenzen zu einzelnen Gelehrten gibt, hat az-Zindani augenscheinlich auch
keine strukturierte informelle Ausbildung erhalten. Wie viele andere, die
als religiose Prediger oder Gelehrte auftreten, besitzt az-Zindani scheinbar
keine igdza, die Lizenz, einen bestimmten Text zu iiberliefern oder igtihad
auszuiiben.*3¢

Fiir az-Zindanis Selbstverstindnis als Gelehrter sprechen die wiederkeh-
renden Hinweise auf sein Selbststudium der Quellen, das er scheinbar ge-
mafd dem salafitischen Dogma als vollwertige religiose Ausbildung verstan-
den wissen will.*¥” Jedenfalls lie§ az-Zindani auch das zentrale Betatigungs-
feld eines ‘alim nicht unberiihrt und verdffentlichte nicht nur gemeinsam

434 Vgl. Glosemeyer, Politische Akteure in der Republik Jemen, 22. Auf den Unterschied
zwischen den Titeln von az-Zindani und al-Ahmar hat auch Michaelle Browers
hingewiesen. Vgl. Browers, ,,Origins and Architects®, 575, Fn. 50.

435 Vgl. Dresch und Haykel, ,,Stereotypes and Political Styles®, 410.

436 Es gibt zumindest keinen Hinweis auf den gegenteiligen Fall. Vgl. auch Heibach,
»Contesting the Monopoly of Interpretation, 567.

437 Vgl. beispielsweise Unbekannt, ,‘Abd al-Magid az-Zindani“; az-Zindani und
as-Sawi, ,Atwar al-ganin‘; und Unbekannt, ,as-Sira ad-datiya*“

134

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiose Ideologie und politische Realitit

mit ad-Dailami Fatwas gegen die Unterstiitzer:innen des sozialistischen
Siidjemens, sondern auch eine Fatwa, die innerhalb der arabischen Welt
einige Gemiiter erhitzte und Gelehrte der Azhar-Universitit verdrgerte.
Diese Fatwa zur ,Freundschaftsehe® (zawag frind)*3® wurde von Gelehrten
der Azhar als ungiiltig erkldrt. Nicht nur wurde az-Zindanis igtihad als
fehlerhaft kritisiert, sondern ihm selbst die Berechtigung, einen igtihad
durchzufiihren, abgesprochen.*

Innerhalb des Jemens gewinnen realpolitische Aspekte Bedeutung. Ge-
maf3 der Definition der jemenitischen wulama’ von Jens Heibach ist ein
jemenitischer ‘alim derjenige, der entweder ein formales Mitglied in
einem der beiden grofiten jemenitischen ulama™-Verbande (Haiat ‘ulama’
al-Yaman und GamSyat ‘ulama’ al-Yaman) oder in der Mausiat al-alam
gelistet ist. Demnach gilt az-Zindani als jemenitischer Gelehrter, da er sogar
in beiden jemenitischen ulama’-Verbanden Mitglied ist.*4? Bemerkenswer-
terweise griindete az-Zindani selbst die Gam%yat ‘ulama’ al-Yaman. Somit
konnte er seinem Status als @lim Nachdruck verleihen und diesen selbst
legitimieren, ohne allzu stark auf die Meinung anderer beziiglich seiner
Mitgliedschaft angewiesen zu sein. Mit seiner Forderung an die ,,gewShnli-

438 Manchmal auch zawag al-asdiga’. Anscheinend hat az-Zindani den Begrift des
zawag frind gepragt. Es handelt sich dabei allerdings um keine anerkannte Bezeich-
nung fiir eine Form der islamischen EheschliefSung. Gleichzeitig unterscheidet sich
der zawag frind nicht von einer sogenannten ambulanten Ehe oder ,Besuchsehe®
(zawag al-misyar). Zu letzerer vgl. Oussama Arabi, ,The Itinerary of a Fatwa: Am-
bulant Marriage (al-Zawaj al-Misyar), or Grass Roots Law-Making in Saudi Arabia
of the 1990s.“ In Studies in Modern Islamic Law and Jurisprudence, hrsg. v. Oussama
Arabi, Arab and Islamic Laws Series 21 (Den Haag: Kluwer Law International,
2001), 147-68.

439 Vgl. Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani“; Unbekannt, ,az-Zindani yutiru

gadaba l-Azhari bi-sababi ,zawag friend™ Zuletzt gepriift am 09.01.2019, http://al
moslim.net/node/85255; Unbekannt, ,,as-Saih az-Zindani yuwaddihu maqsidahu
bi-,zawag friend ™ Islamweb, zuletzt gepriift am 10.01.2019, http://articles.islamweb.n
et/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934, und ‘Abd ar-Razzaq Bahzad,
»Zawag al-asdiqa’: haqiqatuhu wa-fikratuhu.“ Zuletzt gepriift am 22.02.2021, https:/
/diae.net/46811/.
In der Fatwa spricht az-Zindani sich dafiir aus, dass Auszubildende und Studierende
unter Wahrung bestimmter Voraussetzungen eine temporére (sexuelle) Beziehung
miteinander eingehen. Erforderlich seien hiernach lediglich die Absichtserkldrung
beider Parteien, eine symbolische Brautgabe sowie die Anwesenheit zwei mannli-
cher Zeugen.

440 Vgl. Heibach, ,Contesting the Monopoly of Interpretation’, 567. Zindani ist nicht
nur Mitglied der Hai'at ‘ulama’ al-Yaman, sondern hat auch auf ihrer Griindungs-
konferenz am 15. Juli 2008 gesprochen. Vgl. ebd., 582.

135

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://almoslim.net/node/85255
http://almoslim.net/node/85255
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
https://diae.net/46811
https://diae.net/46811
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://almoslim.net/node/85255
http://almoslim.net/node/85255
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
https://diae.net/46811
https://diae.net/46811

3. ‘Abd al-Magid az-Zindani: Sail al-igaz

chen® Glaubigen, die religitse sowie politische Autoritdt der ulama’ anzuer-
kennen, macht az-Zindani deutlich, dass er selbige keinesfalls als Feindbild
charakterisiert. Vielmehr misst er ihnen praktische politische Bedeutung
zu, indem er die Position vertritt, nur eine von wulama’ bestitigte oder
kontrollierte Regierung kénne rechtmiaflig sein.*4! Dieser Standpunkt ist
insofern erwahnenswert, als sich gezeigt hat, dass islamistische Bewegun-
gen nach erfolgreicher Implementierung der Scharia nicht zwingend darauf
erpicht sind, die Autoritit der ulama’ anzuerkennen, sondern stattdessen
selbst als rechtmiflige Interpreten der Scharia auftreten.*4? Auch innerhalb
der Islah ist die gesellschaftspolitische Position der ulama’ ein kontrovers
diskutiertes Thema.*43

Es ist ferner nicht aufler Acht zu lassen, dass diese Mitgliedschaft eher
von politischer als religioser Bedeutung ist und sich az-Zindani die Zu-
gehorigkeit zu einer jemenitischen Statusgruppe, anstatt einer global aner-
kannten Gelehrtenelite, sichert. Mehr noch als eine allgemeine Ehrfurcht
gegeniiber einem interpretativen Monopol der ulama’, das ohnehin im Wi-
derspruch zu az-Zindanis Auffassung zum taqlid steht, diirfte das Bediirfnis
nach Selbstlegitimation im Vordergrund stehen. Auch fiir az-Zindanis i%az
ilmi-Aktivititen wird sein Status als @lim mindestens niitzlich gewesen
sein.

AbschliefSend lésst sich zusammenfassen, dass az-Zindani ein ,salafisti-
scher Muslimbruder® ist, der sich neben seiner parteipolitischen Arbeit
in der Islah als Mitglied der jemenitischen wulama sieht. Die ideologische
Mischung aus wahhabitischem Salafismus, der az-Zindani mafigeblich ge-
pragt hat, sowie des politischen Aktivismus der Muslimbruderschaft spie-
geln die Facetten von az-Zindanis Weltbild sehr treffend wider: Seine
Auffassung von der wortlichen Auslegung von Koran und Sunna, die
Aufrufe zum gihad in Afghanistan und seine Agitationen gegen den so-
zialistischen Siidjemen machten ihn zu einem bekannten Prediger. Seine
personlichen Beziehungen zum Salih-Regime und seine eigenen politischen
Tatigkeiten erlaubten az-Zindani weitergehenden Einfluss auf die jemeniti-
sche Gesellschaft, vornehmlich im Bildungssektor. Das kontinuierlichste
Interesse az-Zindanis ist die islamische da‘wa, fur die er sich bereits wah-
rend seiner Zeit in Agypten Ende der 1950er, Anfang der 1960er Jahre zu

441 Vgl. ebd., 570, und Dresch und Haykel, ,Stereotypes and Political Styles®, 411-12.

442 Vgl. Peter R. Demant, Islam vs. Islamism: The Dilemma of the Muslim World (Lon-
don u. Westport: Praeger, 2006), 224.

443 Vgl. Heibach, ,,Contesting the Monopoly of Interpretation; 569.

136

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiose Ideologie und politische Realitit

engagieren begann und diese Arbeit stets fortfithrte. Besonderen Ausdruck
fand dieses Engagement in az-Zindanis Beschiftigung mit i¢az ilmi und
der Ausarbeitung eines Modells der embryonalen Entwicklung, das die
Ubereinstimmung des religidsen Wissens mit modernem embryologischen
Wissen beweisen soll.

137

20012026, 15:48:4; Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2028, 15



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Zindanis Modell embryonaler Entwicklung: Q. 23:12-14
aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Obgleich az-Zindani angibt, sich bereits seit Ende der 1950er, Anfang der
1960er Jahre mit igaz lmi beschaftigt zu haben, sind die Zeit seines Auf-
enthalts in Saudi-Arabien (1979-1991) und die darauffolgenden Jahre die
entscheidende Phase fiir die Entwicklung seiner i¢az ilmi-Aktivititen. Bis
Mitte der 1990er Jahre verdffentlichte er seine wichtigsten Publikationen
zu igaz ‘ilmi. Die von ihm behandelten Themen umfassen unter anderem
die Fachbereiche Medizin, Geologie, Astronomie und Biologie. Zindanis
Augenmerk liegt dabei deutlich auf dem Gebiet der Embryologie, zu dem
er die meisten und ausfiihrlichsten Publikationen verfasst hat. Darin be-
schreibt und erldutert er seine Auffassungen zu den Entwicklungsschritten
des Embryos und prisentiert eine strukturierte Ubersicht iiber die zeit-
lichen Stadien sowie der dufleren Verinderungen des Ungeborenen, die
az-Zindani aus dem Koran ableitet und durch moderne Naturwissenschaft
bestitigt sieht. Im Folgenden spreche ich daher von az-Zindanis Modell der
Embryonalentwicklung oder Modell der embryonalen Entwicklung.

Im vorliegenden Kapitel beschreibe und analysiere ich dieses Modell
ausfithrlich, um dessen Erkldrung, Etablierung und Verbreitung sich
az-Zindanis igaz ilmi-Aktivititen vornehmlich drehen. Am Beispiel dieses
Modells erldutere ich, wie az-Zindani bestrebt ist, den koranischen Text
mit den Erkenntnissen der modernen Embryologie zu harmonisieren.
Zindanis Grundannahme ist die unbedingte Uberlegenheit der Offenba-
rungstexte, das heifft des aus Koran und Sunna abgeleiteten Wissens, ge-
geniiber der modernen Naturwissenschaft. Die Ausrichtung an Koran und
Sunna als wichtigste Referenzen spiegelt az-Zindanis salafitische Methodik
wider. Die Offenbarungstexte Koran und Sunna stellen den wichtigsten
Nachweis (naql) dar und stehen iiber rationalen Uberlegungen (agl).*4
Dieses Verstindnis wird in seinem Umgang mit der Geschichte der Em-
bryologie deutlich, wie ich im nachfolgenden Abschnitt erdrtere. Neben

444 Vgl. Muhammad Al-Atawneh, Wahhabi Islam Facing the Challenges of Modernity:
Dar al-Ifta in the Modern State, Studies in Islamic Law and Society 32 (Leiden u.
Boston: Brill, 2010), 57-60, und Henri Lauziere, The Making of Salafism: Islamic
Reform in the Twentieth Century, Religion, Culture, and Public Life (New York:
Columbia University Press, 2016), 8-9.

139

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

der Betonung des koranischen Wundercharakters argumentiert az-Zindani
zugunsten der 40-Tage-Position. Ich habe drei hermeneutische Strategien
identifiziert, die az-Zindani anwendet, um seine Interpretation von Q.
23:12-14 zu untermauern: a) die Praferenz fiir den Ibn Mastd-Hadith in
der Variante aus dem Sahih Muslim, b) die Umformulierung der Erkldrung
zur embryonalen Entwicklung des Rechtsgelehrten Ibn al-Qayyim sowie c),
die Modifikation des koranischen Stadiums ,.eine andere Schépfung® (halg
ahar) zu ,Wachstum® (an-nasa).

In den Publikationen az-Zindanis und denjenigen der CSMQS unter
seiner Mitwirkung, wird Embryologie inhaltlich in unterschiedlicher Tiefe
behandelt. Am ausfiihrlichsten und anschaulichsten werden die einzelnen
Stadien*#> sowie das Gesamtkonzept in dem Sammelband Human Develop-
ment as Described in the Quran and Sunnah: Correlation With Modern
Embryology**® (fortan Human Development) und der kiirzeren, jedoch sehr
detaillierten Abhandlung Atwar al-ganin wa-nafh ar-rih* (fortan Atwar
al-ganin) behandelt. Letztere bietet vor allem grundlegende Einsichten zu

445 Im Arabischen verwendet az-Zindani den Begriff taur (Pl. atwar) oder marhala (PL
marahil). In Q. 71:14 wird der Begriff atwar als Phasen verwendet: ,Wo er euch doch
erschuf in Phasen:“ Aus Hartmut Bobzin [Ubersetzer], Der Koran: Aus dem Arabi-
schen neu iibertragen von Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katharina Bobzin,
Neue orientalische Bibliothek (Miinchen: Beck, 2010). Im Englischen verwendet er
»stage oder ,phase® Ich betitele lediglich die von az-Zindani definierte Reihung aus
nutfa, tahliq und nas'a als ,Stufen, um dieser besonderen Einteilung mit teilweise
mehrgliedrigen Unterteilungen Rechnung zu tragen. Die Begriffe ,,Stadien’, ,Schrit-
te“ und ,,Phasen” verwende ich synonym.

446 In der Einleitung des Sammelbandes wird darauf hingewiesen, dass az-Zindani
weitgehend fiir den Aufbau des Buches verantwortlich war. Vgl. ‘Abd al-Magid
az-Zindani et al.,, Hrsg., Human Development as Described in the Quran and
Sunnah: Correlation with Modern Embryology (Alexandria (USA) u.a.: Islamic
Academy for Scientific Research, 1994), 7.

447 az-Zindani und as-S$awi, ,Atwar al-ganin‘ Der gemeinsam mit dem spateren Ge-
neralsekretar der CSMQS, Dr. ‘Abd al-Gawad as-Sawi, veroffentlichte Artikel er-
schien auf der Website der Iman-Universitat. Die Website besteht in dieser Form
nicht mehr, weshalb der angegebene Link nicht mehr funktioniert. Ich besitze
jedoch eine als PDF-Datei gespeicherte Version. Der von as-Saw1 geschriebene Teil
dieses Artikels ist mit nahezu identischem Wortlaut auch in der Zeitschrift der
CSMQS erschienen, die zum Zeitpunkt des Verfassens dieser Arbeit noch online
abrufbar ist: ‘Abd al-Gawad as-Sawi, ,Atwar al-ganin wa-nafh ar-rah Magallat
al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 8, zuletzt gepriift am
19.08.2021, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VI
11/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed.

140

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

az-Zindanis Interpretation der Hadithe sowie die detailliertesten Auf8erun-
gen zur Beseelung des Embryos.#48

Human Development ist das quantitativ umfassendste Werk az-Zindanis.
Die zehn Kapitel des Buches basieren auf Vortragen, die bei verschiedenen
Konferenzen der CSMQS zwischen September 1983 und September 1993
gehalten und im Laufe dieser Zeit erweitert und bearbeitet wurden.*** In
den einzelnen Kapiteln werden neben einer Einfithrung in die Geschichte
der Embryologie die verschiedenen Stadien embryonaler Entwicklung be-
handelt. Ein weiteres Kapitel ist den ersten 40 Tagen der Embryogenese
gewidmet und markiert dadurch auf den ersten Blick den von az-Zindani
gesetzten Schwerpunkt. Dariiber hinaus werden in den beiden letzten und
insgesamt langsten Kapiteln ,neue“ koranische Termini fiir die internatio-
nale wissenschaftliche Bezeichnung embryonaler und fetaler Entwicklungs-
schritte vorgeschlagen und argumentativ zu etablieren versucht.**? Zindani
wird gemeinsam mit seinem Assistenten Mustafa Ahmad*!' bei jedem
Kapitel als einer der Autoren aufgefithrt. Hinzu kommt jeweils ein ,west-
licher” Wissenschaftler aus den Fachbereichen Anatomie, Entwicklungsbio-

448 Einige der hier zitierten oder paraphrasierten Textstellen stammen aus dem von
as-Sawl geschriebenen zweiten Teil des Aufsatzes. Aufgrund seiner engen Zusam-
menarbeit sowie seiner Position innerhalb der CSMQS kann davon ausgegangen
werden, dass die Meinungen von as-Sawi und az-Zindani beziiglich Embryologie
identisch sind. Uberdies gibt ag-Sawi an, dass die Losung zur Harmonisierung der
Hadithe von az-Zindani ausgearbeitet wurde.

449 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani et al., ,Introduction. In Human Development as
Described in the Quran and Sunnah: Correlation with Modern Embryology, hrsg.
v. ‘Abd al-Magid az-Zindani et al. (Alexandria (VA) u.a.: Islamic Academy for
Scientific Research, 1994), 7.

450 Diesen Vorstof3 untersuche ich eingehend im folgenden Kapitel in Abschnitt 5.3.3.

451 Ahmad wird als Dozent fiir islamische Wissenschaften in Sanaa vorgestellt, der seit
1983 als Wissenschaftler im Bereich ,correlation studies in the Qur’an, Sunnah, and
modern science® an der Kénig-Abdulaziz-Universitit in Saudi-Arabien geforscht
habe. Weiterhin sei er der Repréasentant der CSMQS in den USA. S. ‘Abd al-Magid
az-Zindani et al., ,Introduction. In Human Development as Described in the Quran
and Sunnah, 8. Zwar wird keine enge Zusammenarbeit von az-Zindani und Ahmad
erwédhnt, aus den Angaben ldsst sich jedoch schlieflen, dass beide zur gleichen
Zeit an der Konig-Abdulaziz-Universitat zu i¥az ilmi gearbeitet haben. Diese Infor-
mationen decken sich mit den Recherchen des Journalisten Daniel Goldens, der
Ahmad als az-Zindanis Assistenten bezeichnet, der 1983 in die USA reiste, um im
Namen der CSMQS Wissenschaftler fiir eine Kooperation zu gewinnen. Vgl. Daniel
Golden, ,Western Scholars Play Key Role in Touting ‘Science’ of the Quran. Wall
Street Journal, 23.01.2002, http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760.

141

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

logie, Zellbiologie oder Gynékologie, dessen Name stets als erstes genannt
wird. 2

4.1 Zindanis Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen
Uberlegenheit

Wesentlich fiir die Tatsache, dass az-Zindani sein Modell {iberhaupt in der
bestehenden Detailliertheit ausformulieren konnte, sind die Entwicklungen
der Naturwissenschaften ab der Mitte des 20. Jahrhunderts, auf die er sich
fortlaufend bezieht. In den Forschungsfeldern, die die Fachgebiete Embryo-
logie, Gynékologie, Zellbiologie und Anatomie betreffen, sind viele weitrei-
chende Erkenntnisse gewonnen und Techniken entwickelt worden. Diese
umfassen beispielsweise verschiedene Methoden der Prinataldiagnostik
wie der Sonographie, Entwicklung unterschiedlicher Kontrazeptiva wie
Intrauterinpessaren (,Spirale”) oder hormonellen Priparaten (,Antibaby-
pille“), Techniken assistierter Reproduktion, Klontechniken in der Repro-
duktionsmedizin, Verfahren der DNA-Analyse sowie Moglichkeiten in der
Embryonenforschung. Auf dieses Wissen kann az-Zindani zuriickgreifen,
wenn er embryonale Prozesse geméfi dem zeitgendssischen Forschungs-
stand beschreibt.*>3

Bemerkenswerterweise werden in den stets dhnlich lautenden Einfiih-
rungen zur Geschichte der Embryologie in az-Zindanis Biichern die ge-
nannten Erkenntnisse und Techniken kaum thematisiert. Zindani nennt es
Lethische Uberlegungen“454, wenn er suggestiv in wenigen Absitzen vor den

452 Der Zusammenarbeit mit diesen Wissenschaftlern sowie der konkreten Rolle von
Wissenschaftlichkeit widme ich mich in Kapitel 5.

453 Neben Keith Moores Standardwerk der Embryologie Keith Moore, The Develop-
ing Human: Clinically Oriented Embryology, 3. Aufl. (Philadelphia u.a.: Saunders,
1982), bezieht sich az-Zindani auf verschiedene, vornehmlich englischsprachige me-
dizinische Hand- und Lehrbiicher. Hierzu zéhlen beispielsweise Joseph Needham,
A History of Embryology (Cambridge: Cambridge University Press, 1959); Raymond
Gasser, Atlas of Human Embryology (Maryland: Harper and Row, 1975); Ernest
Page, Villee Dorothy und Claude Alvin Villee, Human Reproduction: Essentials of
Reproductive and Perinatal Medicine, 3. Aufl. (Philadelphia: Saunders, 1981), und
Thomas Sadler, Langman'’s Medical Embryology, 5. Aufl. (Baltimore: Williams and
Wilkins, 1985).

454 Vgl. Mustafa Ahmad, Gerald Goeringer und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Some As-
pects of the Historical Progress of Embryology through the Ages” In az-Zindani et
al., Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 28.

142

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.1 Zindanis Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Uberlegenheit

moralischen, rechtlichen und ethischen Gefahren von iiberschiissigen Em-
bryonen oder theoretischen Maglichkeiten der Klontechnologie warnt. In
einer Fufinote wird am Ende lediglich auf die Empfehlungen der IFA vom
Januar 1985 zu In-Vitro-Fertilisation verwiesen.*>> Eine Darstellung oder
Diskussion verschiedener islamrechtlicher Meinungen findet nicht statt.
Dabei sind es eben die technologischen Fortschritte und Moglichkeiten
ab der Mitte des 20. Jahrhunderts, die zu einer internationalen islamrechtli-
chen Auseinandersetzung mit den beschriebenen Technologien und erneu-
ten Erorterung des menschlichen Lebensbeginns gefithrt haben. Dreh- und
Angelpunkt dieser Debatten ist die Frage nach dem menschlichen Lebens-
beginn, von deren Beantwortung konsequenterweise weiterfithrende The-
matiken abhéngen. Im Laufe dieses Kapitels wird jedoch deutlich, dass fiir
az-Zindani die Frage nach dem Zeitpunkt des Lebensbeginns von margina-
ler Bedeutung ist. Die beschriebenen Sachverhalte deuten darauf hin, dass
az-Zindani sich nicht innerhalb der Debatten der Rechtsfindungsgremien
positionieren will und selbst keine Ankniipfungspunkte herstellt, die ihn
als Teil dieser Debatten definieren wiirden. Dennoch muss az-Zindanis
da‘'wa mittels igaz lmi vor diesem Hintergrund gesehen werden, da sie
erst aufgrund der modernen Technologien und internationalen Debatten
fir eine potentielles Publikum anschlussfidhig wird. Zindanis Fokus auf
das Gebiet der Embryologie hdngt mdoglicherweise mit den verschiedenen
Aspekten zusammen, die das Themenfeld auf sich vereint und die ich im
einleitenden Teil erdrtert habe. Hier sei nochmals erwdhnt, dass die Fach-
gebiete Gyndkologie, Geburtshilfe und Entwicklungsbiologie medizinische
Themenfelder abdecken, in denen Religion und Religiositét eine mitunter
grofle Rolle spielen. Dies betrifft ethische, moralische oder rechtliche Fra-
gen.

Statt einer tiefergehenden Auseinandersetzung mit zeitgendssischen The-
men wird die historische Entwicklung der Embryologie vom Alten Agyp-
ten bis zum 19. Jahrhundert umrissen. Hierbei wird auf zwei historische
(Fehl-) Annahmen der Naturwissenschaft fokussiert und im Zuge dieser
Schilderungen werden die Leser:innen unterrichtet, dass diese Annahmen

455 Vgl. ebd., 28-30. Zindani fiihrt an, dass die IFA 1985 zu dem Schluss gekommen
ist, dass In-Vitro-Fertilisation lediglich bei verheirateten Paaren erlaubt sei. Im
weiteren Verlauf der umfangreichen Fufinote zitiert er mehrere Koranstellen, um zu
begriinden, dass die [heterosexuelle] Ehe im Islam die einzig zuldssige Form von
Partnerschaft sei, die die Zeugung von Kindern erlaubt. Dariiber hinaus sei die
Veridnderung embryonaler Zellen untersagt.

143

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

vom Koran bereits korrekt dargestellt wurden, bevor sie empirisch bestatigt
und zum biologischen Wissensstand wurden. Zuerst wird die Auffassung
kritisiert, dass der Embryo sich aus Menstruationsblut entwickle, und dass
das minnliche Sperma zwar den Prozess der Zeugung stimuliere und das
formgebende Element sei, indes keine Materie zur Zeugung eines Kindes
beisteuere.*® Zindani erklart, dass die Theorie iiber die Rolle des Mens-
truationsblutes bei der Fortpflanzung von muslimischen Autoren hingegen
auf Basis von Q. 75:37 (,War er nicht ein Tropfen Samen [nutfa], der sich
ergoss?“) seit jeher abgelehnt worden sei.*”

Zweitens wird die Praformationslehre in den Blick genommen, die davon
ausgeht, dass die Entwicklung des Ungeborenen lediglich die Vergréflerung
eines bereits angelegten Organismus entweder im ménnlichen oder weibli-

456 Diese Position der Ein-Samen-Theorie vertrat Aristoteles, der hier von az-Zindani
jedoch nicht genannt wird. Geméf3 dem aristotelischen Verstindnis haben Mann
und Frau dualistische Funktionen bei der Zeugung: Der ménnliche Samen schafft
die Form des Embryos, der sich dann aus dem Menstruationsblut der Frau ent-
wickelt. Diese Sichtweise entwickelte Aristoteles in seiner fiinfbandigen Schrift De
generatione animalium, die auch in deutscher Ubersetzung vorliegt: Aristoteles,
Uber die Zeugung der Geschipfe, Die Lehrschriften 8,3 (Paderborn: Schéningh,
1959), tibersetzt von Paul Gohlke. Fiir eine Diskussion der aristotelischen Auffas-
sung der Geschlechterrollen bei der Zeugung vgl. Kurt Sier, ,Weiblich und Ménn-
lich: Thre Funktion bei der Zeugung nach Aristoteles und Platon.” In Antike Medizin
im Schnittpunkt von Geistes- und Naturwissenschaften: Internationale Fachtagung
aus Anlass des 100-jiahrigen Bestehens des Akademienvorhabens Corpus Medicorum
Graecorum/Latinorum, hrsg. v. Christian Brockmann, Wolfram Brunschén und
Oliver Overwien, Beitrdge zur Altertumskunde 255 (Berlin: De Gruyter, 2009), 191-
212.

457 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani et al., ,Introduction In Human Development as
Described in the Quran and Sunnah, 5; Mustafa Ahmad, Gerald Goeringer und
‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Historical Progress of Embryology: In Human Develop-
ment as Described in the Quran and Sunnah, 17-20. Julia Bummel weist darauf
hin, dass es zahlreiche Belege gibt, dass die Ein-Samen-Theorie unter Beriicksichti-
gung von Q. 86:5-7 und Q. 76:7 als mit den religiosen Vorstellungen unvereinbar
galt. Es waren die Autoren der Prophetenmedizin, die versuchten zu beweisen,
dass sowohl ein ménnlicher als auch ein weiblicher Samen zur Zeugung eines
Kindes notwendig sind. Vgl. Bummel, ,Zeugung und prinatale Entwicklung®, 76-77.
Eich nennt Hinweise, dass trotz der Vorstellung eines méannlichen und weiblichen
Zeugungsbeitrags davon ausgegangen werden kann, dass die Idee eines weiblichen
Samens friithestens im 8. Jahrhundert Teil des Uberlieferungsprozesses war. Vgl. Eich
und Doroftei, Adam und Embryo, 171-80. Die Aussage az-Zindanis, vormoderne
muslimische Gelehrte hitten die menschliche Reproduktion stets korrekt dargelegt,
ist demnach irrefithrend.

144

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.1 Zindanis Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Uberlegenheit

chen Samen sei.*>8 Diese Lehre sei laut az-Zindani durch Q. 39:6 und Q.
49:13 bereits entkriftet. Hinsichtlich dieser Textstellen konstatiert er, dass
der Koran das Verstdndnis einer schrittweisen Individualentwicklung (Epi-
genese) und der damit einhergehenden sich verdndernden dufleren Form
des Ungeborenen bereits adressiert habe: ,[...] er erschafft euch immer
wieder neu im Leibe eurer Miitter in drei Finsternissen. [...]“4*® und ,Ihr
Menschen! Siehe, wir erschufen euch als Mann und Frau [...]*4¢%, Dartuber
hinaus weise Q. 49:13 darauf hin, dass Ei- und Samenzelle gleichwertig an
der Fortpflanzung beteiligt seien.*6!

Zindani erweckt hier den Eindruck, dass die aristotelische Lehre die
Funktion von Mann und Frau bei der Zeugung betreffend, die einzige
diskutierte Samentheorie der Vormoderne gewesen sei, was jedoch keines-
wegs der Fall ist.462 So bekriftigte Galen von Pergamon (gest. ca. 200)
die hippokratische Sicht der Zweisamenlehre, da ihm aufgrund der zeit-
weisen (post-aristotelischen) Entdeckung der Ovarien sowie der Eileiter
als Verbindung zwischen Ovarien und Uterus diese Organe bekannt wa-
ren.*6> Zwar stiitzte sich die vormoderne islamische Medizin vornehmlich
auf Hippokrates und Galen, in deren Lehren sie die Interpretation von
Koran und Sunna beziiglich der Zeugung und embryonalen Entwicklung

458 Die in der Antike entwickelte Theorie der Praformation loste im 17. Jahrhundert
die Theorie der Epigenese ab und blieb bis ins 19. Jahrhundert die dominante Ent-
wicklungstheorie. Fiir einen einfithrenden Uberblick iiber entwicklungsbiologische
Theorien von der Antike bis in die Gegenwart vgl. Ilse Jahn, Hrsg., Geschichte der
Biologie: Theorien, Methoden, Institutionen, Kurzbiographien, 3., neubearbeitete und
erweiterte Auflage (Jena u.a.: Fischer, 1998) Erika Kraufle.

459 Q. 39:6 aus Bobzin, Der Koran.

460 Q. 49:13 aus ebd.

461 Vgl. Mustafa Ahmad, Gerald Goeringer und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Historical
Progress of Embryology” In Human Development as Described in the Quran and
Sunnah, 24-5. In der hier verwendeten Koraniibersetzung von Bobzin lautet die
Stelle ,wir erschufen euch als Mann und Frau“ Aus dem von Bobzin iibersetzten
»als“ (min) erschliefit sich die von az-Zindani présentierte Interpretation einer
gleichwertigen Beteiligung von Ei- und Samenzelle zunéchst nicht. Die englische
Ubersetzung von az-Zindani lautet: ,we created you from a single (pair) of a male
and a female® Das verwendete ,from“ fiir das arabische ,min“ transportiert die
Botschaft dagegen sehr deutlich.

462 Ursula Weisser dokumentiert die Texte von Aristoteles, Hippokrates und Galen, auf
die die arabisch-islamische Medizin Bezug nimmt. Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung
und prinatale Entwicklung, 33-46.

463 Vgl. ebd., 93-94.

145

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

bestatigt sahen.*¢* Trotz der Kritik blieb die aristotelische Lehre auch im
Mittleren Osten einflussreich, da sich die biologischen Diskussionen der
Naturphilosophie vornehmlich auf ‘Aba ‘Ali Ibn Sinas (lat. Avicenna, gest.
1037) Kitab al-hayawan stiitzten, in dem er versuchte, die neuesten medizi-
nischen Erkenntnisse in das aristotelische System zu integrieren.¢> Fiir Ibn
Sina gehorte die Entdeckung der Ovarien sowie der Eileiter bereits zum
etablierten medizinischen Wissen und so erginzte er die aristotelischen
Lehren um diese Fakten.*6® Aufgrund dessen iibernahm er in diesem Fall
die galenische Ansicht, dass Frauen ebenfalls Samen produzieren und es
dieser statt des Menstruationsblutes sei, der die weibliche Beteiligung zur
Reproduktion ist.

Aufgrund der Kombination aus den Textstellen in Koran und Sunna so-
wie des Wissens iiber die Existenz der Ovarien war es schwierig, eine weib-
liche Beteiligung an der Zeugung zu ignorieren, auch wenn Uneinigkeit
tber die genaue Rolle herrschte.*®” Daher ist es nicht verwunderlich, dass
die islamischen Gelehrten die aristotelische Ein-Samen-Theorie mehrheit-
lich ablehnten. Dennoch schreibt Ibn Sina dem weiblichen Samen genau
die gleiche untergeordnete Rolle beziiglich der Formgebung des Ungebore-
nen zu wie Aristoteles.*68 Ibn Rusd (lat. Averroes, gest. 1198) hingegen blieb

464 Einen fundierten Uberblick iiber die in der vormodernen arabisch-islamischen
Medizin relevanten Texte von Aristoteles, Hippokrates und Galen bietet ebd., 33—
46. Nayhan Fancy argumentiert, dass Ibn Sina fiir nachfolgende muslimische Auto-
ren bestimmend wurde. Zuvor wurde sich auch vermehrt auf andere Mediziner
bezogen, die unterschiedliche, durchaus auch stark an Hippokrates angelehnte Posi-
tionen vertraten. Vgl. Nahyan Fancy, ,Generation in Medieval Islamic Medicine. In
Reproduction, 129-40. Musallam beschreibt Parallelen zwischen den im Koran ge-
nannten Stadien der embryonalen Entwicklung sowie den vier Stadien ,Samen'
»Blut, ,Fleisch“ und ,Organe®, die Galen in De Semine aufzihlt. Am Ende des
letzten Stadiums erfolgt die Beseelung. In den arabischen Ubersetzungen der galeni-
schen Schriften werden die entsprechenden koranischen Termini nutfa, ‘alaqa und
mudga verwendet. Vgl. Musallam, Sex and Society in Islam, 49-55.

465 Vgl. hierzu exemplarisch Dimitri Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition:
Introduction to Reading Avicenna's Philosophical Works, Islamic Philosophy and
Theology 4 (Leiden u.a.: Brill, 1988), 237-318, und Jon McGinnis, Avicenna, Great
Medieval Thinkers (Oxford u.a.: Oxford University Press, 2010), 227-43.

466 Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung und prinatale Entwicklung, 91-94; 116; 138, und
McGinnis, Avicenna, 239-43.

467 Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung und prinatale Entwicklung, 93-94 und 117-144.

468 Allgemein galt das Menstruationsblut als weiblicher Samen, dem im Gegensatz
zum minnlichen Samen eine passive Rolle und keine formgebenden Eigenschaften
zugesprochen wurden. Vgl. zusammenfassend ebd., 124-26. Vgl. weiterhin Amos

146

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.1 Zindanis Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Uberlegenheit

sogar den aristotelischen Lehren treu und erkannte die Rolle der Ovarien
fir die Zeugung nicht an.*¢

Diese kurze Skizze der antiken Samenlehren sowie ihrer arabisch-isla-
mischen Rezeption widerlegt az-Zindanis Aussagen. Weder gab es einen
innergriechischen Konsens iiber die Ein-Samen-Lehre, noch lehnten al-
le muslimischen Gelehrten iibereinstimmend die aristotelischen Vorstell-
ungen ab oder gingen gar von einer gleichwertigen Rolle der Frau bei der
Zeugung aus. Zindanis Aussage dariiber, die Muslime hitten die entspre-
chenden Lehren ,schon immer“ abgelehnt, ist demnach ahistorisch und
simplifiziert.

Es ist moglich, dass sich az-Zindanis Hinweis auf die ,islamische
Zurilickweisung® der einschldgigen Lehren auf den Rechtsgelehrten Ibn
al-Qayyim bezieht, der in seinen Abhandlungen iiber die Prophetenme-
dizin offene Kritik an den aristotelischen Annahmen zur Zeugung und
pranatalen Entwicklung formulierte. Dariiber hinaus lehnte er auch die
Vorstellung unterschiedlich gewichteter Funktionen der Geschlechter bei
der Zeugung ab und argumentierte, dass méannlicher und weiblicher Samen
gleichwertige Rollen bei der Fortpflanzung erfiillten, wie dem Koran zu
entnehmen sei. Ein korrektes Verstindnis der embryonalen Entwicklung
kénne nur gewonnen werden, wenn die Offenbarung Teil der medizini-
schen Doktrin sei.*’? Wie ich im Folgenden dokumentiere, gibt es weitere
Hinweise darauf, dass az-Zindani sich auf Ibn al-Qayyim bezieht, auch
wenn er ihn nicht als direkte Referenz anfiithrt. In den Literaturverzeich-
nissen mehrerer Arbeiten von az-Zindani wird Ibn al-Qayyim bibliogra-
phiert.#”! Ich gehe folglich davon aus, dass az-Zindani mit dem Werk

Bertolacci, ,The Doctrine of Material and Formal Causality in the «Ilahiyyat» of
Avicenna’s «Kitab al-Sifa’»* Quaestio 2 (2002): 125-54.

469 Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung und pranatale Entwicklung, 141. Weiterfithrend
zu Ibn Rusd vgl. exemplarisch Cristina Cerami, Génération et substance: Aristote
et Averroes entre physique et métaphysique, Scientia Graeco-Arabica 18 (Boston u.
Berlin: De Gruyter, 2015), und Carmela Baffioni, ,Further Notes on Averroes’ Em-
bryology and the Question of the ,Female Sperm: In Averroes and the Aristotelian
Heritage, hrsg. v. Carmela Baffioni (Neapel: Guida, 2004), 159-72.

470 Bummel zitiert Ibn Qayyim al-Gauziya, Muhammad b. Abi Bakr, Tuhfat al-maudiid
bi-ahkam al-maulud (Amman: Dar al-fikr, 1988), herausgegeben von ‘Abd al-Latif
Al Muhammad $alih al-Fawar, 225-26. Vgl. Bummel, ,Zeugung und prinatale Ent-
wicklung’, 189-90, und ebenso Weisser, ,,Ibn Qaiyim al-Gauziya“, 230-38. Zindani
stellt an dieser Stelle keine explizite Verbindung zu Ibn al-Qayyim her.

471 So in Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, The Developing Human: Clini-
cally Oriented Embryology: With Islamic Additions, 3. Aufl. (Jeddah: Dar al-qiblah,

147

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Ibn al-Qayyims zumindest in Teilen vertraut ist. Fiir diese Vermutung
spricht weiterhin, dass Ibn al-Qayyim, ebenso wie Ibn Taimiya (gest. 1328)
wichtige historische Bezugspersonen in der salafitischen Glaubenspraxis
und Rechtsfindung sind.#’? Dariiber hinaus halte ich es fiir plausibel, dass
az-Zindani grundsitzlich Zugang zu den editierten Texten Ibn al-Qayyims
hatte.*7?

Auch das grundsitzliche Verhdltnis zwischen Offenbarungswissen und
Naturwissenschaft betreffend finden sich erstaunliche Parallelen zwischen
Ibn al-Qayyim und az-Zindani. So blieb auch in Ibn al-Qayyims Harmo-
nisierungsversuchen die Offenbarung stets das ,oberste heuristische Prin-
zip“74. Gleichzeitig lassen sowohl Ibn al-Qayyim als auch az-Zindani die
eigene Interpretation der Hadithe von medizinischen Erkenntnissen beein-
flussen.*”> Dies wird am Beispiel der Interpretation embryonaler Entwick-
lung anhand des Ibn Mas‘id-Hadith im Folgenden sehr deutlich.

Ein weiterer entscheidender Punkt, den az-Zindani in seinem Verstand-
nis des (all)wissenden Korans unbeachtet lasst, ist die Tatsache, dass
sowohl bei den antiken-griechischen wie auch den arabisch-islamischen
Gelehrten stets von einem weiblichen Samen, dquivalent zum méannlichen,
die Rede ist. Zindani definiert nutfa zunéchst als ,drop or a small amount
of fluid“ und die ménnliche und weibliche nutfa als ,male and female
discharges“4’°. Erst in der weiteren Entwicklung der nutfa zur nutfa amsag
stellt er die Verbindung zur Eizelle her, wenn er schreibt, dass die nutfa ,the
form of a drop (zygote) during fertilization“4”” annimmt. Die Interpretation
der weiblichen nutfa als Eizelle sowie der nutfa amsag als befruchtete

1983), 458 s, dort gibt er Ibn al-Qayyims Werk Sif@’ al-alil fi masail al-qada
wa-l-qadar wa-I-hikma wa-t-talil an. Ibn al-Qayyims at-Tibyan findet sich im Lite-
raturverzeichnis von az-Zindani und as-$awi, ,, Atwar al-ganin®

472 Vgl. exemplarisch Lauziere, The Making of Salafism, 81-84; 186-187; 219-221.

473 So lagen die hier relevanten Werke von Ibn al-Qayyim als editierte Ausgaben seit
Ende der 1950er Jahre vor: vgl. beispielsweise Ibn Qayyim al-Gauziya, Muham-
mad b. Abi Bakr, at-Tibb an-nabawi (Beirut: Dar al-kutub al-ilmiya, 1957), heraus-
gegeben von ‘Abd al-Gani ‘Abd al-Haliq u. Adil al-Azhari; Ibn Qayyim al-Gauziya,
Muhammad b. Abi Bakr, Tuhfat al-maudid bi-ahkam al-mauliid (Bombay [Mum-
bai]: Saraf ad-Din al-Katabi, 1961), herausgegeben von ‘Abd al-Hakim Saraf ad-Din,
und Ibn Qayyim al-Gauziya, Muhammad b. Abi Baks, at-Tibyan.

474 S. Weisser, ,Ibn Qaiyim al-Gauziya“, 238.

475 Vgl. Perho, ,,Ibn Qayyim al—Gawziyyah“, 209.

476 S. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Description
of Human Development: The Nutfah Stage.” In az-Zindani et al., Human Develop-
ment as Described in the Quran and Sunnah, 35.

477 S.ebd., 50.

148

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.1 Zindanis Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Uberlegenheit

Eizelle ist eine gangige Interpretation in wissenschaftsbasierten Koraninter-
pretationen des tafsir ilimi und des i¢az ilmi. Es ist zwar korrekt, dass die
Eizelle die weibliche Keimzelle des Menschen und der weibliche ,Beitrag®
zur Zeugung®® ist, sie wurde aber erst 1827 von Karl Ernst von Baer
entdeckt. Zuvor wurde weiblicher Samen, ebenso wie ménnlicher, als das
Produkt einer Mischung aus Korperfliissigkeiten angesehen, aus denen der
Embryo geformt wird. Insofern kann in keiner Interpretation vor dem
19. Jahrhundert mit weiblichem Samen die Eizelle gemeint sein, da ihre
Existenz unbekannt war.47?

Die kurze Darstellung az-Zindanis tiber die Entwicklung der Embryo-
logie ist keine ausgewogene Einfithrung in die betreffende Wissenschafts-
geschichte, sondern vielmehr eine itiberhohte Betonung der koranischen
Uberlegenheit, ohne die Genese der islamischen Medizin in ihren histori-
schen Kontext einzuordnen. Die vermeintliche Unterlegenheit jeglichen
nichtislamischen Wissens wird durch widerlegte Theorien und vermeintli-
che ,Begriffsstutzigkeit® unterstrichen. Diese Haltung transportieren auch
héufig gebrauchte Formulierungen wie ,it was not until this century that
a more accurate understanding and description of embryological develop-
ment could be obtained [...]“480 oder ,,not to mention that there was a lack
of understanding in the Middle Ages [...] of the real role of both the male
and female in human development“43L.

Um seine Sichtweisen zu belegen, setzt az-Zindani auf Reduktion und
ahistorische Verknappung. In seiner Darstellung der Geschichte der Em-
bryologie negiert er implizit, dass die arabisch-islamischen Autoren der
Vormoderne sich aktiv mit medizinischen wie naturphilosophischen Erkla-
rungsansitzen auseinandersetzten und diese teilweise {ibernahmen. Weiter-
hin hinterldsst az-Zindani bei seiner Leser:innenschaft den Eindruck einer
strikten Dichotomie: Auf der einen Seite stehen der Koran und die Sun-

478 Auch Trans* Ménner und nicht-bindre Menschen kénnen einen Uterus und Ovari-
en haben. Ich schreibe an dieser Stelle lediglich von cis-Frauen und -Ménnern, da es
beziiglich der angesprochenen Themen diese beiden Geschlechter sind, tiber die in
der zitierten Literatur diskutiert wird.

479 Vgl. Frederick B. Churchill, ,The Rise of Classical Descriptive Embryology In A
Conceptual History of Modern Embryology, hrsg. v. Scott F. Gilbert (Baltimore u.
London: The Johns Hopkins University Press, 1991), 5-7.

480 S. Mustafa Ahmad, Gerald Goeringer und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Historical
Progress of Embryology" In Human Development as Described in the Quran and
Sunnah, 30.

481 S. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Nutfah
Stage.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 33.

149

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

na, deren Inhalte wortlich zu verstehen und universell giiltig und deren
Interpretationen von jeglichen irdischen Entwicklungen unabhingig seien.
Auf der anderen Seite prisentiert er die Vorstellungen und Theorien der
Gelehrten seit der Antike, die stattdessen revidiert, widerlegt und korrigiert
wurden.

4.2 Uberblick iiber az-Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien
embryonaler Entwicklung

Um ein moglichst detailliertes Verstandnis {iber az-Zindanis Pramissen ver-
mitteln zu kénnen, stelle ich im vorliegenden Abschnitt die jeweiligen Defi-
nitionen und Anordnungen der Stadien vor und untersuche az-Zindanis
Argumente fiir die jeweilige Reihung. Die nachstehende Tabelle dient
einem besseren Uberblick iiber die von az-Zindani angegebenen Zeitpunk-
te und -rdume der jeweiligen Stufen und Stadien embryonaler Entwick-
lung.*82

Sobald es um die konkreten Stadien embryonaler Entwicklung geht, be-
tont az-Zindani erneut den Stellenwert des Korans entsprechend seiner im
vorherigen Abschnitt erlduterten Grundannahmen als ,first available refe-
rence that mentions distinct stages of its outward appearance and the main
processes and events of each stage“483. Trotz der proklamierten koranischen
Eindeutigkeit dieser Stadien wirken az-Zindanis Erlduterungen zunéchst
uniibersichtlich. So prisentiert er insgesamt drei unterschiedliche Anord-
nungen aus einer je neu zusammengesetzten Aufzdhlung der embryonalen
Stadien:

1. nutfa, tahliq und nasa
2. nutfa, ‘alaga, mudga, izam, lahm und nas’a
3. nutfa, ‘alaga und mudga

Erst bei ndherer Auseinandersetzung mit az-Zindanis Ausfithrungen er-
schliefit sich, dass er auf den Begriindungen fiir die beiden erstgenannten
Anordnungen sein Hauptargument beziiglich der dritten Aufzahlung stiitzt:

482 Die Angaben sind der Ubersicht aus Mustafi Ahmad, Marshall Johnson und
‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Scientific Significance of the Quranic Terms.“ In
az-Zindani et al., Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 175,
entnommen.

483 S. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Nutfah
Stage.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 33.

150

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

Laut az-Zindani werden im Koran die Stadien embryonaler Entwicklung
nutfa, ‘alaga und mudga beschrieben und die Hadithe sowie die moderne
Embryologie beweisen, dass diese drei Stadien in einem Zeitraum von
40 Tagen ablaufen. Was die Zeitrdume und die Benennung der embryona-
len und fetalen Entwicklungsschritte betrifft, kennzeichnen zwei Aspekte
az-Zindanis Modell: erstens die grammatikalische Begriindung fiir die von
ihm berechneten Zeitrdume der Entwicklungsschritte, und zweitens die
Neuformulierung der beiden Stadien at-tahlig und an-nasa.

Bezeichnung der Stufe / Zeitpunkt in Tagen der
des Stadiums Schwangerschaft
nutfa-Stufe 0-14
nutfa amsag (Blastozyste) 1-5
tahlig-Stufe 15-56
‘alaga-Stadium 15-25
mudga-Stadium 26-42
‘izam-Stadium 43-49
lahm-Stadium 50-56
taswir adami 40-49
taswiya 43-56
nas‘a-Stufe 57-266

Der Vollstindigkeit halber sei hier nochmals erwdhnt, dass das erste der
drei in Q. 23:12-14 erwahnten Stadien und ebenso die erste Stufe in
az-Zindanis Modell die nutfa ist. Geméf} az-Zindanis Definition umfasst
nutfa sowohl ménnlichen wie weiblichen ,Samen® Innerhalb der nutfa-Stu-
fe findet die Befruchtung der Eizelle statt. Ein Substadium der nutfa-Stufe
ist die nutfa amsag, die in Q. 76:2 erwahnt wird: ,Siehe, wir erschufen
den Menschen aus einem Tropfen, einem Gemisch [min nutfa amsag],
um ihn zu prifen, und schufen ihn horend, sehend.“%* Fiir die nutfa
amsag schliefSt sich az-Zindani einer modernen Interpretation an, dass es
sich hierbei um die befruchtete Eizelle handele, das heif3t, die Vereinigung
oder ,Mischung® der beiden Tropfen Eizelle und Spermium zu einem ge-

484 Aus Bobzin, Der Koran.

151

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

mischten Tropfen (nutfa amsag).*®> Die Einnistung beginnt am fiinften bis
sechsten Tag nach der Befruchtung der Eizelle und dauert einige Tage an,
wiahrend derer die nutfa amsag in einen garar makin eingesetzt wird: ,und
machten ihn zu einem Samentropfen an einem sicheren Platz [fi garar
makin]“486. Beztglich des garar makin folgt az-Zindani ebenfalls einer
gebrduchlichen Interpretation islamischer Gelehrter, dass es sich hierbei
um den Uterus handele.*s” Die nutfa-Stufe endet mit der abgeschlossenen
Einnistung der Blastozyste in den Uterus. In diesem Entwicklungsstadium
seien noch keine Bewegungen des Embryos zu verzeichnen.* Die nutfa-
Stufe endet am 14. Tag nach der Befruchtung und wird in az-Zindanis
Modell von der tahlig-Stufe abgelost.*8°

Die tahlig-Stufe beginnt gemaf§ az-Zindanis Ausfithrungen ab der dritten
Woche der Schwangerschaft und endet am Ende der achten Woche. Tahlig
Ubersetzt az-Zindani mit ,creating, formation® oder , differentiation“4%. Er
bezieht sich damit auf das schnelle Zellwachstum des Embryos wéihrend
dieses Zeitraums, das in der Ausformung einer erkennbaren menschlichen
Gestalt am Ende des Stadiums resultiert. Das Erreichen der menschlichen
Form ist das wichtigste Merkmal der tahlig-Stufe. Hinsichtlich der Bezeich-
nung ,tahlig-Stufe® ist az-Zindanis Aussage, Q. 23:12-14 definiere die kon-
kreten Stadien der embryonalen Entwicklung, im besten Fall ungenau. Den
Hinweis, dass in Q. 23:12-14 an keiner Stelle das Wort at-tahliq vorkommt,
sondern dies eine Formulierung az-Zindanis ist, bleibt az-Zindani schuldig.

485 Auch hier verweisen as-Saw1 und az-Zindani darauf, dass die Korankommentatoren
diesen Fakt bereits kannten. Belege fiir diese Aussage liefern sie indes nicht. Wie
oben erldutert war die Eizelle in wichtigen Korankommentaren wie von at-Tabar1
(838-923) oder al-Qurtubi (1214-1272) unbekannt. Vgl. az-Zindani und as-Sawi,
»Atwar al-ganin®

486 Q. 23:13 aus Bobzin, Der Koran.

487 Vgl. bspw. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The
Nutfah Stage.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 41.

488 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin®

489 Fiir eine Ubersicht mit angegebenen Zeitrdumen vgl. Mustafa Ahmad, Marshall
Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Scientific Significance of the Qur'anic
Terms.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 175.

490 S. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Description
of Human Development: ‘Alaqah and Mudghah Stages.“ In az-Zindani et al., Hu-
man Development as Described in the Quran and Sunnah, 67, und Mustafa Ahmad,
Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,New Terms for Classifying Human
Development.“ In az-Zindani et al., Human Development as Described in the Quran
and Sunnah, 148.

152

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

Tatsdchlich leitet er at-tahliq von dem Verb halagna (,wir schufen®) ab.4!
Insbesondere Leser:innen, die kein Arabisch kénnen, bleibt nur, sich auf
az-Zindanis Erklarung zum Inhalt von Q. 23:14 zu verlassen.*%2

Auch Ibn al-Qayyim beschreibt einen Prozess namens at-tahlig, wih-
renddessen der Embryo eine menschliche Gestalt annimmt. Laut Ibn
al-Qayyim beginnt at-tahliq nach den ersten 40 Tagen der Schwanger-
schaft, gleichzeitig mit der Prddestination des Embryos. Abgeschlossen sei
die Erschaffung hingegen erst mit der Beseelung, die die Ausformung des

491

492

Q. 23:14: ,tumma halagna n-nutfata ‘alaqatan fa-halagna l-‘alaqata mudgatan
fa-halagna I-mudgata ‘izaman fa-kasauna l-izama lahman [...]* Des Weiteren
weise laut az-Zindani auch der Satz ,fa-inna halagnakum® aus Q. 22:5 darauf
hin, dass darauffolgend die tahlig-Phase beginne. Vgl. Mustafa Ahmad, Marshall
Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Scientific Significance of the Qur'anic
Terms.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 167-71, und
az-Zindani und as-Sawi, ,, Atwar al-ganin®

Der Ausdruck tahliq hat keinen Eingang in das Worterbuch Lisan al-arab gefun-
den, wo unter dem Eintrag halg auch Q. 23:14 genannt wird. Vgl. Ibn Manzir,
Muhammad b. Mukarram, Lisan al-‘arab 9 (Beirut: Dar Sadir, 2000), 85-92. Ebenso
ist tahliq laut des Worterbuchs Hans Wehr keine feststehende Nominalisierung.
Als Partizip aus dem Verb hallaga im zweiten Stamm hiefle es ,Parfiimierung®
Es ist folglich davon auszugehen, dass at-tahliq keine historische Prizedenz hat,
sondern eine kreative Verwendung von Sprache und in diesem Zusammenhang eine
Wortschopfung az-Zindans ist. Vgl. die Eintrége zu h-I-q in Hans Wehr, Arabisches
Warterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart: Arabisch-Deutsch, 5. Aufl. (Wies-
baden: Harrassowitz, 2011), 360-62.

Laut Online-Worterbuch al-Ma‘ani wird at-tahliq mit ,(chemischer) Synthese®
iibersetzt. Vgl. al-Maani, ,Online-Worterbuch Arabisch.” Zuletzt gepriift am
06.08.2021, https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/.

In Human Development beginnen die Ausfithrungen zu den Stadien der embryona-
len Entwicklung im zweiten Kapitel, das vom nutfa-Stadium handelt. Zindani stellt
zundchst klar, dass der Koran jedes Stadium benannt habe und zitiert hierzu Q.
23:12-14 auf Arabisch und Englisch. Welche Stadien der Koran in diesen Vesen
benennt, kénnen Lesende lediglich daraus ableiten, dass in der englischen Uber-
setzung die betreffenden Worte nutfa, ‘alaqa, mudga, ‘izam und lahm transkribiert
sind und das englische Aquivalent in Klammern hinter den Begriffen eingefiigt
wurde. Anders verhélt es sich mit dem sechsten Stadium an-nas’a, das hier jedoch
noch nicht explizit ausgewiesen wird. Vgl. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und
‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Nutfah Stage. In Human Development as Described
in the Quran and Sunnah, 33-4. Dieselben Koranpassagen werden als Einfithrung
in das vierte Kapitel zu den Stadien alaga und mudga angefiihrt, erneut mit der
Aussage, dass der Koran die Entwicklungsstadien benennen wiirde. Vgl. Mustafa
Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alagah and Mudghah Sta-
ges.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 67.

153

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.almaany.com/de/dict/ar-de
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Embryos zu einem menschlichen Wesen abschliele (taswiya al-halg).*%3
Die Einhauchung der Seele findet gemifS Ibn al-Qayyims Ausfiihrungen
nach 120 Tagen statt.*** Zindani erwahnt die taswiya ebenfalls, allerdings
lediglich als einen Prozess, der innerhalb der tahlig-Stufe ablduft und den
er mit ,straightening“4% iibersetzt. Es ist davon auszugehen, dass er auf den
Wandel des Embryos von der gekriimmten zur aufrechten Form verweist.
Zwar beginnt diese Stufe laut az-Zindani, dhnlich wie bei Ibn al-Qayyim,
am 43. Tag der Schwangerschaft, endet jedoch bereits am 56. Tag. Dies ist
exakt der Zeitraum, den die beiden Stadien izam und lahm in az-Zindanis
Modell abdecken. Dennoch erldutert az-Zindani den Prozess der taswiya in
Human Development in dem Kapitel zur nasa-Stufe, die auf die tahlig-Stufe
folgt. 4%

Zindani erweckt auch hier den Eindruck, sich an Ibn al-Qayyim zu
orientieren. Er teilt die Annahme Ibn al-Qayyims, dass mit dem Ende der
tahlig-Stufe und dem darin ablaufenden Prozess der taswiya der Embryo
eine menschliche Gestalt annimmt, die angenommenen Zeitrdume beider
Autoren sind allerdings nicht identisch. Ibn al-Qayyim geht von einer Lén-
ge von 120 Tagen fiir die taswiya aus, deren Abschluss durch die Beseelung
des Embryos markiert wird, bei az-Zindani endet die tahlig-Stufe, deren
Teil die taswiya ist, bereits am 56. Tag der Schwangerschaft. Es ist festzuhal-
ten, dass az-Zindani die Begriffe und groben Schemata Ibn al-Qayyims zu
iibernehmen scheint, ohne ihn als direkte Quelle zu nennen und dariiber
hinaus die urspriinglich auf dem Ibn Mas‘td-Hadith basierende Berech-
nungsgrundlage verandert. Diese Methode von az-Zindani ist ebenfalls bei
Ibn al-Qayyims Seelenpassage erkennbar, wie ich weiter unten zeige.

493 Vgl. Ibn Qayyim al-Gauziya, Muhammad b. Abi Bakr, Tuhfa, 314-16. Ahnlich argu-
mentieren laut Marion Holmes Katz hanafitische Gelehrte in Diskussionen um
Schwangerschaftsabbriiche. Demgeméfl beschreibt at-tahalluq die Herausbildung
menschlicher Merkmale, die mit dem Zeitpunkt der Beseelung nach 120 Tagen
zusammentfalle. Vgl. Marion Holmes Katz, ,The Problem of Abortion:“ In Islamic
Ethics of Life, 32. Bummel iibersetzt den Begrift at-tahlig mit ,Erschaffung® S.
Bummel, ,Zeugung und prinatale Entwicklung®, 186.

494 Vgl. Ibn Qayyim al—Gauziya, Muhammad b. Abi Bakr, Tuhfa, 314.

495 S. Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Description
of Human Development: Nash’ah Stage - The Fetal Period. In az-Zindani et al,,
Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 99. Zindani zitiert
Q. 82:7-8: ,der dich erschaffen, feingebildet und ins Gleichgewicht gebracht, ja,
dich in jene Form, wie er sie wollte, hat gebracht?” und erklért, dass taswiya das
Gerundium des koranisch gebrauchten Verbs sawwa sei.

496 Vgl. Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Nash’ah
Stage.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 99-100.

154

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

Mit Uberschneidung zur taswiya findet ebenfalls wihrend der tahlig-
Stufe die taswir-Phase statt. Zindani nennt hierfiir den Zeitraum vom 40.
bis zum 49. Tag, das heifSt vom Ende der mudga-Phase bis zum Ende des
izam-Stadiums. Der taswir adami (,human appearance4®”) markiert den
eindeutigen Beginn der menschlichen Form des Ungeborenen. Taswir leitet
az-Zindani von dem Verb sawwaraha aus dem Hudaifa-Hadith ab.**8 Insge-
samt bleiben die Darstellungen der auf den 42. Tag der Schwangerschaft
folgenden Stadien izam und lahm deutlich oberflachlicher als die vorange-
gangenen. Im Wesentlichen wird knapp dargestellt, dass die koranischen
Stadien mit den tatsdchlichen biologischen Prozessen iibereinstimmen.*
So folgt auf das mudga-Stadium ab dem 43. Tag der Schwangerschaft das
Wachsen der Knochen und darauffolgend werden die Knochen ab der
achten Schwangerschaftswoche mit Fleisch bedeckt (,fa-kasauna al-izam
lahman®). Dieses ,Bedecken der Knochen mit Fleisch® wird mit der Bil-
dung des Muskelgewebes am Ende der siebten Schwangerschaftswoche
assoziiert.>00

Neben ihrer Stellung als eine von drei Hauptstufen kennzeichnet die
tahlig-Stufe, dass vier wesentliche Stadien wiahrend dieser Stufe ablau-
fen: ‘alaqa, mudga, ‘izam und lahm. In Q. 23:14 werden diese Entwick-

497 S. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Scientific
Significance of the Qur'anic Terms.“ In Human Development as Described in the
Quran and Sunnah, 175.

498 Dort heifit es: ,Ida marra bi-n-nutfati tanatani wa-arbauna lailatan ba‘ata
llah ilaiha malakan, fa-sawwaraha wa-halaqa sam'aha wa-gildaha wa-lahmaha
wa-izamaha [..]< Vgl. Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid
az-Zindani, ,Human Development after the Forty-Second Day.“ In az-Zindani et
al., Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 130-1. Wie Eich
erlautert hat, ist die von az-Zindani zitierte Variante eine spezifische Variante dieses
Hadiths. Vgl. Eich, ,The Term nasama’, 35-43, und Eich, ,The Topos of the Unborn’,
41-44. Der Terminus sawwara kommt auch im Koran vor (Q. 64:3; Q. 40:64;
Q. 7:11-12 und Q. 3:6). Lediglich im letzgenannten Vers gibt es einen Bezug zur em-
bryonalen Entwicklung: ,Er ist’s, der euch im Mutterleibe formt [yusawwirukum],
wie er will. Kein Gott ist aufler ihm, dem Méchtigen, dem Weisen. Aus Bobzin, Der
Koran.

499 Die geringere Bedeutung des izam- und lahm-Stadiums wird auch an dem deutlich
geringeren Umfang deutlich, in dem ausschliefSlich diese Stadien behandelt werden.
Vgl. Mustafa Ahmad, Gerald Goeringer und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,,Description
of Human Development: Izam and Lahm Stages.” In az-Zindani et al., Human De-
velopment as Described in the Quran and Sunnah.

500 Vgl. az-Zindani und as-Sawt, ,, Atwar al-ganin’, und Mustafa Ahmad, Marshall John-
son und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Scientific Significance of the Qur’anic
Terms.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 171-3.

155

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

lungsschritte durch die Konjunktion fa- voneinander abgegrenzt. Laut
az-Zindani zeigt fa-, im Gegensatz zu tumma, eine schnelle und fliefSen-
de Abfolge an, weshalb ‘alaga, mudga, izam und lahm lediglich als Sub-
stadien oder Phasen definiert werden.’”! Diese Einteilung ermdglicht es
az-Zindani, die formgebenden Stadien unter einer Stufe zu gruppieren,
ohne sich an den Zeitrdumen von 40 oder 120 Tagen orientieren zu miis-
sen. Dadurch kann er den Zeitraum von 40 Tagen argumentativ fiir die
drei Stadien nutfa, ‘alaga und mudga reservieren, wodurch er eine gréflere
Kohirenz zwischen dem Offenbarungstext und moderner Medizin erreicht.

Die dritte von az-Zindani definierte Hauptstufe ist an-nasa, die in der
neunten Schwangerschaftswoche (das heifft am 57. Tag) beginnt und bis
zum Ende der Schwangerschaft andauert. Folglich umfasst die nasa-Stufe
die gesamte Fetalperiode. Nachdem die menschliche Gestalt des Embryos
ebenso wie die Entwicklung der Organanlagen bereits zum Ende der tahlig-
Stufe sichtbar beziehungsweise abgeschlossen wurde, ist die nas’a-Stufe
durch das Wachstum des Fotus charakterisiert. Wachstum (,,growth®) ist
auch az-Zindanis prinzipielle Ubersetzung von an-nas'a.>2 Gleichermafien
wie at-tahliq ist an-nas'a eine neue Formulierung von az-Zindani fiir ein
aus dem Korantext abgeleitetes vorgeburtliches Stadium. Im Gegensatz zur
Einfithrung der tahlig-Stufe sind die Auswirkungen der nasa-Stufe auf
az-Zindanis Gesamtbetrachtung der embryonalen Entwicklung wesentlich.
Zugleich stellt diese Neuformulierung der Entwicklungsstufe sowie des
gleichzeitig letzten Stadiums eine der drei Strategien dar, auf die az-Zindani
seine Interpretation von Q. 23:12-14 stiitzt.

Dariiber hinaus ist die nas'a-Stufe ebenso wie die nutfa-Stufe gleichzeitig
ein Stadium embryonaler Entwicklung und somit auch Bestandteil der
zweiten von az-Zindani présentierten Anordnung der Entwicklungsschritte.
Aus zwei der genannten drei Hauptstufen, namlich nutfa und nasa sowie
den vier Substadien der tahlig-Stufe, ‘alaqa, mudga, izam und lahm, ergibt

501 Vgl. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Alagah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah,
67-8. Wortlich heifit es dort: ,since the processes of embryonic development
are rapid and sequential, the Qur'an uses the conjunction ,fa; which indicates a
sequence of events but with no delay, to link the various phases of this stage
s. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alagah and
Mudghah Stages In Human Development as Described in the Quran and Sunnah,
68.

502 Vgl. Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Nash’ah
Stage.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 94-5.

156

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

sich folgende Aufzdhlung: nutfa, ‘alaga, mudga, izam, lahm und nas’a. Mit
dieser Sechser-Reihung kniipft er an eine etablierte Auffassung von sechs
koranischen Stadien embryonaler Entwicklung an. Auch mit der Aufzéh-
lung von nutfa bis lahm folgt er zunéchst einer géngigen Beschreibung, die
sich im zeitgenossischen Diskurs etabliert hat®% und schafft eine Referenz
zu einer bekannten sowie akzeptierten Auslegung von Q. 23:12-14. Ebenso
wie bei der Einfithrung der tahlig-Stufe sieht az-Zindani offenbar keinen
Grund fiir weitreichende Erklirungen beziiglich seiner Anderung des letz-
ten Stadiums in der genannten Aufzahlung.

Im Laufe seiner Ausfithrungen beschreibt az-Zindani jeden dieser sechs
Entwicklungsschritte. Dabei gibt er den Zeitraum des Stadiums innerhalb
der Schwangerschaft an und illustriert die jeweiligen biologischen Prozesse.
Hierbei verweist er stets auf den koranischen Nachweis und demonstriert
die Ubereinstimmung mit modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnis-
sen. AbschliefSend leitet az-Zindani zu der dritten dargestellten Anordnung
embryonaler Stadien hin - dem vertrauten Dreiklang aus nutfa, ‘alaga und
mudga. Anders als die beiden erstgenannten Aufzahlungen setzt sich diese
nicht durch die Verbindung durch eine Konjunktion zusammen, sondern
generiert ihre Bedeutung aus den betreffenden Hadithen oder der Interpre-
tation der Hadithe vor der Frage, ob diese drei Stadien innerhalb von 40
oder 120 Tagen ablaufen. Neben dem generellen Beweis, dass der Koran
auf wundersame Weise die embryonale Entwicklung gemaf3 heutigen na-
turwissenschaftlichen Standards beschreibe, verfolgt az-Zindani mit seinem
Modell das zentrale Argument, dass die Hadithe sowie die moderne Em-
bryologie beweisen, dass die drei im Koran genannten Stadien embryonaler
Entwicklung nutfa, ‘alaqga und mudga in einem Zeitraum von 40 Tagen
stattfinden. Die durch die religiésen Texte generierte Wichtigkeit von nutfa,
‘alaga und mudga unterstreicht az-Zindani dadurch, dass er der Spanne
dieser drei Stadien den Titel gam*al-halg gibt.>** Mit dieser Wortwahl hebt
er hervor, dass gemaf$ seinem Verstindnis innerhalb des Zeitraums dieser
Stadien die ,Sammlung® oder das ,Zusammenbringen® der wichtigsten
menschlichen Formen geschieht: Die Anlage aller Organe und Gliedmafien

503 Zu diesem historischen Prozess vgl. Eich und Doroftei, Adam und Embryo, 206-14.
504 Die Wurzel g-m-* hat aufgrund des Beginns des Ibn Mas‘ad-Hadith (ahadukum
yugma'u halquhu) eine prominente Stellung.

157

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

innerhalb der ersten 40/42 Tage nach der Befruchtung.>%> Diese Ansicht
wird bereits in den Erlduterungen zu den einzelnen Stadien deutlich.

Weiterhin greift az-Zindani seine Auffassung zum Thema in einem ge-
sonderten Kapitel auf, dessen Titel Embryogenesis and Human Develop-
ment in the First Forty Days sogleich az-Zindanis Interpretation zu der
40-Tage-Position verdeutlicht. Wie schon in den vorangegangenen Kapiteln
von Human Development stellt er zunéchst fest, dass der Koran darauf hin-
weise, dass menschliche Entwicklung mehrere aufeinanderfolgende Stadien
durchlaufe. Anders als in seinen Erorterungen zu den beiden vorherigen
Reihungen bezieht er sich hingegen nicht auf Q. 23:12-14, sondern auf
Q. 71:14 (,Wo er euch doch erschuf in Phasen.”) sowie Q. 39:5 (,,[...] er er-
schafft euch immer wieder neu im Leibe eurer Miitter in drei Finsternissen.
[...]%506

Da der Koran keine Hinweise auf den zeitlichen Rahmen der embryona-
len Entwicklung liefert, kommt es fiir die Festlegung auf 40 oder 120 Tage
beziiglich des Ablaufs von nutfa, ‘alaga und mudga auf die Interpretation
der Hadithe an. Seine Schlussfolgerung, dass sich dieser Ablauf iiber einen
Zeitraum von 40 Tagen erstreckt, begriindet az-Zindani mithilfe von drei
hermeneutischen Strategien, die ich im Folgenden analysiere.

4.2.1 Die Praferenz fur den Ibn Mas‘ud-Hadith in der Variante aus dem
Sahih Muslim

Das erste Mittel, mit dem az-Zindani begriindet, dass die embryonalen
Entwicklungsstadien nutfa, ‘alaqa und mudga innerhalb der ersten 40 Tage
einer Schwangerschaft stattfinden, ist die Praferenz fiir den Ibn Masad-
Hadith in der Variante aus dem Sahih Muslim. Neben einer grammatikali-

505 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin® In Verbindung mit Referenz auf
das Ungeborene ist gam’ kein neutraler Begriff. Im Gegensatz zu Q. 23:12-14, in
der die drei Begriffe nutfa, ‘alaga und mudga hintereinanderfolgend genannt wer-
den, hat Eich darauf hingewiesen, dass in der Mehrheit der Hadith-Sammlungen
der Ibn Masud-Hadith stattdessen mit der Struktur gam=alaqa-mudga tiberliefert
wurde. Nutfa ist hingegen eine spatere Hinzufiigung. Beziiglich dieses exegetischen
Prozesses vgl. Eich, ,Patterns, 141-49, und zu der Ergidnzung von nutfa in einigen
Hadith-Varianten vgl. weiterhin Eich und Doroftei, Adam und Embryo, 245-51.

506 Vgl. Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Embryogenesis
and Human Development in the First Forty Days.“ In az-Zindani et al., Human De-
velopment as Described in the Quran and Sunnah, 114. Deutsche Ubersetzung aus
Bobzin, Der Koran.

158

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

schen Begriindung rechtfertigt az-Zindani diese Priferenz mit der Uberein-
stimmung der betreffenden Hadithe mit den medizinischen Erkenntnissen
des 20. Jahrhunderts.>%7

Die arabische Version des ersten und hier relevanten Teils des Hadiths
aus dem Sahih Muslim lautet:

O i B8 (e ot 5 3 007 B e e 5 5 007 iy ol ol g s i BT g

SLE 555 ol 4

S 3l 255 APy sty o)) K

Folgende Version des oben zitierten matn in englischer Ubersetzung zitiert
az-Zindant:

In every one of you, all components of your creation are collected togeth-
er in your mother’s womb by 40 days, and in that it is an ‘alaqah like
that, then in that is is a mudghah like that. Then God sends an angel
ordered with four instructions. He is told to record his (the human being
now developing) deeds, his provision (future benefits), whether he will
be miserable or happy, and then the spirit is breathed into him (the soul
is acquired).>08

Laut az-Zindani offenbart der Ibn Mas‘Gd-Hadith zwei Fakten: a) ,The
components of human creation are collected together in the first 40
days.“*%” und b) ,The first stages of development, i.e., nutfah, ‘alaqah,
and mudghah are formed and completed during this period (the first 40
days).“!° Immer wieder betont er, dass die ersten 40 Tage der embryonalen
Entwicklung in diesem Hadith beschrieben wiirden®!, das heif3t, dass der
Embryo die Stadien nutfa, ‘alaga und mudga in 40 Tagen durchlduft. Diese
Schlussfolgerung beruht auf drei Argumenten: erstens, dem Ergebnis einer
kurzen Hadithkritik, zweitens, einer grammatikalischen Zuordnung der

507 Vgl. Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 114.

508 S.ebd., 115. Es gibt keine Angaben dazu, von wem die Ubersetzung stammt oder ob
az-Zindani der Ubersetzer ist.

509 S.ebd.

510 S.ebd.

511 Vgl. auch ebd., 124-126; Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid
az-Zindani, ,First Forty Days.“ In Human Development as Described in the Quran
and Sunnah, 118; az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin®; Mustafa Ahmad, Ger-
ald Goeringer und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Historical Progress of Embryolo-
gy In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 31, und Moore
und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, 84a/b.

159

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Ausdriicke mitla dalika und fi dalika in dem Ibn Masad-Hadith in der
Variante aus dem Sahith Muslim, und drittens, auf der Verkniipfung mit
modernen naturwissenschaftlichen Fakten. Zindani geht es hierbei nach
eigener Aussage vornehmlich darum, die Kontroversen iiber das Verstand-
nis der betreffenden Hadithe zu l6sen.>'? Gemeint ist hiermit die Variante
aus dem Sahih al-Buhari. Der entscheidende Unterschied zwischen der
Muslim- und der al-Buhari-Variante ist der Zusatz fi dalika bei Muslim,
der jeweils vor ‘alaga und mudga eingefiigt ist: ,inna ahadakum yugmau
halquhu fi batni ummihi arbaina yauman tumma yakinu fi dalika
‘alagatan mitla dalika tumma yakinu fi dalika mudgatan mitla dalika“>3
Dieser zusitzliche Ausdruck helfe, die Bedeutung des Hadith-Materials
zu verstehen.>* Sawl und az-Zindani betonen, dass es im Vergleich zu
al-Buhari ein generelles Merkmal Muslims sei, die vollstindigste Uberliefe-
rung zu prasentieren.>’® Es gebe also keinen Zweifel daran, dass fi dalika
eine korrekte Hinzufligung sei, da diese aus dem als authentischsten gelten-
den matn stamme.>®

512 Vgl. Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 121-4, und
az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin®

513 Stattdessen heifdt es in der Variante aus dem Sahih al-Buhari: ,Inna ahadakum
yugmau halquhu fi batni ummihi arbaina yauman nutfatan, tumma yakinu
alaqatan mitla dalika tumma yakanu mudgatan mitla dalika

514 Vgl. Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 115, und
az-Zindani und as-$Sawi, ,Atwar al-ganin®

515 Zindani erklart weiterhin, dass sich dieses falsche Verstandnis iiber die Entwick-
lungsstufen des Embryos durch eine von Abi ‘Awana iiberlieferte Version des Ha-
diths vertieft habe. In dieser ist das Wort nutfa hinter der ersten Erwdhnung der 40
Tage eingefiigt und verstarkt somit die Auffassung, es handele sich um drei Stadien
von je 40 Tagen. Mit Verweis auf den Hadith-Kommentar Fath al-bari bi-sarh Sahih
al-Buhari von Ibn Hagar al-‘Asqalani betont az-Zindani, dass diese Version keine
authentische Uberliefererkette habe und keine der authentischen Uberlieferungen
dieses Hadiths den Zusatz nutfa beinhalte. Vgl. Mustafa Ahmad, Joe Simpson und
‘Abd al-Magid az-Zindani, ,First Forty Days.” In Human Development as Described
in the Quran and Sunnah, 115, und az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin‘. Wie
bereits oben erwahnt vgl. beziiglich der nutfa Eich, ,Patterns, 141-42. Im selben
Artikel greift Eich auch die Hadithkritik von Ibn Hagar diesbeziiglich auf: vgl. ebd.,
148-49.

516 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin“ Zindani und as-Sawi erldutern dieses
Argument nicht. Es ist hingegen plausibel, dass sich az-Zindani in der Tradition
des jemenitischen Gelehrten Muhammad b. Isma‘il as-San‘ani (1688-1768) sieht. Jo-
nathan Brown attestiert as-San‘anis Lehren aufgrund dessen Ablehnung von taglid
deutliche salafistische Ziige. Einer von as-San‘anis Bewunderern war a$-Saukani.

160

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

Indem az-Zindani dieser Interpretation zugunsten der 40-Tage-Varian-
te den Vorzug gibt, grenzt er sich klar von der Mehrheitsmeinung der
rechtsethischen Debatte ab. Meist verweist az-Zindani in seinen Arbeiten
kommentarlos auf den Ibn Masad-Hadith in der Variante von Muslim,
ohne die 120-Tage-Variante von al-Buhari zu erwiahnen oder gar beide Vari-
anten zu diskutieren.’”” Eine Ausnahme bilden hier, wie bereits erwéhnt,
Human Development sowie Atwar al-ganin, denen die Argumentation fiir
die unbedingte Autoritdt der 40-Tage-Variante zu entnehmen ist. Bei dem
Verweis auf die Ablehnung der 120-Tage-Variante bei al-Buhari bleibt
auch hier unerwihnt, dass diese im internationalen arabischsprachigen
Bioethikdiskurs der Rechtsfindungsgremien offiziell die Mehrheitsmeinung
darstellt. Stattdessen schreibt az-Zindani beispielsweise: ,The above Hadith
[al-Buhari-Variante], however, had been interpreted to mean that each of
the stages took 40 days in sequence”™® Diese Rhetorik impliziert, dass es
sich um eine vergangene, fehlerhafte Interpretation handle, die mittlerweile
widerlegt sei und daher keiner besonderen Aufmerksambkeit bediirfe.

An anderer Stelle heifit es zumindest, dass die Meinung, die drei Stadien
nutfa, ‘alaqa und mudga wiirden in drei aufeinanderfolgenden Sequenzen
von je 40 Tagen ablaufen, sowohl unter vormodernen als auch zeitgends-
sischen Gelehrten sehr populdr sei. Sawi zeigt sich aulerdem erziirnt
dariiber, dass einige Gelehrte sogar Fatwas verdffentlicht haben, die eine
Abtreibung bis zu dem Zeitpunkt von 120 Tagen erlauben, da die Seele
erst dann eingehaucht werde. Die Interpretation, dass in den Hadithen
ein Zeitraum von dreimal 40 Tagen gemeint sei, sei sogar zu einem eta-
blierten Rechtsgrundsatz (haqiqa Sariya musallama)>® geworden. Auch
hier erwédhnt er keinen Zusammenhang. Es ist jedoch wahrscheinlich, dass

Laut Brown stellt sich as-San‘ani gegen eine Hierarchisierung des Sahih al-Buhari
iber Sahih Muslim. Stattdessen erwecke er den starken Eindruck Sahih Muslim zu
praferieren. Weiterhin sei die Préferenz fiir Muslim gemafl as-Sanani eine unter
prominenten Hadithgelehrten verbreitete Meinung. Vgl. Brown, The Canonization
of al-Bukhari and Muslim, 314-18.

517 Vgl. exemplarisch az-Zindani, ,Innahu l-haqq® 18-24. In anderen Texten, wie bei-
spielsweise The Developing Human with Islamic Additions, argumentiert az-Zindani
fast ausschlieflich mit dem koranischen Text. Lediglich an einer Stelle erwdhnt er
den Ibn Mas‘Gd-Hadith und erklirt, dass dieser sowohl in Sahih Muslim als auch
in Sahih al-Buhari vorkomme. In der Variante bei al-Buhari fehle das fi dalika. Vgl.
Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, 84a/b.

518 S.ebd., 84a.

519 Sawi bestitigt durch diese Aussage implizit den Stellenwert der 120-Tage-Variante
innerhalb des rechtsethischen Diskurses.

161

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

as-Sawl auf die internationalen Gremien anspielt, deren Anspruch es ist,
dass die von diesen herausgegebenen Empfehlungen einen (internationa-
len) islamrechtlichen Konsens darstellen. In dem as-Saw1 diese Meinung
als medizinische Unkenntnis verunglimpft, die von denjenigen vertreten
werde, die keine Kenntnisse der muslimischen Wissenschaft haben, um der
Sunna des Propheten zu schaden, diskreditiert er die durch die Gremien
repréasentierte Mehrheitsmeinung aufs Scharfste.>20

Die Relevanz des fi dalika (darin) beschriankt sich nicht auf die blofle
Hinzufiigung des Ausdrucks. Kontrovers diskutiert wird auch der gramma-
tikalische Bezug von fi dalika innerhalb des Satzes ,Wenn einer von euch
geschaffen wird, so wird er im Bauch seiner Mutter vierzig Tage lang
geformt. Dann ist er darin [f7 dalika] ebenfalls eine ‘alaqa, dann ist er darin
[f7 dalika] ebenfalls eine mudga’. Die Sichtweise, dass sich fi dalika auf den
Bauch der Mutter (batn ummihi) beziehe und somit eine Abfolge von drei-
mal 40 Tagen impliziere, lehnt az-Zindani ab. Vielmehr weise der Ausdruck
darauf hin, dass die genannten Stadien innerhalb von 40 Tagen vollzogen
wiirden. Die Position, dass sich fi dalika auf die 40 Tage bezieht, vertrat
in einer Diskussion zum menschlichen Lebensbeginn der IOMS 1985 auch
der jordanische Rechtsgelehrte ‘Umar Sulaiman al-Asqar.>?! Die Frage, ob
al-Asqar von az-Zindanis igaz ilmi-Aktivititen und seiner gleichlautenden
Interpretation des Sachverhalts wusste, ist meines Wissens nach nicht nach-
vollziehbar. Ob umgekehrt az-Zindani von der Interpretation al-Asqars
wusste, ist ebenso unklar, aber aufgrund al-A3qars Auflerungen innerhalb
der IOMS-Sitzung zumindest wahrscheinlicher. Zindani rekurriert in sei-

520 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin‘ Zu abweichenden Meinungen in-
nerhalb der Gremiendiskussionen beziiglich der 120-Tage-Interpretation sowie der
offiziellen Mehrheitsmeinung vgl. Ghaly, ,The Beginning of Human Life® 183-95.

521 Das Symposium trug den Titel ,al-Hayat al-insaniya: bidayatuha wa-nihayatuha
fi I-mafham al-islami“ und fand am 15. Januar 1985 in Kuwait statt. Vgl. hier-
zu den verdffentlichten Tagungsband, der die jeweiligen Redebeitrige enthilt:
al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah und et al., Hrsg., al-Islam wa-I-muskilat
at-tibbiya al-mu@sira: taniyan: al-hayat al-insaniya: bidayatuha wa-nihayatuha fi
I-mafhim al-islami: tabat kamil li-ummal nadwat ,al-hayat al-insaniya: bidayatuha
wa-nihayatuha fi I-mafhium al-islami; Silsila matbu‘at al-munazzama al-islamiya
li-]-‘ultm at-tibbiya 2 (Kuwait: al-Munazzama al-islamiya li-]-‘ulam at-tibbiya, o.].
[1985?]) Ahmad Raga’ al-Gundi.

Zu der abweichenden Meinung al-Asqars vgl. Eich, Islam und Bioethik, 29-31 sowie
Thomas Eich, ,Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter In Kulturiibergreifende
Bioethik, 171-2.

162

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

nen Ausfithrungen zu seiner Interpretation des Hadiths indes weder auf die
konkrete Diskussion der IOMS, noch auf al-Asqar personlich.>??

In dem grammatikalischen Zusammenhang von f7 dalika steht auch die
Einordnung der adverbialen Bestimmung mitla dalika, die auf fi dalika
folgt. Zindani fithrt aus, dass sich mitla dalika auf drei Komponenten be-
ziehen konne: die Zusammenfithrung der Schépfung (yugma'u halquhu),
den Bauch der Mutter (batn ummihi) oder auf die 40 Tage (arbaina
yauman). Da gemif3 az-Zindanis Argumentation bereits f7 dalika an die
40 Tage ankniipft, schlief3t sich dieser Bezug fiir mitla dalika folglich aus.>?3
Dariiber hinaus lasse der Hudaifa-Hadith die Interpretation von einem
Bezug auf die 40 Tage nicht zu. Auch auf den Bauch der Mutter konne sich
mitla dalika nicht beziehen, da gemaf az-Zindani eine Wiederholung die-
ses Wortes nicht mit der Eloquenz des Propheten Muhammads zu vereinen
wire. Folglich miisse sich mitla dalika auf yugma'u halquhu, das ,.collecting
together of the components of creation™?* beziehen. Zu diesem Schluss
sei bereits der Gelehrte az-Zamlakani (gest. 1253) gekommen.>?> Diese Aus-
sage ist indes nicht so eindeutig zu belegen, wie es az-Zindani suggeriert.
Zamlakani geht es weniger um den Zeitrahmen von 40 Tagen in der die
betreffenden Stadien stattfinden, sondern um die grammatikalische Zuord-
nung der Partikel f7 dalika und mitla dalika.>*® Die Tatsache, dass az-Zam-
lakanT weniger {iber die embryonalen Entwicklungsstadien, sondern {iber
arabische Grammatik spricht, scheint fiir az-Zindani zweitrangig zu sein.

522 Im Kontext bioethischer Diskussionen konnte eine Tendenz zur Bevorzung der
Texte vormoderner Gelehrter im Vergleich zu zeitgendssischen Abhandlungen fest-
gestellt werden. Vgl. hierzu Thomas Eich, ,Islamische Bioethik: Determinanten
und Elemente der Meinungsbildung und Entscheidungsfindung: In Religion in Bio-
ethischen Diskursen: Interdisziplindre, Internationale und Interreligiose Perspektiven,
hrsg. v. Friedemann Voigt (Berlin u. New York: De Gruyter, 2010), 246-56, und
Ghaly, ,,Biomedical Scientists as Co-Mulftis’, 295.

523 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,, Atwar al-ganin®

524 S. Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 122-3.

525 Vgl. ebd., 121-4, und Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic
Additions, 84a/b.

526 Zindani gibt bei der Erwdhnung az-Zamlakanis keine Quellenangabe an. Die, von
az-Zindani mit einigen Fehlern zitierte Stelle findet sich in az-Zamlakani, Kamal
ad-Din ‘Abd al-Wahid b. ‘Abd al-Karim, al-Burhan: al-kasif ‘an i¢az al-quran (Bag-
dad: al-Ant, 1974), 275. In az-Zindanis Bibliographien taucht hingegen der erwihnte
Hadithkommentar Fath al-bari bi-Sarh Sahih al-Buhari von Ibn Hagar auf, in dem
az-Zamlakani erwihnt wird. Moglicherweise hat az-Zindani die Textstelle von dort
zitiert. Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,,Atwar al-ganin‘, und Moore und az-Zindani,
The Developing Human with Islamic Additions, 84a/b u. 458r.

163

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Zindanis Aussage zu dem historischen Text erscheint geneigten Leser:innen
plausibel, da az-Zamlakani Q. 23:12-14 kommentiert und das sprachliche
Argument zu den Partikeln ebenfalls Teil von az-Zindanis Argumentation
ist. Zindani gelingt es folglich, einen vormodernen Gelehrten zu referenzie-
ren, der vermeintlich seine Sichtweise legitimiert und ihr damit Gewicht
verleiht.

Obwohl er ausdriicklich auf az-Zamlakani verweist, vertritt az-Zindani
bemerkenswerterweise hier erneut eine Einzelmeinung aus der genann-
ten IOMS-Sitzung, diesmal diejenige des jordanischen Rechtsgelehrten
Muhammad ‘Utman Shbair®?’. Dieser argumentierte ebenso, dass sich mitla
dalika auf die Formung des Embryos, also auf yugmau halquhu beziehe,
der Hadith folglich einen Zeitraum von einmalig 40 Tagen beschreibe,
innerhalb dessen die drei embryonalen Stadien nutfa, alaga und mudga
ablaufen. Auch Shbair versuchte seiner Argumentation Nachdruck zu ver-
leihen, in dem er darauf hinwies, dass die Erkenntnisse der modernen Me-
dizin der traditionellen Auffassung von 120 Tagen widersprechen. Ahnlich
wie der Vorstof8 von al-A3qar wurden Shbairs Uberlegungen innerhalb der
bioethischen Diskussionen auf3erhalb Jordaniens nicht weiter rezipiert.>?8
Gleichermaflen wie es bei al-Asqar der Fall ist, kann hier keine Beurteilung
dariiber erfolgen, ob az-Zindani und Shbair von der {ibereinstimmenden
Argumentation des jeweils anderen wussten.

Neben der Referenz auf die Vormoderne untermauert az-Zindani seinen
Standpunkt zu den Hadithen immer wieder durch moderne naturwissen-
schaftliche Erkenntnisse, die wiederum zu einer Harmonisierung mit dem
Hudaifa-Hadith fithren. So weise der Koran in Q. 23:14 darauf hin, dass
sich die Knochen des Embryos nach dem mudga-Stadium zu bilden begin-
nen. Zindani erfasst die Bedeutung des Hudaifa-Hadith demgemif3, dass
der Knochenaufbau des Embryos 42 Tage nach Beginn des nutfa-Stadiums
beginnt. Aufgrund dessen urteilt er, dass es dem Hudaifa-Hadith wider-
spreche, davon auszugehen, dass die Knochenbildung erst nach 120 Tagen
beginnen wiirde. Dariiber hinaus habe die moderne Embryologie gezeigt,
dass die Knochenbildung sofort nach 42 Tagen, also nach der sechsten

527 Ich greife hier auf die selbstgewihlte Schreibweise der Familie Shbair zuriick, da der
Familienname in verschiedenen arabischen Schreibweisen existiert. Ich danke an
dieser Stelle Herrn Iyad Shraim fiir seine Hilfe bei der Namenssuche.

528 Vgl. Thomas Eich, ,Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter In Kulturiibergrei-
fende Bioethik, 171-2.

164

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

Schwangerschaftswoche und nicht erst nach der 17. Woche, beginne.>?
Durch den Zusatz des ,sofort” unterstreicht az-Zindani erneut die Bedeu-
tung des Partikels fa-, der auf eine schnelle Abfolge hinweise.

Weiterhin halten az-Zindani und as-Sawi fest, dass die Korankommen-
tare, die Q. 23:12-14 zugunsten der 120-Tage-Version interpretieren, im
Widerspruch zu der koranischen Beschreibung der embryonalen Phasen
stiinden. So kénne der Embryo am 20.; 30.; oder 39. Tag seiner Entwick-
lung keinesfalls mehr als ein Tropfen Wasser beschrieben werden, da sich
seine Grofe und Form deutlich von einem Wassertropfen unterschieden.3°
Dies gelte analog fiir das alaga-Stadium. Laut vieler Kommentare>! sei die
‘alaqa eine Ableitung des Verbes alaqa, im Sinne von ,(an)hdngen als eine
Verwachsung (iltisag) und Verbindung (ta‘allug) mit einer Sache. ‘Alaga
beschreibe also sehr gut die Einnistung des Embryos in die Gebarmutter
wihrend der zweiten Woche nach der Befruchtung, anstatt die Form des
Embryos zwischen dem 40. und 80. Tag.>3?

4.2.2 Die Umformulierung von Ibn al-Qayyims Seelenpassage

Neben der Zuriickweisung antiker Samenlehren und der Erwahnung der
tahlig-Stufe ist az-Zindanis Unterscheidung von einem willenlosen und
willenhaften Embryo ein starkes Indiz dafiir, dass er sich auf Ibn al-Qayyim
bezieht. Ich halte es fiir wahrscheinlich, dass er zugunsten seiner Argumen-
tation auf die Seelenpassage von Ibn al-Qayyim zuriickgreift, diese jedoch
in seinem Sinne umformuliert.

Wie bis hierher bereits deutlich geworden ist, spielt die dufSere Form
des Embryos in der Kategorisierung dessen Entwicklungsstandes bei
az-Zindani eine entscheidende Rolle. Dies zeigt sich auch an dem Umgang
mit der aus Q. 22:5 abgeleiteten Ansicht, dass die mudga teils geformt
und teils ungeformt sei (mudg¢a muhallaqa wa-gair muhallaqa). Diese
sleilformung® bezieht az-Zindani auf die menschliche Form des Embryos.
Die ist geméfS seinem Modell erst nach der tahlig-Stufe, also nach ‘izam-

529 Vgl. Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 121-4.

530 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,, Atwar al-ganin®

531 Die Autoren beziehen sich hier explizit auf as-Saukani.

532 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin®. Auf die lexikalische Bedeutung von
‘alaga und az-Zindanis bildliche Interpretation des Begriffs gehe ich im folgenden
Kapitel 5 ein.

165

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

und lahm-Stadium eindeutig.>** Bis dahin bleibe der Embryo teilgeformt.
Gleichwohl betont az-Zindani die Bedeutung des mudga-Stadiums durch
die Relativierung, dass dennoch bis zu dem Zeitraum von 40-45 Tagen, das
heifit bis zum Ende des mudga-Stadiums, wichtige Entwicklungsschritte
des Embryos abgeschlossen wurden.>** Die Beschreibung als teilgeformter
Embryo ist notwendig, da az-Zindani das Leben des Embryos bis zur Been-
digung des mudga-Stadiums, also bis er eine vollstindige mudga muhallaga
ist, wie pflanzliches Leben kategorisiert, das sich durch Willenlosigkeit
auszeichne.>®® Diese Unterscheidung erinnert stark an Ibn al-Qayyims See-
lenpassage, auch wenn az-Zindani keine entsprechende Referenz an dieser
Stelle angibt, sondern nur oberflachlich mit Belegfufinoten und Bibliogra-
phien arbeitet.

Davon ausgehend, dass az-Zindani die Unterscheidung Ibn al-Qayyims
ibernimmt, tut er dies, ohne auf den Ibn Mas‘ad-Hadith Bezug zu neh-
men. Stattdessen dndert er die Grundlage der urspriinglichen Kalkulation
und fiigt die Kategorien von unwillentlichem und willentlichem Leben
innerhalb des Zeitraums von 40 Tagen ein, in denen das mudga-Stadium
abgeschlossen wird. Folglich dndert sich auch der Blick auf Ibn al-Qayyims
Feststellung, dass gemdfl der Offenbarung der Embryo nach 80 Tagen
fleischartig (das heifSt zur mudga) werde und nicht bereits in den ersten 40
Tagen. Er formulierte dies als eine Kritik an der sdkularen Medizin, in der
seiner Meinung nach die Offenbarung vernachlissigt werde. Zindani wan-
delt folglich auch diese Schlussfolgerung innerhalb seines eigenen Modells
um. Fiir ihn stimmen die Offenbarung und die Medizin in dem Urteil, dass
das mudga-Stadium innerhalb von 40 Tagen ablaufe, vollkommen iiberein.

Auflerdem @ndert az-Zindani den Zusammenhang von Ibn al-Qayyims
Unterscheidung. Ersterem geht es weder um die vermeintliche Wider-
spriichlichkeit der Hadithe, noch um die Frage nach dem Beseelungszeit-
punkt. Vielmehr scheint az-Zindani Ibn al-Qayyims Differenzierung zu

533 Vgl. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alaqah and
Mudghah Stages In Human Development as Described in the Quran and Sunnah,
77, und Mustafa Ahmad, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Qur'an and Sunnah, 121.

534 Vgl. ebd.

535 Der um die fiinfte Schwangerschaftswoche einsetzende Herzschlag des Embryos
kénne laut az-Zindani nicht als Lebensbeginn gewertet werden. Vgl. az-Zindani
und as-Sawi, ,,Atwar al-ganin® Der Herzschlag spielt auch an keiner anderen Stelle
eine wichtige Rolle in az-Zindanis Modell. Dieser Umstand deckt sich mit der
Feststellung, dass es ihm primér um die dufSere Form des Embryos geht, an deren
Veranderung die Ablaufe der Stadien ermittelt werden.

166

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

nutzen, um die Bedeutung von mudg¢a muhallaga wa-gair muhallaga zu
verdeutlichen. Dies ist fiir seine Argumentation entscheidend, da das Sta-
dium der mudga muhallaga am 40. oder spitestens 42. Tag beendet ist.
Aufgrund der durch die Hadithe und Ibn al-Qayyim vorgegebenen Zeitrau-
me von 40 und 120 Tagen muss az-Zindani den Entwicklungsschritt der
~Formung” wenigstens an den Zeitraum von 40 Tagen anlehnen. Daher er-
geben sich Ungereimtheiten: Einerseits konne die mudg¢a muhallaga nicht
mit einer menschlichen Gestalt gleichgesetzt werden, andererseits ist sie
aber auch nicht vollkommen ,,unmenschlich® Andernfalls ware az-Zindanis
Argumentation nicht nachvollziehbar, weshalb der Embryo nach 40 Tagen
als willentliches menschliches Wesen gemédfd Ibn al-Qayyims Schema an-
zusehen wire. Beziiglich dieser menschlichen Form geht es az-Zindani
jedoch weder um die Frage nach einer vermeintlichen Menschwerdung
des Embryos, noch um den Lebensbeginn an sich. Vielmehr erreicht er
durch die neue Aufteilung der Stadien in dem angegebenen Zeitrahmen
eine gute Vereinbarkeit zwischen den modernen naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen und den Passagen aus Koran und Sunna.

Auf den beschriebenen Umgang von az-Zindani mit Ibn al-Qayyims See-
lenpassage trifft exakt zu, was Krawietz {iber die salafistischen Bearbeiter
dessen Arbeiten schreibt: Diese ibernehmen oft nicht den Rahmen seines
Grofinarrativs, sondern brechen dessen Binnenstruktur auf, picken sich
spezielle Inhalte heraus, die sie verandern und mit weiteren Materialien
verkniipfen.>3¢ Zindani beurteile ich als Teil dieser in Kapitel 2 beschriebe-
nen Dekontextualisierung, Ibn al-Qayyims Texte zu eigenen Zwecken zu
nutzen und zu verdndern. Ebenso wie al-Bar konstruiert az-Zindani durch
die Modifizierung der Seelenpassage eine Beziehung zwischen dem von Ibn
al-Qayyim beschriebenen Problem und der modernen medizinischen Be-
schreibung embryonaler Entwicklung. Die Ibn al-Qayyim zugesprochene
Autoritit {ibertrdgt sich somit auf az-Zindani und hilft, seine Interpretation
zu legitimieren.>¥”

536 Vgl. Birgit Krawietz, ,Open Source Salafiyya In Salafismus in Deutschland: Ur-
spriinge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung, 96.

537 Zu der Autoritit von Gelehrten durch ihre Positionierung innerhalb der islamischen
Wissenstradition vgl. Muhammad Qasim Zaman, ,Consensus and Religious Aut-
hority in Modern Islam: The Discourses of the ‘Ulama’* In Speaking for Islam:
Religious Authorities in Muslim Societies, hrsg. v. Gudrun Krdmer und Sabine
Schmidtke, Social, Economic and Political Studies of the Middle East 100 (Bosten u.
Leiden: Brill, 2006), 154-5. Zu meiner These von Ibn al-Qayyim als methodischen
Vordenker von az-Zindanis igaz ilmi vgl. Kapitel 5.

167

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Auch wenn az-Zindani es nicht explizit erwéhnt, so erreicht er mittels
seiner Umformulierung das gegenteilige Ziel von al-Bar, namlich eine Ver-
kiirzung des moglichen Zeitraums, in dem ein Schwangerschaftsabbruch
vorgenommen werden diirfte. Anhand von al-Bars und az-Zindanis Nut-
zung von Ibn al-Qayyims Seelenpassage zeigt sich daher sehr deutlich, dass
die ,bedarfsorientierte” Interpretation mindestens zu Uneindeutigkeit und
im schlimmsten Fall zu Beliebigkeit fithren kann.

Zindanis Vorgehen, neu- und umzuformulieren, beschrankt sich nicht
auf Ibn al-Qayyims Seelenpassage. Ebenso prasentiert er mit der letzten
Stufe seines Modells, an-nasa, eine Neuformulierung des letzten aus
Q. 23:14 abgeleiteten Stadiums embryonaler Entwicklung. Dies ist gleichzei-
tig die dritte Strategie, auf die er seine Interpretation stiitzt.

4.2.3 Die Modifikation des koranischen Stadiums halg ahar zu an-nasa

Die sich an das lahm-Stadium anschlieflende sechste Phase an-nasa mar-
kiert den Ubergang von der Embryo- zur Fetogenese ab der neunten
Schwangerschaftswoche. Die inhaltlichen Schilderungen az-Zindanis tiber
die fetalen Entwicklungen dieser Phase sind sekundir fiir die Bedeutung
seines Modells. Wesentlich ist dagegen seine Bezeichnung fiir diese Stufe.
Zindani interpretiert den Korantext aus Q. 23:14 neu und definiert das
letzte koranische Stadium, das fiir gewShnlich als halg ahar betitelt wird,
um. Er nominalisiert das koranische Verb ansanahu aus Q. 23:14 tumma
ansanahu halgan ahar und leitet daraus die nas’a-Stufe ab. Diese folge
dem lahm-Stadium und beginne somit am 57. Tag der Schwangerschaft.
Nasa wird recht unspezifisch als Wachstum des Fotus definiert. Hierzu
zéhlen die Auspragung der individuellen Merkmale (at-tadil) sowie indi-
vidueller Proportionen (at-taswir al-fardi) durch das stete Wachsen der
Knochen und Organe.>® Dementsprechend dauere die nas'a-Stufe bis zum
Ende der Schwangerschaft an.

Zindani nennt drei Bedeutungen des Wortes nasa: ,to initiate®; ,grow
and develop“ und ,to rise and increase“>*. Davon ausgehend hitten die Ko-
ranexegeten folgende Bedeutungen von Q. 23:14 abgeleitet: ,,[d]evelopment

538 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin‘, und Mustafa Ahmad, Trivedi Per-
saud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Nash’ah Stage.“ In Human Development as
Described in the Quran and Sunnah, 99-101.

539 S.ebd., 94.

168

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

of the fetus into a creature capable of speaking, hearing and seeing” sowie
»[b]reathing the spirit into the fetus™4°. Kritische Stimmen, die potentiell
die Vereinbarkeit zwischen der Aussage, dass der Fotus so frith die Fahig-
keiten zum Sprechen, Horen und Sehen erlangt, mit dem tatsichlichen
Entwicklungsstatus des Fotus problematisieren kdnnten, nimmt az-Zindani
mit dem erneuten Verweis auf das Adverb tumma vorweg. Tumma, das den
koranischen Satz ,tumma ansanahu halgan ahar® einleitet, verweise auf
das graduelle Einsetzen der nasa-Stufe: ,The nash’ah or fetal stage can be
considered as beginning in the 9th week, but is delayed in the expression
of all of its above meanings until later>* Zwar sei ein Wachstum des
Fotus auch zu Beginn der neunten Schwangerschaftswoche zu beobachten,
jedoch sei dieses relativ langsam. Das rapide Wachstum, das durch das Verb
ansanahu angezeigt werde, starte erst ab der zwolften Schwangerschaftswo-
che. Ebenso verhalte es sich mit der Entwicklung des Organsystems, das
zwar in Teilen ab der achten Woche beginne, aber erst nach der elften Wo-
che richtig erkennbar werde. Seine volle Bedeutung entfalte die nas’a-Stufe
ab der zwolften Woche.>42

Als eine weitere Erklarung fiir sein Verstandnis der nas’a-Stufe verweist
az-Zindani auf Q. 75:37-39°43 und Q. 82:7-8°%4, in denen kein abschlieflen-
des Stadium der embryonalen Entwicklung erwéhnt, sondern lediglich
auf die Differenzierung zwischen dem ménnlichen und weiblichen Ge-
schlecht hingewiesen wird. Aus diesem Umstand schlief3t az-Zindani, dass
die Differenzierung zu weiblichen oder ménnlichen Genitalorganen und
Keimdriisen des Fotus im letzten koranischen Stadium stattfindet. Gemaf3
az-Zindanis Modell ist dies das nasa-Stadium. Da die Ausprigung der
externen Geschlechtsorgane zwischen der elften und zwolften Schwanger-
schaftswoche stattfindet, legitimiert er mit dieser Zeitangabe seine Defini-
tion und Chronologie der embryonalen Stadien. Zindanis Darstellung der
Ablaufe innerhalb der nas'a-Stufe ist uniibersichtlich und etwas ungenau.>*

540 S.ebd., 95.

541 S.ebd.

542 Vgl. ebd.

543 ,War er nicht ein Tropfen Samen, der sich ergoss? Darauf ward er ein Klumpen, den
er dann schuf und ebenméfig formte und dann ein Paar daraus machte, Mann und
Frau.“ Aus Bobzin, Der Koran.

544 ,der dich erschaffen, feingebildet und ins Gleichgewicht gebracht, ja, dich in jene
Form, wie er sie wollte, hat gebracht?*, aus ebd.

545 Ebenso fillt auf, dass die Angaben des Schwangerschaftszeitraums besonders in
den Abschnitten zum nasa-Stadium uneinheitlich in Tagen, Wochen oder Mona-

169

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Gemaf seiner Interpretation von an-nasa weicht az-Zindani stark von
der gingigen Ubersetzung des Korans ,dann liefen wir ihn als andere
Schopfung erstehen® ab. Die Passage aus Q. 23:14 ,tumma ansandhu
halgan ahar |[...]“ Ubersetzt er mit ,Then We (anshanahu) cause him to
grow and come into being and attain the definitive (human) form. 46
Diese Ubersetzung zeigt nicht nur den Entwurf eines neuen Stadiums na-
mens an-nasa, sondern auch eine inhaltliche Interpretation von halg ahar,
die sich auf die dufSeren Verdnderungen des Embryos bezieht und damit
von anderen Modellen der embryonalen Entwicklung abweicht, in denen
halq ahar das letzte von sechs Stadien darstellt und mit der Beseelung des
Embryos verkniipft wird.>¥ Lediglich in einem in Zusammenarbeit mit
dem kanadischen Mediziner Keith Moore (1925-2019) verfassten Artikel
orientiert sich az-Zindani an der verbreiteten Ubersetzung von halq ahar
als ,another creature® In dieser kiirzeren Abhandlung tiber die koranischen
Referenzen zur Embryologie heifit es: ,This part of Sura 23:14 implies
that the bones and muscles result in the formation of another creature.>43
Trotz dieser Anlehnung an die geldufige Interpretation des koranischen
Ausdrucks bleiben Theorien zur Beseelung oder Menschwerdung des Un-
geboren unbeachtet. Stattdessen bleibt auch hier der Fokus auf die maf3-
geblichen Verdnderungen der dufleren Form des Embryos bestehen. Die
formation of another creature” setzt az-Zindani mit dem Ubergang vom
Embryo zum Fétus in Beziehung:

This [der halq ahar] may refer to the human-like embryo that forms by
the end of eighth week. At this stage it has distinctive human characteris-
tics and possesses the primordia of all the internal and external organs
and parts. After the eighth week, the human embryo is called a fetus.
This may be the new creature to which the verse refers.>4

ten angegeben werden. Das erzeugt Verwirrung und erschwert die unmittelbare
Vergleichbarkeit und barrierefreie Uberpriifung des Gesamtkonzepts.

546 S. Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Nash’ah Sta-
ge. In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 94; vgl. auch
Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,New Terms. In
Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 161.

547 Vgl. hierzu ausfithrlicher Kapitel 2.

548 S. Keith Moore, ,A Scientist’s Interpretation. The Journal of the Islamic Medical
Association of North America 18 (1986): 16.

549 S.ebd.

170

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

Aus az-Zindanis Umgang mit dem Begrift des halq ahar wird weiterhin
deutlich, dass er eindeutig nicht das Ziel verfolgt, den Beginn des mensch-
lichen Lebens zu definieren. Statt der Gleichsetzung von halg ahar mit
der Beseelung und einem daraus resultierenden Menschsein definiert er
den Entwicklungsschritt al-halg. Dieser ist Teil der nutfa-Stufe und wird
aufgrund der stattgefundenen Befruchtung zwar als ,real beginning of the
human being“? definiert, allerdings nicht im Sinne von menschlichem
Leben als solches, sondern als Beginn des Prozesses der Menschwerdung.
Halg hat in az-Zindanis Erlauterungen auch keinen weiteren Stellenwert.

Zindanis Ausschluss der Beseelung des Ungeborenen aus der Kalkulation
seines Modells der embryonalen Entwicklung ist ein weiterer bemerkens-
werter Aspekt seiner Einfithrung des nasa-Stadiums, mit dem er geschickt
auf ein Vereinbarkeitsproblem reagiert. Die gidngige Annahme, dass der
Zeitraum von entweder 40 oder 120 Tagen in jedem Fall die sechs Stadien
nutfa bis halq ahar umfasst, schliefit weiterhin mit ein, dass die Beseelung
des Embryos entweder am Ende des einen oder anderen Zeitraums stattfin-
det. Aus diesem Grund stehen andere Versuche, Offenbarung und Embryo-
logie zu harmonisieren, vor dem Problem, dass sie entweder schwerlich
mit den Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft oder mit dem
Ibn Mas‘ad-Hadith vereinbar sind. Wenn alle sechs Stadien (nutfa, ‘alaqa,
mudga, ‘izam, lahm und halq ahar) innerhalb von 40 Tagen stattfinden
sollen, widerspricht diese Sichtweise den Erkenntnissen der modernen
Embryologie. Werden andernfalls die sechs Stadien unter 120 Tagen sub-
sumiert, ist dies schwer mit der Berechnungsgrundlage von 120 Tagen
aus dem Ibn Mas‘iid-Hadith zu vereinen, dessen Inhalt lediglich auf drei
Phasen von je 40 Tagen schliefSen ldsst. Zindani 16st dieses Problem, indem
er zundchst die izam und lahm-Stadien aus dem Zeitraum von 40 Tagen
isoliert, wodurch er grundsitzlich eine bessere Ubereinstimmung zwischen
den Beschreibungen der koranischen Stadien mit medizinischen Erkennt-
nissen gewinnt. Folglich kénnte das Stadium halg ahar in az-Zindanis
Modell nicht sinnvollerweise nach 40 oder 120 Tagen einsetzen, da es
dann zeitlich den ‘izam und lahm-Stadien vorangestellt wére. Aufgrund
dessen ersetzt az-Zindani erstens halg ahar durch an-nasa, wodurch er
die Verkniipfung zwischen diesem Stadium und der Beseelung auflést, und
zweitens schlief3t er den Beseelungszeitpunkt ganzlich aus seiner Kalkulati-
on aus.

550 S. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Nutfah
Stage.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 41.

171

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

Insgesamt ist es auffillig, dass er sich nur sehr verhalten zur Beseelung
des Embryos duflert. Wenn az-Zindani die Beseelung thematisiert, trifft
er keine expliziten Aussagen zum Beseelungszeitpunkt. Als ein mogliches
Zeichen fiir die stattgefundene Beseelung nennt er den Schlafzyklus des
Fotus, der ab dem Ende des dritten Schwangerschaftsmonats einsetzt. Er
verkniipft diese Hypothese mit Q. 39:42.5%! Letztlich beschrankt sich seine
Beurteilung allerdings darauf, dass Koran und Sunna implizieren wiirden,
dass die Beseelung des Fotus wahrend der nas'a-Stufe stattfinde.>>? Da diese
Stufe vom 57. bis zum 266. Tag®>3 der Schwangerschaft verlduft, bleibt auch
diese Angabe vage.>>*

Zindanis Unbestimmtheit an dieser Stelle fiigt sich in den Versuch ein,
sich als ,Anhédnger der Wissenschaft® darzustellen. So betont az-Zindani
stets, dass es aktuell nicht moglich ist, den genauen Zeitpunkt der Besee-
lung empirisch festzustellen und die Seele ein Mysterium sei.>>> Nicht
abzustreiten sei hingegen, dass sich der beseelte Embryo deutlich vom
unbeseelten unterscheide. Hier erinnert die von az-Zindani verwendete

551 ,Gott beruft die Menschen ab zum Zeitpunkt ihres Todes, und die noch nicht
gestorben sind, wihrend ihres Schlafes. Und er hilt die zuriick, fir die er den
Tod beschlossen hat, und ldsst die anderen bis zu einem genannten Zeitpunkt frei.
Siehe, darin liegen wahrlich Zeichen fiir Menschen, die sich Gedanken machen.
Aus Bobzin, Der Koran. Zindani relativiert diese Uberlegung mit dem Hinweis,
dass es fiir eine abschlieffende Bewertung dieser Hypothese weiterer neurologi-
scher Untersuchungen bediirfe. Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,, Atwar al-ganin®, und
Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Nash’ah Stage.” In
Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 98-99. Die Verkniip-
fung von Beseelung und Schlafzyklus ist jedoch in sofern bemerkenswert, als dass
az-Zindani meines Wissens nach seinerzeit der einzige war, der auf diese mogliche
Wechselwirkung hingewiesen hat.

552 Uberraschend ist, dass er an diesem Punkt seiner Ausfithrungen schreibt:
swa-n-nasatu halqan ahar hiya marhalatu nafhi r-rithi kama qala gumhiru
I-mufassirin® und damit einmalig auf die Verkniipfung zwischen halg ahar und
der Beseelung Bezug nimmt. Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin®

553 Ab dem Tag der Befruchtung betrdgt die mittlere Dauer einer menschlichen
Schwangerschaft 267 Tage.

554 Vgl. Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Nut-
fah Stage* In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 41;
Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Nash’ah Stage“ In
Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 96, und az-Zindani
und as-Sawl, , Atwar al-ganin®

555 Vgl. ebd., 98.

172

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

Terminologie erneut an Ibn al-Qayyim, wenn er von pflanzlichem Leben>>
(hayat nabatiya*’) schreibt.

Gleiches gilt, wenn er feststellt, dass es ein Beweis fiir die Beseelung sein
kénnte, wenn die Bewegungen des Embryos von reflexhaft zu willentlich3#
tibergehen. Deutlich setzt auch az-Zindani die Beseelung mit der Erlangung
eines Willens (,,self-awareness“>>®) gleich. In der zehnten Schwangerschafts-
woche bewegt sich das Ungeborene, sobald es entsprechend stimuliert
wird. Allerdings sei unklar, ob diese Bewegungen lediglich neurologische
Reflexe seien oder auf einen Willen hinweisen. Sollte der zweite Fall zu-
treffen, wére der Beseelungszeitraum zweifelsfrei ,within the time frame
presented in the Islamic statements.>%® Um welche ,Islamic statements“ es
sich genau handelt ldsst az-Zindani offen. Da es in dem geschilderten Zu-
sammenhang um die zehnte Schwangerschaftswoche geht, wire die Grenze
von 40 Tagen deutlich tiberschritten.

Den einzigen Schluss, den az-Zindanis Ausfithrungen an dieser Stelle
zulassen, ist, dass er absichtlich ungenau und zogernd bleibt. Es wire
passend gewesen, im Hinblick auf die Beseelung die entsprechenden Ha-
dithe und die verschiedenen Interpretationen darzulegen und entsprechend
seines Modells zuriickzuweisen. Tatséchlich bleibt az-Zindani innerhalb
seines i¥az ilmi-Ansatzes konsequent: Da es keinen gesicherten naturwis-
senschaftlichen Beweis {iber die Beseelung gibt, verweist az-Zindani darauf,
dass letztlich nur Gott die Wahrheit iiber ihren Zeitpunkt wisse. Es ist
anzunehmen, dass die diskrete Behandlung des transzendenten Elements
der Seele im Sinne einer da‘wa ist, die auf der Harmonie zwischen dem
Offenbarungswissen und der modernen Naturwissenschaft basiert. Dies
gilt gleichermaflen fiir die Frage nach der Zuldssigkeit von Schwanger-
schaftsabbriichen, die im Themenkomplex Embryologie stets mitschwingt,
insbesondere bei der Festlegung des Zeitpunkts des menschlichen Lebens-
beginns. Aufgrund von az-Zindanis Fokus auf dawa, dessen Analyse In-
halt des folgenden Kapitels sein wird, {iberrascht es nicht, dass die Frage
nach dem menschlichen Lebensbeginn sowie daran ankniipfende Themen

556 Vgl. ebd., 98.

557 S.az-Zindani und as-$awi, ,,Atwar al-ganin®

558 Vgl. Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Nash’ah
Stage.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 99.

559 S.ebd., 98.

560 S.ebd., 99.

173

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Q. 23:12-14 aufSerhalb der Rechtsfindungsgremien

wie Schwangerschaftsabbriiche oder Embryonenforschung kaum oder gar
nicht von az-Zindani behandelt werden.>¢!

Das Thema Schwangerschaftsabbruch (al-ighad) wird lediglich in
as-Sawis Teil von Atwar al-ganin kurz angeschnitten. Nach seinen Ausfiih-
rungen zur Beseelung hilt er fest, dass es nach Ablauf der ersten 40 Tage
ein ,Tabu zum Abbruch®®? (hurmat al-ighad) gebe, da es laut Mehrheit der
Rechtsgelehrten ein Verbot von Schwangerschaftsabbriichen ab dem Zeit-
punkt der Beseelung gebe. Auch wenn der genaue Zeitpunkt der Beseelung
unklar sei, erfolge sie zweifellos nach dem mudga-Stadium. Da letzteres
eindeutig nach 40 Tagen beendet sei, sollte kein Risiko eingegangen wer-
den. Dennoch weist as-Sawi darauf hin, dass sich das Tabu, einen Abbruch
vorzunehmen, nach der tahlig-Stufe (bis zum 56. Tag) verscharfe.®3

Aus dem Gesagten wurde sichtbar, dass az-Zindani sich nicht als Teil des
bioethischen Diskurses der Rechtsfindungsgremien sieht. Dies zeigt sich
zunichst daran, dass er sich nicht zu den Themen Lebensbeginn und Ab-
treibung duflert, die in den Gremien dominieren, wenn es um Fragen der
embryonalen Entwicklung geht. Dariiber hinaus verweist er auch beziiglich
der Interpretation des Ibn Mas‘td- sowie des Hudaifa-Hadiths nicht direkt
auf die Diskussionen in den Gremien.

Vielmehr entwickelte er ein Modell embryonaler Entwicklung, das in
mehreren Punkten von anderen zeitgendssischen Interpretationen, wie bei-
spielsweise der von al-Bar, abweicht. Der offenkundigste Unterschied ist
die Auffassung az-Zindanis, dass die Entwicklung der drei Stadien nutfa,
‘alaga und mudga in einem Zeitraum von 40 statt 120 Tagen ablauft. Er
stiitzt diese Begriindung auf drei Argumente: erstens, die Préiferenz fiir den
Ibn Mas‘Gd-Hadith in der Variante aus dem Sahih Muslim. Laut az-Zindani
verweise der Zusatz f7 dalika in dieser Hadith-Variante eindeutig auf einen
einmaligen Zeitraum von 40 Tagen. Zweitens scheint er sich auf Ibn al-Qay-
yims Unterscheidung von unwillentlichem und willentlichem Leben zu
beziehen. Diese modifiziert er allerdings dahingehend, dass er beide Zu-

561 Auch von den wahrend az-Zindanis Zeit als Vorsitzender der CSMQS (1987-2002)
erschienen Ausgaben der Magallat al-haia al-Glamiya li-l-i¢az al-ilmi fi l-quran
wa-s-sunna behandeln lediglich fiinf von tiber 100 Artikeln die Themen Gene-
tik, kiinstliche Befruchtung und Embryonenforschung. Die ilteren Ausgaben
der Magalla sind abrufbar unter al-Haia al-alamiya li-l-i‘gaz al-ilmi f1 1-quran
wa-s-sunna, ,Magallat al-hai’a al-‘alamiya li-l-i‘gaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna.*
Zuletzt gepriift am 20.09.2021, http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of
-the-magazine. Ausfiihrlich untersuche ich die Inhalte der Magalla in Kapitel 6.

562 S.az-Zindaniund as-Sawi, , Atwar al-ganin®

563 Vgl. ebd.

174

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine

4.2 Zindanis Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

stande innerhalb des Zeitraums von 40 statt 120 Tagen verortet. Drittens
formuliert az-Zindani das letzte aus Q. 23:14 abgeleitete Stadium von der
gingigen Definition halq ahar zu an-nasa um. Wie ich herausgearbeitet ha-
be, dient dieser Schritt dazu, den Moment der Beseelung des Embryos aus
der zeitlichen Kalkulation der embryonalen Entwicklung auszuschliefSen.
Infolgedessen gelingt es az-Zindani, in dem von ihm prisentierten Modell
eine stimmige Vereinbarkeit zwischen Q. 23:12-14, dem Ibn Mas‘td-Hadith,
dem Hudaifa-Hadith sowie dem medizinischen Wissenstand herzustellen.

Die zentrale Botschaft der Harmonie zwischen ,Islam® und ,Wissen-
schaft®, die az-Zindani mittels i¢az ilmi Gberbringen will, dient vornehm-
lich der da'wa. Wie ich im folgenden Kapitel untersuche, kommt in
az-Zindanis Ansatz der Naturwissenschaft die entscheidende Rolle zu, so-
wohl die Korrektheit seiner Interpretation zu stiitzen, als auch den gene-
rellen Beweis fiir die gleichsame Wunderhaftigkeit des Korans sowie die
Rationalitat des Islams zu liefern.

175

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2028, 15



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Islamisierung der Embryologie: Die Rolle moderner
Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

Nachdem bereits deutlich geworden ist, dass az-Zindani embryologisches
Wissen heranzieht, um seine Argumentation zu belegen, geht es in dem
vorliegenden Kapitel um az-Zindanis Verstandnis von und seinen Umgang
mit modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und Wissenschaft-
lichkeit.5¢* Diese Betrachtung macht az-Zindanis Versuch sichtbar, das
Fachgebiet der Embryologie in zweifacher Hinsicht zu ,islamisieren: ers-
tens ist er bemitht nachzuweisen, dass die zeitgendssischen Erkenntnisse
tiber die Embryologie bereits in Koran und Sunna vorhanden sind. Er ar-
gumentiert folglich fiir eine Modifizierung der ,Urheberschaft” dieses Wis-
sens, das unzweifelhaft islamisch sei. Zweitens pladiert az-Zindani fiir eine
Ubernahme der islamischen Terminologie in der akademischen Embryolo-
gie. Ich nutze bewusst den etwas plakativen Begriff der ,Islamisierung®, da
ich az-Zindanis Bestreben als einen spezifischen Ansatz der ,Islamisierung
des Wissens® verstehe.

Der Ausdruck ,Islamisierung des Wissens“ oder auch ,Islamisierung
der Wissenschaft(en)“ (islamiyat al-ma'rifa)>%> beschreibt seit der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts>%¢ das Ziel, die islamische Offenbarung und die
als sdkular verstandene Naturwissenschaft miteinander zu harmonisieren.
Dabei geht es ausdriicklich darum, dass die Naturwissenschaft nicht im
Widerspruch zur Offenbarung stehen darf. Dieses Anliegen einer Islamisie-
rung ist eine prominente Position beziiglich des Verhaltnisses zwischen re-

564 Zu den Begriffen ,Wissen® und ,Wissenschaft vgl. den einleitenden Teil.

565 Gelaufiger sind die englischen Begriffe ,Islamization of knowledge sowie ,Isla-
mization of science® Letztere fand maf3geblich durch Stenbergs 1996 erschienene
Monographie Verbreitung. Stenberg benutzt beide Begriffe ohne explizite Abgren-
zung voneinander. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science. Zu den unterschied-
lichen arabischen Varianten des Begriffs vgl. Johannes Grundmann, ,Islamismus,
Bildung und Gesellschaft in Jordanien am Beispiel des privaten Hochschulwesens®
(Dissertation, Seminar fiir Orientalistik und Islamwissenschaft, Ruhr-Universitat
Bochum, 2011), zuletzt gepriift am 14.10.2021, https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.
de/opus4/frontdoor/index/index/docld/2641, 52-54.

566 Der genaue Zeitpunkt der Entstehung sowie die erste Verwendung des Begriffs sind
strittig. Erste Datierungsversuche nennen die 1960er Jahre. Vgl. hierzu Grundmann,
>Islamismus, Bildung und Gesellschaft’, 54-55.

177

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

ligiosem und modernem naturwissenschaftlichen Wissen, die sich in meh-
reren, sich teilweise {iberschneidenden Diskursen und Projekten widerspie-

gelt.

Konkrete Vorhaben zur Islamisierung von (Teil-)Disziplinen wurden

bisher kaum einer wissenschaftlichen Analyse unterzogen. Uberdies behan-
deln die bestehenden Untersuchungen vornehmlich Fachgebiete, in denen
der Fokus auf gesellschaftspolitischen Theorien und Beschreibungen, statt
auf konkreten (naturwissenschaftlichen) Anwendungsbereichen liegt.>*”
Zindanis igaz ilmi ist Teil des Diskursfeldes der Islamisierung des Wis-
sens, der in diesem Sinne bisher kaum wahrgenommen wurde.>8 Aller-

567 Eine Ausnahme stellen das International Institute for Islamic Thought (IIIT) sowie

568

178

weitere von dessen Mitgriinder Ismail al-Faruqi (Isma‘il al-Faraqi, 1921-1986) ab-
héngige Projekte dar. Das IIIT sowie die Ideen von al-Faruqi werden beispielsweise
in der Monographie von Stenberg ausfiihrlich untersucht. Vgl. Stenberg, The Isla-
mization of Science, 153-219. Eine Studie zu Biografien, Netzwerken und Einfluss
von al-Faruqi und weiteren mit dem IIIT assoziierten Personlichkeiten hat Mona
Abaza vorgelegt. Vgl. Mona Abaza, Debates on Islam and Knowledge in Malaysia
and Egypt: Shifting Worlds (London u.a.: RoutlegeCurzon, 2002). Auch Grund-
mann erértert ausfithrlich die Funktionen und Ziele des IIIT in seiner Untersu-
chung von Islamisierungsbestrebungen im privaten jordanischen Hochschulwesen.
Vgl. Grundmann, ,Islamismus, Bildung und Gesellschaft’, 52-75. Faruqis Konzept
von Religion widmet sich der Sammelband von Yusuf Imtiyaz, Hrsg., Islam and
Knowledge: Al Faruqi's Concept of Religion in Islamic Thought. Essays in Honor of
Isma’il Al Farugi (London u.a.: Tauris, 2012). Weiterhin ist kiirzlich ein Beitrag zu
dem mit dem IIIT affiliierten Philosophen Muhammad Nagqib al-‘Attas erschienen:
Vgl. Mohd Faizal Musa, Naquib Al-Attas" Islamization of Knowledge: Its Impact
on Malay Religious Life, Literature, Language and Culture, Trends in Southeast
Asia 16 (Singapur: ISEAS Publishing, 2021). Fiir einen Uberblick iiber vereinzel-
te Untersuchungen von Teildisziplinen vgl. Kerim Edipoglu, ,Islamisierung der
Soziologie oder Soziologisierung des Islam? Indigenisierungsansatze in Malaysia,
Iran und der arabischen Welt“ (Dissertation, Eberhard Karls Universitat Tiibingen,
2005), zuletzt geprift am 14.10.2021, https://publikationen.uni-tuebingen.de/xm
lui/handle/10900/46259, 6. Edipoglu untersucht Ansétze zur Islamisierung der
Soziologie. Eine weitere aktuelle Arbeit untersucht die Geschichte des islamischen
wirtschaftspolitischen Denkens sowie dessen moderne Auspragungen: Sami al-Dag-
histani, The Making of Islamic Economic Thought: Islamization, Law, and Moral
Discourses (Cambridge: Cambridge University Press, 2021). Hatsuki Aishima und
Armando Salvatore argumentieren am Beispiel von Mustafa Mahmad und ‘Abd
al-Halim Mahmad (1910-1978), dass diese durch die Verbreitung von religiosen
Schliisselwortern und -ideen Diskurse der dgyptischen Mittelschicht islamisierten.
Vgl. Hatsuki Aishima und Armando Salvatore, ,Doubt, Faith, and Knowledge: The
Reconfiguration of the Intellectual Field in Post-Nasserist Cairo.” Journal of the
Royal Anthropological Institute 15, Nr. 1 (2009): 41-56.

Stenberg untersucht zwar Bucailles Position innerhalb der Islamisierungsbewegung,
erwihnt Keith Moore und az-Zindani jedoch vornehmlich als Unterstiitzer Bucail-
les. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 221-37.

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

dings weist az-Zindanis igaz ilmi entscheidende Unterschiede zu anderen
definierten Vorstellungen einer Islamisierung auf. Dies betrifft insbeson-
dere das Verhiltnis zwischen ,dem Islam“ und ,dem Westen® innerhalb
sislamischer Wissenschaft(en): In den gingigen Beschreibungen wird die
im 20. Jahrhundert gestiegene Nachfrage nach einer Islamisierung des Wis-
sens in einem Gefithl der Bedrohung vor einer Dominanz des Westens
und seiner Wissenskultur verortet. Das Anliegen, eine spezifisch islamische
Art der Wissenschaft zu entwickeln, zieht indes Fragen nach Rolle und
Definition dieser Wissenschaft nach sich. Der kleinste gemeinsame Nenner
aller moglichen Antworten ist das Bestreben, Islam und moderne, als sé-
kular verstandene Naturwissenschaft zu kombinieren. Eine grundsitzliche
Vereinbarkeit beider Sphiren wird dabei vorausgesetzt, derweil es eine
populire Herangehensweise der Islamisierenden ist, die Ubernahme von
westlichem Wissen zu legitimieren.>¢”

Bei ndherer Betrachtung wird schnell deutlich, dass es bei az-Zindanis
i¢az ilmi zwar prinzipiell ebenso um die Vereinbarkeit von ,Islam und
~Wissenschaft” geht, es sich ansonsten jedoch um einen alternativen Ansatz
handelt. Das signifikanteste Alleinstellungsmerkmal von az-Zindanis igaz
ilmi ist das erklirte Ziel seiner Bemithungen: Statt um Dominanzausgleich
gegeniiber dem Westen richtet az-Zindani seine Aktivititen an der dawa
aus.>’ Daher unterscheidet sich auch seine Methode im Umgang mit Wis-
sen und Wissenschaftlichkeit von den bisher untersuchten Ansédtzen der
Islamisierung des Wissens. Dariiber hinaus zeigt seine Herangehensweise,
dass az-Zindani die Terminologie der akademischen Embryologie gemaf3
seinen Auffassungen zu modifizieren versucht. Diese Feststellungen erwei-
tern das Blickfeld auf das Diskursfeld ,Islam®“ und ,Wissenschaft® Insbeson-
dere der lebenspraktische Bezug von az-Zindanis igaz ilmi im Bereich
der Embryologie rechtfertigt eine genaue Analyse seiner Methoden und
Pramissen.

Zindanis Auffassung iiber die komplementdren Eigenschaften von natur-
wissenschaftlichem und religiosem Wissen lenkt den Blick erneut auf Ibn
al-Qayyim und dessen Werke zur Prophetenmedizin. Um das Verstandnis
von igaz ilmi zu erweitern, erldutere ich im folgenden Abschnitt zunachst
diese Parallele beziiglich des Umgangs mit naturwissenschaftlichem Wissen

569 Wie Stenberg treffend formuliert hat, herrscht bereits bei der Frage, wer die Bezie-
hung zwischen ,Islam® und ,Wissenschaft“ definieren darf, kein Konsens mehr. Vgl.
ebd., 300-301.

570 Zur Einordnung der Entstehung von ig¢az ilmi vgl. den einleitenden Teil.

179

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

in az-Zindanis igaz ilmi und in der Prophetenmedizin. Anschliefend neh-
me ich die angesprochenen Methoden in den Blick, die seinen igaz ilmi
priagen: Erstens, az-Zindanis Fokus auf die dufleren Merkmale des sich
entwickelnden Embryos. Ich analysiere, wie az-Zindani Bilder als Mittel
der Wissenspopularisierung nutzt. Der Schwerpunkt auf die Form des
Embryos in Verbindung mit neuen Technologien bildgebender Verfahren
ermoglichte es az-Zindani, seiner Meinung mithilfe von Bildern und Illus-
trationen eine ,sinnliche Wirklichkeit“>”! zu verleihen und die ikonischen
Vergleiche zwischen dem Embryo und einem Egel sowie einer gekauten
Substanz zu schaffen. Die beiden Vergleiche wiederum sind ein wichtiges
Mittel in der internationalen da‘'wa geworden, was sich laut az-Zindani
erstmals eindriicklich bei Moore gezeigt hat. Die Zusammenarbeit mit
Moore und weiteren westlichen, nichtmuslimischen Wissenschaftlern>72 ist
gleichzeitig das zweite Mittel, mit dem az-Zindani die Naturwissenschaft
als Legitimationslieferantin heranzieht. Diese Kooperation ist die bekann-
teste Unternehmung az-Zindanis im Bereich i¢az ilmi und wird in Publi-
kationen zu seiner Person regelmiafiig erwahnt. Dennoch fehlen in der For-
schung eine detaillierte Zusammenfassung der bekannten Fakten beziiglich
der Umstande dieser Zusammenarbeit, eine Analyse der gemeinsamen Pu-
blikationen sowie eine Diskussion der Nachwirkungen. Auch wenn iiber
manche Einzelheiten nur spekuliert werden kann, beabsichtige ich, diese
Liicken mit dem vorliegenden Kapitel so weit wie mdglich zu schliefSen.
Schliefllich erdrtere ich az-Zindanis Argumentation fiir eine Ubernahme
der islamischen Terminologie in der internationalen Embryologie, die sei-
nen Wunsch nach einer Islamisierung der Embryologie unmissverstandlich
verdeutlicht.

Der Untersuchung der genannten Punkte liegen neben den im vorigen
Kapitel bereits eingefiihrten Texten verschiedene Publikationen zugrun-
de, die unter der Zusammenarbeit von az-Zindani und Moore entstan-
den sind.>”® Hierzu zdhlt insbesondere die Sonderausgabe von Moores

571 S.Duden, Der Frauenleib als dffentlicher Ort, 30.

572 Zu diesem Begriff vgl. den einleitenden Teil.

573 Keith Moore, ,Highlights of Human Embryology in the Koran and Hadith: Pro-
ceedings from the Seventh Saudi Medical Conference, May 3-6 1982 Arabization
and Medical Education, o.]., 51-58, zuletzt gepriift am 18.07.2018, https://islamicar
chives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-kor
an-and-hadith-by-dr-keith-l1-moore/; Moore, ,,A Scientist’s Interpretation,” 15-17,
und Keith Moore, Mustafa Ahmad und ‘Abd al-Magid az-Zindani, The Quran and
Modern Science: Correlation Studies (Beltsville: International Graphics, 1990).

180

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore

5.1 Von der Prophetenmedizin zu igaz ilmi

Lehrbuch The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. With
Islamic Additions (folgend Islamic Additions).>” Des Weiteren diskutiere ich
az-Zindanis Projekt This is the Truth (Innahu I-haqq), das auf Videoaufnah-
men von Interviews mit nichtmuslimischen Wissenschaftlern basiert und
unter dem gleichen Titel auch in verschriftlichter Form vorliegt.>”

5.1 Zum Verhdltnis von ,Islam® und ,Wissenschaft*: Von der
Prophetenmedizin zu i‘gaz ilmi

Anhand von az-Zindanis igaz ilmi-Aktivititen lassen sich Analogien zur
Prophetenmedizin ziehen, aufgrund derer letztere als eine vormoderne
Form der Islamisierung des Wissens bezeichnet werden kann. Gewiss
hat der Begriff der Islamisierung des Wissens seinen Ursprung nicht in
der Prophetenmedizin, in deren Abhandlungen nicht zwischen Religion
und Naturwissenschaft gemaf; einem modernen Verstdndnis unterschieden
wurde. Ebenso steht aufler Frage, dass die technischen und erkenntnis-
theoretischen Voraussetzungen nicht vergleichbar sind. Dennoch erweckt
az-Zindanis Zusammenarbeit mit dem Mediziner Moore den Eindruck
einer Wiederbelebung einer Auffassung von ilm, demgemafl keine Tren-
nung der Sphiren Religion und Naturwissenschaft vorgenommen wird.
Da es weiterhin mehrere Hinweise dafiir gibt, dass az-Zindani sich auf
Ibn al-Qayyim bezieht, ist eine Darstellung der Parallelen aufschlussreich.
Meines Wissens wurden diese bisher nicht explizit thematisiert.>”®

Nicht nur der Anspruch an Vereinbarkeit von Offenbarungswissen und
Naturwissenschaft, sondern die in Kapitel 4 beschriebene Anpassung na-
turwissenschaftlichen Wissens an religiose Vorstellungen ist die grofite Ge-
meinsambkeit zwischen den Genres des i¢az ilmi und der Prophetenmedi-

574 Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions.

575 az-Zindani, ,Innahu I-haqq® Die englische, leicht abweichende Variante wurde von
Abdullah al-Rehaili herausgebracht, die erste Auflage stammt von 1998. Vgl. Abdul-
lah al-Rehaili, This is the Truth: Newly Discovered Scientific Facts Revealed in the
Quraan & Authentic Hadeeth, 3. Aufl. (1999), zuletzt gepriift am 05.03.202L

576 Die Umformulierung von Texten des Genres der Prophetenmedizin vor dem
Hintergrund der modernen Medizin und die daraus resultierende konstruierte Be-
ziehung hat Ahmed Ragab untersucht. Dabei stehen jedoch nicht vergleichende
Methoden im Fokus, sondern die Strategien der Editoren, die Prophetenmedizin
fiir ein zeitgendssisches Publikum zu erldutern und zu legitimieren. Vgl. Ragab,
»Prophetic Traditions and Modern Medicine®, 657-73.

181

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

zin.””7 Zindanis Methode erinnert an diejenige Ibn al-Qayyims, mit der die-
ser zeigen wollte, dass Offenbarung und Medizin miteinander {ibereinstim-
men. Fiir Ibn al-Qayyim stand aufler Frage, dass der Korantext die hochste
Autoritdt habe und den Aussagen des Propheten eine Weisheit innewohne,
,die aber selbst die herausragendsten Arzte zu begreifen nicht imstande
seien.”8 Folglich unterzog er die medizinischen Lehren seiner Zeit einer
Priifung, indem er ihnen die Interpretationen von Koranversen und Hadi-
then gegeniiberstellte. Diese ,kritische Auseinandersetzung“’® ibernimmt
az-Zindani, indem er moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse stets
mit koranischen Textstellen oder Hadithen verkniipft. Wie bereits im vori-
gen Kapitel dokumentiert, vertritt az-Zindani ebenso wie Ibn al-Qayyim
die Ansicht, dass die Aussagen der Naturwissenschaft durch Koran und
Sunna bestitigt werden (miissen) und im Zweifelsfall der Offenbarung
untergeordnet sind.

An seinem Umgang mit medizinischem Wissen wird laut Perho erkenn-
bar, dass Ibn al-Qayyim die Erkenntnisse der griechischen Medizin keines-
falls ablehnte, sie aber als unvollstindig beurteilte. Diese Liicke konne
nur durch die géttliche Offenbarung gefiillt werden. Dennoch betonte Ibn
al-Qayyim die Relevanz, die Lehren der Medizin ebenso wie die Religion
zu studieren, da erst die Kombination aus beiden Wissensfeldern zu einem
tieferen Verstdndnis der géttlichen Schopferkraft fithre. Da Ibn al-Qayyim
ohnehin von einer inhaltlichen Ubereinstimmung der beiden Disziplinen
ausging, lief} er laut Perho gleichermaflen die Interpretation der Hadithe
von medizinischen Erkenntnissen beeinflussen.$

577 Die Beurteilungen der Prophetenmedizin beziiglich des ihr zugrunde liegenden Ver-
haltnisses zwischen Religion und Medizin lassen sich grob in zwei Lager teilen: Die
Bewertung der Prophetenmedizin als Reaktion auf die zeitgendssische (sdkulare)
galenische Medizin einerseits und als Reaktion gegen die galenische Medizin ande-
rerseits. Die erste Position betreffend vgl. Perho, The Prophet's Medicine. Die zweite
Position wird nachdriicklich von Johann C. Biirgel, ,Dogmatismus und Autonomie
im wissenschaftlichen Denken des islamischen Mittelalters. Saeculum 23 (1972):
37 sowie Johann C. Biirgel, ,Secular and Religious Features of Medieval Arabic
Medicine In Asian Medical Systems: A Comparative Study, hrsg. v. Charles Leslie
(Berkeley u.a.: University of California Press, 1976), 567 vertreten.

578 S. Bummel, ,Zeugung und pranatale Entwicklung®, 48. Bummel zitiert aus Ibn
Qayyim al-Gauziya, Muhammad b. Abi Bakr, at-Tibb an-nabawi (Kairo: ad-Dar
al-misriya al-lubnaniya, 1989), herausgegeben von Muhammad Fathi Abu Bakr u.
Mustafa Mahmad, 15.

579 S.Bummel, ,Zeugung und pranatale Entwicklung’, 48.

580 Perho, ,Ibn Qayyim al-Gawziyyah'; 209.

182

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.1 Von der Prophetenmedizin zu igaz ilmi

Auch wenn es Ibn al-Qayyim um die Behandlung von Krankheiten ge-
maf3 den prophetischen Richtlinien ging, lieflen sich diese Aussagen auch
auf die Theorien der embryonalen Entwicklung iibertragen.>®! Zindani
wiirde der Beurteilung {iber die Unvollstandigkeit der als sdkular verstan-
denen Medizin vermutlich vorbehaltlos zustimmen: Medizinische Erkennt-
nisse sind nicht abzulehnen, sie bediirfen jedoch der Vervollstindigung
durch das offenbarte Wissen. In den Dienst dieser Vervollstindigung
stellt az-Zindani sich mit seinem i¢az ilmi. Wie Ibn al-Qayyim zu seiner
Zeit82 nutzt er Medizin als Legitimation seiner eigenen Aussagen. Das
Problem einer moglichen fehlenden Ubereinstimmung umgeht az-Zindani
durch die Hierarchieumkehr zwischen der Empirie moderner Naturwissen-
schaft und Offenbarung.

Projekte, die eine islamische Form von Wissenschaft fordern, kennzeich-
net mehrheitlich eine starke Abgrenzung von einer als ,westlich® aufgefass-
ten Wissenschaftskultur. Die betonte Distanz kann sich aus einem Gefiihl
westlicher Uberlegenheit und einer gleichzeitigen Abhingigkeit vom Wes-
ten speisen, das durch die Islamisierung des Wissens abgestreift werden
soll.>8 Johannes Grundmann formuliert diesen Anspruch gar als eine
»Reinigung der Wissenschaft auf den Grundlagen des Islams.>®* Diese
Trennung impliziert eine grundsitzliche Dichotomie zwischen ,,dem Wes-
ten“ und ,dem Islam® die viele Islamisierungsbewegungen aufrechterhal-
ten. Zindani verfolgt mit seinem i¥az ilmi eine ganzlich andere Strategie,
die nicht von einer strikten, gar feindlichen Trennung zwischen ,Islam®
und ,Westen“ ausgeht, noch eine solche Trennung herstellen will.>8> Statt

581 Vgl. hierzu ebd.

582 Vgl. Bummel, ,Zeugung und prinatale Entwicklung®, 214-16.

583 Edipoglu spricht von Indigenisierungsprozessen in der modernen Wissenschaft
und ihren Disziplinen im Sinne einer ,Unabhingigkeit und Entledigung von
fremden (im Allgemeinen: westlichen) Gedanken und Einfliissen®. S. Edipoglu,
>lslamisierung’; 9. Vgl. auch Akbar S. Ahmed, ,The Islamization of Knowledge. In
Esposito, The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 425.

584 Vgl. Grundmann, ,Islamismus, Bildung und Gesellschaft', 53.

585 Die Aussage, dass az-Zindani bewusst auf eine gegensitzliche Gegeniiberstellung
von ,dem Islam“ und ,dem Westen“ verzichtet, mag im Hinblick auf seine in
Kapitel 3 erlduterten gesellschaftspolitischen Positionen {iberraschen. Vor allem
im salafistischen Spektrum ist ,der Westen® ein zentrales Feindbild. Daher wirkt
es widerspriichlich, dass az-Zindani in seinem ig¢az ilmi genau das Gegenteil prak-
tiziert und mit ,dem Westen“ kooperiert. Zindani bezieht hierzu keine Stellung.
Seine Haltung konnte als opportunistisch gewertet werden: Er nimmt in Kauf,
die Wunderhaftigkeit des Korans durch Nichtmuslime bestétigen zu lassen, um
seiner Botschaft mehr Gehor zu verschaffen. Gleichzeitig liefle sich der Vorwurf,

183

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

igaz ilmi als Gegengewicht zur westlichen Naturwissenschaft darzustellen,
deklariert az-Zindani moderne embryologische Erkenntnisse um und be-
ansprucht diese fiir die islamische Offenbarung. Naturwissenschaftliche
Theorien oder Fakten werden nicht innerhalb von islamischen Konzepten
verankert, sondern als genuin islamisches Wissen dargestellt.’8¢ Im Ge-
gensatz zu anderen Protagonist:innen der Islamisierung hat az-Zindani of-
fenbar kein Problem mit der Weltanschaulichkeit westlicher Naturwissen-
schaft und lehnt das als westlich deklarierte Wissen nicht als die islamische
Identitat gefahrdend ab.’®” Zindanis Anspruch ist es vielmehr zu beweisen,
dass dieses Wissen dem Koran entspringt und daher Teil des Islams ist. In
anderen Worten: Er muss keine argumentativen Strategien entwickeln, um
die Ubernahme des westlichen Wissens zu legitimieren, da es gemifs seiner
Anschauung nicht westliches, sondern offenbartes islamisches Wissen ist.

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

Wie bereits dargelegt, sind in az-Zindanis Beschreibungen des Embryos
dessen Aussehen und Form wesentlich. Der Einsatz von Bildern verschie-
dener Stadien embryonaler Entwicklung hilft az-Zindani bei der Plausibili-
sierung seiner Botschaften. Im vorliegenden Abschnitt untersuche ich, wie
az-Zindani mithilfe von Kombinationen aus Bildern sowie vereinfachten
Darstellungen der Embryogenese die Auslegungsvarianten der koranischen
Begriffe ‘alaga und mudga verringerte. Es gelang az-Zindani, Wahrneh-
mungsmoglichkeiten zu erzeugen, die einen niedrigschwelligen Zugang zu

sich auf ,unislamisches Wissen zu beziehen, mit einem Verweis auf Ibn al-Qay-
yim entkraften. Fiir den orthodoxen Gelehrten war es kein Problem, die Texte
des (heidnischen) Griechen Hippokrates als wichtige Quelle heranzuziehen. Ein
aufschlussreiches Beispiel fiir Ibn al-Qayyims Referenz auf Hippokrates ist seine
Schrift Tuhfat al-maudid bi-ahkam al-maulid. Beziglich dieses kontinuierlichen
Austauschs zwischen profaner und sakularer Medizin vgl. Musallam, Sex and Socie-
ty in Islam, 55 und Julia Bummel, ,Human Biological Reproduction in the Medicine
of the Prophet. In Islamic Medical and Scientific Tradition: Criticial Concepts in
Islamic Studies, hrsg. v. Peter E. Pormann 2 (Abingdon u. New York: Routledge,
2011), 333.

586 Damit unterscheidet sich sein Ansatz klar von Versuchen, islamische Aquivalente
fiir westliche Kategorien zu présentieren. Edipoglu untersucht beispielsweise ver-
schiedene Versuche, iibereinstimmende Grundziige zwischen dem Prinzip der sira
und einem ,westlichen“ Demokratieverstindnis herauszuarbeiten. Vgl. Edipoglu,
»Islamisierung".

587 Vgl. ebd., 10-11.

184

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

seinen Ideen ermdglichen und sich daher hervorragend fiir die islamische
da‘wa eignen. Uberraschenderweise gibt es meines Wissens allerdings keine
Forschungsarbeit, die sich explizit mit der Verwendung von Bildmaterialien
in der da'wa beschiftigt. In der aktuellen Forschung zu da‘'wa werden statt-
dessen auf der praktischen Seite Mobilisationskanile und -methoden von
da‘wa-orientierten Organisationen untersucht, die zumeist groiere Struktu-
ren wie Krankenhiduser oder Schulen umfassen.>®® Hinsichtlich der Inhalte
von da'wa-Materialien besteht erheblicher Forschungsbedarf.>8

Eine signifikante ikonografische Bedeutung haben die beiden embryo-
nalen Stadien alaqa und mudga, die bei az-Zindani innerhalb des 40-Ta-
ge-Zeitrahmens verlaufen. In den von mir untersuchten Publikationen
unter az-Zindanis Mitwirkung sind die Vergleiche des Embryos wahrend
des ‘alaqa-Stadiums (15.-25. Tag) mit einem Egel und im mudga-Stadium
(26.-40./42. Tag) mit einer gekauten Substanz wichtige Bestandteile. Diese
aus den religiésen Texten hergeleitete Optik des Embryos dient dazu, die
aufgestellten Vergleiche zu veranschaulichen. Das Aussehen des Embryos
wirkt somit als ,visuelles Argument“? und verstarkt die Plausibilitdt der
Aussagen. Die unmittelbare Wirkung der Bilder macht sie dariiber hinaus
zu einem erfolgreichen Medium der Popularisierung von az-Zindanis Inter-
pretation, wie ich abschlieflend im nachfolgenden Kapitel erldutere.>!

Der Vergleich des Embryos im ‘alaga-Stadium mit einem Egel ist laut
az-Zindani in mehrfacher Hinsicht schliissig. Zunachst sei das Wort ‘alaga
eine Ableitung der Wurzel “/-q, die ,hangen® bedeute und auf eine Ver-
wachsung (iltisaq) oder Verbindung (ta‘allug) mit einer anderen Sache
hinweise. Dies beschreibe sehr anschaulich die Einnistung des Embryos

588 Das gegenwartig ausfithrlichste Werk zu da‘'wa ist der Sammelband von Itzchak
Weismann und Jamal Malik, der ein umfangreiches, aktualisiertes Bild des Phéno-
mens da‘wa in politischen, kulturellen und sozialen Kontexten der Moderne gibt.
Vgl. Itzchak Weismann und Jamal Malik, Hrsg., Culture of Dawa: Islamic Preaching
in the Modern World (Salt Lake City: The University of Utah Press, 2020).

589 Stil und Inhalt von salafitischem da‘'wa-Material, das in Deutschland verteilt wird,
hat Wiedl untersucht: vgl. Wiedl, Zeitgendssische Rufe zum Islam, 327-413. Sie
erwahnt auch das Motiv der ,wissenschaftlichen Wunder im Koran® und den Ver-
gleich der mudga mit einer gekauten Substanz. Vgl. Wiedl, Zeitgendssische Rufe zum
Islam, 370-75.

590 S. Bernd Weidenmann, ,Informierende Bilder: In Wissenserwerb mit Bildern: In-
struktionale Bilder in Printmedien, Film/Video und Computerprogrammen, hrsg. v.
Bernd Weidenmann, Psychologie-Forschung (Bern u.a.: Huber, 1994), 12.

591 Wie Wissen mittels Bildern popularisiert werden kann erldutert Carsten Kretsch-
mann, ,Einleitung.“ In Wissenspopularisierung, 19.

185

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

in die Gebdrmutter, die in der zweiten Schwangerschaftswoche stattfindet.
Weiterhin sei die Definition von Blutegel (Koll. al-alaga) ein Wurm im
Wasser, der Blut aufsaugt (dida fi I-ma’ tamassu ad-dam), indem er sich
an einen Wirt hingt.”? Fiir die Ubersetzung von ‘alaga als ,etwas, das
sich an etwas anderem festhélt” pladierte bereits Maurice Bucaille, da diese
Beschreibung seiner Meinung nach zu den Erkenntnissen der modernen
Embryologie passte. Bucaille stellte hingegen keine Verbindung zu einem
Blutegel her>** Neben der roten Farbe aufgrund des durchscheinenden
Bluts habe die ‘alaga laut az-Zindani mit dem Egel die wurmartige Form
sowie die Eigenschaft sich festzusaugen gemein. Die geldufige Ubersetzung
eines ,,Blutklumpens® fiir ‘alaqa stuft az-Zindani als sekundér ein, erkennt
jedoch an, dass aufgrund der sich entwickelnden Blutgefafe diese Assozia-
tion naheliegend sei.>*

592 Im Lisan al-arab wird ‘alaga unter anderem als im Wasser lebender, blutsaugender
Egel (duda fi I-ma’ tamassu ad-dam) definiert. Eine Verbindung zwischen ‘alaga
und der dufleren Form eines Embryos ist nicht erkennbar. Stattdessen wird mit
Bezug auf Q. 23:14 (,tumma halagna n-nutfa ‘alaqa®) ‘alaq als Blutklumpen (gita
ad-dam) beschrieben. Vgl. Ibn Manzar, Muhammad b. Mukarram, Lisan al-arab,
267.

In Atwar al-ganin bezieht sich az-Zindani auf Ibn Katir (gest. 1373), der ‘alaqa eben-
falls als einen im Wasser lebenden Blutegel definiert haben soll. Allerdings verweist
az-Zindani weder auf eine konkrete Quelle noch findet sich diese Definition in
Ibn Katirs Tafsir al-qurian al-azim. Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin®
Ebenso Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alaqah and
Mudghah Stages“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah,
68-74. Mein herzlicher Dank gebiihrt Alicia Gonzédles Martinez fir ihre Hilfe bei
der Schlagwortsuche im COBHUNI-Corpus.

Ibn Katir behandelt das @laga-Stadium in seinem Korankommentar nur sehr kurz.
Er schreibt zu dem Ubergang von der nutfa zur alaqa: ,Die ‘alaga wird rot in
Form einer langezogenen ‘alaqa“ (fa-sarat ‘alaqatan hamrdaa ‘ala sakli I-alaqati
I-mustatila). S. Tbn Katir, Isma‘il b. ‘Umar, Tafsir al-quran al-azim: mugallad 3:
strat al-isra’ - surat ya-sin (Kairo: Dar tabit, 1994), 233. Den Verweis auf Ibn Katir
bewerte ich als Versuch, die eigene Autoritdt aufzuwerten. Der fafsir von Ibn Katir
ist aufgrund seiner starken Orientierung an den Hadithen insbesondere bei Sala-
fit:innen beliebt. Vgl. Saleh, ,,Preliminary Remarks, 14-15. Vgl ebenso Al-Atawneh,
Wahhabi Islam, 57-59.

Nach meinen Recherchen wurden diese Beschreibungen mit den dazugehdrigen
Ilustrationen erstmalig von der CSMQS veréffentlicht.

593 Vgl. Bucaille, The Bible, the Quran and Science, 205-206. Sure 96 trigt den Titel
»al-alaq®. Der Titel wird von Hartmut Bobzin mit ,das Anhaftende® {ibersetzt. Vgl.
Bobzin, Der Koran. Rudi Paret iibersetzt den Titel mit ,der Embryo® Vgl. Rudi
[Ubersetzer] Paret, Der Koran: Ubersetzung von Rudi Paret, 10. Aufl. (Stuttgart:
Kohlhammer, 2007).

594 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin®

186

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

Auch fiir das Wort mudga nennt az-Zindani mehrere Bedeutungen. Die
fir ihn wichtigste ist ,something that has been chewed by teeth“*. Dieser
Vergleich des Embryos im mudga-Stadium mit einer gekauten Substanz
ersetzt bei az-Zindani die andere prominente Bedeutung des Terminus,
namlich die mudga als einen Fleischklumpen (gita min lahm).>%¢ Zwar
erwahnt er letztere und verweist auf eine Reihe von Korankommentatoren,
die mudga als Fleischklumpen beschreiben, deklariert aber die gekaute
Substanz als die exaktere Wortbedeutung.>’” Zindani iibernimmt den Ver-
weis auf etwas Gekautes und setzt die Form des Embryos im mudga-Sta-
dium mit derjenigen einer gekauten Substanz gleich. Die Zahnabdriicke
in dieser Substanz, beispielsweise Gummi, stellen dabei die beim Embryo
sichtbar gewordenen Somiten dar.5%

Diese Beschreibungen werden in einem Grofiteil der Publikationen von
Fotografien oder Grafiken flankiert, um die Ahnlichkeit zwischen ‘alaga
und Egel sowie mudga und gekauter Substanz zu veranschaulichen. Diese
Abbildungen (vgl. die nachfolgende grafische Darstellung) zeigen den Em-
bryo im jeweiligen Stadium neben einem Egel oder neben Abbildungen,
auf denen deutlich die Somiten zu sehen sind, die az-Zindani mit Zahn-
abdriicken vergleicht.>® Diese Kombination aus visueller und verbaler
Beschreibung verleiht den Begriffen ‘alaga und mudga eine festgelegte,
plausibilisierte Bedeutung, die az-Zindani als objektive naturwissenschaftli-
che Bedeutung darzustellen versucht.

595 S. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah,
75.

596 Vgl. beispielsweise Ibn Katir, Isma‘il b. ‘Umar, Tafsir al-quran al-azim, 233, und
Ibn Manzar, Muhammad b. Mukarram, Lisan al-arab 7 (Beirut: Dar Sadir u. Dar
Bairat, 1956), 451-52. Bobzin und Paret iibersetzen mudga als ,Fotus’, was meiner
Meinung nach eine starke Interpretation geméfd der 120-Tage-Position darstellt.

597 Da die bibliographischen Angaben der Kommentare in der entsprechenden Fufi-
note weder alphabetisch noch chronologisch sortiert sind, interpretiere ich, dass
die Reihenfolge der zugeordneten Relevanz geschuldet ist. Die ersten drei von
az-Zindani genannten Korankommentare in Human Development sind: Fath
al-qadir fi at-tafsir von a$-Saukani, der Tafsir al-Baidawi und Tafsir al-quran von
Ibn Katir. Er nennt aulerdem acht weitere. Vgl. Mustafa Ahmad, Keith Moore und
‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alaqah and Mudghah Stages.“ In Human Development
as Described in the Quran and Sunnah, 79, Fn.5. Sawi nennt in Afwar al-ganin
lediglich Ibn Katir und al-Alisi. Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,, Atwar al-§anin"

598 Vgl. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,’Alagah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Quran and Sunnah,
75-9, und az-Zindani und as-$awi, ,, Atwar al-ganin®

599 Vgl. exemplarisch ebd., 75.

187

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

Aus: Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alaqah and Mudg-
hah Stages. In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 72 u. 75.

Um einen besseren Eindruck davon zu geben, wie az-Zindani die Betrach-
tung des Bildes lenkt, zitiere ich die Bildbeschreibung der Egelillustrati-
on: ,Drawings illustrating the similarities in appearance between a leech
(‘alaqah) and a human embryo. A shows a leech. [...] B shows a lateral view
of an embryo at days 24 to 25 of the ‘alaqah stage during folding, showing
the large forebrain and the ventral position of the heart. [...]000

Ein weiterer nennenswerter Aspekt ist der Beleg tiber die Herkunft der
Abbildung: In der Bildbeschreibung ist angegeben, dass diese mit Erlaub-
nis von Moore aus dessen Monographie The Developing Human kopiert
wurde. Nicht hingewiesen wurde darauf, dass es sich um eine modifizierte
Kopie des Bildes handelt. Zindani hat von der Originalabbildung den Teil
unter dem Schnittrand des Amnions®®! abgetrennt, der den Dottersack
zeigt. Aulerdem wurden weitere erkldrende Pfeilsymbole wegretuschiert.
In Moores Developing Human dient die Abbildung auch freilich nicht dem
Vergleich mit einem Egel, sondern veranschaulicht die ,Umgestaltung des
intraembryonalen Z6loms durch die kraniale Abfaltung“®02.

Um seine Auffassung der Begriffe alaga und mudga und das zugrunde-
liegende Entwicklungsmodell zu veranschaulichen, nutzt az-Zindani die
kognitive Funktionalitidt von Bildern: Im Gegensatz zu sprachlichen Aus-

600 S.ebd.,72.

601 Das Amnion ist die innere Eihaut. Sie ist Teil der Fruchtblase, die den Embryo
enthilt.

602 S. Keith Moore und Trivedi Persaud, Embryologie: Entwicklungsstadien, Friihent-
wicklung, Organogenese, Klinik, 5.Aufl. (Miinchen u. Jena: Elsevier, Urban &
Fischer, 2007), tibersetzt von Christoph Viebahn, 94. Das entsprechende Kapitel
erklirt die Abfaltungen der Keimscheibe zwischen der vierten und achten Schwan-
gerschaftswoche. In dieser Zeit wéchst der Embryo sehr stark und nimmt seine
gekriimmte Form an.

188

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

driicken kénnen Bilder von Menschen besser wiedererkannt und erinnert
werden, insbesondere, wenn sie mit einem erkldrenden Text versehen
sind.%% Gedichtnispsycholog:innen haben weiterhin nachgewiesen, dass
insbesondere Bilder, die von der betrachtenden Person sinnvoll interpre-
tiert werden kénnen, sowohl visuell als auch verbal gespeichert werden.
Mittels eines erkldrenden Begleittextes zum Bild erhoht sich dessen Ein-
prégsamkeit signifikant.604

Eine weitere Ebene, die bei az-Zindani, und im Zusammenhang mit
Embryologie allgemein, eine herausragende Rolle spielt, ist die emotionale
Bildwirkung. Untersuchungen in der Verhaltensforschung haben demons-
triert, dass ,die kognitive Verarbeitung erleichtert bzw. gelenkt“®%> und die
emotionale Wirksamkeit eines Bildes mittels Akzentuierung erh6ht wird.
Hierfiir eignen sich ,,am besten schematisierte Darstellungen, die neben der
ungefdhren Wiedergabe der Grofle und der Gestalt vor allem ein wesent-
liches arttypisches Merkmal aufweisen“®%. Genau diese Komponente ist
in den von az-Zindani verwendeten Illustrationen von Egel und gekauter
Substanz enthalten. Durch die Akzentuierung auf die dufSere Gestalt des
Egels und der Somiten beziehungsweise Zahnabdriicke in einem weichen
Material, pragen die Illustrationen das Verstindnis der koranischen Begriffe
‘alaga und mudga. Folglich reduziert az-Zindani mit seinen Beschreibun-
gen und Vergleichen die Mehrdeutigkeit der arabischen Begriffe ‘alaga und
mudga zugunsten seiner eigenen Interpretation. Moglicherweise konnte es
az-Zindani gelegen gekommen sein, dass die Reduktion von Mehrdeutig-
keit zugunsten einer (vermeintlich) korrekten Sichtweise dem Salafismus
und der Naturwissenschaft gemein ist.®0”

Neben der kognitiven Funktion von Bildern profitiert az-Zindani, eben-
so wie al-Bar, von der generellen Bedeutung und Wirkmacht von Bildern

603 Dieser Effekt wird in der Gedachtnispsychologie als Bildhaftigkeitseffekt oder Bild-
uberlegenheitseffekt bezeichnet. Vgl. Werner Wippich, Lehrbuch der angewandten
Geddchtnispsychologie: Bd. 1, 2 Bde. (Stuttgart: Kohlhammer, 1984), 121-24; Johan-
nes Engelkamp, Das menschliche Geddchtnis: Das Erinnern von Sprache, Bildern
und Handlungen (Gottingen: Verlag fiir Psychologie, 1990), 123-24, und Joachim
Hoffmann und Johannes Engelkamp, Lern- und Geddchtnispsychologie, 2.Aufl.
(Berlin u. Heidelberg: Springer, 2017), 175-78.

604 Vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, 259-61.

605 S.ebd., 263.

606 S.ebd.

607 Lynn Morgan hat am Beispiel des Fachgebiets Embryologie dokumentiert, wie
naturwissenschaftliche Fakten die Sichtweise auf Embryonen prigen und dabei
kulturelle Annahmen nahezu unsichtbar machen. Vgl. Morgan, Icons of Life.

189

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

in der Naturwissenschaft.®®8 Das Urteil, er versuche sich mittels seiner
Bilder in der ,Darstellung des Allgemeingiiltigen, das durch seine Kon-
kretheit becirct“®?®, das die Historikerin Barbara Duden iiber den schwe-
dischen Fotografen Lennart Nilsson®! fallt, lasst sich gleichermaflen auf
az-Zindani iibertragen. Ebenso wie Nilsson versucht er, mithilfe der Bil-
der von Egel und gekauter Substanz seine Interpretation der biologischen
Wirklichkeit stofflich abzubilden. Mithilfe der vergleichenden Abbildungen
macht az-Zindani die Korrektheit seiner Auffassung beziiglich der 40-Ta-
ge-Variante sichtbar. Legte man die 120-Tage-Variante zugrunde, widerspra-
che diese Kalkulation der koranischen Beschreibung zur dufleren Gestalt
des Embryos, die aus den Stadien nutfa, ‘alaga und mudga abgeleitet wird.
So konne ein 20, 30 oder 39 Tage alter Embryo nicht als ein Tropfen
beschrieben werden, da er sich in Form und Grofie klar von einem Tropfen
unterscheidet. Das Gleiche gelte analog fiir einen Embryo im ‘alaga- oder
mudga-Stadium. So habe der 70 Tage alte Fotus langst nicht mehr die Form
eines Egels, sondern verfligt iiber entwickelte Gliedmafle."! Auch wenn
az-Zindanis Verweis auf die Form und der terminologisch einseitige Ver-
gleich vom Egel ideologisch gepragt sind, kann dennoch nicht abgestritten
werden, dass seine Interpretation zugunsten der 40-Tage-Variante sich gut
mit den modernen embryologischen Erkenntnissen vereinbaren lasst.

Die von az-Zindani verwendeten Bilder zeigen iiber das Gesagte hinaus
deutlich, dass es ihm nicht um die Bestimmung des Lebensanfangs geht.
Wihrend Anhédnger:innen der , Anti-Abtreibungsbewegung“ den Blick auf
moralische Fragen richten und Bilder einsetzen, um Embryonen zu einem
Symbol des Lebens zu stilisieren®'?, versucht az-Zindani vielmehr mittels
visueller Unterstiitzung die koranische Wunderhaftigkeit zu beweisen.

608 Die weitreichenden Moglichkeiten der Bildgebung durch die Entwicklung des Mi-
kroskops durch van Leeuwenhoek als Meilenstein innerhalb der Naturwissenschaft
werden von az-Zindani regelméflig erwédhnt. Vgl. exemplarisch Mustafa Ahmad,
Gerald Goeringer und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,,Historical Progress of Embryolo-
gy. In Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 22-4.

609 S.Duden, Der Frauenleib als dffentlicher Ort, 37.

610 Zu Nilsson vgl. Kapitel 2.4.

611 Vgl. az-Zindani und as-Sawi, ,,Atwar al-ganin®

612 Zum Einsatz von Bildern in der ,,Anti-Abtreibungsbewegung“ (auch Pro-Life-Be-
wegung) vgl. exemplarisch Pollack Petchesky, ,Fetal Images®, 263-92, und Celeste
Michelle Condit, Decoding Abortion Rhetoric (Urbana u. Chicago: University of
Illinois Press, 1990), insbesondere 79-95. Vgl. weiterhin die Angaben in Fn.263
dieser Arbeit.

190

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

Auffillig ist, dass az-Zindanis arabischsprachige Publikationen, die die
embryonale Entwicklung thematisieren, weitestgehend auf Bilder verzich-
ten. Hierzu zéhlt Innahu I-haqq, das sich auf detaillierte Textbeschreibun-
gen der Vergleiche beschrénkt, wihrend die {iberarbeitete englische Version
This is the Truth viele Bilder beinhaltet.® Hier sind die Abbildungen des
Egels und der Embryonen mit sichtbaren Somiten abgedruckt.®* Beson-
ders herausgestellt wird eine Bildserie mit der Frontansicht des Embryo-
kopfes vom 28. bis zum 48. Tag, die mit dem ersten Teil des Hudaifa-Ha-
diths tiberschrieben ist und verdeutlichen soll, dass der Embryo ab dem 42.
Tag seine menschliche Gestalt annimmt.®"> Ebenso verzichten az-Zindani
und as-Sawi in Atwar al-ganin wa-nafh ar-rith auf jegliche Bilder, um
das Ausgefithrte zu veranschaulichen.®’® Die gleiche Differenz zwischen
arabisch- und englischsprachiger Fassung ist auch zwischen Human De-
velopment und dessen arabischer ,Pra-Version®” Tlm al-aginna fi daw’
al-qur'an wa-s-sunna deutlich erkennbar. Human Development ist nicht nur
insgesamt umfangreicher, detaillierter und professioneller ediert, sondern
beinhaltet auch das meiste Bildmaterial. Dariiber hinaus weist Human De-
velopment die Besonderheit auf, dass die verwendeten Bilder nicht auf sche-
matische Darstellungen begrenzt sind, sondern ebenfalls durch eine Reihe
von Fotografien von Embryonen und Féten in unterschiedlichen Entwick-
lungsstadien ergédnzt wurden. Darunter ist eine Fotografie von Nilsson, die

613 Innahu l-haqq ist die zusammengefasste Verschriftlichung des gleichnamigen Films,
der Teile der Originalvideoaufnahmen zeigt. Die schriftliche Version wurde heraus-
gegeben, um die Bekanntheit des Materials weiter zu steigern. Vor diesem Hinter-
grund ergibt das Weglassen der entsprechenden Bilder keinen Sinn. Vgl. az-Zindani,
»Innahu l-haqq® Auf az-Zindanis Video mit dem Titel Innahu I-haqq gehe ich in
Abschnitt 5.3.2 ndher ein.

614 Vgl. al-Rehaili, This is the Truth, 11 und 22.

615 Vgl. ebd., 11; 22-25.

616 Allerdings weicht der gleichnamige und gleichlautende Artikel as-Sawis in der Zeit-
schrift der CSMQS in diesem Punkt ab. In diesem sind Fotografien von Embryonen
im mudga-Stadium abgebildet sowie einige weitere Bilder von Embryonen in spite-
ren Stadien. Die vergleichenden Illustrationen zu Egel und gekauter Substanz sind
jedoch nicht vorhanden. Vgl. as-Sawi, ,Atwar al-ganin, 4-12.

617 Tlm al-aginna ist das publizistische Ergebnis der ersten Konferenz zu igaz ilmi der
CSMQS, die 1987 in Islamabad, Pakistan, stattfand. Es handelt sich dabei um eine
arabische Ubersetzung der auf Englisch verfassten Studien durch die CSMQS. Diese
Zusammenschau der dort vorgestellten Studien kann iiber verschiedene Webseiten
heruntergeladen werden. Ich betitele dieses Werk als arabische Pri-Version von
Human Development, da es inhaltlich grofitenteils mit dem einige Jahre spater
erschienenen Human Development (1994) iibereinstimmt.

191

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

einen ca. 30 Tage alten Embryo zeigt.5'® Weitere Fotografien im @hnlichen
Stil zeigen Embryonen und Foten in den Stadien ‘alaqa, mudga, izam und
lahm, die von den japanischen Anatomen Hideo Nishimura (1912-1995)
und Kazumasa Hoshino stammen.® Bei der Bildauswahl wurde sich offen-
sichtlich an Moores Developing Human orientiert, das diesbeziiglich eine
grofle Uberschneidung aufweist.620

Weitere englischsprachige Publikationen unter az-Zindanis Beteiligung
oder Einfluss, die Bilder des Egelvergleichs sowie der gekauten Substanz
beinhalten, sind das schmale Biichlein The Qurian and Modern Science.
Correlation Studies®?! sowie die beiden Artikel Highlights of Human Em-
bryology®?? und A Scientists Interpretation®?®. Eine Ausnahme diesbeziiglich
stellt Developing Human with Islamic Additions dar. Zwar beinhaltet das
Buch insgesamt eine Vielzahl an Bildern, diese sind jedoch lediglich in dem
Originalteil von Moore zu finden. Die von az-Zindani hinzugefiigten Isla-
mic Additions enthalten keine zusatzlichen Bilder. Folglich fehlen auch die
Ilustrationen zu den Vergleichen mit einem Egel und einer gekauten Sub-
stanz.%2* Eine mogliche Erkldrung dafiir, dass die schematischen Illustratio-

618 Vgl. Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Human De-
velopment after the Forty-Second Day.“ In Human Development as Described in the
Quran and Sunnah, 132.

619 Vgl. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,‘Alagah and
Mudghah Stages: In Human Development as Described in the Quran and Sunnah,
74; 76; Mustafa Ahmad, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Human
Development after the Forty-Second Day.“ In Human Development as Described in
the Quran and Sunnah, 133, und Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid
az-Zindani, ,New Terms.“ In Human Development as Described in the Quran and
Sunnah, 155; 157-160. Nishimura erforschte die Effekte von Chemikalien auf Em-
bryonen und sammelte systematisch abgetriebene Embryonen und frithe Féten, um
Abweichungen in der menschlichen Entwicklung zu erforschen. Der Stil ist dem
von Nilsson in sofern dhnlich, dass die Fotografien echte Embryonen zeigen, die
ebenfalls oft vor schwarzem Hintergrund durchscheinend wirken. Zu Nishimura
vgl. Maria Fannin, ,Making an ‘Embryological Vision of the World ’: Law, Maternity
and the Kyoto Collection.” In Reproductive Geographies: Bodies, Places and Politics,
hrsg. v. Marcia R. England, Maria Fannin und Helen Hazen, Routledge Internation-
al Studies of Women and Place (London u. New York: Routledge, 2019), 17-30.

620 Vgl. exemplarisch das Kapitel 5 ,,Formation of Basic Organs and Systems: Fourth to
Eighth Weeks® in Keith Moore, The Developing Human: Clinically Oriented Embry-
ology, 4. Aufl. (Philadelphia u.a.: Saunders, 1988), 65-86.

621 Vgl. Moore, Ahmad und az-Zindani, The Quran and Modern Science, 35-36. Dieses
ist eine gekiirzte Form von Human Development.

622 Vgl. Moore, ,,Highlights", 53.

623 Vgl. Moore, ,A Scientist’s Interpretation’ 16.

624 Das genannte Werk behandle ich im folgenden Abschnitt 5.3.1 ausfiihrlich.

192

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

nen von Egel und gekauter Substanz lediglich in den englischsprachigen
Publikationen abgedruckt sind, liegt in der angestrebten Eindeutigkeit. Die
kognitive und emotionale Wirkung der Darstellungen ist bei arabischen
Muttersprachler:innen geringer, da die mehrschichtigen Bedeutungen der
arabischen Begriffe alaqa und mudga potentiell bekannt sind. Fiir alle an-
deren bringen die Bilder und Bildbeschreibungen ,Leben® und Konkretheit
in die arabischen Begriffe.

Die Beschreibungen von alaga als Egel und mudga als gekaute Substanz
stellen auch ein wichtiges Motiv in der Erzéhlung {iber die Zusammenar-
beit mit einer Reihe westlicher Wissenschaftler dar, insbesondere Keith
Moore, wie ich in den folgenden Abschnitten zeige.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis i‘gaz
lmi

Nachdem az-Zindanis Zusammenarbeit mit westlichen Wissenschaftlern
in dieser Arbeit bereits mehrfach erwahnt wurde, beleuchte ich in diesem
Abschnitt die Hintergriinde und Ergebnisse verschiedener Projekte. Im
Fokus dieser Untersuchung steht zundchst der kanadische Anatom Keith
Moore, der am intensivsten mit az-Zindani zusammengearbeitet hat und
az-Zindanis Ideen als ,Legitimationslieferant“ diente. Moore reprasentiert
~die westliche Wissenschaft®, die az-Zindani einerseits braucht, um seinen
Aussagen Autoritdt zu verleihen, die er andererseits gemaf3 eigenen Bewer-
tungsmafistaben durch seinen igaz ilmi beeinflussen will. Anschlieflend
nehme ich az-Zindanis Projekt Innahu I-haqq in den Blick, in dem weitere
westliche Wissenschaftler involviert waren, um abschlieflend az-Zindanis
Versuche aufzuzeigen, die internationale Wissenschaft der Embryologie am
Koran auszurichten.

Seine professionalisierte Beschiftigung mit igaz ilmi sowie den Aufbau
eines internationalen Netzwerks, die in die Griindung der CSMQS miinde-
ten, nahm az-Zindani schon zu Beginn der 1980er, vermutlich sogar seit
Ende der 1970er Jahre auf. Bereits wahrend seiner Lehrtitigkeit an der
Konig-Abdulaziz-Universitit in Dschidda, wo az-Zindani im sogenannten
Embryology Committee®? arbeitete, beschaftigte er sich mit dem Themen-

625 Laut Anmerkung des Verlags sowie des Vorworts von Moore in Developing Human
with Islamic Additions, arbeiteten Moore und az-Zindani drei Jahre lang gemeinsam
in dem Komitee. Vgl. Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic

193

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

feld Embryologie. Es ist davon auszugehen, dass er in diesem Kontext erst-
mals personlichen Kontakt mit Moore aufnahm, der zu seinem wichtigsten
Kooperationspartner wurde. Moore war ein international renommierter
Professor fiir Anatomie und ein bedeutender Wissenschaftler auf dem
Fachgebiet der Embryologie. Zu seinen zahlreichen Veréffentlichungen
zéhlt sein Lehrbuch The Developing Human: Clinically Oriented Embryo-
logy, das unter Mediziner:innen wie Medizinstudierenden zu den interna-
tionalen Standardwerken der Embryologie gehort. Das Buch wurde 1973
erstmals ver6ffentlicht und erschien bisher in elf Auflagen in verschiedenen
Sprachen.26

Uber den Zeitpunkt und den Ort des ersten Treffens von az-Zindani
und Moore gibt es keinen eindeutigen Bericht. In Atwar al-ganin schildert
az-Zindani, dass er Moore in Kanada besuchte, da dieser als ,Vater der Em-
bryologie® (abii ilm al-aginna) galt.°” Bei diesem Treffen habe az-Zindani
ihm dreilig Fragen gestellt, die Moore alle beantwortete. Anschlieend
lief? az-Zindani Moore wissen, dass all diese Informationen auch in Koran
und Sunna zu finden seien. Die entsprechenden Stellen habe er Moore
vorgelesen und mit ihm diskutiert. Moore habe diese Ausfithrungen so
erstaunlich gefunden, dass ein weiteres Treffen folgte, bei dem az-Zindani
ihm weitere vierzig Fragen stellte.®?® Dabei handelte es sich vermutlich
um ein Treffen 1980 in Saudi-Arabien, das auf az-Zindanis Einladung hin
erfolgte. Moores Beschreibung deckt sich mit der az-Zindanis. Bei der
Zusammenkunft wurde Moore iiber die Bedeutung bestimmter Koranverse
und einiger Hadithe befragt, die sich auf die menschliche Reproduktion so-
wie die Embryogenese beziehen.®? Moore selbst beteuerte sein Erstaunen
Gber die naturwissenschaftliche Genauigkeit der ihm présentierten Passa-
gen aus Koran und Sunna.®*® Der letzte Schritt, um ihn endgiiltig von der

Additions, viiia-viiic. Ein weiterer Hinweis hierauf findet sich bei Bigliardi. Vgl.
Bigliardi, ,The ‘Scientific Miracle of the Qur'an’; 152.

626 Vgl. Keith Moore, The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. With
352 Drawings and Photographs some in Colour (Philadelphia: Saunders, 1973). Das
Buch erschien zuletzt 2019 in der elften Auflage.

627 S.az-Zindani und as-Sawi, , Atwar al-ganin®

628 Vgl. ebd.

629 Vgl. Moore, ,Highlights, 52. Ahnlich ausgedriickt wird es im Vorwort von Develo-
ping Human with Islamic Additions. Vgl. Moore und az-Zindani, The Developing
Human with Islamic Additions, viii a — viii c.

630 Vgl. Moore, ,Highlights® 52, und Moore und az-Zindani, The Developing Human
with Islamic Additions, viii c. Das Moment des Erstaunens von Moore sieht Stenberg
analog zu Bucaille, der ebenso iiber die naturwissenschaftliche Korrektheit des

194

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

Richtigkeit der koranischen Beschreibung der embryonalen Entwicklung
zu iiberzeugen, sei gewesen, Moore einen Egel zu zeigen. Er soll von der
Ahnlichkeit zwischen dem Egel und einem ca. drei Wochen alten Embryo
verbliifft gewesen sein.®3! Des Weiteren habe Moore selbst ein Stiick Lehm
gekaut, um den entsprechenden Vergleich von gekauter Substanz und Em-
bryo im mudga-Stadium nachzuvollziehen.3

Wihrend des Seventh Saudi Medical Meeting im Mai 1982 prisentierte
Moore einen Aufsatz, in dem er seine personlichen Interpretationen von
ausgewihlten ,verses and sayings based on my knowledge of embryological
history and of the modern science of embryology“®3? darlegte. Da Moo-
re in seinem Artikel erwédhnt, dass zum Zeitpunkt des Schreibens seine
Konsultation mit az-Zindani bereits ein Jahr zuriicklag, liegt der Verdacht
nahe, dass az-Zindani sowohl die Koranpassagen als auch das besprochene
Hadith-Material vor den Arbeitssitzungen mit Moore ausgewahlt hat.63*
Wie Stenberg® bereits anmerkte, sichert Moore sich ab, wenn er von der
Ubereinstimmung zwischen Korantext und Embryologie schreibt. Immer
wieder fligt er Ausdriicke wie ,,it is reasonable to interpret® oder ,the Koran
could refer t0“®3¢ ein, die ein gewisse Unschliissigkeit und Relativierung
zum Ausdruck bringen. Diese Zuriickhaltung ist in spdteren, gemeinsam
mit az-Zindani publizierten Veréffentlichungen verschwunden. Stattdessen
wird beispielsweise in der Einleitung von Human Development betont, dass
alle Autoren des Buches der Klarheit und Kompatibilitit der islamischen
Terminologie mit den Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft zu-
stimmen.%%

Die Uberzeugung Moores ging offenbar mindestens so weit, dass die
Bilder des Egels und der gekauten Substanz nicht nur ihren Weg in seine

Korans verbliifft gewesen sei. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 232. Sein
Staunen iiber das Wissen des Korans duflert Bucaille in Bucaille, The Bible, the
Qur’an and Science, 120.

631 Vgl. az-Zindani, ,Innahu I-haqq’, 5-7. Auch in journalistischen Darstellungen der
Zusammenarbeit von Moore und az-Zindani wird dieses Ereignis geschildert. Vgl.
Golden, ,Western Scholars".

632 Vgl. az-Zindani, ,Innahu I-haqq’ 5-7.

633 S. Moore, ,Highlights®, 52.

634 Eine Auseinandersetzung mit der Authentizitit der Hadithe und ihrem Verhéltnis
zum koranischen Text findet in dem Artikel nicht statt. Vgl. auch Stenberg, The
Islamization ofScience, 232.

635 Vgl. ebd.

636 S. Moore, ,Highlights®, 54.

637 Vgl. az-Zindani et al., Human Development, 1.

195

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

bereits erwdhnten Artikel zum Thema fanden, sondern auch in seine Mo-
nographie The Developing Human. Die Vergleiche mit einem Egel und
einer gekauten Substanz sind seit der dritten Auflage von 1982 - kurz nach
dem Beginn der Zusammenarbeit von Moore und az-Zindani - integraler
Bestandteil der Einleitung des Fachbuchs. In dem Abschnitt ,the Middle
Ages", der Teil eines Uberblicks iiber die Geschichte der Embryologie ist,
heif3t es, der Koran verweise auf ,the leech-like appearance of the early
embryo 98, Moore erginzt, dass laut dem Koran der Embryo ,a chewed
piece of substance“®® dhnele. Er bestitigt diese Beschreibungen, indem er
Querverweise auf Abbildungen in spateren Kapiteln mit den Anmerkungen
sthe embryo shown in Fig. 5-3A is not unlike a leech, or bloodsucker, in ap-
pearance“®40 sowie ,the somites shown in Figure 5-10 somewhat resemble
the teethmarks in a chewed substance“®4! einfiigt. In der vierten Auflage
von 1988 wird die Zustimmung noch stirker. Aus dem noch zuriickhal-
tenden ,,is not unlike® wurde: ,The embryo shown in Figure 5-3A looks like
a leech or bloodsucker:“®4? Zindani zufolge wurde der Abschnitt zum Islam
in den Ausfithrungen zur Geschichte der Embryologie in Moores Buch
hinzugefiigt, nachdem Moore mit der Fassung der vorigen Auflagen kon-
frontiert worden sei. Zundchst hiefl es, dass es wihrend des ,Mittelalters®
keine wissenschaftlichen Fortschritte in der Embryologie gegeben habe.
Mit Blick auf die islamische Geschichte sei dies falsch, wie Moore nun
selbst erkannt habe.43

Eine weitere Besonderheit ist, dass Moore in der dritten Auflage (1982)
von Developing Human den Zeitraum von 40 Tagen erwéhnt, nach dessen

638 S. Moore, The Developing Human, 8.

639 S.ebd.

640 S.ebd.

641 S. ebd. Die genannten Abbildungen zeigen a) die illustrierte Seitenansicht eines
24 bis 25 Tage alten Embryos, an die auch az-Zindanis Abbildung angelehnt ist
und b) die Dorsalansicht von Embryonen zwischen dem 22. und 23. Tag, in der
die Somiten erkennbar sind. Der ,Fehler, dass dieser Verweis auf ,zu junge“ Em-
bryonen nicht mit az-Zindanis Zeitangabe zum mudga-Stadium passt, wurde in
der vierten Auflage korrigiert. Dort lasst Moore den Querverweis auf Illustrationen
mit sichtbaren Somiten weg und schreibt stattdessen ,The somites of older embryos
[Kursivsetzung von mir] somewhat resemble teethmarks in a chewed substance. S.
Moore, The Developing Human, 8.

642 S. Moore, The Developing Human, 8.

643 Vgl. az-Zindani, ,,Innahu l-haqq 7-9.

196

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

Ablauf der Embryo menschliche Gestalt angenommen habe.®4* Diese Pas-
sage ist in der dritten Auflage einmalig abgedruckt. In der darauffolgenden
vierten Auflage (1988) verweist Moore an gleicher Stelle stattdessen auf sei-
nen zwei Jahre zuvor erschienenen Artikel A Scientist’s Interpretation.®*> Die
Ausfithrungen zum Islam werden ab der fiinften Auflage (1993) insgesamt
deutlich kiirzer. Der Hinweis auf den Vergleich des Embryos mit einem
Egel und einer gekauten Substanz hat sich dagegen bis in die aktuelle, elfte
Auflage aus dem Jahr 2018 erhalten. Dort heifSt es: ,Reference is made to
the leech-like appearance of the early embryo. Later the embryo is said to
resemble a ‘chewed substance’.¢46

In verschiedenen Publikationen betont az-Zindani, dass Moore von sei-
nen Ausfithrungen und Vergleichen so beeindruckt und iiberzeugt gewesen
sei, dass er zu dem Schluss gekommen sei, Muhammad miisse der Gesand-
te Gottes und der Koran Gottes Wort sein.®?’ Eine Konversion Moores
zum Islam wird sowohl innerhalb Verdffentlichungen der CSMQS als
auch in sekundirwissenschaftlichen Publikationen thematisiert.®48 Dabei
wollen die CSMQS und az-Zindani keinen Zweifel an Moores Konversion
aufkommen lassen. In der Einleitung von Innahu I-haqq werden Konver-
sionen der beteiligten Wissenschaftler erwédhnt, die im weiteren Verlauf
auch namentlich genannt werden. Hierbei soll es sich neben Moore um
den thaildndischen Mediziner Tejatat Tejasen handeln. Laut az-Zindani
konvertierte Tejasen 1983 wihrend der achten Saudi Medical Conference in

644 Vgl. Moore, The Developing Human, 9. Auch hier fiigte Moore einen Querverweis
zu einer entsprechenden Abbildung hinzu.

645 Vgl. Moore, The Developing Human, 8.

646 S. Keith Moore, Trivedi Persaud und Mark Torchia, The Developing Human: Clini-
cally Oriented Embryology, 11. Aufl. (Edinburgh: Elsevier, 2018), 4. In der aktuellsten
deutschsprachigen Ausgabe heif3t es: ,Weiterhin sagt der Koran, der frithe Embryo
habe ein egelahnliches Aussehen und dhnele spater einer ,durchgekauten Substanz‘.*
S. Keith Moore, Trivedi Persaud und Mark Torchia, Embryologie: Entwicklungssta-
dien, Frithentwicklung, Organogenese, Klinik, 6. Aufl. (Miinchen: Elsevier, Urban &
Fischer, 2013), iibersetzt von Christoph Viebahn, 12. Die sechste deutsche Auflage
wurde auf der Vorlage der neunten englischen Ausgabe (2013) iiberarbeitet.

647 Vgl. az-Zindani, ,Innahu l-haqq’ 5-7; az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin’,
und al-Rehaili, This is the Truth, 10-11.

648 Exemplarisch nenne ich hier Bigliardi, der von einer Konversion Moores ausgeht,
und Stenberg, der Moore als Konvertiten bezeichnet, der den Ideen Bucailles na-
hesteht. Im Gegensatz dazu beschreiben Gardner, Hameed und Mayes Moore als
»non-Muslim Canadian® Vgl. Bigliardi, ,The Strange Case of Dr. Bucaille®, 254; Sten-
berg, The Islamization of Science, 231, und Gardner, Hameed und Mayes, ,,Preaching
Science and Islam?; 380.

197

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

Riad zum Islam.®*° Da er in diesem Zusammenhang auch Moore als Kon-
vertiten benennt, liegt der Verdacht nahe, dass dieser ebenfalls 1983 in Riad
konvertierte.®>® Wihrend in den Kurzbiografien der interviewten Personen
am Ende von Innahu I-haqq der (akademische) Werdegang beschrieben
wird, verweist der Eintrag zu Moore ausschlieflich auf seine Konversion.
Moore als Konvertiten einzuschétzen, mag daher plausibel sein, ist indes
nicht zweifelsfrei gekliart. Moore selbst duflerte sich nicht explizit zu die-
ser Frage.®! Auch seine personliche Sicht auf die Begegnungen und die
Zusammenarbeit mit az-Zindani, vor allem in der Retrospektive, bleiben
unbekannt. Es liegt meines Wissens kein (offizielles) Statement von Moore
vor, in dem er zu den Ereignissen Stellung bezieht. Der Versuch des Journa-
listen Daniel Golden in den frithen 2000er Jahren, ein Interview mit Moore
zu fuhren, scheiterte. Moore soll Golden mit den Worten ,,it's been 10 or
11 years since I was involved in the Quran“®>? abgewimmelt haben. Ebenso
scheiterte mein eigenes Bemithen um eine personliche Kontaktaufnahme
zu Moore, um mehr uber die Details seiner Arbeit mit az-Zindani und der
CSMQS zu erfahren.®%3

649 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, mit der
Unterstiitzung von Suat Yildirim und Muhammad al-Amin Walad as-Saih (Saida
u. Beirut: al-Maktaba al-‘asriya, o.J.), 23, und az-Zindani, ,Innahu I-haqq’ 10. Wie
bereits Gardner, Hameed und Mayes festgehalten haben, wird Tejasen in This is the
Truth als Professor und ,,Chairman of the Department of Anatomy at Chiang Mai
University in Thailand“ vorgestellt. Zur Zeit der Recherche gab es an der genannten
Universitét keine Abteilung fiir Anatomie und auch keine verfiigbare Biografie von
Tejasen. S. al-Rehaili, This is the Truth, 28, und vgl. Gardner, Hameed und Mayes,
»Preaching Science and Islam’, 381, Fn. 118.

650 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 23-24.

651 In einem Video, das einen Vortrag Moores mit dem Titel Embryology in the Quran
zeigt, wird Moore wihrend der Fragerunde von einem Zuschauer die Frage gestellt,
ob er zum Islam konvertiert sei. Moore antwortet amiisiert, dass ihm diese Frage
bereits hunderte Male gestellt wurde. Statt mit einem klaren ,,Ja“ oder ,Nein® zu ant-
worten, berichtet er iiber seine christliche Erziehung und seinen Glauben an Gott.
Allerdings spricht er in seiner ausschweifenden Antwort von sich als ,non-Muslim“
und bemerkt abschlieflend, dass er es nicht fiir nétig halte, Muslim zu werden, um
Gott anzubeten. Vgl. Keith Moore, ,,Embryology in the Qur'an.” Zuletzt gepriift am
06.12.2021, https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4.

652 S. Golden, ,Western Scholars®

653 Vermutlich werden auch Moores Alter und Gesundheitszustand zum Zeitpunkt
der Kontaktaufnahme im Herbst 2018 ein Grund hierfiir gewesen sein. Moore
verstarb Ende 2019 im Alter von 94 Jahren. Ich danke an dieser Stelle Prof. H.
Wayne Lambert der West Virginia University School of Medicine sowie Elizabeth
Sutherland von der University of Toronto fiir ihre freundliche Unterstiitzung und
die Vermittlung von Kontaktdaten.

198

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.youtube.com/watch?v=upa4BS
https://H7ua4
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BS
https://H7ua4

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

Unabhingig davon, ob Moore tatsichlich zum Islam konvertiert ist
oder nicht, unterstreicht die Erzahlung von seinem Staunen und seiner
Begeisterung den beschworenen Wundercharakter des Korans.®>* Auch da-
riiber hinaus sind az-Zindanis Beweggriinde fiir seine Entscheidung, ihn
zu einer Zusammenarbeit einzuladen, so offensichtlich wie geschickt. Zu-
ndchst gleicht az-Zindani durch Moore sein eigenes Legitimationsdefizit in
den Bereichen Medizin und Naturwissenschaft aus. Im Gegensatz zu al-Bar
kann az-Zindani keine entsprechende Ausbildung vorweisen. Ferner dient
Moore az-Zindani als Autoritdtsgeber, um dessen da‘'wa-Argument, dass
der Islam eine rationale, mit der modernen Naturwissenschaft tibereinstim-
mende Religion sei, zu legitimieren. Laut Wiedl konnte vor allem fiir
Nichtmuslime ein nichtmuslimischer Experte eine zugénglichere Identifi-
kationsfigur darstellen und als vertrauenswiirdiger erscheinen.®>> Weiterhin
kann eine angebliche oder tatsichliche Konversion der betreffenden Person
den Wunsch von potentiellen Konvertit:innen nach rationalen Griinden
fiir einen Ubertritt zum Islam entsprechen.’ Fiir Muslim:innen hingegen

654 Neben der erwdhnten Parallele zu Bucaille findet sich das gleiche Motiv in Be-
schreibungen christlicher Konversionen, insbesondere in der Pfingstbewegung. Vgl.
exemplarisch Daniel Frei, ,,Pfingstler werden und bleiben: Konsolidierung der Kon-
version im chilenischen Pentekostalismus.“ In Religidse Grenziiberschreitungen: Stu-
dien zu Bekehrung, Konfessions- und Religionswechsel, hrsg. v. Christine Lienemann-
Perrin und Wolfgang Lienemann, Studien zur auflereuropéischen Christentumsge-
schichte (Asien, Afrika, Lateinamerika) 20 (Wiesbaden: Harrassowitz, 2012), 509—
15. Zur Theologie der Pfingstbewegung vgl. Marco Frenschkowski, ,Pfingstbewe-
gung/Pfingstkirchen In Religion in Geschichte und Gegenwart: Handwérterbuch
fiir Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 6, hrsg. v. Hans D. Betz, 4., vollig
neu bearbeitete Aufl., ungekiirzte Studienausg., 8 Bde. (Tiibingen: Mohr Siebeck,
2008), 6:1232-5, und Jorg Haustein und Giovanni Maltese, ,,Pfingstliche und charis-
matische Theologie: Eine Einfithrung.“ In Handbuch pfingstliche und charismatische
Theologie, hrsg. v. Jorg Haustein und Giovanni Maltese, Academic (Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2014), 15-68.

655 Vgl. Wiedl, Zeitgendssische Rufe zum Islam, 374.

656 Laut Wiedls Studie zu Konversionen priifen Konvertit:innen den Islam sehr griind-
lich auf intellektuelle Faktoren. Vgl. ebd., 346-47. Dies bestitigt auch die biografi-
sche Studie von Monika Wohlrab-Sahr, vornehmlich fiir Konvertiten zum ,,orthodo-
xen Islam® Vgl. Monika Wohlrab-Sahr, Konversion zum Islam in Deutschland und in
den USA (New York: Campus, 1999), 121-22.

Die ersten Studien zur Konversion fokussierten auf die Psyche der Konvertit:innen
und bewerteten den Konversionsprozess als plotzliche emotionale Veranderung. Im
20. Jahrhundert riickten die Fragen nach Konversionsgriinden in den Blick der So-
ziolog:innen. Zentral blieben jedoch auch hier psychologische Griinde. Vgl. Franz
Wiesberger, Bausteine zu einer soziologischen Theorie der Konversion: Soziokultu-
relle, interaktive und biographische Determinanten religioser Konversionsprozesse,

199

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

kann die Bestitigung der eigenen Uberzeugungen durch aufenstehende
Expert:innen der Selbstvergewisserung dienen.®”’

Moores Aufgabe ist es folglich, die Uberlegenheit des Islams zu beschei-
nigen. Wiahrend sich Ibn al-Qayyims Autoritdt aus seiner Stellung als Ge-
lehrter speist, profitiert Moore als Vertreter der akademischen Medizin

von

der weit verbreiteten Wissenschaftsglaubigkeit, die dazu fiihrt, dass

sein Wissen als objektiv und alternativlos angesehen wird.®>® Die medizi-
nische Présentation der Aussagen verstdrkt ihren normativen Charakter
und sorgt fiir eine hohe Akzeptanzwahrscheinlichkeit.%° Moores Autoritit

657

658

659

200

Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der Gorres-Gesellschaft 19 (Berlin: Duncker
u. Humblot, 1990). Als wichtige Ursachen wurden insbesondere Faktoren wie per-
sonliche Krisen im jungen Erwachsenenalter und eine ,schwere Kindheit* identifi-
ziert. Vgl. auch Andrew Buckser und Steven Glazier, ,,Preface* In The Anthropology
of Religious Conversion, hrsg. v. Andrew Buckser und Steven Glazier (Lanham,
Md.: Rowman & Littlefield, 2003), xi—xviii. In der aktuellen Konversionsforschung
beziehen insbesondere Anthropolog:innen eine Reihe von Push- und Pull-Faktoren
in die Analyse von Konversionsprozessen mit ein. Sie berticksichtigen vor allem
den kulturellen, sozialen und politischen Kontext der Konversion. Vgl. Michal
Kravel-Tovi, ,Rite of Passing: Bureaucratic Encounters, Dramaturgy, and Jewish
Conversion in Israel* American Ethnologist 39, Nr.2 (2012): 371-88, und Ines W.
Jindra, ,How Religious Content Matters in Conversion Narratives to Various Reli-
gious Groups.“ Sociology of Religion 72, Nr. 3 (2011): 275-302.

Carmen Becker hat darauf hingewiesen, dass salafistische Gruppen im Internet auf
nichtmuslimische Expertise zugriickgreifen, um sich der Richtigkeit der eigenen Po-
sition zu vergewissern. Vgl. Carmen Becker, ,Gaining Knowledge’: Salafi Activism
in German and Dutch Online Forums. Masaryk University Journal of Law and
Technology 3, Nr.1(2009): 79-98.

Zu der stetig gewachsenen rechtlichen und sozialen Macht von Mediziner:innen seit
dem 19. Jahrhundert vgl. Pamela E. Klassen, ,Medicine.“ In The Oxford Handbook
of the Study of Religion, hrsg. v. Steven Engler und Michael Stausberg (Oxford: Ox-
ford University Press, 2016), 403-4. Die Schwierigkeiten, medizinische Expertise
zu hinterfragen, formuliert Douglas Walton, Appeal to Expert Opinion: Arguments
from Authority (University Park: Pennsylvania State University Press, 1997), 245-47.
Bemerkenswerterweise mussten die Bilder Nilssons, die wiederum az-Zindani und
Moore als Beweismaterial dienen, zundchst ebenso medizinisch legitimiert werden.
Dabei lag der gleiche Mechanismus wie in der Zusammenarbeit von Moore und
az-Zindani zugrunde: Ein Kind entsteht beinhaltet neben den Fotos auch einen
praktischen Teil, der die werdenden Eltern informieren und niitzliche Tipps zur
Schwangerschaft geben soll. Autor dieser medizinischen Informationen ist der Pro-
fessor fiir Gynédkologie und Geburtshilfe Axel Ingelman-Sundberg (gest. 2009). Laut
Jilich war dem Verlag die Mitarbeit Ingelman-Sundbergs wichtig, um den Bildern
Nilssons die ndtige medizinische Autoritdt zu geben. Vgl. Jiilich, ,The Making of a
Best-Selling Book', 507.

Wie bedeutend die Présentation von Informationen fiir die Akzeptanz dieser Infor-
mationen ist, hat Baudouin Dupret im regionalspezifischen Kontext herausgearbei-

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

als externer Experte zeigt die Dynamik eines Autorititsarguments: Die
Berufung auf Moore als Experten dient als Beweis fiir die Korrektheit
der vorgebrachten Annahmen. Die Wirksamkeit der Beweisfithrung durch
ein solches argumentum ad verecundiam®® wurde in der Wissenssoziolo-
gie und der Medizingeschichte hervorgehoben.’¢! Zudem legen Studien
der Kommunikationspsychologie nahe, dass Gruppen die Wirkungsmacht
ihrer Botschaft steigern kénnen, wenn diese durch Aussagen einer externen
Person bestatigt wird.6¢2

An dieser Stelle lohnt sich ein kurzer Exkurs zu dem agyptischen Gelehr-
ten, ehemaligen Minister fiir auqdf und Prediger Muhammad Mutawalli
a$-Sa‘rawi (1911-1998),663 um die Wirksamkeit von az-Zindanis Zusammen-
arbeit mit Moore zu verdeutlichen. Sarawi zihlte mit seiner beliebten
TV-Sendung, in der er Koranpassagen und Hadithe interpretierte, zu den
erfolgreichsten und populirsten Predigern Agyptens der 1980er und 1990er
Jahre.®64 Zindani und a3-Sa‘rawi teilten ihr Interesse an i¢dz ilmi und die

tet: Vgl. Baudouin Dupret, Practices of Truth: An Ethnomethodological Inquiry into
Arab Contexts, Pragmatic & Beyond New Series 214 (Amsterdam u. Philadelphia:
John Benjamins, 2011), 2-3.

660 ,Beweis durch Ehrfurcht®

661 Die Deutungshoheit der Naturwissenschaft habe ich im einleitenden Teil diskutiert.

Den Begriff Expert:innen habe ich in Kapitel 2 definiert.
Die Bedeutung der Kombination von islamischen sowie modernen naturwissen-
schaftlichen Referenzen haben auch Vika Gardner, Salman Hameed und Carolina
Mayes in ihrer Analyse von englischsprachigen Online-Videos verdeutlicht. In den
untersuchten Videos generieren die Produzierenden Legitimation, indem sie ,,Islam*
und ,Wissenschaft® zusammen présentieren und folglich aus beiden Bereichen
gleichzeitig Autoritat schopfen. Vgl. Gardner, Hameed und Mayes, ,,Preaching Sci-
ence and Islam®, 358.

662 Vgl. David Hess, ,Crosscurrents: Social Movements and the Anthropology of Sci-
ence and Technology" American Anthropologist 109, Nr. 3 (2007): 469, und James B.
Stiff und Paul A. Mongeau, Persuasive Communication (New York: Guilford, 2002),
154.

663 Vgl. Jacquelene Gottlieb Brinton, Preaching Islamic Renewal: Religious Authority
and Media in Contemporary Egypt (Oakland: University of California Press, 2016),
8.

664 Vgl. Pink, Sunnitischer Tafsir, 95-98. Ausfiihrlich zu a8-Sa‘rawis Leben und Werk
vgl. Hava Lazarus-Yafeh, ,Muhammad Mutawalli al-Sha‘rawi.“ In Islam, National-
ism, and Radicalism in Egypt and the Sudan und Brinton, Preaching Islamic Renew-
al. Zu seiner immensen Popularitit sowie dem ,a3-Sa‘rawi-Kult“ vgl. Rachida Chih
und Catherine Mayeur-Jaouen, ,Le cheikh Sharédwi, le pouvoir et la télévision:
Lhomme qui a donné un visage au Coran.“ In Saints et héros du Moyen-Orient
contemporain: Actes du colloque des 11 et 12 décembre 2000, a I'Institut Universitaire
de France, hrsg. v. Catherine Mayeur-Jaouen (Paris: Maisonneuve et Larose, 2002).

201

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

Uberzeugung, dass moderne naturwissenschaftliche Theorien und Erfin-
dungen bereits vom Koran antizipiert wurden. Es ist nicht auszuschlielen,
dass die beiden in personlichem Austausch standen. Sa‘rawi unterrichtete
wie az-Zindani zeitweise an der Konig-Abdulaziz-Universitit, um 1980/81
gab es eine zeitliche Uberschneidung ihrer dortigen Lehrtitigkeiten.665
Weiterhin erwihnt az-Zindani a§-Sa‘rawi in einer Danksagung.6¢6

Im Gegensatz zu a3-Sa‘rawis sonstigen Inhalten und Botschaften beurteilt
Jacquelene Brinton dessen Bemiihungen, naturwissenschaftliche Erkennt-
nisse in seine theologischen Interpretationen einfliefen zu lassen, als wenig
erfolgreich. So habe er es nicht geschafft, ein liberzeugendes Beispiel dafiir
anzufihren, welche naturwissenschaftlichen Erkenntnisse des 20. Jahrhun-
derts vom Koran thematisiert werden. Dies mag an seiner willkiirlichen In-
formationsbeschaffung gelegen haben. Um sich iiber medizinische Themen
zu unterhalten, suchte as-Sarawi die Sprechstunde von niedergelassenen
Arzten auf.?” Weder das Kapitel iiber die Schopfung des Menschen (halg
al-insan) in a$-Sa‘rawis Abhandlung zu den Wundern des Korans noch sei-
ne Erlduterungen zu Q. 23:14 in seinem tafsir enthalten Ausfithrungen zur
Embryogenese.®®® Zindani hingegen band den Mediziner Moore frith und
systematisch in seine ig¢az ilmi-Aktivititen ein und verweist auf fachlich
anerkannte biologische Fakten. Dariiber hinaus prisentierte az-Zindani
ein strukturiertes Modell embryonaler Entwicklung, in dem er stets auf
die Vereinbarkeit zwischen religiosem und naturwissenschaftlichem Wissen
hinweist. Wahrend a3-Sa‘rawi eine Bandbreite von Themen und Aktivititen
verfolgte, konzentrierte sich az-Zindani auf die Optimierung seines igaz
ilmi7 und die Verbreitung seiner Ideen. Diese Zusammenarbeit mit Moore

Sa‘rawts Einfluss auf bioethische Fragen in Agypten hat Sherine Hamdy am Beispiel
von Organtransplantationen anschaulich dargelegt. Vgl. Hamdy, Our Bodies Belong
to God, 115-38.

665 Vgl. Hava Lazarus-Yafeh, ,Muhammad Mutawalli al-Sha‘rawi.“ In Islam, National-
ism, and Radicalism in Egypt and the Sudan, 284-5.

666 Vgl. Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, viii e.

667 Vgl. Brinton, Preaching Islamic Renewal, 13-14.

668 Sa‘rawi macht keinerlei Angaben zur embryonalen Entwicklung. So werden weder
Q. 23:14 noch der Ibn Mas‘ad- oder der Hudaifa-Hadith behandelt. Vgl. Muhammad
Mutawalli as-Sa‘rawi, Mu$izat al-quran (Kairo: Dar al-alamiya, 1998), 75-110. Auch
in seinem tafsir verweist er nicht auf den Wundercharakter des Korans beziiglich
einer angenommenen Ubereinstimmung mit modernen embryologischen Erkennt-
nissen. Vgl. Muhammad Mutawalli a$-Sa‘rawi, ,Tafsir a$-Sa‘rawl: hawatir Muham-
mad Mutawall a$-Sarawi haula l-quran al-karim Zuletzt gepriift am 15.12.202L,
Abrufbar unter http://www.al-eman.com/z, L3 s/ sl s/ i (14):/1489&d63918
2&c&pl#s639182.

202

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

ist ein wesentlicher Faktor von az-Zindanis Erfolg im Bereich des i%az
ilmi. Eine erganzende Komponente dieser Kooperation sowie die konkrete
Rolle weiterer westlicher Wissenschaftler erdrtere ich in den folgenden
Abschnitten dieses Kapitels.

5.3.1 Die Islamic Additions in Moores Standardwerk The Developing
Human

Bereits kurz nach seiner Prédsentation 1982 veréffentlichte Moore eine zu-
sammen mit az-Zindani erarbeiteten ,Sonderausgabe“ seines populdren
Fachbuchs The Developing Human. Dieses tragt den in dieser Arbeit be-
reits mehrfach erwahnten Titel The Developing Human: Clinically Oriented
Embryology with Islamic Additions. Wie der Titel suggeriert, wurden in
dieser Ausgabe die Erklarungen az-Zindanis zur ,islamischen Sichtweise®
sowie passende Koran- und Hadith-Passagen dem jeweiligen Kapitel hinzu-
gefiigt.®®® Nachdem Moore bereits die Referenzen zum Islam in die Einlei-
tung von The Developing Human eingefiigt hatte, habe er laut az-Zindani
die CSMQS eingeladen, erginzend die Islamic Additions zu schreiben.®”
Im Vorwort des Verlags wird der Islam trotz aller Bestrebungen eines Aus-
tauschs zwischen Osten und Westen als eine noch immer missverstandene
Religion bezeichnet und damit impliziert, dass die gemeinsame Arbeit ein
Baustein des interreligiosen Dialogs sein will. Im letzten Satz hingegen
relativiert sich dieser Eindruck zugunsten inner-islamischer dawa. Ziel des
Buches sei es, explizit muslimische Wissenschaftler:innen zu dhnlichen
wissenschaftlichen Recherchen zu inspirieren, die der eigenen religidsen
Wahrheitsfindung dienen mogen. Bemerkenswert ist die Aussage, dass der
Koran definitiv kein naturwissenschaftliches Traktat sei. Diese Erkldrung
wirkt zundchst wie eine Kritik an igaz ilmi. Allerdings wird sogleich klar-
gestellt, dass der Koran Gottes Wort sei und daher naturwissenschaftliche
Erkenntnisse stets verifizieren miisse.®”! In der Ausgabe eines der renom-

669 Vgl. auch Stenberg, The Islamization of Science, 233-234. Stenberg gibt an, weitere
unpublizierte Vortrage von az-Zindani und Moore gefunden zu haben. Diese seien
jedoch vornehmlich eine Wiederholung von Human Development With Islamic
Additions. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 233-234, Fufinote 71.

670 Vgl. az-Zindani, ,Innahu I-haqq®, 7-9.

671 Vgl. Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, viii a-b.

203

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

miertesten Lehrbiicher fiir Embryologie wird also die Naturwissenschaft
auf den Platz hinter dem Koran verwiesen.®”?

Zindanis Beitrag in The Developing Human with Islamic Additions zeigt
anschaulich, wie es ihm gelingt, seine i¥az ilmi-Ergebnisse plausibel mit
embryologischen Erkenntnissen zu verkniipfen. Moores Buch behandelt
die Entwicklung des menschlichen Embryos von der Gametogenese bis
zum Ende der Fetogenese. Zindanis Methode erinnert an Bucaille, der
ebenfalls zuerst die modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse fiir
sich sprechen lieff und anschlieffend seine Interpretation der religidsen
Texte vorzustellen.”> Gemifd Stenberg fasste az-Zindani Bucailles Buch auf
einer seiner Audiokassetten mit dem Titel al-1lm al-hadit wa-igaz al-quran
zusammen und kommentierte Bucailles Auflerungen zu dem Verhiltnis
zwischen ,Religion® und ,Wissenschaft®. Weiterhin betonte az-Zindani Bu-
cailles Schlussfolgerung, dass die Bibel ein menschliches Produkt sei, der
Koran dagegen das Wort Gottes, da die koranischen Aussagen den neues-
ten naturwissenschaftlichen Erkenntnissen entsprichen.®’* Auch in einigen
seiner Publikationen listet az-Zindani Bucailles Buch im Literaturverzeich-
nis.67>

An der jeweils passenden Stelle fiigt az-Zindani ein ,islamisches Kapitel
ein. Dadurch entsteht kein zusammenhingender Uberblick iber die von
ihm beschriebenen Stadien, sondern ein sehr kleinteiliges Bild der islami-
schen Terminologie. So fiigt er beispielsweise Moores Ausfithrungen iiber
die histologische Struktur des Uterus das Kapitel ,,A Place of Settlement
Firmly Fixed (Quarar Makeen [sic])“ hinzu. Er zitiert Q. 24:13 und erklart,
dass der dort erwédhnte garar makin der Uterus sei und die in Q. 39:657

672 Die Ausgabe von Developing Human With Islamic Additions wurde mit Erlaubnis
des Verlags W.B. Saunders Company von Dar al-gibla herausgegeben. Der Verlag
Saunders, in dem die erste Auflage von Moores Developing Human erschien, war
Teil der Henry Holt and Company und wurde 1986 an Harcourt verkauft. Seitdem
Harcourt 2001 von Elsevier ibernommen wurde, hélt dieser Verlag die Rechte an
Moores Buch. Jegliche Anfragen meinerseits an die genannten Verlage beziiglich der
Zusammenarbeit von Saunders und Dar al-gibla blieben unbeantwortet.

673 Diese Vorgehensweise attestiert Stenberg auch Moore fiir den Artikel Highlights of
Human Embryology in the Koran and Hadith. Vgl. Stenberg, The Islamization of
Science, 232.

674 Vgl.ebd., 234.

675 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 36. Ein Verweis auf Bucaille findet sich ebenso
in Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, 12a.

676 ,Er erschuf euch aus einem einzigen Wesen, dann machte er ihm daraus dessen
Partner. Er sandte euch hinab an Herdenvieh vier Paare; er erschafft euch immer

204

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

genannten drei Schleier der Dunkelheit (zulumat talat)®’’ die Bauchdecke
der Mutter, die Uteruswand und die Plazenta darstellten. Diese Vorgehens-
weise, die koranische Terminologie neben den Originaltext zu stellen, er-
weckt bei Lesenden moglicherweise den starken Eindruck einer Uberein-
stimmung von moderner Embryologie und koranischem Text. Ein genaues
Verstandnis von dem von az-Zindani prasentierten Modell der Embryonal-
entwicklung erhilt man jedoch nicht. Tatsachlich ldsst az-Zindani in den
Islamic Additions die Zeitangaben bei den Beschreibungen der Stadien wie
beispielsweise nutfa und ‘alaga weg. Vielmehr ldsst er auch hier Moore
als Reprasentanten der Embryologie fiir sich sprechen, indem er auf die
im Originaltext stets mit Zeitangaben versehenen Abbildungen verweist.
Eine weitere Besonderheit in den Islamic Additions ist der bereits erwdhn-
te Verzicht auf die Bilder des Egels und der gekauten Substanz. Um die
Relevanz des Egelvergleich hervorzuheben, lautet stattdessen der Titel des
‘alaga-Stadiums ,leech stage®’® Bei allen anderen Stadien wird die engli-
sche Ubersetzung in Klammern hinter dem arabischen Begriff genannt.
Mit der Formulierung ,Egelstadium® betont az-Zindani den Vergleich auf
pointierte Weise.

Eine wesentliche Ausnahme in Bezug auf einen detaillierten Einblick in
az-Zindanis Modell bildet sein Kapitel ,The First 40 Days: Jam‘a AlKhalq
[sic] (Compilation)*, das in das Kapitel ,The Embryonic Period: Fourth
to Eighth Weeks® in dem Abschnitt ,Highlights of the Embryonic Period®
von Moores Originaltext eingefiigt wurde.®”? Moore fasst in diesem Ab-
schnitt die wichtigsten Entwicklungsschritte und Verdnderungen der exter-
nen Form des Embryos zusammen. Diese Platzierung ist von az-Zindani
geschickt gewdhlt, da Moores Betonung der externen embryonalen Form
az-Zindanis eigenen Fokus auf die Form des Embryos unterstreicht.580 Au-
flerdem befinden sich passenderweise auf der linken Seite der Doppelseite
Zeichnungen eines 32, 36 und 41 Tage alten Embryos. Diese illustrieren
die gekriimmte C-Form des Embryos, die Somiten sowie die entstehenden

«

wieder neu im Leibe eurer Miitter in drei Finsternissen. [...]% aus Bobzin, Der
Koran.

677 Meine Ubersetzung ,drei Schleier der Dunkelheit ist an az-Zindanis englischer
Variante ,three veils of darkness® orientiert.

678 S. Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, 56a.

679 Vgl. ebd., 76-88. Ebenso sind az-Zindanis Kapitel ,,Al-Mudghah“ und ,Izam Stage“
Teil dieses Abschnitts bei Moore.

680 Zur Bedeutung der externen Form des Embryos bei az-Zindani vgl. Kapitel 4.

205

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

Gliedmaflen und Organe.®®! Inhaltlich unterscheiden sich az-Zindanis Aus-
fithrungen hier nicht von seinen sonstigen Abhandlungen zur embryonalen
Entwicklung. Erwdhnenswert ist dennoch, dass seine Position beziiglich
der 40 Tage-Variante in Moores Buch so explizit herausgestellt wird. Dies
mag zum einen daran liegen, dass der Originaltext keine offenkundige Ver-
bindung zu der besonderen Stellung der 40 Tage bereithélt und az-Zindani
diese hervorheben will, und zum anderen daran, dass er sichergehen will,
dass diese Information die Leser:innenschaft erreicht.

Die Relevanz der 40 Tage wird zunichst durch die Kapiteliberschrift
hervorgehoben. Weiterhin zitiert az-Zindani den Ibn Mas‘ad-Hadith von
Muslim und fithrt aus, dass gam* al-halg ein Ausdruck sei, der gemafd dem
Hadith beschreibe, dass alle Organe und Organsysteme des Embryos in
den ersten 40 Tagen seiner Entwicklung angelegt wiirden. Er erwahnt hier
auch beildufig die Interpretation von dreimal 40 Tagen, entkriftet diese
jedoch sogleich mit dem Hudaifa-Hadith. Geméf3 seiner Interpretation von
letzterem beginnen die Differenzierung der Organe sowie die Entwicklung
der Knochen nach dem mudga-Stadium, das heifSt nach dem 42. Tag. An
dieser Stelle erwédhnt az-Zindani erneut az-Zamlakani, um seiner Interpre-
tation zusétzlich Gewicht zu verleihen.

Es ist anzunehmen, dass az-Zindani sich mit anderen Predigern und Ge-
lehrten iiber seine Interpretation der Hadithe zu embryonaler Entwicklung
austauschte. Hierfiir spricht die Danksagung az-Zindanis zu Beginn der
Islamic Additions. Er dankt unter anderem dem saudischen Gelehrten und
ehemaligem Grofimufti Saudi-Arabiens ‘Abd al-‘Aziz b. ‘Abd Allah b. Baz
(1910/1912-1999) und ai-Sa‘rawi fiir ihre Beratungen in Hinblick auf das
Kapitel ,The First 40 Days".%8? Die Erwdhnung der mitunter sehr bekannten
Personlichkeiten unterstreicht die Wichtigkeit des Aspekts der vierzig Tage
fiir az-Zindani. Dariiber hinaus kann dieses Namedropping als Versuch
gewertet werden, seine Hermeneutik durch die vermeintliche Akzeptanz
bekannter islamischer Gelehrter zu legitimieren. Gleichzeitig suggeriert die
Danksagung, dass die Genannten seine 40 Tage-Ansicht unterstiitzen 6%

681 Vgl. Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, 84.

682 Vgl. ebd., viii e. Weiterhin werden Saih ‘Abd ar-Razzaq ‘Afifi, Saih Sayyid Sabiq,
Saih Mana“ al-Qattan, Saih Muhammad Aba Sahba, Qadi Ahmad al-Ansi und Saih
‘Abd al-Fattih Aba Gudda dankend erwéhnt.

683 In seinem tafsir schreibt as-Sa‘rawi, dass die ‘ulama’ sagten, es dauere 40 Tage bis
aus der nutfa eine ‘alaga werde. Dies impliziert die 120-Tage-Sicht. Ibn Baz ist ein
weiteres Beispiel. Ob dieser az-Zindanis 40-Tage-Interpretation im personlichen
Austausch befiirwortete, bleibt offen. Sollte dies der Fall sein, wire dies ein Hinweis

206

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

Zindanis internationales Netzwerk — personell wie institutionell - inner-
halb der arabischsprachigen Welt untersuche ich im anschlieflenden Kapi-
tel. Zunichst vertiefe ich die Betrachtung von az-Zindanis Zusammenarbeit
mit weiteren westlichen Wissenschaftlern neben Moore.

5.3.2 Das Projekt ,This is the Truth® (Innahu I-haqq)

Dem ersten Treffen mit Moore folgten ab Mitte der 1980er Jahren Ein-
ladungen az-Zindanis an weitere US-amerikanische, kanadische und eu-
ropdische, nichtmuslimische Wissenschaftler. Von Kameras begleitet wur-
den ihnen von az-Zindani Koranpassagen présentiert, die sie im Kontext
ihres Fachgebiets kommentieren sollten. Zudem sollten sie Stellung dazu
beziehen, ob der koranische Text mit den Erkenntnissen ihres jeweiligen
Fachgebiets tibereinstimmt. Das aus Teilen dieser Interviewreihe zusam-
mengeschnittene Video Innahu I-haqq®®* (This is the Truth) sowie die

darauf, dass die Islamische Weltliga oder einer ihrer prominenten Vertreter, keine
einheitliche Meinung vertritt, sondern in verschiedenen Foren unterschiedliche
Aussagen trifft. Am Beispiel von Aussagen des Gelehrten Yasuf al-Qaradawi (geb.
1926) zum menschlichen Hirntod wurde dies von Thomas Eich und Johannes
Grundmann dokumentiert. Vgl. Thomas Eich und Johannes Grundmann, ,Musli-
mische Rechtsmeinungen zu Hirntod, Organtransplantation und Leben.“ Zeitschrift
fiir medizinische Ethik 49, Nr.3 (2003): 306-7. In mehreren von Ibn Baz veréffent-
lichten Fatwas argumentiert dieser ausschliellich mit der 120-Tage-Variante. Vgl.
‘Abd al-‘Aziz b. Baz, ,Fatwa ,Hukm ighad al-ganin® Zuletzt gepriift am 12.04.2021,
https://binbaz.org.sa/fatwas/7921/ .t~ o_#-<-; ‘Abd al-‘Aziz b. Baz, ,Fatwa ,Ma‘na
qaulihi ta‘ala % Zuletzt gepriift am 12.04.2021, https://binbaz.org.sa/fatwas/8938/-__.
o e Kol lam 3Kl so ‘Abd al-Aziz b. Baz, ,Fatwa ,Sarh hadit™ Zuletzt ge-
priift am 12.04.2021, https://binbaz.org.sa/fatwas/10566/ j-ls-idadi- Jom U= Jo - gusmley
und ‘Abd al-‘Aziz b. Baz, ,Fatwa ,Tafsir qaulihi ta‘ala® Zuletzt geprift am 12.04.2021,
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142/ e1- ; yor- - Siis- Mo - i

Auf die ambivalente Rolle Ibn Baz‘ innerhalb der Weltliga-Unterorganisationen
gehe ich in Abschnitt 6.3 noch einmal ein. Weiterhin untersuche ich im selben
Unterkapitel die Parallelitit verschiedener Aussagen zur embryonalen Entwicklung
innerhalb der Islamischen Weltliga.

684 Das Video wurde von dem Nutzer ThankAllahAlways auf der Plattform YouTube
hochgeladen: ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The classic video ‘This is the Truth/Anna-
hul Haqq [sic]’: Abdel Megid El Zindani [sic].“ Zuletzt gepriift am 24.11.2021, https:/
/www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c. Auf verschiedenen Internetseiten
finden sich auch Videosequenzen aus einzelnen Interviewausschnitten aus Innahu
I-haqq. Vgl. exemplarisch The Quran Miracles, ,Videos [Facebook-Profil]“ Zuletzt
gepriift am 24.11.2021, https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC.

207

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

gleichnamige Publikation sowohl in arabischer®®® als auch in englischer®8¢
Fassung ist das bekannteste Projekt az-Zindanis. In Innahu I-haqq werden
die (vorgeblichen) Aussagen dieser Wissenschaftler wiedergegeben.®s” Ge-
mafd az-Zindanis Darstellung bestdtigten sie durch ihre Antworten, dass
der Koran géttlichen Ursprungs sei. Einzelne Sequenzen der gefilmten
Interviews werden in dem Video eingeblendet, in dem az-Zindani vor
einem Sternenhimmelhintergrund sitzend {iber Beispiele des i¢az ilmi im
Koran referiert. Das Video sowie weiteres daraus entstandenes Material
wurden vor allem durch die Verbreitung iiber das Internet ab Mitte der
2000er Jahre populdre Grundlage vieler apologetischer Beitrdge.®®® Innahu
l-haqq ist neben dem 200 Seiten starken Sammelband Human Develop-
ment das bemerkenswerteste Zeugnis dieser Zusammenarbeit. Wie bereits
erwahnt, werden aufler az-Zindani und Moore weitere nichtmuslimische
Wissenschaftler als Herausgeber genannt. Weiterhin ist neben az-Zindani
und seinem Assistenten Ahmad jeweils ein Wissenschaftler als Autor jedes
Kapitels angegeben.

Zu den teilnehmenden Wissenschaftlern zdhlten neben Moore unter
anderen Marshall Johnson, Professor fiir Anatomie und Entwicklungsbio-
logie; Trivedi Persaud, Professor fiir Anatomie und Padiatrie; Joe Leigh
Simpson, Professor fiir Gynikologie und Geburtshilfe; Gerald Goeringer,
Professor fiir Embryologie; Alfred Kroner, Professor fiir Geologie, und
William Hay, Professor fiir Ozeanographie. Obwohl der Journalist Daniel
Golden den Eindruck erweckt, die Wissenschaftler hétten aus monetaren
Interessen einer Zusammenarbeit zugestimmt®, sind zwei weitere Erkla-

685 Vgl. az-Zindani, ,Innahu l-haqq“ Im Vorwort erldutert az-Zindani, dass die Publika-
tion auf dem gleichnamigen Video basiert. Vgl. az-Zindani, ,Innahu I-haqq 4.

686 Wie bereits erwéhnt ist die englische Ausgabe von Abdullah al-Rehaili editiert.
Diese wurde gemeinsam von den beiden Weltliga-Suborganisationen dem Hochsten
Weltrat der Moscheen (al-Maglis al-ala I-alami li-I-masagid) und der CSMQS
sowie der al-Haramain Islamic Foundation (Muassasa I-haramain al-hairiya) her-
ausgegeben. Vgl. al-Rehaili, This is the Truth. Zu diesen Gremien vgl. Schulze,
Islamischer Internationalismus, 213-65.

687 Dem Material sind keine genauen Angaben zu Orten und Daten der Interviews zu
entnehmen. Ich halte es fur wahrscheinlich, dass die Mehrheit der Wissenschaftler
tiber die 1984 gegriindete CSMQS eingeladen wurde. Dafiir sprechen die finanziel-
len Méglichkeiten, die az-Zindani durch die Organisation hatte sowie die gesteigerte
Wabhrscheinlichkeit, dass Einladungen in einem beruflichen Kontext eher angenom-
men werden, wenn diese {iber eine Organisation oder iiber eine an eine Organisati-
on angebundene Person erfolgen.

688 Die Rezeption az-Zindanis igaz ilmi diskutiere ich in Abschnitt 6.4.

689 Vgl. Golden, ,Western Scholars®

208

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

rungsansitze vorstellbar. Erstens konnte ein Interesse an interreligidsem
Austausch und die Bereitschaft zu interreligiosem Dialog eine Motivation
fir die Mitwirkung gewesen sein. Golden beschreibt Simpson als praktizie-
renden Presbyterianer, Moore als liberalen Christen.®® Sowohl das liberale
Spektrum der presbyterianischen Kirchen als auch weitere Stromungen der
liberalen Theologie haben den Anspruch, Religion und moderne Naturwis-
senschaft miteinander in Einklang zu bringen sowie die eigene Lehre vor
dem Hintergrund des modernen Wissens zu interpretieren.®! Demzufolge
koénnten Moore und Simpson ein ehrliches Interesse an Austausch und
Dialog mit az-Zindani gehabt haben. Neben Moore hat auch der Mediziner
Trivedi Persaud az-Zindanis Ansichten rezipiert. In seiner Monographie
tiber die Geschichte der Anatomie®? schreibt er, einige Aussagen aus dem
Koran und den Hadithen enthielten auflergewdhnliche Beschreibungen der

690 Vgl. ebd. Moore wuchs laut eigener Aussage in einer christlichen Familie auf.
Der Vater war presbyterianischer Geistlicher, der Moore gemif3 eigener Aussage
lehrte, allen Religionen mit Respekt zu begegnen. Moore gehe davon aus, dass alle
[monotheistischen] Religionen an denselben Gott glauben. Sein eigener Glaube
ermdgliche ihm anzuerkennen, dass Muhammad, ebenso wie Jesus, ein Prophet sei
und der Koran géttlichen Ursprungs. Moore sieht fiir sich und seinen Glauben in
diesen Annahmen keinen Konflikt. Vgl. Moore, ,Embryology in the Qur’an®

691 Der Ausdruck ,liberale Theologie® beschreibt eine theologische Stromung, dessen
pragendes Anliegen die Vermittlung von Christentum und Moderne ist. Liberal
ist sie in dem Sinne, dass die theologische Tradition autoritdrer Kirchlichkeit und
Dogmatik hinter die theologische Reflexion und individuelle Frommigkeit treten.
Die liberale Theologie ist diesbeziiglich stark von den Ideen der europdischen Auf-
klarung sowie der biirgerlichen Emanzipation beeinflusst. Zur kritischen Auseinan-
dersetzung gehdren neben den Naturwissenschaften ebenso die historisch-kritische
Bibel- und Jesusforschung. Vgl. den Eintrag ,liberale Theologie“ in Cornelia Dock-
ter, Martin Diirnberger und Aaron Langenfeld, Hrsg., Theologische Grundbegriffe:
Ein Handbuch (Stuttgart: Schoningh, 2021), 1034 sowie Hartmut Ruddies, ,,Libera-
le Theologie: Zur Dialektik eines komplexen Begriffs.“ In Liberale Theologie: Eine
Ortsbestimmung, hrsg. v. Friedrich W. Graf, Troeltsch-Studien 7 (Giitersloh: Giiters-
loher Verlagshaus, 1993), 176-203. Der Frage nach Wissenschaftlichkeit der Theolo-
gie behandeln Thomas Schirtl und Sarah Rosenhauer: Thomas Schirtl, ,Theologie
und Wissenschaft: Kriterien theologischer Spekulation.“ In Stile der Theologie: Ein-
heit und Vielfalt katholischer Systematik in der Gegenwart, hrsg. v. Martin Diirnber-
ger et al., Ratio fidei 60 (Regensburg: Friedrich Pustet, 2017), 13-42, und Sarah
Rosenhauer, ,Das Paradox der Proposition: Replik zu Thomas Schirtl: Theologie
und Wissenschaft. Kriterien theologischer Spekulation.” In Diirnberger et al., Stile
der Theologie, 43-54.

692 Vgl. Trivedi Persaud, Early History of Anatomy: From Antiquity to the Beginnung of
the Modern Era (Springfield: Charles C. Thomas, 1984).

209

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

vorgeburtlichen Entwicklung. Er bezieht sich vornehmlich auf Q. 23:12-14
und tibersetzt ‘alaqa als Egel sowie mudga als gekaute Substanz.®%

Zweitens konnte Zufall vereinzelt eine Rolle gespielt haben. Dafiir
spricht die Schilderung des Mainzer Geologen Alfred Kroners. Kréner
reiste schon 1979 zu einer internationalen Fachkonferenz fiir Geologie an
der Ko6nig-Abdulaziz-Universitat in Dschidda. Schwerpunkt der Konferenz
sei ein neu gegriindetes Forschungsprojekt in Saudi-Arabien gewesen. Re-
ligiose Themen seien hingegen nicht Bestandteil der Konferenz gewesen.
Zu dem besagten Interview sei es gekommen, da das saudische Fernse-
hen zugegen war und einige der anwesenden Wissenschaftler spontan mit
Fragen zur Vereinbarkeit von Koran und Geowissenschaften konfrontiert
habe. Kroner schildert den Ablauf wie folgt: Den Geologen wurden meh-
rere Koranverse vorgelesen. Anschlieflend wurden sie gefragt, ob deren
Inhalt mit den Erkenntnissen der aktuellen Naturwissenschaft kompatibel
sei. Laut Kroner hitten sie auf einige Fragen mit ,Ja“ geantwortet. Seiner
Meinung nach gelte indes fiir jede Religion, dass manche Aussagen der
Offenbarungstexte mit moderner Naturwissenschaft vereinbar seien. Die
Frage nach dem gottlichen Ursprung des Korans wurde laut Kroner nicht
gestellt.®* Kroner zufolge sei das Interview von dem damaligen Minister
fiir Religiose Angelegenheiten organisiert worden, der selbst ein promo-
vierter Geologe gewesen sei.®®> Neben Kroner seien vier bis sechs andere

693 Vgl. ebd., 72. Dariiber hinaus veréffentlichte Persaud zusammen mit Ahmad einen
Artikel in The Muslim World League Journal tiber die Beschneidung von Jungen:
vgl. Trivedi Persaud und Mustafa Ahmad, ,Sunnah al-Fitra" The Muslim World
League Journal 16, 5/6 (1989). Zu der Zeitschrift vgl. Abschnitt 6.3.

694 Diese Darstellung der Ereignisse stammt aus einer standardisierten E-Mail, die
Kroner verfasste, nachdem er geméf3 eigener Aussage seit Mitte der 2000er Jahre
plétzlich hunderte Mails in dieser Angelegenheit bekam. Der Text dieser E-Mail
kursiert im Internet und wurde mir auch in der persénlichen Korrespondenz im
Mirz 2019 von Kroner iibermittelt. Kroner schilderte die Ereignisse auflerdem in
einem online gefiihrten Videointerview, das auf YouTube verdffentlicht wurde. Vgl.
Alfred Kroner, ,Wissenschaftler zu den Wundern im Koran - Alfred Kroner. Zuletzt
gepriift am 25.11.2021, https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY. Das
hier angegebene Video wurde unter dem Nutzernamen ,,JesusTV* hochgeladen. Auf
YouTube finden sich noch weitere Uploads des Videos anderer Nutzerprofile. Das
Originalvideo stammt vermutlich aus dem Jahr 2011, worauf die Datumsangaben auf
dem sichtbaren Bildschirm des Interviewers schlieflen lassen. Wer der Interviewer
ist, bleibt dagegen unklar.

695 Einen Namen nennt er nicht. In dem YouTube-Interview sagt Kroner, das Fern-
sehinterview sei vom damaligen Vizeprasidenten der Konig-Abdulaziz-Universitat
organisiert worden. Vgl. Kroner, ,Wissenschaftler zu den Wundern im Koran®.

210

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

westliche Geologen an dem Interview beteiligt gewesen, die jedoch inzwi-
schen verstorben seien. An weitere Einzelheiten kénne Kroner sich nicht
erinnern, ebenso wenig wie an den Namen des Interviewers.®

Wenn man Kréners Schilderung folgt, ist es ausgeschlossen, dass alle
Interviews auf einer gemeinsamen Veranstaltung gefiihrt wurden. Auch
az-Zindanis Mitwirkung an dem Interview der Geologen 1979 bleibt unklar.
Es ist nicht auszuschliefSen, dass das saudische Fernsehen unabhingig von
az-Zindanis Mitwirkung 1979 einige Geologen im Zuge der Konferenz in-
terviewte und diesen Fragen zur Vereinbarkeit bestimmter Koranpassagen
und ihrer Forschung stellte. Falls az-Zindani nicht direkt beteiligt war,
hat er dieses Material ohne Hinweis auf dessen Herkunft in sein Video
eingebaut.

Spater distanzierten sich einige der Wissenschaftler explizit von der
Aussage, sie hitten den Wundercharakter sowie den gottlichen Ursprung
des Korans mithilfe ihres Fachwissens bestitigt. So sprechen beispielsweise
William Hay, Gerald Goeringer und Joe Leigh Simpson laut Golden von
Manipulation, aus dem Kontext gerissenen Zitaten, und dass sie in eine
Falle getappt seien.®®” Auch Kroner sagt, dass es zu keinem Zeitpunkt seine
Absicht gewesen sei, die Gottlichkeit des Korans zu bestdtigen. Dariiber
hinaus sei diese Frage auch gar nicht gestellt worden. Kroner schreibt dazu:
»The citations that you now find on these religious sites are taken out of
context [...]. In any case, whatever you find on these sites I surely never said
as it is quoted now:“®*® Tatsdchlich lasst sich der arabischsprachigen Version
von Innahu I-haqq entnehmen, dass es bei der Befragung von Johnson und
Simpson vornehmlich um die Frage ging, ob Muhammad die modernen
naturwissenschaftlichen Fakten hitte wissen kdnnen. Diese Frage wurde
mit Verweis auf die damals fehlenden Instrumente sowie Erkenntnisse
verneint. Aus dieser Antwort wird abgeleitet, dass die Wissenschaftler den
gottlichen Ursprung des Korans und dessen Wundercharakter bestatigten.
Denn wenn Muhammad nicht Autor dieses Wissens sei, miisse es folglich

696 Personlicher E-Mail-Austausch mit Alfred Kroner.

697 Vgl. Golden, ,Western Scholars®. Meines Wissens gibt es keine offiziellen Stellung-
nahmen der drei genannten Wissenschaftler auf ihren Webseiten oder ahnlichen
Kanalen.

698 Das Zitat stammt aus der standardisierten Antwortmail, die Kroner bei Anfragen zu
diesem Thema verschickte.

211

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

von Gott stammen.®®® Von den betreffenden Wissenschaftlern ist Kroner
derjenige, der sich am ausfiihrlichsten und deutlichsten an einer Richtig-
stellung versucht hat. Dennoch gibt er an, dass seine damaligen arabisch-
sprechenden Kolleg:innen an der Universitdt Mainz ihm geraten hitten,
nichts gegen die unsachliche Wiedergabe des Interviews zu unternehmen,
weil dieser Versuch zwecklos sei.”??

Die Kooperation zwischen az-Zindani und den westlichen Wissenschaft-
lern wird auch in religionskritischen Internetforen diskutiert, die sich als
Erwiderungen auf missionarische Tatigkeiten verstehen.”®! Im Fokus stehen
neben der vermeintlichen Bestitigung der gottlichen Natur des Korans
durch die Wissenschaftler die angebliche Konversion Moores und die
Stellungnahmen Kroners. Die Nutzer:innen treten als Verteidiger:innen
Kroners auf und beraten dariiber, welche Mafinahmen Kroner ergreifen
konnte, um sich deutlicher von This is the Truth zu distanzieren. Einige be-
richten, selbst Mails an Kroner und andere der beteiligten Wissenschaftler
geschrieben und sie um klare Videostellungnahmen gebeten zu haben. Ihr
Anliegen bezeichne ich als ,,Anti-dawa®, da die Nutzer:innen bestrebt sind,
die Welt davon zu iiberzeugen, dass Kroner und Moore weder konvertiert
sind, noch die koranischen Aussagen bestitigt haben.

Von az-Zindanis Projekt This is the Truth bleibt — vor allem durch die ak-
tuelle Verbreitung und Verfiigbarkeit durch das Internet - der nachhaltige
Eindruck, eine Reihe von profilierten Wissenschaftlern hatte an eindriickli-
chen Beispielen die Vereinbarkeit von ,Islam“ und ,Wissenschaft‘,die Gott-
lichkeit des Korans sowie die wundersame Vorhersehung moderner natur-

699 Vgl. az-Zindani, ,Innahu I-haqq’ 14-20. Im englischen This is the Truth wird etwas
vorsichtiger formuliert, wenn es um die Bestitigung der Géttlichkeit des Korans
durch Johnson geht. Vgl. al-Rehaili, This is the Truth, 20-23.

700 Kroner formuliert diese Begriindung gegen weitere Mafinahmen sowohl in seiner E-
Mail als auch in dem YouTube-Video. Eine Frage, die beziiglich der (halbherzigen)
Richtigstellungsversuche offenbleibt, ist, inwiefern oder warum die Wissenschaftler
der Veroffentlichung von Human Development zugestimmt haben. Falsche Zitate
und manipulative Darstellungen im Internet sind ein Problem, gegen das die Betrof-
fenen in den meisten Fillen nicht viel tun konnen. Es sollte hingegen moglich
sein, gegen die Nennung als Co-Autor in den entsprechenden, zitierfahigen Publi-
kationen rechtliche Schritte gegen den Verlag einzuleiten, sofern kein vertragliches
Einverstandnis vorliegt. Jegliche unternommenen oder unterlassenen Versuche hier-
zu bleiben jedoch gemifl meinem aktuellen Kenntnisstand Spekulation.

701 Vgl. Forum Freigeisterhaus, ,,Prof Alfred Kroner wollte keinesfalls den Koran besta-
tigen.“ Zuletzt gepriift am 17.11.2021, https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t
=18542 sowie die von dem Nutzer ,meteo” betriebene Internetseite: User Meteo,
»Anti-Religion.net. Zuletzt gepriift am 18.11.2021, http://www.anti-religion.net/.

212

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
http://www.anti-religion.net
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
http://www.anti-religion.net

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

wissenschaftlicher Erkenntnisse durch den Koran bestitigt. Wie ich im fol-
genden letzten Abschnitt dieses Kapitels argumentiere, reichte az-Zindani
dieses Ergebnis noch nicht: Er beabsichtigt die nachhaltige Beeinflussung
der akademischen Embryologie, in dem die koranische die bestehende
Terminologie ersetzt.

5.3.3 Die Ubernahme der koranischen Termini in der internationalen
Embryologie

Neben dem Vorteil der naturwissenschaftlichen Legitimation durch Moore
und andere Wissenschaftler darf eine zweite Motivation seitens az-Zindanis
nicht tibersehen werden — namlich sein Anspruch, iber Moore und die an-
deren die ,westliche Wissenschaft dahingehend zu beeinflussen, islamische
Begriffe und vor allem die Terminologie des igaz ilmi zu Gibernehmen. Dies
aufSert sich besonders deutlich in der Einleitung von Human Development,
in der zunichst die Uberlegenheit der islamischen Begriffe herausgestellt
wird: ,The terminology provided in the Quran and Sunnah is characteri-
zed by descriptiveness, accuracy, ease of comprehension, and integration
between description of appearance and main internal processes. 792 Weiter-
hin wird nicht nur betont, dass alle beteiligten Autoren von der Uberle-
genheit der islamischen Begriffe gegeniiber den in der Naturwissenschaft
bisher verwendeten Begriffen iiberzeugt seien, sondern auch explizit die
Erwartung geduflert, dass internationale Wissenschaftsinstitutionen die is-
lamischen Begriffe ibernehmen:

The authors of the papers in this book are in agreement concerning
the distinctiveness and compatibility of the Islamic terminology with
the actual events in human development. This terminology fulfills all
the conditions necessary for using scientific terms in this field, and the
terminology actually in use today still lacks some of these conditions in
some stages of development. Therefore, we hope that these research ef-
forts will result in a valuable contribution in the development of science
in general, and in the field of embryology in particular. As awareness
increases of these types of studies, it could be expected that scientific

702 S.az-Zindani et al., Human Development, 1.

213

20012026, 15:48:4; Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

institutions, either in the Islamic world, or internationally, might adopt
this Islamic terminology due to its ease of use and accuracy.”%

Neben dieser Ankiindigung nimmt das Thema Terminologie ein eigenes
Kapitel in Human Development ein, bei dem neben az-Zindani und Ahmad
auch Moore als Autor genannt wird.”%* Einleitend wird festgehalten, dass
das numerische System zur Klassifikation embryonaler Entwicklungsschrit-
te keine deskriptive Beschreibung zur Unterscheidung der verschiedenen
Stadien bietet. An anderer Stelle betont az-Zindani, dass Moore selbst zu
dem Schluss gekommen sei, dass die koranische, auf Formen basierende
Einteilung der embryonalen Stadien, der numerischen iiberlegen sei.”®® Die
Autoren schlagen daher nicht weniger vor, als ein neues Klassifikationssys-
tem der embryonalen Entwicklung zu etablieren, das auf den koranischen
Termini basiert. Die Begriffe dieses Systems miissen drei Kriterien erfiillen:
deskriptive Beschreibung der dufSeren Form, Widerspiegelung der Entwick-
lungsprozesse und einen zeitlich klar abgrenzbaren Anfangs- sowie End-
punkt. Die aus Q. 23:12-14 abgeleiteten Stadien erfiillen geméaf3 den drei Au-
toren alle Anspriiche fiir ein klares, umfassendes und wissenschaftsbasiertes
System, embryonale Entwicklungsstadien zu klassifizieren.”¢ Zindani be-
treibt folglich ,re-labeling“’%7 in zwei Richtungen: Er beschreibt die religio-
sen Vorstellungen der Embryogenese mit Begriffen der modernen Embryo-
logie, wodurch er diesen eine naturwissenschaftlich basierte Legitimation
verschafft. Gleichzeitig propagiert er die Aufnahme des koranbasierten Vo-
kabulars in die Sprache der modernen Embryologie.

Auf den folgenden Seiten des Kapitels in Human Development werden
in kondensierter Form erneut alle von az-Zindani definierten Stadien und
Stufen der embryonalen Entwicklung erldutert und mit Bildern illustriert.

703 S.o.A., ,Introduction. In az-Zindani et al., Human Development as Described in the
Quran and Sunnah, 1.

704 Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,New Terms.” In
Human Development as Described in the Qur'an and Sunnah.

705 Vgl. az-Zindani, ,Innahu I-haqq® 7-9.

706 Vgl. Mustafa Ahmad, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,New Terms.“ In
Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 141; 146-148. Ebenso
in Mustafa Ahmad, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,The Nutfah
Stage.“ In ebd., 51.

707 James Lewis beschreibt die ,Umetikettierung® einer traditionellen Idee oder Praktik
mit einem Begriff, der wissenschaftlich oder technologisch anklingt als einen der
einfachsten Wege, seine Aussagen durch Wissenschaft zu legitimieren. Vgl. James R.
Lewis, ,How Religions Appeal to the Authority of Science.” In Handbook of Religion
and the Authority of Science, 33.

214

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az-Zindanis igaz ilmi

Das Fazit dieses letzten Kapitels ist gleichzeitig der Schluss von Developing
Human: Der Koran beinhalte alle entscheidenden Fakten beziiglich der
Embryogenese. Da die meisten dieser Erkenntnisse erst im 20. Jahrhundert
gewonnen worden seien, konnte der Prophet Muhammad sie unmdglich
gekannt haben. Folglich miisse dieses Wissen von Gott stammen.

Zindani sieht seine Bemiithungen als einen Anstof§ fiir die medizinische
Forschung. Die Rhetorik, er erweise der Naturwissenschaft einen Dienst,
indem er die Terminologie der Embryologie reformiere, dhnelt der Selbst-
darstellung Nilssons: Nilsson brauchte die Hilfe und Unterstiitzung von
Medizinern, um seinen Fotografien autoritative Bildbeschreibungen hin-
zufligen zu konnen. Im Gegenzug dafiir habe er der Medizin geholfen,
neue Entdeckungen zu machen.”® Glaubt man az-Zindani, so hatte seine
Mission Erfolg und Moore verbreitete die islamische Terminologie in medi-
zinischen Kreisen.”?® Zahlt man die online abrufbaren Vortrage von Moore
zur Embryonalentwicklung im Koran sowie die beiden Artikel A Scientist's
Interpretation und Highlights of Human Embryology zu den wissenschaftli-
chen Publikationen Moores, hat az-Zindani nicht ganz Unrecht. Es gibt
allerdings keine Hinweise darauf, dass Moore in seiner von az-Zindani
unabhingigen Forschung die koranische Terminologie tibernommen hat.
Bis auf die von mir erlduterten Hinweise in dem Abschnitt zur Geschichte
der Embryologie in Moores The Developing Human, blieb der sonstige Text

708 Vgl. Jiilich, ,The Making of a Best-Selling Book", 512.

709 Vgl. az-Zindani, ,Innahu l-haqq’ 5-7. Uber zehn Jahre nach den Interviews fiir
This Is the Truth verglich der britische Mediziner Robert Winston (geb. 1940) in
seiner preisgekronte BBC-Dokumentation namens The Human Body von 1998 den
Embryo mit einem Blutegel. Lord Robert Winston ist ein auf Fertilititstechniken
spezialisierter Gynékologe und Professor am Imperial College London. Er prasen-
tierte zahlreiche BBC-Serien zur menschlichen Biologie sowie die Sendung The
Story of God, in der er als glaubiger Jude die Bedeutung von Religion und Glaube
im Zeitalter der modernen Naturwissenschaft untersuchte. Vgl. Robert Winston,
»Professor Robert Winston.“ Zuletzt gepriift am 18.02.2022, https://www.robertw
inston.org.uk/. In den acht Folgen von The Human Body erklarte Winston die
Entwicklung und Wirkungsweisen des menschlichen Korpers vom Embryo bis
zum Tod. Um die Ahnlichkeit zwischen einem Embryo und einem Blutegel zu
demonstrieren, positionierte er einen Egel auf seinem Arm. Winston erlduterte, dass
sich der Blutegel von seinem Wirt erndhre wie der Embryo von dem Koérper der
Mutter. Eine Verbindung zu Moore oder ein direkter Einfluss Winstons von Moores
oder az-Zindanis Arbeiten bleibt Spekulation. Meine Anfrage an Winston beziiglich
seines Egelvergleichs blieb bedauerlicherweise unbeantwortet. Als wurmartig wird
die Form des 24 Tage alten Embryos auch in einem Anatomie-Selbstlernbuch des
Mediziners Dale Layman beschrieben: vgl. Dale Layman, Anatomy Demystified: A
Self-Teaching Guide, Demystified Series (New York u.a.: McGraw-Hill, 2004), 366.

215

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.robertwinston.org.uk
https://www.robertwinston.org.uk
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.robertwinston.org.uk
https://www.robertwinston.org.uk

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindanis igaz ilmi

des Lehrbuchs beziiglich der embryologischen Terminologie unverandert.
Ebenso miissen Restzweifel bleiben, inwieweit Moore und die anderen
beteiligten Wissenschaftler tatsachlich als gleichberechtige Autoren der ent-
sprechenden Beitrage in Human Development gelten kénnen.

Vor allem im Vergleich zu al-Bar ldsst sich festhalten, dass az-Zindanis
Umgang mit Naturwissenschaft bestimmter ist. Wahrend al-Bar zwar for-
dert, entsprechende Themen des figh in das Curriculum des ,,muslimischen
Medizinstudiums“ aufzunehmen, und die Ausarbeitung eines solchen Cur-
riculums présentiert, will az-Zindani die Embryologie islamisieren. Er ar-
gumentiert fiir die Vereinbarkeit von ,Islam“ und ,Wissenschaft®, wobei zu-
gleich die Autoritdt von Koran und Sunna héherwertig ist als die der saku-
laren Medizin. Bezliglich des Verhiltnisses von religiosem und modernem
naturwissenschaftlichen Wissen geht az-Zindani gemaf} seiner Auffassung
des igaz ‘ilmi einen Schritt weiter als bisherige Ansitze der Islamisierung
von Wissenschaft: Seiner Uberzeugung nach ist das als westlich deklarierte
Wissen iiber die embryonale Entwicklung bereits im Koran vorhanden und
demnach genuin islamisch. Dieses Wunder des Korans lasst er sich durch
die strategische Zusammenarbeit mit westlichen Wissenschaftlern, allen
voran Keith Moore, verifizieren. Seine Interpretation der embryonalen Ent-
wicklungsschritte ‘alaga und mudga, die ihm zufolge in einem Zeitraum
von 40 Tagen abgeschlossen sind, unterstreicht er mit den Illustrationen
eines Egels und einer gekauten Substanz. Die Plausibilitit der beiden Ver-
gleiche alaga/Egel und mudga/gekaute Substanz belegt az-Zindani sowohl
mit medizinischen Erkenntnissen als auch linguistisch. Die internationale
Popularisierung dieser Illustrationen sowie az-Zindanis igaz ilmi allgemein
sind Gegenstand des folgenden, letzten Kapitels dieser Arbeit.

216

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des igaz ilmi durch az-Zindani

Nachdem ich in den vorangegangenen Kapiteln den Inhalt und die Metho-
den von az-Zindanis i¥az ilmi erlautert habe, rekonstruiere ich im letzten
Kapitel dieser Arbeit, wie und wo sich seine Darstellungen der koranischen
Embryologie verbreitet haben. Ich diskutiere, in wie fern az-Zindani mit
seinen Aktivititen mafigeblich fiir eine Erweiterung der zeitgendssischen
koranischen Interpretation der embryonalen Entwicklung verantwortlich
ist. Weiterhin argumentiere ich, dass er dazu beigetragen hat, den Embryo
zu einem zentralen Element sowohl wissenschaftsbezogener Koraninter-
pretationen als auch der islamischen da‘'wa zu machen.

Hierzu untersuche ich nachfolgend, wie az-Zindani mittels seiner Akti-
vititen und Publikationen innerhalb des i¢az ilmi-Genres wesentlich zur
internationalen Popularisierung seiner Interpretationen von Q. 23:12-14
sowie des Ibn Masad-Hadith beigetragen hat. Wie im einleitenden Teil
erortert, verstehe ich Popularisierung hier in erster Linie als die Bekannt-
heit von az-Zindanis Annahmen. Diese Bekanntheit gilt insbesondere fiir
das Beispiel des Vergleichs des ‘alaga-Stadiums mit einem Egel. Daran
wird weiterhin sichtbar, dass der Popularisierungsprozess nicht nur Wissen
vereinfacht, sondern neues Wissen schafft: Religioses sowie embryologi-
sches Wissen werden transformiert und neu konstituiert. Der Erfolg der
Popularisierung dieses neu geschaffenen Wissens hdngt weniger von der
faktischen ,Wahrheit* des Objektes ab als von dem sozial konstruierten
Sinn.”10

In az-Zindanis Fall spielte sein Kontakt zur Islamischen Weltliga eine
entscheidende Rolle fiir seinen Erfolg. So griindete az-Zindani 1984 die
bereits erwdhnte Hai'a al-Glamiya li-l-i%az al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna
(International Commission on the Scientific Miracles in the Qur'an and the
Sunnah, CSMQS).”!! Als eine Organisation innerhalb der Weltliga-Struktur

710 Vgl. Knoblauch, Wissenssoziologie, 155. Vgl. weiterfithrend den einleitenden Teil
dieser Arbeit.

711 Nach der Namensdnderung im Januar 2021 in al-Idara al-amma li-hidmat al-kitab
wa-s-sunna wurden Besucher:innen der Webseite der CSMQS (www.eajaz.org)
entsprechend weitergeleitet. Zum aktuellen Zeitpunkt (Januar 2022) wurde die
neue Webseite http://www.ioqas.org.sa ebenfalls geloscht und das Fortbestehen
der Komission ist unklar. Die Webseite eajaz.org ist archiviert unter https://web

217

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://www.eajaz.org
http://www.ioqas.org.sa
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.eajaz.org
http://www.ioqas.org.sa
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

liegt ihr Hauptsitz in Mekka. Uber die CSMQS verdffentlichte az-Zindani
zahlreiche Publikationen und hielt Konferenzen ab. Aufgrund der Anbin-
dung an die Weltliga sowie der damit verbundenen finanziellen und struk-
turellen Moglichkeiten, gelang es az-Zindani nicht nur seine Ergebnisse,
sondern auch den i¥az ilmi zu popularisieren. Auflerdem versuchte er, i¥az
ilmi zu professionalisieren, indem er eine Theorie zur Methode sowie ein
Regelwerk aufstellte. Anhand der offiziellen Verlautbarungen der CSMQS
erldutere ich az-Zindanis theoretisches und methodisches Verstandnis von
igaz ilmi, das er vornehmlich in Ta’sil al-i¢az al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna
dargelegt hat.”1?

Um die Bedeutung der Weltliga fiir az-Zindanis igaz filmi-Aktivititen
zu verstehen, folgt zunéchst ein Uberblick iber die Geschichte und Ziele
der Organisation sowie az-Zindanis Position innerhalb der Weltliga-Struk-
turen. Diese Erlduterungen sind vor dem Hintergrund der in Kapitel 3
vorgenommenen biografischen und ideologischen Einordnung az-Zindanis
zu sehen. Seine internationale Bekanntheit, den Umfang seiner i¢az ilmi-
Aktivititen sowie sein personliches Netzwerk konnte er kontinuierlich aus-
bauen. Die Griindung der CSMQS ist die letzte Phase dieser Entwicklung
und stellt die administrative Basis von az-Zindanis i¢az ilmi mit dem
Ziel der internationalen da'wa dar. Es folgt daher die Darstellung der
Griindungsgeschichte der CSMQS sowie ihre Verortung innerhalb der Or-
ganisationsstruktur der Weltliga als ein Instrument zur Popularisierung von
az-Zindanis Aussagen.

Da die CSMQS neben der IFA eine zweite Weltliga-Suborganisation
ist, die sich mit dem Themenfeld der embryonalen Entwicklung befasst,
nehme ich anschlieflend einen diesbeziiglichen Vergleich zwischen beiden
vor. Hierbei fokussiere ich insbesondere auf die jeweiligen Zeitschriften,
die Magallat al-haia al-alamiya li-l-i¢az al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna, die
Magallat rabitat al-alam al-islami und das Muslim World League Journal,

.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang
=en [27.01.2022] und kann mittels Online-Suche gefunden und aufgerufen werden.
Wenn vorhanden, gebe ich die abrufbaren, archivierten Online-Adressen an. Leider
ist dies nicht in allen Fallen moglich.

712 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi. Seine Erlduterungen diesbeziiglich in Ta’sil
beruhen auf der ersten Konferenz der CSMQS, die im Oktober 1987 in Islamabad,
Pakistan stattfand. Aus chronologischen Griinden erdrtere ich az-Zindanis Defini-
tion von i¥az ilmi erst in diesem Kapitel. In den bisher besprochenen Veroffentlich-
ungen findet sich keine detaillierte Ausarbeitung az-Zindanis zu seiner Auffassung
von igaz ilmi.

218

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en

6.1 Zindani und die Islamische Weltliga

da meines Wissens die Zeitschriften der Weltliga bisher nicht systematisch
nach Inhalten zu igaz ilmi untersucht wurden. Weiterhin liegen aktuell
keine Forschungsarbeiten vor, die genaue Aussagen iiber den allgemeinen
Leser:innenkreis oder die Rezeption der Weltligazeitschriften machen.”?
Gleiches gilt fiir die Magallat al-haia al-alamiya li-lI-i$az al-ilmi fi l-quran
wa-s-sunna, deren Inhalte meines Wissens noch ginzlich unerforscht sind.
Die Auswertung illustriert die unterschiedlichen Verldufe des innerislami-
schen Diskurses zur embryonalen Entwicklung auch innerhalb der Organi-
sation Weltliga. Ich argumentiere, dass sich am Beispiel des Themenfeldes
Embryologie nachvollziehen ldsst, dass in der Weltliga Strukturen bestehen,
um unterschiedliche Motivationen und Interessen zu repréisentieren.

Abschlieflend widme ich mich der breiten internationalen Rezeption von
az-Zindanis Vorstellungen. Ich zeige, dass seine Ideen sich iiber das Genre
des igaz ‘ilmi hinaus verbreitet haben. Auffillig ist vor allem, dass seine
Vergleiche zwischen ‘alaga und Egel sowie mudga und gekauter Substanz,
ebenso wie seine Position beziiglich des Ibn Mas‘td-Hadith in verschiede-
nen Textgattungen sehr geldufig wurden. Ich fithre zahlreiche Beispiele aus
Publikationen an, in denen es um Themen wie die allgemeine Vereinbar-
keit von ,,Islam“ und ,Wissenschaft®, i¥az ilmi, da'wa oder embryonale Ent-
wicklung geht. In den vorgestellten Beitrdgen, die az-Zindanis Positionen
wiedergeben, wird er teilweise direkt, teilweise indirekt referenziert. Aus
dieser Analyse schlussfolgere ich, dass die 40-Tage-Position in Diskursen
aufSerhalb der islamrechtlichen Diskussionen der Gremien keine Minder-
heitenmeinung darstellt, sondern den Anspruch einer allgemeinen islami-
schen Mehrheitsmeinung der 120-Tage-Position in Frage stellt. Weiterhin
konkretisieren sich in dem untersuchten Material die Vereinfachungen der
koranischen Termini und die Vergleiche der alaga mit einem Egel sowie
der mudga mit einer gekauten Substanz, die ich in den vorherigen Kapiteln
behandelt habe.

6.1 Zindani und die Islamische Weltliga

Die folgende Beschreibung der Islamischen Weltliga dient dazu, ihre Be-
deutung als Basis eines internationalen islamischen Netzwerks sowie ins-

713 Lediglich Schulze nennt ein Beispiel fiir eine Reaktion auf die Weltligapresse. Dieses
ist von 1966 und lasst daher keine weiterfithrenden Schliisse zu. Vgl. Schulze, Islami-
scher Internationalismus, 258.

219

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

besondere fiir die weltweite da‘wa zu illustrieren, bevor ich az-Zindanis
Position in der Liga in den Blick nehme.

Laut Selbstdefinition ist die Weltliga eine internationale, islamische,
berstaatliche Organisation, die danach strebt, ,die Wahrheit des Islams®
(hagigat ad-din al-islami) zu erklaren, humanitire Hilfe zu leisten sowie
Dialog und Kooperation sowohl zwischen den Mitgliedsstaaten als auch
nichtislamisch geprigten Landern zu férdern. Sie wurde unter Konig Faisal
im Mai 1962 wihrend der Islamischen Konferenz (al-Mu'tamar al-islami)
in Mekka als islamische Nichtregierungsorganisation mit der Absicht ge-
griindet, alle muslimischen Staaten und Gemeinschaften kulturell und
religiés zu reprisentieren. Zu den offiziellen Zielen der Weltliga zdhlen
die Festigung der islamischen Identitit und der Einheit der umma, die
Starkung der innerislamischen Solidaritat und die weltweite Unterstiitzung
islamischer Anliegen, insbesondere von islamischen Minderheiten.”**

Als Tatigkeiten, um diese Ziele zu erreichen, nennt die Weltliga das
Abhalten von Konferenzen, Seminaren und Treffen weltweit und aufferdem
das Unterzeichnen von Vereinbarungen mit internationalen Organisatio-
nen, die deckungsgleiche Ziele verfolgen.”"> Die Grofie der internationalen
Organisationsstruktur der Weltliga ist beachtlich. Diese umfasst dutzende
Biiros, mehrere Islamzentren in Europa, zahlreiche Bildungseinrichtungen,
Kulturzentren und Moscheen sowie ungefihr 1000 Personen, die in 94
Landern als Prediger fiir die Weltliga arbeiten. Hinzu kommen die Aus-
landsbiiros vielzahliger Unterorganisationen.”’® Reinhard Schulze, der bis
dato die ausfiihrlichsten Forschungsarbeiten iiber die Weltliga vorgelegt
hat, bezeichnet ihre Organisationsstruktur als ,transnationales Solidaritits-

714 Vgl. Islamische Weltliga Online, ,Magalis ar-rabita.“ Zuletzt gepriift am 31.03.2021,
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile.

715 Vgl. ebd. Fiir eine umfassende Beschreibung der Ziele vgl. auch Reinhard Schul-
ze, ,Die Islamische Weltliga (Mekka) 1962-1987 Deutsche Zeitschrift fiir Politik,
Wirtschaft und Kultur des Orients 29, Nr.1 (1988), und Grundmann, Islamische
Internationalisten.

716 Vgl. Grundmann, Islamische Internationalisten, 86. Zu den grofiten und wich-
tigsten Unterorganisationen der Weltliga zahlen die Rechtsakademie al-Magma
al-fight al-islami (IFA), der Hochste Weltrat der Moscheen (al-Maglis al-ala
I-alami li-l-masagid), die Organisation der islamischen Gelehrten (Haiat ulama’
al-muslimin) sowie die Allgemeine Islamische Konferenz (al-Mu'tamar al-islami
al-amm). Des Weiteren halt die Weltliga Mitglied- und Partnerschaften zahlreicher
internationaler Organisationen wie der UNESCO und UNICEFE. Vgl. Islamische
Weltliga Online, ,Magalis ar-rabita®

220

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile

6.1 Zindani und die Islamische Weltliga

netzwerk“’”7, in dem es nicht darum gehe, einzelne Personen einzubin-
den, ,sondern andere islamische (meist islamistische) Gemeinschaften zu
einem grofleren Netzwerk zusammenfithren8. Gleichwohl beansprucht
die Weltliga unter der (finanziellen) Patronage des saudischen Regimes eine
Fiithrungsrolle gegeniiber anderen konkurrierenden Organisationen, die sie
durch deren mehrheitliche Integration in die eigene Struktur ausbauen
konnte.”” Infolgedessen entwickelte sich ein internationales Netzwerk zur
Verbindung von Kultur- und Bildungsarbeit, humanitarer Hilfe und Ge-
sundheitsprojekten, die iiber Moscheen, Unternehmen und Einzelpersonen
koordiniert und verwaltet werden.”20

Trotz aller Beteuerungen, die islamische umma in ihrer Vielfalt zu re-
préasentieren und nach einer muslimischen Einheit zu streben, ist die sau-
disch-wahhabitische Dominanz innerhalb der Weltliga an der Besetzung
wichtiger Amter und Positionen erkennbar.’! Neben der wahhabitischen
Doktrin flossen auch die Lehren der Muslimbriider in die Ausrichtung der
Weltliga.”?? Der Einfluss der Muslimbriider ist aufgrund ihrer zunehmen-
den Beteiligung an der saudischen Institutionenbildung in den 1960er Jah-

717 S. Reinhard Schulze, ,Islamische Solidarititsnetzwerke: Auswege aus den verlore-
nen Versprechen des modernen Staates.“ In Transnationale Solidaritit: Chancen und
Grenzen, hrsg. v. Jens Beckert et al. (Frankfurt a.M. u. New York: Campus, 2004),
211.

718 S.ebd., 212.

719 Lediglich die Akademie fiir islamische Studien (Magma“ al-buhit al-islamiya) der
Azhar verweigerte eine solche Hierarchisierung. Vgl. Schulze, ,,Die Islamische Welt-
liga® 63.

720 Vgl. Grundmann, Islamische Internationalisten, 76-77.

721 Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 183-85, und Schulze, ,Die Islamische
Weltliga'; 62.

722 Unter ihren Griindern war neben einigen anderen Angehérigen der Muslimbru-

derschaft oder Bruderschaft-nahen Bewegungen auch Sa‘id Ramadan (1926-1995),
Schwiegersohn von Hasan al-Banna und selbst fithrender Aktivist in der Muslim-
bruderschaft. Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 186-203.
Noch stirker als die Weltliga ist die Islamische Universitit Medina (al-Gamia
al-islamiya bi-I-Madina al-Munawwara) von der Muslimbruderschaft gepragt. Die-
se wurde 1961 als Gegenpol zur Azhar-Universitit gegriindet und gilt neben der
Weltliga als zweite Organisation der Anti-Nasser Kampagne des saudischen Re-
gimes. Vgl. Lacroix, Awakening Islam, 41-42. Zur Rolle der Islamischen Universitit
Medina in der globalen Verbreitung des saudischen Islamverstandnisses, vgl. Mi-
chael Farquhar, Circuits of Faith: Migration, Education, and the Wahhabi Mission,
Stanford Studies in Middle Eastern and Islamic Societies and Cultures (Stanford:
Stanford University Press, 2017), insbesondere 129-184.

221

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

ren plausibel.”?* Aufgrund der engen Verbundenheit der Weltliga mit dem
saudischen Regime haftet ihr der Eindruck an, vornehmlich Instrument
saudischer Auflenpolitik zu sein, das mafSgeblich daran beteiligt ist, das
saudische Islamverstdndnis weltweit zu verbreiten.”?*

Zwei Suborganisationen sind mafigeblich fiir die internationale Einfluss-
nahme der Weltliga verantwortlich: der Hochste Weltrat der Moscheen
(al-Maglis al-ala I-alami li-l-masagid/ WSCM) und das bereits erwahnte
Gremium fiir figh der Islamischen Weltliga (al-magma“ al-fighi l-islami/
IFA). Die beiden Gremien reprasentieren gleichsam die fiir diese Arbeit
wesentlichen Arbeitsbereiche der Weltliga: die da'wa sowie fatawa und figh
(Erteilung von Rechtsgutachten und Jurisprudenz).’? Insbesondere die
Bedeutung der da‘wa als Grundpfeiler der Organisation ist in der Arbeit der
Weltliga kaum zu tiberschétzen.”?¢ Die Koordination der da‘'wa-Arbeit tiber
die mit der Weltliga affiliierten Moscheen obliegt dem 1975 als Aquivalent
zum damals bereits bestehenden Weltkirchenrat gegriindeten WSCM.7%”

723 Vgl. hierzu Abschnitt 3.2.

724 Vgl. Samir Amghar, ,The Muslim World League in Europe: An Islamic Organization
to Serve the Saudi Strategic Interests?“ Journal of Muslims in Europe 1, Nr.2 (2012):
127-41; Grundmann, Islamische Internationalisten, 76; Jordan Jelié, ,Die Islamische
Weltliga und die Organisation der Islamischen Konferenz. Internationale Politik
36, Nr. 856 (1985): 14-17, und David Commins, The Wahhabi Mission and Saudi
Arabia (London u. New York: Tauris, 2006), 152-53. Trotz der Abhéingigkeit vom
saudischen Regime stellt Jakob Skovgaard-Petersen die Unabhéngigkeit der Weltliga
gegeniiber der dgyptischen Regierung als einen Vorteil dar, der ihr ein reprisenta-
tiveres Ansehen verschaffe. Vgl. Jakob Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the
Egyptian State: Muftis and Fatwas of the Dar al-Ifta, Social, Economic and Political
Studies of the Middle East and Asia 59 (Leiden u.a.: Brill, 1997), 192-93.

725 Schulze nennt aulerdem die Arbeitsbereiche uhiwa (Solidaritat) und wahda (Ein-
heit). Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 216.

726 Vgl. Schulze, ,Die Islamische Weltliga, 64. Auch an anderen Stellen wird da‘'wa
als wichtigste Aufgabe der Weltliga bezeichnet: vgl. Schulze, Islamischer Interna-
tionalismus, 183-85; Grundmann, Islamische Internationalisten, 76-78; Commins,
The Wahhabi Mission and Saudi Arabia, 152-53; Muhammad K. Masud, Reinhard
Schulze und Paul E. Walker, ,Da‘wah.“ In The Oxford Encyclopedia of the Modern
Islamic World, 1; J. Millard Burr und Robert O. Collins, Alms for Jihad: Charity
and Terrorism in the Islamic World (Cambridge u.a.: Cambridge University Press,
2006), 33-35, und Matthew Kuiper, Dawa: A Global History of Islamic Missionary
Thought and Practice, The New Edinburgh Islamic Surveys (Edinburgh: Edinburgh
University Press, 2021), 236-38.

727 Vgl. Muhammad K. Masud, Reinhard Schulze und Paul E. Walker, ,Da‘wah In
The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 1. Schulze sieht durch die
Besetzung des Amts des Prisidenten des WSCM im Jahr 1983 durch Ibn Baz, der zu
dieser Zeit bereits das wichtige Amt des Présidenten des konstituierenden Rats der

222

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.1 Zindani und die Islamische Weltliga

Neben der Verwaltung von Moscheen weltweit zéhlen ebenso die Heraus-
gabe von Biichern und Broschiiren sowie die Ausbildung, Schulung und
Entsendung von Imamen und Predigern zu den Aufgaben des WSCM.
Es wird weiterhin angenommen, dass sich die Arbeit des WSCM dariiber
hinaus vornehmlich auf die weltweite Verteilung saudischer Gelder fiir die
Errichtung neuer Moscheen konzentrierte.”28

Die durch diese finanziellen Zuwendungen ermdglichten Predigten, Ma-
terialen und wohltatigen Aktivititen richten sich vornehmlich an musli-
mische Gemeinden anstatt an neue Konvertit:innen.”?® Der aktivistische
Charakter des WSCM zeigt sich ebenfalls in der Selbstbeschreibung seines
Ansatzes: So werbe er nicht nur fiir die Vorziige des Islams, sondern hat
sich zum Ziel gesetzt, auch die ,geistige Invasion® (al-gazw al-fikri) sowie
~abweichendes Verhalten® (as-sulitk al-munharifa) zu bekdmpfen und ,,dem
Islam widersprechende Ideen und Verhaltensmuster (al-afkar wa-anmat
as-sulitk allati tata‘arad ma'‘a ta‘alim al-islam) zu untersuchen.”3°

Auch az-Zindanis Verbindung zur und Mitwirkung innerhalb der Welt-
liga konzentrierte sich auf den WSCM und begann dementsprechend
schon, bevor er 1979 nach Saudi-Arabien ging. Im Griindungsjahr wurde
az-Zindani als eines von damals 26 stindigen Mitgliedern”! des WSCM
gewdhlt und hatte den Posten des Leiters des Biiros fiir Unterweisung
und Rechtleitung (Maktab al-iriad ad-dini) inne.3 Uber die konkrete

Weltliga innehatte, die interne Bedeutung des WSCM unterstrichen. Vgl. Schulze,
Islamischer Internationalismus, 288.

728 Vgl. Jan-Peter Hartung, Viele Wege und ein Ziel: Leben und Wirken von Sayyid Abi
I-Hasan ‘Ali al-Hasani Nadwi (1914-1999), Kultur, Recht und Politik in muslimischen
Gesellschaften 6 (Wiirzburg: Ergon, 2004), 430. Detaillierte Informationen iiber
die Finanzen und Finanzstrome der Weltliga sind schwer zuginglich. Zu Weltliga-fi-
nanzierten da‘'wa-Bewegungen in afrikanischen und siidostasiatischen Landern, vgl.
Kuiper, Da‘'wa, 224-25. Zum Einsatz saudischer Gelder in Pakistan, die teilweise
tiber die Weltliga vermittelt wurden, vgl. Madiha Afzal, ,Saudi Arabia's Hold on
Pakistan.” Zuletzt gepriift am 18.03.2022, https://www.brookings.edu/research/saud
i-arabias-hold-on-pakistan/. Beispiele fiir da‘wa-Projekte, die die Weltliga in Indien
unterstiitzte, hat Zaman beschrieben: vgl. Zaman, The Ulama in Contemporary
Islam, 175.

729 Vgl. Schulze, ,Die Islamische Weltliga®, 64-65.

730 Vgl. Islamische Weltliga Online, ,Magalis ar-rabita®

731 Gemif} der Beschreibung der Weltliga besteht der WSCM aktuell [letzte Aktualisie-
rung 2016] aus 40 Mitgliedern. Vgl. ebd.

732 Eine Liste der Mitglieder wurde in der englischsprachigen Zeitschrift der Weltli-
ga verdffentlicht. Vgl. Muhammad Salih al-Qazzaz, ,The World Supreme Council
of Mosques, Mecca al-Mukarramah.“ The Muslim World League Journal 3, Nr.8
(1976): 10. Ebenso Schulze, Islamischer Internationalismus, 285. In der Auflistung

223

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

Bedeutung dieses Postens und az-Zindanis Aktivititen aus dieser Position
heraus konnte ich in meinen Recherchen keine verlésslichen Informationen
ermitteln. Es ist meiner Ansicht nach mdglich, dass ein direkter Zusam-
menhang zwischen az-Zindanis Posten im WSCM und seiner Férderung
der islamisch-wissenschaftlichen Institute im Jemen besteht. Ich halte es fir
plausibel, dass er als Leiter des Biiros Zugriff auf finanzielle Mittel hatte,
die er zwecks Errichtung zahlreicher Institute in den Jemen weiterleitete.
Auftillig ist, dass az-Zindani kurz nach seiner Ernennung in den WSCM
ebenfalls der Leitung der Institute im Jemen beitrat. Die beschriebenen
Bildungseinrichtungen erfiillen den Auftrag des WSCM, das wahhabitische
Islamverstdndnis unter jungen Menschen zu verbreiten, eindrucksvoll.”33 In
diesem Sinne wire das entsprechend eingesetzte Geld in ein erfolgreiches
Projekt geflossen. AuSer den ungenauen Hinweisen, dass betrachtliche fi-
nanzielle Mittel aus Saudi-Arabien in die Institute geflossen sind, liegt mir
indessen kein expliziter Beleg fiir diese These vor.

Unabhiéngig von diesem moglichen Zusammenhang scheint es mir plau-
sibel anzunehmen, dass az-Zindani mittels seiner Stellung im WSCM sein
personliches Netzwerk innerhalb der Weltliga ausbauen konnte und diese
Kontakte bei der Griindung der CSMQS zumindest forderlich gewesen sein
diirften. Hierfiir spricht auch, dass die CSMQS eine Unterorganisation des
WSCM ist. Zindanis Mitgliedschaft und Position sind, falls nicht operativ
einflussreich, mindestens reprisentativer Natur. Uberdies stirken eine Mit-
gliedschaft sowie weitere Schliisselpositionen in der Weltliga die religiose
Autoritit, wie Roman Loimeier und Stefan Reichmuth am Beispiel des ni-
gerianischen Gelehrten Abit Bakr Mahmiid Giimi (1922-1992) argumentiert
haben.”3

Dariiber hinaus unterstreicht die Besetzung dieser Positionen mit dem
Jemeniten az-Zindani seine Stellung, schliefllich spiegelt sich auch in der
personellen Besetzung der Weltliga der generell saudische Charakter der

der Mitglieder des WSCM zum 25. Jubildum der Weltliga 1987 wird az-Zindani
weiterhin als eines von damals 46 Mitgliedern des WSCM genannt. Weiterhin wird
er als ,Secretary, Bureau of Miracles of Quran & Sunnah® gelistet. Vgl. Islamische
Weltliga, ,Members of the Supreme World Council of Masajid“ The Muslim World
League Journal 15,1/2 (1987): 19-20.

733 Zu der Bedeutung der Institute im Jemen und az-Zindanis Rolle vgl. Abschnitt 3.1.

734 Vgl. Roman Loimeier und Stefan Reichmuth, ,Zur Dynamik religios-politischer
Netzwerke in muslimischen Gesellschaften Die Welt des Islams 36, Nr.2 (1996):
159-60.

224

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.1 Zindani und die Islamische Weltliga

Organisation wider.”>> Zwar waren auf den beiden ersten Allgemeinen Isla-
mischen Konferenzen (Sing. al-Mu’tamar al-islami al-amm) in den 1960er
Jahren Delegierte aus 33 Landern vertreten, dennoch stammte vermutlich
fast die Halfte von ihnen aus Saudi-Arabien.”?® Die Entwicklung hin zu
einer Arabisierung und eine zunehmende Marginalisierung nichtarabischer
Mitglieder der Weltliga verstirkte sich Anfang der 1980er Jahre.”?” Insofern
sind die Ernennung eines Nichtsaudis zum Leiter des Biiros fiir Unterwei-
sung und Rechtleitung sowie seine Wahl als stdndiges Mitglied in einem der
wichtigsten Gremien der Weltliga nicht selbstverstidndlich.

Angesichts der oben geschilderten ideologischen Ausrichtung der Weltli-
ga Uberrascht die Personalie des salafistischen Muslimbruders az-Zindani
innerhalb des WSCM jedoch nicht. Im Griindungsjahr des WSCM 1975
hatte sich az-Zindani bereits einen Ruf als salafistischer, auf da‘wa fokus-
sierter Prediger und profiliertes Mitglied der jemenitischen Muslimbruder-
schaft erworben. Weiterhin hatte er bereits administrative Erfahrungen im
jemenitischen Bildungs- und Erziehungsministerium gesammelt, wo er fiir
den Bereich der religiosen Bildung zustdndig war. Sollte die Vermutung
stimmen, dass der rasante Ausbau der jemenitischen Institute eine Amts-
handlung az-Zindanis aus dem WSCM heraus war, kann dies durchaus als
Erfolg az-Zindanis im Sinne der Ideologie des WSCM gewertet werden, der
ihm folglich ein gewisses Ansehen in der Weltliga verschafft haben diirfte.

Die bis Anfang der 1980er Jahre von az-Zindani erreichten Positionen
sowie die erworbene Autoritit schaffte wiederum neuen Handlungsspiel-
raum: Nachdem er seine politische Stellung im Jemen gefestigt hatte, in
das Geflecht der Weltliga eingebunden war und schlieflich 1979 nach
Saudi-Arabien zog, konnte er seine gestirkten Beziehungen zur Weltliga
nutzen und die Zusammenarbeit mit Moore etablieren. Als letzten Schritt

735 So muss der Generalsekretir (al-amin al-amm), der fiir eine Amtszeit von finf
Jahre gewdhlt wird, aus Saudi-Arabien stammen. Ebenso muss die zweite wichtigste
Fithrungsposition, der Prisident des konstituierenden Rats (al-Maglis at-ta’sisi),
mit einem Saudi besetzt werden. Dieser aus 21 Mitgliedern bestehende Rat ist das
hochste Organ in der Organisationsstruktur der Weltliga, das deren Arbeit kontrol-
liert. Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 190-91.

736 Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 184. Bisher fanden vier Allgemeine
Islamische Konferenzen statt: 1962, 1965, 1987 und 2002. Vgl. Islamische Weltliga
Online, ,,Magalis ar-rabita“.

737 Vgl. Jan-Peter Hartung, A System of Life: Mawdudi and the Ideologisation of Islam
(London: Hurst & Company, 2013), 425. Diese Entwicklung spiegelt sich auch in
der IFA wider, wie ich mittels Auswertung der gelisteten Teilnehmenden zwischen
1977 und 2006 festgestellt habe.

225

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

seiner Laufbahn innerhalb der Weltliga griindete er 1984 die CSMQS, der
ich mich im folgenden Abschnitt widme.

6.2 Die Griindung der CSMQS als der Versuch, den i‘gaz ‘ilmi zu
professionalisieren

Die CSMQS wurde 1984 als Suborganisation der Weltliga gegriindet. Als
offizielle Ziele formuliert die CSMQS, die naturwissenschaftlichen Zeichen
oder Wunder des Korans und der Sunna zu belegen und ihre Ergebnisse
international zu verdffentlichen.”?® Zindani sagte, ein Grund fiir die Griin-
dung der CSMQS sei gewesen sicherzustellen, dass i¢az ilmi nur innerhalb
der Vorschriften der Scharia betrieben wird.”*® Obwohl er sein Verstind-
nis eines solchen von der Scharia definierten Rahmens nicht erkldrt, ist
az-Zindanis Anspruch auf Deutungshoheit bemerkenswert. Die Griindung
der CSMQS markiert einen Wendepunkt in der Arbeit az-Zindanis zu
i¥az ilmi hin zu mehr Professionalitdt. Einen dhnlichen Eindruck duflerte
Ahmad Dallal, laut dem die Griindung der CSMQS beweise, dass igaz ilmi
nicht nur ein ,Volksglaube® sei, sondern auch unter vielen muslimischen
Intellektuellen verbreitet sei.”0

Nachdem az-Zindani schon seit Ende der 1970er Jahre intensiv mit
Moore zusammengearbeitet hatte und zudem bereits 1982 The Developing
Human With Islamic Additions erschienen war, gab die CSMQS seiner
Arbeit einen institutionellen Rahmen. Auflerdem erméglichte die CSMQS
az-Zindani die Veroffentlichung und weltweite Verbreitung verschiedener
Publikationsformate. Im Folgenden konkretisiere ich, wie az-Zindani als
Individuum sowie als Teil der CSMQS seine durch die Zusammenarbeit
mit Moore entwickelten Vorstellungen verbreiten konnte. Diese Vorgehens-
weise erkldrt zu einem erheblichen Teil den Erfolg von az-Zindanis Popula-
risierungsbestrebungen seines Modells embryonaler Entwicklung.

738 Vgl. al-Haia li-l-i‘gaz al-ilmi i l-quran wa-s-sunna, ,About Us." Zuletzt gepriift am
18.01.2022, https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eaja
z/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en und
az-Zindani, Ta’sil al-i¢az al-ilmi, 8.

739 Vgl. al-Muhdar, ,Liqa” ma‘a fadilat as-saih ‘Abd al-Magid az-Zindani®.

740 Dariiber hinaus bewertet Dallal az-Zindanis theoretische Abhandlungen als maf-
geblichen Versuch, eine Theorie des igaz ilmi zu formulieren. Vgl. Ahmad Dallal,
»Science and the Quran.“ In The Encyclopaedia of the Qur'an, 4:541 u. 555.

226

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en

6.2 Die Griindung der CSMQS als der Versuch, den igaz ilmi zu professionalisieren

Ahnlich wie schon bei der Weltliga sowie der zur Weltliga zugehorigen
IFA7 gibt es ein agyptisches Pendant zur CSMQS - das dgyptische Ko-
mitee fiir wissenschaftliche Wunder im Koran (Lagnat al-igaz al-ilmi fi
l-quran al-karim) unter dem Vorsitz des agyptischen Wissenschaftlers und
Autors Zaghloul El-Naggar (Zaglal an-Naggar, geb. 1933).742 Das Komitee
ist Teil des agyptischen Obersten Rats fiir Islamische Angelegenheiten
(al-Maglis al-ala li-s-Swan al-islamiya), der wiederum dem Augaf-Ministe-
rium angehort.”*® Es ist denkbar, dass die CSMQS als expliziter Gegenpol
zu der agyptischen Organisation gegriindet wurde, um den fiir die da'wa

741

742

743

Die auflenpolitische Rivalitit zwischen Agypten unter Prisident Nasser und der
saudischen Monarchie wéahrend der Amtszeit Faisals bedingte die Griindung der
Weltliga, die als Gegengewicht zu den Strukturen der Azhar fungieren sollte. S.
Johannes Reissner, ,Internationale islamische Organisationen. In Ende; Steinbach,
Der Islam in der Gegenwart, 746. Dies gilt ebenso fiir die Griindung der islami-
schen Universitit in Medina im Jahr 1961. Durch die dgyptische Niederlage im
Sechstagekrieg (5. bis 10. Juni 1967) gewann die Weltliga zusatzliche Popularitit. Vgl.
Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the Egyptian State, 190.

Naggar zdhlt zu den bekanntesten Vertretern des i¥az ilmi, Bigliardi nennt ihn ,den
Fernsehstar des igaz ilmi". S. Bigliardi, ,Adventures of an Amazing Concept’, 8.
Vgl. weiterhin Ahmad Dallal, ,Science and the Quran.“ In The Encyclopaedia of the
Quran, 4:540-58, und Bigliardi, Islam and the Quest for Modern Science.

Der Journalist Daniel Golden schreibt, az-Zindani sei ein Protegé El-Naggars gewe-
sen. Fiir diese Annahme gibt es jedoch keine weiterfithrenden Hinweise. Auch Gol-
den fiihrt fiir diese Behauptung keine Belege an. Vgl. Golden, ,Western Scholars®
Auf seinen ersten Kontakt mit i¢az ilmi angesprochen erzahlte El-Naggar in einem
Interview, dass er [wie az-Zindani] zunichst Anfang der 1950er Jahre in Kairo auf
das Thema aufmerksam geworden sei. Ebenso wie az-Zindani nannte er unter ande-
rem das Buch von ‘Abd ar-Razzaq Naufal als einflussreich. Vgl. hierzu Abschnitt 3.1.
Weiterhin berichtete El-Naggar, dass er wihrend seiner Lehrtatigkeit in Kuwait in
den spiten 1960er Jahren auf ein Buch von az-Zindani gestoflen sei. Einen Titel
nennt er nicht. Zu einem personlichen Kennenlernen zwischen El-Naggar und
az-Zindani kam es laut El-Naggar wihrend einem seiner zahlreichen Vortrdge an
der Konig-Abdulaziz-Universitit zwischen 1978-1996, als auch az-Zindani an der
Universitat tatig war. Vgl. Unbekannt, ,al-I'gaz al-ilmi lugat ad-da‘wa f1 agr al-ilm."
Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 8, zuletzt
gepriift am 25.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/
66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science.
Neben dem generellen dgyptischen Anspruch auf Autonomie von der Weltliga wird
deutlich, dass Agypten eine ausgeprigte, unabhingige i§dz ilmi-Szene hat, deren
mitunter national sehr populédre Vertreter im Kontext der Weltliga eine marginale
Rolle spielen. Aufgrund dessen beschiftige ich mich in dieser Arbeit nicht weiter-
fithrend mit diesen Personen.

Vgl. Bigliardi, ,The Contemporary Debate on the Harmony between Islam and
Science®, 172, und Bigliardi, ,Adventures of an Amazing Concept’, 8. Auflerdem
berichtet Dariusch Atighetchi von einem internationalen Kongress der Azhar beziig-

227

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

wichtigen Ansatz des i¢dz ilmi unter dem Dach der Weltliga zu koordi-
nieren und zu kontrollieren.”** Den Einsatz des igaz ilmi fir die dawa
duflert az-Zindani offen: Es sei eine strategische Entscheidung gewesen,
einen i¢az ilmi-Ansatz zu nutzen, da sich dieser als sehr forderlich fiir die
da‘wa-Aktivitaten herausgestellt habe.”> Er greift auch das Motiv des Islams
als rationale Religion auf, wenn er schreibt, dass igaz ilmi dazu diene, die
Wahrhaftigkeit des Korans zu beweisen.”® Beziiglich weiterer Intentionen
des igaz ‘ilmi greift az-Zindani das Motiv der Emanzipation vom Westen
als Motivation fiir muslimisches Engagement in der Naturwissenschaft auf
und sieht i¥az ilmi als Katalysator fiir eine wissenschaftliche Erneuerung
(an-nahda al-ilmiya).”*’

Da az-Zindani darauf hinweist, dass die CSMQS auf Entscheidung des
WSCM gegriindet wurde, ist es wahrscheinlich, dass er als Mitglied des
WSCM federfiithrend bei dieser Initiative war.”#® So tibernahm er 1984 die
leitende Funktion des Direktors der CSMQS und blieb bis 2002 in diesem
Amt, das heifit noch einige Jahre, nachdem er Saudi-Arabien verlassen
hatte. Auf ihn folgte ‘Abdullah b. ‘Abd al-‘Aziz al-Muslih (geb. 1948), der
zuvor bereits Generalsekretdr der CSMQS war. Als die wichtigsten Aufga-
ben der CSMQS nennt az-Zindani erstens die Forschung und Erstellung

lich igaz ‘ilmi im medizinischen Bereich, bei dem Reprasentanten 28 arabischer
Lander anwesend gewesen sein sollen. Vgl. Atighetchi, Islamic Bioethics, 337.

744 Nachdem sich das feindselige Verhiltnis zwischen der Weltliga und der Azhar ent-
spannt hatte, verschirfte sich der Widerstreit zwischen den beiden Organisationen
erneut in den 1980er Jahren. Als Ausloser nennt Skovgaard-Petersen die Tatsache,
dass die IFA dhnliche Fragestellungen wie der dgyptische GroSmufti (mufti ad-diyar
al-misriya) behandelte und damit in direkte Konkurrenz zu dem bisherigen Inter-
pretationsmonopol der Azhar trat. Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the
Egyptian State, 191-93. Laut Skovgaard-Petersen spielte im Gegensatz zur IFA die
ITFA, die ebenfalls tiberschneidende Themen behandelte, keine Rolle in der dgypti-
schen Debatte. Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the Egyptian State, 193.

745 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 32-33. Beziiglich des Zielpublikums betont er,
dass igaz ilmi daran orientiert sei, sowohl den Glauben der Muslime zu stirken
als auch den Nichtmuslimen die Wahrhaftigkeit der Offenbarung zu beweisen. Vgl.
az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 77. Ahnlich formuliert er in Tlm al-aginna. Dort
schreibt er von der Hoffnung, dass die vorgelegten Studien eine Quelle fiir die da'wa
sein und gleichfalls Nichtmuslime von der Grofartigkeit des Islams iiberzeugen
mogen. Vgl. Unbekannt, Hrsg., Tlm al-ainna fi daw’ al-quran wa-s-sunna (1987),
https://ebook.univeyes.com/88486, zuletzt gepriift am 12.11.2021, 3.

746 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 77.

747 Vgl. ebd., 33.

748 Vgl. ebd., 8. Zur Grilndung des WSCM vgl. auch al-Hafi’a li-l-i‘gaz al-lmi fil-quran
wa-s-sunna, ,About Us"

228

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://ebook.univeyes.com/88486
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ebook.univeyes.com/88486

6.2 Die Griindung der CSMQS als der Versuch, den i¢az ilmi zu professionalisieren

von Studien zu i¥az ilmi; zweitens eine Bestandsaufnahme von existieren-
den Publikationen im Bereich i¥az ilmi und drittens, die fiir qualifiziert
befundenen Studien (erneut) zu veroffentlichen; viertens das Aufstellen von
Regeln fiir Veroffentlichungen im Bereich igaz lmi.*® Die Themengebiete
der CSMQS umfassen hauptsachlich die Fachgebiete Geologie, Biologie,
Astronomie und Medizin. Zindanis Schwerpunkt als Autor ist das Thema
Embryologie, das auch insgesamt einen hohen Stellenwert in der Arbeit der
CSMQS einnimmt, wie die Dominanz des Themas in den Publikationen
der Organisation beweist.

Ein zentraler Aspekt in der Arbeit der CSMQS sind in unregelmafligen
Abstdnden stattfindende Konferenzen, in denen entsprechende Studien
vorgestellt, diskutiert und zur Veréffentlichung ausgewéhlt werden. Die
erste dieser internationalen Zusammenkiinfte der CSMQS fand im Oktober
1987 in Islamabad, Pakistan, statt.”>% Die Konferenz markiert fiir az-Zindani
den Startpunkt, ,diese neue Wissenschaft“’>! (hada I-ilm al-gadid) im ge-
genwirtigen Zeitalter zu verankern. Laut az-Zindanis Angaben hatte die
Konferenz spektakulire Ausmafle: Es sollen 228 Wissenschaftler:innen aus
52 Landern sowie weitere 160 Personen teilgenommen haben, die insgesamt
79 Studien aus 15 Fachgebieten vorstellten, die aus 500 zuvor eingereichten
Beitrdgen ausgewahlt worden waren. Diese Studien wurden anschlieflend
in sechs allgemeinen Sitzungen ($alasat Gmma) diskutiert. Zusatzlich gab
es zahlreiche spezielle Arbeitssitzungen (galasat al-amal al-mutahassisa) zu
verschiedenen Themen.”>?

Im Zuge der ausgearbeiteten Empfehlungen dieser ersten internationalen
CSMQS-Konferenz formulierte az-Zindani seine Definitionen von tafsir
ilmi sowie igaz ilmi, die sich grundsatzlich mit den oben genannten Unter-
schieden der beiden Disziplinen decken:”* Der igaz ilmi bezeichne die
Informationen iiber einen bestimmten Sachverhalt aus Koran und Sunna,
den die empirische Wissenschaft erst kiirzlich festgestellt hat, und beant-
worte Fragen, die zur Zeit des Propheten aufgrund der fehlenden naturwis-
senschaftlichen Erkenntnisse nicht hitten beantwortet werden konnen.”>*

749 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 8.

750 Bis 2011 fanden neun weitere Konferenzen der CSMQS statt. Diese werden in
der vorliegenden Arbeit nicht diskutiert, da sie gegeniiber der ersten Konferenz in
Islamabad keine weiterfithrenden Erkenntnisse fiir diese Untersuchung liefern.

751 S.az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 8.

752 Vgl. ebd., 77.

753 Vgl. hierzu den einleitenden Teil.

754 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-i¢az al-ilmi, 24.

229

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

Laut az-Zindani lasse sich, anders als mit einem tafsir ilmi, mittels des
igaz ilmi die Géttlichkeit des Korans beweisen.”>> In seiner knappen Er-
orterung zum tafsir ilmi erklart az-Zindani, dass es sich dabei um die
Enthiillung (kasf)7>° der Bedeutung eines Koranverses oder eines Hadith
im Licht der Wissenschaften handle.””” In anderen Worten versuche der
Exeget mittels tafsir ilmi, die im Koran beschriebenen Naturphdnomene
mithilfe der modernen Naturwissenschaft zu erklaren, und stiitze sich dabei
gemaf’ az-Zindani lediglich auf Theorien oder spekulative Betrachtungen
(nazariyat).”>® Der igaz ‘ilmi beziehe sich hingegen ausschliefllich auf
sichere Tatsachen (qatiyat).”>® Zindani erweckt den Eindruck, sich auf
den Fachterminus dalil qat7 (,zweifelsfreier Indikator7®?) zu beziehen.”®!
Dieser feststehende Rechtsbegriff bezeichnet vollig eindeutige Regelungen,
die keiner Auslegung bediirfen sowie solche, die nicht interpretationsfihig
sind.”®> Mit der Verwendung des Begriffs erinnert az-Zindani an die sa-
lafitische Methode der Rechtsfindung, die ausschliefilich auf den Texten
von Koran und Sunna basiert, und lasst damit die entsprechende Haltung
erkennen, dass die Uberlieferung (naql) stets iiber dem Intellekt (‘agl)
stehe.”®3

755 Vgl. ebd., 27.

756 Kasfbezeichnet den Akt, den Schleier zwischen dem Menschen und der ,extra-pha-
nomenalen Welt“ zu liften. Kasf bezieht sich auf die Erkenntnis geheimnisvoller
Sinne und Wahrnehmungen. Der Begriff findet sich vornehmlich in schiitischer
und sufischer Literatur. Vgl. Gardet Louis, ,Kashf“ In The Encyclopaedia of Islam,
Second Edition, Bd. 4, hrsg. v. Emeri van Donzel, Bernard Lewis und Charles Pellat
(Leiden: Brill, 1978), 696-8. Zindani ordnet das Verhdltnis von kasf zu den religio-
sen Erkenntnisquellen gl (Intellekt, Vernunft) und naq! (Uberlieferung, ,Schrift“)
nicht ein.

757 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 24-25.

758 Vgl. al-Muhdar, ,Liga2’ ma‘a fadilat as-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani und
az-Zindani, Ta’sil al-i$az al-ilmi, 26.

759 Vgl. ebd., 26-27.

760 S. Miiller, Recht und historische Entwicklung der Scharia im Islam, 220.

761 In az-Zindani und as-Sawi, ,Atwar al-ganin“ schreiben az-Zindani und as-Sawi,
dass fiir die Beseelung kein dalil qat7 vorlage.

762 Vgl. Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni
Usul al-Figh (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), 40; 76; Rohe, Das
islamische Recht, 59, und Miiller, Recht und historische Entwicklung der Scharia im
Islam, 221-29.

763 Vgl. Al-Atawneh, Wahhabi Islam, 57-60. Fir eine historische Darstellung zur Ent-
wicklung des islamischen Rechtsdenkens vgl. exemplarisch Miiller, Recht und histo-
rische Entwicklung der Scharia im Islam, 214-66.

230

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.2 Die Griindung der CSMQS als der Versuch, den igaz ilmi zu professionalisieren

Zindanis Ausfithrungen zu Theorie und Methode von igaz ‘ilmi lassen
sein Bemiihen erkennen, mittels der von ihm gebrauchten Begriffe ein
theoretisches wie methodisches Fundament zu errichten. Im Zuge dessen
setzt az-Zindani in seiner Definition von igaz ilmi gezielt Vokabular ein,
um an die Hermeneutik der wsiil al-figh sowie der uliim at-tafsir anzu-
kniipfen. Dies zeigt sich auflerdem darin, dass er i¥az ilmi als eine ,Art des
tafsirs* (nau’ at-tafsir)’®* und an anderer Stelle als einen ,Zweig des tafsir*
(far* at-tafsir)’6> definiert und somit den igaz ilmi als Teil dieser Disziplin
versteht. Seine Definition begriindet az-Zindani damit, dass die gleichen
Quellen (Koran und Sunna) verwendet wiirden. Beim igaz ilmi komme
hingegen noch die empirische Wissenschaft hinzu.”6¢

Weitere Beispiele fiir az-Zindanis Bezug auf die exegetische Methodik
sind die Verweise auf die magqasid as-Saria’®” sowie die usul at-tafsir’®3, die
neben der Grammatik’® herangezogen werden kénnten, um im Korantext
oder der Sunna den Beweis fiir die wissenschaftliche Wahrheit (al-hagiga
al-ilmiya) herauszuarbeiten.”’? Da az-Zindani sich auf die blofle Erwah-
nung dieser Begriffe beschrankt, ohne ihre Bedeutung fiir den i¢az ilmi

764 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 24.

765 Vgl. ebd., 25.

766 Vgl. ebd.

767 ,Die Zwecke oder Absichten der Scharia’, vgl. hierzu Robert Gleave, ,Makasid
al-Sharia“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 12, hrsg. v. Peri
Bearman et al. (Leiden: Brill, 2004), 569-70, und Jameleddine Ben Abdeljelil und
Serdar Kurnaz, Magqasid as-Sarta: Die Maximen des islamischen Rechts, Islam im
Diskurs, Studienreihe 1 (Berlin: EB, 2014).

768 Wortlich ,Grundlagen des tafsir. Zindani erldutert diesen Begriff nicht.
Mugqaddima fi usil at-tafsir ist der Titel eines Werks von Ibn Taimiya, in dem
er seine Hermeneutik des tafsir darlegt. Geméf} diesen Ausfithrungen beschrankt
Ibn Taimiya die giiltigen und fiir weitere Auslegungen zu beriicksichtigenden Ko-
raninterpretationen auf die der salaf as-salih und weist der Sunna eine zentrale
Bedeutung zu. Vgl. Ibn Taimiya, Abt al-Abbas Taqi ad-Din Ahmad b. ‘Abd al-Halim,
Mugqaddima fi usul at-tafsir, 2. Aufl. (Kuwait: Dar al-quran al-karim, 1972), her-
ausgegeben von Adnan Zarzar, 93-115. Eine Analyse des Werks hat Walid Saleh
vorgelegt. Vgl. Walid Saleh, ,Ibn Taymiyya and the Rise of Radical Hermeneutics:
An Analysis of an Introduction to the Foundations of Qur'anic Exegesis. In Ahmed;
Rapoport, Ibn Taymiyya and his Times. Saleh betont darin auch die herausragende
Bedeutung der Mugaddima fi usul at-tafsir fur die salafitische Hermeneutik des
tafsir, in der Ibn Taimiyas Ausfilhrungen maf3geblich wurden. Den Fokus auf die
Sunna, geméf$ Ibn Taimiyas Verstandnis, iibernahm sein Schiiler Ibn Katir. Vgl.
Walid Saleh, ,Ibn Taymiyya.“ In Ibn Taymiyya and his Times, 124; 148-154.

769 Wie az-Zindani grammatikalische Beziige im Text des Ibn Mas‘td-Hadith fiir seine
Argumentation nutzt, habe ich in Abschnitt 4.2.1 dargelegt.

770 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-i¢az al-ilmi, 77-78.

231

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

ndher zu erldutern, wirkt ihre Verwendung vornehmlich wie eine strategi-
sche Nutzung, um Fachlichkeit zum Ausdruck zu bringen.

Neben diesen definitorischen Einblicken sind die Ausfithrungen
az-Zindanis weiterhin aufschlussreich in Bezug auf das konkrete Verhaltnis
zwischen den modernen Naturwissenschaften und den Offenbarungstexten
bei der Wissensgenerierung. Zentral fiir das Verstdndnis des Wundercha-
rakters des Korans bei az-Zindani ist die Auffassung, dass der Koran eine
Quelle naturwissenschaftlichen Wissens sei. Zindani demonstriert auf pra-
gnante Weise, dass der Koran bereits eine Reihe embryologischer Fakten
prasentiere, die erst im Laufe des 20. Jahrhunderts innerhalb der Natur-
wissenschaft entdeckt und beschrieben wurden.””! Auch die Analyse von
az-Zindanis Modell embryonaler Entwicklung in Kapitel 4 zeigte bereits,
dass das von az-Zindani prasentierte i¢az ilmi-Verstindnis deutlich tiber
die Erkldrung von Koranversen hinausgeht. DemgemafS ist die Beziehung
zwischen Offenbarungswissen und Naturwissenschaft in az-Zindanis i¥az
ilmi von einem klaren Machtverhaltnis geprigt. Der islamischen Offenba-
rung wird zweifelsfrei die richtungsweisende Rolle zugesprochen. So legt
az-Zindani auch die Hierarchie die Quellen , Koran/Sunna“ und ,moder-
ne Naturwissenschaft untereinander eindeutig fest: Gibt es einen Wider-
spruch zwischen dem Korantext und einer naturwissenschaftlichen Theo-
rie, so muss die Theorie als ungiiltig bewertet und abgelehnt werden.””?
Bei Einigkeit zwischen beiden ist der Koran die Quelle, die die Korrektheit
der Theorie beweist. Ist die Bedeutung des religiésen Textes unklar, die
Theorie dagegen zweifelsfrei gesichert, muss der Text im Einklang mit
dieser Theorie interpretiert werden. Keine Antwort liefert az-Zindani fir
den Fall, dass sowohl der Text als auch die Theorie unklar sind.””®> Aus

771 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 27. Als Verifizierung der Aussage, dass Koran
und Sunna mit der modernen Naturwissenschaft harmonieren, wird in der dazuge-
hérigen Fufinote auf Keith Moores Vortrige mit dem Titel Die Ubereinstimmung
der Embryologie mit Koran und Sunna (Mutabaqat ilm al-aginna li-ma fi I-quran
wa-s-sunna) an saudischen Medizinfakultiten im Jahr 1984 verwiesen.

772 Unbekannt, ,’Abd al-Magid az-Zindani, 2%

773 Vgl. az-Zindani, Tasil al-igaz al-ilmi, 25-26. Die Hierarchie der Quellen in
az-Zindanis Ansatz hat auch Ahmad Dallal beschrieben. Dallal zitiert aus
az-Zindanis Werk al-Muiza al-ilmiya fi I-quran wa-s-sunna, die angegeben Seiten-
zahlen stimmen hingegen mit dem Ta’sil tiberein. Aulerdem werden in al-Muiza
keine theoretischen oder methodischen Leitlinien fiir i¢az lmi definiert. Es handelt
sich folglich vermutlich um einen Zitierfehler. Vgl. Ahmad Dallal, ,Science and the
Quran: In The Encyclopaedia of the Qurian, 4:556, und ‘Abd al-Magid az-Zindani,
al-Mugiza al-ilmiya f1 l-qur'an wa-s-sunna (Kairo, 0.].)

232

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.2 Die Griindung der CSMQS als der Versuch, den igaz ilmi zu professionalisieren

az-Zindanis sonstigen Aussagen ldsst sich ableiten, dass er vermutlich sagen
wiirde, dass sich die Naturwissenschaft erst noch weiter entwickeln muss,
um eine endgiiltige Interpretation des Textes vorzunehmen. Zindanis Ab-
lehnung von Mehrdeutigkeit beschrankt sich demnach nicht auf Interpreta-
tionen der religiosen Texte, sondern umfasst ebenso die Naturwissenschaft:
Entsprechend der zwanghaften Ubereinstimmung zwischen Koran und
Sunna mit embryologischen Erkenntnissen verzichtet az-Zindani darauf,
auf unterschiedliche, moglicherweise konkurrierende naturwissenschaftli-
che Theorien hinzuweisen.

Gemif3 der beschriebenen igdaz ilmi-Definition gilt, dass der religiose
Text nicht nur zu Fragen des Ritus oder zu ethischen Fragestellungen
herangezogen wird, sondern stets auch die finale Kontrollinstanz der Na-
turwissenschaft ist. Der Koran legt die Giiltigkeit oder Ungiiltigkeit von
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und Theorien fest und steht damit
tber der (vermeintlichen) Objektivitit der modernen Naturwissenschaft.
Letztere dient vornehmlich dazu, die Wunderhaftigkeit des Korans zu beto-
nen.

Zindani nennt im Zusammenhang mit seiner i¢az ilmi-Definition auch
die Anforderungen an die Wissenschaftler, die im Bereich von igaz ilmi
tatig sind: So miisse der Wissenschaftler eine naturwissenschaftliche, aka-
demische Ausbildung in einem bestimmten Fachgebiet vorweisen konnen.
Auflerdem miisse er die Quellen und Interpretationen der Rechtswerke
gemifl der Grammatik sowie den usitl at-tafsir verstehen. Dariiber hinaus
sei es notwendig, dass er sich mit den Spezialisten der Offenbarungswis-
senschaften (‘ulum as-saria) dariiber berit, welchen Textstellen ein Wun-
dercharakter zugeschrieben werden konne. Es sei daher empfohlen, i¢az
ilmi-Studien in Arbeitsgruppen zu erstellen, in denen Experten der Natur-
wissenschaften’”* und der ‘uliim as-saria zusammenarbeiten. Expertenaus-
schiisse, die Studien erstellen und Vortrdge halten, sollten mit Exegeten
sowie Naturwissenschaftlern besetzt sein.””>

Zumindest in der Theorie unterstiitzt az-Zindani demnach den Ansatz
des kollektiven igtihads, analog zu den Rechtsfindungsgremien. Unklar
bleibt, in welchem Mafle er selbst fremde Expertise zu Rate zog. So ist

774 Zindani verwendet den Ausdruck ‘wlim al-kauniya statt des Begriffs at-tabiiyat.
Ebenso in ‘Abd al-Magid az-Zindani, ,al-I'gaz al-ilmi: ta’silan wa-manhagan.
Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr.1 (1995):
10-17.

775 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-i¢az al-ilmi, 78.

233

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

in seinem ausfithrlichen Sammelwerk zu embryonaler Entwicklung, Hu-
man Development, nicht ersichtlich, wer die entsprechenden Expert:innen
oder Spezialist:innen sind oder ob iiberhaupt welche an den jeweiligen
Beitragen beteiligt waren. Nach der angegebenen Autorenschaft beurteilt,
ist der Experte fiir die ‘ulim as-saria immer az-Zindani selbst, teilweise
gemeinsam mit Ahmad. Lediglich in der Danksagung nennt er eine Rei-
he von Wissenschaftlern, deren Fachgebiete als ,islamisches Recht® oder
sIslamwissenschaft bezeichnet werden. Konkrete Beitrdge dieser Personen
bleiben jedoch zweifelhaft.”’¢ Etwas préziser und aufschlussreicher ist die
Danksagung in den Islamic Additions. Hier kategorisiert az-Zindani die
Danksagung in beispielsweise medizinische, islamische und praktische Be-
ratungen. Insgesamt z&hlt er iber 60 Namen von muslimischen Gelehrten,
»Kollegen® und Institutionen auf. Unter den genannten Gelehrten, die
ihren ,full support in their personal and official capacities“’”” fiir seine
igaz ‘ilmi Forschung gaben, finden sich Ibn Baz, damaliger Prasident der
Weltliga sowie des WSCM; ‘Abdullah ‘Umar Nasif (geb. 1937), ehemaliger
Generalsekretir der Weltliga (1983-1993); Bin Laden sowie al-Bar.”’® Zwar
bleibt die Form der tatsdchlichen Mitwirkung und Hilfe auch in diesem
Beispiel offen, die lange Namensliste ist aber zumindest ein Hinweis auf
das innerislamische Netzwerk az-Zindanis. Die westlichen Wissenschaftler
mogen die Zugpferde fiir die Auflenwahrnehmung von az-Zindanis i¢az
ilmi sein, nach innen ist es die Verbindung zu gleichgesinnten, einflussrei-
chen Unterstiitzern, die essentiell fiir die Verwirklichung von az-Zindanis
Projekten war.

Eine durch Leitlinien strukturierte Ausiibung von i¥az ilmi soll wohl-
moglich die Akzeptanz dieser oft mit Skepsis bedugten Disziplin er-
hohen. Die Auseinandersetzung mit methodischen Fragen unterstreicht
az-Zindanis Anspruch an Seriositit und Sachlichkeit. Diesen Eindruck
erwecken auch weitere von az-Zindani formulierte Empfehlungen, da die-
se vor allem den Wunsch ausdriicken, igdz ilmi in Universititen und
Forschungseinrichtungen zu etablieren. Demnach solle i¥az ilmi in Theo-

776 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani et al., ,Introduction In Human Development as
Described in the Quran and Sunnah, 9-10.

777 S. Moore und az-Zindani, The Developing Human with Islamic Additions, viii e.

778 Vgl. ebd. ‘Abdullah ‘Umar Nasif wird auch in Human Development dankend erwéh-
nt: ,He has actively supported and promoted our research efforts at the academic
level and has enlisted the assistence of many sponsors.” S. ‘Abd al-Magid az-Zindani
et al., ,Introduction.“ In Human Development as Described in the Quran and Sun-
nah, 10.

234

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.2 Die Griindung der CSMQS als der Versuch, den igaz ilmi zu professionalisieren

rie und Praxis in die universitdren Curricula aufgenommen werden. Der
CSMQS als eigenstidndiges Gremium wurde geraten, proaktiv Kooperatio-
nen mit Universititen und Forschungszentren innerhalb der islamischen
Welt zu suchen. Im Fokus stehen hierbei erstens die Arbeit an einem
gemeinsamen Korankommentar sowie zweitens die Anfertigung einer Ko-
ranausgabe, die igaz ‘ilmi explizit beriicksichtigt. Um die gewonnenen
Erkenntnisse einem breiteren Publikum zuginglich zu machen, wird der
CSMQS angeraten, ihre Studien und Ergebnisse sowohl auf Arabisch als
auch auf Englisch zu verédffentlichen. Weiterhin wurde die Herausgabe
einer ebenfalls zweisprachigen Zeitschrift auf hohem wissenschaftlichem
Niveau angeregt.””® Ich bewerte diese Empfehlungen als ernsthaftes Bemii-
hen, die Wissenschaftlichkeit des i¢az ‘ilmi zu unterstreichen. Die Pline
waren anscheinend zu ambitioniert, denn ein Grofteil dieser Handlungs-
empfehlungen und Ideen fiir die Arbeit der CSMQS, wie das Verfassen
eines Korankommentars, einer Koranausgabe oder die Erstellung umfang-
reicher Datenbanken, wurden meines Wissens nicht umgesetzt.

Insgesamt ldsst sich feststellen, dass im Bereich der koranischen Embryo-
logie alle von az-Zindani durchgefiihrten Projekte und Verdffentlichungen
innerhalb der CSMQS auf die bereits vor dessen Griindung mit den
westlichen Wissenschaftlern erarbeiteten Ergebnisse aufbauen oder diese
reproduzieren. Aufgrund der Tatsache, dass az-Zindani seine maf3geblichen
Arbeiten zum igaz ilmi getitigt und verdffentlicht hat, bevor er theoreti-
sche sowie methodische Uberlegungen transparent gemacht hat, wirken
diese wie der Versuch, seinen Ansatz nachtréglich zu legitimieren. Die prak-
tische Relevanz seiner Theorie des igaz ilmi wirkt daher gering und die
CSMQS folglich wie eine Organisation, die vornehmlich gegriindet wurde,
um az-Zindanis igaz ilmi-Aktivititen einen passenden formalen Rahmen
zu geben und méglicherweise finanzielle Forderung besser begriinden zu
kénnen.”80

779 Vgl. az-Zindani, Ta’sil al-igaz al-ilmi, 79-82. Die Zeitschrift der CSMQS, Magallat
al-hai'a al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna, erschien erstmals 1995.
Die letzte mir bekannte Ausgabe ist das Heft Nr. 55 aus dem Mai 2017. Vgl. al-Hai’a
li-1-i'gaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, ,Magazine.* Zuletzt gepriift am 21.03.2019,
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine.

780 Diese Uberlegung ergibt auch vor dem Hintergrund der in den 2000er Jahren
zunehmend wichtiger werdenden Nutzungsméglichkeiten des Internets: So kamen
Wissenschaftler:innen mehrerer Studien zu dem Schluss, dass die Glaubwiirdigkeit
von Informationen einer Internetseite vom Grad der professionellen Darstellung der
Seite abhéngt. Vgl. Brian J. Fogg et al., ,What Makes Web Sites Credible? A Report

235

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

Die oben erwdhnten Einschitzungen von Dallal, dass die Griindung der
CSMQS und die versuchte Theoretisierung des igaz ilmi dessen Akzeptanz
auch innerhalb gebildeter Milieus erhdhte, legen nahe, dass die professiona-
lisierte Aufiendarstellung ihre Wirkung nicht verfehlt hat. Weiterhin sind
die Erwahnungen der CSMQS im Zusammenhang mit az-Zindani in ver-
schiedenen Forschungsarbeiten ein Hinweis darauf, dass die organisatori-
sche Anbindung an die Weltliga eine AufSenwahrnehmung erzeugt, die der
CSMQS eine gewisse Wichtigkeit bescheinigt. Fiir die i¢az ilmi-Bewegung
war die Griindung der CSMQS daher ein entscheidender Faktor um inter-
national Aufmerksambkeit und finanzielle Férderung zu generieren.

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga als Ausdruck
innerorganisatorischer Meinungsvielfalt

Um zu iiberpriifen, ob sich unterschiedliche Diskursstrange zur embryo-
nalen Entwicklung nicht nur zwischen den Rechtsfindungsgremien und
anderen Foren, sondern auch innerhalb der Weltliga abbilden lassen, unter-
suche ich im Folgenden drei wichtige Informationskanile der Weltliga: die
Zeitschrift der Weltliga sowohl in der arabisch- (Magallat rabitat al-alam
al-islami)’8 als auch in der englischsprachigen Version (Muslim World
League Journal)’8 sowie die Zeitschrift der CSMQS (Magallat al-haia

on a Large Quantitative Study:“ In CHI '01: Proceedings of the SIGCHI Conference
on Human Factors in Computing Systems, hrsg. v. Association for Computing Ma-
chinery (New York, 2001), 61-8. Laut Yifeng Hu und Shyam Sundar richten sich
Personen bei der Recherche nach medizinischen Themen eher nach Informationen
einer offiziellen Organisation: vgl. Yifeng Hu und Shyam Sundar, ,Effects of Online
Health Sources on Credibility and Behavioral Intentions. Communication Research
37,Nr.1(2010): 105-32.

781 Die erste Ausgabe erschien 1963. Zur Griindungsgeschichte der Weltligapresse vgl.
Schulze, Islamischer Internationalismus, 247-59. Ich habe die Ausgaben zwischen
1967 bis 2008 systematisch gesichtet. Die vorherigen Ausgaben waren mir leider
nicht zuginglich. Ab Ende 1966 erschien mit der wochentlich erscheinenden Ahbar
al-alam al-islami eine weitere Zeitschrift der Weltliga, jedoch mit deutlich kiirzeren
Beitragen. Auf der Webseite der Weltliga wird diese Zeitschrift nicht mehr gelistet.
Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the Egyptian State, 192, und Schulze,
Islamischer Internationalismus, 254-57.

782 Die erste Ausgabe erschien 1973. Ich habe die Ausgaben von 1974 bis 2016 systema-
tisch gesichtet. Die vorherigen Ausgaben waren mir leider nicht zugénglich. Das
englische Muslim World League Journal ist keine Ubersetzung der Inhalte aus der
Magallat rabitat al-alam al-islami, sondern eine eigenstindige Publikation, auch

236

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

al-alamiya li-lI-igaz al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna)’®. In allen drei Zeit-
schriften wurden zwischen den 1970er und den 2000er Jahren7®* Themen
und Fragestellungen, die die embryonale Entwicklung, insbesondere die
Interpretation von Q. 23:12-14, betreffen, in schriftlicher Form kommuni-
ziert und verbreitet. Da die Debatten innerhalb der IFA-Sitzungen sowie
die offiziellen Abschlussstatements in der Sekundarliteratur bereits einge-
hend bearbeitet wurden’®>, liegt der Fokus hier auf den Zeitschriften, die
von der Weltliga herausgegeben werden.’8¢ Die Gegeniiberstellung identi-
scher Medienarten erleichtert es dariiber hinaus, vergleichende Schliisse
zu ziehen.”®” Nachfolgend erldutere ich in einzelnen Abschnitten jeweils

783

784

785

786

787

wenn bis 1976 viele Texte aus der Magalla fiir das Journal iibersetzt wurden. Auf die
teilweise sehr unterschiedlich formulierten Inhalte hat bereits Johann Grundmann
hingewiesen: vgl. Johannes Grundmann, ,Scharia, Hirntod und Organtransplantati-
on: Kontext und Wirkung zweier islamischer Rechtsentscheidungen im Nahen und
Mittleren Osten Orient 45, Nr.1 (2004): 39. Vgl. ebenso Eich und Grundmann,
»>Muslimische Rechtsmeinungen’; 306-7.

Die Analyse umfasst die 55 erschienen Ausgaben zwischen 1995 und 2017. Die seit
2008 erschienenen Ausgaben wurden von der CSMQS vollstindig zum Download
im PDF-Format bereitgestellt. Das deutlich professionalisierte Layout sowie Werbe-
anzeigen erwecken den Eindruck eines professionellen Magazins. Die vorherigen
Ausgaben wurden in der Online-Version lediglich mit Titelblatt prasentiert. Nach
Auswahl des jeweiligen Heftes gelangte man zu einer Inhaltsiibersicht. Die Artikel
konnten online gelesen werden, allerdings ohne Angaben von Jahr und Seitenzah-
len. Eine Ausnahme beziiglich der Jahreszahl bildet die erste Ausgabe. Die Jahres-
zahlen waren bedauerlicherweise auch auf den abgebildeten Titelbildern aufgrund
der schlechten Bildqualitit nicht erkennbar. Daher gebe ich in den bibliografischen
Angaben neben dem Titel lediglich die Heftnummer an.

Der Schwerpunkt liegt hierbei auf dem Zeitraum bis Ende der 1990er Jahre, in
denen die entsprechenden Themen zur embryonalen Entwicklung am stirksten
diskutiert wurden. Weiterhin ist dies der Zeitraum, in dem az-Zindani und die
CSMQS am aktivsten waren. Beitrdge ab den 2000ern erwéhne ich punktuell, um
gegebenenfalls auf weitere Entwicklungen aufmerksam zu machen.

Vgl. exemplarisch Thomas Eich, ,Decision-Making Processes. In Muslim Medi-
cal Ethics, 61-77. Zu einem Uberblick iiber die bioethischen Debatten zur embryo-
nalen Entwicklung in den drei Rechtsfindungsgremien IFA, ITFA und IOMS vgl.
den einleitenden Teil dieser Arbeit.

Zwar hat auch die IFA seit 2003 eine eigene Zeitschrift, die Magallat al-magma‘
al-fight al-islami, aufgrund ihres erstmaligen Erscheinens in den 2000er Jahren
ist diese jedoch nicht in die Analyse eingeflossen. Weiterhin miissen die beiden
Weltligazeitschriften bis zum Erscheinen der IFA-eigenen Zeitschrift als die die IFA
reprasentierenden Medien innerhalb der Weltliga gelten.

Es sei noch darauf hingewiesen, dass die im vorigen Kapitel bereits erwéhnte in-
terne Parallelitdt der Weltliga auch auf anderen Ebenen feststellbar ist. So gelten
laut Jakob Skovgaard-Petersen Fatwas, die in der Magallat rabitat al-Glam al-islami

237

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

den Inhalt zur embryonalen Entwicklung und zum ig¢az ilmfi in den drei
Zeitschriften und ziehe abschlieflend vergleichende Schliisse.

6.3.1 Die Magallat al-haia al-dlamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran
wa-s-sunna

Die erste der drei untersuchten Zeitschriften, die von der CSMQS her-
ausgegebene Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran
wa-s-sunna, ist ein weiteres Indiz dafiir, dass die Griindung der CSMQS zu
keinen substantiellen inhaltlichen Neuerungen der i¢az ilmi-Darstellungen
zur koranischen Embryologie gefiihrt hat. Stattdessen bestétigt die Analyse
der Zeitschriftenbeitrdge die oben geduflerte Annahme, dass die CSMQS
mehr dazu dient, az-Zindanis Aussagen zu popularisieren, und weniger als
Forum zur Ausarbeitung innovativer Koranauslegungen.

Den ersten Beleg hierfiir stellen die beiden einzigen Artikel zur embryo-
nalen Entwicklung von az-Zindani dar. Diese sind - mit marginalen Ab-
weichungen - wortgleiche Repliken der Beitrige aus Tlm al-aginna®, der
arabischen Version von Human Development’®. Der erste beschreibt die
Geschichte der Embryologie’?, der andere das nutfa-Stadium’'. Ebenso
verhilt es sich mit dem Artikel von Moore iiber das ‘alaga- und mudga-Sta-
dium in der CSMQS-Zeitschrift.””? Zwar wird Moore als alleiniger Autor

verdffentlicht werden, nicht offiziell als Fatwas der Weltliga, obwohl die Zeitschrift
nach dem Vorbild der Magallat al-Azhar gegriindet wurde, in der die Fatwas der
Azhar-Muftis veroffentlich werden. Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the
Egyptian State, 191-92.

788 Vgl. Unbekannt, Tlm al-aginna fi daw’ al-quran wa-s-sunna.

789 Vgl. hierzu Kapitel 3.

790 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani, Gerald Goeringer und Mustafa Ahmad, ,Nazra
tarthiya fi ilm al-aginna Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi I-quran
wa-s-sunna 1, Nr.1 (1995), zuletzt gepriift am 09.01.2017, http://www.eajaz.org/ind
ex.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspectiv
e-in-embryology. Zindanis Darstellungen der Embryologiegeschichte habe ich in
Abschnitt 4.1 beleuchtet.

791 Vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani, Marshall Johnson und Mustafa Ahmad, ,Wasf
at-tahalluq al-baSari: marhalat an-nutfa Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz
al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna 1, Nr.1 (1995), zuletzt gepriift am 09.01.2017, http://
www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Descri
ption-human-embryogenesis (09.01.2017).

792 Vgl. Keith Moore, ,Wasf at-tahalluq al-basari: taura l-‘alaqa wa-l-mudga Magallat
al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 2, zuletzt gepriift am

238

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

genannt, der Wortlaut des Textes ist jedoch in weiten Teilen identisch mit
einem von az-Zindani und Moore verfassten Beitrag in Tlm al-aginna.”®?
Daneben weist die Aussage, dass der Beitrag zu einer Reihe embryologi-
scher Studien gehort, die die CSMQS in Zusammenarbeit mit grofien
internationalen Wissenschaftlern durchgefiihrt hat, auf eine Beteiligung
az-Zindanis hin.

Andere Beitrige zu igaz ilmi im Themenfeld Embryologie umfassen
Aspekte wie beispielsweise Entwicklungsschritte des Embryos, die sich an-
hand der koranisch abgeleiteten Wartezeitregelungen definieren lassen”4,
den ménnlichen und weiblichen Zeugungsbeitrag’®> oder den koranischen
Hinweis auf Stammzellen mittels der Beschreibung mudga muhallaga
wa-gair muhallaqa’®. Die von az-Zindani dargelegten Zeitrdume der em-
bryonalen Stadien werden in keinem der Artikel in Frage gestellt. Ledig-
lich von dem bereits erwdhnten ‘Abd al-Gawad Muhammad as-Sawi’®’

10.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second
-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo.

793 Der gemeinsame Beitrag in Tlm al-aginna tragt den gleichen Titel: Keith Moore und
‘Abd al-Magid az-Zindani, ,Wasf at-tahalluq al-basari: taura I-alaqa wa-l-mudga“ In
Unbekannt, Tlm al-aginna fi daw’ al-quran wa-s-sunna.

794 Vgl. Muhammad Ibrahim Daudah, ,Mawa‘ld ‘alamat al-haml f1 l-quran al-karim.
Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna, Nr. 4, zuletzt
gepriift am 10.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/
62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran.

795 Vgl. Gamal Hamid as-Sayyid Hassanain, ,al-Masliya al-mustaraka li-r-ragul
wa-l-mar’a fi tahdid nau‘ al-ganin“ Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi
fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 29, zuletzt gepriift am 19.01.2017, http://www.eajaz.org/in
dex.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibi
lity-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus.

796 Vgl. Muhammad Ibrahim Daudah, ,Muhallaga wa-gair muhallaqa: kanz min
al-mafifa yaksifu l-inaya bi-l-insan qabla maulidihi Magallat al-haia al-‘alamiya
li-l-igaz al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna, Nr. 47 (2014), zuletzt gepriift am 23.02.2017,
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf.

797 Neben Atwar al-ganin veroffentlichte as-Sawi zwei weitere Artikel in der CSMQS-
Zeitschrift zu Embryologie: In dem Artikel ‘Abd al-Gawad as-Sawi, ,al-Igaz
al-ilmi li-l-quran wa-s-sunna f1 dalalat gaid al-arham.“ Magallat al-hai'a al-alamiya
li-l-i¢az al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 5, zuletzt geprift am 11.01.2017, http://
www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Sci
entific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs argumen-
tiert as-Sawi, dass der Terminus al-gaid aus Q. 13:8-9 und Q. 11:44 [,das, was
versiegt‘] einen spontanen (frithzeitigen) Abort beschreibe und Q. 3:8 iiberdies
eine missed abortion thematisiere, der Uterus also den Embryo ,schlucke®; wie die
Erde das Wasser, das in ihr versiegt. Sawi erwédhnt weiterhin die tahlig-Stufe, die
bis zum Ende der achten Schwangerschaftswoche andauere. Er {ibernimmt folglich

239

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

sowie von Muhammad Daudah (geb. 1950) werden diese explizit genannt.
Daudah war wissenschaftlicher Berater (bahit ilmi) der CSMQS7%8. In sei-
nem 2014 erschienenen Beitrag verkniipft Daudah die koranischen Stadien
nutfa, ‘alaga und mudga mit den medizinischen Begriffen fiir embryonale
Entwicklungsstufen und nennt hier auch Zeitraume, die der 40-Tage-Posi-
tion entsprechen.”® In den drei von ihm veroffentlichten Artikeln in der
CSMQS-Zeitschrift bezieht er sich auf Moore$??, wodurch der Eindruck
entsteht, dass der Name Moores als auflenwirksame Referenz eingesetzt
wird.

798

799

800

240

sowohl az-Zindanis Terminologie als auch Zeitrahmen der embryonalen Entwick-
lungsstufen. Vgl. hierzu Kapitel 4.

In einem weiteren Beitrag erklarte er, dass das verborgene gottliche Wissen iiber
das, was im Uterus passiere, die tatsdchliche Bedeutung des koranischen Terminus
al-gaib (Q. 6:59) sei: vgl. ‘Abd al-Gawad as-Sawi, ,Mafatih al-gaib wa-ilm ma fi
l-arham.“ Magallat al-haia al-Glamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 28,
zuletzt gepriift am 16.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content
/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkib
ran.

Daudah ist ein agyptischer Mediziner, der mehrere Biicher zu i¢az ilmi verfasst hat.
Zwischen 1980 und 1983 war Daudah im jemenitischen Gesundheitsministerium
angestellt, bevor er anschlieffend medizinischer Betreuer (musrif tibbi) fir Schii-
ler:innen der wissenschaftlichen Institute in Sanaa wurde. Es ist nicht unwahr-
scheinlich, dass er az-Zindani aus diesem Kontext kennt und von ihm in die CS-
MQS integriert wurde. Zu den biografischen Angaben vgl. den personlichen Inter-
netauftritt von Daudah unter Muhammad Ibrahim Daudabh, ,’An ad-duktar Zuletzt
gepriift am 24.01.2022, https://www.drdoudah.com/ s} .c.html#gsc.tab=0.

Vgl. Daudah, ,Muhallaga wa-gair muhallaqa’, 61. Zindani erwdhnt er namentlich
nicht. Beziiglich der embryologischen Ubereinstimmung mit den koranischen Aus-
driicken mudga muhallaga wa-gair muhallaga verweist er auf a$-Sa‘rawi.

Vgl. Muhammad Ibrahim Daudah, ,Haq2iq ‘ilmiya fi l-quran afhamat
al-mukabirin.“ Magallat al-hai'a al-alamiya li-l-i¢az al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna,
Nr. 21, zuletzt gepriift am 16.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/
content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt
-Almkibran; Daudah, ,Mawa‘id ‘alamat al-haml; und Daudah, ,Muhallaga wa-gair
mubhallaqa® In Haqa'iq ilmiya fi I-quran afhamat al-mukabirin beschreibt Daudah,
dass es Zweifler am iaz ilmi gebe, vor allem beziiglich der Embryonalentwicklung.
Um diese Kritik zu entkriften, paraphrasiert er mit Bezug auf Moore die Einleitung
von Human Development. Beziiglich der Vereinbarkeit des Korans und der Natur-
wissenschaft verweist er auflerdem auf a3-Saukan, Ibn al-Qayyim und Bucaille. Vgl.
Daudah, ,,Haq@’iq ‘ilmiya®

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.eajaz.org/index.php/component/
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://www.drdoudah.com
https://html#gsc.tab=0
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://www.drdoudah.com
https://html#gsc.tab=0
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

6.3.2 Die Zeitschriften der Weltliga

Die beiden nachfolgend behandelten Zeitschriften sind die arabisch- und
englischsprachige Ausgabe der Zeitschrift der Weltliga. Die Analyse im
Hinblick auf Beitrdge zur embryonalen Entwicklung bestitigt vorangegan-
gene Beobachtungen, dass die arabische und die englische Ausgabe sich
hinsichtlich der vertretenden Meinungen mitunter stark voneinander un-
terscheiden. Die Embryologie betreffend zeige ich, dass sich nicht nur
zwischen den Gremien und anderen Foren unterschiedliche Diskursstrange
zum Ablauf embryonaler Entwicklung gebildet haben, sondern auch inner-
halb der Organisation der Weltliga. Im Gegensatz zu der Magallat al-haia
al-alamiya li-I-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna sind die Zeitschriften der
Islamischen Weltliga nicht auf igaz ilmi spezialisiert, sondern behandeln
eine ganze Bandbreite von Themen der umma. Hierzu gehdren neben
Politik und Gesellschaft Berichte iiber die Aktivititen und Neuigkeiten der
Weltliga.

In der arabischsprachigen Magallat rabitat al-alam al-islami werden die
embryonalen Entwicklungsstufen nur vereinzelt mit religiosem Bezug oder
im Hinblick auf igaz lmi behandelt.3! Andere Artikel, die das Themenfeld
Embryologie beriihren, richten sich an Schwangere oder (werdende) Eltern
und fallen in die Kategorie medizinischer Aufklirung.8°2 Uber die CSMQS
gibt es lediglich eine kurze Meldung bezliglich deren Présidentschaft.803
Beziiglich des Ablaufs der embryonalen Entwicklung stechen lediglich die
Beitrdge des Autors Dr. Nabih ‘Abd ar-Rahman ‘Utman hervor, da sie

801 Neben einer Fatwa von Ibn Baz zum Umgang mit einem spontanen Abort, die sich
mit den Aussagen der bereits erwéhnten Fatwas deckt (pro 120-Tage-Position), gibt
es einzelne Artikel zu Schwangerschaftsabbriichen oder der Schwangerschaftsldnge.
Vgl. ‘Abd al-Aziz b. Baz, ,al-Ganinu la yatimmu halquhu wa-la tunfahu fthi r-rith
illa ba‘da arba‘ati ashur Magallat rabitat al-alam al-islami 27, Nr.283 (1988): 41;
Abu an-Nasir Mubasir at-Turazi al-Husaini, ,al-Ighad haram Magallat rabitat
al-lam al-islami 8, Nr.3 (1970): 44-45, und Mina ‘Abd Allah a$-Sabili, ,Min
al-i‘gaz at-tibbi f1 I-quran al-karim.“ Magallat rabitat al-alam al-islami 25, Nr. 264
(1987): 53.

802 Vgl. exemplarisch Maha ad-Dirimli, ,al-Haml min a$-$ahr al-awwal ila t-tasi'
Magallat rabitat al-alam al-islami 25, Nr. 265 (1987): 35-36.

803 Vgl. Unbekannt, ,La salam li-1-alam, illa bi-tatbiq al-qawa‘id allati arsaha l-islam.”
Magallat rabitat al-alam al-islami 26, Nr. 271 (1987): 12. Die Information dariiber,
dass der Generalsekretir des internationalen Hohen Rats der Moscheen die Pra-
sidentschaft der CSMQS iibernimmt, ist eine von mehreren Meldungen in dem
genannten Beitrag.

241

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

die ausfithrlichsten Abhandlungen zum Thema in der Zeitschrift sind. Er
ver6ffentlichte 1985 einen vierteiligen Artikel tiber die Entstehung des Men-
schen.8%4 ‘Utman betont die beindruckende Ubereinstimmung von ,Natur-
wissenschaft“ und ,Koran® und behandelt die verschiedenen Entwicklungs-
stufen des Embryos in Verbindung mit einer Reihe von Koranversen. Im
zweiten Teil behandelt er zwar ausfithrlich die Stadien nutfa, alaga und
mudga, wirft die Frage nach einem konkreten Zeitrahmen der drei Stadien
allerdings nicht auf. Ebenso erwéhnt er in diesem Zusammenhang weder
den Ibn Mas‘ad- noch den Hudaifa-Hadith.89>

Insgesamt finden sich keine expliziten Auflerungen zu einer den Zeit-
rahmen von 40 oder 120 Tagen betreffenden Position.8%¢ Dies konnte da-
rauf zuriickzufithren sein, dass erst kurz nach dem Verfassen des Beitrags
‘Utmans die einschldgigen Diskussionen in den Gremien stattfanden. Indes-
sen wurden, wie bereits erwahnt, in der Magallat rabitat al-alam al-islami
auch spater keine entsprechenden Artikel verdffentlicht. Diese Beobach-
tung lasst verschiedene mogliche Schlussfolgerungen zu: Entweder sollten
keine Beitrage erscheinen, die sich fiir oder gegen die rechtstheoretischen
Erklarungen der IFA positionieren oder aus Sicht der Herausgebenden
wurden Kommentare zu embryonalen Entwicklungsschritten gemafl Koran
und Sunna nicht als zielgruppenrelevant eingestuft.

Die abschlieflende Betrachtung der englischsprachigen Zeitschrift der
Weltliga illustriert die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der beiden Aus-
gaben: Ahnlich wie in der arabischen Ausgabe treten inhaltliche Positionen
von az-Zindani und Moore in der englischen Ausgabe der Weltliga-Zeit-
schrift nur am Rande auf.3%” Eine weitere Gemeinsamkeit ist die geringe

804 Vgl. Nabih ‘Abd ar-Rahman ‘Utman, ,Mu'gizat halq al-insan: asl al-insan min
turab” Magallat rabitat al-alam al-islami 23, Nr.9 (1985): 48-49; Nabih ‘Abd
ar-Rahman ‘Utman, ,Mugizat halq al-insan (2): marahil halq al-insan fi l-qarar
al-makin (ar-rahim).“ Magallat rabitat al-alam al-islami 23, Nr.10 (1985): 9-14;
Nabih ‘Abd ar-Rahman ‘Utman, ,Mu‘gizat halq al-insan (3): marahil halq al-insan fi
ar-rahim* Magallat rabitat al-alam al-islami 24, Nr. 1 (1985): 17-22, und Nabih ‘Abd
ar-Rahman ‘Utman, ,at-Ta'ammulat fi halq al-insan: al-halqa al-ahira:“ Magallat
rabitat al-alam al-islami 24, Nr. 2 (1985): 26-29.

805 Vgl. ‘Utman, ,Mu‘gizat halq al-insan (2) 10-14.

806 Ebenso erwdhnt ‘Utman keine Personennamen, wenn er von der ,modernen Wis-
senschaft” schreibt.

807 Eines der wenigen Beispiele fiir die Erwdhnung Moores ist der Beitrag des Autors
Hamid Abdul Hye, der Moores Beitrag Highlights of Human Embryology in the
Koran and Hadith zitiert. Darin sagt Moore, dass sich manche Koranstellen in Be-
zug auf die Naturwissenschaft moglicherweise mit den Ergebnissen zukiinftiger For-

242

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

Aufmerksamkeit fiir das Thema embryonale Entwicklung. Keiner der Bei-
trage in dem Zeitraum zwischen 1974 und 2000 widmet sich dezidiert der
embryonalen Entwicklung mit Bezug auf Q. 23:12-14.3%8 Embryologie wird
im Muslim World League Journal dariiber hinaus lediglich in Beitrdgen
zu bioethischen Themen wie Klonen oder Schwangerschaftsabbriichen ge-
streift. In diesen geht es hingegen nicht um die Beschreibung einzelner
Entwicklungsschritte, sondern die moralischen Bewertungen der jeweiligen
Autoren zum Thema.8%

Der entscheidende Unterschied der beiden Zeitschriften ist der Fokus
auf die da'wa in der englischen Ausgabedl’, der sich an drei Elementen

808

809

810

schung erklaren lassen. Vgl. Hamid Abdul Hye, ,Duality in Allah’s Creations.“ The
Muslim World League Journal 20, Nr. 1 (1992): 29. Als Autor tritt az-Zindani gemein-
sam mit Ahmad einmalig mit einem Artikel zu der Entstehung von Bergen in
Erscheinung: vgl. ‘Abd al-Magid az-Zindani und Mustafa Ahmad, ,Mountains: The
Geological Concept in the Quran.“ The Muslim World League Journal 21, Nr.8
(1994): 47-48. In meiner Analyse fehlen bedauerlicherweise folgende Hefte: Jahrg.
12, H. 4 und H. 6 (1985); Jahrg. 13, H. 2 (1985), H. 3/4 (1985/86) sowie H. 5/6 (1986).
Die genannten Ausgaben sind deutschlandweit in keiner Bibliothek verfiigbar. Alle
weiteren Versuche, die Hefte in Génze zu bekommen, auch iiber die Weltliga direkt,
blieben erfolglos.

Eine Ausnahme bildet ein Beitrag von Muhammad Khalil Mirza, in dem er den
Kommentar von Allama Abdullah Yusuf Ali zu Q. 23:1-16 wiedergibt. Dennoch
sind die Erlduterungen beziiglich der embryonalen Entwicklung kurz: Neben der
Aussage, fotales Wachstum sei still und ungesehen, heiflt es lediglich noch, der
Fotus sei im Uterus geschiitzt wie ein Konig im Schloss, er sei stabil befestigt
(»firmly fixed“) und bekomme Schutz vom Korper der Mutter. Vgl. Muhammad K.
Mirza, ,Guidance from the Glorious Quran® The Muslim World League Journal
22, Nr. 5 (1994): 3. Ahnlich fragmentarisch ist ein Artikel von Ahmad Sakr iiber die
koranischen Wunder. Beziiglich der embryonalen Entwicklung schreibt er, dass der
Koran iiber verschiedene Stadien sowie drei Lagen informiere, in die der Embryo
eingebettet sei. Q. 23:12-14 gibt er als Referenz fiir diese Erklarung an, ohne die
Verse weiter zu erldutern. Sakr gibt keinerlei Quellen oder Verweise an. Vgl. Ahmad
H. Sakr, ,Miracles of the Glorious Quran.“ The Muslim World League Journal 16, 1/2
(1988): 9.

In einem Beitrag wird die Seele thematisiert, jedoch ohne Referenz zu halg ahar
und ohne eine Zeitangabe der Beseelung. Vgl. Ebrahim Kazim, ,Death, Rooh (Soul)
and Nafs (Self).“ The Muslim World League Journal 19, 1-2 (1991).

Vgl. exemplarisch Ronald S. Roth, ,The Plain Truth about Abortion. The Muslim
World League Journal 14, Nr.4 (1986): 60-62; Ibrahim B. Syed, ,The Human
Cloning: An Islamic Perspective.“ The Muslim World League Journal 25, Nr.2
(1997): 43-48, und Noorul Hasan, ,The Sin of Killing a Human Being. The Muslim
World League Journal 29 (2001): 14-15.

Aufgrund der Sprache liegt die Vermutung nahe, dass sich die da‘wa an nichtara-
bischsprachige Muslim:innen richtet. Dazu passt die Aussage des damaligen Ge-

243

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

zeigt: a) dem Motiv der rationalen Religion an historischen Beispielen,
b) der Legitimation durch westliche Wissenschaftler mittels der Verweise
auf Moore und This is the Truth®!, und c) dem ‘alaqa-Egel-Vergleich. Ich
illustriere die genannten Elemente beispielhaft an einigen Beitrdgen. Um
a), die Rationalitdt des Islams zu belegen, wird das Themenfeld ,Islam*
und ,Wissenschaft aus einer apologetischen Perspektive behandelt, die
sich vornehmlich auf historische Verdienste islamischer Mediziner oder
Gelehrter stiitzt.8? Gleiches gilt fiir Artikel zur Islamisierung der Wissen-
schaft, die von Ismail al-Faruqi®”® sowie dem ebenfalls mit dem IIIT affili-
ierten Ziauddin Sardar®* veroffentlicht wurden. Beide kniipfen darin an
die als glorreich beschriebene Vergangenheit der Wissenschaften im Islam

811

812

813

814

244

neralsekretdrs ‘Abd Allah ‘Umar Nasif, dass die Weltliga nicht daran interessiert
sei, Konversionen von Nichtmuslimen zum Islam zu fordern, sondern daran die
»Qualitdt” der Muslime zu verbessern. Vgl. ‘Abd Allah ‘Umar Nasif, ,,More Dynamic
Role for MWL The Muslim World League Journal 11, 5 u. 6 (1984): 65. Diese
Aussage erinnert an die Kritik Rasid Ridas (1865-1935) an Muslim:innen in China
und Siidostasien in der von ihm herausgegebenen Zeitschrift al-Manar. Zu seiner
Kritik und den ,Re-Islamisierungsbestrebungen vgl. Mona Abaza, ,Southeast Asia
and the Middle East: Al-Manar and Islamic Modernity“ In From the Mediterranean
to the China Sea: Miscellaneous Notes, hrsg. v. Claude Guillot, Denys Lombard und
Roderich Ptak, South China and Maritime Asia 7 (Wiesbaden: Harrassowitz, 1998),
93-111, und Thomas Eich, ,Pan-Islam and ‘Yellow Peril': Geo-Strategic Concepts in
Salafi Writings before World War 1 In The Islamic Middle East and Japan: Percep-
tions, Aspirations, and the Birth of Intra-Asian Modernity, hrsg. v. Renée Worringer,
Princeton Papers: Interdisciplinary Journal of Middle Eastern Studies 14 (Prince-
ton: Markus Wiener, 2007), 129-31.

Vgl. hierzu Kapitel 5.

Vgl. exemplarisch Ezzat Abouleish, ,Contributions of Islam to Medicine. The
Muslim World League Journal 7, Nr. 8 (1980): 30-37; Ezzat Abouleish, ,,Contribu-
tions of Islam to Medicine IL The Muslim World League Journal 7, Nr.9 (1980):
33-40; Abdulalim Shabazz, ,Islamic Contribution to Science.* The Muslim World
League Journal 7, Nr.10 (1980): 42-45; Salah al-Askari, ,The Islamic Contribution
to Medicine.“ The Muslim World League Journal 4, Nr. 4 (1977): 46-47, und Ahmed
Mohiuddin, ,Muslim Contribution to Biology: The Muslim World League Journal
9, Nr.2 (1981): 51-55. Bis in die 2000er Jahre erschienen regelméfiig Artikel mit
dhnlichem Schwerpunkt.

Vgl. Ismail al-Faruqi, ,Islamizing the Social Sciences. The Muslim World League
Journal 4, Nr.10 (1977): 27-32. Weiterhin wirbt das IIIT in einem halbseitig abge-
druckten Leserbrief fiir eine Konferenz zur ,Islamization of Knowledge®: vgl. Abdul
Hamid Abu Sulayman, ,Letter to the Editor: Islamization of Knowledge. The Mus-
lim World League Journal 13, Nr.1 (1985): 35.

Vgl. Ziauddin Sardar, ,Can Science Come back to Islam?“ The Muslim World League
Journal 9, Nr.7 (1982): 37-42, und Ziauddin Sardar, ,,Can Science Come back to
Islam?“ The Muslim World League Journal 14, Nr. 1 (1986): 22-26.

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

an. Das Element b) zeigt sich in dem Artikel eines unbekannten Autors,
der die wichtige Arbeit der CSMQS lobt. Er spielt dabei auflerdem auf
den rationalen Faktor innerhalb der dawa an, indem er die Videokassette
This is the Truth erwéhnt, die den Glauben stirke und fiir da'wa-Zwecke
hervorragend geeignet sei.> Diesen Beitrag bewerte ich daher als ein Bei-
spiel fiir eine konkrete Verbindung zwischen der CSMQS und praktischer
da‘wa. Element b) findet sich ebenso in der Besprechung eines Vortrags von
Moore durch den Mediziner Husain Nagamia.8!® Der Beitrag fallt dariiber
hinaus auf, da Nagamia eindeutige Zeitrdume embryonaler Entwicklung
angibt, die az-Zindanis Modell entsprechen, und den Vergleich der ‘alaga
mit einem Egel betont, den er mit Moore in Verbindung bringt. Letzteres
stellt erneut Element b) und auflerdem c) dar.

Schlussfolgernd halte ich fest, dass die Analyse der Beitrdge der drei
von der Weltliga herausgegebenen Zeitschriften die Annahme bestatigt,
dass az-Zindanis 40-Tage-Position innerhalb der Weltliga einen parallelen
Diskursstrang zu der 120-Tage-Mehrheitsmeinung der IFA abbildet.?” Auf-
grund der mit der IFA {ibereinstimmenden Position von IIFA und IOMS
lasst sich diese Feststellung auf die gesamte internationale arabisch-islami-
sche Debatte beziiglich des Zeitrahmens embryonaler Entwicklung tiber-
tragen. Die 40-Tage-Interpretation von Q. 23:12-14 sowie des Ibn Masud-
Hadith konnte sich in den islamrechtlichen Debatten der Gremien nicht
durchsetzen. Anders verhilt es sich in den auf da‘'wa-fokussierten Einheiten

815 Vgl. Unbekannt, ,,Scientific Signs in the Quran The Muslim World League Journal
27, Nr. 4 (1999): 37-41.

816 Nagamia berichtet von einem Vortrag Moores, den dieser auf der 18. Jahrestagung
der Islamic Medical Association hielt. Vgl. Husain Nagamia, ,Embryology in the
Quran.“ The Muslim World League Journal 15 (1987): 5-6.

817 Zu dieser Hypothese passt die ambivalente Rolle von Ibn Baz, der ein Bindeglied
zwischen der IFA und CSMQS ist. Wie in Abschnitt 5.3.2 dargelegt, argumentiert
Ibn Baz in seinen Fatwas fiir die 120-Tage-Position. Gleichzeitig erweckt az-Zindani
in der oben erwédhnten Danksagung den Eindruck, Ibn Baz unterstiitze seine Ausar-
beitung der 40-Tage-Position. Vgl. Moore und az-Zindani, The Developing Human
with Islamic Additions, viii e. Sollte dies tatsdchlich der Fall sein, spiegelt sich in
der unklaren Haltung von Ibn Baz mdglicherweise ein Interessenskonflikt wider,
da er nicht nur das Amt des Présidenten der konstituierenden Versammlung der
Weltliga innehatte, sondern seit 1983 Prasident der IFA sowie des WSCM war,
zu dem die CSMQS gehort. Vgl. Natana DeLong-Bas, ,Bin Baz.“ In Fleet et al.,
Encyclopaedia of Islam THREE, und Schulze, Islamischer Internationalismus, 284
88. Folglich reprisentierte er zwei Suborganisationen der Weltliga als Prisident, die
divergierende Positionen vertreten.

245

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

der Weltliga, der CSMQS und dem auf da'wa ausgerichteten Muslim World
League Journal, wie die Auswertung gezeigt hat.

In verschiedenen Beitrdgen der Magallat rabitat al-Glam al-islami und
dem Muslim World League Journal wird zwar die Vereinbarkeit von ,Islam“
und ,Wissenschaft“ betont, konkrete Aussagen zu den zeitlichen Abldufen
embryonaler Stadien finden sich indes nicht. Die Autor:innen beider Zeit-
schriften sind auffallend zurtuckhaltend damit, rechtstheoretisch relevante
Fragen anhand von Koran und Sunna zu diskutieren. Insbesondere in der
englischsprachigen Ausgabe wird der Ansatz erkennbar, die Wissenschaft-
lichkeit des Islams weniger durch moderne Beispiele als durch die Beto-
nung des islamischen Erbes in der Medizin- und Wissenschaftsgeschichte
zu demonstrieren.

Weiterhin konnte ich zeigen, dass die Magallat al-haia al-alamiya
li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna als publizistisches Organ der CS-
MQS auf igaz ilmi ausgerichtet ist und in Beitrdgen zur embryonalen
Entwicklung die Ausfiihrungen von az-Zindanis fritheren Beitrdgen wie-
dergibt. Dadurch bestitigt sich der Eindruck, dass die CSMQS vornehm-
lich der Popularisierung des igaz ilmi gilt. Diese Funktion behielt die
CSMQS erfolgreich in den spiteren 2000er und 2010er Jahren, wie ich im
kommenden Abschnitt darlege.

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis i'gaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

In dem letzten Unterkapitel dieser Arbeit betrachte und diskutiere ich die
breite Rezeption von az-Zindanis Ansichten aufierhalb von Weltliga-Publi-
kationen und nehme die Wirkung von az-Zindanis Arbeit auf Beitrdge zur
embryonalen Entwicklung in Verbindung mit Q. 23:12-14 in den Blick.
Rezeption definiere ich als ,Gebrauch, Nutzung, Wahrnehmung und An-
eignung“®® von Informationen oder Wissen.8"” Die nachhaltige Verbreitung
bestimmter Elemente aus az-Zindanis igaz ‘ilmi zeigt sich daran, dass die
Veréffentlichungen, in denen diese rezipiert werden, mehrheitlich aus den
2000er Jahren stammen. An diesen wird insbesondere sichtbar, wie stark

818 S. Hans-Dieter Kiibler, ,Medienwirkungen versus Mediensozialisation. In Hand-
buch Mediensozialisation, hrsg. v. Ralf Vollbrecht und Claudia Wegener (Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2010), 19.

819 Becker beobachtete in ihrer Untersuchung zu digitalen Rezeptionsprozessen religic-
sen Wissens eine Neigung zur Falsifikation und dichotomen Einteilung in wahr/
falsch oder gut/schlecht. Vgl. Becker, ,Zuriick zum Quellcode, 37.

246

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

sich die beschriebenen Bildervergleiche von 4@laqa mit einem Egel und
mudga mit einer gekauten Substanz popularisiert haben.

Es fallt auf, dass die 40-Tage-Position auflerhalb der Rechtsfindungsgre-
mien Verbreitung gefunden hat. Meine Recherche war vornehmlich online
basiert, da davon ausgegangen werden kann, dass das Zielpublikum des
21. Jahrhunderts ebenfalls hauptsachlich im Internet recherchiert. Hinweise
auf entsprechendes Rechercheverhalten liefert beispielsweise eine Studie
zur Internetnutzung malaysischer Medizinstudierender, laut der 80% der
Befragten der Meinung sind, dass das Internet helfe, Wissen tiber den Islam
zu verbessern. Weiterhin gaben {iber 90% der Befragten an, dass das Inter-
net hilfreich sei, um sich uber aktuelle Themen innerhalb der umma zu
informieren; und dass das Internet sich hervorragend fiir die dawa eigne,
insbesondere durch die Moglichkeiten, Illustrationen zu prisentieren.2
Weiterhin gilt auch fiir das i¢az ilmi, was Pink iiber die Verbreitung von
Korankommentaren allgemein beschrieben hat: Das Internet vereint die
Funktion aller Medien und erreicht dessen Publikum sowie noch weitere
Rezipient:innenkreise.??! Die niedrigschwellige Zuganglichkeit vieler da‘wa-
Publikationen spricht ebenfalls fiir die grundsitzliche Mdglichkeit einer
weiten Verbreitung.

Aufgrund der ausgepréigten Internetprasenz des ig¢az ilmi ist demnach
die Wahrscheinlichkeit hoch, dass Interessierte bei einer Onlinerecherche
mit Schlagwortkombinationen wie ,Islam“ und ,,Embryo ,Seele, ,Beginn

820 Vgl. Swe Swe Latt und Akbar Shah Tun Aung, ,Internet Usage from Islamic Perspec-
tive: A Preliminary Survey with First Year Medical Students, Kuantan Campus,
Pahang 2015. International Journal on Recent and Innovation Trends in Comput-
ing and Communication 5, Nr.2 (2017): 207-13. Aufgrund dieser Ergebnisse ist
anzunehmen, dass die Studierenden auch gezielt nach spezifischen Themen rund
um Islam und Naturwissenschaft suchen und folglich auf az-Zindanis Inhalte sto-
flen. In einer Umfrage von Sameera Ahmed unter britischen Muslim:innen wurde
»religious knowledge® als zweithdufigster Grund fiir das Lesen ,,muslimischer Publi-
kationen® angegeben. Vgl. Sameera Ahmed, ,The Media Consumption of Young
British Muslims. In Muslims and the News Media, hrsg. v. Elizabeth Poole und
John E. Richardson (London u. New York: Tauris, 2006), 170. Ebenso betont Nabil
Echchaibi die allgemeine Popularitét digitaler da'wa. Vgl. Nabil Echchaibi, ,From
Audio Tapes to Video Blogs: The Delocalisation of Authority in Islam.“ Nations and
Nationalism 17, Nr.1 (2011): 28.

821 Vgl. Pink, Muslim Qur’anic Interpretation Today, 102. Bereits fiir die Mitte der
2000er konnte Florian Harms eine nicht unerhebliche Wirkung von da‘wa-orien-
tierten Webseiten feststellen: vgl. Florian Harms, Cyberdawa: Islamische Mission
im Internet: Voraussetzungen, Analyse und Vergleich von da‘wa-Sites im World Wide
Web, Berichte aus der Orientalistik (Aachen: Shaker, 2007), 295-304.

247

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

des Lebens® oder ,dawa“ mit den entsprechenden Ergebnissen zumindest
konfrontiert werden.8?2 Ich halte es fiir plausibel, dass eine entsprechen-
de Suche beispielsweise durch persénliche Gespréache oder Predigten mo-
tiviert sein kénnte, um deren Inhalt nachzuschlagen oder zu vertiefen.
Dieser Ubergang zwischen offline- und online-Sphire ist indes mit den mir
zur Verfiigung stehenden Methoden nicht zu erforschen. Ferner stammt
die relevante Forschung zum Nutzungsverhalten bei der Internetrecherche
mehrheitlich aus den 2000er Jahren, in denen die Rezeption des untersuch-
ten Inhalts kaum thematisiert wurde.’?

Auch in der neueren Medizin-, Wissenschafts- und Technologiegeschich-
te wird betont, dass der Effekt (,impact®) von Wissen ein komplizierter
und zeitaufwindiger Prozess ist, der Beziehungen von verschiedenen Ak-

822 Dem Einfluss des jeweiligen Suchmaschinen-Algorithmus auf die Ergebnisse einer
Suchmaschine, der die entsprechenden Ergebnisse fiir die verwendeten Suchbegrif-
fe liefert und sortiert, bin ich mir bewusst. Die gezielte Suche nach bestimmten
Inhalten wird erleichtert, woduch deren Prasenz gleichzeitig verstarkt werden kann.
Einer der bekanntesten Suchmaschinen-Algorithmen ist ,PageRank® von Google,
dem weltweiten Marktfiihrer unter den Suchmaschinen: vgl. Lena Rabe, ,Marktan-
teile der Suchmaschinen weltweit nach mobiler und stationdrer Nutzung im Januar
2022 Zuletzt gepriift am 04.11.2022, https://de.statista.com/statistik/daten/studie
/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/. Zur Selektion von
Informationen im Internet vgl. Stephan Winter, Lost in Information? Sozialpsycholo-
gische Aspekte der Selektion und Rezeption von journalistischen Online-Angeboten,
Medienpsychologie (Stuttgart: Kohlhammer, 2013), 35-55.

823 Vgl. exemplarisch Winter, Lost in Information?, 23-94, und Fernando Bermejo,
The Internet Audience: Constitution and Measurement, Digital Formations 35 (New
York u.a.: Peter Lang, 2007). Auflerdem Becker, ,Zuriick zum Quellcode®, 37-42,
und Carmen Becker, ,Following the Salafi Manhaj in Computer-Mediated Envi-
ronments: Linking Everyday Life to the Quran and the Sunna‘ In Boekhoff-van
der Voort; Versteegh; Wagemakers, The Transmission and Dynamics of the Textual
Sources of Islam, 421-41. Eine systematische Auswertung von da‘wa-orientierten
Webseiten wire aufschlussreich, konnte jedoch im Zuge dieser Arbeit nicht realisiert
werden. Bis dato liegt lediglich die Arbeit von Harms, Cyberda‘'wa vor. Zum Thema
sIslam im virtuellen Raum® vgl. exemplarisch Mohammed el-Nawawy und Sahar
Khamis, Islam Dot Com: Contemporary Islamic Discourses in Cyberspace, Palgrave
Macmillan Series in International Political Communication (New York: Palgrave
Macmillan, 2009) sowie Gary Bunt, iMuslims: Rewiring the House of Islam, Islamic
Civilisation and Muslim Networks (Chapel Hill: University of North Carolina
Press, 2009), und Gary Bunt, Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments
Are Transforming Religious Authority, Islamic Civilisation and Muslim Networks
(Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2018). Fiir einen aktuellen Uber-
blick iiber das generelle Nutzungsverhalten im Internet und digitalen Medien vgl.
Martin Andree und Timo Thomsen, Atlas der digitalen Welt (Frankfurt a.M. u. New
York: Campus, 2020), insbesondere 17-52.

248

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

teur:innen in spezifischen 6konomischen und kulturellen Rahmenbedin-
gungen beinhaltet. Die Annahmen, dass a) die jeweilige Zielgruppe passive
Konsumierende von Wissen sind und b), dass die Wirkung von Wissen
kurzfristig nachvollziehbar ist, wurden in verschiedenen Arbeiten in Frage
gestellt.82* Des Weiteren fokussiert die Rezeptionsforschung seit den 2010er
Jahren zunehmend auf die Prozesse hinter bestimmten Effekten, beispiels-
weise warum Medien-Framing einen Effekt auf Rezipient:innen hat und
weniger auf den Effekt an sich.82> Ebenso weisen Wissenschaftler:innen der
Buchforschung darauf hin, dass eine Rezeptionsanalyse, die unmittelbare
sowie mittelbare Reaktionen auf die konsumierten Inhalte untersucht, kei-
ne endgultigen Aussagen treffen kann.826

824 Vgl. beispielsweise Lorraine Daston, ,The History of Science and the History of

Knowledge. KNOW 1, Nr.1 (2017): 131-54 sowie die Beitrdge in dem Sammelband
von Johan Ostling et al., Hrsg., Circulation of Knowledge: Explorations in the History
of Knowledge (Lund: Nordic Academic Press, 2018).
Die aktuelle Medienwirkungsforschung sowie die Mediensozialisationsforschung
zeichnen sich durch ein funktionalistisches Kommunikationsverstandnis aus, das
von aktiven Rezipient:innen ausgeht, die Informationen verbreiten, weiter verar-
beiten oder verdndern kénnen. Daher ist es schwierig, die Wirkung von Medien
empirisch zu verifizieren. Vgl. Hans-Dieter Kiibler, ,Medienwirkungen versus Me-
diensozialisation.” In Handbuch Mediensozialisation, 21; Hans-Dieter Kubler, ,Wis-
sen. In Vollbrecht; Wegener, Handbuch Mediensozialisation, 313, und Benjamin
Krimer, Mediensozialisation: Theorie und Empirie zum Erwerb medienbezogener
Dispositionen (Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2013), 21-33. Weiter-
fithrend vgl. die Sammelbénde Nico Carpentier, Kim C. Schroder und Lawrie Hal-
lett, Hrsg., Audience Transformation: Shifting Audience Positions in Late Modernity,
Routledge Studies in European Communication Research and Education 1 (New
York: Routledge, 2014), und Marie Gillespie, Hrsg., Media Audiences (Maidenhead:
Open University Press, 2005). Auflerdem vgl. Philip Kitcher, Science in a Democratic
Society (New York: Prometheus Books, 2011), 139-68.

825 Vgl. Sophie Lecheler und Claes H. de Vreese, ,Wie ,langlebig‘ sind Framing-Effek-
te?“ In Rezeption und Wirkung in zeitlicher Perspektive, hrsg. v. Monika Suckfiill,
Holger Schramm und Holger Wiinsch, Reihe Rezeptionsforschung 22 (Baden-Ba-
den: Nomos, 2011), 187.

826 Ein Beispiel aus der Islamwissenschaft ist die Forschung zu Lesevermerken in
Handschriften. Diese geben zwar Auskunft dariiber, dass die Texte gelesen wurden,
jedoch nur bedingt tiber die tatsichliche Quantitit der Leser:innen. Weiterhin
kénnen Lesevermerke Einblicke in Sozialprofile der Kommentierenden geben, aber
nicht iiber mégliche Transformationen dieses Wissens, sobald es zwischen Wissens-
produzierenden und -empfangenden zirkuliert. Vgl. hierzu Stefanie Brinkmann,
»Marginal Commentaries in Hadit Manuscripts.“ In Practices of Commentary, hrsg.
v. Christina Lechtermann, Stock und Markus (Frankfurt a. M.: Vittorio Kloster-
mann, 2020), 6-44; Stefan Leder, ,Understanding a Text through its Transmis-
sion: Documented sama‘, Copies, Reception.“ In Manuscript Notes as Documentary

249

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

Die Inhaltsanalyse der ausgewihlten Texte ermdglicht es mir indes, die
Verbreitung von Konzepten aus az-Zindanis igaz ilmi nachzuzeichnen
und eine fundierte Einschdtzung iiber ebendiese abgeben zu kénnen. Die
Analyse wirft ein Schlaglicht auf die genreiibergreifende Verbreitung von
az-Zindanis ig¢az filmi, die es meiner Ansicht nach unmdglich macht,
dessen Popularitit zu ignorieren. So sind die im Folgenden dargestellten
Beispiele auf qualitativer Ebene ein starkes Indiz fiir die erfolgreiche Ver-
breitung von az-Zindanis Aussagen zur Ubereinstimmung zwischen dem
Korantext und der modernen Embryologie. Insbesondere lésst sich eine
»Konditionierung der Rezipienten“®?” auf die Interpretation von alaqa als
Egel feststellen. Der ‘alaqa-Egel wurde zu einem Topos oder Kollektivsym-
bol®28, das als bildlich dargestellter Vergleich einen konkreten Zeitraum der
Stadien nutfa, ‘alaga und mudga innerhalb von 40 Tagen impliziert. Aus
der hédufigen und nicht diskutierten Wiedergabe des Vergleichs schliefe
ich, dass dieser eine Breitenwirkung entfaltet hat und nunmehr zu einer
gangigen Erkldarung von Q. 23:14 geworden ist.

Die Publikationen, die az-Zindanis Ideen rezipieren, behandeln vor-
nehmlich das Themenfeld ,Islam“ und ,Wissenschaft®, mehrere Werke fo-
kussieren auf das Fachgebiet Embryologie, das oftmals den quantitativ
grofiten Anteil am Inhalt einnimmt. Ein Hinweis fiir die extensive Ver-
breitung von az-Zindanis Positionen sind die unterschiedlichen Formen,
Fachgebiete und Herkunftslinder der Publikationen beziehungsweise der
jeweiligen Autor:innen. Ich strukturiere diesen Abschnitt nach Publikati-
onsform: Der Frage nach der Ubereinstimmung von Korantext und mo-
derner Embryologie wird in dawa-Schriften sowie in wissenschaftlichen
Fachzeitschriften oder Zeitschriften, die auf den ersten Blick einen fachlich

Sources, hrsg. v. Andreas Gorke und Konrad Hirschler, Beiruter Texte und Studien
129 (Wiirzburg: Ergon, 2011), 59-72, und Konrad Hirschler, The Written Word
in the Medieval Arabic Lands: A Social and Cultural History of Reading Practices
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 2013) insbesondere 11-81.

827 S. Marcus Pyka, ,Religion und die Popularisierung In Wissenspopularisierung,
4:72.

828 Gemifl der von Axel Drews, Ute Gerhard und Jiirgen Link ausgearbeiteten Theorie
sind Kollektivsymbole ,kulturelle Stereotypen (haufig ,Topoi* genannt), die kollektiv
tradiert und benutzt werden.“ S. Axel Drews, Ute Gerhard und Jiirgen Link, ,,Mo-
derne Kollektivsymbolik:“ Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen
Literatur, Forschungsreferate 1, Nr.1 (1985): 265. Siegfried Jager hat daran ankniip-
fend sechs Kriterien fiir ein Kollektivsymbol definiert, die alle auf den alaga-Egel-
Vergleich zutreffen. Vgl. Jager, Kritische Diskursanalyse, 60—62.

250

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

seriésen Eindruck machen, nachgegangen.$? Viele dieser (pseudo-) wis-
senschaftlichen Artikel lassen sich medizinischen Fachgebieten zuordnen.
Eine klare Trennung zwischen medizinischen und da‘wa-Beitrdgen ist je-
doch nicht immer moglich.8* Alle ausgewidhlten Dokumente zeichnen sich
durch schnelle und einfache Verfiigbarkeit aus. Zu Gunsten des Leseflusses
stelle ich Beispiele aus einzelnen Publikationen dar und verweise in den
Fufinoten auf weitere.

Den Einfluss az-Zindanis kann ich nicht nur mittels Namenssuche in
den Texten nachweisen, sondern auch anhand inhaltlicher Kriterien: The-
matisch werden einer oder mehrere der folgenden Aspekte aus az-Zindanis

829

830

Diese Zeitschriften definieren sich als medizinische oder gesundheitswissenschaftli-
che Fachzeitschriften. Auf den zweiten Blick werden jedoch tendenzidse Inhalte,
mangelhafte wissenschaftliche Praxis und subjektive Darstellungen erkennbar. Auf
das Phanomen von igaz ilmi in akademischen Fachzeitschriften und pseudowissen-
schaftlichen Zeitschriften hat auch Bigliardi aufmerksam gemacht. Er nennt eine
Reihe solcher Artikel, die medizinische Themen behandeln. Vgl. Bigliardi, ,The
‘Scientific Miracle of the Quran™; 152. Der eigene Anspruch an Professionalitit
wird dadurch unterstrichen, dass sich einige dieser Zeitschriften als peer-reviewed
beschreiben. Vgl. beispielsweise das Journal of Physiology and Pathophysiology:
https://academicjournals.org/journal/JPAP/about (16.02.2022).

Einige Publikationen thematisieren ihre Ausrichtung an dawa. Da‘wa-Publikatio-
nen oder an da‘'wa orientierte Publikationen definiere ich gemaf3 der folgenden
Kriterien: Die Autor:innen wollen ihre Leser:inneschaft iiber einen bestimmten
Aspekt des Islams unterrichten. Dafiir geben sie einfache und vordergriindig logi-
sche Erkldrungen zu einem eigentlich komplexen medizinischen oder religiésen
Sachverhalt, wie hier die embryonale Entwicklung sowie die Interpretation von
Q. 23:12-14. Sie vermitteln Eindeutigkeit, fiir die sie moderne naturwissenschaftliche
Beweise anfiihren. Belege fiir diese Beweise werden entweder nicht angefiihrt oder
die Referenzen sind unzureichend. Verschiedene Sichtweisen (wie die 40-Tage- und
die 120-Tage-Position) werden nicht erldutert und diskutiert, stattdessen wird die
eigene Darstellung als alleinige Wahrheit présentiert, die die Lesenden iiberzeugen
soll.

Die Vorgehensweise der dawa-Autor:innen weist Parallelen zu den Methoden der
Verbreiter:innen von Verschworungstheorien oder ,alternativen Sichtweisen® auf.
Hierzu zéhlen Vereinfachungen, abstrakte Modellierungen und klare Wertungen,
das heifit ein selektiver Umgang mit empirischen Belegen mit dem Ziel, ein besseres
Verstandnis der Welt beziehungsweise der gottlichen Botschaft herzustellen. Vgl.
Karl Hepfer, Verschworungstheorien: Eine philosophische Kritik der Unvernunft, Li-
zenzausgabe fiir die Bundeszentrale fiir politische Bildung (Bielefeld: Transcript,
2015), 23-24; 31-33; Michael Butter, , Nichts ist, wie es scheint*: Uber Verschwirungs-
theorien, Sonderausgabe fiir die Bundeszentrale fiir politische Bildung (Berlin:
Suhrkamp, 2018), 57-101, und Karl Hepfer, ,,Alternative Wirklichkeiten® und die
Sehnsucht nach dem Absoluten.“ In Stumpf; Romer, Verschworungstheorien im Dis-
kurs.

251

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://academicjournals.org/journal/JPAP
https:///about
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://academicjournals.org/journal/JPAP
https:///about

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

igaz ilmi aufgegriffen: die Vergleiche zwischen 4laga und Egel sowie
mudga und gekauter Substanz, die Zeitrdume der Stadien embryonaler
Entwicklung, das linguistische Argument mittels der Partikel tumma zur
Begriindung der 40-Tage-Position®*! und die Arbeit von Moore. Weiterhin
wird regelméfSig auf Maurice Bucaille verwiesen.

Zustimmung zur 40-Tage-Position erfolgt selten in der Form, dass tat-
sachlich die Zahl 40 in Verbindung mit den koranischen Stadien oder
dem Ibn Mas‘td-Hadith genannt wird.®*?> Mehrheitlich wird die 40-Tage-
Position hingegen implizit wiedergegeben. Das heifit, das angegebene Alter
des Embryos in Tagen im jeweils beschriebenen Stadium lasst auf die
40-Tage-Position riickschlieflen.8** So werden Zeitangaben gemacht, die
mit az-Zindanis Modell zum Ablauf der Stadien nutfa, ‘alaga und mudga
identisch sind.®** Dariiber hinaus wird von einigen Autor:innen das lin-
guistische Argument aufgegriffen, dass fumma eine zeitliche Verzogerung
zwischen den Stadien anzeige.?®> Eine weitere Parallele zu az-Zindanis Mo-
dell der embryonalen Entwicklung ist, dass die Autoren der untersuchten
da‘'wa-Medien die Beseelung entweder gar nicht oder ohne konkreten Zeit-
punkt thematisieren. Stattdessen orientiert sich beispielsweise Yusuf al-Hajj
Ahmad in der Beschreibung des letzten Stadiums an az-Zindani und dessen
nasa-Stadium, wenn er schreibt, dass der Fotus sich im letzten Stadium

831 Zur Erlauterung der linguistischen Bedeutung von tumma im Ibn Mas‘ad-Hadith
vgl. Kapitel 4.

832 Eine Ausnahme ist Muhammad Tahir-ul-Qadri, der explizit auf den Ibn Masad-Ha-
dith bei Muslim Bezug nimmt. Vgl. Muhammad Tahir-ul-Qadri, Creation of Man:
A Review of the Quran & Modern Embryology (Lahore: Minhaj-ul-Qur’an Publica-
tions, 2001), bearbeitet von Asim Naveed, 71.

833 Vgl. Yusuf al-Hajj Ahmad, The Unchallengeable Miracle of the Qurian: The Facts that
can't Be Denied by Science (Riad u.a.: Darussalam, o.].), tibersetzt von Nasiruddin
al-Khattab, 177-339; A. B. al-Mehri, Hrsg., Scientific Truths in the Quran, gekiirzte
Ausgabe (Bedfordshire: The Quran Project Distribution Centre, 2015), 31-41; Mo-
hammed Mehboob Hussain, Islamic Sciences: An Analytical Study of Science in the
Light of Quranic Verses (Hyderabad: Seat Quest India, 2013 [?]), 48; Mahmood
Jawaid, The Quranic Stages in Human Development (2016), 8, und American Islamic
Outreach Foundation, ,Quran & Science Zuletzt gepriift am 11.01.2022, https://am
ericanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundat
ion/.

834 Vgl. beispielsweise al-Mehri, Scientific Truths, 39.

835 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 188-89. Dieses Argument fiir die Verzo-
gerung zwischen den Stadien fithrt auch Mahmood Jawaid an. Zindani zitiert er
nicht, er nennt jedoch die 6. Ausgabe von Moores Developing Human (1998) in der
Bibliographie. Vgl. Jawaid, The Quranic Stages, 6 und 15-16.

252

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

zu einer ,anderen Schopfung® wandle und in dieser Zeit bis zur Geburt
hauptsichlich wachse.83¢

Zindanis Name wird vereinzelt im FliefStext genannt3¥. In anderen Fal-
len taucht der Name in den Fufinoten oder der Bibliographie auf. Ersatz-
weise wird hdufig auf Moore und andere der genannten westlichen Wissen-
schaftler rekurriert®38, manchmal in direktem Bezug auf This is the Truth.3%
Die Erzéhlung iiber den naturwissenschaftlichen Wundercharakter des Ko-
rans ist dabei stets gleichlautend: Zur Zeit der Offenbarung des Korans
waren die Mittel und Methoden nicht vorhanden, um die Erkenntnisse zu
gewinnen, die die moderne Embryologie hervorgebracht hat. Der Koran
miisse also gottlichen Ursprungs sein, da er diese Fakten bereits beinhalte.
Moore stellt als Mediziner die wichtigste Referenz dar, um diese Aussage
zu bestatigen.?*0 Ob die Autor:innen sich im Einzelnen mit az-Zindani und
seiner Arbeit auseinandergesetzt haben und ihn bewusst zitieren, bleibt
Spekulation.3*! Moglicherweise haben sie auch lediglich leicht verfiigbare
Dokumente herangezogen, die ,zufallig® von az-Zindani stammen oder
dessen Positionen wiedergeben. In beiden Fillen spricht die Verwendung
von az-Zindanis Publikationen fiir eine gewisse Verbreitung und Présenz.

Eine grofle Rolle nehmen die Vergleiche zwischen dem Embryo im
‘alaga-Stadium mit einem Egel und im mudga-Stadium mit einer gekau-
ten Substanz ein. Die Ausfithrungen sind in der Regel mit zahlreichen
Fotografien und Illustrationen versehen, darunter die bereits genannten

836 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 201-3. Ebenso formuliert es Muhammad
Tahir-ul-Qadri, der az-Zindanis Auslegung zitiert. Vgl. Tahir-ul-Qadri, Creation of
Man, 71-72. Ahnlich auch Jawaid, The Quranic Stages, 8. Zu az-Zindanis Interpreta-
tion des letzten Stadiums vgl. Abschnitt 4.2.3

837 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 172-75 und 217, und Tahir-ul-Qadri,
Creation of Man, 66 und 70-72.

838 Vgl. beispielsweise American Islamic Outreach Foundation, ,Quran & Science®

839 Yusuf al-Hajj Ahmad gibt die in This is the Truth dargestellten Begegnungen mit den
Wissenschaftlern sowie deren dort geschildertes Erstaunen iiber die naturwissen-
schaftliche Prazision des Korans wieder. Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle,
172-75. Vgl. ebenso al-Mebhri, Scientific Truths, 43-46, und Hussain, Islamic Sciences,
254.

840 Vgl. al-Mehri, Scientific Truths, 39-40; American Islamic Outreach Foundation,
»Quran & Science®, und Jawaid, The Quranic Stages, 15-16.

841 Ein Beispiel fiir den direkten Bezug auf az-Zindani ist Suleiman Qush, The Scientific
Discoveries in Correlation to the Glorious Quran (Manila: Islamic Da‘wah Council
of The Philippines Suite, 1988). Qush schreibt, dass az-Zindani und Bucaille seine
zwei Inspirationsquellen waren und zitiert az-Zindani mehrfach. Vgl. Qush, The
Scientific Discoveries in Correlation to the Glorious Quran, 1-24.

253

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

von Nilsson, Nishimura und Moore oder die von az-Zindani modifizierten
Abbildungen aus The Developing Human.34? Auftallig ist die fast schon
standardisierte Reproduktion der Vergleiche. So wird beispielsweise in dem
Heft Embryology in the Quran. A Scientific-Linguistic Analysis of Chapter
23 des Autors Hamza Andreas Tzortzis (geb. 1980) die egelartige Form des
Embryos als wichtige Wortbedeutung von alaga aus Q. 23:14 aufgezahlt.
Auch hier wird die 40-Tage-Position implizit wiedergegeben, da das ‘alaga-
Stadium vor dem 40. Tag angesetzt wird. Ein Verweis auf az-Zindani findet
sich hingegen nicht, stattdessen wird lediglich Moore zitiert.84* Ich mdchte
die Bedeutung der beschriebenen Bilder und Illustrationen an dieser Stelle
nochmals hervorheben, weil sie ein wichtiges Merkmal von az-Zindanis
igaz ilmi sind.

Mein abschlieflendes Beispiel dieser Analyse der da‘'wa-Veréffentlichun-
gen ist die Broschiire A Brief lllustrated Guide to Understanding Islam (im

842 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 177-339; al-Mehri, Scientific Truths, 33—
40; American Islamic Outreach Foundation, ,Quran & Science®; Hussain, Islamic
Sciences, 46; Jawaid, The Quranic Stages, 5-6, und Tahir-ul-Qadri, Creation of
Man, 67. Zu dem Einsatz von Bildern in az-Zindanis igaz ilmi vgl. insbesondere Ab-
schnitt 5.2. Auch die Referenz zu Ibn Katir taucht auf, der die ‘alaga als egelférmig
beschrieben haben soll. Vgl. hierzu ebenfalls Kapitel 5.2. Mehri zitiert Ibn Katir und
tbersetzt die Passage als ,elongated like the shape of a leech® S. al-Mehri, Scientific
Truths, 33.

843 Vgl. Hamza Andreas Tzortzis, Embryology in the Quran: A Scientific-Linguistic Ana-
lysis of Chapter 23 (London: Islamic Education and Research Academy, 2011), 18-
26. Herausgegeben wurde die Broschiire von der britischen Islamic Education and
Research Academy (IERA). Die Organisation hat sich der Vermittlung der propheti-
schen Mission verschrieben und unterstiitzt Muslim:innen durch Seminarangebote
bei ihrer da‘'wa-Tatigkeit. Der Aufmachung der Homepage nach zu urteilen, richtet
sich die IERA an ein eher junges Publikum. Vgl. Islamic Education and Research
Academy, ,,About Us* Zuletzt gepriift am 15.03.2022, https://iera.org/. Ahnlich,
jedoch ohne jegliche Quellenangaben oder Verweise, lautet die Beschreibung der
Bedeutung von alaqa in dem Artikel Consistency between the Quran and Modern
Science -1I auf der Webseite Islamweb.net. Diese ist laut Matthew Kuiper eine sehr
populére Seite fiir da'wa und Fatwas. Sie wird von der katarischen Regierung betrie-
ben. Der genannte Artikel hatte laut Statistik von Islamweb zum Zeitpunkt meiner
Recherche [18.03.2022] 42.976 Leser:innen. Vgl. Islamweb, ,Consistency between
the Quran and Modern Science -I1 Zuletzt geprift am 18.03.2022, https://www.isl
amweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science
-ii. Ebenso Sikandar Hussain, ,The Clot (al-‘Alaq).“ The Islamic Quarterly 24 (1980):
109.

254

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://iera.org
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://iera.org
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

Folgenden Guide)®** von Ibrahim Abu Harb.8%> Der Guide ist vermutlich
die international zuginglichste und gleichzeitig offensichtlichste Rezeption
von az-Zindanis igaz ilmi. Er liegt weltweit kostenlos in Moscheen und
Islamzentren aus. Zudem stellen zahlreiche Webseiten PDF-Dateien der
Broschiire zum Download zur Verfiigung. Laut Selbstbeschreibung soll die
Broschiire Nichtmuslim:innen helfen, den Islam, die Muslim:innen und
den Koran zu verstehen.84¢ Es werden nicht nur generelle Glaubensinhal-
te vermittelt, sondern gleich im ersten Kapitel wird explizit auf naturwis-
senschaftliche Wunder im Koran hingewiesen, die die Wahrhaftigkeit des
Islams sowie dessen Ubereinstimmung mit moderner Naturwissenschaft
beweisen sollen.?4” Hierzu zahlt auch die von Q. 23:12-14 ausgehende Dar-
stellung embryonaler Entwicklung im Guide, die mit az-Zindanis Modell

844 Vgl. Ibrahim Abu Harb, A Brief Illustrated Guide to Understanding Islam, 2. Aufl.
(Houston: Darussalam, 1997), zuletzt geprift am 09.02.2022, https://www.isla
m-guide.com/contents-wide.htm. Es liegt eine deutsche Ubersetzung des engli-
schen Originals vor: vgl. Ibrahim Abu Harb, Ein kurzer illustrierter Wegweiser,
um den Islam zu verstehen, 2. Aufl. (London: Darussalam, 2005), zuletzt gepriift
am 09.02.2022, https://www.islam-guide.com/de/. Weitere verfiigbare Sprachen
sind Spanisch, Franzdsisch, Japanisch, Chinesisch, Italienisch, Portugiesisch, Nor-
wegisch, Russisch, Estnisch, Thaildndisch, Vietnamesisch und Arabisch, die auf der
zur Publikation gehorigen Webseite www.islam-guide.com (9.2.2022) ausgewihlt
werden konnen. Eine kurze Onlinesuche fiihrt zu Ausgaben in weiteren Sprachen,
insgesamt ca. 45. Die Sichtbarkeit der Broschiire im Internet wird neben der einfa-
chen Auffindbarkeit dadurch verstirkt, dass Ibrahim Abu Harb eine PDF-Datei der
Broschiire auf der Plattform Academia.edu hochgeladen hat. Der Eintrag verweist
auf weitere Internetseiten, auf denen ein Download mdglich ist. Dariiber hinaus
schldgt Academia weitere Eintrége anderer Autoren vor, deren Inhalt ausschliefSlich
der Guide ist. Den Inhalt des Guide habe ich auch in Melanie Guénon, ,‘Abd
al-Majid al-ZindanT’s ijaz ilmi Approach: Embryonic Development in Q. 23:12-14 as
a Scientific Miracle. Journal of Quranic Studies 21, Nr. 3 (2019): 39 kurz erldutert.

845 Laut Selbstauskunft ist er ,a graduate of the Faculty of Sharia and interested in
e-advocacy through dialogue and sites, he founded a number of Islamic sites® S.
Ibrahim Abu Harb, ,Guide to Islam.” Zuletzt gepriift am 09.02.2022, https://gui
detoislam.com/de/authors/74. Zu den von Abu Harb gegriindeten Webseiten
gehort auch www.islamreligion.com/ (9.2.2022), eine Seite, die tiber den Islam und
Konversion informiert. Uberraschenderweise sind keine weiteren Informationen
iiber Abu Harb verfiigbar. Auch unter der Domain sind keine Details hinterlegt, wie
die Abfragen unter WHOIS Search, ,Domain Data.* Zuletzt gepriift am 16.01.2023,
https://who.is/ und Who is: Identity for Everyone, ,Domain Data.“ Zuletzt gepriift
am 16.01.2023, https://www.whois.com/, ergaben.

846 Vgl. Ibrahim Abu Harb, ,Islam Guide Zuletzt gepriift am 09.02.2022, https://www.i
slam-guide.com/.

847 Abu Harb appelliert an den Verstand seiner Leser:innen: ,,If we would like to know
if a religion is true or false, we should not depend on our emotions, feelings, or

255

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de
http://www.islam-guide.com
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
http://www.islamreligion.com/
https://who.is
https://www.whois.com
https://www.islam-guide.com
https://www.islam-guide.com
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de
http://www.islam-guide.com
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
http://www.islamreligion.com/
https://who.is
https://www.whois.com
https://www.islam-guide.com
https://www.islam-guide.com

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

tibereinstimmt. Exakte Zeitpunkte fiir einzelne Entwicklungsschritte wer-
den nicht angegeben. Dennoch erschlief3t sich aus den koranischen Termi-
ni in den Bildbeschreibungen verschiedener Entwicklungsstadien des Em-
bryos, dass hier von der 40-Tage-Position ausgegangen wird. Die Hadithe
sowie die Beseelung werden nicht thematisiert.348 Stattdessen fokussiert der
Guide auf die Stadien ‘alaga und mudga und betont ihre Ahnlichkeit mit
einem Egel beziehungsweise einer gekauten Substanz. Letztere wird hier als
Kaugummi illustriert.84

Die Ausrichtung der Broschiire an da‘'wa wird durch die ausfiihrliche Be-
schreibung von Moores wissenschaftlicher Reputation sowie seiner Uber-
zeugung, dass ,der Islam“ und die Embryologie vereinbar seien, unterstri-
chen.®0 Dariiber hinaus werden auch Aussagen von Wissenschaftlern aus
This is the Truth zitiert, die deren Bestatigung der Géttlichkeit des Korans
bezeugen sollen.®>! In den Fufinoten werden einige Publikationen Moo-
res und az-Zindanis mit stark verkiirzten Angaben aufgefiihrt. Der Name
az-Zindani wird in den Fufinoten nicht genannt, hier tauchen nur Moore
und Persaud auf. Lediglich in der Bibliographie des Guide taucht der Name
az-Zindani auf.

traditions. Rather, we should depend on our reason and intellect* S. Abu Harb,
Brief Hllustrated Guide, 4.

848 Vgl. ebd., 6-11. Einzig der jeweils erste Satz des Ibn Mastd- sowie des Hudaifa-Ha-
dith werden in dem Kapitel ,Scientists’ Comments on the Scientific Miracles in
the Holy Quran® zitiert und es wird auf die Bedeutung der (ersten) 40 Tage hinge-
wiesen, ohne die Hadithe weiter zu erkldren oder auf die verschiedenen Varianten
hinzuweisen. Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 28.

849 Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 9.

850 Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 10-11. Den praktischen Einsatz des Guide
in der da'wa belegt beispielsweise der deutsche salafistische Prediger Pierre Vogel
(Abu Hamza, geb. 1978). In einem gratis verfiigbaren Online-Kurs zu dawa emp-
fiehlt Vogel, die Rationalitdt und Logik des Islams mittels der wissenschaftlichen
Waunder zu vermitteln. Er sagt, dies habe bereits viele Menschen zur Konversion
veranlasst. Diesbeziiglich rét er, sich auf wenige Beispiele zu beschrinken und
nennt die embryonale Entwicklung als ein sehr wirkungsvolles. Vogel beruft sich
auf Moore und verlinkt den Guide sowie andere einschldgige Webseiten. Das Video
hatte zum Zeitpunkt der Recherche 431 Aufrufe. Vgl. Pierre Vogel, ,DAWA-Kurs 6:
Naturwissenschaftliche Koranverse. Zuletzt gepriift am 08.07.2022, https://www.y
outube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8.
Deutlich mehr Zuschauer:innen hat Vogel auf seinem Instagram-Account, wo ihm
11.100 Menschen folgen. Vgl. Pierre Vogel, ,Instagram-Account ,,pierrevogelabuham-
sa"“ Zuletzt gepriift am 08.07.2022, https://www.instagram.com/pierrevogelabuha
msa/.

851 Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 27-31.

256

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

Uberraschender als in den da‘'wa-Materialien ist die Rezeption von
az-Zindanis igaz ilmi in semi-wissenschaftlichen sowie pseudowissen-
schaftlichen und (pseudo-) medizinischen Publikationen zur embryonalen
Entwicklung im Koran. In den untersuchten Beitrdgen ist der Umgang mit
der Nennung von az-Zindanis Namen deutlich zuriickhaltender als in den
da‘wa-Publikationen. In den bibliographischen Angaben von Titeln wie
Human Development oder The Developing Human with Islamic Additions
wird der Name az-Zindani teilweise weggelassen.?>? Da die Kooperation
von Moore und az-Zindani sowie die Urheberschaft der Publikationen
einen geringen Rechercheaufwand verlangt oder beim Lesen dieser sofort
sichtbar ist, kann davon ausgegangen werden, dass der Name az-Zindani
zumindest von einigen Autor:innen vorsétzlich unerwdhnt bleibt. Der
Grund hierfiir konnte sein, dass seit den 2000er Jahren az-Zindani der
Ruf als wunderlicher Prediger, der zusitzlich ins Visier der internationalen
Sicherheitsbehorden geraten ist, anhangt.

Unabhiéngig von der Erwdhnung des Namens konnte ich den Einfluss
von az-Zindani in verschiedenen Beitragen anhand der ibernommenen
Konzepte aus seinem Modell dokumentieren. Hierzu gehéren neben den
Zeitpunkten der Stadien nutfa, ‘alaqa und mudga und der 40-Tage-Posi-
tion, das linguistische Argument beziiglich tumma®3, das nas'a-Stadium3>*
sowie die Vergleiche mit einem Egel und einer gekauten Substanz. Weiter-
hin wird auch in den pseudowissenschaftlichen und -medizinischen Arti-
keln neben az-Zindanis generellen Annahmen zur 40-Tage-Position auch
dessen Fokus auf die dufSere Form des Embryos {ibernommen. Dies zeigt

852 Vgl. Sabiha Saadat, ,Human Embryology and the Holy Quran: An Overview:" In-
ternational Journal of Health Sciences 3, Nr.1 (2009): 103-9, zuletzt gepriift am
14.12.2017, https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
articles/PMC3068791/; Ferah Armutcu, ,Islamic Religious Resources May Be an
Additional Source of Scientific Knowledge:* Journal of Quranic Studies and Modern
Science 1, Nr. 2 (2020): 9-23, zuletzt gepriift am 14.07.2021, http://www.quranicstu
diesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home, und Yahiya Emerick, A Complete Idiot’s
Guide to Understanding Islam, A Complete Idiot's Guide (Indianapolis: Alpha,
2002), 52.

853 Vgl. Mahdi Esmailzadeh, Abolfazl Farhadi und Hamid Shahghasemi, ,Developmen-
tal Biology in Holy Quran: Journal of Physiology and Pathophysiology 3, Nr.1
(2012): 4, und Saadat, ,Human Embryology, 107.

854 Vgl. Esmailzadeh, Farhadi und Shahghasemi, ,Developmental Biology*, 5-6. Wie in
az-Zindanis Modell beschreiben die Autoren ,die andere Schépfung® (halq ahar)
als den Ubergang vom Embryonal- in das Fetalstadium. Letzteres sei vornehmlich
durch das stetige Wachstum des Fotus bis zur Geburt gekennzeichnet.

257

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

sich neben der Betonung des Egel- und gekaute Substanz-Vergleichs an der
Aussage, der Embryo entwickle nach 42 Tagen seine menschliche Form.8%
Aufgrund dieser Form verkniipft beispielsweise der Autor Serdar Demirel
den Zeitpunkt von 40 Tagen mit einem Verbot fiir Schwangerschaftsabbrii-
che.8%6

Die Bedeutung insbesondere des ‘alaga-Stadiums zeigt sich in der Quan-
titat, die dieses Stadium in den Texten einnimmt. Ein anschauliches Bei-
spiel ist der Text von Elias Kareem, der sich ausschliefflich um das alaqa-
Stadium dreht.857 Kareem liefert eine kleinteilige Beschreibung eines Egels
und zieht Parallelen zum Embryo. Von az-Zindani, den er unter anderem
an dieser Stelle zitiert, ibernimmt er die Aussage, dass islamische Gelehrte
die alaqa seit jeher als einen Egel beschreiben.®>® Wie in Kapitel 5 dieser
Arbeit beschrieben, ist dies eine verkiirzte Ansicht, die aufler Acht lasst,
dass beispielweise im stets referenzierten Lisan al-arab der Begriff alaga
zwar als Egel definiert, jedoch nicht mit der Embryogenese in Zusammen-
hang gebracht wird. Wie stark sich der Egelvergleich durchgesetzt hat, wird
auch daran deutlich, dass die Bedeutung von alaga als Egel sogar wieder-
gegeben wird, obwohl beispielsweise der Autor Mohammed Shoukfeh die
40-Tage-Position nicht teilt.3>

Wihrend mit der gebotenen Vorsicht gesagt werden kann, dass die
da‘wa-Publikationen, die die embryonale Entwicklung thematisieren, sehr
héufig az-Zindanis Positionen wiedergeben, stellt die explizite Zuriickwei-
sung der 40-Tage-Position wie bei Shoukfeh auch in der Kategorie der

855 Vgl. ebd., 5.

856 Vgl. Serdar Demirel, ,Abortion from an Islamic Ethical Point of View:" International
Journal of Business and Social Science 2, Nr. 1 (2011): 10. Wenn die Beseelung thema-
tisiert wird, geschieht dies selten mit dem Hinweis auf einen konkreten Zeitpunkt.
Eine Ausnahme ist der Artikel von Sharmin Islam et al., in dem die Autor:innen
den Zeitraum der Beseelung auf frithestens 40, spitestens nach 45 Tagen eingren-
zen: vgl. Sharmin Islam, Bin Nordin Rusli und Bin Mohd Noor Hanapi, ,Ethical
Considerations on In Vitro Fertilization Technologies in Bangladesh. Bangladesh
Journal of Medical Science 12, Nr. 2 (2013): 125-26.

857 Vgl. Elias Kareem, ,Embryology in the Quran: A Description of the Alaqah
Stage” (2014) (unverdffentlichtes Manuskript, 10.01.2023), https://www.academia.
edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage, 0.S.
Ebenso Hussain, ,The Clot* 107-10.

858 Vgl. ebenso al-Mehri, Scientific Truths, 33.

859 Vgl. Muhammad Shoukfeh, ,Human Development as Revealed in the Glorious
Quran and Hadith: Journal of the Islamic Medical Association of North America 38,
Nr. 2 (2006): 52. Shoukfeh argumentiert fiir die 120-Tage-Position, in der jeweils 40
Tage auf die Stadien nutfa, ‘alaga und mudga kalkuliert werden.

258

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

(pseudo-) wissenschaftlichen Beitrdge eine Ausnahme dar. Vielmehr ist in
medizinischen Artikeln eine Differenzierung entlang der beiden Diskurs-
stringe zu beobachten. Dementsprechend scheinen sich die Autor:innen
entweder an den Inhalten von az-Zindani oder den Empfehlungen der
Gremien zu orientieren. Beispielsweise argumentieren die Mediziner Ab-
dulrahman Al-Matary und Jaffar Ali fiir die Moglichkeit eines Schwanger-
schaftsabbruchs bei schweren Fehlbildungen des Fétus. Hierzu beziehen
sie sich auf die Stellungnahme der IFA (Weltliga) und gehen folglich von
einem Beseelungszeitpunkt am 120. Tag aus.3¢ Die Fragestellung und Her-
angehensweise erinnern dabei an al-Bar.8¢!

Schliefilich deuten mehrere Beispiele darauf hin, dass sich az-Zindanis
Interpretation auch in Koran-Enzyklopddien internationaler, renommierter
Verlage finden lasst, wie ich anhand von The Encyclopaedia of the Quran®®?
und The Quran: An Encyclopedia®®® dokumentiere. Ein weiteres Beispiel
aus der Kategorie wissenschaftlicher Veroffentlichungen ist der Sammel-
band Islam and Biomedicine®®*. In The Encyclopaedia of the Quran schreibt
der Autor Abul Fadl Mohsin Ebrahim in seinem Eintrag Biology as the
Creation and Stages of Life, dass moderne Kommentatoren die ‘alaga als
frithen Embryo interpretieren.8%> Die Definition ,frither Embryo® ist ein
Hinweis darauf, dass Ebrahim die 40-Tage-Position wiedergibt. Gemaf3

860 Vgl. Abdulrahman al-Matary und Jaffar Ali, ,Controversies and Considerations
Regarding the Termination of Pregnancy for Foetal Anomalies in Islam.* BMC
Medical Ethics 15, Nr.10 (2014): 0.S., zuletzt geprift am 09.11.2022, https://bmcm
edethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas. Ahnlich
Yusuf Lenfest, der bei seiner Betrachtung zum Beginn des menschlichen Lebens
vom Beseelungszeitpunkt am 120. Tag ausgeht: vgl. Yusuf Lenfest, ,Islam and the
Beginning of Human Life Zuletzt gepriift am 19.07.2018, http://blogs.harvard.edu/
billothealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/.

861 Vgl. hierzu Kapitel 2.

862 Jane McAuliffe, Hrsg., The Encyclopaedia of the Quran, 6 Bde. (Leiden u. Boston:
Brill, 2001-2006).

863 Oliver Leaman, Hrsg., The Quran: An Encyclopedia (London: Routledge, 2006).

864 Afifi al-Akiti und Aasim Padela, Hrsg., Islam and Biomedicine, Philosophy and
Medicine 137 (Cham: Springer, 2022).

865 Vgl. Abul Fadl Mohsin Ebrahim, ,Biology as the Creation and Stages of Life:* In
McAuliffe, The Encyclopaedia of the Quran, 1, 2001:231. In einer élteren Monogra-
phie von 1989 erwéhnt Ebrahim al-Bar als denjenigen, der die Form der mudga mit
einem Stiick gekautem Fleisch oder gekauter Nahrung verglich. Dort spricht sich
Ebrahim fiir die 120-Tage-Position aus, macht jedoch gleichzeitig deutlich, dass er
Schwangerschaftsabbriiche strikt ablehnt. Vgl. Abul Fadl Mohsin Ebrahim, Abortion,
Birth Control and Surrogate Parenting: An Islamic Perspective (Indianapolis: Ameri-
can Trust Publications, 1989), 75; 102-103.

259

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

der 120-Tage-Position fiele das alaqa-Stadium in den Zeitraum zwischen
dem 41. und dem 80. Tag. Da das menschliche Fetalstadium bereits in der
neunten Schwangerschaftswoche beginnt, das heifft um den 60. Tag, ergibe
die Bezeichnung ,frither Embryo® zwischen dem 41. und dem 80. Tag
wenig Sinn. Angaben zu den ,modernen Kommentatoren“ macht Ebrahim
nicht. Es bleibt folglich unklar, wie diese Interpretationen einzuordnen
sind. Zwar erwédhnt er weder den Egelvergleich noch az-Zindani direkt,
in der Bibliographie sind unter ,Sekundarliteratur jedoch neben al-Bar
auch Bucaille und Moore angegeben. Bei der von Ebrahim genannten
Ausgabe von Moores Developing Human handelt es sich um die Ausgabe
mit az-Zindanis Islamic Additions.366

Noch weniger kritisch ist der Umgang mit az-Zindanis und Bucailles
Arbeiten in zwei Eintrdgen in The Quran: An Encyclopedia: In dem Eintrag
‘Alag nennt der Autor Harun Sahin®7 als mdégliche Definitionen fir ‘alaqa
neben ,Blutklumpen® und anderen ebenso ,,Egel“ sowie ,das frithe Stadium
des Embryos® Sahin fithrt Bucaille als Autoritit an, der die klassische
Ubersetzung als ,Blutklumpen® zuriickgewiesen und fiir die Ubersetzung
als ,eine Sache, die sich an etwas klammert® plddiert hat. Anschlieend
resiimiert er, dass sich die Interpretation des Wortes (erneut) gedndert
habe und die aktuellste Bedeutung ,frithes Embryonalstadium® sei. Weder
ordnet Sahin verschiedene Interpretationsmdglichkeiten des Wortes ‘alaga
ein, noch behandelt er Bucaille als Referenz kritisch, noch macht er Anga-
ben dazu, worauf sich seine Feststellung stiitzt. Der Hinweis auf das frithe
Embryonalstadium ist auch hier ein Indiz dafiir, dass Sahins Darstellung
die 40-Tage-Position zugrunde liegt. Sahin erwahnt weiterhin, dass Moore
in einem Artikel geschrieben habe, dass der Koran Aspekte der Embryolo-
gie aufdecke, die erst jetzt bekannt seien, und der Koran die stufenweise
Entwicklung des Embryos beschreibe.38 Diese Bemerkung verstirkt den
Eindruck, dass Sahin die Annahmen der i¢az ilmi-Bewegung unterstiitzt
oder zumindest nicht offen in Frage stellt.

Ebenso wird Bucaille in dem Eintrag des Astrophysikers Muhammad
Shamsher Ali, Science and the Quran, als einzige Referenz fiir Publika-

866 Vgl. Abul Fadl Mohsin Ebrahim, ,Human Embryology™ In The Encyclopaedia of the
Qurian, 1, 2001:231. Ebrahims Angaben zum Titel aus dem Jahr 1983 mit Verlagsort
Dschidda lassen daran keinen Zweifel.

867 Harun Sahin, ,Alaq.“ In Leaman, The Quran, 27-8.

868 Vgl.ebd., 27.

260

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6.4 Die Rezeption von az-Zindanis igaz ilmi aufSerhalb der Weltliga

tionen zu dem Themenfeld ,Islam“ und ,Wissenschaft“ angefiihrt.8¢° Die
Aussage Alis, dass der Koran kein Buch der Wissenschaft, sondern der
Rechtleitung sei, wirkt wie ein Versuch der Abgrenzung zu i¥az ilmi. Die-
ser Eindruck wird sogleich durch die Aussage Alis ausgerdumt, dass mit
dem Koran die Wahrheit moderner naturwissenschaftlicher Erkenntnisse
tiberpriift werden kénne, andersrum dies jedoch nicht moglich sei.8”° Diese
deutliche Positionierung des Korans als entscheidende Referenz gegeniiber
der Naturwissenschaft erinnert stark an az-Zindanis gleichlautende Auffas-
sung diesbeziiglich.

Offen unterstiitzt wird die Muslim-Variante des Ibn Mas‘td-Hadiths
in einem aktuellen Beitrag des Préasidenten des Zaytuna College®”!, Ham-
za Yusuf, in dem von Afifi al-Akiti und Aasim Padela herausgegebenen
Sammelband Islam and Biomedicine®’2. Obwohl Yusuf weder al-Bar noch
az-Zindani zitiert, wirken seine Ausfithrungen wie ein Konglomerat aus
den Arbeiten der beiden. Mit dem Argument medizinischer Vereinbarkeit
unterstiitzt Yusuf die 40-Tage-Position, da die 120-Tage-Position den aktuel-
len Erkenntnissen der Medizin widerspreche. Er pladiert weiterhin fiir ein
Umdenken von der bisherigen ,traditionellen Mehrheitsmeinung“®”® und
»Standardinterpretation“®* von 120 Tagen. Trotz der Wichtigkeit, die er
modernen naturwissenschaftlichen Fakten beziiglich der Koran- und Ha-
dithinterpretation beimisst, hélt Yusuf an der Beseelung als wichtigem Mar-
ker der Menschwerdung fest. Wie al-Bar schreibt Yusuf den einsetzenden
Hirnaktivitdten des Embryos eine wichtige Bedeutung zu. Im Gegensatz
zu al-Bar, der erst die Entwicklung des Groflhirns mit der Beseelung am
120. Tag verbindet, verkniipft Yusuf den Beseelungszeitraum mit dem Start

869 Vgl. Muhammad Shamsher Ali, ,Science and the Quran.“ In Leaman, The Quran,
572.

870 Vgl. Muhammad Shamsher Alj, ,Science and the Qur'an. In The Quran, 574-5.

871 Das 2009 in Berkeley, Kalifornien, gegriindete College (vormals Zaytuna Institute,
gegriindet 1996) ist eine muslimische Bildungseinrichtung. Die Bachelorabschliisse
sind seit 2015 von US-amerikanischen Bildungsministerium akkreditiert. Vgl. Zaytu-
na College, ,About.“ Zuletzt gepriift am 22.03.2022, https://zaytuna.edu/about.

872 Vgl. Hamza Yusuf, ,When Does a Human Foetus Become Human?“ In al-Akiti;
Padela, Islam and Biomedicine. Der Beitrag ist eine leicht {iberarbeitete Version des
gleichnamigen Artikels von 2018: vgl. Hamza Yusuf, ,When Does a Human Fetus
Become Human?“ Renovatio, 2018, zuletzt gepriift am 29.06.2018, https://renovatio.
zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human.

873 Vgl. Hamza Yusuf, ,When Does a Human Foetus Become Human?“ In Islam and
Biomedicine, 124.

874 Vgl. ebd.

261

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://zaytuna.edu/about
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zaytuna.edu/about
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human

6. Die Popularisierung des i¥az ilmi durch az-Zindani

von messbaren Hirnaktivititen des Embryos. Er kommt folglich zu dem
Schluss, dass der Beseelungszeitraum zwischen dem 40. und 43. Tag statt-
finden miisse. Auch wenn der exakte Zeitraum nicht genau ermittelbar sei,
entspreche diese Angabe einer zeitgeméafen, an der modernen Embryologie
orientierten Interpretation der religiésen Quellen.87>

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass az-Zindani seine Beziehun-
gen zur Weltliga durch die Griindung der CSMQS verstérkte, nachdem er
bereits 1975 als standiges Mitglied in den WSCM gewéhlt wurde und in
der darauffolgenden Zeit ebenso seine politische Stellung im Jemen festigte.
Der Nutzen zwischen der CSMQS, az-Zindani als Person und der Weltli-
ga war wechselseitig: Durch die Zugehorigkeit der CSMQS zur Weltliga
profitiert erstere mafigeblich von der (finanziellen) Infrastruktur letzterer,
ohne die ihre Projekte vermutlich nicht im gegebenen Mafle umsetzbar
gewesen wiaren. Weiterhin untermauert die CSMQS ihre Autoritdt mit dem
Verweis auf die Weltliga, die in ihren Publikationen sichtbar ist und der
als Giitesiegel genutzt wird. Der Wunsch nach Professionalitit wird auch
durch den Versuch einer Institutionalisierung von i¥az ilmi, im Sinne der
Schaffung einheitlicher Regelungen, widergespiegelt.

Daneben dient az-Zindanis Arbeit in der CSMQS als geeignetes Material
fiir die da'wa, dessen Distribution die Weltliga mafigeblich fordert. Gemes-
sen an der Popularitit in verschiedenen Publikationen und insbesondere
im Internet, haben sich az-Zindanis i¢az ilm7 im Themenfeld Embryologie
sowie seine Kooperation mit Moore als wichtiger Bestandteil der islami-
schen da'wa herausgestellt. Es ist deutlich geworden, dass sich seit den
Anfingen des tafsir ilmi, insbesondere seit der Verdffentlichung des Buches
von Bucaille, die Definition von alaga aus Q. 23:14 nachweislich verdndert
hat. Es entsteht der Eindruck einer Konditionierung: Durch die stetige
Wiederholung insbesondere des Egelvergleichs, ist diese Ubersetzung des
koranischen Begriffs ‘alaga Teil der géngigen Definitionen geworden. Die
angefithrten Beispiele zeigen auflerdem, dass der Kerndiskurs von igaz
ilmi in den akademischen Bereich ausgestrahlt hat und die Préferenz fiir
den Ibn Masid-Hadith in der Uberlieferung von Muslim und die daraus
folgende 40-Tage-Position hervorgehoben werden. Dies spricht fiir eine
deutliche Wirkung von az-Zindanis Arbeit.

875 Vgl. ebd., 125-7.

262

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und
Wundererzdhlung

Mit der vorangegangenen Studie habe ich das Ziel verfolgt, die Rolle der
modernen Naturwissenschaft in Interpretationen der koranischen Embryo-
logie des spaten 20. Jahrhunderts zu untersuchen. Entscheidend ging es
dabei um die Frage, wie embryologisches Wissen genutzt wird, um Offen-
barungswissen zu legitimieren und die Géttlichkeit des Korans zu bewei-
sen. Hierzu habe ich die Interpretationen von Muhammad ‘Ali al-Bar und
‘Abd al-Magid az-Zindani analysiert, in denen sie Erkenntnisse der mo-
dernen Embryologie mit religiosen Textreferenzen kombinieren. Obwohl
beide Q. 23:12-14 sowie den Ibn Mastd- und den Hudaifa-Hadith als
religiose Grundlage ihrer Interpretation auswéhlten, prasentieren sie sehr
unterschiedliche Modelle embryonaler Entwicklung.

In Kapitel 1 habe ich zunichst einen Uberblick iiber die Entwicklung
wissenschaftsbasierter Koraninterpretationen gegeben. Wesentlich ist die
vorgenommene Abgrenzung des i¢az ilmi vom tafsir ilmi: Der tafsir ilmi
ist eine Art der Exegese, die moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse
dazu nutzt, die im Koran erwédhnten Naturphdnomene zu erkldren. Beim
i¥az ilmi wird hingegen davon ausgegangen, dass im Koran naturwissen-
schaftliche Fakten offenbart wurden, die erst im 19. oder 20. Jahrhundert
entdeckt oder verifiziert wurden. Mit dem Begriff i¢az ilmi wird daher
der ,wissenschaftliche Wundercharakter des Korans“ ausgedriickt. Indem
ich igaz ‘ilmi als eine Art der islamischen Wissensproduktion behandelt
habe, konnte ich herausarbeiten, inwiefern dieser Ansatz den Diskurs uiber
die Vereinbarkeit zwischen ,Islam“ und ,Wissenschaft“ beeinflusst und be-
stehende Interpretationen der koranischen Embryologie in Frage stellt.
Ich habe daher argumentiert, den igdz ilmi als eigenstindigen Ansatz der
Koraninterpretation ernst zu nehmen.

Anschliefend hat in Kapitel 2 der analytische Blick auf al-Bars Vorstell-
ungen zur Embryogenese Spannungsfelder zwischen verschiedenen Inter-
pretationsansitzen zur koranischen Embryologie des spiten 20. Jahrhun-
derts veranschaulicht. Dies betriftt vornehmlich die beiden Themenkom-
plexe zur Rolle und Autoritidt von Mediziner:innen innerhalb der theore-
tischen und praktischen islamischen Bioethik sowie die Kalkulation der
Zeitraume embryonaler Stadien, fiir die Offenbarungswissen und moder-

263

20012026, 15:48:4; Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzihlung

ne Embryologie kombiniert werden. Mittels der Auswertung von al-Bars
Erlduterungen zur embryonalen Entwicklung konnte ich seine Schnittstel-
lenposition zwischen dem figh der Rechtsfindungsgremien und dem von
az-Zindani reprisentierten i¢az ilmi erortern.

Kapitel 3 umfasst eine ausfithrliche Biografie az-Zindanis, in der ich
neben seinen politischen Aktivititen seine Rolle als religiésen Prediger
in den Blick genommen habe. Indem ich diese Aspekte des offentlichen
Wirkens von az-Zindani erstmals nebeneinandergestellt habe, wurde deut-
lich, dass az-Zindanis weitreichendes personliches Netzwerk die Basis fiir
seine Arbeit in der Islamischen Weltliga, die erfolgreiche Kooperation mit
dem kanadischen Mediziner Keith Moore, der seine Interpretation stiitzte,
und die Griindung der CSMQS (Commission on the Scientific Miracles
in the Qur'an and the Sunnah), tiber deren Infrastruktur az-Zindani seine
Publikationen verbreiten konnte, bildete.

In Kapitel 4 stand die ausfiihrliche Analyse von az-Zindanis Modell der
embryonalen Entwicklung im Mittelpunkt. Das zentrale Argument seiner
igaz ‘ilmi-Interpretation zur embryonalen Entwicklung ist, dass die drei
koranischen Stadien nutfa, ‘alaga und mudga innerhalb von 40 Tagen ver-
laufen, und dass diese Auffassung von der modernen Embryologie bestitigt
wurde. Daraus schlief§t az-Zindani, dass naturwissenschaftliche Erkennt-
nisse des 20. Jahrhunderts bereits im Koran dargelegt wurden und dieser
folglich gottlichen Ursprungs sein miisse. Als einen wichtigen Indikator
az-Zindanis fiir die Ubereinstimmung der modernen Embryologie mit dem
koranischen Text habe ich die Bedeutung der dufieren Form des Embryos
identifiziert.

Daran ankniipfend habe ich durch das Einbeziehen bildlicher Materia-
lien in die Analyse in Kapitel 5 erldutert, dass az-Zindani die bildlichen
Vergleiche zwischen dem Embryo im alaga-Stadium mit einem Egel und
im mudga-Stadium mit einer gekauten Substanz geprigt hat. Zu dieser Ent-
wicklung hat insbesondere az-Zindanis Projekt This is the Truth (Innahu
I-haqq) beigetragen. In dem in den 1980er Jahren entstandenen gleichna-
migen Video werden Ausschnitte von gefilmten Interviews gezeigt, die
az-Zindani mit verschiedenen nichtmuslimischen Wissenschaftlern fiihrte.
Gemif} az-Zindanis Darstellung bestitigten sie durch ihre Antworten auf
seine Fragen, dass der Koran gottlichen Ursprungs sei.

Schliefllich habe ich in Kapitel 6 veranschaulicht, wie stark sich
az-Zindanis Position sowie seine Darstellungen embryonaler Stadien au-
Berhalb der rechtstheoretischen Debatten islamischer Bioethik verbreitet
haben. Durch die Untersuchung der Rezeption von az-Zindanis Argumen-

264

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzdhlung

ten in englischsprachigen Publikationen zu Zwecken der dawa, in pseu-
dowissenschaftlichen Verdffentlichungen und in wissenschaftlichen Publi-
kationen habe ich argumentiert, dass az-Zindani mittels seines i¢az ilmi
maf3geblich fiir eine Erweiterung der zeitgendssischen koranischen Inter-
pretation der embryonalen Entwicklung verantwortlich ist. Insbesondere
der Vergleich des Embryos im ‘alaga-Stadium mit einem Egel wurde so
populdr, dass ich auf einen GewShnungseffekt aufmerksam gemacht habe.
Dieser hat dazu gefiihrt, dass der Egelvergleich ein fester Bestandteil der
Interpretationen von alaga geworden ist.

Anhand des spezifischen Beispiels von az-Zindanis Interpretation der
koranischen Embryologie habe ich die Ausdifferenzierung unterschiedli-
cher Diskursstrange innerhalb der zeitgendssischen innerislamischen De-
batten iiber die embryonale Entwicklung veranschaulicht. Neben den
Debatten der Rechtsfindungsgremien spiegeln die von az-Zindani ent-
wickelten Positionen einen hierzu parallel laufenden Diskursstrang wider.
Durch meine Analyse ermdgliche ich daher einen Perspektivwechsel auf
i¥az ilmi, infolge dessen dieser als eine Art der Wissensproduktion verstan-
den werden kann. Weiterhin trigt die vorliegende Studie zu einem besseren
Verstdndnis der Genese und Bedeutung von az-Zindanis Wissenskonfigura-
tionen bei und erméglicht ein Verstandnis dariiber, wie es ihm gelang, die
Bedeutung einiger Schliisselbegriffe aus Q. 23:12-14 neu zu interpretieren
und diese international zu popularisieren. Mit meiner Auswertung von igaz
ilmi-Inhalten in da‘wa-Materialien schirfe ich zudem die Aufmerksamkeit
fiir die Verbindung zwischen i¥az ilmiund da'wa.

Basierend auf der Analyse von az-Zindanis Interpretation der korani-
schen Embryologie, seines Netzwerkes sowie der zugrundeliegenden Pro-
zesse und Strukturen, die den Kontext von az-Zindanis Wirken bilden,
habe ich seine Rolle als einen der wichtigsten und einflussreichsten Vertre-
ter der sunnitischen arabischsprachigen igaz ilmi-Bewegung verifiziert. Ich
schlussfolgere, dass die von az-Zindani vertretene 40-Tage-Position nicht
als Minderheitenmeinung bezeichnet werden sollte. Vielmehr pladiere ich
dafiir, den igaz ilmi als wirksamen Modus zur Generierung religidsen
Wissens {iber die Embryogenese anzuerkennen.

Gesamtschau zu Vereinfachungen und Verkiirzungen in az-Zindanis igaz
ilmi

Mehrere Aspekte in az-Zindanis i¢az ilmi sind das Ergebnis von Vereinfa-
chungen und Verkiirzungen verschiedener Texte und Konzepte. Das erste

265

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzihlung

Beispiel ist die nachweisliche Erweiterung der Deutungen der Embryo-
‘alaqa. Zindani sowie viele der Rezipient:innen seiner Arbeit verweisen
beziiglich der Bedeutung von ‘alaga als Egel auf das Worterbuch Lisan
al-arab, in dem diese Beschreibung gegeben sei. Ebenso wird Ibn Katir
(gest. 1373) als Beweis fiir die Definition von der ‘alaga als ein Egel ange-
fithrt. Tatsachlich wird in beiden Werken die maskuline Form ‘alaq als Egel
beschrieben. Wie in Kapitel 5 erldutert, konnte ich allerdings weder in Ibn
Katirs Tafsir al-quran al-‘azim noch im Lisan al-arab eine Verbindung zu
dem Embryo im Allgemeinen oder Q. 23:14 im Speziellen nachvollziehen.

Weiterhin habe ich drei hermeneutische Strategien formuliert, mit denen
az-Zindani seine Argumentation rechtfertigt und eine plausible Verkniip-
fung zwischen seiner Interpretation von Koran und Sunna mit modernen
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen anstrebt. Ein wesentliches Merkmal
dieser Strategien sind Modifizierungen und vereinfachte Darstellungen von
Koran- und Hadithpassagen. Eine Ubersicht oder Diskussion der islami-
schen Tradition zur Auslegung dieser Passagen und verschiedener Sichtwei-
sen prasentiert az-Zindani nicht. Ebenso verkiirzt sind seine Beziige zu vor-
modernen Werken wie den Arbeiten at-Tibyan und Tuhfa von Ibn al-Qay-
yim (gest. 1350), an die sich az-Zindani argumentativ anzulehnen scheint.
Den Vergleich der unwillentlichen Bewegungen des unbeseelten Embryos
mit denen einer Pflanze von Ibn al-Qayyim ,islamisiert” az-Zindani, indem
er die antike Vorgeschichte dieses Vergleichs ignoriert. Referenzen und
Bezugnahmen von Ibn al-Qayyim bleiben ebenso unsichtbar wie antike
und frithislamische Vorstellungen der menschlichen Reproduktion und
Embryonalentwicklung, wodurch ein dekontextualisiertes und reduziertes
Bild der islamischen Ideengeschichte entsteht.

Selektiv paraphrasiert werden dariiber hinaus die Ausfithrungen zu der
40-Tage-Position von Ibn Hagar (gest. 1449) und von az-Zamlakani (gest.
1253). Dadurch, dass mehrheitlich die angegebenen Referenzen nicht direkt
zitiert werden, lasst sich die Korrektheit der Aussagen schwer nachvollzie-
hen. Dies ist beispielsweise bei Ibn Hagar der Fall, von dem az-Zindani
behauptet, er hitte bereits fiir die 40-Tage-Position plddiert. Ebenso wie bei
Ibn Katir und im Lisan al-‘arab konnte ich diese Darstellungen az-Zindanis
im Originaltext nicht nachvollziehen. Am Beispiel von az-Zamlakanis Aus-
fihrungen zur Grammatik des Ibn Mas‘ad-Hadiths zeigt sich ferner, dass
az-Zindani das eigentliche Thema unerwiahnt ldsst und den Inhalt stattdes-
sen rekontextualisiert auf seine Argumentation iibertrégt.

Es ist festzuhalten, dass az-Zindanis Aussage, ,die Muslime® hitten die
vormodernen Lehren, die nach heutigem naturwissenschaftlichem Kennt-

266

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzdhlung

nisstand falsch waren, ,schon immer“ abgelehnt, ahistorisch und simplifi-
ziert ist. Seine Argumentation stellt eine iiberhohte Betonung der korani-
schen Uberlegenheit dar, ohne die Genese der islamischen Medizin sowie
der Auslegung der Offenbarungstexte in einen historischen Kontext einzu-
ordnen.

Ein zusammenfassender Vergleich von az-Zindanis und al-Bars koranischer
Embryologie

Auch wenn ich in dieser Studie die Arbeiten von al-Bar und az-Zindani
nicht direkt verglichen habe, so sind dennoch kapiteliibergreifend einige
Gemeinsamkeiten und Unterschiede deutlich geworden, die ich an dieser
Stelle zusammenfassend darstelle.

Zindani und al-Bar stellen beide die klassische 120-Tage-Position in Fra-
ge, indem sie mit den Erkenntnissen der modernen Embryologie argumen-
tieren. Weiterhin beziehen sie sich im Kern auf identische religiése und na-
turwissenschaftliche Texte. Hierzu zahlen vornehmlich Q. 23:12-14; Q. 22:5;
der Ibn Mastd- und der Hudaifa-Hadith sowie die moderne Embryolo-
gie, auf dessen Darstellungen von Moores Developing Human (erschienen
1973) beide zuriickgreifen. Beide Modelle embryonaler Entwicklung sind
weiterhin dadurch gekennzeichnet, dass die klassischen Kalkulationen von
Zeitraumen und embryonalen Entwicklungsstadien modifiziert werden, so
dass die Interpretationen von al-Bar und az-Zindani mit den zeitgendssi-
schen Erkenntnissen der Embryologie iibereinstimmen. Obschon al-Bar
und az-Zindani moderne embryologische Erkenntnisse unterschiedlich in
ihrer Argumentation einsetzen, streben beide nach Anerkennung und Ein-
fluss ihrer Vorstellungen innerhalb der Embryologie. Bar strebt vor allem
angepasste Curricula des Medizinstudiums an, wohingegen az-Zindani fiir
die Ubernahme der von ihm geprigten, koranisch basierten Terminologie
innerhalb der Embryologie pladiert. Beide Ansitze bewerte ich als eine
Form der Islamisierung des Wissens.

Zindani und al-Bar legen ihren Schwerpunkt auf unterschiedliche As-
pekte der embryonalen Entwicklung und sollten daher nicht als konkur-
rierende Interpretationen gelesen werden. Wahrend al-Bar den Beseelungs-
zeitpunkt vom 120. Tag nach der Befruchtung der Eizelle als Beginn des
menschlichen Lebens in den Mittelpunkt seiner Argumentation stellt, argu-
mentiert az-Zindani mithilfe medizinischen Wissens fiir die Géttlichkeit
des Korans. Ein entscheidender Aspekt in az-Zindanis Modell ist seine
Priferenz fiir die Variante des Ibn-Mas‘Gd Hadiths aus dem Sahih Muslim

267

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzihlung

in Kombination mit embryologisch basierten Argumenten zum Ablauf der
koranischen Stadien nutfa, ‘alaga und mudga innerhalb von 40 Tagen.
Bar stiitzt die entsprechende 40-Tage-Position aus medizinischer Sicht,
behandelt im Gegensatz zu az-Zindani diese Tatsache aber nur am Rande.
Den Grund fiir die jeweiligen Schwerpunkte sehe ich in einem unterschied-
lichen Adressat:innenkreis. In seinen Vortrdgen innerhalb der Rechtsfin-
dungsgremien richtet al-Bar seine Erlduterungen vornehmlich an ein aka-
demisches Publikum aus Rechtsgelehrten und Naturwissenschaftler:innen.
Auch seine Vorschldge eines medizinischen Curriculums erwecken den
Eindruck, dass er sich an (zukiinftiges) medizinisches Fachpersonal richtet.
Zindanis Darstellungen finden indes Verwendung in der dawa sowie in
Publikationen, die die Vereinbarkeit von religiésem und embryologischem
Wissen thematisieren.

Die entsprechenden Ziele und Motivationen werden auch an der Aus-
wahl von bildlichen Materialien deutlich, die Zindani und al-Bar nutzen,
um ihrer Argumentation Nachdruck zu verleihen. Ebenso wie im Textma-
terial stitzen sie sich auf ahnliche, teils identische Bilder. Bar nutzt vor-
nehmlich Sonogramme und Fotografien, um das Geschriebene zu veran-
schaulichen. Insbesondere die bildliche Darstellung verschiedener Krank-
heitsbilder wirkt, als nutze er diese entweder zur Abschreckung oder zur
Bestatigung seiner Forderung nach zuldssigen Schwangerschaftsabbriichen
in diesen Fillen. Zindani hingegen dienen die Kombination aus Fotografi-
en sowie vereinfachenden Illustrationen, die Vergleiche zwischen der ‘alaga
und einem Egel sowie der mudga und einer gekauten Substanz aufzuzeigen.
Insbesondere in der da‘'wa sind diese Bilder sehr beliebt geworden.

Ein weiterer gemeinsamer, religioser Bezugspunkt ist Ibn al-Qayyims
Seelenpassage, in dem er willenlose Bewegungen des unbeseelten Embryos
mit einer Pflanze vergleicht. Trotz der unterschiedlichen Hauptargumente
von al-Bar und az-Zindani beziehen sich beide auf Ibn al-Qayyims Sche-
ma oder erwecken aufgrund der verwendeten Terminologie zumindest
den Eindruck, sich auf Ibn al-Qayyim zu beziehen. Bar und az-Zindani
modifizieren Ibn al-Qayyims Argumentation allerdings entsprechend ihrer
jeweiligen Vorstellungen. Diese strategische Modifikation erméglicht es so-
wohl al-Bar als auch az-Zindani, ihre jeweiligen Vereinbarkeitsprobleme
zwischen religiosem und medizinischem Wissen aufzulosen: al-Bar orien-
tiert sich zwar, ebenso wie al-Qayyim, am Beseelungszeitpunkt vom 120.
Tag, 16st aber die Kalkulation von dreimal 40 Tagen fiir die Stadien nutfa,
‘alaqa und mudga auf, da der Zeitraum von einmalig 40 Tagen medizinisch
plausibler ist. Weiterhin fiigt er die Stadien ‘izam, lahm und halq ahar,

268

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzdahlung

die in Q. 23:14 zusitzlich genannt werden, in den Zeitraum von 120 Tagen
ein. Fiir al-Bar ist der Vergleich mit den willenlosen Bewegungen einer
Pflanze einleuchtend, da er eine Verbindung zwischen der Entwicklung des
GrofShirns am 120. Tag und den folglich willentlichen Bewegungen des Un-
geboren zieht. Mit der Seelenpassage von Ibn al-Qayyim legitimiert er sei-
ne embryologische Argumentation mit einer religiosen Autoritdt. Zindani
hingegen ldsst die Kalkulation Ibn al-Qayyims aufler Acht und ignoriert
den Zeitraum von 120 Tagen. Stattdessen unterscheidet er innerhalb von
40 Tagen zwischen unwillentlichem und willentlichem Leben. Ebenso wie
bei al-Bar wirkt Ibn al-Qayyim als legitimierender Faktor in az-Zindanis
Interpretation.

Der Kontrast zwischen den Aktivitdten von al-Bar und az-Zindani sowie
al-Bars gleichzeitige Schnittstellenposition lassen sich weiterhin auf institu-
tioneller Ebene erkennen. Beide sind in Suborganisationen der Weltliga
tatig, wo sie zu Themen rund um die embryonale Entwicklung arbeiten:
al-Bar als medizinischer Berater in der IFA, az-Zindani als Grunder und
Vorsitzender der CSMQS. Neben der in Kapitel 2.2 erwdhnten Zusammen-
arbeit von al-Bar und az-Zindani, die al-Bar im Vorwort von Halg al-insan
darlegt, offenbarte sich anhand der Auswertung der CSMQS-Zeitschrift die
Einbindung al-Bars als medizinischer Berater in die Organisation.

Das Herausstellen von al-Bars medizinischem Schwerpunkt passt zu
einer weiteren auffilligen Abgrenzung gegeniiber az-Zindani. So veréffent-
lichte al-Bar zwar sieben weitere Artikel in der CSMQS-Zeitschrift, aufler
in dem erwédhnten befasst er sich in diesen jedoch nicht mit embryona-
ler Entwicklung oder Beseelung, obwohl Embryologie sein thematischer
Schwerpunkt ist und seine einschldgige Monografie Halq al-insan bereits
1983 erschien.87¢ Ein Bericht Uiber die sechste Konferenz der CSMQS im
April 2000 in Beirut bestdtigt nicht nur al-Bars Teilnahme, sondern legt
nahe, dass er auch in seinen Vortrigen auf CSMQS-Veranstaltungen iiber
medizinische Themen ohne embryologischen Bezug gesprochen hat.%””

876 Weitere Artikel befassen sich beispielsweise mit dem islamischen Alkoholverbot,
Stillen, Hirntod, Lepra oder Verwandtenehe und haben alle einen medizinischen
Fokus. Der letzte Artikel von al-Bar erschien in Heft 25, das heifit, er publizierte
innerhalb eines Zeitraums von ca. 10 Jahren. Die Artikel in der CSMQS-Zeitschrift
tauchen in keiner verfiigbaren Publikationsliste al-Bars auf. Es entsteht daher der
Eindruck, al-Bar wolle keine zu sichtbare Verbindung zur CSMQS schaffen. Zu
al-Bars Publikationen vgl. Kapitel 2.

877 Bar wird als einer mehrerer prominenter Wissenschaftler aufgezahlt. In zwei Vortra-
gen sprach er iiber die Schadlichkeit von Alkohol als Medikation und die gefahrli-

269

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzihlung

Bars aktive Mitgliedschaft in der CSMQS ging mindestens bis zum Jahr
2009 und umfasste neben seiner Tatigkeit als wissenschaftlicher Berater,
der Mitgliedschaft des Verwaltungskomitees im Rat fiir Medizin und Bio-
logie (Lagnat at-tibb wa-ulim al-hayat), ebenso eine Mitgliedschaft im
Exekutivrat der Kommission (al-Lagna at-tanfidiya li-I-haia) inklusive
Mitgliedschaften in der 6ffentlichen Organisation, im Verwaltungskomitee
sowie im Wissenschafts- und Sachverstindigenrat.®’® Andere personelle
Uberschneidungen aktiver Mitgliedschaften in der IFA und CSMQS konnte
ich nicht feststellen.

Uber die Griinde fiir al-Bars Mitwirkung an der Arbeit der CSMQS
kann hier nur spekuliert werden. Trotz unterschiedlicher Ziele und Her-
angehensweisen mochte ich nochmal darauf hinweisen, dass al-Bar und
az-Zindani darin iibereinstimmen, dass die Stadien nutfa, ‘alaga und
mudga innerhalb eines Zeitraumes von 40 Tagen ablaufen und beide die-
se Auffassung mit der Kongruenz von embryologischem und religiosem
Wissen begriinden. Das Vorgehen al-Bars habe ich entsprechend meines
oben gegebenen Verstindnis® als tafsir ilmi beurteilt, da er sein medizini-
sches Wissen fiir die Interpretation und Erlduterungen der Koranpassagen
heranzieht. Fiir az-Zindani hingegen erklart der Koran die Embryogenese
vollumfénglich, die moderne Naturwissenschaft dient lediglich als bestati-
gendes Element in seinem igaz ilmi.

Ankniipfend an meine oben genannten Schlussfolgerungen bietet meine
Arbeit einen Ausgangspunkt fiir weitere Forschungsarbeiten insbesondere
zur Rezeption von az-Zindanis Annahmen. Eine Untersuchung dariiber,
wie Fragen der embryonalen Entwicklung und der menschliche Lebens-
beginn in verschiedenen Formaten wie beispielsweise in TV-Predigten be-
handelt werden, wire aufschlussreich. Ebenso halte ich es aufgrund der
Beobachtungen von beispielsweise Ayse Almila Akca und Nina Wiedl fiir
wahrscheinlich, dass Prediger:innen und Ehrenamtliche in Koranzirkeln,
Konversionskursen oder der Jugend- und Familienarbeit in Moscheen
einen erheblichen Anteil an der Verbreitung von ig¢az ilmi-Interpretationen
haben. Daher kénnten meiner Ansicht nach insbesondere Studien iiber die

che Zunahme von Geschlechtskrankheiten als Ergebnis unmoralischen Verhaltens.
Vgl. Unbekannt, ,MWL Commission on Scientific Signs in Quran and Sunnah.
“ The Muslim World League Journal 28, Nr. 2 (2000): 10-12.

878 Vgl. al-Hai'a al-alamiya li-l-i'gaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, ,Maglis idarat
al-hai’a ya‘'qidu igtima‘ahu r-rabi“ Magallat al-hai'a al-Glamiya li-l-igaz al-ilmi fi
l-qur'an wa-s-sunna, Nr. 34 (2009): 53-54, zuletzt gepriift am 25.01.2017, http://www
.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf.

270

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzdahlung

dort vermittelten Inhalte die Forschung zur Rezeption um eine sozial- und
kulturanthropologische Dimension ergdnzen. Dariiber hinaus kénnten er-
ginzende Arbeiten zu anderen Perspektiven auf die entsprechenden Inhalte
entlang von Kategorien wie Beruf, Geschlecht und Klasse der Interpretie-
renden das Bild des igaz ilmi weiter vervollstindigen.

Zu Beginn dieser Arbeit habe ich eine Szene aus Zadie Smith® Roman
White Teeth geschildert: Der Protagonist Millat Igbal tiberlegt, wie er eine
Passantin an seinem Infostand von der Wahrhaftigkeit des Islams {iberzeu-
gen konne. Millat entscheidet sich, auf seinen Mitstreiter Rakesh zu verwei-
sen, da dieser in der Lage sei, mithilfe naturwissenschaftlicher Erkenntnisse
innerhalb von nur fiinf Minuten die Existenz Gottes zu beweisen. Durch
die detaillierte Analyse von az-Zindanis i¢az ilmi habe ich mit dieser Arbeit
eine mogliche Antwort auf die Frage gegeben, auf welche Konzepte sich
Millat und Rakesh beziehen konnten, wenn sie den Koran als naturwis-
senschaftliches Dokument prasentieren. Die Wahrscheinlichkeit, dass sie
dabei auf az-Zindanis Darstellungen einer wunderhaften koranischen Em-
bryologie verweisen, schitze ich als sehr hoch ein. Vor diesem Hintergrund
erscheinen die ,wunderhaften Embryos® keinesfalls mehr abstrus, sondern
als ein fester Bestandteil des sunnitischen Diskurses {iber das ungeborene
Leben vor dem Hintergrund von Q. 23:12-14 seit dem spaten 20. Jahrhun-
dert.

271

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2028, 15



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Abaza, Mona. ,Southeast Asia and the Middle East: Al-Manar and Islamic Moderni-
ty” In From the Mediterranean to the China Sea: Miscellaneous Notes. Hrsg. von
Claude Guillot, Denys Lombard und Roderich Ptak, 93-111. South China and Mar-
itime Asia 7. Wiesbaden: Harrassowitz, 1998.

———Debates on Islam and Knowledge in Malaysia and Egypt: Shifting Worlds. Lon-
don u.a.: RoutlegeCurzon, 2002.

‘Abd ar-Razzaq Naufal. al-Quran wa-I-ilm al-hadit. Beirut: Dar al-kitab al-‘arabi, 1984.
Zuletzt gepriift am 20.01.2022. https://books-library.net/free-437404333-download.
‘Abd Allah a$-Sabili, Mina. ,Min al-i'gaz at-tibbi fi l-qur'an al-karim.“ Magallat rabitat

al-‘alam al-islami 25, Nr. 264 (1987): 53.

al-Abdin, A. Z. ,The Free Yemeni Movement (1940-48) and its Ideas on Reform. Mid-
dle Eastern Studies 15, Nr. 1 (1979): 36-48.

Abduh Ghanem, Isam M. ,The Development of the Hadawl Doctrine, the Neo-Ratio-
nalists of the Zaydi School since 1948, and the Current Role of ‘Ilm al-Kalam (Or
Scholasticism) in Yemeni Courts: Part I Arab Law Quarterly 3, Nr. 4 (1988): 329-
344.

———,The Development of the Hadawl Doctrine, the Neo-Rationalists of the Zaydi
School since 1948, and the Current Role of Tlm al-Kalam (Or Scholasticism) in
Yemeni Courts: Part 1L Arab Law Quarterly 4, Nr.1 (1989): 3-19.

Abouleish, Ezzat. ,Contributions of Islam to Medicine The Muslim World League
Journal 7, Nr. 8 (1980): 30-37.

———,Contributions of Islam to Medicine I The Muslim World League Journal 7,
Nr. 9 (1980): 33-40.

Abt an-Nasir Mubasir at-Turazi al-Husainl. ,al-Ighad haram. Magallat rabitat
al-alam al-islami 8, Nr. 3 (1970): 44-45.

Abu Harb, Ibrahim. ,Guide to Islam.“ Zuletzt gepriift am 09.02.2022. https://guidetoisl
am.com/de/authors/74.

———,Islam Guide:“ Zuletzt gepriift am 09.02.2022. https://www.islam-guide.com.

———A Brief Illustrated Guide to Understanding Islam. 2. Aufl. Houston: Darussalam,
1997. Zuletzt gepriift am 09.02.2022. https://www.islam-guide.com/contents-wide.
htm.

———Ein kurzer illustrierter Wegweiser, um den Islam zu verstehen. 2. Aufl. London:
Darussalam, 2005. Zuletzt gepriift am 09.02.2022. https://www.islam-guide.com/de/.

Abu Sulayman, Abdul Hamid. ,Letter to the Editor: Islamization of Knowledge.” The
Muslim World League Journal 13, Nr. 1 (1985): 35.

Afzal, Madiha. ,Saudi Arabia’'s Hold on Pakistan.” Zuletzt gepriift am 18.03.2022. https:/
/www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/.

273

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://books-library.net/free-437404333-download
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://www.islam-guide.com/
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://books-library.net/free-437404333-download
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://www.islam-guide.com/
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/

Literaturverzeichnis

Ahmad, Yusuf al-Hajj. The Unchallengeable Miracle of the Quran: The Facts that
can’t Be Denied by Science. Riad u.a.: Darussalam, o.]. Ubersetzt von Nasiruddin
al-Khattab.

Ahmed, Akbar S. ,The Islamization of Knowledge.“ In Esposito, The Oxford Encyclope-
dia of the Modern Islamic World, 425-8.

Ahmad, Mustafa, Gerald Goeringer und ‘Abd al-Magid az-Zindani. ,Description of
Human Development: Izam and Lahm Stages“ In az-Zindani et al., Human Devel-
opment as Described in the Quran and Sunnah, 80-93.

———,Some Aspects of the Historical Progress of Embryology through the Ages.“ In
az-Zindani et al., Human Development as Described in the Quran and Sunnah, 15—
32.

Ahmad, Mustafa, Marshall Johnson und ‘Abd al-Magid az-Zindani. ,Description of
Human Development: The Nutfah Stage” In az-Zindani et al., Human Development
as Described in the Quran and Sunnah, 33-55.

———,The Scientific Significance of the Qur'anic Terms.* In az-Zindani et al., Human
Development as Described in the Qur'an and Sunnah, 167-76.

Ahmad, Mustafa, Keith Moore und ‘Abd al-Magid az-Zindani. ,Description of Human
Development: ‘Alagah and Mudghah Stages. In az-Zindani et al., Human Develop-
ment as Described in the Quran and Sunnah, 67-79.

———,New Terms for Classifying Human Development.“ In az-Zindani et al., Human
Development as Described in the Quran and Sunnah, 141-66.

Ahmad, Mustafa, Trivedi Persaud und ‘Abd al-Magid az-Zindani. ,Description of Hu-
man Development: Nash’ah Stage - The Fetal Period. In az-Zindani et al., Human
Development as Described in the Quran and Sunnah, 94-113.

———,Human Development after the Forty-Second Day In az-Zindani et al., Human
Development as Described in the Quran and Sunnah, 127-40.

Ahmad, Mustafa, Joe Simpson und ‘Abd al-Magid az-Zindani. ,Embryogenesis and
Human Development in the First Forty Days. In az-Zindani et al., Human Develop-
ment as Described in the Quran and Sunnah, 114-26.

Ahmed, Sameera. ,The Media Consumption of Young British Muslims In Muslims
and the News Media. Hrsg. von Elizabeth Poole und John E. Richardson, 167-75.
London u. New York: Tauris, 2006.

Ahmed, Shahab und Yossef Rapoport, Hrsg. Ibn Taymiyya and his Times. Studies in
Islamic Philosophy 4. Karachi: Oxford University Press, 2010.

Ahmed, Suhaib, Mohammed Saleem, Bernadette Modell und Mary Petrou. ,Screening
Extended Families for Genetic Hemoglobin Disorders in Pakistan The New Eng-
land Journal of Medicine 347, Nr.15 (2002): 1162-1168.

Aishima, Hatsuki und Armando Salvatore. ,Doubt, Faith, and Knowledge: The Recon-
figuration of the Intellectual Field in Post-Nasserist Cairo.“ Journal of the Royal
Anthropological Institute 15, Nr. 1 (2009): 41-56.

Akca, Ayse Almila. Moscheeleben in Deutschland: Eine Ethnographie zu islamischem
Wissen, Tradition und religidser Autoritit. Globaler lokaler Islam. Bielefeld: Tran-
script, 2020.

274

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

al-Akiti, Afifi und Aasim Padela, Hrsg. Islam and Biomedicine. Philosophy and
Medicine 137. Cham: Springer, 2022.

Ali, Muhammad Shamsher. ,,Science and the Quran.“ In Leaman, The Qurian, 571-6.

Alkuraya, Fowzan S. und Ramzi A. Kilani. ,Attitude of Saudi Families Affected with
Hemoglobinopathies Towards Prenatal Screening and Abortion and the Influence of
Religious Ruling (Fatwa).“ Prenatal Diagnosis 21, Nr. 6 (2001): 448-451.

American Islamic Outreach Foundation. ,Quran & Science’ Zuletzt gepriift am
11.01.2022. https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-isl
amic-outreach-foundation/.

Amghar, Samir. ,The Muslim World League in Europe: An Islamic Organization to
Serve the Saudi Strategic Interests?“ Journal of Muslims in Europe 1, Nr.2 (2012):
127-141.

Anderson, Jon und Dale Eickelman. ,Redefining Muslim Publics. In New Media in
the Muslim World: The Emerging Public Sphere. Hrsg. von Jon Anderson und Dale
Eickelman, 1-18. Indiana Series in Middle East Studies. Bloomington u. Indianapolis:
Indiana University Press, 1999.

Andree, Martin und Timo Thomsen. Atlas der digitalen Welt. Frankfurt a.M. u. New
York: Campus, 2020.

Angermiiller, Johannes, Eva Herschinger, Macgilchrist Felicitas, Martin Nonhoff,
Martin Reisigl, Juliette Wedl, Daniel Wrana und Alexander Ziem, Hrsg. Diskurs-
forschung: Ein interdisziplindres Handbuch. Band I: Theorien, Methodologien und
Kontroversen. DiskursNetz 1. Bielefeld: Transcript, 2014.

Anton, Andreas und Michael Schetsche. ,Vielfiltige Wirklichkeiten: Wissenssoziologi-
sche Uberlegungen zu Verschworungstheorien.“ In Stumpf; Romer, Verschwdérungs-
theorien im Diskurs, 88-115.

Arabi, Oussama. ,The Itinerary of a Fatwa: Ambulant Marriage (al-Zawaj al-Misyar), or
Grass Roots Law-Making in Saudi Arabia of the 1990s.“ In Studies in Modern Islamic
Law and Jurisprudence. Hrsg. von Oussama Arabi, 147-68. Arab and Islamic Laws
Series 21. Den Haag: Kluwer Law International, 2001.

Aristoteles. Uber die Zeugung der Geschopfe. Die Lehrschriften 8,3. Paderborn: Scho-
ningh, 1959. Ubersetzt von Paul Gohlke.

Armutcu, Ferah. ,Islamic Religious Resources May Be an Additional Source of Scientif-
ic Knowledge: Journal of Quranic Studies and Modern Science 1, Nr. 2 (2020): 9-23.
Zuletzt gepriift am 14.07.2021. http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&p
t=Home.

Asad, Muhammad. The Message of the Qurian: Translated and Explained. Gibraltar:
Dar al-Andalus, 1980.

———Die Botschaft des Koran: Ubersetzung und Kommentar. Diisseldorf: Patmos,
2009.

al-Askari, Salah. ,The Islamic Contribution to Medicine." The Muslim World League
Journal 4, Nr. 4 (1977): 46-47.

Asmuth, Christoph. Bilder tiber Bilder, Bilder ohne Bilder: Eine neue Theorie der Bild-
lichkeit. Darmstadt: WBG, 2011.

275

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home

Literaturverzeichnis

Al-Atawneh, Muhammad. Wahhabi Islam Facing the Challenges of Modernity: Dar
al-Ifta in the Modern State. Studies in Islamic Law and Society 32. Leiden u. Boston:
Brill, 2010.

Athamina, Khalil. ,,Al-Qasas: Its Emergence, Religious Origin and its Socio-Political
Impact on Early Muslim History" Studia Islamica 76 (1992): 53-74.

Atighetchi, Dariusch. Islamic Bioethics: Problems and Perspectives. Dordrecht: Springer,
2007.

al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah. ,The Role of the Islamic Organization for Medi-
cal Sciences in Reviving Islamic Medicine.“ Journal of the Islamic Medical Association
32 (2000): 68-72.

al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah et al., Hrsg. al-Islam wa-I-muskilat at-tibbiya
al-musira: taniyan: al-hayat al-insaniya: bidayatuha wa-nihayatuha fi | mafhim
al-islami:  tabat  kamil li-ummal nadwat ,al-hayat al-insaniya: bidayatuha
wa-nihayatuha f1 I-mafhiim al-islami". Unter Mitarbeit von Ahmad RagaT al-Gundi.
Silsila matba‘at al-munazzama al-islamiya li-l-uldm at-tibbiya 2. Kuwait: al-Mu-
nazzama al-islamiya li-1-‘'ulam at-tibbiya, o.]. [19857?].

al-Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah und Ahmad Raga1 al-Gundi, Hrsg. Ruya
islamiya li-ba'd al-muskilat at-tibbiya al-muGsira: tabat kamil li-ummal nadwat
sal-ulim fi l-islam’. Kuwait: al-Munazzama al-islamiya li--‘ulam at-tibbiya, 2002.

az-Zamlakani, Kamal ad-Din ‘Abd al-Wahid b. ‘Abd al-Karim. al-Burhan: al-kasif ‘an
i§az al-quran. Bagdad: al-Ani, 1974.

Baffioni, Carmela. ,Further Notes on Averroes’ Embryology and the Question of the
,Female Sperm® In Averroes and the Aristotelian Heritage. Hrsg. von Carmela Baf-
fioni, 159-72. Neapel: Guida, 2004.

Bahzad, ‘Abd ar-Razzaq. ,Zawag al-asdiqa’: haqiqatuhu wa-fikratuhu.“ Zuletzt gepriift
am 22.02.2021. https://diae.net/46811/.

Baljon, J.M.S. Modern Muslim Koran Interpretation (1880-1960). Leiden: Brill, 1961.

Bano, Masooda und Hilary Kalmbach, Hrsg. Women, Leadership, and Mosques:
Changes in Contemporary Islamic Authority. Women and Gender: The Middle East
and the Islamic World 11. Leiden u. Boston: Brill, 2012.

al-Bar, Muhammad ‘Ali. ,al-Ganin al-mufawwah asbabuhu wa-tashisuhu
wa-ahkamuhu* Magallat al-magma’ al-fighi al-islami 2, Nr. 4: 287-468.

———Daurat al-arham. 2. Aufl. Dschidda: Dar as-sa‘udiya, 1982.

———Halq al-insan baina t-tibb wa-l-quran. 4. Aufl. Dschidda: al-Dar as-sa‘adiya,
1983.

———al-Wagiz fi ilm al-aginna al-qur'ani. Dschidda: Dar as-sa‘adiya, 1985.

———Muskilat al-ighad: dirasa tibbiya fighiya. Dschidda: Dar as-sa‘tdiya, 1985.

———,An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurisprudence.” Bulletin of Islamic
Medicine 5 (1988): 35-38.

———,An Islamic View on Contraception and Abortion.“ Journal of the Indian Medi-
cal Association 21 (1989): 79-82.

———=Contemporary Topics in Islamic Medicine. Dschidda: Saudi Publishing House,
1995.

276

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://diae.net/46811/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://diae.net/46811/

Literaturverzeichnis

———,Counselling About Genetic Disease: An Islamic Perspective.” Eastern Mediter-
ranean Health Journal 5, Nr. 6 (1999): 1129-1133.

———,Induced Abortion: Is it Still Criminal or Just Elective?* Journal of Family and
Community Medicine 8, Nr. 3 (2001): 25-35.

———,Ethical Considerations in the Prevention and Management of Genetic Disor-
ders with Special Emphasis on Religious Considerations.” Saudi Medical Journal 23,
N 6 (2002): 627-632.

———Human Development as Revealed in the Holy Quran and Hadith: The Creation
of Man Between Medicine and the Quran. 5. Aufl. Dammam u.a.: Saudi Publishing &
Distributing House, 2002.

———,Correspondence: Human Cloning, Stem Cell Research: An Islamic Perspec-
tive.“ Saudi Medical Journal 31, Nr.7 (2010): 838—841.

———,Abortion: Shafii Perspective. In Abortion: Global Positions and Practices, Re-
ligious and Legal Perspectives. Hrsg. von Alireza Bagheri, 147-53. Cham: Springer
International, 2021.

al-Bar, Muhammad ‘Ali und Hassan Chamsi-Pasha. ,Western and Islamic Bioethics:
How Close is the Gap?“ Avicenna Journal of Medicine 3, Nr. 1 (2013): 8-14.

———, Assisted Reproductive Technology: Islamic Sunni Perspective Human Fertility
18, Nr. 2 (2015): 107-112.

———Contemporary Bioethics: Islamic Perspective. Dordrecht u.a.: Springer, 2015.

———,Ethical Dilemmas at the End of Life: Islamic Perspective Journal of Religion
and Health 56, Nr. 2 (2017): 400-410.

al-Bar, Muhammad ‘Ali, Hassan Chamsi-Pasha und Majed Chamsi-Pasha. ,Teaching
Islamic Medical Ethics. Zuletzt gepriift am 18.08.2022. https://www.mededpublish.o
rg/articles/5-145.

al-Bar, Muhammad ‘Ali, Abd Razak Salmi, Teguh Sasongko, Azhar Mohd Hussin
Zabidi und Bin Alwi Zilfalil. ,Permissibility of Prenatal Diagnosis and Abortion for
Fetuses with Severe Genetic Disorder: Type 1 Spinal Muscular Atrophy:“ Annals of
Saudi Medicine 30, Nr. 6 (2010): 427-431.

al-Bar, Muhammad ‘Ali und Zuhair Ahmad as-Suba‘l. at-Tabib: adabuhu wa-fighuhu.
Beirut, Damaskus: Dar as-$amiya; Dar al-qalam, 1993.

Beauchamp, Tom und James Childress. Principles of Biomedical Ethics. 3. Aufl. New
York u.a.: Oxford University Press, 1989.

Becker, Alexander. ,Kann man Wissen konstruieren?” In Wissen und soziale Konstruk-
tion. Hrsg. von Claus Zittel, 13-25. Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 3.
Berlin: Akademie-Verlag, 2002.

Becker, Carmen. ,Gaining Knowledge’: Salafi Activism in German and Dutch Online
Forums.* Masaryk University Journal of Law and Technology 3, Nr.1(2009): 79-98.
———,Zuriick zum Quellcode: Salafistische Wissenspraktiken im Internet Inamo,

Nr. 57 (2009): 37-42.

277

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145

Literaturverzeichnis

———,Following the Salafi Manhaj in Computer-Mediated Environments: Linking
Everyday Life to the Quran and the Sunna:“ In Boekhoff-van der Voort; Versteegh;
Wagemakers, The Transmission and Dynamics of the Textual Sources of Islam, 421-
41.

Belguedj, Mohammed S. ,La collection hippocratique et I'embryologie coranique. In
La collection hippocratique et son réle dans I'histoire de la médicine: Colloque de
Strasbourg (23 - 27 octobre 1972). Hrsg. von Université des sciences humaines de
Strasbourg, 321-33. Travaux du Centre de Recherche sur le Proche-Orient et la Grece
Antiques 2. Leiden: Brill, 1975.

Ben Abdeljelil, Jameleddine und Serdar Kurnaz. Maqasid as-Sarta: Die Maximen des
islamischen Rechts. Islam im Diskurs, Studienreihe 1. Berlin: EB, 2014.

Berger, Peter L. und Thomas Luckmann. Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirk-
lichkeit: Eine Theorie der Wissenssoziologie. Mit einer Einleitung zur deutschen Ausga-
be von Helmuth Plessner. Conditio humana. Frankfurt a. M.: Fischer, 1969. Ubersetzt
von Monika Plessner.

Bermejo, Fernando. The Internet Audience: Constitution and Measurement. Digital
Formations 35. New York u.a.: Peter Lang, 2007.

Berridge, Willow. Hasan al-Turabi: Islamist Politics and Democracy in Sudan. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2017.

Bertolacci, Amos. ,The Doctrine of Material and Formal Causality in the «Ilahiyyat» of
Avicenna’s «Kitab al-Sifa’». Quaestio 2 (2002): 125-154.

Bigliardi, Stefano. ,The Strange Case of Dr. Bucaille: Notes for a Re-examination.“ The
Muslim World 102, Nr. 2 (2012): 248-263.

———,Above Analysis and Amazement: Some Contemporary Muslim Characteriza-
tions of ‘Miracle” and their Interpretations.” Sophia 53, Nr. 1 (2014): 113-129.

———1Islam and the Quest for Modern Science: Conversations with Adnan Oktar, Mehdi
Golshani, Mohammed Basil Altaie, Zaghloul EI-Naggar, Bruno Guiderdoni and Nid-
hal Guessoum. Swedish Research Institute in Istanbul - Transactions 21. Stockholm:
Swedish Research Institute in Istanbul, 2014.

———,0On Harmonizing Islam and Science: A Response to Edis and a Self-Criti-
cism.“ Social Epistemology Review and Reply Collective 3, Nr. 6 (2014): 56-68.

———,The Contemporary Debate on the Harmony between Islam and Science: Emer-
gence and Challenges of a New Generation.” Social Epistemology 28, Nr.2 (2014):
167-186.

———,What We Talk About When We Talk About Ijaz. Social Epistemology Review
and Reply Collective 4, Nr.1(2014): 38-45.

———,The ‘Scientific Miracle of the Quran’, Pseudoscience, and Conspiracism.” Zy-
gon®52, Nr.1(2017): 146-171.

———La mezzaluna e la luna dimezzata: Islam, pseudoscienza e paranormale. Padova:
Cicap, 2018.

———,Adventures of an Amazing Concept: Some Wanderings of ‘Miracles’ in the
Discourse on Islam and Science.* Marburg Journal of Religion 22, Nr. 2 (2020): 1-22.

278

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Bobzin, Hartmut [Ubersetzer]. Der Koran: Aus dem Arabischen neu iibertragen von
Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katharina Bobzin. Neue orientalische Biblio-
thek. Miinchen: Beck, 2010.

Bodansky, Yossef. Bin Laden: The Man who Declared War on America. Rocklin: Forum,
1999.

Boekhoff-van der Voort, Nicolet, Kees Versteegh und Joas Wagemakers, Hrsg. The
Transmission and Dynamics of the Textual Sources of Islam: Essays in Honour of
Harald Motzki. Islamic History and Civilization 89. Leiden u. Boston: Brill, 2011.

Bonnefoy, Laurent. ,Salafism in Yemen: A ‘Saudisation’?” In Kingdom without Borders:
Saudi Political, Religious and Media Frontiers. Hrsg. von Madawi al-Rasheed, 245-
62. London: Hurst & Company, 2008.

———,How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Meijer, Global Salafism: Islam’s
New Religious Movement, 321-41.

———,Mugbil Ibn Hadi Al-Wadii: Founder of Salafism in Yemen. In Meijer, Global
Salafism: Islam’s New Religious Movement, 431-2.

———,Varieties of Islamism in Yemen: The Logic of Integration under Pressure. Mid-
dle East Review of International Affairs 13, Nr.1(2009): 26-36.

———Salafism in Yemen: Transnationalism and Religious Identity. London: Hurst &
Company, 2011.

———,Yemen’s New Player.“ Le Monde Diplomatique, November 2014. English Editi-
on. Zuletzt gepriift am 08.01.2022. https://mondediplo.com/2014/11/10yemen.

Bonnefoy, Laurent und Faycal Ibn Cheikh. ,Le rassemblement yéménite pour la
réforme (al-Islah) face a la crise du 11 septembre 2001 et la guerre en Afghanistan:
Une diversité idéologiquement assumée. Chroniques Yéménites 9 (2001). Zuletzt
gepriift am 11.05.202L. https://journals.openedition.org/cy/73.

Bosanquet, Antonia. ,One Manuscript, Many Books: The Manuscript and Editing
History of Ahkam ahl al-dhimma.“ Die Welt des Islams 61 (2021): 153-180.

Béttcher, Annabelle. ,Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim al-Jawziyya as Changing Salafi
Icons. In Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philosophy and Law, 461-92.

Boullata, Issa J. ,The Rhetorical Interpretation of the Qur'an: Ijaz and Related Top-
ics.“ In Approaches to the History of the Interpretation of the Qurian. Hrsg. von
Andrew Rippin, 139-57. Oxford: Clarendon Press, 1988.

Bowen, Donna L. ,Contemporary Muslim Ethics of Abortion“ In Brockopp, Islamic
Ethics of Life, 51-80.

Bredekamp, Horst und Franziska Brons. ,Fotografie als Medium der Wissenschaft:
Kunstgeschichte, Biologie und das Elend der Illustration. In Iconic Turn: Die neue
Macht der Bilder. Hrsg. von Christa Maar und Hubert Burda, 365-81. Ké6ln: Du-
Mont, 2004.

Brehony, Noel. Yemen Divided: The Story of a Failed State in South Arabia. London u.
New York: Tauris, 2013.

Brinkmann, Stefanie. ,Marginal Commentaries in Hadit Manuscripts.“ In Practices of
Commentary. Hrsg. von Christina Lechtermann, Stock und Markus, 6-44. Frankfurt
a. M.: Vittorio Klostermann, 2020.

279

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://mondediplo.com/2014/11/10yemen
https://journals.openedition.org/cy/73
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://mondediplo.com/2014/11/10yemen
https://journals.openedition.org/cy/73

Literaturverzeichnis

Brinton, Jacquelene G. Preaching Islamic Renewal: Religious Authority and Media in
Contemporary Egypt. Oakland: University of California Press, 2016.

Brockopp, Jonathan, Hrsg. Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Euthanasia. Stud-
ies in Comparative Religion. Columbia: University of South Carolina Press, 2003.

Brockopp, Jonathan und Thomas Eich. ,Introduction: Medical Ethics and Muslim
Perspectives.” In Brockopp; Eich, Muslim Medical Ethics, 1-13.

———, Hrsg. Muslim Medical Ethics: From Theory to Practice. Studies in Comparative
Religion. Columbia: University of South Carolina Press, 2008.

Brooks, Harvey. ,Scientific Concepts and Cultural Change“ Daedalus 94, Nr.1 (1965):
66-83.

Browers, Michaelle. ,Origins and Architects of Yemen's Joint Meeting Parties Interna-
tional Journal of Middle East Studies 39, Nr. 4 (2007): 565-586.

Brown, Jonathan. The Canonization of al-Bukhdari and Muslim: The Formation and
Function of the Sunni Hadith Canon. Islam History and Civilization 69. Leiden: Brill,
2007.

———Hadith: Muhammads Legacy in the Medieval and Modern World. Oxford:
Oneworld Publications, 2011.

vom Bruck, Gabriele. Islam, Memory, and Morality in Yemen: Ruling Families in Transi-
tion. Contemporary Anthropology of Religion. New York: Palgrave Macmillan, 2005.

———,How the Past Casts its Shadows: Struggles for Ascendancy in Northern Yemen
in the Post-Salih Era.“ In Precarious Belongings: Being Shii in Non-Shii Worlds. Hrsg.
von Gabriele vom Bruck und Charles Tripp, 257-346. London: The Centre for
Academic Shi‘a Studies (CASS), 2017.

Bruckmayr, Philipp und Jan-Peter Hartung. ,Challenges from ‘the Periphery’? Salafi
Outside the Arab World. Spotlights on Wider Asia.“ Die Welt des Islams 60, 2-3
(2020).

———,Introduction: Challenges from ‘the Periphery’? Salafi Islam Outside the Arab
World. Spotlights on Wider Asia Die Welt des Islams 60, 2-3 (2020): 137-169.

Bryld, Mette und Nina Lykke. ,From Rambo Sperm to Egg Queens: Two Versions
of Lennart Nilsson's Film on Human Reproduction In Bits of Life: Feminism at
the Intersections of Media, Bioscience, and Technology. Hrsg. von Nina Lykke und
Anneke Smelik, 79-93. In vivo. Seattle: University of Washington Press, 2008.

Bucaille, Maurice. La Bible, le Coran et la science: Les écritures saintes examinées a la
lumiére des connaissances modernes. Paris: Seghers, 1976.

———,The Quran and Modern Science.“ The Muslim World League Journal 6, Nr.10
(1979): 19-26.

———,Propagation of Erroneous Ideas about Islam.“ The Muslim World League Jour-
nal 8, Nr. 5 (1981): 34-37.

———Les momies des pharaons et la médecine: Ramsés II a Paris et le pharaon et Moise.
Paris: Séguier, 1987.

———The Bible, the Quran and Science: The Holy Scriptures Examined in the Light of
Modern Knowledge. Qum: Ansariyan Publications, 1999. Ubersetzt aus dem Frz. von
Alastair Pannell u. dem Autor.

280

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Buckser, Andrew und Steven Glazier. ,Preface.* In The Anthropology of Religious Con-
version. Hrsg. von Andrew Buckser und Steven Glazier, xi-xviii. Lanham, Md.:
Rowman & Littlefield, 2003.

Bummel, Julia. ,Zeugung und prénatale Entwicklung des Menschen nach Schriften
mittelalterlicher muslimischer Religionsgelehrter iiber die ,Medizin des Prophe-
ten Dissertation, Fachbereich Orientalistik Universitit Hamburg, 1999.

———,Human Biological Reproduction in the Medicine of the Prophet In Islamic
Medical and Scientific Tradition: Criticial Concepts in Islamic Studies. Hrsg. von
Peter E. Pormann, 332-41 2. Abingdon u. New York: Routledge, 2011.

Bunt, Gary. iMuslims: Rewiring the House of Islam. Islamic Civilisation and Muslim
Networks. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2009.

———Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious
Authority. Islamic Civilisation and Muslim Networks. Chapel Hill: University of
North Carolina Press, 2018.

Burgat, Frangois und Marie Camberlin. ,Révolution: Mode d'emploi: Muhammad
Mahmd al-Zubayri et les erreurs des Libres. Chroniques Yéménites 9 (2001). Zuletzt
gepriift am 10.05.2021. https://journals.openedition.org/cy/68.

Burgat, Frangois und Muhammad Sbitli. ,Les Salafis au Yémen ou... La modernisa-
tion malgré tout Chroniques Yéménites 10 (2002): 123-152. Zuletzt geprift am
03.06.2021. https://journals.openedition.org/cy/137.

Biirgel, Johann C. ,Dogmatismus und Autonomie im wissenschaftlichen Denken des
islamischen Mittelalters.“ Saeculum 23 (1972): 30-46.

———,Secular and Religious Features of Medieval Arabic Medicine.“ In Asian Medical
Systems: A Comparative Study. Hrsg. von Charles Leslie, 44-62. Berkeley u.a.: Uni-
versity of California Press, 1976.

Burns, William. Knowledge and Power: Science in World History. 2. Aufl. New York:
Routledge, 2019.

Burr, J. M. und Robert O. Collins. Revolutionary Sudan: Hasan al-Turabi and the
Islamist State, 1989-2000. Social, Economic and Political Studies of the Middle East
and Asia 90. Leiden u. Boston: Brill, 2003.

———Alms for Jihad: Charity and Terrorism in the Islamic World. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2006.

Butter, Michael. , Nichts ist, wie es scheint: Uber Verschworungstheorien. Sonderausgabe
fiir die Bundeszentrale fiir politische Bildung. Berlin: Suhrkamp, 2018.

Campanini, Massimo. The Quran: Modern Muslim Interpretations. London u. New
York: Routledge, 2011. Ubersetzt von Caroline Higgitt.

Carapico, Sheila J. ,Elections and Mass Politics in Yemen.“ Middle East Report, Nr. 185
(1993): 2-6.

———Civil Society in Yemen: The Political Economy of Activism in Modern Arabia.
Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 1998.

Carpentier, Nico, Kim C. Schreder und Lawrie Hallett, Hrsg. Audience Transforma-
tion: Shifting Audience Positions in Late Modernity. Routledge Studies in European
Communication Research and Education 1. New York: Routledge, 2014.

281

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://journals.openedition.org/cy/68
https://journals.openedition.org/cy/137
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/68
https://journals.openedition.org/cy/137

Literaturverzeichnis

Carrier, Martin, Wolfgang Krohn und Peter Weingart. ,Experten und Expertise.” In
Nachrichten aus der Wissensgesellschaft: Analysen zur Verdnderung der Wissenschaft.
Hrsg. von Martin Carrier, Wolfgang Krohn und Peter Weingart, 293-304. Weilers-
wist: Velbriick Wissenschatft, 2007.

Cerami, Cristina. Génération et substance: Aristote et Averroés entre physique et
métaphysique. Scientia Graeco-Arabica 18. Boston u. Berlin: De Gruyter, 2015.

Chehadeh, Alexius. al-Turabi zwischen Nachahmung (taqlid) und Erneuerung (tagdid):
Sein Verstandnis von Islam, islamischem Staat, Menschenrechten und Dschihad. Studi-
en zur Friedensethik 59. Baden-Baden: Nomos, 2018.

Chih, Rachida und Catherine Mayeur-Jaouen. ,Le cheikh Sharawi, le pouvoir et la
télévision: Lhomme qui a donné un visage au Coran. In Saints et héros du Moyen-
Orient contemporain: Actes du colloque des 11 et 12 décembre 2000, a I'Institut Univer-
sitaire de France. Hrsg. von Catherine Mayeur-Jaouen, 189-209. Paris: Maisonneuve
et Larose, 2002.

Churchill, Frederick B. ,The Rise of Classical Descriptive Embryology:“ In A Conceptu-
al History of Modern Embryology. Hrsg. von Scott F. Gilbert, 1-29. Baltimore u.
London: The Johns Hopkins University Press, 1991.

Clarke, Morgan, Thomas Eich und Jenny Schreiber. ,The Social Politics of Islamic
Bioethics.“ Die Welt des Islams 55 (2015): 265-277.

Commins, David. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. London u. New York:
Tauris, 2006.

———,From Wahhabi to Salafi In Haykel; Hegghammer; Lacroix, Saudi Arabia in
Transition, 151-66.

Condit, Celeste M. Decoding Abortion Rhetoric. Urbana u. Chicago: University of
Illinois Press, 1990.

Conermann, Stephan. Mustafa Mahmiid (geb. 1921) und der modifizierte islamische
Diskurs im modernen Agypten. Islamkundliche Untersuchungen 201. Berlin: Klaus
Schwarz, 1996.

Coruh, Hakan. Modern Interpretation of the Quran: The Contribution of Bediuzzaman
Said Nursi. Palgrave Series in Islamic Theology, Law, and History. Cham: Palgrave
Macmillan, 2019.

al-Daghistani, Sami. The Making of Islamic Economic Thought: Islamization, Law, and
Moral Discourses. Cambridge: Cambridge University Press, 2021.

ad-Dahabi, Muhammad. at-Tafsir wa-I-mufassirin. 3 Bde. 2. al-Maktaba wahba, 2000.

Dallal, Ahmad. ,Science and the Quran“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the
Quran, 4:540-58.

———1Islam, Science, and the Challenge of History. The Terry Lectures. New Haven u.
London: Yale University Press, 2010.

Damir-Geilsdorf, Sabine. Herrschaft und Gesellschaft: Der islamistische Wegbereiter
Sayyid Qutb und seine Rezeption. Wiirzburg: Ergon, 2003.

Daneshgar, Majid. Tantawi Jawhari and the Quran: Tafsir and Social Concerns in the
Twentieth Century. Routledge Studies in the Qur'an. Milton: Taylor and Francis,
2017.

282

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

———,Bucaille, Maurice* In Encyclopaedia of the Qurdan Online. Hrsg. von Jane
McAuliffe. 2019. Zuletzt gepriift am 31.05.2022. http://dx.doi.org/10.1163/1875-392
2_q3_EQCOM_051597.

Daston, Lorraine. ,The History of Science and the History of Knowledge.* KNOW 1,
Nr. 1 (2017): 131-154.

Daudah, Muhammad Ibrahim. ,’An ad-duktar” Zuletzt gepriift am 24.01.2022. https://
www.drdoudah.com/ sS4 .. html#gsc.tab=0.

———,Haq@iq ‘ilmiya fi l-quran afhamat al-mukabirin.“ Magallat al-hai'a al-Glamiya
li-l-i%az al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 21. Zuletzt gepruft am 16.01.2017. http://w
ww.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Sci
entific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran.

.

———,Mawaid ‘alamat al-haml fI l-quran al-karim. Magallat al-haia al-Glamiya
li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr. 4. Zuletzt gepriift am 10.01.2017. http://ww
w.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs
-of-pregnancy-in-the-Quran.

———,Muhallaga wa-gair muhallaqa: kanz min al-ma‘rifa yaksifu l-inaya bi-l-insan
qabla maulidihi“ Magallat al-hai'a al-dlamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna,
Nr. 47 (2014): 60-64. Zuletzt gepriift am 23.02.2017. http://www.eajaz.org/eajaz_mag
z/isuue-47.pdf.

Davis-Floyd, Robbie. ,Der technokratische Korper: Geburt in den USA als kulturelle
Ausdrucksform.” In Auf den Spuren des Korpers in einer technogenen Welt. Hrsg.
von Barbara Duden und Dorothee Noeres, 319-61. Technik und Kultur 4. Opladen:
Leske u. Budrich, 2002.

DeLong-Bas, Natana. ,,Bin Baz In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE.

Demant, Peter R. Islam vs. Islamism: The Dilemma of the Muslim World. London u.
Westport: Praeger, 2006.

Demirel, Serdar. ,,Abortion from an Islamic Ethical Point of View.* International Jour-
nal of Business and Social Science 2, Nr. 1 (2011): 230-237.

ad-Dirimli, Maha. ,al-Haml min as-Sahr al-awwal ila t-tasi" Magallat rabitat al-alam
al-islami 25, Nr. 265 (1987): 35-36.

Dockter, Cornelia, Martin Diirnberger und Aaron Langenfeld, Hrsg. Theologische
Grundbegriffe: Ein Handbuch. Stuttgart: Schoningh, 2021

van Doorn-Harder, Nelly. ,Teaching and Preaching In McAuliffe, The Encyclopaedia
of the Quran, 205-31.

Douglas, J. L. The Free Yemeni Movement 1935-1962. Beirut: The American University
of Beirut, 1987.

Drees, Willem B. ,Islam and Bioethics in the Context of ‘Religion and Science
48, Nr. 3 (2013): 732-744.

Dresch, Paul. ,The Tribal Factor in the Yemeni Crisis.“ In The Yemeni War of 1994:
Causes and Consequences. Hrsg. von Jamal S. al-Suwaidi, 33-55. London: Saqi
Books, 1995.

———A History of Modern Yemen. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

5

. Zygon®

283

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
https://www.drdoudah.com
https://www.drdoudah.com
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
https://www.drdoudah.com
https://www.drdoudah.com
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf

Literaturverzeichnis

Dresch, Paul und Bernard Haykel. ,Stereotypes and Political Styles: Islamists and
Tribesfolk in Yemen.* International Journal of Middle East Studies 27, Nr. 4 (1995):
405-431.

Drews, Axel, Ute Gerhard und Jiirgen Link. ,Moderne Kollektivsymbolik.“ Internatio-
nales Archiv fiir Sozialgeschichte der deutschen Literatur, Forschungsreferate 1, Nr.1
(1985): 256-375.

Duden, Barbara. Der Frauenleib als 6ffentlicher Ort: Vom Mifbrauch des Begriffs Leben.
Neuauflage [1991]. Frankfurt a.M.: Mabuse, 2007.

Duderija, Adis, Hrsg. The Sunna and its Status in Islamic Law: The Search for a Sound
Hadith. Palgrave Series in Islamic Theology, Law, and History. Basingstoke: Palgrave
Macmillan, 2015.

Dupret, Baudouin. Practices of Truth: An Ethnomethodological Inquiry into Arab Con-
texts. Pragmatic & Beyond New Series 214. Amsterdam u. Philadelphia: John Benja-
mins, 2011.

Diirnberger, Martin, Aaron Langenfeld, Magnus Lerch und Melanie Wurst, Hrsg. Stile
der Theologie: Einheit und Vielfalt katholischer Systematik in der Gegenwart. Ratio
fidei 60. Regensburg: Friedrich Pustet, 2017.

Ebrahim, Abul Fadl Mohsin. Abortion, Birth Control and Surrogate Parenting: An
Islamic Perspective. Indianapolis: American Trust Publications, 1989.

———,Biology as the Creation and Stages of Life. In McAuliffe, The Encyclopaedia of
the Quran, 1:229-32.

Echchaibi, Nabil. ,,From Audio Tapes to Video Blogs: The Delocalisation of Authority
in Islam.* Nations and Nationalism 17, Nr. 1 (2011): 25-44.

Edipoglu, Kerim. ,Islamisierung der Soziologie oder Soziologisierung des Islam? Indi-
genisierungsansatze in Malaysia, Iran und der arabischen Welt.“ Dissertation Eber-
hard Karls Universitdt Tiibingen, 2005. Zuletzt gepriift am 14.10.2021. https://publika
tionen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259.

Edis, Taner. An Illusion of Harmony: Science and Religion in Islam. New York: Prome-
theus Books, 2007.

Eich, Thomas. Islam und Bioethik: Eine kritische Analyse der modernen Diskussion im
islamischen Recht. Heceas: Aktuelle Debatte 1. Wiesbaden: Reichert, 2005.

———,Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter um pre-marital screening und die
Abtreibung behinderter Embryonen In Kulturiibergreifende Bioethik: Zwischen
globaler Herausforderung und regionaler Perspektive. Hrsg. von Thomas Eich und
Thomas S. Hoffmann, 152-78. Angewandte Ethik 4. Freiburg u. Miinchen: Alber,
2006.

———,Pan-Islam and ‘Yellow Peril’: Geo-Strategic Concepts in Salafi Writings before
World War L In The Islamic Middle East and Japan: Perceptions, Aspirations, and
the Birth of Intra-Asian Modernity. Hrsg. von Renée Worringer, 123-37. Princeton
Papers: Interdisciplinary Journal of Middle Eastern Studies 14. Princeton: Markus
Wiener, 2007.

———,Bioethics.“ In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE, Online Edition.

284

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259

Literaturverzeichnis

———,Decision-Making Processes among Contemporary ‘Ulama’: Islamic Embryolo-
gy and the Discussion of Frozen Embryos.“ In Brockopp; Eich, Muslim Medical
Ethics, 61-77.

———,Induced Miscarriage in Early Maliki and Hanafi Figh“ Islamic Law and Society
16 (2009): 302-336.

———,Islamische Bioethik: Determinanten und Elemente der Meinungsbildung und
Entscheidungsfindung.“ In Religion in Bioethischen Diskursen: Interdisziplindre, In-
ternationale und Interreligiose Perspektiven. Hrsg. von Friedemann Voigt, 245-66.
Berlin u. New York: De Gruyter, 2010.

———,Constructing Kinship in Sunni Islamic Legal Texts." In Islam and Assisted Re-
productive Technologies: Sunni and Shia Perspectives. Hrsg. von Marcia Inhorn und
Soraya Tremayne, 27-52. Berghahn Books, 2012.

———,Patterns in the History of the Commentation on the so-called hadith Ibn
Mas‘ad. Journal of Arabic and Islamic Studies 18 (2018): 137-167.

———,The Term nasama in Hadith with a Focus on Material about Predestination
and the Unborn Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes, Nr.108 (2018):
21-47.

———,Zur Abtreibung in frithen islamischen Texten.* Zeitschrift der Deutschen Mor-
genlindischen Gesellschaft 170, Nr. 2 (2020): 345-360.

———,The Topos of the Unborn in Early Islamic Predestination Debates: A Study of
the hadith of Hudayfa Ibn Asid in Sahih Muslim.: Rocznik Orientalistyczny, Nr.1
(2021): 5-57.

Eich, Thomas und Doru Doroftei. Adam und Embryo: Ein Beitrag zur Erforschung der
Adamsgeschichte im Koran. Recht, Ethik und Gesellschaft im Vorderen Orient | Law,
Ethics and Society in the Middle East 3. Baden-Baden: Ergon, 2023.

Eich, Thomas und Johannes Grundmann. ,Muslimische Rechtsmeinungen zu Hirntod,
Organtransplantation und Leben.” Zeitschrift fiir medizinische Ethik 49, Nr. 3 (2003):
302-309.

Eickelman, Dale. ,Mass Higher Education and the Religious Imagination in Contem-
porary Arab Societies* American Ethnologist 19, Nr. 4 (1992): 643-655.

———,Clash of Cultures? Intellectuals, their Publics, and Islam. In Intellectuals in
the Modern Islamic World. Hrsg. von Stéphane A. Dudoignon, Komatsu Hisao und
Kosugi Yasushi, 289-304. New Horizons in Islamic Studies. London u. New York:
Routledge, 2006.

Elias, Amin und Youssef Aschi. ,Science et islam aux 19e et 20e siecles: De la primauté
des sciences religieuses au «miracle scientifique» dans le Coran. Vingtieme Siecle,
Nr. 130 (2016): 31-43. Zuletzt gepriift am 11.02.2022. https://www.cairn.info/revue-vi
ngtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31L.htm.

El-Rouayheb, Khaled. ,From Ibn Hajar al-Haytami (d. 1566) to Khayr al-Din al-Alisi
(d. 1899): Changing Views of Ibn Taymiyya among Non-Hanbali Sunni Scholars. In
Ahmed; Rapoport, Ibn Taymiyya and his Times, 296-318.

Elshakry, Marwa. ,Knowledge in Motion: The Cultural Politics of Modern Science
Translations in Arabic.” Isis 99 (2008): 701-730.

285

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm

Literaturverzeichnis

Emerick, Yahiya. A Complete Idiot's Guide to Understanding Islam. A Complete Idiot’s
Guide. Indianapolis: Alpha, 2002.

Ende, Werner und Udo Steinbach, Hrsg. Der Islam in der Gegenwart. 5. aktualisierte
und erweiterte Ausgabe. Miinchen: Beck, 2005.

Endress, Gerhard, Hrsg. Organizing Knowledge: Encyclopaedic Activities in the Pre-
Eighteenth Century Islamic World. Islamic Philosophy Theology and Science 61.
Leiden u. Boston: Brill, 2006.

Engelkamp, Johannes. Das menschliche Geddchtnis: Das Erinnern von Sprache, Bildern
und Handlungen. Géttingen: Verlag fiir Psychologie, 1990.

Esmailzadeh, Mahdi, Abolfazl Farhadi und Hamid Shahghasemi. ,Developmental Biol-
ogy in Holy Quran.* Journal of Physiology and Pathophysiology 3, Nr.1(2012): 1-7.
Esposito, John L., Hrsg. The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World: Oxford
Islamic Studies Online. New York: Oxford University Press, 1995. Zuletzt gepriift am

08.02.2018. http://www.oxfordislamicstudies.com/browse?type=article.

van Ess, Josef. Zwischen Hadit und Theologie: Studien zum Entstehen pridestinatiani-
scher Uberlieferung. Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen
Orients 7. Berlin: De Gruyter, 1975.

Fancy, Nahyan. ,Generation in Medieval Islamic Medicine In Reproduction: Antiquity
to the Present Day. Hrsg. von Nick Hopwood, Rebecca Flemming und Lauren
Kassell, 129-40. Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2018.

Fandy, Mamoun. Saudi Arabia and the Politics of Dissent. London: Macmillan, 1999.

Fannin, Maria. ,Making an ‘Embryological Vision of the World ’: Law, Maternity
and the Kyoto Collection.” In Reproductive Geographies: Bodies, Places and Politics.
Hrsg. von Marcia R. England, Maria Fannin und Helen Hazen, 17-30. Routledge
International Studies of Women and Place. London u. New York: Routledge, 2019.

Farquhar, Michael. Circuits of Faith: Migration, Education, and the Wahhabi Mission.
Stanford Studies in Middle Eastern and Islamic Societies and Cultures. Stanford:
Stanford University Press, 2017.

al-Farugi, Ismail. ,Islamizing the Social Sciences. The Muslim World League Journal 4,
Nr. 10 (1977): 27-32.

Fischer, Nils. ,,National Bioethics Committees in Selected States of North Africa and the
Middle East. Journal of International Biotechnology Law 5, Nr. 2 (2008): 45-58.

Fleet, Kate, Gudrun Kramer, Denis Matringe, John Nawas und Everett Rowson, Hrsg.
Encyclopaedia of Islam THREE: Online Edition. Leiden u.a.: Brill, 2008-2022.

Fogg, Brian J. et al. ,What Makes Web Sites Credible? A Report on a Large Quantitative
Study:“ In CHI '0I: Proceedings of the SIGCHI Conference on Human Factors in
Computing Systems. Hrsg. von Association for Computing Machinery, 61-8. New
York 2001.

Forum Freigeisterhaus. ,,Prof Alfred Kroner wollte keinesfalls den Koran bestatigen.
Zuletzt gepriift am 17.11.2021. https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542.

Foucault, Michel. Die Ordnung des Diskurses. 9. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2003.
Ubersetzt von Walter Seitter.

286

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.oxfordislamicstudies.com/browse?type=article
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.oxfordislamicstudies.com/browse?type=article
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542

Literaturverzeichnis

———Archdologie des Wissens. 16. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2013. Ubersetzt
von Ulrich Képpen.

Frei, Daniel. ,Pfingstler werden und bleiben: Konsolidierung der Konversion im
chilenischen Pentekostalismus. In Religiose Grenziiberschreitungen: Studien zu Be-
kehrung, Konfessions- und Religionswechsel. Hrsg. von Christine Lienemann-Perrin
und Wolfgang Lienemann, 506-22. Studien zur auflereuropaischen Christentumsge-
schichte (Asien, Afrika, Lateinamerika) 20. Wiesbaden: Harrassowitz, 2012.

Frenschkowski, Marco. ,Pfingstbewegung/Pfingstkirchen.” In Religion in Geschichte
und Gegenwart: Handwdrterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft. Bd. 6.
Hrsg. von Hans D. Betz. 4., vollig neu bearb. Aufl., ungekiirzte Studienausg. 8 Bde.,
1232-5. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2008.

Fuchs, Simon W. ,Failing Transnationally: Local Intersections of Science, Medicine,
and Sectarianism in Modernist Shi‘i Writings* Modern Asian Studies 48, Nr.2
(2014): 433-467.

Gad Makhlouf, Ahmed. ,,Zur Mitwirkung von Frauen an den Figh-Institutionen. Zeit-
schrift fiir Recht und Islam 9 (2017): 135-154.

———Das Konzept des kollektiven igtihad und seine Umsetzungsformen: Analyse der
Organisation und Arbeitsweise islamischer Rechtsakademien. Leipziger Beitrdge zur
Orientforschung 38. Berlin: Peter Lang, 2018.

Gallab, Abdullahi. The First Islamist Republic: Development and Disintegration of Is-
lamism in the Sudan. Aldershot u.a.: Ashgate, 2008.

Gallab, Abdullahi A. Hasan al-Turabi: The Last of the Islamists: The Man and his Times
1932-2016. Lanham u.a.: Lexington, 2018.

Gardner, Vika, Salman Hameed und Carolina Mayes. ,Preaching Science and Islam:

Dr. Zakir Naik and Discourses of Science and Islam in Internet Videos." Die Welt des
Islams 58, Nr. 3 (2018): 357-391.

Gasser, Raymond. Atlas of Human Embryology. Maryland: Harper and Row, 1975.

Georgetown University Qatar. ,Islamic Bioethics Project” Zuletzt gepriift am
27.09.2022. https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics
-eib/.

Gesetzesdekret Nr.73-2 vom 26. Dezember 1973 zur Anderung des Artikels 214 des
Strafgesetzbuches [Décret-Loi No. 73-2 du 26 Décembre 1973 portant modification
de T'article 214 du code penal/Marstiim ‘adad 2 li-sana 1973 mu’arrah f1 26 disambir
1973 yata‘allaq bi-tanqih al-fasl 214 min al-magalla al-gina’lya]. Zuletzt geprift am
17.12.2022. https://legislation-securite.tn/ar/law/44573.

Gesink, Indira F. ;Chaos on the Earth’: Subjective Truths versus Communal Unity in
Islamic Law and the Rise of Militant Islam. The American Historical Review 108,
Nr. 3 (2003): 710-733.

———1Islamic Reform and Conservatism: Al-Azhar and the Evolution of Modern Sunni
Islam. Library of Modern Religion 10. Leiden u.a.: Tauris, 2010.

Ghaly, Mohammed. ,,Human Cloning through the Eyes of Muslim Scholars: The New
Phenomenon of the Islamic International Religioscientific Institutions. Zygon® 45,
Nr. 1 (2010): 7-35.

287

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573

Literaturverzeichnis

———,The Beginning of Human Life: Islamic Bioethical Perspectives. Zygon® 47, Nr.1
(2012): 175-213.

———,Human Embryology in the Islamic Tradition: The Jurists of the Post-formative
Era in Focus: Islamic Law and Society 21 (2014): 157-208.

———,Islamic Bioethics: The Inevitable Interplay of ‘“Texts’ and ‘Contexts’* Bioethics
28, Nr. 2 (2014): ii-v.

———,Pre-Modern Islamic Medical Ethics and Graeco-Islamic-Jewish Embryolo-
gy Bioethics 28, Nr. 2 (2014): 49-58.

———,Biomedical Scientists as Co-Mulftis: Their Contribution to Contemporary Is-
lamic Bioethics Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 286-311.

Ghanem, Isam. Islamic Medical Jurisprudence. London: Arthur Probsthain, 1982.

Gharaibeh, Mohammad. Zur Attributenlehre der Wahhabiya unter besonderer Beriick-

sichtigung der Schriften Ibn ‘Utaimins (1929 - 2001). Bonner Islamstudien 27. Berlin:
EB, 2012.

Gibb, Hamilton A. R., Johannes H. Kramers, Evariste Lévi-Provencal und Joseph
Schacht, Hrsg. The Encyclopaedia of Islam, Second Edition 1. Leiden u. London: Brill,
1960.

Gillespie, Marie, Hrsg. Media Audiences. Maidenhead: Open University Press, 2005.

Gleave, Robert. ,Makasid al-Sharia.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition.
Bd. 12. Hrsg. von Peri Bearman et al., 569-70. Leiden: Brill, 2004.

Glosemeyer, Iris. ,The First Yemeni Parliamentary Elections in 1993: Practising Democ-
racy’ Orient 34, Nr. 3 (1993): 439-451.

———Liberalisierung und Demokratisierung in der Republik Jemen, 1990-1994: Einfiih-
rung und Dokumente. Aktueller Informationsdienst moderner Orient Sondernr. 14.
Hamburg: Deutsches Orientinstitut, 1995.

———DPolitische Akteure in der Republik Jemen: Wahlen, Parteien und Parlamente.
Hamburg: Deutsches Orientinstitut, 2001. Hochschulschrift.

———,Jemen.” In Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 550-9.

Goerke, Kay. ,Pranatale Medizin“ In Gyndkologie und Geburtshilfe. Hrsg. von Kay
Goerke und Axel Valet, 137-42. hoch2. Miunchen: Elsevier, 2020.

Golden, Daniel. ,Western Scholars Play Key Role in Touting ‘Science’ of the
Quran.“ Wall Street Journal, 23.01.2002. http://www.wsj.com/articles/SB10117381
46332966760.

Goldziher, Ignaz. Die Richtungen der islamischen Koranauslegung: An der Universitdt
Upsala gehaltene Olaus-Petri-Vorlesungen. Unverdnderter Neudruck. Leiden: Brill,
1952.

Golshani, Mehdi. The Holy Quran and the Science of Nature. Teheran: Islamic Propaga-
tion Organization, 1986.

Gorke, Andreas. ,Die Spaltung des Mondes in der modernen Koranexegese und im
Internet. Die Welt des Islams 50, Nr. 1 (2010): 60-116.

Gril, Denis. ,Miracles.” In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Quran, 3:392-9.

288

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760

Literaturverzeichnis

Grundmann, Johannes. ,Scharia, Hirntod und Organtransplantation: Kontext und
Wirkung zweier islamischer Rechtsentscheidungen im Nahen und Mittleren Osten.
Orient 45, Nr.1(2004): 27-46.

———TIslamische Internationalisten: Strukturen und Aktivitdten der Muslimbruder-
schaft und der Islamischen Weltliga. Heceas: Aktuelle Debatte 2. Wiesbaden: Rei-
chert, 2005.

———,Islamismus, Bildung und Gesellschaft in Jordanien am Beispiel des privaten
Hochschulwesens Dissertation, Seminar fiir Orientalistik und Islamwissenschaft
Ruhr-Universitdt Bochum, 2011. Zuletzt gepriift am 14.10.2021. https://hss-opus.ub.ru
hr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641.

Guénon, Melanie. ,’Abd al-Majid al-Zindan?’s ijaz ‘ilmi Approach: Embryonic Devel-
opment in Q. 23:12-14 as a Scientific Miracle* Journal of Quranic Studies 21, Nr. 3
(2019): 32-56.

Guessoum, Nidhal. Islam’s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Mod-
ern Science. London u.a.: Tauris, 2011.

———,Islam and Science: The Next Phase of Debates“ Zygon® 50, Nr. 4 (2015): 854—
876.

al-Gundi, Ahmad Raga’1, Hrsg. al-Islam wa-l-muskilat at-tibbiya al-musira: 1: al-ingab
fi daw’ al-islam: tabat kamil al-a'mal nadwat al-ingab fi daw’ al-islam. Unter Mitar-
beit von al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah. Silsilat matbtiat munazzamat at-tibb
al-islami 1. Kuwait: al-Munazzama al-islamiya li-]-‘ulam at-tibbiya, 1983.

———, Hrsg. al-Islam wa-l-muskilat at-tibbiya al-mu@sira: 2: al-hayat al-insaniya:
bidayatuha wa-nihayatuha fi l-mafhium al-islami: tabat kamil li-‘amal nadwat
al-hayat al-insaniya: bidayatuha wa-nihayatuhd fi I-mafhiom al-islami. Unter Mit-
arbeit von al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah. Silsilat matba‘at al-munazzama
al-islamiya li-l-‘ulam at-tibbiya 2. Kuwait: al-Munazzama al-islamiya li-l-‘ulam
at-tibbiya, 1985.

al-Gundi, Ahmad Raga’i, al-‘Awadi, ‘Abd ar-Rahman ‘Abd Allah und ‘Ali Yasuf as-Saif,
Hrsg. al-Abhat wa-a'mal al-mutamar al-alami al-hamis ‘an at-tibb al-islami. Nasrat
at-tibb al-islami 5. Kuwait: al-Munazzama al-islamiya li-I-‘ulam at-tibbiya, 1988.

Gutas, Dimitri. Avicenna and the Aristotelian Tradition: Introduction to Reading Avicen-
nas Philosophical Works. Islamic Philosophy and Theology 4. Leiden u.a.: Brill, 1988.

Haenni, Patrick. Lislam de marché: Lautre révolution conservatrice. La république des
idées. Paris: Seuil, 2005.

al-Hai’a al-alamiya li-l-i§az al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna. ,Magallat al-haia
al-alamiya li-l-i'gaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna. Zuletzt gepriift am 20.09.2021.
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine.

al-Hat’a li-l-i'gaz al-ilmi f1 l-quran wa-s-sunna. ,Magazine Zuletzt geprift am
21.03.2019. http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine.

———,About Us. Zuletzt gepriift am 18.01.2022. https://web.archive.org/web/2011050
5174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&
id=46&Itemid=70&lang=en.

289

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en

Literaturverzeichnis

al-Hai’a al-alamiya li-l-i'gaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna. ,Maglis idarat al-hai’a
ya‘qidu igtima‘ahu r-rabi“ Magallat al-haia al-dlamiya li-l-igaz al-ilmi fi I-quran
wa-s-sunna, Nr. 34 (2009): 52-54. Zuletzt gepriift am 25.01.2017. http://www.eajaz.or
g/eajaz_magz/34.pdf.

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usil
al-Figh. Cambridge: Cambridge University Press, 1997.

———The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge University
Press, 2005.

Hamdy, Sherine. Our Bodies Belong to God: Organ Transplants, Islam, and the Struggle
for Human Dignity in Egypt. Berkeley u.a.: University of California Press, 2012.

Hammer, Olav. Claiming Knowledge: Stategies of Epistemology from Theosophy to the
New Age. Numen Book Series: Studies in the History of Religions 90. Leiden u.a.:
Brill, 2001

Harms, Florian. Cyberda'wa: Islamische Mission im Internet: Voraussetzungen, Analyse
und Vergleich von da‘'wa-Sites im World Wide Web. Berichte aus der Orientalistik.
Aachen: Shaker, 2007.

Harrison, Peter. ,Science’ and ‘Religion’: Constructing the Boundaries.“ In Science and
Religion: New Historical Perspectives. Hrsg. von Geoftrey Cantor, Thomas Dixon und
Stephen Pumfrey, 23-49. New York: Cambridge University Press, 2010.

———"The Territories of Science and Religion. Chicago u. London: The University of
Chicago Press, 2015.

Hartung, Jan-Peter. Viele Wege und ein Ziel: Leben und Wirken von Sayyid Abii I-Hasan
‘Ali al-Hasani Nadwi (1914-1999). Kultur, Recht und Politik in muslimischen Gesell-
schaften 6. Wiirzburg: Ergon, 2004.

———A System of Life: Mawdiudi and the Ideologisation of Islam. London: Hurst &
Company, 2013.

———,What Makes a ‘Muslim Intellectual’?: On the Pros and Cons of a Catego-
ry. Middle East - Topics & Arguments 1, Nr. 1 (2013): 35-45.

Hartung, Jan-Peter und Guido Steinberg. ,Islamistische Gruppen und Bewegungen. In
Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 681-95.

Hasan, Noorhaidi. ,Integrating Islam and Science: Models, Challenges, and Opportu-
nities in Indonesian Institutions of Higher Learning In Knowledge, Science, and
Local Tradition: Multiple Perspectives on the Middle East and Southeast Asia in
Honor of Fritz Schulze. Hrsg. von Irene Schneider und Holger Warnk, 1-12. Studies
on Islamic Cultural and Intellectual History 3. Wiesbaden: Harrassowitz, 2021.

Hasan, Noorul. ,The Sin of Killing a Human Being.“ The Muslim World League Journal
29 (2001): 14-15.

Hathout, Hassan. Topics in Islamic Medicine. Kuwait: 0.A., 1983.

———1Islamic Perspectives in Obstetrics and Gynaecology. Kuwait: 0.A., 1996.

Hatina, Meir, Hrsg. Guardians of Faith in Modern Times: Ulama’ in the Middle East.
Social, Economic and Political Studies of the Middle East and Asia 105. Bosten u.
Leiden: Brill, 2009.

290

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf

Literaturverzeichnis

Haustein, Jorg und Giovanni Maltese. ,Pfingstliche und charismatische Theologie:
Eine Einfithrung“ In Handbuch pfingstliche und charismatische Theologie. Hrsg. von
Jorg Haustein und Giovanni Maltese, 15-68. Academic. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2014.

Haykel, Bernard. Revival and Reform in Islam: The Legacy of Muhammad al-Shawkant.
Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2003.

———,0n the Nature of Salafi Thought and Action In Meijer, Global Salafism: Is-
lam's New Religious Movement, 33-57.

Haykel, Bernard, Thomas Hegghammer und Stéphane Lacroix, Hrsg. Saudi Arabia in
Transition: Insights on Social, Political, Economic and Religious Change. New York:
Cambridge University Press, 2015.

Hegghammer, Thomas. ,,Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in
the Study of Militant Islamism. In Meijer, Global Salafism: Islam's New Religious
Movement, 244-66.

———Jihad in Saudi-Arabia: Violence and Pan-Islamism since 1979. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2010.

———The Caravan: Abdallah Azzam and the Rise of Global Jihad. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2020.

Heibach, Jens. ,,Contesting the Monopoly of Interpretation: The Uneasy Relationship
Between Ulama and Sunni Parties in Yemen.“ Middle Eastern Studies 51, Nr. 4 (2015):
563-584.

Heine, Peter. ,Die Akademie fiir islamisches Recht (figh).“ Rechtstheorie 16, 1-4 (1985):
499-502.

Hepfer, Karl. Verschworungstheorien: Eine philosophische Kritik der Unvernunft. Lizenz-
ausgabe fiir die Bundeszentrale fiir politische Bildung. Bielefeld: Transcript, 2015.

———,Alternative Wirklichkeiten und die Sehnsucht nach dem Absoluten.” In Stumpf;
Romer, Verschwirungstheorien im Diskurs, 9-31.

Hess, David. ,Crosscurrents: Social Movements and the Anthropology of Science and
Technology: American Anthropologist 109, Nr. 3 (2007): 463-472.

Hirschler, Konrad. The Written Word in the Medieval Arabic Lands: A Social and
Cultural History of Reading Practices. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2013.

Hitzler, Ronald. ,Wissen und Wesen des Experten: Ein Anndherungsversuch - zur
Einleitung“ In Expertenwissen: Die institutionalisierte Kompetenz zur Konstruktion
von Wirklichkeit. Hrsg. von Ronald Hitzler, Anne Honer und Christoph Maeder,
13-30. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994.

Hoffmann, Joachim und Johannes Engelkamp. Lern- und Geddichtnispsychologie.
2. Aufl. Berlin u. Heidelberg: Springer, 2017.

Holert, Tom. ,Bildfahigkeiten: Visuelle Kultur, Reprisentationskritik und Politik der
Sichtbarkeit.“ In Imagineering: Visuelle Kultur und Politik der Sichtbarkeit. Hrsg. von
Tom Holert, 14-33. Jahresring 47. KoIn: Oktagon, 2000.

Holmes Katz, Marion. ,The Problem of Abortion in Classical Sunni figh.“ In Brockopp,
Islamic Ethics of Life, 25-50.

291

20.01.2026, 15:48:4: Op:



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Hoodbhoy, Pervez. Islam and Science: Religious Orthodoxy and the Battle for Rationali-
ty. London u. New Jersey: Zed Books, 1991.

Hoover, Jon. Ibn Taymiyya. Makers of the Muslim World. New York: Oneworld Publi-
cations, 2019.

Hu, Yifeng und Shyam Sundar. ,Effects of Online Health Sources on Credibility and
Behavioral Intentions. Communication Research 37, Nr.1(2010): 105-132.

Hussain, Mohammed Mehboob. Islamic Sciences: An Analytical Study of Science in the
Light of Quranic Verses. Hyderabad: Seat Quest India, 2013 [?].

Hussain, Sikandar. ,The Clot (al-‘Alaq). The Islamic Quarterly 24 (1980): 107-110.

Hye, Hamid Abdul. ,Duality in Allah’s Creations.” The Muslim World League Journal
20, Nr.1(1992): 25-29.

Ibn Baz, ‘Abd al-‘Aziz. ,Fatwa ,Hukm ighad al-ganin’ Zuletzt gepriift am 12.04.2021.
https://binbaz.org.sa/fatwas/7921/ yud - pis-o

———,Fatwa ,Ma‘na qaulihi ta‘ala * Zuletzt gepriift am 12.04.2021. https://binbaz.org.s
a/fatwas/8938/ - sum o lism Klgi o grm - Sl aorle,

———, Fatwa ,Sarh hadit Zuletzt gepriift am 12.04.2021. https://binbaz.org.sa/fatwas/1
0566/ jirms-lesmmiddal Jom - J50pm gaomlan

———,Fatwa JTafsir qaulihi taala® Zuletzt gepriift am 12.04.2021. https://binbaz.org.sa
[fatwas/17142/ $isi- ¢ Jam - Salsm Jlasmd - s

———,al-Ganinu 1a yatimmu halquhu wa-la tunfabu fihi r-rih illa ba‘da arba‘ati
ashur” Magallat rabitat al-alam al-islami 27, Nr. 283 (1988): 41.

Ibn Hagar al-‘Asqalani, Ahmad b. ‘Ali. Fath al-bari bi-Sarh Sahih al-Imam Abi ‘Abd
Allah Muhammad Ibn Ismail al-Buhari Bd. 11. Kairo: Dar al-bayan li-t-turat, 1986.
Ediert von Muhibb ad-Din al-Hatib.

Ibn Katir, Isma‘l b. ‘Umar. Tafsir al-quran al-azim: mugallad 3: sirat al-isra’ - sirat
ya-sin. Kairo: Dar tabit, 1994.

Ibn Manzar, Muhammad b. Mukarram. Lisan al-arab 7. Beirut: Dar Sadir u. Dar
Bairut, 1956.

———Lisan al-‘arab 9. Beirut: Dar Sadir, 2000.

Ibn Qayyim al-Gauziya, Muhammad b. Abi Bakr. at-Tibb an-nabawi. Beirut: Dar
al-kutub al-ilmiya, 1957. Herausgegeben von ‘Abd al-Gani ‘Abd al-Haliq u. ‘Adil
al-Azhari.

———Tuhfat al-maudid bi-ahkam al-maulid. Bognbay [Mumbai]: Saraf ad-Din
al-Kutabi, 1961. Herausgegeben von ‘Abd al-Hakim Saraf ad-Din.

———at-Tibyan fi aqgsam al-quran. Kairo: Dar at-tiba‘a al-muhammadiya, 1968. Her-
ausgegeben von Taha Yisuf Sahin.

———Tuhfat al-maudid bi-ahkam al-mauliid. Amman: Dar al-fikr, 1988. Heraus-
gegeben von ‘Abd al-Latif Al Muhammad $alih al-Fawa‘r.

———at-Tibb an-nabawi. Kairo: ad-Dar al-misriya al-lubnaniya, 1989. Herausgegeben
von Muhammad Fathi Abt Bakr u. Mustafa Mahmad.

———Tuhfat al-maudid bi-ahkam al-maulid. Kairo: Dar Ibn-Ragab, 1999. Herausge-
geben von Ahmad Sulaiman.

292

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142

Literaturverzeichnis

Ibn Taimiya, Abu al-Abbas Taqi ad-Din Ahmad b. ‘Abd al-Halim. Mugaddima f1 usil
at-tafsir. 2. Aufl. Kuwait: Dar al-quran al-karim, 1972. Herausgegeben von Adnan
Zarzir.

ihsanoglu, Ekmeleddin. ,Modern Islam.* In Science and Religion Around the World.
Hrsg. von John H. Brooke und Ronald L. Numbers, 148-74. Oxford u.a.: Oxford
University Press, 2011.

Imtiyaz, Yusuf, Hrsg. Islam and Knowledge: Al Faruqi‘'s Concept of Religion in Islamic
Thought. Essays in Honor of Isma'il Al Faruqi. London u.a.: Tauris, 2012.

Inter-Parliamentary Union. ,Yemen: Majlis Annowab (House of Representatives).“ Zu-
letzt gepriift am 05.05.2021. http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm.

Igbal, Muzaffar. Science and Islam. Westport u.a.: Greenwood Press, 2007.

Islam, Sharmin, Bin Nordin Rusli und Bin Mohd Noor Hanapi. ,,Ethical Considera-
tions on In Vitro Fertilization Technologies in Bangladesh.“ Bangladesh Journal of
Medical Science 12, Nr. 2 (2013): 121-128.

Islamic Education and Research Academy. ,About Us Zuletzt gepriift am 15.03.2022.
https://iera.org/.

Islamische Weltliga. ,Members of the Supreme World Council of Masajid.“ The Muslim
World League Journal 15, 4 (1987): 19-20.

Islamische Weltliga Online. ,Magalis ar-rabita.“ Zuletzt gepriift am 31.03.2021. https://w
ww.themwl.org/ar/MWL-Profile.

Islamweb. ,Consistency between the Quran and Modern Science -II“ Zuletzt gepriift
am 18.03.2022. https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-th
e-quran-and-modern-science-ii.

Jackel, Florian. ,Wenn wir sagen, dass der Tropfen Mensch wird*: Vorstellungen ungebo-
renen Lebens bei Bar ‘Ebraya (1226-1286 n. Chr.). Recht, Ethik und Gesellschaft
im Vorderen Orient | Law, Ethics and Society in the Middle East 2. Baden-Baden:
Ergon, 2022.

Jager, Siegfried. Kritische Diskursanalyse: Eine Einfiihrung. 6., vollstindig liberarbeitete
Auflage. Edition Diss 3. Miinster: Unrast, 2012.

Jahn, Ilse, Hrsg. Geschichte der Biologie: Theorien, Methoden, Institutionen, Kurzbiogra-
phien. Unter Mitarbeit von Erika Kraufle. 3., neubearbeitete und erweiterte Auflage.
Jena u.a.: Fischer, 1998.

Jansen, Johannes J. The Interpretation of the Koran in Modern Egypt. Photomechanical
Reprint. Leiden: Brill, 1980.

Jawaid, Mahmood. The Quranic Stages in Human Development. 2016.

Jeli¢, Jordan. ,Die Islamische Weltliga und die Organisation der Islamischen Konfe-
renz. Internationale Politik 36, Nr. 856 (1985): 14-17.

Jindra, Ines W. ,How Religious Content Matters in Conversion Narratives to Various
Religious Groups.* Sociology of Religion 72, Nr. 3 (2011): 275-302.

Johansen, Baber. Contingency in a Sacred Law: Legal and Ethical Norms in the Muslim
Figh. Studies in Islamic Law and Society 7. Leiden u.a.: Brill, 1999.

Johnsen, Gregory. The Last Refuge: Yemen, Al-Qaeda, and the Battle for Arabia. Lon-
don: Oneworld Publications, 2013.

293

20.01.2026, 15:48:4: Op:



http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm
https://iera.org/
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm
https://iera.org/
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii

Literaturverzeichnis

———,Yemen’s Al-Iman University: A Pipeline for Fundamentalists? Terrorism Moni-
for 4, Nr. 22 (2016). Zuletzt gepriift am 08.11.2016. https://jamestown.org/program/ye
mens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/.

———,Zindani, Abd al-Majid al- (1938-).“ Zuletzt gepriift am 04.05.2021. https://www.
encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zind
ani-abd-al-majid-al-1938.

Jordanova, Ludmilla. ,The Social Construction of Medical Knowledge.“ The Society for
the Social History of Medicine 8, Nr. 3 (1995): 361-381.

Julich, Solveig. ,,Fetal Photography in the Age of Cool Media.“ In History of Participato-
ry Media: Politics and Publics, 1750-2000. Hrsg. von Anders Ekstrom et al., 125-41.
Routledge Studies in Cultural History 13. New York: Routledge, 2011.

———,Lennart Nilsson's A Child Is Born: The many Lives of a Best-Selling Pregnancy
Advice Book.* Culture Unbound 7 (2015): 627-648.

———,The Making of a Best-Selling Book on Reproduction: Lennart Nilsson's A Child
is Born.“ Bulletin of the History of Medicine 89, Nr. 3 (2015): 491-525.

———,Picturing Abortion Opposition in Sweden: Lennart Nilsson’s Early Pho-
tographs of Embryos and Fetuses.“ Social History of Medicine 31, Nr.2 (2018): 278-
307.

von Kiigelgen, Anke. ,The Poison of Philosophy: Ibn Taymiyya's Struggle for and
against Reason. In Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philosophy and Law, 253
328.

———,Einleitung:“ In von Kiigelgen, Philosophie in der islamischen Welt, XIX-XLIII.

———, Hrsg. Philosophie in der islamischen Welt: 19. und 20. Jahrhundert: Arabischer
Sprachraum. Vollig neu bearbeitete Ausgabe. Grundriss der Geschichte der Philoso-
phie 4/1. Basel: Schwabe, 2021.

von Kiigelgen, Anke und Sarhan Dhouib. ,Einleitung Arabischer Sprachraum: Philoso-
phie- und Wissenschaftsverstindnis im Wandel (1. Hilfte 19. Jahrhundert bis 1920er
Jahre) In von Kiigelgen, Philosophie in der islamischen Welt, 1-24.

Kalin, Ibrahim. ,Three Views of Science in the Islamic World:“ In God, Life, and the
Cosmos: Christian and Islamic Perspectives. Hrsg. von Syed Nonamul Haq, Muzaffar
Igbal und Ted Peters, 43-75. Aldershot u.a.: Ashgate, 2002.

Kalmbach, Hilary. Islamic Knowledge and the Making of Modern Egypt. Cambridge:
Cambridge University Press, 2020.

Kareem, Elias. ,Embryology in the Quran: A Description of the Alaqah Stage. Unver-
offentlichtes Manuskript, zuletzt gepriift am 10.01.2023. https://www.academia.edu/1
360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage.

Kistner, Ralph, Manfred Stauber, Thomas Schramm, Thomas Grubert und Hans F.
Staiger. ,Untersuchungen in der Schwangerschaft In Duale Reihe Gyndikologie und
Geburtshilfe. Hrsg. von Manfred Stauber und Thomas Weyerstahl. 4. vollstindig
tiberarbeitete Auflage, 500-37. Stuttgart u.a.: Thieme, 2013.

Katz, Mark. ,Yemeni Unity and Saudi Security. Middle East Policy 1, Nr.1 (1992): 117~
135.

Kazim, Ebrahim. ,Death, Rooh (Soul) and Nafs (Self) The Muslim World League
Journal 19, 1-2 (1991): 41-47.

294

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage

Literaturverzeichnis

Keller, Reiner. Wissenssoziologische Diskursanalyse: Grundlegung eines Forschungspro-
gramms. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2005.

———,Wissenssoziologische Diskursanalyse als interpretative Analytik. In Die diskur-
sive Konstruktion von Wirklichkeit: Zum Verhiltnis von Wissenssoziologie und Dis-
kursforschung. Hrsg. von Reiner Keller et al., 49-75. Erfahrung - Wissen - Imaginati-
on. Schriften zur Wissenssoziologie 10. Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005.

Kellner, Martin. Islamische Rechtsmeinungen zu medizinischen Eingriffen an den Gren-
zen des Lebens: Ein Beitrag zur kulturiibergreifenden Bioethik. Mitteilungen zur
Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt 29. Wiirzburg: Ergon, 2010.

Kersten, Carool. Cosmopolitans and Heretics: New Muslim Intellectuals and the Study of
Islam. London: Hurst & Company, 2011

———Contemporary Thought in the Muslim World: Trends, Themes and Issues. Abing-
don u. New York: Routledge, 2019.

Kitcher, Philip. Science in a Democratic Society. New York: Prometheus Books, 2011.

Klassen, Pamela E. ,Medicine.“ In The Oxford Handbook of the Study of Religion. Hrsg.
von Steven Engler und Michael Stausberg, 401-14. Oxford: Oxford University Press,
2016.

Knoblauch, Hubert. Wissenssoziologie. Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005.

Kohler, Kevin. ,,Stimme, Staat und politischer Islam im Jemen: Die Islah-Partei zwi-
schen Regime und Opposition. In Politischer Islam im Vorderen Orient: Zwischen
Sozialbewegung, Opposition und Widerstand. Hrsg. von Holger Albrecht und Kevin
Kohler, 165-82. Baden-Baden: Nomos, 2008.

Kokoschka, Alina und Birgit Krawietz. ,,Appropriation of Ibn Taymiyya and Ibn Qayy-
im al-Jawziyya: Challenging Expectations of Ingenuity: In Krawietz; Tamer, Islamic
Theology, Philosophy and Law, 1-33.

Kramer, Benjamin. Mediensozialisation: Theorie und Empirie zum Erwerb medienbezo-
gener Dispositionen. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2013.

Krimer, Gudrun. Gottes Staat als Republik: Reflexionen zeitgendssischer Muslime zu
Islam, Menschenrechten und Demokratie. Studien zu Ethnizitét, Religion und Demo-
kratie 1. Baden-Baden: Nomos, 1999.

Kravel-Tovi, Michal. ,Rite of Passing: Bureaucratic Encounters, Dramaturgy, and Jew-
ish Conversion in Israel* American Ethnologist 39, Nr.2 (2012): 371-388.

Krawietz, Birgit. Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam.
Schriften zur Rechtstheorie 208. Berlin: Duncker u. Humblot, 2002.

———,Normative Islam and Global Scientific Knowledge:* In The Globalization of
Knowledge in History. Hrsg. von Jiirgen Renn, 295-310. Max Planck Research Library
for the History and Development of Knowledge 1. Berlin: Max-Planck-Institut fiir
Wissenschaftsgeschichte, 2012.

———,Open Source Salafiyya: Zugriff auf die islamische Friithzeit durch Ibn Qayyim
al-Dschauziyya. In Salafismus in Deutschland: Urspriinge und Gefahren einer isla-
misch-fundamentalistischen Bewegung. Hrsg. von Thorsten Schneiders, 89-102. Glo-
bal, Local Islam. Bielefeld: Transcript, 2014.

295

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Krawietz, Birgit und Georges Tamer, Hrsg. Islamic Theology, Philosophy and Law:
Debating Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim al-Jawziyya. Unter Mitarbeit von Alina
Kokoschka. Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients 27. Berlin u.
Boston: De Gruyter, 2013.

Kretschmann, Carsten. ,Einleitung: Wissenspopularisierung - ein altes, neues For-
schungsfeld In Kretschmann, Wissenspopularisierung, 7-21.

———, Hrsg. Wissenspopularisierung: Konzepte der Wissensverbreitung im Wandel.
Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 4. Berlin: Akademie-Verlag, 2003.

Kroner, Alfred. ,Wissenschaftler zu den Wundern im Koran - Alfred Kroner Zuletzt
gepriift am 25.11.2021. https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY.

Kruk, Remke. ,,Ibn Bajja’s Commentary on Aristotle’s De Animalibus. In The Ancient
Tradition in Christian and Islamic Hellenism. Hrsg. von Gerhard Endress und Remke
Kruk, 165-79. Leiden: Research School CNWS, 1997.

Kiibler, Hans-Dieter. ,Medienwirkungen versus Mediensozialisation.” In Vollbrecht;
Wegener, Handbuch Mediensozialisation, 17-31.

———,Wissen.“ In Vollbrecht; Wegener, Handbuch Mediensozialisation, 306-15.

Kuiper, Matthew. Dawa and other Religions: Indian Muslims and the Modern Resur-
gence of Global Islamic Activism. Routledge Islamic Studies Series 27. London u. New
York: Routledge, 2018.

———Da'wa: A Global History of Islamic Missionary Thought and Practice. The New
Edinburgh Islamic Surveys. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2021.

Kukkonen, Taneli. ,Faculties in Arabic Philosophy: In The Faculties: A History. Hrsg.
von Dominik Perler, 66-96. Oxford Philosophical Concepts. Oxford u.a.: Oxford
University Press, 2015.

Lacroix, Stéphane. Les islamistes saoudiens: Une insurrection manquée. Paris: Presses
Universitaires de France, 2010.

———Awakening Islam: The Politics of Religious Dissent in Contemporary Saudi Ara-
bia. Cambridge: Harvard University Press, 2011

———,Understanding Stability and Dissent in the Kingdom: The Double-Edged Role
of the jama‘at in Saudi Politics. In Haykel; Hegghammer; Lacroix, Saudi Arabia in
Transition, 167-80.

Langston, Elizabeth M. The Islamist Movement and Tribal Networks: Islamist Party
Mobilization amongst the Tribes of Jordan and Yemen. PhD thesis, University of
Kentucky, 2005.

Larkin, Brian. ,Ahmed Deedat and the Form of Islamic Evangelism. Social Text 26,
Nr. 3 (2008): 101-121.

Latt, Swe Swe und Akbar Shah Tun Aung. ,Internet Usage from Islamic Perspective:
A Preliminary Survey with First Year Medical Students, Kuantan Campus, Pahang
2015 International Journal on Recent and Innovation Trends in Computing and
Communication 5, Nr. 2 (2017): 207-213.

Lauritzen, Paul. ,Visual Bioethics" The American Journal of Bioethics 12, Nr. 8 (2008):
50-56.

296

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY

Literaturverzeichnis

Lauziere, Henri. The Making of Salafism: Islamic Reform in the Twentieth Century.
Religion, Culture, and Public Life. New York: Columbia University Press, 2016.

Lav, Daniel. Radical Islam and the Revival of Medieval Theology. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2012.

Layish, Aharon. ,Hasan al-Turabi (1932-)*“ In Islamic Legal Thought: A Compendium
of Muslim Jurists. Hrsg. von Oussama Arabi, David S. Powers und Susan A. Spec-
torsky, 513-32. Studies in Islamic Law and Society 36. Leiden u. Boston: Brill, 2013.

Layman, Dale. Anatomy Demystified: A Self-Teaching Guide. Demystified Series. New
York u.a.: McGraw-Hill, 2004.

Lazarus-Yafeh, Hava. ,Muhammad Mutawalli al-ShaTawi: A Portrait of a Contempo-
rary ‘alim in Egypt.“ In Islam, Nationalism, and Radicalism in Egypt and the Sudan.
Hrsg. von Gabriel R. Warburg und Uri M. Kupferschmidt, 281-97. New York:
Praeger, 1983.

———,Tahrif In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Bd. 10. Hrsg. von Peri
Bearman et al., 111-2. Leiden: Brill, 2000.

Leaman, Oliver, Hrsg. The Quran: An Encyclopedia. London: Routledge, 2006.

Lecheler, Sophie und Claes H. de Vreese. ,Wie ,langlebig’ sind Framing-Effekte? In
Rezeption und Wirkung in zeitlicher Perspektive. Hrsg. von Monika Suckfiill, Hol-
ger Schramm und Holger Wiinsch, 185-98. Reihe Rezeptionsforschung 22. Baden-
Baden: Nomos, 2011.

Leder, Stefan. ,Understanding a Text through its Transmission: Documented sama;,
Copies, Reception.” In Manuscript Notes as Documentary Sources. Hrsg. von Andre-
as Gorke und Konrad Hirschler, 59-72. Beiruter Texte und Studien 129. Wiirzburg:
Ergon, 2011.

Lenfest, Yusuf. ,Islam and the Beginning of Human Life Zuletzt gepriift am 19.07.2018.
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-huma
n-life/.

Lewis, Bernard. ,/Ilm.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Bd. 3. Hrsg. von
Bernard Lewis et al., 1133—4. Leiden u. London: Brill, 1971.

Lewis, James R. ,How Religions Appeal to the Authority of Science.” In Handbook of
Religion and the Authority of Science. Hrsg. von Olav Hammer und James R. Lewis,
23-38. Brill Handbooks on Contemporary Religion 3. Leiden u. Boston: Brill, 2011.

Loimeier, Roman und Stefan Reichmuth. ,,Zur Dynamik religios-politischer Netzwerke
in muslimischen Gesellschaften.* Die Welt des Islams 36, Nr. 2 (1996): 145-185.

Louis, Gardet. ,Kashf In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Bd. 4. Hrsg. von
Emeri van Donzel, Bernard Lewis und Charles Pellat, 696-8. Leiden: Brill, 1978.

al-Matary, Abdulrahman und Jaffar Ali. ,Controversies and Considerations Regarding
the Termination of Pregnancy for Foetal Anomalies in Islam.“ BMC Medical Ethics
15, Nr. 10 (2014): 0.S. Zuletzt gepriift am 09.11.2022. https://bmcmedethics.biomedce
ntral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas.

al-Ma‘ani. ,,Online-Worterbuch Arabisch.“ Zuletzt gepriift am 06.08.2021. https://www.
almaany.com/de/dict/ar-de/.

Maasen, Sabine. Wissenssoziologie. 2. Aufl. Bielefeld: Transcript, 2009.

297

20.01.2026, 15:48:4: Op:



http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/

Literaturverzeichnis

Maasen, Sabine, Torsten Mayerhauser und Cornelia Renggli. ,,Bild-Diskurs-Analyse.*
In Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 7-26.

———, Hrsg. Bilder als Diskurse - Bilddiskurse. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft,
2006.

al-Magma“ al-fighi al-islam1i bi-rabita al-alam al-islami. ,Hukm isqat al-ganin
al-muSawwah halqiyan Magallat al-magma’ al-fighi al-islami, Nr. 7 (1990): 369.

M‘arrawi, Muneer. ,Book Review: The Bible, the Qur'an and Science.* The Muslim
World League Journal 4, Nr. 4 (1977): 63.

Masud, Muhammad K., Reinhard Schulze und Paul E. Walker. ,Da‘wah“ In Esposito,
The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World.

Mattes, Hanspeter. ,Sudan.” In Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 489-98.

Matthews, Sandra und Laura Wexler. Pregnant Pictures. New York u.a.: Routledge,
2000.

Mayerhauser, Torsten. ,Diskursive Bilder? Uberlegungen zur diskursiven Funktion von
Bildern in polytechnologischen Dispositiven“ In Maasen; Mayerhauser; Renggli,
Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 71-94.

McAuliffe, Jane, Hrsg. The Encyclopaedia of the Qurian. 6 Bde. Leiden u. Boston: Brill,
2001-2006.

———,Exegesis.“ In The Princeton Encyclopedia of Islamic Political Thought. Hrsg. von
Gerhard Bowering, 161-3. Princeton: Princeton University Press, 2013.

McCarthy, E. D. Knowledge as Culture: The New Sociology of Knowledge. London:
Routledge, 1996.

McGinnis, Jon. Avicenna. Great Medieval Thinkers. Oxford u.a.: Oxford University
Press, 2010.

McGregor, Andrew. ,Stand-Off in Yemen: The al-Zindani Case.* Terrorism Focus 3,
Nr. 9 (2006). Zuletzt gepriift am 08.11.2016. https://jamestown.org/brief/stand-off-in
-yemen-the-al-zindani-case/.

——— Yemeni Sheikh al-Zindani’s New Role as a Healer Terrorism Focus 4, Nr. 8
(2007). Zuletzt gepriift am 08.11.2016. https://jamestown.org/program/yemeni-sheik
h-al-zindanis-new-role-as-a-healer/.

al-Mehri, A. B., Hrsg. Scientific Truths in the Qurian. Gekiirzte Ausgabe. Bedfordshire:
The Qur'an Project Distribution Centre, 2015.

Meijer, Roel, Hrsg. Global Salafism: Islam'’s New Religious Movement. London: Hurst &
Company, 2009.

———,Politicising ‘al-jarh wa-l-ta‘dil’: Rabi‘ b. Hadi al-Madkhali and the Transnational
Battle for Religious Authority" In Boekhoff-van der Voort; Versteegh; Wagemakers,
The Transmission and Dynamics of the Textual Sources of Islam, 375-99.

Mermier, Franck. ,Lislam politique au Yémen ou la ‘tradition * contre les traditions?“
Monde Arabe, Nr. 155 (1997): 6-19.

Mersch, Dieter. ,Visuelle Argumente: Zur Rolle der Bilder in den Naturwissenschaften.
In Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 95-116.

Messick, Brinkley. ,The Mufti, the Text and the World: Legal Interpretation in
Yemen.“ MAN 21, Nr. 1 (1986): 102-119.

298

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/

Literaturverzeichnis

———,Media Muftis: Radio Fatwas in Yemen. In Islamic Legal Interpretation: Muftis
and their Fatwas. Hrsg. von Muhammad K. Masud, 310-20. Cambridge u.a.: Har-
vard University Press, 1996.

Metzger, Albrecht. ,Zwischen Ideologie und Pragmatismus: Die jemenitische Muslim-
bruderzeitung al-Sahwa vor und nach dem zweiten Golfkrieg Orient 34, Nr.3
(1993): 453-463.

Michaels, Meredith W. ,,Fetal Galaxies: Some Questions about what we See’ In Fetal
Subjects, Feminist Positions. Hrsg. von Lynn M. Morgan und Meredith W. Michaels,
113-31. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999.

Mirza, Muhammad K. ,Guidance from the Glorious Quran. The Muslim World
League Journal 22, Nr. 5 (1994): 2-3.

Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York u.a.: Oxford Univer-
sity Press, 1993.

Mohiuddin, Ahmed. ,Muslim Contribution to Biology The Muslim World League
Journal 9, Nr. 2 (1981): 51-55.

Moore, Keith. ,Highlights of Human Embryology in the Koran and Hadith: Proceed-
ings from the Seventh Saudi Medical Conference, May 3-6 1982 Arabization and
Medical Education, 0.]., 51-58. Zuletzt gepruft am 18.07.2018. https://islamicarchives.
wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-had
ith-by-dr-keith-l-moore/.

———,Wasf at-tahalluq al-basari: taura l-‘alaga wa-l-mudga“ Magallat al-haia
al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna, Nr.2. Zuletzt gepriift am
10.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Seco
nd-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. With 352 Drawings and
Photographs some in Colour. Philadelphia: Saunders, 1973.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. 3. Aufl. Philadelphia
u.a.: Saunders, 1982.

———,A Scientist’s Interpretation.“ The Journal of the Islamic Medical Association of
North America 18 (1986): 15-17.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. 4. Aufl. Philadelphia
u.a.: Saunders, 1988.

———,Embryology in the Qur'an Zuletzt gepriift am 06.12.2021. https://www.youtub
e.com/watch?v=upa4BSH7ua4.

Moore, Keith, Mustafa Ahmad und ‘Abd al-Magid az-Zindani. The Quran and Modern
Science: Correlation Studies. Beltsville: International Graphics, 1990.

Moore, Keith und Trivedi Persaud. Embryologie: Entwicklungsstadien, Friihentwick-
lung, Organogenese, Klinik. 5. Aufl. Miinchen u. Jena: Elsevier, Urban & Fischer,
2007. Ubersetzt von Christoph Viebahn.

Moore, Keith, Trivedi Persaud und Mark Torchia. Embryologie: Entwicklungsstadien,
Friihentwicklung, Organogenese, Klinik. 6. Aufl. Miinchen: Elsevier, Urban & Fischer,
2013. Ubersetzt von Christoph Viebahn.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. 11. Aufl. Edinburgh:
Elsevier, 2018.

299

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4

Literaturverzeichnis

Moore, Keith und ‘Abd al-Magid az-Zindani. The Developing Human: Clinically Ori-
ented Embryology: With Islamic Additions. 3. Aufl. Jeddah: Dar al-qiblah, 1983.

———,Wasf at-tahalluq al-basarl: taura l-‘alaqa wa-l-mudga.“ In 1lm al-aginna fi daw’
al-quran wa-s-sunna. Hrsg. von Unbekannt. 1987.

Moosa, Ebrahim. ,Muslim Ethics and Biotechnology“ In The Routledge Companion to
Religion and Science. Hrsg. von James Haag, Gregory Peterson und Michael Spezio,
455-65. London u. New York: Routledge, 2012.

Moran, Glen. ,Harun Yahya's Influence in Muslim Minority Contexts: Implications for
Research in Britain, Europe, and Beyond.“ Zygon®54, Nr. 4 (2019): 837-856.

Morgan, Lynn M. ,Magic and a Little Bit of Science: Technoscience, Ethnoscience, and
the Social Construction of the Fetus.“ In Bodies of Technology: Women's Involvement
with Reproductive Medicine. Hrsg. von Ann R. Saetnan, Nelly Oudshoorn und Marta
Kirejezyk, 355-67. Women and Health. Columbus: Ohio State University Press,
2000.

———1Icons of Life: A Cultural History of Human Embryos. Berkeley u.a.: University of
California Press, 2009.

Mouline, Nabil. The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power in Saudi-
Arabia. New Haven u. London: Yale University Press, 2014. Ubersetzt von Ethan S.
Rundell.

Mu’assasat as-sahab. Hal al-umma al-islamiya wa-tadmir al-mudammira al-amriki
JKal* (hissa II)., 2001. Zuletzt gepriift am 05.01.2022. http://archive.org/details/stateo
fthe ummah?2.

al-Muhdar, Husain. ,Liqd’ ma‘a fadilat as-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani“ Magallat
al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna, Nr.9 (2001): 46-47. Zu-
letzt gepriift am 09.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/component/content/arti
cle/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani.

Miiller, Christian. Recht und historische Entwicklung der Scharia im Islam. Studies in
the History and Culture of the Middle East 46. Berlin u. Boston: De Gruyter, 2022.
Munazzama al-mu’tamar al-islami. ,Igrd’ at-tagarib ‘ala l-aginna al-mughada

wa-l-aginna al-mustanbata.“ Magallat magma‘ al-fiqh al-islami, Nr. 6,3 (1990).

Musa, Mohd F. Naquib Al-Attas’ Islamization of Knowledge: Its Impact on Malay Reli-
gious Life, Literature, Language and Culture. Trends in Southeast Asia 16. Singapur:
ISEAS Publishing, 2021.

Musallam, Basim. Sex and Society in Islam: Birth Control before the Nineteenth Century.
Cambridge Studies in Islamic Civilization. Cambridge u.a.: Cambridge University
Press, 1983.

———,The Human Embryo in Arabic Scientific and Religious Thought.“ In The Hu-
man Embryo: Aristotle and the Arabic and European Traditions. Hrsg. von Gordon
Dunstan, 32-46. Exeter: University of Exeter Press, 1990.

Nabielek, Rainer. ,Sexualitat und Sexualhygiene im Islam.“ Dissertation B Humboldt-
Universitat, 1990.

Nagamia, Husain. ,Embryology in the Quran The Muslim World League Journal 15
(1987): 5-6.

300

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



http://archive.org/details/stateofthe
http://archive.org/details/stateofthe
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.org/details/stateofthe
http://archive.org/details/stateofthe
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani

Literaturverzeichnis

Nasif, ‘Abd Allah ‘Umar. ,More Dynamic Role for MWL The Muslim World League
Journal 11, 5 u. 6 (1984): 65.

National Basic Intelligence Factbook., 1976. Zuletzt gepriift am 12.05.2021. https://babel.
hathitrust.org/cgi/pt?id=ucl.31210021734148&view=lup&seq=1.

el-Nawawy, Mohammed und Sahar Khamis. Islam Dot Com: Contemporary Islamic
Discourses in Cyberspace. Palgrave Macmillan Series in International Political Com-
munication. New York: Palgrave Macmillan, 2009.

Nedza, Justyna. ,Salafismus‘ - Uberlegungen zur Schirfung einer Analysekategorie:“ In
Said; Fouad, Salafismus, 80-105.

Needham, Joseph. A History of Embryology. Cambridge: Cambridge University Press,
1959.

Neumeyer, Harald. ,Methoden diskursanalytischer Ansdtze. In Methoden der literatur-
und kulturwissenschaftlichen Textanalyse: Ansdtze - Grundlagen - Modellanalysen.
Hrsg. von Vera Niinning und Ansgar Niinning, 177-200. Stuttgart u. Weimar: ].B.
Metzler, 2010.

Nilsson, Lennart. Ett barn blir till: En bildskildring av de nio mdnaderna fore fodelsen.
Unter Mitarbeit von Ingelman-Sundberg, Axel und Wirsén, Claes. Stockholm: Albert
Bonnier, 1965.

———Ein Kind entsteht: Bilddokumentation iiber die Entwicklung des menschlichen
Lebens im Mutterleib. Gutersloh: Berterlsmann, 1967. Dt. Bearb.: Hellmuth Merkl.

Nilsson, Lennart und Albert Rosenfeld. ,Drama of Life before Birth.“ Life, 30.04.1965.
17.

0.A. ,Introduction In az-Zindani et al., Human Development as Described in the
Quran and Sunnah, 1-10.

Oberauer, Norbert. Religiose Verpflichtung im Islam: Ein ethischer Grundbegriff und
seine theologische, rechtliche und sozialgeschichtliche Dimension. Mitteilungen zur
Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt 18. Wiirzburg: Ergon, 2004.

Olsson, Susanne. Preaching Islamic Revival: ‘Amr Khaled, Mass Media and Social
Change in Egypt. Library of Modern Religion 30. London u. New York: Tauris, 2015.

Orkaby, Asher. Beyond the Arab Cold War: The International History of the Yemen Civil
War, 1962-68. Oxford Studies in International History. New York: Oxford University
Press, 2017.

Oseni, Zakariyau. ,Science and Islam’s Ethical Norms. The Muslim World League
Journal 18, 11/12 (1989): 5-9.

Ostling, Johan, Erling Sandmo, David Heidenblad Larsson, Anna Nilsson Hammar
und Kari Nordberg, Hrsg. Circulation of Knowledge: Explorations in the History of
Knowledge. Lund: Nordic Academic Press, 2018.

Padela, Aasim. ,Islamic Medical Ethics: A Primer.* Bioethics 21, Nr. 3 (2007): 169-178.

———,Muslim Perspectives on the American Healthcare System: The Discursive
Framing of ‘Islamic’ Bioethical Discourse. Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 413-
447.

301

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1

Literaturverzeichnis

Padela, Aasim, Hasan Shanawani und Ahsan Arozullah. ,Medical Experts and Islamic
Scholars Deliberating over Brain Death: Gaps in the Applied Islamic Bioethics
Discourse. The Muslim World 101, Nr. 1 (2011): 53-72.

Page, Ernest, Villee Dorothy und Claude A. Villee. Human Reproduction: Essentials of
Reproductive and Perinatal Medicine. 3. Aufl. Philadelphia: Saunders, 1981.

Paret, Rudi [Ubersetzer]. Der Koran: Ubersetzung von Rudi Paret. 10. Aufl. Stuttgart:
Kohlhammer, 2007.

Pedersen, Johannes. ,Adam: In Gibb et al., The Encyclopaedia of Islam, Second Edi-
tion, 176-8.

Perho, Irmeli. The Prophet's Medicine: A Creation of the Muslim Traditionalist Scholars.
Studia Orientalia 74. Helsinki: Finish Oriental Society, 1995.

———,Ibn Qayyim al-Gawziyyah's Contribution to the Prophet's Medicine* Oriente
Moderno 90, Nr. 1 (2010): 191-210.

Persaud, Trivedi. Early History of Anatomy: From Antiquity to the Beginnung of the
Modern Era. Springfield: Charles C. Thomas, 1984.

Persaud, Trivedi und Mustafa Ahmad. ,Sunnah al-Fitra® The Muslim World League
Journal 16, 5/6 (1989): 41.

Peters, Rudolph. ,Idjtihad and Taqlid in 18th and 19th Century Islam.“ Die Welt des
Islams 20, 3-4 (1980): 131-145.

Peterson, Daniel C. ,A Prophet Emerging: Fetal Narratives in Islamic Literature’ In
Imagining the Fetus: The Unborn in Myth, Religion, and Culture. Hrsg. von Vanessa
R. Sasson und Jane M. Law, 203-22. New York: Oxford University Press, 2009.

Pink, Johanna. Sunnitischer Tafsir in der modernen islamischen Welt: Akademische
Traditionen, Popularisierung und nationalstaatliche Interessen. Texts and Studies on
the Quran 7. Leiden u. Boston: Brill, 2011.

———,Striving for a New Exegesis of the Quran.“ In The Oxford Handbook of Islamic
Theology. Hrsg. von Sabine Schmidtke, 765-89. Oxford: Oxford University Press,
2016.

———Muslim Qur’anic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive
Communities. Sheffield: Equinox, 2019.

Pollack Petchesky, Rosalind. ,,Fetal Images: The Power of Visual Culture in the Politics
of Reproduction.” Feminist Studies 13, Nr. 2 (1987): 263-292.

Porksen, Uwe. Weltmarkt der Bilder: Eine Philosophie der Visiotype. Stuttgart: Klett-
Cotta, 1997.

Preckel, Claudia. ,Screening Siddiq Hasan Khan's (1832-1890) Library: The Use of
Hanbali Literature in 19th-Century Bhopal“ In Krawietz; Tamer, Islamic Theology,
Philosophy and Law, 162-219.

Pyka, Marcus. ,Religion und die Popularisierung ,ewiger Wahrheiten: Das Beispiel
christlicher und islamischer Haresiographien.” In Kretschmann, Wissenspopularisie-
rung, 47-77.

Qasim Sa‘ld, ‘Abdalkarim. al-Ihwan al-muslimin wa-I-haraka al-usiliya fi I-Yaman.
Kairo: Madbali, 1995.

302

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

al-Qazzaz, Muhammad Salih. ,The World Supreme Council of Mosques, Mecca
al-Mukarramah.“ The Muslim World League Journal 3, Nr. 8 (1976): 9-13.

Qush, Suleiman. The Scientific Discoveries in Correlation to the Glorious Quran. Mani-
la: Islamic Da‘wah Council of The Philippines Suite, 1988.

Rabe, Lena. ,Marktanteile der Suchmaschinen weltweit nach mobiler und stationarer
Nutzung im Januar 2022 Zuletzt gepriift am 04.11.2022. https://de.statista.com/stati
stik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/.

Ragab, Ahmed. ,,Prophetic Traditions and Modern Medicine in the Middle East: Res-
urrection, Reinterpretation, and Reconstruction.“ Journal of the American Oriental
Society 132, Nr. 4 (2012): 657-673.

al-Rasheed, Madawi. Contesting the Saudi State: Islamic Voices from a New Generation.
Cambridge Middle East Studies 25. Cambridge u.a.: Cambridge University Press,
2007.

al-Rehaili, Abdullah. This is the Truth: Newly Discovered Scientific Facts Revealed in the
Quraan & Authentic Hadeeth. 3. Aufl., 1999. Zuletzt gepriift am 05.03.2021.

Reichmuth, Stefan. ,The Second Intifada and the ‘Day of Wrath’: Safar al-Hawali and
his Anti-Semitic Reading of Biblical Prophecy. Die Welt des Islams 46, Nr.3 (2006):
331-351.

Reissner, Johannes. ,Internationale islamische Organisationen In Ende; Steinbach,
Der Islam in der Gegenwart, 743-51.

Research Center for Islamic Legislation and Ethics. ,About Us.“ CILE. Zuletzt gepriift
am 27.09.2022. https://www.cilecenter.org/about-us.

———,Dr. Aasim Padela.“ Zuletzt gepriift am 11.09.2022. https://www.cilecenter.org/ab
out-us/our-team/dr-aasim-padela.

———,Dr. Mohammad Ali Al-Bar“ CILE. Zuletzt gepriift am 24.08.2022. https://www.
cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar.

Richard, Martin. ,,Inimitability.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Quran, 2:526—
36.

Riexinger, Martin. ,Propagating Islamic Creationism on the Internet* Masaryk Univer-
sity Journal of Law and Technology 2, Nr. 2 (1998): 99-112.

———,The Islamic Creationism of Harun Yahya“ ISIM Newsletter, Nr. 11 (2002): 5.

———,Responses of South Asian Muslims to the Theory of Evolution.“ Die Welt des
Islams 49, Nr. 2 (2009): 212-247.

Rippin, Andrew. Muslims: Their Religious Beliefs and Practices. 2. Aufl. Library of
Religious Beliefs and Practices. London u. New York: Routledge, 2002.

———,The Quran on the Internet: Implications and Future Possibilities In Muslims
and the New Information and Communication Technologies: Notes from an Emerging
and Infinite Field. Hrsg. von Thomas S. Hoffmann und Goran Larsson, 113-26.
Muslims in Global Societies Series 7. Dordrecht u.a.: Springer, 2013.

Rispler-Chaim, Vardit. Islamic Medical Ethics in the Twentieth Century. Social, Econo-
mic and Political Studies of the Middle East 46. Leiden u.a.: Brill, 1993.

———,The Right not to Be Born: Abortion of the Disadvantaged Fetus in Contempo-
rary Fatwas.“ In Brockopp, Islamic Ethics of Life, 81-95.

303

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://www.cilecenter.org/about-us
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://www.cilecenter.org/about-us
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar

Literaturverzeichnis

Rohe, Mathias. Das islamische Recht: Geschichte und Gegenwart. 3. aktualisierte und
erweiterte Auflage. Miinchen: Beck, 2011

Rosenhauer, Sarah. ,Das Paradox der Proposition: Replik zu Thomas Schirtl: Theolo-
gie und Wissenschaft. Kriterien theologischer Spekulation. In Diirnberger et al., Stile
der Theologie, 43-54.

Roser, Max und Esteban Ortiz-Ospina. ,Literacy.” Our World in Data. Zuletzt gepriift
am 12.05.2021. https://ourworldindata.org/literacy.

Roth, Ronald S. ,The Plain Truth about Abortion.“ The Muslim World League Journal
14, Nr. 4 (1986): 60-62.

Ruddies, Hartmut. ,Liberale Theologie: Zur Dialektik eines komplexen Begriffs. In
Liberale Theologie: Eine Ortsbestimmung. Hrsg. von Friedrich W. Graf, 176-203.
Troeltsch-Studien 7. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus, 1993.

Saadat, Sabiha. ,Human Embryology and the Holy Quran: An Overview:* Internation-
al Journal of Health Sciences 3, Nr.1 (2009): 103-109. Zuletzt geprift am 14.12.2017.
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3068791/.

Sachs-Hombach, Klaus. Das Bild als kommunikatives Medium: Elemente einer allge-
meinen Bildwissenschaft. Kéln: Herbert von Halem, 2013.

a$-Sa‘rawi, Muhammad Mutawalli. ,Tafsir a$-Sa‘rawi: hawatir Muhammad Mutawalli
as-Sarawl haula I-quran al-karim.* Zuletzt gepriift am 15.12.2021. Abrufbar unter
http://www.al-eman.com/;, L3 i/ glash i/ S0 (14):/1489&d639182& c&pl#s63
9182.

———Mugizat al-quran. Kairo: Dar al-‘alamiya, 1998.

Sadler, Thomas. Langman’s Medical Embryology. 5.Aufl. Baltimore: Williams and
Wilkins, 1985.

Sadouni, Samadia. La controverse islamo-chrétienne en Afrique du Sud: Ahmed Deedat
et les nouvelles formes de débat. Le temps de I‘histoire. Aix-en-Provence: Presses
Université de Provence, 2011.

Saeed, Abdullah. ,Salafiya, Modernism, and Revival“ In The Oxford Handbook of Islam
and Politics. Hrsg. von John L. Esposito und Emad El-Din Shahin, 27-41. Oxford:
Oxford University Press, 2013.

Sahin, Harun. ,‘Alaq.“ In Leaman, The Quran, 27-8.

Said, Behnam T. und Hazim Fouad, Hrsg. Salafismus: Auf der Suche nach dem wahren
Islam. 2. erweiterte und verbesserte Auflage. Freiburg i. B.: Herder, 2014.

Sakr, Ahmad H. ,Miracles of the Glorious Quran:“ The Muslim World League Journal
16, ¥ (1988): 8-9.

Salabi, Hind. at-Tafsir al-ilmi li-l-quran al-karim baina n-nazariyat wa-t-tatbig. Tunis,
1985.

Saleh, Walid. ,Ibn Taymiyya and the Rise of Radical Hermeneutics: An Analysis of
an Introduction to the Foundations of Qur'anic Exegesis. In Ahmed; Rapoport, Ibn
Taymiyya and his Times, 123-62.

———,Preliminary Remarks on the Historiography of tafsir in Arabic: A History of the
Book Approach.“ Journal of Quranic Studies 12, 1-2 (2010): 6-40.

304

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://ourworldindata.org/literacy
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3068791/
http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ourworldindata.org/literacy
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3068791/
http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182

Literaturverzeichnis

———,Contemporary Tafsir: The Rise of Scriptural Theology:“ In The Oxford Hand-
book of Quranic Studies. Hrsg. von Mustafa Shah und Muhammad Abdel Haleem,
693-704. Oxford: Oxford University Press, 2020.

Salvatore, Armando. ,Mustafa Mahmud: A Paradigm of Public Islamic Entrepreneur-
ship?“ In Muslim Traditions and Modern Techniques of Power. Hrsg. von Armando
Salvatore, 211-23. Yearbook of Sociology 3. Miinster: LIT, 2001.

Sardar, Ziauddin. ,Can Science Come back to Islam?“ The Muslim World League
Journal 9, Nr. 7 (1982): 37-42.

———,Can Science Come back to Islam?“ The Muslim World League Journal 14, Nr. 1
(1986): 22-26.

Savage-Smith, Emilie. ,Islamic Science and Medicine In Information Sources in the
History of Science and Medicine. Hrsg. von Pietro Corsi und Paul Weindling, 437-55.
Butterworth Guides to Information Sources. London u.a.: Butterworth Scientific,
1983.

as-Sawi, ‘Abd al-Gawad. ,al-Igaz al-ilmi li-l-quran wa-s-sunna fi dalalat gaid
al-arham.“ Magallat al-hai'a al-alamiya li-l-i%az al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna, Nr. 5.
Zuletzt gepriift am 11.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/component/content/a
rticle/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of
-the-tip-wombs.

———, Atwar al-ganin wa-nath ar-rah Magallat al-haia al-dlamiya li-l-igaz al-ilmi ft
l-quran wa-s-sunna, Nr. 8. Zuletzt gepriift am 19.08.2021. http://www.eajaz.org/inde
x.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breat
hed.

———,Mafatih al-gaib wa-ilm ma f1 l-arham Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz
al-ilmi fi l-qur'an wa-s-sunna, Nr. 28. Zuletzt geprift am 16.01.2017. http://www.eajaz
.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-fa
cts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran.

as-Sayyid Hassanain, Gamal Hamid. ,al-Mas’iliya al-mustaraka li-r-ragul wa-l-mar’a
f1 tahdid nau al-ganin‘ Magallat al-haia al-alamiya li-l-igaz al-ilmi fi -quran
wa-s-sunna, Nr. 29. Zuletzt gepriift am 19.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/co
mponent/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men
-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus.

Schacht, Joseph. ,,Ahl al-Hadith.“ In Gibb et al., The Encyclopaedia of Islam, Second
Edition, 258-259.

Schartl, Thomas. ,Theologie und Wissenschaft: Kriterien theologischer Spekulation In
Diirnberger et al., Stile der Theologie, 13-42.

Schlosser, Dominik. Lebensgesetz und Vergemeinschaftungsform: Muhammad Asad
(1900-1992) und sein Islamverstindnis. Bonner Islamstudien 32. Berlin: EB, 2015.

Schnidelbach, Herbert. Philosophie in Deutschland 1831-1933. Suhrkamp Wissenschaft
401. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1983.

Schoeler, Gregor. Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung iiber das
Leben Mohammeds. Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen
Orients 14. Berlin u. New York: De Gruyter, 1996.

305

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus

Literaturverzeichnis

Schiibel, Thomas. Grenzen der Medizin: Zur diskursiven Konstruktion medizinischen
Wissens iiber Lebensqualitit. Theorie und Praxis der Diskursforschung. Wiesbaden:
Springer VS, 2016.

Schulze, Reinhard. ,Die Islamische Weltliga (Mekka) 1962-1987 Deutsche Zeitschrift
fiir Politik, Wirtschaft und Kultur des Orients 29, Nr. 1 (1988): 58-67.

———Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert: Untersuchungen zur Ge-
schichte der islamischen Weltliga. Social, Economic and Political Studies of the Mid-
dle East 41. Leiden u.a.: Brill, 1990.

———,Muslimische Intellektuelle und die Moderne.“ In Feindbild Islam oder Dialog
der Kulturen. Hrsg. von Jochen Hippler und Andrea Lueg, 103-15. Hamburg: Kon-
kret, 2002.

———,Islamische Solidaritatsnetzwerke: Auswege aus den verlorenen Versprechen des
modernen Staates In Transnationale Solidaritit: Chancen und Grenzen. Hrsg. von
Jens Beckert et al., 195-218. Frankfurt a.M. u. New York: Campus, 2004.

———Geschichte der islamischen Welt: Von 1900 bis zur Gegenwart. Munchen: Beck,
2016.

Schwedler, Jillian. ,The Islah Party in Yemen: Political Opportunities and Coalition
Building in a Transitional Polity: In Islamic Activism: A Social Movement Theory Ap-
proach. Hrsg. von Quintan Wiktorowicz, 205-28. Bloomington: Indiana University
Press, 2004.

———Faith in Moderation: Islamist Parties in Jordan and Yemen. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2006.

Serageldin, Samia. ,The Islamic Salon: Elite Women’s Religious Networks in Egypt.“ In
Muslim Networks from Hajj to Hip Hop. Hrsg. von Miriam Cooke und Bruce B.
Lawrence, 155-68. Islamic Civilisation and Muslim Networks. Chapel Hill u. Lon-
don: The University of North Carolina Press, 2005.

Serjeant, R. B. ,The Yemeni Poet al-Zubayri and his Polemic against the Zaydi
Imams.“ Arabian Studies 5 (1979): 87-130.

Shabana, Ayman. ,Paternity between Law and Biology: The Reconstruction of the
Islamic Law of Paternity in the Wake of DNA Testing. Zygon® 47, Nr.1 (2012): 214
239.

———,Negation of Paternity in Islamic Law between Lian and DNA Fingerprint-
ing. Islamic Law and Society 20, Nr. 3 (2013): 157-201.

———,Islamic Law of Paternity between Classical Legal Texts and Modern Contexts:
From Physiognomy to DNA Analysis.“ Journal of Islamic Studies 25, Nr.1 (2014):
1-32.

———,Foundations of the Consensus against Surrogacy Arrangements in Islamic
Law.“ Islamic Law and Society 22,1-2 (2015): 82-113.

———,In Pursuit of Consonance: Science and Religion in Modern Works of
tafsir.“ Journal of Qurianic Studies 21, Nr. 3 (2019): 7-31.

Shabazz, Abdulalim. ,Islamic Contribution to Science The Muslim World League
Journal 7, Nr. 10 (1980): 42-45.

Shaham, Ron. The Expert Witness in Islamic Courts: Medicine and Crafts in the Service
of Law. Chicago u. London: University of Chicago Press, 2010.

306

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Shinar, Pessah und Werner Ende. ,Salafiyya.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second
Edition. Bd. 8. Hrsg. von Clifford E. Bosworth et al., 900-9. Leiden: Brill, 1995.

Shoukfeh, Muhammad. ,Human Development as Revealed in the Glorious Quran
and Hadith“ Journal of the Islamic Medical Association of North America 38, Nr.2
(2006): 50-55.

Sier, Kurt. ,Weiblich und Ménnlich: Thre Funktion bei der Zeugung nach Aristoteles
und Platon.” In Antike Medizin im Schnittpunkt von Geistes- und Naturwissenschaf-
ten: Internationale Fachtagung aus Anlass des 100-jihrigen Bestehens des Akademi-
envorhabens Corpus Medicorum Graecorum/Latinorum. Hrsg. von Christian Brock-
mann, Wolfram Brunschoén und Oliver Overwien, 191-212. Beitrdge zur Altertums-
kunde 255. Berlin: De Gruyter, 2009.

Sing, Manfred. ,Sacred Law Reconsidered: The Similarity of Bioethical Debates in
Islamic Contexts and Western Societies.“ Journal of Religious Ethics 36, Nr.1 (2008):
97-121.

Sivan, Emmanuel. Radical Islam, Medieval Theology and Modern Politics. New Haven
u. London: Yale University Press, 1985.

Skovgaard-Petersen, Jakob. Defining Islam for the Egyptian State: Muftis and Fatwas of
the Dar al-Ifta. Social, Economic and Political Studies of the Middle East and Asia
59. Leiden u.a.: Brill, 1997.

———,In Defense of Muhammad: ‘Ulama’, Da‘iya and the New Islamic International-
ism.“ In Guardians of Faith in Modern Times: Ulama’ in the Middle East. Hrsg. von
Meir Hatina, 291-309. Social, Economic and Political Studies of the Middle East and
Asia 105. Bosten u. Leiden: Brill, 2009.

———,A Typology of Fatwas.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 278-285.
Smith, Zadie. White Teeth. London: Hamish Hamilton, 2000.

———Zihne zeigen. Miinchen: Droehmer, 2000. Ubersetzt von Ulrike Wasel und
Klaus Timmermann.

Solberg, Anne R. ,The Mahdi Wears Armani: An Analysis of the Harun Yahya Enter-
prise.“ Dissertation Sordert6rns hogskola, 2013.

Steinberg, Guido. ,Saudi-Arabien: Der Salafismus in seinem Mutterland In Said;
Fouad, Salafismus, 265-96.

Stenberg, Leif. The Islamization of Science: Four Muslim Positions Developing an Islam-
ic Modernity. Lund Studies in History of Religions 6. Lund: Novapress, 1996.

Stiff, James B. und Paul A. Mongeau. Persuasive Communication. New York: Guilford,
2002.

Stiftl, Ludwig. ,The Yemeni Islamists in the Process of Democratization. In Le Yémen
contemporain. Hrsg. von Rémy Leveau, 247-66. Paris: Edition Karthala, 1999.

von Stuckrad, Kocku. ,Discursive Study of Religion: Approaches, Definitions, Implica-
tions. Method and Theory in the Study of Religion 25, Nr.1 (2013): 5-25.

———,Religion and Science in Transformation: On Discourse Communities, the Dou-
ble-Bind of Discourse Research, and Theoretical Controversies. In Making Religion:
Theory and Practice in the Discursive Study of Religion. Hrsg. von Kocku von Stuck-
rad und Frans Wijsen, 203-24. Supplements to Method and Theory in the Study of
Religion 4. Leiden u. Boston: Brill, 2016.

307

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Stumpf, Séren und David Rémer, Hrsg. Verschworungstheorien im Diskurs. Zeitschrift
fiir Diskursforschung 4. Beiheft. Weinheim: Beltz Juventa, 2020.

Syed, Ibrahim B. ,Islamisation of Knowledge: Modern Cosmological Theory." The
Muslim World League Journal 21, Nr.1 (1993): 28-32.

———,The Human Cloning: An Islamic Perspective. The Muslim World League Jour-
nal 25, Nr. 2 (1997): 43-48.

Tahir-ul-Qadri, Muhammad. Creation of Man: A Review of the Quran & Modern Em-
bryology. Lahore: Minhaj-ul-Qur'an Publications, 2001. Bearbeitet von Asim Naveed.

Tantawil Gauharl. al-Gawahir fi tafsir al-quran al-karim al-mustamil ‘ala ‘agaib
bada’i' al-mukawwinat wa-gara’ib al-ayat al-bahirat. 26 Bde. Kairo: Mustafa al-Babi
al-Halabi wa-auladuhu, 1923-1935.

Taylor, Janelle S. The Public Life of the Fetal Sonogram: Technology, Consumption, and
the Politics of Reproduction. Studies in Medical Anthropology. New Brunswick u.a.:
Rutgers University Press, 2008.

Tegethoff, Dorothea. Bilder und Konzeptionen vom Ungeborenen: Zwischen Visualisie-
rung und Imagination. Opladen u. Farmington Hills: Budrich UniPress, 2011.

The Quran Miracles. ,Videos [Facebook-Profil]“ Zuletzt gepriift am 24.11.2021. https://
www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC.

Tottoli, Roberto. ,Adam. In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE, Online Edi-
tion.

Tiirk, Klaus. ,, Arbeitsdiskurse in der bildenden Kunst.“ In Maasen; Mayerhauser; Reng-
gli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 142-80.

Tzortzis, Hamza A. Embryology in the Quran: A Scientific-Linguistic Analysis of Chap-
ter 23. London: Islamic Education and Research Academy, 2011.

U.S. Department of the Treasury. ,,United States Designates Bin Laden Loyalist.“ Zuletzt
gepriift am 23.04.2021. https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.tre
asury.gov/press/releases/js1190.htm.

Unbekannt. ,’Abd al-Magid az-Zindani.“ Zuletzt gepriift am 08.11.2016. http://www.alja
zeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27/ jlsp-sd-ss.

———,Abd al-Magid az-Zindani Wikipedia. Zuletzt gepriift am 13.05.2021. https://ar.
wikipedia.org/wiki/ glj_s4l_ss.

———,al-I'gaz al-ilmi lugat ad-da'wa fI asr al-ilm.“ Magallat al-hai’a al-‘alamiya
li-1-i‘gaz al-ilmi fi I-qur'an wa-s-sunna, Nr. 8. Zuletzt gepriift am 25.01.2017. http://w
ww.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Mi
racles-language-advocacy-in-the-age-of-science.

———,a8-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani Zuletzt gepriift am 15.09.2016. http://www.q
uran-m.com/?/quran/researcherdetails/28/ jusp-ssi-semssdl

———,a8-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani: Ra’ls maglis as-§tra li-l-gama‘a fi I-Yaman.*
Zuletzt gepriift am 15.09.2016. http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
:\}u}&\_,\%\_g_&.

———,Innahu l-haqq-“ https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ.

———,The Quran and the Modern Science* The Muslim World League Journal 5,
Nr. 10 (1978): 9-13.

308

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ

Literaturverzeichnis

———, Hrsg. Tlm al-aginna fi daw’ al-quran wa-s-sunna., 1987. Zuletzt gepriift am
12.11.2021. https://ebook.univeyes.com/88486.

———,La salam li-l-alam, illa bi-tatbiq al-qawa‘id allati arsaha l-islam. Magallat
rabitat al-‘alam al-islami 26, Nr. 271 (1987): 10-13.

———,Scientific Signs in the Quran. The Muslim World League Journal 27, Nr. 4
(1999): 37-41.

———,MWL Commission on Scientific Signs in Quran and Sunnah The Muslim
World League Journal 28, Nr. 2 (2000): 7-12.

———,a8-Saih az-Zindani yuwaddihu magqsidahu bi-,zawag friend Islamweb. Zuletzt
gepriift am 10.01.2019. http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&la
ng=A&id=45934.

———,az-Zindani yutiru gadaba 1-Azhari bi-sababi ,zawag friend™ Zuletzt gepriift am
09.01.2019. http://almoslim.net/node/85255.

———,az-Zindant: ragm sa’b wa-mutir wa-mustagbal gamid.“ https://al-tagheer.com/
news887.html.

———,az-Zindani $aih taqglidi qahara r-risa wa-l-aidz wa-sami‘a l-amwata fi quburi-
him. Zuletzt gepriift am 08.06.2021. https://marebpress.net/articles.php?Ing=english
&print=152.

———,Tamma al-ittifaqu ‘ali [sic, ‘ala] izalati ismi min q@imati l-irhab.“ al-Quds
al-‘arabi, 11.03.2006. Zuletzt gepriift am 04.02.2022. https://www.alquds.co.uk/- sy
R

———,Abd al-Magid az-Zindani: gihad li-tatbiq as-SarTa, guz’ 2. Zuletzt gepriift am
28.11.2016. http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8/-sz- susj- - e

———,Abd al-Magid az-Zindani: sirat $aih wa-tarih balad, guz 1.“ Zuletzt gepriift am
03.11.2016. http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/-s;- - adi-as
e

———,as-Sira ad-datiya: a$-Saih ‘Abd al-Magid b. ‘Aziz az-Zindani http://olamaa-ye
men.net/Article/index/315.

———,a8-Saih ‘Abd al-Magid az-Zindani Zuletzt gepriift am 03.11.2016. http://www.ja
meataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521.

———,The Story of Maurice Bucaille’s Inspiring Conversion to Islam. The Muslim
World League Journal 41, 5/6 (2013): 24-26.

———,Habib Abd al-Qadir al-Saqqaf: Zuletzt gepriift am 03.01.2023. https://muwasal
a.0rg/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/.

User Meteo. ,,Anti-Religion.net.“ Zuletzt gepriift am 18.11.2021. http://www.anti-religion
.net/.

‘Utman, Nabih ‘Abd ar-Rahman. ,at-Te’ammulat {1 halq al-insan: al-halqa al-ahira
Magallat rabitat al-alam al-islami 24, Nr. 2 (1985): 26-29.

———,Mugizat halq al-insan: asl al-insan min turab. Magallat rabitat al-Glam
al-islami 23, Nr. 9 (1985): 48-49.

———,Mugizat halq al-insan (2): marahil halq al-insan fi l-qarar al-makin
(ar-rahim).“ Magallat rabitat al-alam al-islami 23, Nr. 10 (1985): 9-14.

309

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://ebook.univeyes.com/88486
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://almoslim.net/node/85255
https://altagheer.com/news887.html
https://altagheer.com/news887.html
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://www.alquds.co.uk
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
http://www.anti-religion.net/
http://www.anti-religion.net/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ebook.univeyes.com/88486
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://almoslim.net/node/85255
https://altagheer.com/news887.html
https://altagheer.com/news887.html
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://www.alquds.co.uk
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
http://www.anti-religion.net/
http://www.anti-religion.net/

Literaturverzeichnis

———,Mu'gizat halq al-insan (3): marahil halq al-insan fi ar-rahim.“ Magallat rabitat
al-‘alam al-islami 24, Nr. 1 (1985): 17-22.

Vogel, Pierre. ,Instagram-Account ,pierrevogelabuhamsa®™ Zuletzt geprift am
08.07.2022. https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa/.

———,DAWA-Kurs 6: Naturwissenschaftliche Koranverse Zuletzt gepriift am
08.07.2022. https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F
895B6897E29&index=8.

Vollbrecht, Ralf und Claudia Wegener, Hrsg. Handbuch Mediensozialisation. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2010.

Wagemakers, Joas. ,Salafistische Stromungen und ihre Sicht auf al-wala’ wa-1-bara’
(Loyalitat und Lossagung).“ In Said; Fouad, Salafismus, 55-79.

———,Revisiting Wiktorowicz: Categorising and Defining the Branches of
Salafism.“ In Salafism after the Arab Awakening. Hrsg. von Francesco Cavatorta und
Fabio Merone, 7-24. Oxford: Oxford University Press, 2017.

Walton, Douglas. Appeal to Expert Opinion: Arguments from Authority. University
Park: Pennsylvania State University Press, 1997.

Watenpaugh, Keith D. Being Modern in the Middle East. Princeton u. Oxford: Prince-
ton University Press, 2006.

Wehr, Hans. Arabisches Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart: Arabisch-
Deutsch. 5. Aufl. Wiesbaden: Harrassowitz, 2011.

Weidenmann, Bernd. ,Informierende Bilder. In Wissenserwerb mit Bildern: Instruktio-
nale Bilder in Printmedien, Film/Video und Computerprogrammen. Hrsg. von Bernd
Weidenmann, 9-58. Psychologie-Forschung. Bern u.a.: Huber, 1994.

Weismann, Itzchak und Jamal Malik, Hrsg. Culture of Da‘'wa: Islamic Preaching in the
Modern World. Salt Lake City: The University of Utah Press, 2020.

———,Introduction* In Culture of Dawa: Islamic Preaching in the Modern World.
Hrsg. von Itzchak Weismann und Jamal Malik, 1-12. Salt Lake City: The University
of Utah Press, 2020.

Weisser, Ursula. ,Ibn Qaiyim al-Gauziya iiber die Methoden der Embryologie: Medi-
zinhistorisches Journal 16, Nr. 3 (1981): 227-239.

———Zeugung, Vererbung und prinatale Entwicklung in der Medizin des arabisch-isla-
mischen Mittelalters. Erlangen: Verlagsbuchhandlung Hannelore Liiling, 1983.

Wellmann, Janina. Die Form des Werdens: Eine Kulturgeschichte der Embryologie
1760-1830. G6ttingen: Wallstein, 2010.

———,Animating Embryos: The in toto Representation of Life.“ British Society for the
History of Science 50, Nr. 3 (2017): 521-535.

Who is: Identity for Everyone. ,Domain Data.“ Zuletzt gepriift am 16.01.2023. https://w
ww.whois.com/.

WHOIS Search. ,Domain Data.“ Zuletzt gepriift am 16.01.2023. https://who.is/.

Wichmann, Peter. Al-Qaida und der globale Djihad: Eine vergleichende Betrachtung des
transnationalen Terrorismus. Wiesbaden: Springer, 2014.

Wickham, Carrie R. Mobilizing Islam: Religion, Activism, and Political Change in Egypt.
New York: Columbia University Press, 2002.

310

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa/
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.whois.com/
https://www.whois.com/
https://who.is/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa/
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.whois.com/
https://www.whois.com/
https://who.is/

Literaturverzeichnis

Wiedl, Nina. Zeitgendssische Rufe zum Islam: Salafitische Da‘'wa in Deutschland,
2002-2011. Baden-Baden: Nomaos, 2017.

Wielandt, Rotraud. Das Bild der Europder in der modernen arabischen Erzdhl- und
Theaterliteratur. Beiruter Texte und Studien 23. Beirut u. Wiesbaden: Orient-Institut
der Dt. Morgenldndischen Ges; Steiner, 1980.

———,Exegesis of the Quran: Early, Modern and Contemporary:“ In McAuliffe, The
Encyclopaedia of the Quran, 124-41.

Wiesberger, Franz. Bausteine zu einer soziologischen Theorie der Konversion: Soziokul-
turelle, interaktive und biographische Determinanten religioser Konversionsprozesse.
Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der Gérres-Gesellschaft 19. Berlin: Duncker
u. Humblot, 1990.

Wiktorowicz, Quintan. ,,Anatomy of the Salafi Movement. Studies in Conflict & Ter-
rorism 29, Nr. 3 (2006): 207-239.

Windhager, Giinther. Leopold Weiss alias Muhammad Asad: Von Galizien nach Arabien
1900-1927. 2. Aufl. Wien: Bohlau, 2003.

Winston, Robert. ,Professor Robert Winston.“ Zuletzt gepriift am 18.02.2022. https://w
ww.robertwinston.org.uk/.

Winter, Stephan. Lost in Information? Sozialpsychologische Aspekte der Selektion
und Rezeption von journalistischen Online-Angeboten. Medienpsychologie. Stuttgart:
Kohlhammer, 2013.

Wippich, Werner. Lehrbuch der angewandten Geddchtnispsychologie: Bd. 1. 2 Bde. Stutt-
gart: Kohlhammer, 1984.

Wohlrab-Sahr, Monika. Konversion zum Islam in Deutschland und in den USA. New
York: Campus, 1999.

Wrogemann, Henning. Missionarischer Islam und gesellschaftlicher Dialog: Eine Studie
zu Begriindung und Praxis des Aufrufes zum Islam (da'wa) im internationalen sunni-
tischen Diskurs. Frankfurt a. M.: Otto Lembeck, 2006.

Yadav, Stacey P. ,Understanding ‘What Islamists Want’: Public Debate and Contestation
in Lebanon and Yemen.* Middle East Journal 64, Nr. 2 (2010): 199-213.

———1Islamists and the State: Legitimacy and Institutions in Yemen and Lebanon.
London: Tauris, 2013.

Yusuf, Hamza. ,When Does a Human Fetus Become Human?“ Renovatio, 2018. Zuletzt
gepriift am 29.06.2018. https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fe
tus-become-human.

———,When Does a Human Foetus Become Human?“ In Islam and Biomedicine.
Hrsg. von Afifi al-Akiti und Aasim Padela, 113-34. Philosophy and Medicine 137.
Cham: Springer, 2022.

Zaman, Muhammad Qasim. Religion and Politics under the Early ‘Abbasids: The Emer-
gence of the Proto-Sunni Elite. Islamic History and Civilization 16. Leiden u.a.: Brill,
1997.

———The Ulama in Contemporary Islam: Custodians of Change. New York: Princeton
University Press, 2002.

311

20.01.2026, 15:48:4: Op:


https://www.robertwinston.org.uk/
https://www.robertwinston.org.uk/
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.robertwinston.org.uk/
https://www.robertwinston.org.uk/
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human

Literaturverzeichnis

———,Consensus and Religious Authority in Modern Islam: The Discourses of the
‘Ulama’* In Speaking for Islam: Religious Authorities in Muslim Societies. Hrsg. von
Gudrun Kramer und Sabine Schmidtke, 153-80. Social, Economic and Political
Studies of the Middle East 100. Bosten u. Leiden: Brill, 2006.

———,The Ulama and Contestations on Religious Authority.“ In Islam and Modernity:
Key Issues and Debates. Hrsg. von Muhammad K. Masud, Armando Salvatore und
Martin van Bruinessen, 206-36. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2009.

———Modern Islamic Thought in a Radical Age: Religious Authorities and Internal
Criticism. Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2012.

Zaytuna College. ,About.” Zuletzt gepriift am 22.03.2022. https://zaytuna.edu/about.

az-Zindani, ‘Abd al-Magid. al-Mugiza al-ilmiya fi I-qur'an wa-s-sunna. Kairo, o.].

———,Innahu l-haqq.“ Zuletzt geprift am 05.03.2021. https://ar.islamway.net/book/2
5288/ 341-a.

———Kitab at-tauhid. Riad: Darussalam, o.]. Zuletzt gepriift am 08.01.2021. https://ww
w.noor-book.com/en/ebook- 3.si- 14 s sei--pdf.

———Nahwa l-iman. 0.0., 0.]. Zuletzt gepriift am 18.01.2022. https://books-library.net/
free-677542517-download.

———Tasil al-igaz al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna. Unter Mitarbeit von Suat Yildirim
und Muhammad al-Amin Walad as-Saih. Saida u. Beirut: al-Maktaba al-‘asriya, o.].
———al-Iman. Beirut: Mwassasa ar-risala, 1989. Zuletzt geprift am 18.01.2022. https://

books-library.net/free-441539893-download.

———"Tarig al-iman. Riad: Dar al-alamiya, 1994. Zuletzt gepriift am 17.01.2022. https://
ar.islamway.net/book/15035/ sy 5 .

———,al-I'gaz al-ilmi: ta’silan wa-manhagan.“ Magallat al-haia al-Glamiya li-l1-igaz
al-ilmi fi I-quran wa-s-sunna, Nr.1(1995): 10-17.

———,The classic video ‘This is the Truth/Annahul Haqq [sic]: Abdel Megid El
Zindani [sic]. Zuletzt gepriift am 24.11.2021. https://www.youtube.com/watch?v=Nk
pVFwdeO_c.

az-Zindani, ‘Abd al-Magid und Mustafa Ahmad. ,Mountains: The Geological Concept
in the Quran. The Muslim World League Journal 21, Nr. 8 (1994): 47-48.

az-Zindani, ‘Abd al-Magid, Mustafa Ahmad, Margaret Tobin und Trivedi Persaud,
Hrsg. Human Development as Described in the Quran and Sunnah: Correlation
with Modern Embryology. Alexandria (USA) u.a.: Islamic Academy for Scientific
Research, 1994.

———, Hrsg. Human Development as Described in the Quran and Sunnah: Correlation
with Modern Embryology. Alexandria (VA) u.a.: Islamic Academy for Scientific
Research, 1994.

az-Zindani, ‘Abd al-Magid, Gerald Goeringer und Mustafa Ahmad. ,Nazra tarihiya f1
‘ilm al-aginna.“ Magallat al-hai'a al-alamiya li-I-i%az al-ilmi fi l-quran wa-s-sunna 1,
Nr.1(1995). Zuletzt gepriift am 09.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/compone
nt/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology.

312

https://dol.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2026, 15:48:42.



https://zaytuna.edu/about
https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://ar.islamway.net/book/15035
https://ar.islamway.net/book/15035
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zaytuna.edu/about
https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://ar.islamway.net/book/15035
https://ar.islamway.net/book/15035
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology

Literaturverzeichnis

az-Zindani, ‘Abd al-Magid, Marshall Johnson und Mustafa Ahmad. ,Wasf at-tahalluq
al-bagari: marhalat an-nutfa Magallat al-hai'a al-Glamiya li-l-igaz al-ilmi fi -qur'an
wa-s-sunna 1, Nr. 1 (1995). Zuletzt gepriift am 09.01.2017. http://www.eajaz.org/index.
php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryo
genesis (09.01.2017).

az-Zindani, ‘Abd al-Magid, Marshall Johnson, Gerald Goeringer, Joe Simpson, Keith
Moore, Mustafa Ahmad und Trivedi Persaud. ,Introduction.” In az-Zindani et al.,
Human Development as Described in the Qur'an and Sunnah, 1-10.

az-Zindani, ‘Abd al-Magid und ‘Abd al-Gawad as-Sawi. ,Atwar al-ganin wa-nafh
ar-rah. Zuletzt geprift am 12.12.2016. http://www.jameataleman.org/main/articl
es.aspx?article_no=1258.

Zuberi, Ahmad Khizar. ,How to Teach the Theory of Organic Evolution.“ The Muslim
World League Journal 12, Nr. 2 (1984): 26-33.

Zuberi, Masarrat H. ,Understanding the Quran in the Light of Modern Scientific
Theories The Muslim World League Journal 15,7/8 (1988): 9-13.

313

20.01.2026, 15:48:4: Op:


http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258

https://doi.org/10.5771/9783867401038 - am 20.01.2028, 15



https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder
	2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār
	2.1 Religiöse Autorität in medizinischen Entscheidungsprozessen: Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen
	2.2 Die Harmonisierung der Kompetenzen durch die Kombination biologisch und religiös begründeter Entwicklungsschritte des Ungeborenen
	2.3 Der fiqh in der medizinischen Praxis: Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts für die islamrechtliche Einordnung von Schwangerschaftsabbrüchen
	2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe
	2.5 Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand

	3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz
	3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit
	3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei
	3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und politische Realität

	4. Zindānīs Modell embryonaler Entwicklung: Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien
	4.1 Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Überlegenheit
	4.2 Überblick über az‑Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung
	4.2.1 Die Präferenz für den Ibn Masʿūd-Hadith in der Variante aus dem Ṣaḥīḥ Muslim
	4.2.2 Die Umformulierung von Ibn al-Qayyims Seelenpassage
	4.2.3 Die Modifikation des koranischen Stadiums ḫalq āḫar zu an‑našʾa


	5. Die Islamisierung der Embryologie: Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī
	5.1 Zum Verhältnis von „Islam“ und „Wissenschaft“: Von der Prophetenmedizin zu iʿǧāz ʿilmī
	5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz
	5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī
	5.3.1 Die Islamic Additions in Moores Standardwerk The Developing Human
	5.3.2 Das Projekt „This is the Truth“ (Innahu l‑ḥaqq)
	5.3.3 Die Übernahme der koranischen Termini in der internationalen Embryologie


	6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī
	6.1 Zindānī und die Islamische Weltliga
	6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu professionalisieren
	6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga als Ausdruck innerorganisatorischer Meinungsvielfalt
	6.3.1 Die Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa‑s‑sunna
	6.3.2 Die Zeitschriften der Weltliga

	6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

	7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung
	Literaturverzeichnis

