
Melanie Guénon 

Wunderhafte Embryos
Moderne Naturwissenschaft  
und ungeborenes Leben im Islam

Recht, Ethik und Gesellschaft im Vorderen Orient 

Law, Ethics and Society in the Middle East             4

Re
ch

t, 
Et
hi
k 
un

d 
G
es

el
ls
ch

af
t i
m
 V
or
de

re
n 
O
rie

nt
 

La
w
, E

th
ic
s 
an

d 
So

ci
et
y 
in
 th

e 
M
id
dl
e 
Ea

st
  B

an
d 
4

M
el
an

ie
 G
ué

no
n

W
un

de
rh
af
te
 E
m
br
yo

s

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Melanie Guénon

Wunderhafte Embryos

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ERGON VERLAG

RECHT, ETHIK UND GESELLSCHAFT  
IM VORDEREN ORIENT /

LAW, ETHICS AND SOCIETY  
IN THE MIDDLE EAST

Herausgegeben 
von

Serena Tolino und Thomas Eich

BAND 4

Wunderhafte Embryos

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Melanie Guénon

Wunderhafte Embryos
Moderne Naturwissenschaft  

und ungeborenes Leben im Islam

ERGON VERLAG

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Forschung und Druck dieser Arbeit wurden gefördert  
durch den European Research Council. 

Umschlagabbildung:  
© Tolga Boyaci   

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:  
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind  

im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

Zugl.: Hamburg, Univ., Diss., 2023

© Melanie Guénon

Publiziert von  
Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2024  

Gesamtverantwortung für Druck und Herstellung   
bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG.  

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo 

www.ergon-verlag.de

ISBN  978-3-98740-102-2 (Print)
ISBN  978-3-98740-103-9 (ePDF)

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung –  
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dank

Wir suchen
und manchmal, ja manchmal,
da finden wir auch.
      

Dieses Buch konnte ich dank der Unterstützung und wohlwollenden Be‐
gleitung einer Reihe von Menschen schreiben. Mein großer Dank gebührt
meinem Doktorvater und Erstgutachter dieser Arbeit, Prof. Dr. Thomas
Eich, der mich in das Projekt Contemporary Bioethics and the History of
the Unborn in Islam (COBHUNI) aufnahm. Für die stetige Ermutigung,
zahlreiche gewinnbringende Hinweise und sein Vertrauen in mich und
meine Arbeit danke ich ihm herzlich. Ebenso danke dem Zweitgutachter
meiner Arbeit, Dr. Jan-Peter Hartung, für sein detailliertes Feedback, seine
kritischen Anmerkungen und die vielen hilfreichen Gespräche.

Das Forschungsprojekt COBHUNI, im Zuge dessen ich meine For‐
schung für dieses Buch durchführen konnte, wurde von 2015 bis 2021 durch
den European Research Council an der Universität Hamburg gefördert.
Dank eines Abschlussstipendiums des Gleichstellungsfonds der Universität
Hamburg konnte ich die Niederschrift meiner Arbeit beenden. Mein Dank
gilt weiterhin den Mitarbeiter:innen der Zweigbibliothek Asien-/Afrikawis‐
senschaften und Islamische Theologie der Universitätsbibliothek der Hum‐
boldt-Universität zu Berlin, der Universitätsbibliothek der Eberhard Karls
Universität Tübingen, der Universitätsbibliothek der Otto-Friedrich-Uni‐
versität Bamberg sowie der Staats- und Universitätsbibliothek der Universi‐
tät Hamburg, die mir bei der Suche und der Bereitstellung von Ausgaben
der Zeitschriften der Islamischen Weltliga sowie weiterer Materialien hal‐
fen. Stefano Bigliardi, Jens Heibach, Stefan Reichmuth, Reinhard Schulze,
Ayman Shabana und Janina Wellmann teilten mit mir Informationen und
weiterführende Hinweise über verschiedene Themenbereiche dieser Arbeit
und halfen mir, meine Argumente zu schärfen.

Die Universität Hamburg und deren Umfeld haben mich sowohl wäh‐
rend meines Studiums als auch während der Arbeit an meiner Dissertation
geprägt und ich möchte diese Zeit niemals missen. Besonderer Dank gilt
Schirin Fathi, bei der ich mein erstes Einführungsseminar besuchte und
die sowohl meine Begeisterung für das Fach als auch das Vertrauen in

5

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


meine Fähigkeiten weckte. Außerdem danke ich Judith Zepter, bei der ich
Arabisch lernen durfte und die mir besonders in der Schlussphase der
Arbeit mit Rat und Tat zur Seite stand. Hussam Alasmi und Khaoula Trad
halfen mir, wenn ich bei Übersetzungen nicht weiterwusste.

Ein Teil des COBHUNI-Teams zu sein, war eine besondere Freude.
Ich danke Jenny Brakel, Doru Doroftei, Alicia Gonzáles Martínez, Florian
Jäckel, Tillmann Josua, Tatiana Samorodova und Khaoula Trad für den
Austausch, die Hilfsbereitschaft und den Spaß. Die mehrjährige Büroge‐
meinschaft mit Elisabeth Trepesch hat den wissenschaftlichen Alltag nicht
nur heiterer und erhellender gemacht, sondern mir auch eine Freundin
geschenkt. Elisabeth hat große Teile der Arbeit gelesen und mit ihren
Kommentaren, Korrekturen und Antworten auf meine zahlreichen Fragen
zu einem besseren Text gemacht. Für ihre unablässige Hilfe und Geduld
bin ich ihr sehr dankbar. Ebenso danke ich Florian Jäckel, Natalie Kont‐
ny-Wendt und Klaus Bartels für Literaturhinweise und Korrekturen am
Manuskript.

Mein Leben neben der Doktorarbeit wird von weiteren lieben Menschen
bereichert. Danke Anna, Anne, Annika, Carmen, Elisa und Paula für eure
jahrelange Freundinnenschaft; Anja, Susanne und Amrei für den Zusam‐
menhalt und die Stunden zum Schreiben, die ihr mir verschafft habt; Sa‐
muel und Steffi für die Nachbarschaft; Birte, Anna und Maren für besonde‐
re Verbindungen, die nur geteilte Erfahrungen schaffen können sowie Silke
und B.J. für die Hilfe beim Spinnen des Fadens, der mich ans Leben knüpft.
Bei meinen Großeltern empfingen mich zu jeder Zeit ein Lieblingsgericht,
Kekse und offene Ohren. Fürs Mitfreuen und Familiesein danke ich außer‐
dem Andrea, Ralf, Maria, Dennis, Thea und Caro. Großer Dank gebührt
meinen Eltern, die meine wissenschaftliche Begeisterung stets vorbehaltlos
unterstützt und immer mitgefiebert haben. Insbesondere der unablässigen
Hilfe meiner Mutter Susanne ist es zu verdanken, dass ich in den letzten
Jahren ausreichend Zeit hatte, klare Gedanken zu fassen und zu Papier zu
bringen. Ohne sie gäbe es diese Arbeit vermutlich nicht. Einen Mangel an
Kraft und Zeit hätte es auch ohne die Unterstützung, Zuversicht und Liebe
von Arthur gegeben, der das Leben in all seinen Facetten mit mir teilt.
Dieses Buch widme ich ihm und Johann, die mein Licht und mein Zuhause
sind.

   
Hamburg, im Januar 2023

Dank

6

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Allgemeine Hinweise 11

Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder1. 13

Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner
Muḥammad ʿAlī al‑Bār

2.
61

Religiöse Autorität in medizinischen Entscheidungs‐
prozessen: Praktizierende Mediziner:innen als
selbstbewusste Entscheider:innen

2.1

68
Die Harmonisierung der Kompetenzen durch die
Kombination biologisch und religiös begründeter
Entwicklungsschritte des Ungeborenen

2.2

75
Der fiqh in der medizinischen Praxis: Die Bedeutung des
Beseelungszeitpunkts für die islamrechtliche Einordnung
von Schwangerschaftsabbrüchen

2.3

84
Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe2.4 91
Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand2.5 97

ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz3. 99

Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit3.1 102
Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die
Gründung der Iṣlāḥ-Partei

3.2
115

Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und
politische Realität

3.3
130

Zindānīs Modell embryonaler Entwicklung: Q. 23:12-14
außerhalb der Rechtsfindungsgremien

4.
139

Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der
koranischen Überlegenheit

4.1
142

7

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Überblick über az‑Zindānīs Modell und seine Anordnung
der Stadien embryonaler Entwicklung

4.2
150

Die Präferenz für den Ibn Masʿūd-Hadith in der
Variante aus dem Ṣaḥīḥ Muslim

4.2.1
158

Die Umformulierung von Ibn al-Qayyims
Seelenpassage

4.2.2
165

Die Modifikation des koranischen Stadiums ḫalq āḫar
zu an‑našʾa

4.2.3
168

Die Islamisierung der Embryologie: Die Rolle moderner
Naturwissenschaft in az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

5.
177

Zum Verhältnis von „Islam“ und „Wissenschaft“: Von der
Prophetenmedizin zu iʿǧāz ʿilmī

5.1
181

Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz5.2 184
Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von
az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

5.3
193

Die Islamic Additions in Moores Standardwerk
The Developing Human

5.3.1
203

Das Projekt „This is the Truth“ (Innahu l‑ḥaqq)5.3.2 207
Die Übernahme der koranischen Termini in der
internationalen Embryologie

5.3.3
213

Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī6. 217

Zindānī und die Islamische Weltliga6.1 219
Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu
professionalisieren

6.2
226

Der Embryo in den Publikationen der Weltliga als Ausdruck
innerorganisatorischer Meinungsvielfalt

6.3
236

Die Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī
l-qurʾān wa‑s‑sunna

6.3.1
238

Die Zeitschriften der Weltliga6.3.2 241
Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der
Weltliga

6.4
246

Inhaltsverzeichnis

8

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und
Wundererzählung

7.
263

Literaturverzeichnis 273

Inhaltsverzeichnis

9

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Allgemeine Hinweise

Die Transkription des Arabischen in dieser Arbeit folgt den Richtlinien der
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (DMG). Einzelne Begriffe oder
kürzere Satzteile transkribiere ich in der Pausalform. Für eine bessere Les‐
barkeit gebe ich Verben sowie die Zitate ganzer Sätze in Kontextform mit
allen Vokalendungen wieder. Zur Verdeutlichung der Silbenstruktur notiere
ich ein doppeltes yāʾ oder wāw (zum Beispiel Ibn al‑Qayyim), während ich
Diphthonge mit u und i schreibe (zum Beispiel Ibn Taimīya).

Wörter, die im Duden aufgenommen wurden und im deutschen Sprach‐
gebrauch geläufig sind (zum Beispiel Koran und Hadith) werden gemäß
der deutschen Schreibweise wiedergegeben. Personen- und Ortsnamen
werden in Umschrift angegeben, außer es gibt eine geläufige deutsche oder
englische Verwendung (zum Beispiel Osama Bin Laden). Der arabische
Artikel wird am Satzanfang ausgelassen (Zindānī statt az‑Zindānī). In Fäl‐
len, in denen arabische Namen auf englischsprachigen Titeln angegeben
werden, habe ich die entsprechende Schreibweise übernommen. Dies gilt
auch für die Namen von Organisationen oder Parteien, die in der Sprache
wiedergegeben werden, die in der (deutschen) wissenschaftlichen Literatur
am geläufigsten ist (zum Beispiel Islamische Weltliga, aber Popular Arab
and Islamic Congress). Daher werden diese oftmals nach der offiziellen
englischen Bezeichnung abgekürzt. Dies mag mitunter zu einer wahrge‐
nommenen Uneinheitlichkeit führen, die ich im Sinne des Wiedererken‐
nungswertes innerhalb der internationalen Literatur in Kauf nehme.

Jahresangaben folgen dem gregorianischen Kalender. Daten zur Lebens-
und/oder Amtszeit von Personen werden bei der ersten Nennung angege‐
ben.

Alle Übersetzungen stammen, soweit nicht anders angegeben, von mir.
Die Koranübersetzungen entnehme ich der Ausgabe Der Koran. Aus dem
Arabischen neu übertragen von Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katha‐
rina Bobzin (München 2010). Vorgenommene Modifizierungen kennzeich‐
ne ich.

Ich bemühe mich in dieser Arbeit um geschlechtergerechte Sprache. Dies
soll jedoch nicht dazu führen, tatsächliche Verhältnisse zu verschleiern.
Gebe ich also nur die männliche Form an, ist davon auszugehen, dass eine
rein männliche Gruppe gemeint ist.

11

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Da im Zentrum meiner Analyse zwei zum Zeitpunkt des Verfassens
dieser Arbeit noch lebende Personen stehen, sei an dieser Stelle angemerkt,
dass ich mir bewusst bin, dass sich Meinungen und Positionen im Laufe
eines Lebens geändert haben können.

Allgemeine Hinweise

12

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

In Zadie Smiths internationalem Erfolgsroman White Teeth1 aus dem Jahr
2000 sinniert der Protagonist Millat Iqbal, was er wohl zu einer Passantin
sagen würde, die sich interessiert dem Infostand der islamistischen Bewe‐
gung zuwenden würde, der er beigetreten ist. Sein Ziel ist es, interessierte
Personen über den Islam zu informieren und von dessen Wahrhaftigkeit
zu überzeugen. Da Millat bisher wenig Erfahrung im Werben für den
Islam (daʿwa islāmīya/daʿwa ilā l-islām)2 hat, kommt er zu dem Schluss,
auf seinen Mitstreiter Rakesh zu verweisen: „Spend five minutes with my
Brother Rakesh and he will intellectually prove to you the existence of
the Creator. The Qurʾān is a document of science, a document of rational
thought. Spend five minutes, Sister, if you care for your future beyond this
earth.“3 Interessierte Leser:innen wundern sich an dieser Stelle möglicher‐
weise: Über welche naturwissenschaftlichen Erkenntnisse würde Rakesh
berichten, die jemanden in nur fünf Minuten von der Existenz Gottes
überzeugen könnten? In Smiths Roman finden wir keine weiterführende
Schilderung der Geschehnisse und Antwort auf diese spannende Frage.

Koraninterpretationen (tafāsīr, Sing. tafsīr), die den wissenschaftlichen
Wundercharakter des Korans (iʿǧāz ʿilmī) betonen, erläutern Koranpassa‐
gen, in denen der Korantext vermeintlich moderne naturwissenschaftliche

1 Vgl. Zadie Smith, White Teeth (London: Hamish Hamilton, 2000). In der deutschen
Ausgabe lautet der Titel Zadie Smith, Zähne zeigen (München: Droehmer, 2000),
übersetzt von Ulrike Wasel und Klaus Timmermann.

2 Folgend daʿwa. Die Semantik von daʿwa umfasst alle Bestrebungen, die sowohl dem
„Ruf zu Gott und zum Islam“, der „Einladung zum Islam“ oder „der Wahrheit“ dienen,
als auch die „Verbreitung des Islams“ und das „Informieren über den Islam“. Vgl. hierzu
die aktuelle und detaillierte Übersicht in Itzchak Weismann und Jamal Malik, „Intro‐
duction.“ In Culture of Daʿwa: Islamic Preaching in the Modern World, hrsg. v. Itzchak
Weismann und Jamal Malik (Salt Lake City: The University of Utah Press, 2020).
Henning Wrogemann weist darauf hin, dass der Vergleich oder gar die Gleichsetzung
mit christlichen Missionstätigkeiten begrifflich zu kurz greift. Darüber hinaus kann
die islamische daʿwa Ausdruck einer „Anti-Missionierungsstrategie“ gegenüber christ‐
lichen Missionsbestrebungen sein. Vgl. Henning Wrogemann, Missionarischer Islam
und gesellschaftlicher Dialog: Eine Studie zu Begründung und Praxis des Aufrufes zum
Islam (daʿwa) im internationalen sunnitischen Diskurs (Frankfurt a. M.: Otto Lembeck,
2006), 5.

3 S. Smith, White Teeth, 445.

13

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fakten enthält, die zur Zeit der Offenbarung im frühen siebten Jahrhundert
unbekannt waren. In der vorliegenden Arbeit werde ich herausarbeiten, wie
die moderne Naturwissenschaft eingesetzt wird, um die koranische Gött‐
lichkeit zu beweisen. Ich analysiere wissenschaftsbezogene Interpretationen
von Koranpassagen, die die embryonale Entwicklung des Menschen the‐
matisieren oder dementsprechend gelesen werden („koranische Embryolo‐
gie“). Neben der Interpretation Muḥammad ʿAlī al‑Bārs (geb. 1939) steht
die zu einem naturwissenschaftlichen Wunder des Korans erklärte Darstel‐
lung embryonaler Entwicklung durch ʿAbd al‑Maǧīd az‑Zindānī (geb. ca.
1942) im Zentrum der Studie. Weder der Inhalt von az‑Zindānīs Interpreta‐
tion embryonaler Entwicklung, noch sein Status in der iʿǧāz ʿilmī-Bewegung
sind bisher detailliert erforscht. Der iʿǧāz ʿilmī wird als Gegenstand der
Forschung von einzelnen Wissenschaftler:innen zwar als bedeutsam wahr‐
genommen4, detaillierte Studien über die genauen Inhalte und zugrunde
liegenden Strukturen dieser Interpretationen sind jedoch Desiderate. Die
vorliegende Untersuchung soll dazu beitragen, diese Forschungslücke zu
schließen. Ich argumentiere, dass die iʿǧāz ʿilmī-Bewegung seit den 1980er
Jahren organisierter und wirkmächtiger ist, als bisher angenommen wur‐
de. Darüber hinaus liegen nach meinem Kenntnisstand keine Analysen
hinsichtlich der Rolle von moderner Naturwissenschaft in Materialien zu
daʿwa-Zwecken vor, obwohl auf daʿwa als ein Motiv für iʿǧāz ʿilmī mehrfach
hingewiesen wurde.5 Nina Wiedl beschreibt die Vereinbarkeit von „Islam“
und „Wissenschaft“ gar als zentrales Element von daʿwa-Schriften.6 Weiter‐
hin fehlt eine Untersuchung darüber, welche Personen und Informationen
als qualifizierte Referenz im iʿǧāz ʿilmī gelten.

4 Walid Saleh bezeichnet iʿǧāz ʿilmī als neue universelle Lehrmeinung im Islam. Vgl.
Walid Saleh, „Contemporary Tafsīr: The Rise of Scriptural Theology.“ In The Oxford
Handbook of Qurʾanic Studies, hrsg. v. Mustafa Shah und Muhammad Abdel Haleem
(Oxford: Oxford University Press, 2020), 694. Auch Pink betont die Popularität des
iʿǧāz ʿilmī. Vgl. Johanna Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today: Media, Genealo‐
gies and Interpretive Communities (Sheffield: Equinox, 2019), 195–96.

5 Vgl. Andrew Rippin, Muslims: Their Religious Beliefs and Practices, 2. Aufl., Library
of Religious Beliefs and Practices (London u. New York: Routledge, 2002), 228–29,
und Stefano Bigliardi, „The ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ, Pseudoscience, and
Conspiracism.“ Zygon® 52, Nr. 1 (2017): 156–57.
Für einen aktuellen und umfassenden Überblick über den Forschungsstand zur islami‐
schen daʿwa vgl. Itzchak Weismann und Jamal Malik, „Introduction.“ In Culture of
Daʿwa, insbesondere 4–6.

6 Vgl. Nina Wiedl, Zeitgenössische Rufe zum Islam: Salafitische Daʿwa in Deutschland,
2002-2011 (Baden-Baden: Nomos, 2017), 320.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

14

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Durch diese Untersuchung leiten mich folgende Fragen, die in einem
wechselseitigen Zusammenhang stehen: Welche Positionen zu den Zeiträu‐
men embryonaler Entwicklung entwickelten sich und auf welcher textli‐
chen Grundlage wird jeweils argumentiert? Inwiefern unterscheiden sich
Argumente, Schlussfolgerungen und Prinzipien aus dem iʿǧāz ʿilmī von an‐
deren Auslegungen des Korantextes mit Bezug zur embryonalen Entwick‐
lung? Welche Akteur:innen und Organisationen waren an der Entwicklung
und Verbreitung bestimmter Positionen beteiligt und mit welcher Motiva‐
tion? Dabei wird der historische und gesellschaftspolitische Kontext des
iʿǧāz ʿilmī zu beachten sein, dessen Relevanz sich nicht nur auf die Koran‐
forschung beschränkt, sondern sich auch auf die Hadith- und daʿwa-For‐
schung sowie die islamische Bioethik erstreckt. Diese Analyse ist lohnend,
da sie erstens hilft, eine spezifische Herangehensweise bei der Harmonisie‐
rung von religiösem und naturwissenschaftlichem Wissen zu verstehen und
dabei zweitens aufdeckt, wie Autorität verhandelt und wie Wissen gebildet,
verbreitet und rezipiert wird. Ebenso gibt sie Einblick in die Beziehung
zwischen vormodernen Werken, die menschliche Reproduktion thematisie‐
ren, mit verschiedenen Debatten des 20. Jahrhunderts zur embryonalen
Entwicklung.

Im Folgenden zeichne ich zunächst die Entwicklung des iʿǧāz ʿilmī nach
und gehe dabei insbesondere auf die Bedeutung des französischen Arztes
Maurice Bucaille (1920-1998), ein. Weiterhin gebe ich einen detaillierten
Überblick über den aktuellen Forschungsstand zu iʿǧāz ʿilmī. Insbesondere
in Abgrenzung zum tafsīr ʿilmī schlage ich vor, den iʿǧāz ʿilmī als einen
eigenständigen Ansatz der Koraninterpretation zu behandeln. Hiernach
stecke ich mit der Betrachtung der islamischen Bioethik das zweite For‐
schungsfeld ab, in dem die embryonale Entwicklung des Menschen vor
dem Hintergrund religiösen Wissens und moderner Naturwissenschaft the‐
matisiert wird. Daraus wird ersichtlich, dass in den entsprechenden Debat‐
ten Fragen um Autorität und Legitimation eine Rolle spielen, weshalb ich
anschließend die islamische Gelehrtenhierarchie diskutiere, um im Verlauf
der Arbeit die untersuchten Akteure entsprechend kategorisieren zu kön‐
nen. Schließlich schlage ich vor, iʿǧāz ʿilmī als eine Art der Wissensproduk‐
tion zu verstehen, durch die bestehende Interpretationen der koranischen
Embryologie in Frage gestellt werden, und die auf Inhalte der islamischen
daʿwa sowie den Diskurs über die Vereinbarkeit zwischen „Islam“ und „Wis‐
senschaft“ ausstrahlt. Am Ende des vorliegenden einleitenden Teils erörtere
ich mein Vorgehen in dieser Studie.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

15

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zum Verhältnis von Koran und modernen Konzeptionen von
Naturwissenschaft

Der Begriff iʿǧāz ʿilmī beschreibt die „(natur-) wissenschaftliche Wunderhaf‐
tigkeit des Korans“ oder den „wissenschaftlichen Wundercharakter des Ko‐
rans“, denn nichts weniger als ein göttliches Wunder könne die Erwähnung
moderner naturwissenschaftlicher Erkenntnisse des 20. Jahrhunderts in
einem Text sein, der gemäß der islamischen Glaubenslehre dem Propheten
Muḥammad im siebten Jahrhundert durch den Erzengel Gabriel offenbart
wurde.7 Das Phänomen des iʿǧāz ʿilmī wird bisher vornehmlich in der
Koranforschung, insbesondere zur Koranexegese (tafsīr) thematisiert.8

Der Begriff iʿǧāz in iʿǧāz ʿilmī bezeichnet das Prinzip der Unnachahmlich‐
keit des Korans, die auf seinen Wundercharakter verweist: Es sei unmög‐
lich, den Koran in Inhalt und Form zu imitieren. Diese Unnachahmlichkeit
des Korans gilt als Zeichen seines göttlichen Ursprungs.9 Der arabische
Begriff ʿilm (Pl. ʿulūm), der als Wissen oder Wissenschaft übersetzt wird,
beschreibt ein universelles Verständnis von Wissenschaft, das jeglichen Ver‐
such umfasst, Ereignisse und Beziehungen der Menschheit und ihrer Um‐

7 Im Englischen werden die Bezeichnungen „scientific interpretation“ oder „scientific
exegesis“ verwendet. Vgl. exemplarisch Stefano Bigliardi, „The Contemporary Debate
on the Harmony between Islam and Science: Emergence and Challenges of a New
Generation.“ Social Epistemology 28, Nr. 2 (2014): 171 und Johannes J.G. Jansen, The
Interpretation of the Koran in Modern Egypt, Photomechanical Reprint (Leiden: Brill,
1980), 46.
Da sich eine Koraninterpretation gemäß des iʿǧāz ʿilmī auf die moderne Naturwissen‐
schaft bezieht, ist der deutsche Begriff „wissenschaftsbezogen“ meiner Meinung nach
neutraler als „wissenschaftliche Interpretation“.

8 Vgl. Rotraud Wielandt, „Exegesis of the Qurʾan: Early, Modern and Contemporary.“ In
The Encyclopaedia of the Qurʾān, Bd. 2, hrsg. v. Jane McAuliffe, 6 Bde. (Leiden u.
Boston: Brill, 2001-2006), 2:124–41; Johanna Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation
Today: Media, Genealogies and Interpretive Communities (Sheffield: Equinox, 2019),
192–96; Walid Saleh, „Contemporary Tafsīr: The Rise of Scriptural Theology.“ In
The Oxford Handbook of Qurʾanic Studies, hrsg. v. Mustafa Shah und Muhammad
Abdel Haleem (Oxford: Oxford University Press, 2020), 694, und Ayman Shabana, „In
Pursuit of Consonance: Science and Religion in Modern Works of tafsīr.“ Journal of
Qurʾanic Studies 21, Nr. 3 (2019): 9–11.

9 Vgl. Martin Richard, „Inimitability.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Qurʾān,
2:526–36, und Issa J. Boullata, „The Rhetorical Interpretation of the Qurʾān: Iʿjāz and
Related Topics.“ In Approaches to the History of the Interpretation of the Qurʾān, hrsg.
v. Andrew Rippin (Oxford: Clarendon Press, 1988), 142. Zu dem sprachlichen Wunder
des Korans vgl. Denis Gril, „Miracles.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Qurʾān,
3:392–3.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

16

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


welt zu verstehen, zu erklären, zu kontrollieren oder zu beeinflussen.10 Re‐
ligiöse Wissenschaften wie die Koranexegese oder die Hadithwissenschaft
sind hiernach ebenfalls ʿilm.11 Eine Interpretation des Korans, die dem iʿǧāz
ʿilmī zugeordnet wird, hat den Anspruch, die wundersame Übereinstim‐
mung und Harmonie zwischen religiösem Wissen in Form des koranischen
Texts und der prophetischen Hadithe12 (aḥādīṯ, Sing. ḥadīṯ) und den als
säkular verstandenen Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft auf‐
zuzeigen.

Die Konzeption moderner Naturwissenschaft, in der die Unabhängigkeit
der Erkenntnisse von religiösen Glaubenswahrheiten betont wird, geht auf
die europäische Aufklärung zurück.13 Der Beginn eines Funktions- und

10 Vgl. Emilie Savage-Smith, „Islamic Science and Medicine.“ In Information Sources
in the History of Science and Medicine, hrsg. v. Pietro Corsi und Paul Weindling,
Butterworth Guides to Information Sources (London u.a.: Butterworth Scientific,
1983), 437.

11 Vgl. Bernard Lewis, „ʿIlm.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 3, hrsg.
v. Bernard Lewis et al. (Leiden u. London: Brill, 1971), 1133–4. Für einen Überblick
zum Forschungsstand über die islamischen Wissenschaften bis in die 1980er Jahre
vgl. Emilie Savage-Smith, „Islamic Science and Medicine.“ In Information Sources in
the History of Science and Medicine, 437–55. Zur Klassifikation der Wissenschaften in
verschiedene Gruppen vgl. die Beiträge des Sammelbandes Gerhard Endress, Hrsg.,
Organizing Knowledge: Encyclopaedic Activities in the Pre-Eighteenth Century Islamic
World, Islamic Philosophy Theology and Science 61 (Leiden u. Boston: Brill, 2006),
und Anke von Kügelgen und Sarhan Dhouib, „Einleitung Arabischer Sprachraum:
Philosophie- und Wissenschaftsverständnis im Wandel (1. Hälfte 19. Jahrhundert
bis 1920er Jahre).“ In Philosophie in der islamischen Welt: 19. und 20. Jahrhundert:
Arabischer Sprachraum, hrsg. v. Anke von Kügelgen, völlig neu bearbeitete Ausgabe,
Grundriss der Geschichte der Philosophie 4/1 (Basel: Schwabe, 2021), 1–24.

12 Die Hadithe sind die Überlieferungen von Aussagen und Taten des Propheten
Muḥammads, seiner Wegbegleiter (aṣ‑ṣaḥāba) und denen der ihnen nachfolgenden
Generation (at‑tābiʿūn).

13 Die Trennung der beiden Wissensformen analog zum europäischen Verständnis wird
gemäß Marwa Elshakry seit dem 19. Jahrhundert auch in arabischsprachigen Ländern
rezipiert. Vgl. Marwa Elshakry, „Knowledge in Motion: The Cultural Politics of Mod‐
ern Science Translations in Arabic.“ Isis 99 (2008): 707–9. Das Verhältnis zwischen
religiösem und modernem naturwissenschaftlichen Wissen wurde 2001 auf einem
Kongress diskutiert, den die IOMS (Islamic Organization for Medical Sciences in
Kuwait/al‑Munaẓẓama al‑islāmīya li‑l‑ʿulūm aṭ‑ṭibbīya) gemeinsam mit dem kuwaiti‐
schen National Council for Culture, Arts, and Literature, der Islamic Educational,
Scientific, and Cultural Organization (ISESCO), und dem Rechtsfindungsgremium
der Organisation für Islamische Zusammenarbeit (Organisation of Islamic Coopera‐
tion/Munaẓẓamat at‑taʿāwun al-islāmī/OIC) organisierte. Dort war die Mehrheit der
Teilnehmenden der Meinung, dass es im Islam keine strikte Trennung zwischen reli‐
giösem und naturwissenschaftlichem Wissen gebe. Vielmehr würden sich beide Wis‐

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

17

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Strukturwandels von Wissenschaft, der in der Überzeugung von der nor‐
mativen Kraft der säkular-rationalen Wissenschaft mündet, wird auf die
erste Hälfte des 19. Jahrhunderts datiert.14 Infolgedessen wurden die nicht-
religionsgebundenen Wissenschaften zu einer der wichtigsten Legitimati‐
onsquellen, deren entscheidendes Definitionsmerkmal die Empirie ist.15
Moderne Naturwissenschaft(en)16 zählen demnach zu den Erfahrungswis‐
senschaften oder empirischen Wissenschaften. Die modernen naturwissen‐
schaftlichen Erkenntnisse, auf die sich im iʿǧāz ʿilmī bezogen wird, stammen
aus denjenigen Disziplinen, von denen angenommen wird, Wissen zu pro‐
duzieren, das rational begründbar, berechenbar und logisch ist und den
Gesetzen der Kausalität folgt.17 Die Grundlage des naturwissenschaftlichen
Wissens „ist die Feststellung einer Tatsache und ein Aussagesatz“18. Das

sensformen ergänzen. Vgl. al‑ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh und Aḥmad Raǧāʾī
al-Ǧundī, Hrsg., Ruʾya islāmīya li-baʿḍ al‑muškilāt aṭ-ṭibbīya al-muʿāṣira: ṯabat kāmil
li-uʿmmāl nadwat ‚al-ʿulūm fī l-islām‘ (Kuwait: al‑Munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm
aṭ-ṭibbīya, 2002), 97–726.

14 Vgl. exemplarisch Herbert Schnädelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, Suhr‐
kamp Wissenschaft 401 (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1983), 88. Dementsprechend
bezeichnet der Begriff „vormodern“ in dieser Arbeit Ansichten oder Praktiken aus der
Zeit vor dem 19. Jahrhundert, dessen Urheber:innen nicht den Anspruch erhoben,
eine Wissenschaft auszuüben, die vom Offenbarungswissen getrennt sei, da eine
solche Trennung nicht existierte.

15 Vgl. ebd., 88–108. Allgemeiner Peter Harrison, The Territories of Science and Religion
(Chicago u. London: The University of Chicago Press, 2015), 1–19.

16 Die Medizin zähle ich in dieser Arbeit explizit zu den Naturwissenschaften. Zum
Wissenschaftsbegriff vgl. William Burns, Knowledge and Power: Science in World
History, 2. Aufl. (New York: Routledge, 2019), 153; Peter Harrison, „̒Scienceʼ and
ʻReligionʼ: Constructing the Boundaries.“ In Science and Religion: New Historical
Perspectives, hrsg. v. Geoffrey Cantor, Thomas Dixon und Stephen Pumfrey (New
York: Cambridge University Press, 2010), 24–32; Harvey Brooks, „Scientific Concepts
and Cultural Change.“ Daedalus 94, Nr. 1 (1965): 66–67; Noorhaidi Hasan, „Inte‐
grating Islam and Science: Models, Challenges, and Opportunities in Indonesian
Institutions of Higher Learning.“ In Knowledge, Science, and Local Tradition: Multiple
Perspectives on the Middle East and Southeast Asia in Honor of Fritz Schulze, hrsg.
v. Irene Schneider und Holger Warnk, Studies on Islamic Cultural and Intellectual
History 3 (Wiesbaden: Harrassowitz, 2021), 1, und Keith David Watenpaugh, Being
Modern in the Middle East (Princeton u. Oxford: Princeton University Press, 2006),
8–16.

17 Entsprechend verwende ich den Begriff „Wissenschaftlichkeit“, der die wissenschaftli‐
chen Qualitätskriterien von angenommener Objektivität, Überprüfbarkeit, Kausalität
und Logik ausdrückt.

18 S. Dieter Mersch, „Visuelle Argumente: Zur Rolle der Bilder in den Naturwissenschaf‐
ten.“ In Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, hrsg. v. Sabine Maasen, Torsten Mayerhau‐
ser und Cornelia Renggli (Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2006), 95.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

18

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Attribut modern verweist hierbei weniger auf eine historische Epoche, als
auf eine Haltung, die als kritisch gegenüber religiösen Glaubenssätzen und
Denkstrukturen sowie gleichzeitig als rational und säkular definiert wird.
Moderne Naturwissenschaften sind daher in dem Sinne modern, dass sie
von Offenbarungswissen abgegrenzt werden. Dieses religiöse Wissen gilt
gegenüber naturwissenschaftlichem Wissen als Teil eines Glaubenssystems,
für das die genannten Maßstäbe der Rationalität und Empirie nicht ange‐
legt werden können und/oder sollen.

Demzufolge dienen die Begriffe „moderne Naturwissenschaften“ und
„moderne Medizin“ in dieser Arbeit als Abgrenzung zu den Offenbarungs‐
wissenschaften, in denen Theorien nicht zwangsläufig auf materieller Em‐
pirie beruhen, sondern auf einem Abgleich mit dem Offenbarungstext. In
diesen Wissenschaften bildet die (islamische) Religion die maßgebliche
Determinante. Diese Definition von moderner Naturwissenschaft schließt
daher Behandlungsmethoden wie beispielsweise die sogenannte Medizin
des Propheten (aṭ‑ṭibb an‑nabawī oder ṭibb an‑nabī) aus.19 Diese umfasst
heilkundliche, praxisorientierte Ratschläge des Propheten Muḥammad, die
aus den Hadithen zusammengetragen wurden.20 Begrifflich stelle ich also
modernes naturwissenschaftliches oder als säkular verstandenes Wissen,
und religiöses Wissen oder Offenbarungswissen nebeneinander.

Dem liegt ein Wissensverständnis zugrunde, das von einem sozialkon‐
struktivistischen Ansatz beeinflusst ist. Demnach gehe ich davon aus, dass
Wissen keine zeitlose Gültigkeit besitzt. Wissen wirkt nicht normativ, weil
es per se säkular oder religiös ist, sondern weil es von einer Gesellschaft
oder Gruppe einen normativen Status erhält.21 Die Produktion von Wissen

19 In der deutschsprachigen Wissenschaft ist der Ausdruck „Prophetenmedizin“ geläu‐
fig.

20 Zur Prophetenmedizin vgl. insbesondere Irmeli Perho, The Prophet's Medicine: A Cre‐
ation of the Muslim Traditionalist Scholars, Studia Orientalia 74 (Helsinki: Finish Ori‐
ental Society, 1995); Irmeli Perho, „Ibn Qayyim al-Ǧawziyyah's Contribution to the
Prophet's Medicine.“ Oriente Moderno 90, Nr. 1 (2010): 191–210, und Julia Bummel,
„Zeugung und pränatale Entwicklung des Menschen nach Schriften mittelalterlicher
muslimischer Religionsgelehrter über die ‚Medizin des Propheten‘“ (Dissertation,
Fachbereich Orientalistik, Universität Hamburg, 1999).

21 Die Theorie des Sozialkonstruktivismus basiert auf der Arbeit von Peter L. Berger
und Thomas Luckmann und wurde im Anschluss von verschiedenen Soziolog:innen
weiterentwickelt. Vgl. Peter L. Berger und Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche
Konstruktion der Wirklichkeit: Eine Theorie der Wissenssoziologie. Mit einer Einleitung
zur deutschen Ausgabe von Helmuth Plessner, Conditio humana (Frankfurt a. M.:
Fischer, 1969), übersetzt von Monika Plessner. Dieser Theorie liegt die Annahme

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

19

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist vielmehr als Prozess zu verstehen und ist als solcher stetiger Verände‐
rung unterworfen. Aus diesen Prämissen folgt, dass Wissen als das defi‐
niert wird, was gesellschaftlich als solches akzeptiert und institutionalisiert
wird.22 Dieser Wissensbegriff orientiert sich nicht an einem vermeintlichen
objektiven Wahrheitsgehalt, sondern schließt jegliches Wissen ein, das „in
irgendeiner Weise als ‚wirklich‘ gedacht wird“.23

Ebenso wie andere Ideen, die den „Zeitgeist“ in Europa und den USA
ab der Mitte des 19. Jahrhundert prägten, wurde auch die Trennung der bei‐
den Wissensformen zeitgleich oder nur wenig später in arabischsprachigen
Ländern rezipiert. Aufgrund des durch politische und wirtschaftliche Be‐
ziehungen geförderten Wissenstransfers sowie durch den stetig erweiterten
Medienzugang verbreiteten sich neue Konzeptionen von Naturwissenschaft
und Medizin ab dem 20. Jahrhundert in breiten Gesellschaftsschichten der
arabischsprachigen Länder.24 In der Folge traten zwei extreme Reaktionen

zugrunde, dass es keine zeitlose, natur- oder gottgegebene Wirklichkeit gibt. Es gibt
folglich keine einzige richtige Sicht auf die Welt, sondern vielmehr verschiedene
Interpretationsmöglichkeiten der Welt, die sich je nach Bezugsrahmen voneinander
unterscheiden.

22 Dies gilt gleichermaßen für religiöses wie medizinisches Wissen, wie beispielsweise
eindrücklich von Kocku von Stuckrad, „Discursive Study of Religion: Approaches,
Definitions, Implications.“ Method and Theory in the Study of Religion 25, Nr. 1
(2013): 9 herausgearbeitet wurde. Vgl. auch Marcus Pyka, „Religion und die Popu‐
larisierung ‚ewiger Wahrheiten‘: Das Beispiel christlicher und islamischer Häresio‐
graphien.“ In Wissenspopularisierung: Konzepte der Wissensverbreitung im Wandel,
Bd. 4, hrsg. v. Carsten Kretschmann, Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 4
(Berlin: Akademie-Verlag, 2003), 4:49–40.
Zu Wissen und Wahrheit in der Medizin vgl. exemplarisch Thomas Schübel, Grenzen
der Medizin: Zur diskursiven Konstruktion medizinischen Wissens über Lebensquali‐
tät, Theorie und Praxis der Diskursforschung (Wiesbaden: Springer VS, 2016), 35–
55, und Ludmilla Jordanova, „The Social Construction of Medical Knowledge.“ The
Society for the Social History of Medicine 8, Nr. 3 (1995): 361–81.

23 S. Reiner Keller, „Wissenssoziologische Diskursanalyse als interpretative Analytik.“ In
Die diskursive Konstruktion von Wirklichkeit: Zum Verhältnis von Wissenssoziologie
und Diskursforschung, hrsg. v. Reiner Keller et al., Erfahrung - Wissen - Imagination.
Schriften zur Wissenssoziologie 10 (Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005), 50.

24 Vgl. Anke von Kügelgen, „Einleitung.“ In von Kügelgen, Philosophie in der islamischen
Welt, XXII–XXIII und XXXIV. Vgl. weiterhin Elshakry, „Knowledge in Motion“, 707–
9.
Gefördert wurde diese Entwicklung durch sowohl staatliche als auch zivilgesellschaft‐
liche Übersetzungstätigkeiten, wodurch vornehmlich naturwissenschaftliche, medizi‐
nische und militär-technische Schriften aus europäischen Sprachen ins Arabische
übersetzt wurden. Vgl. Anke von Kügelgen, „Einleitung.“ In Philosophie in der islami‐
schen Welt, XXXVII.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

20

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auf: ein Ersetzen der bisher überlieferten Lehren mit dem europäischen
Verständnis der modernen Naturwissenschaften oder die Konkurrenz mit
ebendiesen.25 Daneben gab es auch Harmonisierungsversuche beider Kon‐
zepte, wobei der iʿǧāz ʿilmī den historisch jüngsten Versuch darstellt.

Mit dem Anspruch, die Vereinbarkeit der beiden Bereiche Offenbarungs‐
wissen und moderne Naturwissenschaft zu beweisen, legen die Vertreter:in‐
nen von iʿǧāz ʿilmī neue Interpretationen verschiedener Koranverse vor,
in denen sie naturwissenschaftliche Erkenntnisse identifizieren. Eines der
naturwissenschaftlichen Wunder des Korans, das im iʿǧāz ʿilmī thematisiert
wird, ist die embryonale Entwicklung. Die Embryogenese26 werde gemäß
aktuellen embryologischen Erkenntnissen im Koran korrekt beschrieben.
Da diese Informationen den Menschen zur Zeit der Offenbarung nicht
bekannt waren, sei folglich die göttliche Herkunft des Korans bewiesen.

Versuche, den Koran vor dem Hintergrund der modernen Naturwissen‐
schaften zu interpretieren, werden als tafsīr ʿilmī bezeichnet. Sie datieren
ungefähr auf das Ende des 19. Jahrhunderts.27 In der Forschung zu wissen‐

25 Vgl. Anke von Kügelgen, „Einleitung.“ In Philosophie in der islamischen Welt, XXXIV.
26 Die Phase der menschlichen Embryogenese oder Embryonalentwicklung hat eine

Länge von acht Wochen nach der Befruchtung. Anschließend beginnt die Fetalperio‐
de oder Fetogenese, die bis zum Ende der Schwangerschaft andauert. Die Angabe
der Schwangerschaftswochen erfolgt in Wochen oder Tagen, beginnend mit dem
ersten Tag der letzten Menstruation (erster Zyklustag). Diesen Zeitangaben liegt ein
idealisierter Zyklus von 28 Tagen zugrunde. Ebenfalls üblich ist die Angabe in Tagen
oder Wochen nach der Befruchtung, die idealtypisch am 14. Zyklustag angesetzt wird.
Ich bemühe mich in dieser Arbeit um größtmögliche Klarheit bei den Zeitangaben
zur embryonalen Entwicklung. Die Darstellung kann jedoch manchmal unstimmig
wirken, da die Autoren meiner Primärliteratur nicht immer einheitliche und über‐
sichtliche Angaben machen.

27 Die Anfänge der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation systematisch nachzu‐
vollziehen ist schwierig, da die Darstellungen in der Forschung uneinheitlich sind.
Als Vorreiter des tafsīr ʿilmī gilt der Kairiner Arzt Muḥammad b. Aḥmad al-Iskan‐
darānī. Er veröffentlichte um 1880 zwei einschlägige Bücher, in denen er Koranre‐
ferenzen zu zeitgenössischen naturwissenschaftlichen Entdeckungen angibt. Johan‐
nes Jansen bezeichnet al‑Iskandarānīs Korankommentar daher als den ersten, der
„westliche“ Naturwissenschaft mit einbeziehe. Vgl. Jansen, The Interpretation of the
Koran, 40. Zu al-Iskandarānī vgl. auch Rotraud Wielandt, „Exegesis of the Qurʾan.“ In
The Encyclopaedia of the Qurʾān, 2:130. Als weitere frühe Vertreter wissenschaftlich‐
er Exegese werden ʿAbd al‑ʿAzīz Ismāʿīl, Ḥanafī Aḥmad, ʿAbd ar-Razzāq Naufal,
ʿAbd ar‑Rahmān al-Kawākibī, Muṣṭafā Sādiq ar-Rāfiʿī und Muḥammad Farīd Waǧdī
genannt. Vgl. Jansen, The Interpretation of the Koran, 44–47; Rotraud Wielandt, „Exe‐
gesis of the Qurʾan.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān, 2:130. Ekmeleddin İhsanoğlu
wiederum nennt den Versuch des osmanischen Großwezirs und Astronomen Aḥmed
Muḫtār Pāşā (1839-1919) als erstes bedeutendes Beispiel, den Koran mit Ergebnis‐

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

21

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schaftsbezogenen Koraninterpretationen wird vornehmlich der tafsīr ʿilmī
behandelt, der allerdings selten deutlich vom iʿǧāz ʿilmī abgegrenzt wird.28

Obwohl in beiden Fällen moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse für
die Auslegung herangezogen werden, bestehen signifikante Unterschiede
zwischen den beiden Ansätzen. Der entscheidende Unterschied zwischen
tafsīr ʿilmī und iʿǧāz ʿilmī ist, dass beim ersten Ansatz die Naturwissenschaft
hilft, den Koran zu interpretieren, während beim zweiten davon ausgegan‐
gen wird, dass der Koran naturwissenschaftliche Fakten beschreibt. Der
tafsīr ʿilmī ist eine Art der Exegese, die moderne naturwissenschaftliche
Erkenntnisse dazu nutzt, die im Koran erwähnten Naturphänomene zu
erklären.29 Im iʿǧāz ʿilmī wird hingegen davon ausgegangen, dass naturwis‐
senschaftliche Erkenntnisse, die erst im 19. oder 20. Jahrhundert entdeckt
oder verifiziert wurden, bereits im Koran offenbart waren. Es kann daher
nur von iʿǧāz ʿilmī gesprochen werden, wenn diese Auffassung der Inter‐
pretation zugrunde liegt und weiterhin explizit davon ausgegangen wird,
dass der koranische Text und die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse

sen und Theorien der modernen Naturwissenschaft zu erklären. Vgl. Ekmeleddin
İhsanoğlu, „Modern Islam.“ In Science and Religion Around the World, hrsg. v. John
H. Brooke und Ronald L. Numbers (Oxford u.a.: Oxford University Press, 2011), 168.
Weiterhin gelten Muḥammad ʿAbduh (1849-1905) und Muḥammad Iqbāl (1877-1938)
als Vertreter des tafsīr ʿilmī, die auf die Harmonie zwischen dem Korantext und der
modernen Naturwissenschaft hinwiesen. Vgl. Ahmad Dallal, Islam, Science, and the
Challenge of History, The Terry Lectures (New Haven u. London: Yale University
Press, 2010), 169–170.
Für einen Überblick über arabischsprachige Werke des tafsīr ʿilmī von 1985 vgl. Hind
Šalabī, at-Tafsīr al‑ʿilmī li-l-qurʾān al-karīm baina n-naẓarīyāt wa-t-taṭbīq (Tunis,
1985).

28 Vgl. exemplarisch Jansen, The Interpretation of the Koran, 50–54, und Rotraud
Wielandt, „Exegesis of the Qurʾan.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān, 2:129–31; Jane
McAuliffe, „Exegesis.“ In The Princeton Encyclopedia of Islamic Political Thought,
hrsg. v. Gerhard Bowering (Princeton: Princeton University Press, 2013), 162.
Dallal beschreibt iʿǧāz ʿilmī als eine Phase des tafsīr ʿilmī. Vgl. Dallal, Islam, Science,
and the Challenge of History, 172. Bei älteren Forschungsarbeiten ist dies dem Zeit‐
punkt der Arbeiten geschuldet, da iʿǧāz ʿilmī sich noch nicht etabliert hatte. So bei‐
spielsweise bei Ignaz Goldziher, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung: An
der Universität Upsala gehaltene Olaus-Petri-Vorlesungen, unveränderter Neudruck
(Leiden: Brill, 1952), 84, und J.M.S. Baljon, Modern Muslim Koran Interpretation
(1880-1960) (Leiden: Brill, 1961), 97–98.

29 Als bekannte Kritiker des tafsīr ʿilmī werden islamistische Exegeten wie Sayyid Quṭb
(1906-1966), Amīn al‑Ḫūlī (1895-1966) und Muḥammad Rašīd Riḍā (1865-1935) ge‐
nannt. Vgl. exemplarisch Rotraud Wielandt, „Exegesis of the Qurʾan.“ In The Ency‐
clopaedia of the Qurʾān, 2:130–1 und Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today,
195–96.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

22

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


übereinstimmen und diese Übereinstimmung der Beweis der koranischen
Göttlichkeit sei.30

Die fehlende Unterscheidung zwischen tafsīr ʿilmī und iʿǧāz ʿilmī ist auch
in Untersuchungen zu wissenschaftsbezogenen Koraninterpretationen fest‐
stellbar. Es sind vor allem das Leben und Wirken des ägyptischen Gelehr‐
ten Ṭanṭāwī Ǧauharī (1862-1940), des türkischen Theologen Said Nursī
(1877-1960) und des ägyptischen Arztes Muṣṭafā Maḥmūd (1921-2009) er‐
forscht. Insbesondere Ǧauharī und Nursī werden wiederholt als Exegeten
genannt, die zu den ersten zählten, die eine wissenschaftsbezogene Inter‐
pretation des Korans vornahmen und gleichzeitig für deren Popularität
gesorgt haben.31 Trotz Ǧauharīs Hinweisen, dass der Koran naturwissen‐
schaftliche Entdeckungen oder Erfindungen vorhergesehen habe, wird sei‐
ne Interpretation des Korans als Bestreben gewertet, den Koran mittels
naturwissenschaftlicher Daten zu verstehen.32 Daher ist Ǧauharīs Koran‐

30 Vgl. Stefano Bigliardi, „What We Talk About When We Talk About Iʿjāz.“ Social
Epistemology Review and Reply Collective 4, Nr. 1 (2014): 39–40. Allerdings weist
Bigliardi darauf hin, dass eine exakte definitorische Abgrenzung nicht immer möglich
ist.

31 Vgl. Rotraud Wielandt, „Exegesis of the Qurʾan.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān,
2:130; Ebrahim Moosa, „Muslim Ethics and Biotechnology.“ In The Routledge Com‐
panion to Religion and Science, hrsg. v. James Haag, Gregory Peterson und Michael
Spezio (London u. New York: Routledge, 2012), 460; Massimo Campanini, The
Qurʾan: Modern Muslim Interpretations (London u. New York: Routledge, 2011),
übersetzt von Caroline Higgitt, 37, und Dallal, Islam, Science, and the Challenge of
History, 170.
Die aktuellste Monographie zu Ǧauharī ist Majid Daneshgar, Ṭanṭāwī Jawharī and
the Qurʾān: Tafsīr and Social Concerns in the Twentieth Century, Routledge Studies in
the Qurʾan (Milton: Taylor and Francis, 2017).
Zur Rezeption Nursīs in türkischsprachigen Ländern vgl. Ekmeleddin İhsanoğlu,
„Modern Islam.“ In Science and Religion Around the World, 168–9. Zu der Einordnung
Nursīs als einer der ersten, die geäußert haben, der Koran hätte moderne naturwis‐
senschaftliche Erkenntnisse vorausgesagt, vgl. auch Dallal, Islam, Science, and the
Challenge of History, 170.
Zu Nursī liegen gleich mehrere aktuelle Monographien vor. In Bezug auf Nursīs
Koraninterpretation vgl. exemplarisch Hakan Çoruh, Modern Interpretation of the
Qurʾan: The Contribution of Bediuzzaman Said Nursi, Palgrave Series in Islamic
Theology, Law, and History (Cham: Palgrave Macmillan, 2019).
Zu Maḥmūd vgl. insbesondere Stephan Conermann, Muṣṭafā Maḥmūd (geb. 1921)
und der modifizierte islamische Diskurs im modernen Ägypten, Islamkundliche Unter‐
suchungen 201 (Berlin: Klaus Schwarz, 1996).

32 Ǧauharī schrieb den sechsundzwanzigbändigen Korankommentar al-Ǧawāhir fī
tafsīr al‑qurʾān al‑karīm, der auch Zeichnungen, Tabellen und Fotografien enthält.
Vgl. Ṭanṭāwī Ǧauharī, al-Ǧawāhir fī tafsīr al-qurʾān al-karīm al-muštamil ʿalā ʿaǧāʾib

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

23

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kommentar als tafsīr ʿilmī statt als iʿǧāz ʿilmī einzuordnen.33 Gleiches gilt
für den Kommentar Nursīs, in dem dieser ebenfalls die koranischen Wun‐
der, die man mittels Naturwissenschaft feststellen könne, benennt, anstatt
sie als naturwissenschaftliche Erkenntnisse zu bewerten, die der Koran
vorausgesagt habe.34 Den iʿǧāz ʿilmī als eigenständige Kategorie des tafsīr zu
behandeln ist daher notwendig, um klare Aussagen treffen zu können.

Der aktuelle Forschungsstand zur Definition und konzeptionellen Ein‐
grenzung von iʿǧāz ʿilmī geht maßgeblich auf die Arbeiten des Wissen‐
schaftsphilosophen Stefano Bigliardi zurück.35 In den Betrachtungen der
tafsīr-Forschung seit dem 20. Jahrhundert nimmt der iʿǧāz ʿilmī bisher hin‐
gegen keinen besonderen Stellenwert ein.36 Überdies fällt auf, dass einige
Wissenschaftler:innen den Eindruck erwecken, den Interpretationsansatz
des iʿǧāz ʿilmī sowohl inhaltlich als auch methodologisch abzuwerten, wes‐

badāʾiʿ al-mukawwināt wa-ġarāʾib al-āyāt al-bāhirāt, 26 Bde. (Kairo: Muṣṭafā al-Bābī
al-Ḥalabī wa-aulāduhu, 1923-1935).

33 Auch Muḥammad aḏ‑Ḏahabī behandelt in seiner Historiographie des arabischspra‐
chigen tafsīr von 1946 at‑Tafsīr wa‑l‑mufassirūn, den zeitgenössischen tafsīr ʿilmī
am Beispiel von Ǧauharīs Korankommentar. Vgl. Muḥammad aḏ-Ḏahabī, at-Tafsīr
wa-l-mufassirūn, 3 Bde. 2 (al-Maktaba wahba, 2000), 364–90. Laut Walid Saleh gilt
at‑Tafsīr wa-l-mufassirūn als das einflussreichste Werk zur Geschichte des tafsīr im
20. Jahrhundert. Vgl. Walid Saleh, „Preliminary Remarks on the Historiography of
tafsīr in Arabic: A History of the Book Approach.“ Journal of Qurʾanic Studies 12, 1-2
(2010): 7.

34 Vgl. Bigliardi, „The ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ“, 168.
35 Stefano Bigliardi, „The Strange Case of Dr. Bucaille: Notes for a Re-examination.“ The

Muslim World 102, Nr. 2 (2012): 248–63; Stefano Bigliardi, Islam and the Quest
for Modern Science: Conversations with Adnan Oktar, Mehdi Golshani, Mohammed
Basil Altaie, Zaghloul El-Naggar, Bruno Guiderdoni and Nidhal Guessoum, Swedish
Research Institute in Istanbul - Transactions 21 (Stockholm: Swedish Research In‐
stitute in Istanbul, 2014); Stefano Bigliardi, „On Harmonizing Islam and Science:
A Response to Edis and a Self-Criticism.“ Social Epistemology Review and Reply
Collective 3, Nr. 6 (2014): 56–68; Bigliardi, „The Contemporary Debate on the Har‐
mony between Islam and Science“, 167–86; Bigliardi, „What We Talk About“, 38–45;
Bigliardi, „The ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ“, 146–71, und Stefano Bigliardi, La
mezzaluna e la luna dimezzata: Islam, pseudoscienza e paranormale (Padova: Cicap,
2018), 28–43.

36 Die Einordnung des iʿǧāz ʿilmī als Art der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretati‐
on von Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today, 192–96 ist meines Wissens die
bis dato ausführlichste Auseinandersetzung mit dem Ansatz innerhalb der tafsīr-For‐
schung. Einen systematischen Überblick über den Forschungsstand der Zeit bietet
darüber hinaus Jansen, The Interpretation of the Koran, 39–54. Die Interpretation der
Mondspaltung aus Q. 51:1 als koranisches Wunder thematisiert Andreas Görke, „Die
Spaltung des Mondes in der modernen Koranexegese und im Internet.“ Die Welt des
Islams 50, Nr. 1 (2010).

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

24

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


halb er einer weiterführenden akademischen Betrachtung nicht wert sei.37

Wie eingangs erwähnt, scheint allerdings in jüngster Zeit in der Koranfor‐
schung ein Umdenken stattzufinden.

Im Spektrum der Ansätze einer möglichen oder unmöglichen Vereinbar‐
keit zwischen religiösem und naturwissenschaftlichem Wissen ist iʿǧāz ʿilmī
die stärkste Ausprägung der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation,
in dem Sinne, dass deren Anhänger:innen von einer absoluten Vereinbar‐
keit ausgehen. Hinzu kommt die Vorstellung, dass der Koran naturwissen‐
schaftliche Fakten beschreibe und im Zweifelsfall als Korrektiv für die
Naturwissenschaft diene, die sich an dem koranischen Text messen lassen
müsse. Innerhalb der umfangreichen Literatur zu „Islam“ und „Wissen‐
schaft“38 sowie dessen Unterkategorie der wissenschaftsbezogenen Koran‐
interpretationen gibt es neben den Arbeiten von Stefano Bigliardi39 bisher
wenige Untersuchungen, in denen eine detaillierte Auseinandersetzung mit
iʿǧāz ʿilmī-Inhalten und Publikationsformen stattfindet.40 Vielmehr fallen

37 Vgl. Birgit Krawietz, „Normative Islam and Global Scientific Knowledge.“ In The
Globalization of Knowledge in History, hrsg. v. Jürgen Renn, Max Planck Research
Library for the History and Development of Knowledge 1 (Berlin: Max-Planck-Insti‐
tut für Wissenschaftsgeschichte, 2012), 295–310. Ebenso Rotraud Wielandt, die in
ihrem Beitrag zur Koranexegese die Kritik an iʿǧāz ʿilmī in den Vordergrund stellt.
Außerdem wirkt Wielandt verwundert über die Beliebtheit des iʿǧāz ʿilmī wenn sie
schreibt, dass es noch immer Anhänger:innen dieses Ansatzes gebe. Vgl. Rotraud
Wielandt, „Exegesis of the Qurʾan.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān, 2:129–31.
Ähnlich Ahmad Dallal, „Science and the Qurʾān.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia
of the Qurʾān, 4. Jane McAuliffe betont ebenfalls die Kritik am iʿǧāz ʿilmī und ist
der Meinung, die wissenschaftsbezogene Koraninterpretation hätte keine breite Un‐
terstützung gefunden. Vgl. Jane McAuliffe, „Exegesis.“ In The Princeton Encyclopedia
of Islamic Political Thought, 162.

38 Einen Überblick über die Entwicklungen der Debatten zu „Islam“ und „Wissenschaft“
bietet Nidhal Guessoum, „Islam and Science: The Next Phase of Debates.“ Zygon®
50, Nr. 4 (2015): 854–76. Eine gründliche Zusammenfassung der wissenschaftlichen
Literatur haben Vika Gardner, Salman Hameed und Carolina Mayes, „Preaching
Science and Islam: Dr. Zakir Naik and Discourses of Science and Islam in Internet
Videos.“ Die Welt des Islams 58, Nr. 3 (2018): 359 erstellt.

39 Vgl. die Angaben in Fn. 35.
40 Zu erwähnen sind die Arbeiten von Ahmad Dallal, „Science and the Qurʾān.“ In The

Encyclopaedia of the Qurʾān, 4:540–58; Dallal, Islam, Science, and the Challenge of
History sowie von Amin Elias und Youssef Aschi, „Science et islam aux 19e et 20e
siècles: De la primauté des sciences religieuses au «miracle scientifique» dans le
Coran.“ Vingtième Siècle, Nr. 130 (2016): 31–43, zuletzt geprüft am 11.02.2022, https://
www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm.
Auch der ägyptische Geologe und Prediger Zaghloul el-Naggar (Zaġlūl an‑Naǧǧār,
geb. 1933) wird zwar als wichtiger Vertreter der iʿǧāz ʿilmī-Bewegung bezeichnet,

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

25

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm


Beiträge zu iʿǧāz ʿilmī vielfach in die Kategorie innerislamischer Kritik an
den Versuchen einer Harmonisierung von „Islam“ und „Wissenschaft“.41 Zu
den prominentesten zeitgenössischen Kritikern von iʿǧāz ʿilmī zählen der
türkisch-amerikanische Physiker Taner Edis, der pakistanische Kernphysi‐
ker Pervez Hoodbhoy, der algerische Astrophysiker Nidhal Guessoum und
der iranische Physiker Mehdi Golshani. Sie kritisieren iʿǧāz ʿilmī-Interpreta‐
tionen als „Pseudowissenschaft“ und werfen den Vertreter:innen42 des An‐
satzes einen naiven und unseriösen Umgang mit sowohl naturwissenschaft‐

wissenschaftliche Betrachtungen seiner zahlreichen Arbeiten sind jedoch rar. Dies
betrifft insbesondere eine inhaltliche Auseinandersetzung mit seinen Thesen. Zu
el‑Naggar vgl. exemplarisch Guessoum, „Islam and Science“, 857; Stefano Bigliardi,
„Adventures of an Amazing Concept: Some Wanderings of ʻMiraclesʼ in the Discour‐
se on Islam and Science.“ Marburg Journal of Religion 22, Nr. 2 (2020): 8, und Elias
und Aschi, „Science et islam aux 19e et 20e siècles“, 41. Die größte Ausnahme stellt
der türkische Prediger Harun Yahya (geb. 1956, mit bürgerlichem Namen Adnan
Oktar) dar, der durch zahlreiche Publikationen und TV-Formate internationale
Bekanntheit erlangte. Wissenschaftliches Interesse weckte vor allem seine kreatio‐
nistische Haltung. Vgl. Martin Riexinger, „Propagating Islamic Creationism on the
Internet.“ Masaryk University Journal of Law and Technology 2, Nr. 2 (1998): 99–112;
Martin Riexinger, „The Islamic Creationism of Harun Yahya.“ ISIM Newsletter, Nr. 11
(2002); Martin Riexinger, „Responses of South Asian Muslims to the Theory of
Evolution.“ Die Welt des Islams 49, Nr. 2 (2009): 212–47; Anne R. Solberg, „The
Mahdi Wears Armani: An Analysis of the Harun Yahya Enterprise“ (Dissertation,
Sördertörns högskola, 2013), und Glen Moran, „Harun Yahya's Influence in Muslim
Minority Contexts: Implications for Research in Britain, Europe, and Beyond.“ Zy‐
gon® 54, Nr. 4 (2019): 837–56.
Für einen Beitrag zum schiitischen Islam vgl. Simon W. Fuchs, „Failing Transnation‐
ally: Local Intersections of Science, Medicine, and Sectarianism in Modernist Shiʿi
Writings.“ Modern Asian Studies 48, Nr. 2 (2014): 433–67.

41 Einen Überblick über verschiedene muslimische Reaktionen auf die modernen Na‐
turwissenschaften des 19. und 20. Jahrhunderts hat Ibrahim Kalin zusammengestellt:
Vgl. Ibrahim Kalin, „Three Views of Science in the Islamic World.“ In God, Life, and
the Cosmos: Christian and Islamic Perspectives, hrsg. v. Syed Nonamul Haq, Muzaffar
Iqbal und Ted Peters (Aldershot u.a.: Ashgate, 2002), 43–75.

42 Mir sind keine Frauen bekannt, die iʿǧāz ʿilmī-Interpretationen international publi‐
ziert haben. Veröffentlichungen können aber keinesfalls ausgeschlossen werden, da‐
her schließe ich sie sprachlich mit ein. Insbesondere halte ich es für wahrscheinlich,
dass Frauen als Predigerinnen eine entscheidende Rolle in der Verbreitung von iʿǧāz
ʿilmī einnehmen. Hinsichtlich dieser Frage besteht jedoch erheblicher Forschungs‐
bedarf. Zu Frauen als religiöse Autoritäten vgl. exemplarisch die Beiträge des Sam‐
melbandes Masooda Bano und Hilary Kalmbach, Hrsg., Women, Leadership, and
Mosques: Changes in Contemporary Islamic Authority, Women and Gender: The
Middle East and the Islamic World 11 (Leiden u. Boston: Brill, 2012).

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

26

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lichen als auch religiösen Texten vor.43 Sie kritisieren weiterhin, dass der
Koran als naturwissenschaftliches Lehrbuch missbraucht, statt als religiöser
Offenbarungstext behandelt werde, wodurch eine Abhängigkeit von der
Aktualität naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und Theorien entstehe.44

Ein weiterer Vorwurf gegenüber Befürworter:innen von iʿǧāz ʿilmī lau‐
tet, ein Minderwertigkeitsgefühl gegenüber den naturwissenschaftlichen
Errungenschaften des Westens45 ausgleichen zu wollen. Ähnlich wird in
Arbeiten argumentiert, in denen vornehmlich auf Erklärungsansätze für
die Existenz des Phänomens iʿǧāz ʿilmī fokussiert wird und die nicht zwin‐
gend innerislamische Beiträge darstellen.46 So formuliert Johanna Pink
positiver, wenn sie schreibt, dass iʿǧāz ʿilmī auch als ein Versuch gewertet
werden könne, auf die Moderne zu reagieren, ohne die eigene religiöse

43 Vgl. Taner Edis, An Illusion of Harmony: Science and Religion in Islam (New York:
Prometheus Books, 2007); Pervez Hoodbhoy, Islam and Science: Religious Orthodoxy
and the Battle for Rationality (London u. New Jersey: Zed Books, 1991); Nidhal
Guessoum, Islam's Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Modern
Science (London u.a.: Tauris, 2011), und Mehdi Golshani, The Holy Quran and
the Science of Nature (Teheran: Islamic Propagation Organization, 1986). Zu den
Kritikern des iʿǧāz ʿilmī vgl. auch Bigliardi, „The ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ“,
152–54.

44 Gleichzeitig räumt Guessoum mit Bedauern den Erfolg des iʿǧāz ʿilmī unter Mus‐
lim:innen ein. Vgl. Guessoum, „Islam and Science“, 857. Ähnliche Kritik formulierten
laut Pink einige Gelehrte der Azhar-Universität, die darauf hinwiesen, dass natur‐
wissenschaftliche Ergebnisse widerlegt werden können und folglich eine darauf auf‐
bauende Interpretation nichtig wäre. Vgl. Johanna Pink, Sunnitischer Tafsīr in der
modernen islamischen Welt: Akademische Traditionen, Popularisierung und national‐
staatliche Interessen, Texts and Studies on the Qurʾān 7 (Leiden u. Boston: Brill, 2011),
121.

45 „Der Westen“ sowie das Adjektiv „westlich“ beschreiben einerseits eine geographische
Verortung, die den globalen Norden (Europa, Nordamerika, Australien) umfasst,
andererseits sind die entsprechenden Begriffe auch politisch, religiös und ideologisch
geprägt. Die Abgrenzung zu allem „nichtwestlichen“ suggeriert zwei statische Entitä‐
ten, die in dieser Form nicht existieren. Ich verwende in dieser Arbeit regelmäßig den
Ausdruck „westliche Wissenschaftler:innen“. Diese Beschreibung verweist zunächst
pragmatisch auf deren geographische Herkunft, drückt jedoch gleichzeitig ihr (ur‐
sprüngliches) „Nichtmuslimischsein“ aus. Damit will ich keinesfalls ausdrücken, dass
es keine Muslim:innen im geographischen Westen gibt, sondern orientiere mich an
der ideologischen Verwendung des Attributs in meiner Primärliteratur. Dort markiert
die Bezeichnung „westliche Wissenschaftler:innen“ deren Religionszugehörigkeit, die
nicht islamisch ist. Entsprechend nutze ich den Begriff ebenfalls, um darauf zu
verweisen, wie mit der wertenden Gleichsetzung von „westlich“ mit „fortschrittlich“
die Aussagen der genannten Protagonisten legitimiert werden sollen.

46 Vgl. beispielsweise Dallal, Islam, Science, and the Challenge of History, 172–173, und
Campanini, The Qurʾan, 35.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

27

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Identität aufzugeben.47 Sie sieht iʿǧāz ʿilmī in der Tradition muslimischer
Reformbewegungen des 19. Jahrhunderts, deren Vertreter:innen es darum
ging, zu beweisen, dass nicht der Islam für die technologische Rückständig‐
keit der islamisch geprägten Länder verantwortlich sei. Die wissenschafts‐
bezogene Koraninterpretation sei folglich eine mögliche Reaktion auf den
westlichen Einfluss und das zunehmend dominierende Paradigma der mo‐
dernen Naturwissenschaft.48 Diese Erläuterungen schließen an die von
Bigliardi zusammengefassten Gründe für die Anziehung des iʿǧāz ʿilmī an.
Demnach projiziere iʿǧāz ʿilmī das Prestige der Naturwissenschaft auf den
Koran, der damit aufgewertet werde. Gleichzeitig sei dadurch die Rationali‐
tät, Modernität und Wissenschaftlichkeit des Islams bewiesen.49

Der Zeitpunkt der ersten iʿǧāz ʿilmī-Interpretationen lässt sich aufgrund
fehlender Forschungsarbeiten aktuell nicht genau eingrenzen. Einen wert‐
vollen Anhaltspunkt, um die Entwicklung des iʿǧāz ʿilmī zu datieren, bietet
allerdings Johannes Jansen. Jansen stellte anhand ägyptischer Publikatio‐
nen fest, dass seit den frühen 1960er Jahren koranische Aussagen zu Na‐
turphänomenen, die naturwissenschaftlich interpretiert werden, von musli‐
mischen Autoren verstärkt als „wundersam“ beurteilt werden. Laut Jansen
werden einschränkende Formulierungen wie die Betonung, dass der Koran
nicht als naturwissenschaftliches Buch gelesen werden dürfe, zunehmend
reduziert. Stattdessen werde vermehrt der naturwissenschaftliche Wunder‐
charakter des Korans hervorgehoben. Dennoch spielen Referenzen wie der
Zeitpunkt der Offenbarung oder frühere Interpretationen im Gegensatz
zum iʿǧāz ʿilmī noch eine wichtige Rolle.50

Spätestens in den 1970er Jahren erschienen Werke, die die separate Ka‐
tegorie „iʿǧāz ʿilmī“ rechtfertigen. Maßgeblich vorangetrieben wurde die

47 Vgl. Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today, 193–96.
48 S. Johanna Pink, „Striving for a New Exegesis of the Qurʾān.“ In The Oxford Hand‐

book of Islamic Theology, hrsg. v. Sabine Schmidtke (Oxford: Oxford University
Press, 2016), 766. Ebenso Shabana, „In Pursuit of Consonance“, 11. Zum Status der
Naturwissenschaft seit dem 19. Jahrhundert, vgl. James R. Lewis, „How Religions
Appeal to the Authority of Science.“ In Handbook of Religion and the Authority of
Science, hrsg. v. Olav Hammer und James R. Lewis, Brill Handbooks on Contempo‐
rary Religion 3 (Leiden u. Boston: Brill, 2011), 23 und Olav Hammer, Claiming
Knowledge: Stategies of Epistemology from Theosophy to the New Age, Numen Book
Series: Studies in the History of Religions 90 (Leiden u.a.: Brill, 2001), 203–5.

49 Vgl. Bigliardi, „The ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ“, 156.
50 Vgl. Jansen, The Interpretation of the Koran, 50–51. Jansen nennt beispielsweise den

Autor Muḥammad Ǧamal ad‑Dīn al‑Fandī und dessen Titel Min al‑āyāt al‑kaunīya fī
l‑qurʾān al‑karīm von 1961.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

28

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Entwicklung des iʿǧāz ʿilmī durch die Arbeiten des französischen Chirurgen
Maurice Bucaille, die gleichzeitig zu einer Popularisierung innerhalb der
islamisch geprägten Länder führten.51 Gemäß eigener Aussagen begann
Bucaille sich in den 1960er Jahren für den Islam zu interessieren und Ara‐
bisch zu lernen. Sein Interesse galt vornehmlich der Beziehung zwischen
modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und dem Koran- und Bi‐
beltext.52 In Berichten über Bucaille wird oftmals erwähnt, dass er der Arzt
von Jehan as-Sadat (Ǧīhān as‑Sādāt, 1933-2021), der Ehefrau des damaligen
ägyptischen Präsidenten Anwar as-Sadat (Anwar as‑Sādāt, 1918-1981) gewe‐
sen sei.53 Laut Bigliardi konnte Bucaille über diesen persönlichen Kontakt
den Präsidenten überzeugen, Forschungen an ägyptischen Pharaonenmu‐
mien zu genehmigen.54 In der Folge war Bucaille zwischen 1974 und 1977
an den medizinischen Untersuchungen der Mumien der Pharaonen Me‐
renptah und Ramses II. beteiligt.55 Bigliardi schreibt weiterhin, dass die
Familie as‑Sadat Bucaille dem damals amtierenden saudischen König Faisal

51 Der Ausdruck „Bucailleism“, manchmal auch „Bucaillism“ wird gelegentlich als Sy‐
nonym für iʿǧāz ʿilmī verwendet und zeigt die Bedeutung Bucailles für die iʿǧāz
ʿilmī-Bewegung. Vgl. hierzu Bigliardi, „What We Talk About“, 42. Die Thesen Bucailles
wurden beispielsweise mittels Zeitschriften der Islamischen Weltliga einem breiten
Publikum zugänglich gemacht. Zunächst wurde der Vortag The Qurʾan and Modern
Science, den Bucaille am Commonwealth Institute in London hielt, abgedruckt: vgl.
Maurice Bucaille, „The Qurʾan and Modern Science.“ The Muslim World League
Journal 6, Nr. 10 (1979): 19–26. Bucaille ist auch der Autor eines weiteren Beitrags in
der Zeitschrift: vgl. Maurice Bucaille, „Propagation of Erroneous Ideas about Islam.“
The Muslim World League Journal 8, Nr. 5 (1981): 34–37. Weiterhin erschienen dort
zwei Rezensionen der Arbeit Bucailles: vgl. Muneer M'arrawi, „Book Review: The
Bible, the Qurʾan and Science.“ The Muslim World League Journal 4, Nr. 4 (1977):
63, und Unbekannt, „The Qurʾan and the Modern Science.“ The Muslim World
League Journal 5, Nr. 10 (1978): 9–13. In diesen Rezensionen geht es weniger um
konkrete Beispiele der Übereinstimmung zwischem dem Korantext und der moder‐
nen Naturwissenschaft, sondern vielmehr darum, die angenommene Überlegenheit
des Korans diesbezüglich gegenüber der Bibel herauszustellen. Im Jahr 2013 erschien
erneut ein überschwänglicher Artikel über die Entdeckungen Bucailles zum Koran:
vgl. Unbekannt, „The Story of Maurice Bucaille’s Inspiring Conversion to Islam.“ The
Muslim World League Journal 41, 5/6 (2013): 24–26.

52 Vgl. Leif Stenberg, The Islamization of Science: Four Muslim Positions Developing an
Islamic Modernity, Lund Studies in History of Religions 6 (Lund: Novapress, 1996),
222.

53 Vgl. exemplarisch Bigliardi, „The Strange Case of Dr. Bucaille“, 249.
54 Vgl. ebd.
55 Vgl. hierzu auch Maurice Bucaille, Les momies des pharaons et la médecine: Ramsès II

à Paris et le pharaon et Moïse (Paris: Séguier, 1987).

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

29

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(Faiṣal b. ʿAbd al‑ʿAzīz Āl Saʿūd, 1906-1975) vorstellte.56 Bucaille schreibt,
dass ihm während einer Rede Faisals deutlich wurde, welche Unwahrheiten
im Westen über den Islam verbreitet waren, worüber er sich mit Faisal aus‐
tauschen konnte.57 Die Beziehung intensivierte sich dadurch, dass Bucaille
Leibarzt Faisals wurde.58

1976 erschien Bucailles Buch La Bible, le Coran et la science: Les écritures
saintes examinées à la lumière des connaissances modernes (folgend The
Bible, the Qurʾan and Science)59. Darin legt er seine Ansichten zur jüdisch-
christlichen sowie der islamischen Offenbarung in Bezug auf deren Über‐
einstimmung mit zeitgenössischen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen
dar. Er kommt zu dem Schluss, dass die Bibel faktische Fehler enthalte,
während er im Koran viele naturwissenschaftliche Fakten repräsentiert fin‐
de, die erst kürzlich von der Wissenschaft entdeckt oder verifiziert worden
seien. Dadurch sei auch der göttliche Ursprung des Korans bewiesen.60

Mehrfach betont Bucaille seine Objektivität und seine rein wissenschaftlich
motivierte Vorgehensweise.61

Eines der in The Bible, the Qurʾan and Science von Bucaille aufgegrif‐
fenen Themen ist die menschliche Embryonalentwicklung.62 Gemäß des
aktuellen Forschungsstandes sind Bucailles Ausführungen die erste inter‐
national populär gewordene iʿǧāz ʿilmī-Interpretation der embryonalen
Entwicklung. Des Weiteren wird The Bible, the Qurʾan and Science von
mehreren, sehr unterschiedlichen Autor:innen als die Hauptquelle für un‐
zählige nachfolgende Werke mit den Schlagwörtern „Islam“ und „Wissen‐
schaft“ und dem Subgenre der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretati‐

56 Vgl. Bigliardi, „The Strange Case of Dr. Bucaille“, 249.
57 Vgl. Maurice Bucaille, The Bible, the Qurʾan and Science: The Holy Scriptures Ex‐

amined in the Light of Modern Knowledge (Qum: Ansariyan Publications, 1999),
übersetzt aus dem Frz. von Alastair Pannell u. dem Autor, 119–20.

58 Vgl. Bigliardi, „The Strange Case of Dr. Bucaille“, 249.
59 Maurice Bucaille, La Bible, le Coran et la science: Les écritures saintes examinées à

la lumière des connaissances modernes (Paris: Seghers, 1976). Im Folgenden zitiere
ich aus der englischen Übersetzung Bucaille, The Bible, the Qurʾan and Science,
da dies die international verbreitetste Ausgabe ist und als solche von den Autoren
meiner Primärtexte genutzt wird. Die Übersetzung ins Englische wurde gemäß den
bibliographischen Angaben der Ausgabe durch Alastair D. Pannell und Bucaille an‐
gefertigt. Über Pannell, die Zusammenarbeit sowie mögliche Finanzierungen aus
Saudi-Arabien liegen mir keine Informationen vor.

60 Vgl. Bucaille, The Bible, the Qurʾan and Science, 120–122.
61 Vgl. beispielsweise ebd., viii; 119; 125.
62 Vgl. ebd., 131–39.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

30

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


on bewertet.63 Der Autor Ahmad Khizar Zuberi schrieb noch 1984, dass
Bucaille der erste und einzige ihm bekannte Autor sei, der gezeigt habe,
dass neu gewonnene naturwissenschaftliche Erkenntnisse die Bedeutung
einiger Koranverse erklären können.64 Von Bucailles Ansatz erhofft Zuberi
sich, dass weitere konfliktbeladene Themen zwischen Naturwissenschaft
und Offenbarung, wie beispielsweise die Entstehung des Menschen, gelöst
werden können.65

Es gibt bisher keine Belege dazu, welche vorherigen Werke Bucaille kon‐
kret beeinflusst haben.66 Auch Bucaille selbst macht zu seinen Quellen kei‐
ne Angaben, die über die Beschreibung „hilfreiche Werke muslimischer Au‐

63 Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 231; Muzaffar Iqbal, Science and Islam
(Westport u.a.: Greenwood Press, 2007), 164; Bigliardi, „The Contemporary Debate
on the Harmony between Islam and Science“, 171; Ekmeleddin İhsanoğlu, „Modern
Islam.“ In Science and Religion Around the World, 169; Bigliardi, „The Strange Case of
Dr. Bucaille“, 248–49; Ahmad Dallal, „Science and the Qurʾān.“ In The Encyclopaedia
of the Qurʾān, 4:553; Daneshgar, Ṭanṭāwī Jawharī and the Qurʾān, 90–91, und Majid
Daneshgar, „Bucaille, Maurice.“ In Encyclopaedia of the Qurʾān Online, hrsg. v. Jane
McAuliffe (2019), zuletzt geprüft am 31.05.2022, http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_
q3_EQCOM_051597, [nur in der Online-Edition verfügbar].

64 Vgl. Ahmad Khizar Zuberi, „How to Teach the Theory of Organic Evolution.“ The
Muslim World League Journal 12, Nr. 2 (1984): 30. In Zuberis Beispiel geht es um die
Zusammensetzung tierischer Milch, die in Q. 16:66 thematisiert wird: „Siehe, eine
Lehre für euch liegt fürwahr im Vieh: Wir geben euch zu trinken von dem, was sie
in ihren Bäuchen haben, von dem, was zwischen Blut und Magen entsteht als reine
Milch: köstlich zu trinken!“. Zuberi lobt die Übersetzung des Verses von Bucaille, in
der er auf den biologischen Vorgang der Milchproduktion anspielt.

65 Vgl. ebd. In der englischsprachigen Zeitschrift der Islamischen Weltliga wird Bucail‐
le in mehreren Artikeln als derjenige bezeichnet, der die Wissenschaftlichkeit des
Korans bewiesen habe: vgl. Masarrat H. Zuberi, „Understanding the Qurʾan in the
Light of Modern Scientific Theories.“ The Muslim World League Journal 15, 7/8
(1988): 9–13; Zakariyau Oseni, „Science and Islam’s Ethical Norms.“ The Muslim
World League Journal 18, 11/12 (1989): 5–9, und Ibrahim B. Syed, „Islamisation of
Knowledge: Modern Cosmological Theory.“ The Muslim World League Journal 21,
Nr. 1 (1993): 28–32. Hinzu kommt ein Artikel über Bucailles (angebliche) Konversion,
in dem Bucaille als bekanntester und klügster Chirurg Frankreichs glorifiziert wird.
Vgl. Unbekannt, „The Story“, 24.

66 Bigliardi hat sich eingehend mit Werk und Leben Bucailles befasst. Vgl. hierzu
Bigliardi, „What We Talk About“, 42, und ebenso Bigliardi, „The Strange Case of
Dr. Bucaille“. Laut eigener Aussage begann Bucailles Interesse für den Islam 1960 und
bezog sich vornehmlich auf die Beziehung zwischen moderner Naturwissenschaft
und dem Koran sowie der Bibel. Weiterhin gibt Bucaille an, in seinen 50ern Arabisch
gelernt zu haben und daraufhin in der Lage gewesen zu sein, den Koran auf Arabisch
zu lesen. Vgl. Bucaille, The Bible, the Qurʾan and Science, 120.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

31

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597


toren bzgl. der Wissenschaftlichkeit des Korans“ hinausgehen.67 Gesicherte
Aussagen über mögliche Einflüsse auf Bucaille sowie einer detaillierten
Nachzeichnung der Entwicklung des iʿǧāz ʿilmī werden außerdem dadurch
erschwert, dass bisher keine Auflistung oder gar systematische Erforschung
der verfügbaren Publikationen erfolgte. Zweifellos ist Bucaille nicht der
„Erfinder“ des iʿǧāz ʿilmī, sondern konnte vielmehr an den seit dem 19. Jahr‐
hundert bestehenden Trend wissenschaftsbezogener Koraninterpretationen
anknüpfen, deren Vertreter indes weit weniger internationale Popularität
erreichten.68 The Bible, the Qurʾan and Science hingegen wurde in zahlrei‐
che Sprachen übersetzt und ist aktuell auch online gratis als PDF-Version
verfügbar.69 Bereits Ende der 1970er Jahre leistete auch die Islamische Welt‐
liga (Rābiṭat al-ʿālam al‑islāmī) ihren Beitrag zur Verbreitung von Bucailles

67 Vgl. Bucaille, The Bible, the Qurʾan and Science, 120.
68 Hierzu gehört beispielsweise der ägyptische Mediziner Muḥammad Taufīq Sidqī

(1881-1920), dessen Veröffentlichungen Johannes Jansen vorstellt. Bemerkenswert ist,
dass Sidqī in seinem Essay ad-Dīn fī naẓar al‑ʿaql aṣ‑ṣaḥīḥ, der in al‑Manār erschien,
unter anderem 40 „Fehler“ im Bibeltext aufzählt. Nach Sidqīs Tod wurde sein Essay
1927 erneut gedruckt. Vgl. Jansen, The Interpretation of the Koran, 43–44. Jonathan
Brown erwähnt, dass die Thesen Sidqīs, nachdem sie zunächst für viel Furor in der
arabischsprachigen Welt gesorgt hatten, in Vergessenheit gerieten. Möglicherweise
lebte diese Erinnerung erst durch Bucailles Thesen wieder auf. Vgl. Jonathan Brown,
Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford: Oneworld
Publications, 2011), 246. Auch Muzaffar Iqbal hält fest, dass Bucailles Vorgänger
größtenteils ägyptische Mediziner waren, die jedoch wenig internationale Aufmerk‐
samkeit generieren konnten. Vgl. Iqbal, Science and Islam, 165.
Die Aussage über die Fehlerhaftigkeit der Bibel gegenüber dem Koran findet sich
deutlich bei Bucaille wieder. Ob Bucaille mit den Werken Sidqīs vertraut war bleibt
Spekulation. Dennoch war Bucailles Vorgehensweise nicht grundlegend neu. Auch
wenn Bucaille seine wissenschaftliche Unvoreingenommenheit betont, erinnert seine
Hervorhebung der naturwissenschaftlichen Fehlerhaftigkeit der Bibel an den Stil
des taḥrīf, der Verzerrung der jüdisch-christlichen Schriften. Zu taḥrīf vgl. Hava
Lazarus-Yafeh, „Taḥrīf.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 10, hrsg. v.
Peri Bearman et al. (Leiden: Brill, 2000), 111–112.
Ein Beispiel interreligiöser Polemik als Methode in der daʿwa stellen die Arbeiten
des indisch-südafrikanischen Predigers Ahmed Deedat (1918-2005) dar. Vgl. Brian
Larkin, „Ahmed Deedat and the Form of Islamic Evangelism.“ Social Text 26, Nr. 3
(2008): 101–21; Samadia Sadouni, La controverse islamo-chrétienne en Afrique du
Sud: Ahmed Deedat et les nouvelles formes de débat, Le temps de l'histoire (Aix-
en-Provence: Presses Université de Provence, 2011), und Matthew Kuiper, Daʿwa
and other Religions: Indian Muslims and the Modern Resurgence of Global Islamic
Activism, Routledge Islamic Studies Series 27 (London u. New York: Routledge, 2018),
187–91.

69 Die Titelsuche in einer Online-Suchmaschine ergibt zahlreiche Ergebnisse, beispiels‐
weise unter https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritu

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

32

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW


Buch in der nicht-arabischsprachigen Welt, indem sie die verschriftlichte
Version seines Vortrags The Qurʾān and Modern Science in ihrer Zeitschrift
druckte.70 Bucaille hielt den Vortrag 1978 am Commonwealth Institute in
London und präsentierte darin seine Thesen aus The Bible, the Qurʾan and
Science.

Bucailles herausragender Erfolg im Vergleich zu seinen Vorgängern im
Bereich der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation wird durch sei‐
ne zweifache Legitimation als französischer Arzt einerseits und gelehriger
Konvertit mit Arabischkenntnissen andererseits erklärt, die eine Kombina‐
tion mit besonderer Wirkungskraft darstellte.71 Insbesondere die Bewertung
medizinischer Themen wirkt aus der Feder eines Arztes plausibel. Eine
ähnliche Kombination von Expertisen ist in der islamischen Bioethik fest‐
stellbar.

Wann beginnt das menschliche Leben? Das „Wunder“ der embryonalen
Entwicklung in der islamischen Bioethik

Die embryonale Entwicklung und das „koranische Wunder“ der korrek‐
ten Beschreibung der Embryogenese werden auch in der islamischen Bio‐
ethik72 seit den 1970er Jahren thematisiert. Gleichzeitig ist die islamische
Bioethik neben der Koranforschung ein weiteres islamwissenschaftliches

res-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW
[31.05.2022].

70 Vgl. Bucaille, „The Qurʾan and Modern Science“.
71 Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 230–231; Bigliardi, „The Contemporary

Debate on the Harmony between Islam and Science“, 171; Campanini, The Qurʾan,
38; Stefano Bigliardi, „Above Analysis and Amazement: Some Contemporary Muslim
Characterizations of ʻMiracleʼ and their Interpretations.“ Sophia 53, Nr. 1 (2014): 116,
und Daneshgar, Ṭanṭāwī Jawharī and the Qurʾān, 97. Ein direkter Zusammenhang
zwischen der wirtschaftspolitischen Lage Saudi-Arabiens und der Distribution von
Bucailles Buch wurde meines Wissens bisher nicht hergestellt.

72 Der Begriff „islamische Bioethik“ ist keineswegs essentialistisch zu verstehen und
soll die vielfältigen, teils stark divergierenden Positionen innerhalb dieser Disziplin
nicht verschleiern. Während Manfred Sing in seinem Artikel Manfred Sing, „Sacred
Law Reconsidered: The Similarity of Bioethical Debates in Islamic Contexts and
Western Societies.“ Journal of Religious Ethics 36, Nr. 1 (2008): 98 dafür plädiert,
„das Islamische“ nicht überzubewerten, sollten dennoch diejenigen Aspekte in den
Blick genommen werden, die den Begriff einer islamischen Bioethik rechtfertigen
und sogar nötig machen. Daher beschreibt die „islamische Bioethik“ Diskussionen,
in denen ethische Fragen vor dem Hintergrund der religiösen Quellen Koran und
Sunna diskutiert werden und die weiterhin die zentralen Referenzen in der Bewer‐
tung darstellen. Vgl. hierzu Thomas Eich, „Bioethics.“ In Encyclopaedia of Islam

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

33

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://pdfroom.com/books/la-bible-le-coran-et-la-science-les-ecritures-saintes-examinees-a-la-lumiere-des-connaissances-modernes/jN2R0mvldvW


Forschungsfeld, in dem das Zusammenspiel von religiösem und naturwis‐
senschaftlichem Wissen thematisiert wird. Darüber hinaus wird anhand
islamischer bioethischer Debatten um den menschlichen Lebensbeginn
die Autorität der Statusgruppen „Rechtgelehrte“ (ʿulamāʾ, Sing. ʿālim) und
„Mediziner:innen“ diskutiert.

Zunächst ist festzuhalten, dass die geistesgeschichtliche Tradition, an
die moderne islamische Auseinandersetzungen mit der embryonalen Ent‐
wicklung anknüpfen, bis in die Antike zurückreichen. Der gegenseitige
Einfluss religiöser Gemeinschaften sowie das antike Erbe der vormodernen
islamischen Medizin sind in der Wissenschaft unstrittig und schließen
auch das Themenfeld der embryonalen Entwicklung mit ein. So prägten
die Vorstellungen der Hippokratiker, Galens und der Aristoteliker das Ver‐
ständnis über die menschliche Fortpflanzung und pränatale Entwicklung
der arabisch-islamischen Mediziner sowie Religionsgelehrten maßgeblich.
Die medizinischen und philosophischen Überlegungen der vormodernen
Gelehrten zum ungeborenen Leben umfassen neben der embryonalen
Entwicklung auch weitere Aspekte der menschlichen Fortpflanzung wie
Empfängnistheorien, Schwangerschaftslänge, Vererbungslehre und Heraus‐
bildung des Geschlechts. In verschiedenen Forschungsarbeiten wurde die
Rezeption der antiken griechischen Medizin und Naturphilosophie durch
islamische Gelehrte untersucht,73 ebenso wie die Rezeption antiker und

THREE: Online Edition, hrsg. v. Kate Fleet et al. (Leiden u.a.: Brill, 2008-2022).
Morgan Clarke, Thomas Eich und Jenny Schreiber, „The Social Politics of Islamic
Bioethics.“ Die Welt des Islams 55 (2015): 269 definieren „islamische Bioethik“ als eine
neue Form der Wissensproduktion, die verschiedene Wissensformen und Disziplinen
vereint.

73 Vgl. insbesondere Bummel, „Zeugung und pränatale Entwicklung“ und Ursula Weis‐
ser, Zeugung, Vererbung und pränatale Entwicklung in der Medizin des arabisch-isla‐
mischen Mittelalters (Erlangen: Verlagsbuchhandlung Hannelore Lüling, 1983). Zur
Kompilation und Redaktion islamischer Vorlagen zu Vorstellungen vorgeburtlichen
Lebens bei dem syrisch-christlichen Autor Bar ʿEḇrāyā (Barhebräus) (1226–1286) vgl.
Florian Jäckel, „Wenn wir sagen, dass der Tropfen Mensch wird“: Vorstellungen unge‐
borenen Lebens bei Bar ʿEḇrāyā (1226–1286 n. Chr.), Recht, Ethik und Gesellschaft
im Vorderen Orient | Law, Ethics and Society in the Middle East 2 (Baden-Baden:
Ergon, 2022).
Daneben auch Mohammed S. Belguedj, „La collection hippocratique et l’embry‐
ologie coranique.“ In La collection hippocratique et son rôle dans l'histoire de la
médicine: Colloque de Strasbourg (23 - 27 octobre 1972), hrsg. v. Université des
sciences humaines de Strasbourg, Travaux du Centre de Recherche sur le Proche-
Orient et la Grèce Antiques 2 (Leiden: Brill, 1975); Nahyan Fancy, „Generation in
Medieval Islamic Medicine.“ In Reproduction: Antiquity to the Present Day, hrsg. v.
Nick Hopwood, Rebecca Flemming und Lauren Kassell (Cambridge u.a.: Cambridge

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

34

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vormoderner Gelehrter in zeitgenössischen Diskussionen.74 Weiterhin wer‐
den die oben genannten Aspekte teilweise in der Prophetenmedizin aufge‐
griffen.75 Daneben liegt der Schwerpunkt in wissenschaftlichen Betrachtun‐
gen und Analysen der muslimischen Auseinandersetzung mit Embryologie
stark auf der vormodernen islamischen Jurisprudenz.76

In Bezug auf die Embryologie fand das Zusammenspiel von islamischer
Theologie und den Naturwissenschaften ab der Mitte des 20. Jahrhunderts
einen neuen Höhepunkt. Durch technologischen Wandel und medizini‐
schen Fortschritt stellten verschiedene naturwissenschaftliche Erkenntnis‐
gewinne aus Medizin und Biologie theologisch basierte Erklärungsansät‐
ze rund um die menschliche Fortpflanzung in Frage. Weiterhin werden
für aktuelle Technologien und Behandlungsmethoden aus den Bereichen
der Schwangerschaftsverhütung, In-Vitro-Fertilisation, Pränataldiagnostik,
Embryonenforschung und des Klonens neben einer ethischen und mora‐
lischen Bewertung außerdem rechtliche Regelungen benötigt. Die Debat‐
ten um Naturwissenschaften und Medizintechnologie innerhalb des islami‐
schen Rechts drehen sich folglich um die Schwierigkeit, wie neuen natur‐

University Press, 2018), 129–40; Basim Musallam, „The Human Embryo in Arabic
Scientific and Religious Thought.“ In The Human Embryo: Aristotle and the Arabic
and European Traditions, hrsg. v. Gordon Dunstan (Exeter: University of Exeter
Press, 1990), 32–46; Rainer Nabielek, „Sexualität und Sexualhygiene im Islam“ (Dis‐
sertation B, Humboldt-Universität, 1990); Remke Kruk, „Ibn Bājja’s Commentary
on Aristotle’s De Animalibus.“ In The Ancient Tradition in Christian and Islamic
Hellenism, hrsg. v. Gerhard Endress und Remke Kruk (Leiden: Research School
CNWS, 1997), 165–79, und Taneli Kukkonen, „Faculties in Arabic Philosophy.“ In
The Faculties: A History, hrsg. v. Dominik Perler, Oxford Philosophical Concepts
(Oxford u.a.: Oxford University Press, 2015), 66–96.

74 Vgl. exemplarisch Mohammed Ghaly, „Islamic Bioethics: The Inevitable Interplay of
ʻTextsʼ and ʻContextsʼ.“ Bioethics 28, Nr. 2 (2014): ii–v, und Mohammed Ghaly, „Pre-
Modern Islamic Medical Ethics and Graeco-Islamic-Jewish Embryology.“ Bioethics
28, Nr. 2 (2014): 49–58.

75 Vgl. Perho, The Prophet's Medicine; Perho, „Ibn Qayyim al-Ǧawziyyah,“ 191–210, und
Bummel, „Zeugung und pränatale Entwicklung“.

76 Vgl. Mohammed Ghaly, „Human Embryology in the Islamic Tradition: The Jurists
of the Post-formative Era in Focus.“ Islamic Law and Society 21 (2014): 157–208.
Ghaly unterscheidet zwischen zwei Ansätzen der islamischen Betrachtungsweise:
a) medizinisch-philosophisch und b) religiös-ethisch. Weiterhin vgl. Nahyan Fancy,
„Generation in Medieval Islamic Medicine.“ In Reproduction, 129–40, und Daniel C.
Peterson, „A Prophet Emerging: Fetal Narratives in Islamic Literature.“ In Imagining
the Fetus: The Unborn in Myth, Religion, and Culture, hrsg. v. Vanessa R. Sasson und
Jane M. Law (New York: Oxford University Press, 2009), 203–22.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

35

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wissenschaftlichen Erkenntnissen Rechnung getragen werden kann, ohne
bestehende Normen zu verletzen.

In der Beurteilung dieser komplexen Themen rückte die Frage nach dem
Beginn des menschlichen Lebens in den Mittelpunkt, da die Antwort auf
diese Frage über „die islamische Sichtweise“ bezüglich der Recht- oder
Unrechtmäßigkeit bestimmter Behandlungsmethoden und Forschungsvor‐
haben entscheidet. Mit dem Ziel eines innerislamischen Konsenses ent‐
standen nacheinander drei internationale Rechtsfindungsgremien, dessen
Mitglieder sich bioethischen Fragestellungen annahmen: Das Gremium für
fiqh der Islamischen Weltliga in Mekka (al‑Maǧmaʿ al-fiqhī al‑islāmī/IFA;
1978), das internationale Gremium für fiqh der Organisation für Islamische
Zusammenarbeit in Dschidda (Maǧmaʿ al-fiqh al-islāmī ad‑duwalī/IIFA;
1981) und die Islamic Organization for Medical Sciences in Kuwait (al‑Mu‐
naẓẓama al‑islāmīya li‑l‑ʿulūm aṭ‑ṭibbīya/IOMS; 1984).77

Die Diskussionen und Empfehlungen der Gremien sind ein elementarer
Bestandteil der Forschung zu moderner islamischer Bioethik. Ebenso wie
in der Forschung zur vormodernen Embryologie lässt sich ein deutlicher
Schwerpunkt auf die rechtswissenschaftlichen Aspekte feststellen. Dazu
zählen neben den Methoden der Rechtsfindung und die Modifizierung
islamrechtlicher Verfahren78 ebenso die Betrachtung konkreter Fragestel‐
lungen wie die Bewertungen von Schwangerschaftsabbrüchen79, die Fest‐

77 Im Folgenden schreibe ich abkürzend auch „Gremien“. Da in der deutschsprachigen
Wissenschaft mit Ausnahme der Islamischen Weltliga neben den arabischen die
offiziellen englischen Namen (und nicht die deutschen Entsprechungen) der Organi‐
sationen verwendet werden, nutze ich diese.
Die Gründung nationaler Bioethikgremien erfolgte in den 1990er Jahren. Vgl. hierzu
Jonathan Brockopp und Thomas Eich, „Introduction: Medical Ethics and Muslim
Perspectives.“ In Muslim Medical Ethics: From Theory to Practice, hrsg. v. Jonathan
Brockopp und Thomas Eich, Studies in Comparative Religion (Columbia: University
of South Carolina Press, 2008), 6.

78 Vgl. Thomas Eich, „Decision-Making Processes among Contemporary ʿUlamaʾ: Is‐
lamic Embryology and the Discussion of Frozen Embryos.“ In Brockopp; Eich, Mus‐
lim Medical Ethics, 61–77; Nils Fischer, „National Bioethics Committees in Selected
States of North Africa and the Middle East.“ Journal of International Biotechnology
Law 5, Nr. 2 (2008): 45–58; Ahmed Gad Makhlouf, Das Konzept des kollektiven
iǧtihād und seine Umsetzungsformen: Analyse der Organisation und Arbeitsweise isla‐
mischer Rechtsakademien, Leipziger Beiträge zur Orientforschung 38 (Berlin: Peter
Lang, 2018), und Peter Heine, „Die Akademie für islamisches Recht (fiqh).“ Rechtsthe‐
orie 16, 1-4 (1985): 499–502.

79 Vgl. Vardit Rispler-Chaim, „The Right not to Be Born: Abortion of the Disadvan‐
taged Fetus in Contemporary Fatwas.“ In Islamic Ethics of Life: Abortion, War,
and Euthanasia, hrsg. v. Jonathan Brockopp, Studies in Comparative Religion

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

36

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


stellung von Vaterschaft80 sowie Reproduktionstechnologien81. Weiterhin
wurde in der jüngeren Forschung herausgestellt, dass sich die zunehmen‐
de Pluralität religiöser Autorität und Expertise auch in der islamischen
Bioethik zeigt.82 Aufgrund der gestiegenen Komplexität von Medizintech‐
nologien wird innerhalb der Gremien das Konzept des kollektiven iǧtihād
angewandt. Gemäß dieser Aufteilung haben Wissenschaftler:innen, oft
Mediziner:innen83, die Aufgabe, die Rechtsgelehrten über die naturwissen‐
schaftlichen Erkenntnisse ihres jeweiligen Fachgebiets aufzuklären, damit
letztere sich vor dem Hintergrund der religiösen Quellen eine Rechtsmei‐
nung bilden können.84

Im Zentrum des interpretativen Bemühens um Klarheit über die Em‐
bryogenese stehen verschiedene Koranstellen, in denen drei Stadien em‐

(Columbia: University of South Carolina Press, 2003), 81–95; Thomas Eich, „Die
Diskussion islamischer Rechtsgelehrter um pre-marital screening und die Abtreibung
behinderter Embryonen.“ In Kulturübergreifende Bioethik: Zwischen globaler Heraus‐
forderung und regionaler Perspektive, hrsg. v. Thomas Eich und Thomas S. Hoffmann,
Angewandte Ethik 4 (Freiburg u. München: Alber, 2006), 152–78.

80 Vgl. Ayman Shabana, „Paternity between Law and Biology: The Reconstruction of
the Islamic Law of Paternity in the Wake of DNA Testing.“ Zygon® 47, Nr. 1 (2012):
214–39; Ayman Shabana, „Negation of Paternity in Islamic Law between Liʿān and
DNA Fingerprinting.“ Islamic Law and Society 20, Nr. 3 (2013): 157–201, und Ayman
Shabana, „Islamic Law of Paternity between Classical Legal Texts and Modern Con‐
texts: From Physiognomy to DNA Analysis.“ Journal of Islamic Studies 25, Nr. 1
(2014): 1–32. Ebenso Thomas Eich, „Constructing Kinship in Sunni Islamic Legal
Texts.“ In Islam and Assisted Reproductive Technologies: Sunni and Shia Perspectives,
hrsg. v. Marcia Inhorn und Soraya Tremayne (Berghahn Books, 2012), 27–52.

81 Vgl. Mohammed Ghaly, „Human Cloning through the Eyes of Muslim Scholars: The
New Phenomenon of the Islamic International Religioscientific Institutions.“ Zygon®
45, Nr. 1 (2010): 7–35, und Ayman Shabana, „Foundations of the Consensus against
Surrogacy Arrangements in Islamic Law.“ Islamic Law and Society 22, 1-2 (2015):
82–113.

82 Vgl. exemplarisch Mohammed Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis: Their
Contribution to Contemporary Islamic Bioethics.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015):
286–311, und Gad Makhlouf, Das Konzept des kollektiven iǧtihād.

83 Die teilnehmenden Wissenschaftler:innen sind mehrheitlich Männer. Die Gruppe
der Rechtsgelehrten war im Zeitraum zwischen den 1970er bis frühen 2000er Jahre
rein männlich. Zu der Rolle von Frauen in den Gremien vgl. Ahmed Gad Makhlouf,
„Zur Mitwirkung von Frauen an den Fiqh-Institutionen.“ Zeitschrift für Recht und
Islam 9 (2017): 135–54.

84 Die Anhörung von Expert:innen ist Teil der islamischen Gerichtsbarkeit. Die Bedeu‐
tung des „expert witness“ vor Gericht hat Ron Shaham am Beispiel medizinischer
Themen eingehend untersucht: vgl. Ron Shaham, The Expert Witness in Islamic
Courts: Medicine and Crafts in the Service of Law (Chicago u. London: University of
Chicago Press, 2010).

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

37

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bryonaler Entwicklung erwähnt werden: nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa. Am
Ende des Prozesses folgt die Schaffung eines ḫalq aḫār, eines „anderen
Wesens“ oder einer „anderen Schöpfung“. Dieser Vorgang wird von den
islamischen Gelehrten als „Einhauchung der Seele“ (nafḫ ar‑rūḥ) oder „Be‐
seelung“ verstanden, die den Lebensbeginn des Ungeborenen markiere.85

Im Koran finden sich indes keine Hinweise auf den zeitlichen Ablauf dieser
Entwicklung. Die Festlegung eines zeitlichen Rahmens begründet sich vor‐
nehmlich aus zwei Hadithen, die in den beiden kanonischen Hadithsamm‐
lungen Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī und Ṣaḥīḥ Muslim überliefert sind: Ein Hadith,
der von Ibn Masʿūd (im Folgenden „Ibn Masʿūd-Hadith“) überliefert wurde
sowie ein weiterer, der von Ḥuḏaifa b. Asīd (im Folgenden „Ḥuḏaifa-Ha‐
dith“) überliefert wurde. Aufgrund verschiedener Varianten der Überliefe‐
rungen entwickelten sich unter den Rechtsgelehrten zwei dominierende
Meinungen bezüglich des Beseelungszeitpunktes beziehungsweise für den
Zeitrahmen, in dem die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa ablaufen: Ent‐
weder laufen alle drei Stadien innerhalb von 40 Tagen ab und die Seele
wird anschließend eingehaucht oder jedes Stadium dauert 40 Tage lang an.
Folglich wären es dreimal 40 Tage, das heißt die Beseelung erfolgte am 120.
Tag.86

85 Die Beseelung des Ungeborenen wird unter muslimischen Gelehrten erst im späten
achten, frühen neunten Jahrhundert innerhalb der Debatte um Fehlgeburten themati‐
siert, nachdem sich das Konzept einer Körper-Seele Dichotomie unter muslimischen
Gelehrten durchgesetzt hatte. Folglich entstand die Auffassung der Beseelung als ein
entscheidender Moment in der embryonalen Entwicklung. Wie Eich am Beispiel
von aṭ‑Ṭabarīs Tafsīr zeigt, entspringt hieraus die bis heute bestehende Verknüpfung
zwischen anšaʾnāhu ḫalqan āḫar aus Q. 23:14 mit dem Zeitpunkt der Beseelung. Vgl.
Thomas Eich, „Induced Miscarriage in Early Mālikī and Ḥanafī Fiqh.“ Islamic Law
and Society 16 (2009): 326–32.

86 Im Folgenden 40-Tage-Position und 120-Tage-Position. Die aktuellen Arbeiten von
Thomas Eich legen nahe, dass die vormodernen Interpretationen der genannten Ko‐
ranpassagen und Hadithe stark auf Fragen bezüglich der Prädestination fokussierten.
Vgl. Thomas Eich, „Patterns in the History of the Commentation on the so-called
ḥadīth Ibn Masʿūd.“ Journal of Arabic and Islamic Studies 18 (2018): 137–67; Thomas
Eich, „The Topos of the Unborn in Early Islamic Predestination Debates: A Study
of the hadīth of Hudayfa Ibn Asīd in Sahīh Muslim.“ Rocznik Orientalistyczny, Nr. 1
(2021): 5–57; Thomas Eich, „The Term nasama in Ḥadīth with a Focus on Material
about Predestination and the Unborn.“ Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgen‐
landes, Nr. 108 (2018): 21–47. Vgl. weiterhin Thomas Eich und Doru Doroftei, Adam
und Embryo: Ein Beitrag zur Erforschung der Adamsgeschichte im Koran, Recht, Ethik
und Gesellschaft im Vorderen Orient | Law, Ethics and Society in the Middle East 3
(Baden-Baden: Ergon, 2023), 237–45.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

38

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zwei der wichtigsten Koranpassagen87 zur embryonalen Entwicklung
sind Q. 22:5 (al‑Ḥaǧǧ):

Ihr Menschen! Wenn ihr im Zweifel über die Auferstehung seid: Wir
schufen euch aus Erde, sodann aus einer nuṭfa, sodann aus einer ʿalaqa,
sodann aus einer muḍġa, geformt und ungeformt, um euch Klarheit zu
verschaffen. Wir lassen im Mutterleibe ruhen, was wir wollen, bis zu
benannter Frist. Dann holen wir euch hervor als Kinder, bis ihr eure
Reife erreicht habt. Manch einer von euch wird abberufen, ein anderer
kommt ins verächtliche Alter, damit er nichts mehr von dem weiß, was er
zuvor gewusst. Du siehst die Erde in Erstarrung. Doch wenn wir Wasser
auf sie niedergehen lassen, dann gerät sie in Bewegung, sie mehrt sich
und lässt Pflanzen sprießen, von jeglicher prächtigen Art.

und Q. 23:12-14 (al‑Muʾminūn):

Den Menschen schufen wir aus einem Extrakt aus Lehm und machten
ihn zu einer nuṭfa an einem sicheren Platz [qarar makīn]. Dann formten
wir die nuṭfa um zu einer ʿalaqa, dann formten wir die ʿalaqa um zu einer
muḍġa, dann formten wir die muḍġa um zu Knochen [ʿiẓām], um dann
die Knochen mit Fleisch [laḥm] zu umkleiden. Dann ließen wir ihn als
andere Schöpfung [ḫalq āḫar] erstehen. Voller Segen ist Gott, der beste
Schöpfer!

Wie erwähnt, werden aus den zitierten Versen sowohl die drei Stadien
nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa als Stadien embryonaler Entwicklung als auch die
Beseelung als anschließender Vorgang identifiziert. Zur Bestimmung eines
zeitlichen Rahmens dieser Entwicklungen dienen der Ibn Masʿūd- und der

Eine weitere Debatte, in der sich auf die „embryologischen Verse“ im Koran bezogen
wird, ist die Erschaffung Adams. So beispielweise Q. 76:2. Hierzu ebenso Eich und
Doroftei, Adam und Embryo, 143–90, und Josef van Ess, Zwischen Ḥadīṯ und Theolo‐
gie: Studien zum Entstehen prädestinatianischer Überlieferung, Studien zur Sprache,
Geschichte und Kultur des islamischen Orients 7 (Berlin: De Gruyter, 1975), 161–68.

87 In den zitierten Versen habe ich die Begriffe nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa bewusst im
arabischen Original belassen, da es sich bei diesen um die Stadien embryonaler
Entwicklung handelt, deren genaue Bedeutung und Zeitpunkt Gegenstand der hier
diskutierten Debatten sind. Für größtmögliche Einheitlichkeit und Genauigkeit ver‐
zichte ich daher auf die Wiedergabe einer Übersetzung der entsprechenden Begriffe.
Hartmut Bobzin übersetzt nuṭfa mit „Samentropfen“, ʿalaqa mit „Klumpen“ und
muḍġa mit „Fötus“. Insbesondere die Übersetzung von muḍġa mit „Fötus“ unterstützt
die 120-Tage-Position und ist daher nicht neutral. Gleiches gilt für die Übersetzung
von Rudi Paret, der nuṭfa mit „Tropfen“, ʿalaqa mit „Embryo“ und muḍġa mit „Fötus“
übersetzt. Es entsteht so der Eindruck einer exakten und zweifelsfreien Bedeutung.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

39

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ḥuḏaifa-Hadith. Der Ibn Masʿūd-Hadith in der Variante im Kitāb al‑Qadar
aus Ṣaḥīḥ Muslim lautet:

Wenn einer von euch geschaffen wird, so wird er im Leib seiner Mutter
[fī baṭni ummihi] vierzig Tage lang zusammengebracht. Dann ist er
darin [f ī ḏālika] ebenso [miṯla ḏālika] eine ʿalaqa, dann ist er darin
[f ī ḏālika] ebenso [miṯla ḏālika] eine muḍġa. Dann wird ihm der Engel
geschickt und die Seele eingehaucht. Der Engel wird aufgefordert, vier
Dinge aufzuschreiben: Seinen [des neuen Lebewesens] Lebensunterhalt,
seinen Todeszeitpunkt, seine Taten und ob er gesegnet oder verdammt
sein wird. Dann wird ihm die Seele eingehaucht. Bei Gott, es gibt
keinen Gott außer ihn. Einer von euch verhält sich wie die Bewohner
des Paradieses, bis nur noch eine Elle zwischen ihm und dem Paradies
übrigbleibt. Aber dann greift das Buch [das, was aufgeschrieben wurde]
ein und er verhält sich wie die Bewohner der Hölle und er betritt sie. Ein
anderer von euch verhält sich wie die Bewohner der Hölle, bis nur noch
eine Elle zwischen ihm der Hölle übrig ist. Aber dann greift das Buch ein
und er verhält sich wie die Bewohner des Paradieses und so betritt er es.

In dem Ḥuḏaifa-Hadith wird zwar die Beseelung nicht erwähnt, jedoch von
der Formung der nuṭfa nach 42 Nächten berichtet:

Wenn über der nuṭfa 42 Nächte vergangen sind, schickt Gott einen En‐
gel. Er formt die nuṭfa und erschafft ihr Hören und Sehen, ihre Haut, ihr
Fleisch und ihre Knochen. Dann sagt er: Oh Herr, männlich oder weib‐
lich? Dann beschließt es dein Herr wie er will und der Engel schreibt es
auf. Dann sagt er: Oh Herr, wie ist sein Todeszeitpunkt? Da beschließt es
dein Herr wie er will und der Engel schreibt es auf. Dann sagt er: Sein
Lebensunterhalt? Und dein Herr beschließt es wie er will und der Engel
schreibt es auf. Dann geht der Engel mit dem Geschriebenen in seiner
Hand weg und nichts wird dem Befohlenen hinzugefügt oder entzogen.

In beiden Hadithen ist die Anzahl von 40/42 Tagen oder Nächten zentral.
Die für diese Arbeit wichtigste Abweichung zwischen den verschiedenen
überlieferten Varianten des Ibn Masʿūd-Hadiths ist das oben von mir fett
gesetzte f ī ḏālika.88 Dieser Zusatz ist Teil der Überlieferung im Ṣaḥīḥ

88 Weitere Hadithsammlungen, die leicht abweichende Varianten des Ibn Masʿūd-Ha‐
dith enthalten, nennt Eich, „Patterns“, 137–38.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

40

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Muslim, aber nicht im Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī.89 Befürworter der 40-Tage-Position
argumentieren, dass sich fī ḏālika auf die 40 Tage beziehe und daher von
einem Zeitraum von insgesamt 40 Tagen für den Ablauf der drei Stadien
nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa veranschlagt werden müssen.90 Ohne den Zusatz
des fī ḏālika ergibt sich eine Zeitspanne von dreimal 40 Tagen, das heißt
120 Tage. Gemäß des aktuellen Forschungsstandes sprach sich sowohl his‐
torisch, ebenso wie in den Debatten der Gremien in den 1980er und 1990er
Jahren, eine Mehrheit von Rechtsgelehrten für die 120-Tage-Position aus.91

In den Debatten der Rechtsfindungsgremien seit den 1970er Jahren weist
Ghaly auf eine veränderte Rolle der Wissenschaftler:innen hin, die nicht
als bloße Informant:innen auftreten. Stattdessen präsentieren manche ihre
eigene Interpretation von Koran und Sunna und erstellen darauf basierend
Studien zu einem bestimmten Sachverhalt. Die Besonderheit der Studien
aus der Feder der Mediziner:innen zeigt sich nicht nur darin, dass wie in
der wissenschaftsbezogenen Koraninterpretation religiös inspiriertes Wis‐
sen mit naturwissenschaftlichen Erkenntnissen verknüpft wird, sondern
auch Rechtsauffassungen formuliert werden.92 Die Exegese betreibenden

89 Die Gründe sind neben unterschiedlichen asānīd mögliche Anpassungen des matn
auch nach Fertigstellung der Hadithsammlungen. Vgl. ebd., 140–41. Es ist ebenfalls
nicht auszuschließen, dass die Hinzufügung von fī ḏālika auf Muslim selbst zurück‐
geht. Zu Muslims Redaktionsprozess an verschiedenen Stellen vgl. Eich, „The Topos
of the Unborn“, 30–32; 38–39, speziell zu fī ḏālika 49. Allgemeiner hierzu auch
Jonathan Brown, The Canonization of al-Bukhārī and Muslim: The Formation and
Function of the Sunnī Ḥadīth Canon, Islam History and Civilization 69 (Leiden: Brill,
2007), 116–17.

90 Im Sinne der besseren Lesbarkeit schreibe ich lediglich 40 Tage statt 40/42, wenn ich
von dieser Position spreche, da die Detailfragen bezüglich der Harmonisierung des
Ibn Masʿūd-Hadith in der 40-Tage-Variante mit dem Ḥuḏaifa-Hadith hier eine unter‐
geordnete Rolle spielen. Vgl. hierzu anschaulich Mohammed Ghaly, „The Beginning
of Human Life: Islamic Bioethical Perspectives.“ Zygon® 47, Nr. 1 (2012): 175–213, und
Ghaly, „Human Embryology in the Islamic Tradition“, 157–208.

91 Vgl. Thomas Eich, „Decision-Making Processes.“ In Muslim Medical Ethics, 65. Neue‐
re Forschung legt hingegen nahe, dass in den ersten Jahrhunderten der islamischen
Geschichte die 40-Tage-Position durchaus von wichtigen Gelehrten dieser Zeit ver‐
treten wurde. Vgl. Eich, „The Topos of the Unborn“, 49. Zu verschiedenen Beseelungs‐
konzepten in frühislamischen Debatten um Schwangerschaftsabbrüche Thomas Eich,
„Zur Abtreibung in frühen islamischen Texten.“ Zeitschrift der Deutschen Morgenlän‐
dischen Gesellschaft 170, Nr. 2 (2020): 351–58.

92 Vgl. Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 286–311.
Ein Beispiel ist die Forderung nach umfangreichen Verboten von Schwangerschafts‐
abbrüchen des Mediziners Hassan Hathout (Ḥassān Ḥatḥūt, 1924-2009). Hathout
argumentierte, dass sowohl gemäß den medizinischen Erkenntnissen als auch laut
Koran und Sunna der menschliche Lebensbeginn mit dem Zeitpunkt der Fertilisati‐

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

41

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wissenschaftler:innen werfen daher die Frage auf, wer zur Auslegung der
religiösen Quellen und der Rechtsfortbildung in Form der Erstellung von
Rechtsgutachten (fatāwā, Sing. fatwā) sowie der Befähigung zur eigenstän‐
digen Rechtsfindung (iǧtihād) berechtigt ist.

Die Definition eines Gelehrten, die Festlegung, wer dieser Gruppe an‐
gehört und wer mögliche Kriterien hierfür festlegt, ist Teil einer lebhaf‐
ten wissenschaftlichen Debatte93 und muss sich an dieser Stelle auf die
wichtigsten Kernpunkte beschränken. Ein kritischer Aspekt in der Defini‐
tion der ʿulamāʾ ist eine institutionalisierte religiöse Ausbildung, mit der
eine ausgewiesene Expertise in Hadithwissenschaft oder fiqh (islamische
Jurisprudenz) erworben wurde.94 Auch in einer weit gefassten Definition
dieser Gruppe als lose definierte Gelehrtenelite wie sie Muhammad Qasim
Zaman vorgestellt hat, ist immer noch das Element der institutionalisier‐

on einsetze. Vgl. Hassan Hathout, Topics in Islamic Medicine (Kuwait: o.A., 1983),
134–35.

93 Zur Diskussion über die Definition und Rolle der ʿulamāʾ vgl. exemplarisch Muham‐
mad Qasim Zaman, The Ulama in Contemporary Islam: Custodians of Change (New
York: Princeton University Press, 2002), und die Beiträge in Meir Hatina, Hrsg.,
Guardians of Faith in Modern Times: ʿUlamaʾ in the Middle East, Social, Economic
and Political Studies of the Middle East and Asia 105 (Bosten u. Leiden: Brill,
2009). Weiterhin deuten Forschungsarbeiten zu verschiedenen Predigern, die nicht
als islamische Gelehrte kategorisiert werden, darauf hin, dass nicht zwingend der
Status eines (Rechts-)Gelehrten notwendig ist, um religiöse Autorität zu erlangen.
Dies legen etwa die Beispiele des ägyptischen Predigers Amr Khaled (ʿAmr Ḫālid,
geb. 1967) und Deedats sowie dessen Schüler Zakir Abdul Karim Naik (Ḏākir ʿAbd
al‑Karīm Nāʾīk, geb. 1965) nahe. Vgl. zu Amr Khaled vor allem die Monographie
Susanne Olsson, Preaching Islamic Revival: ʿAmr Khaled, Mass Media and Social
Change in Egypt, Library of Modern Religion 30 (London u. New York: Tauris, 2015).
Zu Deedat vgl. die oben genannten Titel Sadouni, La controverse islamo-chrétienne,
und Kuiper, Daʿwa and other Religions. Zu Naik vgl. Gardner, Hameed und Mayes,
„Preaching Science and Islam“, 357–91. Die Auseinandersetzung um die Frage, wer
religiöses Wissen verwaltet und kontrolliert ist jedoch in der islamischen Geschichte
nicht neu. Beispielsweise argumentieren Muhammad Qasim Zaman, „The Ulama
and Contestations on Religious Authority.“ In Islam and Modernity: Key Issues and
Debates, hrsg. v. Muhammad K. Masud, Armando Salvatore und Martin van Brui‐
nessen (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2009), 211, und Khalil Athamina,
„Al-Qasās: Its Emergence, Religious Origin and its Socio-Political Impact on Early
Muslim History.“ Studia Islamica 76 (1992): 53–74, dass bereits in der Frühzeit des
Islams Laienprediger und Geschichtenerzähler islamisches Wissen verbreiteten.

94 Vgl. Muhammad Qasim Zaman, Religion and Politics under the Early ʿAbbāsids: The
Emergence of the Proto-Sunnī Elite, Islamic History and Civilization 16 (Leiden u.a.:
Brill, 1997), 3.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

42

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ten Ausbildung enthalten.95 Die höhere religiöse Bildung bleibt charakteris‐
tisch, auch wenn Abschlüsse informell erworben wurden. Als Nachweis
dienen in diesem Fall die Namen der Gelehrten, bei denen gelernt wurde.96

Aus dem Überblick über den Forschungsstand wird ersichtlich, dass es
einige Parallelen zwischen den Forschungsfeldern des iʿǧāz ʿilmī und der
islamischen Bioethik gibt. Diese sind neben der Vereinbarkeit von religiö‐
sem und embryologischem Wissen, Debatten um Status, Legitimation und
Autorität verschiedener Akteure.

Iʿǧāz ʿilmī an den Grenzen religiöser Autorität und naturwissenschaftlicher
Kompetenz

Für verschiedene Akteur:innen, die nicht zum Kreis der traditionellen ʿul‐
amāʾ gezählt werden können, ist iʿǧāz ʿilmī ein beliebtes Tätigkeitsfeld. So
erfreut sich die Methode des iʿǧāz ʿilmī innerhalb salafitischer97 Gruppen,

95 Vgl. ebd.
96 Vgl. Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today, 38–39. Darüber hinaus haben sich

in den muslimisch geprägten Ländern das Bildungssystem ebenso wie die Methoden
zur Überlieferung religiösen Wissens stark verändert. Vgl. exemplarisch Dale Eickel‐
man, „Mass Higher Education and the Religious Imagination in Contemporary Arab
Societies.“ American Ethnologist 19, Nr. 4 (1992).

97 Der Begriff Salafismus wird von dem arabischen Wort salafīya abgeleitet. Letzteres
bezieht sich jedoch auf die Reformbewegung des 19. Jahrhunderts, dessen Vertreter
sich mit dem Ziel einer Wiederbelebung des Islams an der idealisierten Lebensweise
der salaf ṣāliḥ, der „frommen Altvorderen“, orientierten. Justyna Nedza weist darauf
hin, dass es weder einen Konsens darüber gibt, wer zu den salaf ṣāliḥ gezählt wird,
noch über die Auslegung des Begriffs „salafī“ als Selbstbezeichnung. Vgl. Justyna
Nedza, „‚Salafismus‘ - Überlegungen zur Schärfung einer Analysekategorie.“ In Sala‐
fismus: Auf der Suche nach dem wahren Islam, hrsg. v. Behnam T. Said und Hazim
Fouad, 2. erweiterte und verbesserte Auflage (Freiburg i. B.: Herder, 2014), 80–86;
96–98. Ich orientiere mich in dieser Arbeit an den terminologischen Vorschlägen
von Jan-Peter Hartung und Philipp Bruckmayr, die für eine sprachliche Unterschei‐
dung zwischen „Salafismus“ und „salafitischem Islam“ plädieren. Ersteres beschreibt
demgemäß eine politische Ideologie, der „Salafisten“ folgen. Der „salafitische Islam“
hingegen, dem „Salafīs“ anhängen, meint eine religiöse Überzeugung, die zunächst
unabhängig von soziopolitischen Kontexten ist. Vgl. Philipp Bruckmayr und Jan-Pe‐
ter Hartung, „Introduction: Challenges from ʻthe Peripheryʼ? Salaf ī Islam Outside the
Arab World. Spotlights on Wider Asia.“ Die Welt des Islams 60, 2-3 (2020): 154–55.
Auch wenn eine klare Abgrenzung nicht immer möglich ist, bedarf es einer termino‐
logischen Unterscheidung zwischen „Salafismus“ und „Wahhabismus“. Der Begriff
„Wahhabismus“ kennzeichnet die saudi-arabische Variante des Salafismus, die eine
wichtige, wenn auch nicht die einzige Wurzel der salafistischen Ideologie ist, wie
die Beiträge in Philipp Bruckmayr und Jan-Peter Hartung, „Challenges from ʻthe

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

43

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


unabhängig von der jeweiligen Glaubenslehre (ʿaqīda, Pl. ʿaqāʾid)98 und
-praxis großer Beliebtheit. Die Gründe hierfür liegen in einer gewissen
Offenheit in Bezug auf Autoritätsstrukturen sowie dem iʿǧāz ʿilmī zugespro‐
chenen Nutzen der daʿwa. Die salafitische Unabhängigkeit von den Kon‐
ventionen der ʿulamāʾ im Zusammenhang mit der Auslegung von religiösen
Quellen äußert sich in der Ablehnung der Rechtsschulbindung (taqlīd)
und die an diese Stelle tretende Auffassung, jeder Gläubige sei nach der
ausgiebigen Lektüre von Koran und Sunna zur eigenständigen Urteilsfin‐
dung (iǧtihād) befähigt oder gar verpflichtet.99 Auch wenn stets betont

Peripheryʼ? Salaf ī Outside the Arab World. Spotlights on Wider Asia.“ Die Welt
des Islams 60, 2-3 (2020) eindrücklich aufzeigen. Dennoch spielt der Wahhabismus
durch zahlreiche, nicht zuletzt finanzielle, Verflechtungen zwischen dem saudischen
Königreich und der internationalen salafistischen Szene eine große Rolle. Vgl. David
Commins, „From Wahhabi to Salafi.“ In Saudi Arabia in Transition: Insights on
Social, Political, Economic and Religious Change, hrsg. v. Bernard Haykel, Thomas
Hegghammer und Stéphane Lacroix (New York: Cambridge University Press, 2015),
151–66 und Guido Steinberg, „Saudi-Arabien: Der Salafismus in seinem Mutterland.“
In Said; Fouad, Salafismus, 265–96.

98 Zentrale Merkmale der salafitischen Glaubenslehre(n) sind ein entschiedenes Ver‐
ständnis des Monotheismus (tauḥīd) sowie das Bekämpfen seines Gegenstücks širk.
Religiöse Neuerungen (bidaʿ, Sing. bidʿa) werden strikt abgelehnt, ebenso wie spe‐
kulative Theologie (kalām). Bezüglich weiterer Kennzeichen und Definitionen von
Salafismus plädieren Wissenschaftler:innen wie Bernard Haykel, Justyna Nedza und
Daniel Lav für eine Erweiterung der Unterscheidungsmerkmale, insbesondere bezüg‐
lich der Glaubenslehre. Sie gehen davon aus, dass die ideologischen Differenzen
innerhalb des salafistischen Spektrums größer sind als es bisherige Klassifizierungen
des Salafimus abbilden und es nicht nur eine, sondern mehrere salafistische Glau‐
benslehren gebe. Vgl. Justyna Nedza, „„Salafismus“.“ In Salafismus, 80–105; Bernard
Haykel, „On the Nature of Salafi Thought and Action.“ In Global Salafism: Islam's
New Religious Movement, hrsg. v. Roel Meijer (London: Hurst & Company, 2009),
34, und Daniel Lav, Radical Islam and the Revival of Medieval Theology (Cambridge
u.a.: Cambridge University Press, 2012). Zur Überschneidung der salafistischen Glau‐
benspraxis mit anderen Formen des politischen Islams vgl. Thomas Hegghammer,
„Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in the Study of Militant
Islamism.“ In Meijer, Global Salafism: Islam's New Religious Movement, 244–66. Die
Kategorisierungen der verschiedenen Formen des Salafismus gehen auf den ersten
Versuch einer systematischen Klassifizierung der salafistischen Glaubenspraxis durch
Quintan Wiktorowicz zurück, die jedoch mittlerweile umfangreiche Modifizierungen
erfahren hat. Vgl. Quintan Wiktorowicz, „Anatomy of the Salafi Movement.“ Studies
in Conflict & Terrorism 29, Nr. 3 (2006): 207–39.

99 Zur Kritik der Rechtsgelehrten an der individuellen Auslegung der Offenbarungstexte
vgl. Muhammad Qasim Zaman, Modern Islamic Thought in a Radical Age: Religious
Authorities and Internal Criticism (Cambridge u.a.: Cambridge University Press,
2012), 75–76, und Indira F. Gesink, „̒Chaos on the Earthʼ: Subjective Truths versus

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

44

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


werden sollte, dass es sich beim iǧtihād keinesfalls um eine „freischweben‐
de Geistestätigkeit“100 handelt, vereinfacht die Akzeptanz des iǧtihād in
Verbindung mit der salafitischen Ablehnung des taqlīd den Aufbau religiö‐
ser Autorität innerhalb salafitischer Gruppen. Die Distanz zu einer festen
klerikalen Hierarchie fördert die Meinungsvielfalt derart, dass Bernhard
Haykel dem salafitischen Islam beinahe demokratische Züge im Hinblick
auf Interpretationsfreiheiten attestiert.101

Der Fokus auf die moderne Wissenschaft hat die Ausübung wissen‐
schaftsbezogener Koraninterpretation auch außerhalb der Rechtsfindungs‐
gremien insbesondere für Mediziner:innen sowie Naturwissenschaftler:in‐
nen verschiedener Disziplinen und Fachgebiete attraktiv gemacht. An die
Stelle der fehlenden religiösen Ausbildung tritt deren fachliche Expertise,
die sie qua einer modernen naturwissenschaftlichen Ausbildung erworben
haben, von der sie ihren Kompetenzanspruch ableiten.102 Daneben spielt
für iʿǧāz ʿilmī-Interpret:innen, die keine naturwissenschaftliche Expertise
vorweisen können, der Bezug auf westliche Wissenschaftler eine legitimie‐
rende Rolle. Sie beziehen sich beispielsweise auf Mediziner wie Bucaille,
um ihre Aussagen auf zweifache Weise zu legitimieren: erstens lieferte
Bucaille anerkanntes medizinisches Fachwissen, zweitens bescheinigte er
aus der Position des vermeintlich objektiven Wissenschaftlers die empiri‐
sche Korrektheit des Offenbarungstextes. Rotraud Wielandt betitelte die

Communal Unity in Islamic Law and the Rise of Militant Islam.“ The American
Historical Review 108, Nr. 3 (2003): 713.

100 S. Birgit Krawietz, Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam,
Schriften zur Rechtstheorie 208 (Berlin: Duncker u. Humblot, 2002), 354.

101 Vgl. Bernard Haykel, „On the Nature.“ In Global Salafism: Islam's New Religious
Movement, 36.

102 Laut Patrick Haennie wird dieser Kompetenzanspruch insbesondere von der gebil‐
deten Mittelschicht akzeptiert, wie er am Beispiel von naturwissenschaftlich gebil‐
deten Predigern im Kairo der 1990er Jahre untersucht hat. Vgl. Patrick Haenni,
L'islam de marché: L'autre révolution conservatrice, La république des idées (Paris:
Seuil, 2005). Vgl. dazu auch Jakob Skovgaard-Petersen, „In Defense of Muhammad:
ʿUlamaʾ, Daʿiya and the New Islamic Internationalism.“ In Hatina, Guardians of
Faith in Modern Times: ʿUlamaʾ in the Middle East, 298–9, und Samia Serageldin,
„The Islamic Salon: Elite Women's Religious Networks in Egypt.“ In Muslim Net‐
works from Hajj to Hip Hop, hrsg. v. Miriam Cooke und Bruce B. Lawrence, Islamic
Civilisation and Muslim Networks (Chapel Hill u. London: The University of
North Carolina Press, 2005), 163.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

45

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


entsprechenden Funktionsträger etwas polemisch als „europäisch[e] Bestä‐
tiger vom Dienst“103.

Diesen Ansatz nutzen laut Wiedl verstärkt salafistische Aktivist:innen.
Sie beschreibt den Bezug auf das Wissen nichtsalafistischer Expert:innen
gar als „eine charakteristische Methode“104 der salafistischen daʿwa. Indem
sie für die Übereinstimmung des Offenbarungswissens mit den Erkenntnis‐
sen der modernen Naturwissenschaft argumentieren, bedienen iʿǧāz ʿilmī-
Interpret:innen das daʿwa-Motiv der „Wissenschaftlichkeit“ und „Rationali‐
tät“. Auch hier sieht Wiedl salafistische Aktivist:innen als hauptsächliche
Akteur:innen.105 Den Islam als „Vernunftreligion“ wahrzunehmen und zu
bewerben ist hingegen kein Alleinstellungsmerkmal salafistischer Gruppen,
sondern findet sich auch beispielsweise unter verschiedenen Akteur:innen
in deutschen Moscheen, wie die Arbeit von Ayşe Almıla Akca nahelegt.106

Weiterhin spricht vor dem Hintergrund einer globalen, religionsüber‐
greifenden Autorität von Wissenschaft, die auch für die 1980er und 1990er
Jahre galt, meiner Meinung nach nichts dagegen, die Relevanz des Rationa‐
litätsmotivs auf alle Anwendungsbereiche der islamischen daʿwa anzuneh‐
men. Wiedl bezeichnet die Vereinbarkeit von islamischem Offenbarungs‐
wissen und Naturwissenschaft vor allem als „ein wichtiges Thema in der
zeitgenössischen daʿwa an ‚westliche‘ Zielgruppen“107. Indessen weist auch
eine Überlegung Hava Lazarus-Yafehs aus den 1980er Jahren darauf hin,
dieses Motiv ebenso für die inner-islamische daʿwa als bedeutsam einzustu‐
fen. Sie sieht einen Grund für den großen Erfolg des ägyptischen Šaiḫ
Muḥammad Mutawallī aš‑Šaʿrāwī darin, dass er die Sehnsucht religiöser

103 S. Rotraud Wielandt, Das Bild der Europäer in der modernen arabischen Erzähl- und
Theaterliteratur, Beiruter Texte und Studien 23 (Beirut u. Wiesbaden: Orient-Insti‐
tut der Dt. Morgenländischen Ges; Steiner, 1980), 57.

104 S. Wiedl, Zeitgenössische Rufe zum Islam, 374.
105 Vgl. ebd., 346. Vgl. ebenso Wiktorowicz, „Anatomy of the Salafi Movement“, 217,

der die daʿwa auch unter apolitischen Salafit:innen als eine anerkannte Methode
darstellt, um Personen zum islamischen Glauben zu bekehren.

106 Vgl. Ayşe Almıla Akca, Moscheeleben in Deutschland: Eine Ethnographie zu islami‐
schem Wissen, Tradition und religiöser Autorität, Globaler lokaler Islam (Bielefeld:
Transcript, 2020), 314–16. Laut Akca wurde regelmäßig darauf hingewiesen, dass der
Koran moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse enthalte; die Embryologie sei
hierbei eines der zentralen Themen gewesen. Vgl. Akca, Moscheeleben in Deutsch‐
land, 316, Fn. 218.

107 S. Wiedl, Zeitgenössische Rufe zum Islam, 370.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

46

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ägypter:innen nach Beweisen zur Vereinbarkeit von „Islam“ und „Wissen‐
schaft“ bedient.108

Der Embryo im iʿǧāz ʿilmī

Die bisherigen Erläuterungen haben gezeigt, dass iʿǧāz ʿilmī keineswegs als
ein isoliertes Randphänomen betrachtet werden sollte. Stattdessen spielen
iʿǧāz ʿilmī-Interpretationen in den Bereichen des salafistischen Aktivismus‘,
der islamischen daʿwa, in Diskussionen islamischer Bioethik sowie inner‐
halb der Debatte über die Vereinbarkeit zwischen dem Offenbarungswissen
und der modernen Naturwissenschaft eine wichtige Rolle. Diese Verbin‐
dungen wurden jedoch bisher gar nicht oder nur am Rande in den Blick
genommen. Am Beispiel der koranischen Embryologie möchte ich die
Perspektive auf den iʿǧāz ʿilmī erweitern.

Aus der Vielfalt der naturwissenschaftlichen Bereiche, die von Vertre‐
ter:innen des iʿǧāz ʿilmī-Ansatzes verhandelt werden, nimmt die Embryolo‐
gie einen besonderen Stellenwert ein, weshalb sie im Zentrum dieser Arbeit
steht.109 Aus mehreren Gründen ist die embryonale Entwicklung im iʿǧāz
ʿilmī eines der populärsten Themen: Erstens liegen mehrere Textpassagen
im Koran als auch in den Hadithsammlungen vor, die dezidiert embryonale
Entwicklung thematisieren oder als Verweis auf die Embryogenese gelesen
werden. Zweitens gibt es gut belegte Erkenntnisse in der Embryologie,
über die wissenschaftlicher Konsens herrscht. Drittens sind Fragen rund
um Schwangerschaft, Entwicklung des Embryos und die Menschwerdung
Themen, die moralische, ethische und rechtliche Standpunkte sowohl er‐
fordern als auch herausfordern und dadurch die Gesprächsbereitschaft und
Meinungsbildung fördern. Vor allem Letzteres macht die Embryologie zu
einem fruchtbaren Gegenstand für die islamische daʿwa.

Seit den 1980er Jahren stellen einige Akteure die 120-Tage-Position in
Frage und begründen ihre Auffassung damit, sich an der modernen Natur‐

108 Vgl. Hava Lazarus-Yafeh, „Muhammad Mutawalli al-Shaʿrawi: A Portrait of a Con‐
temporary ʿalim in Egypt.“ In Islam, Nationalism, and Radicalism in Egypt and the
Sudan, hrsg. v. Gabriel R. Warburg und Uri M. Kupferschmidt (New York: Praeger,
1983), 285.

109 Die zentrale Stellung des Embryos im iʿǧāz ʿilmī wurde auch von Pink, Muslim
Qurʼānic Interpretation Today, 196; Campanini, The Qurʾan, 38–39, und Ahmad
Dallal, „Science and the Qurʾān.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān, 4:554, festge‐
stellt.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

47

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wissenschaft zu orientieren. Am Beispiel von ʿAbd al‑Maǧīd az‑Zindānī
analysiere ich anhand seiner iʿǧāz ʿilmī-Interpretation der embryonalen
Entwicklung die Rollen von moderner Wissenschaft und Wissenschaft‐
ler:innen sowie die strukturellen Bedingungen, die az‑Zindānīs Aktivitä‐
ten zugrunde liegen. Im Zusammenhang mit iʿǧāz ʿilmī wird az‑Zindānī
regelmäßig als wichtiger Akteur erwähnt.110 Auf der Basis von Q. 23:12-14
entwickelte er Ende der 1990er Jahre ein Modell embryonaler Entwicklung,
das seine Auslegung der religiösen Grundlagentexte Koran und Sunna111

mit Erkenntnissen der modernen Embryologie vereint. Das entscheidende
Merkmal an az‑Zindānīs Modell ist die Argumentation für die 40-Tage-Po‐
sition, die im Kontrast zu der Mehrheitsmeinung der Rechtsfindungsgremi‐
en steht.

Durch az‑Zindānīs Äußerungen zu Politik, Recht und Gesellschaft sowie
durch seine Methodik, die er im iʿǧāz ʿilmī anwendet, zeigt sich seine Iden‐
tifikation mit einer salafistischen Ideologie. Diese hat es az‑Zindānī ermög‐
licht, sich außerhalb der Grenzen der scholastischen Tradition erfolgreich
als Prediger und religiöse Autorität zu positionieren. Da er selbst keine
medizinische oder andere naturwissenschaftliche Ausbildung hat, bezieht
er das medizinische Wissen aus einer Zusammenarbeit mit verschiedenen
Wissenschaftlern, die seinen Ausführungen fachliche Legitimität verschaf‐
fen.

Zindānīs Modell und die ihm zugrundeliegenden Annahmen beein‐
flussten neben zahlreichen darauffolgenden iʿǧāz ʿilmī-Beiträgen in Print,
TV und Internet auch die systematisierte islamische daʿwa. Anhand von
az‑Zindānīs Aktivitäten zeige ich, dass der iʿǧāz ʿilmī als spezifischer Ansatz
zur Koraninterpretation seit den 1980er Jahren gebräuchlicher und verbrei‐
teter ist, als bisher angenommen wurde. Dies gilt insbesondere im Hinblick

110 Die wichtige Position az‑Zindānīs in der iʿǧāz ʿilmī-Bewegung erkannte beispielswei‐
se Dallal: Vgl. Ahmad Dallal, „Science and the Qurʾān.“ In The Encyclopaedia of
the Qurʾān, 4:555. Für eine ausführliche Auseinandersetzung mit dem aktuellen
Forschungsstand zu az‑Zindānī vgl. Kapitel 3.

111 Die Sunna im sunnitischen Islam umfasst den gesamten Textkorpus der Hadith‐
sammlungen. Die Bedeutung und Konzeptionen der Sunna werden ausführlich
in dem Sammelband Adis Duderija, Hrsg., The Sunna and its Status in Islamic
Law: The Search for a Sound Hadith, Palgrave Series in Islamic Theology, Law,
and History (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2015) betrachtet. Zur systematischen
Sammlung von Ereignissen des Frühislams und der Historizität der Berichte vgl.
Gregor Schoeler, Charakter und Authentie der muslimischen Überlieferung über das
Leben Mohammeds, Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen
Orients 14 (Berlin u. New York: De Gruyter, 1996).

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

48

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auf die Verbreitung bestimmter Interpretationen der im Koran und den
Hadithen tradierten embryonalen Entwicklungsschritte, die die islamische
daʿwa bis heute prägen. Daran anknüpfend ist es ein Ziel meiner Arbeit,
die Aufmerksamkeit für die Verbindung zwischen iʿǧāz ʿilmī und daʿwa
zu schärfen. Ein wichtiger Aspekt ist diesbezüglich das Bestreben, mittels
daʿwa politische Ideen oder ideologische Grundsätze in nichtakademischer
Form zu verbreiten.112 Hierzu zählt auch die Auffassung über Zeiträume
koranisch basierter Stadien embryonaler Entwicklung als ideologische Po‐
sition, die als Faktenwissen präsentiert wird.

Ich verstehe iʿǧāz ʿilmī daher als eine Form der islamischen Wissens‐
produktion. Folglich geht es in dieser Analyse von iʿǧāz ʿilmī-Interpreta‐
tionen nicht um die apriorische Festlegung dieser Interpretationen als
falsch oder unwahr.113 Das sozialkonstruktivistische Verständnis von Wis‐
sen bietet insofern die Möglichkeit einer neutralen Annäherung, die zu
einem weiterreichenden Verständnis des Phänomens iʿǧāz ʿilmī führt. Infol‐
gedessen beurteile ich az‑Zindānīs Modell als das Produkt eines Zusam‐

112 Vgl. Muhammad K. Masud, Reinhard Schulze und Paul E. Walker, „Daʿwah.“ In The
Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World: Oxford Islamic Studies Online,
Bd. 1, hrsg. v. John L. Esposito (New York: Oxford University Press, 1995), zuletzt
geprüft am 08.02.2018, http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MI
W/e0182?_hi=3&_pos=3, 1, und Abdullah Saeed, „Salafiya, Modernism, and Revival.
“ In The Oxford Handbook of Islam and Politics, hrsg. v. John L. Esposito und Emad
El-Din Shahin (Oxford: Oxford University Press, 2013), 37. Neuere Untersuchungen
wie von Olsson, Preaching Islamic Revival, weisen am Beispiel ʿAmr Khaleds nach,
dass Prediger:innen durchaus politisch agieren.

113 In der Wissenssoziologie wird Wissen nicht nach „wahr“ oder „falsch“ kategorisiert.
Vielmehr fragen Wissenssoziolog:innen danach, wer welches Wissen für wahr hält
und gehen davon aus, dass Geltung von Wissen sozial bestimmt ist. Zu dem Wis‐
sensbegriff der Wissenssoziologie vgl. die Übersicht von Hubert Knoblauch, Wis‐
senssoziologie (Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005), 13–20. Ebenso Reiner Keller, Wis‐
senssoziologische Diskursanalyse: Grundlegung eines Forschungsprogramms (Wies‐
baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2005), 19–94. Zu den vielfältigen Bedeu‐
tungen von „Wissen“ in der Wissenssoziologie vgl. exemplarisch E. Doyle McCarthy,
Knowledge as Culture: The New Sociology of Knowledge (London: Routledge, 1996),
11–26, und Sabine Maasen, Wissenssoziologie, 2. Aufl. (Bielefeld: Transcript, 2009),
31–63.
Auf das Problem, anhand der Negierung des Wahrheitsgehaltes unzureichende De‐
finitionen von Wissen festzulegen, haben Andreas Anton und Michael Schetsche
anhand von Verschwörungstheorien hingewiesen. Vgl. Andreas Anton und Michael
Schetsche, „Vielfältige Wirklichkeiten: Wissenssoziologische Überlegungen zu Ver‐
schwörungstheorien.“ In Verschwörungstheorien im Diskurs, hrsg. v. Sören Stumpf
und David Römer, Zeitschrift für Diskursforschung 4. Beiheft (Weinheim: Beltz
Juventa, 2020), 88–99.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

49

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236MIW/e0182?_hi=3&_pos=3


menspiels verschiedener sozialer und politischer Bedingungen. Aufgrund
dessen liegt der Schwerpunkt meiner Analyse weniger in der Suche nach
Ursachen und Wirkungen. Vielmehr werden neben inhaltlichen Erörterun‐
gen ebenfalls soziale Faktoren wie der ideologische und religiöse Kontext,
der az‑Zindānīs Ansatz prägt, in die Untersuchung integriert. Hierdurch
können die zugrundeliegenden Prozesse und Strukturen aufgedeckt wer‐
den, die den Kontext seines Wirkens bilden. Weiterhin ermöglicht dieses
Vorgehen, die Genese und Bedeutung seiner Wissenskonfigurationen nach‐
zuvollziehen. Diese Herangehensweise ermöglicht zu verstehen, wie es
az‑Zindānī gelingt, die Bedeutung einiger Schlüsselbegriffe aus Q. 23:12-14
neu zu interpretieren und diese international zu popularisieren.

„Popularisierung“ definiere ich hier in erster Linie als Mechanismus,
durch den Wissen verbreitet wird. Popularisierung ist ein Kommunikati‐
onsprozess, in dem das zu verbreitende Wissen, seine Struktur und Form
ausgewählt werden. Dieser Prozess ändert den Status dieses Wissens in dem
Sinne, dass er es plausibilisiert und bekannt macht, also festschreibt, was
„wahr“ ist.114 Anknüpfend an das vorliegende Verständnis von Wissen folge
ich hier dem durch fünf Parameter gekennzeichneten Begriff nach Carsten
Kretschmann, der die etablierten Annahmen der Wissenssoziologie zusam‐
menbringt. Demnach wird die Popularisierung von Wissen als diskursiver
Kommunikationsprozess verstanden. Kretschmanns Definition zufolge be‐
steht 1) ein Wissensgefälle zwischen Produzent:innen und Rezipient:innen;
2) ist die Zahl der Produzent:innen kleiner als der Rezipient:innen; 3) muss
die Rezipient:innenmenge eine Größe aufweisen, die Schlussfolgerungen
für die Gesamtgesellschaft zulässt; 4) ist Popularisierung intentional und
folgt bestimmten Motiven der Produzent:innen; 5) bedient sie sich poten‐
tiell breitenwirksamer Medien.115 Die Sichtbarkeit des popularisierten Wis‐
sens ist folglich „nie umstandslos gegeben“,116 sondern ein Produkt diskur‐
siver, institutioneller, historischer und kultureller Vorbedingungen. Popula‐
risierung funktioniert „als Mechanismus der Ein- und Ausschließung von
Wissen […] und schreibt am Ende das als Wissen fest, was akzeptabel und

114 Vgl. Carsten Kretschmann, „Einleitung: Wissenspopularisierung - ein altes, neues
Forschungsfeld.“ In Kretschmann, Wissenspopularisierung, 17.

115 Vgl. ebd., 14.
116 S. Tom Holert, „Bildfähigkeiten: Visuelle Kultur, Repräsentationskritik und Politik

der Sichtbarkeit.“ In Imagineering: Visuelle Kultur und Politik der Sichtbarkeit, hrsg.
v. Tom Holert, Jahresring 47 (Köln: Oktagon, 2000), 20.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

50

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


plausibel, was also ‚wahr‘ ist. Und weil das popularisierte Wissen ‚wahr‘ ist,
wird es in der Folge zu ganz verschiedenen Zwecken instrumentalisiert.“117

Einen ähnlichen Ansatz der wissenschaftsbasierten Koraninterpretation
wählte der in Saudi-Arabien lebende Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār
(geb. 1939), der bereits Anfang der 1980er Jahre ebenfalls ein Modell em‐
bryonaler Entwicklung vorstellte, das medizinische Erklärungen und reli‐
giöse Texte kombiniert. Bār ist einer der bekanntesten Vertreter der wissen‐
schaftsbezogenen Koraninterpretation innerhalb der Rechtsfindungsgremi‐
en.118 Er nahm an zahlreichen Sitzungen verschiedener Rechtsfindungs-
und Bioethikgremien teil und beteiligte sich aktiv an den Diskussionen
bezüglich des menschlichen Lebensbeginns. Weiterhin präsentierte al‑Bār
in vielzähligen Publikationen sein Modell embryonaler Entwicklung, mit
dem er den Zeitpunkt des 120. Tages nach der Befruchtung als Zeitpunkt
der Beseelung und Beginn des menschlichen Lebens stützt. Bār bezieht
seine naturwissenschaftliche Autorität aus seiner medizinischen Expertise.
Er ist ein anschauliches Beispiel dafür, wie Mediziner:innen innerhalb der
Gremien islamrechtliche Sichtweisen auf die embryonale Entwicklung und
den menschlichen Lebensbeginn beeinflussen.

Ausgehend von den unterschiedlichen Akteuren der Debatte stelle ich
die These auf, dass es innerhalb der zeitgenössischen innerislamischen
Debatten zur embryonalen Entwicklung zu einer Ausdifferenzierung von
unterschiedlichen Strängen des Diskurses119 gekommen ist, die wenig oder

117 S. Carsten Kretschmann, „Einleitung.“ In Wissenspopularisierung, 17.
118 Beispielsweise nennt Thomas Eich ihn eine „Schlüsselfigur des islamischen Bio‐

ethik-Diskurses“. S. Thomas Eich, „Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter.“ In
Kulturübergreifende Bioethik, 168.

119 Der Begriff des Diskurses geht auf Michel Foucault zurück und wurde an dessen
Arbeiten anknüpfend weiter ausgearbeitet. Vgl. Michel Foucault, Archäologie des
Wissens, 16. Aufl. (Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2013), übersetzt von Ulrich Köppen
und Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, 9. Aufl. (Frankfurt a. M.: Suhr‐
kamp, 2003), übersetzt von Walter Seitter.
Ich folge hier der aussagekräftigen Definition von Harald Neumeyer, „Methoden
diskursanalytischer Ansätze.“ In Methoden der literatur- und kulturwissenschaftli‐
chen Textanalyse: Ansätze - Grundlagen - Modellanalysen, hrsg. v. Vera Nünning
und Ansgar Nünning (Stuttgart u- Weimar: J.B. Metzler, 2010), 178, der Diskurse
als „Aussageordnungen, die sich über einen gemeinsamen Gegenstand definieren,
impliziten wie expliziten Regeln gehorchen, spezifischen Funktionen unterliegen,
bestimmte Formen annehmen und die von den Machtmechanismen gekennzeich‐
net sind, die sie hervorgebracht haben“ definiert.
Für weitere Überblicke vgl. Siegfried Jäger, Kritische Diskursanalyse: Eine Einfüh‐
rung, 6., vollständig überarbeitete Auflage, Edition Diss 3 (Münster: Unrast, 2012);

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

51

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gar keinen Bezug aufeinander nehmen. Diese Diskursstränge repräsentie‐
ren die unterschiedlichen Motivationen und Interessen der jeweiligen In‐
terpreten. Einerseits gibt es die islamrechtlich geprägten Debatten der
internationalen Rechtsfindungsgremien. Trotz divergierender Meinungen
der Teilnehmenden konnte gezeigt werden, dass es innerhalb der Gremien
eine Mehrheitsmeinung bezüglich der aus Koran und Sunna abgeleiteten
Länge und Abfolge der embryonalen Stadien gibt.120 Demgemäß beginnt
menschliches Leben mit der Beseelung des Ungeborenen am 120. Tag nach
der Befruchtung der Eizelle. Essentieller Bestandteil dieser Argumentation
ist, dass sich die Summe von 120 Tagen aus der Kalkulation von dreimal
40 Tagen ergibt, die jeweils auf die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa fallen.
Gleichzeitig wird dieser Standpunkt regelmäßig als die islamische Mehr‐
heitsmeinung zum Thema angeführt.121

Keller, Wissenssoziologische Diskursanalyse, 95–174, und Johannes Angermüller et
al., Hrsg., Diskursforschung: Ein interdisziplinäres Handbuch. Band 1: Theorien,
Methodologien und Kontroversen, DiskursNetz 1 (Bielefeld: Transcript, 2014). Für
einen theoretischen Blick auf Religion und Naturwissenschaft vgl. Kocku von Stuck‐
rad, „Religion and Science in Transformation: On Discourse Communities, the
Double-Bind of Discourse Research, and Theoretical Controversies.“ In Making
Religion: Theory and Practice in the Discursive Study of Religion, hrsg. v. Kocku von
Stuckrad und Frans Wijsen, Supplements to Method and Theory in the Study of
Religion 4 (Leiden u. Boston: Brill, 2016), 203–24.

120 In den veröffentlichten Tagungsbänden der IOMS und der IIFA werden die einzel‐
nen Wortbeiträge aus der jeweiligen Diskussion veröffentlicht. An diesen wird deut‐
lich, dass die Anwesenden ein breites Meinungsspektrum vertreten und keinesfalls
Einigkeit herrscht. Dies spiegelt sich auch in den Empfehlungen und Abschluss‐
statements der Gremien wider, in denen breite Richtlinien statt eines detaillierten
Konsenses formuliert werden. Die Diskussionen über den menschlichen Lebensbe‐
ginn sind ein anschauliches Beispiel, wie Ghaly, „The Beginning of Human Life“,
175–213, darstellt.

121 Vgl. Marion Holmes Katz, „The Problem of Abortion in Classical Sunni fiqh.“ In
Brockopp, Islamic Ethics of Life, 29–31; Isam Ghanem, Islamic Medical Jurispru‐
dence (London: Arthur Probsthain, 1982), 61; Vardit Rispler-Chaim, Islamic Medi‐
cal Ethics in the Twentieth Century, Social, Economic and Political Studies of the
Middle East 46 (Leiden u.a.: Brill, 1993), 15; Basim Musallam, Sex and Society in
Islam: Birth Control before the Nineteenth Century, Cambridge Studies in Islamic
Civilization (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 1983), 57; Thomas Eich,
„Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter.“ In Kulturübergreifende Bioethik, 167–
73; Ghaly, „The Beginning of Human Life“, 193; Thomas Eich, „Decision-Making
Processes.“ In Muslim Medical Ethics, 65, und Martin Kellner, Islamische Rechtsmei‐
nungen zu medizinischen Eingriffen an den Grenzen des Lebens: Ein Beitrag zur
kulturübergreifenden Bioethik, Mitteilungen zur Sozial- und Kulturgeschichte der
islamischen Welt 29 (Würzburg: Ergon, 2010), 215.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

52

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Andererseits will az‑Zindānī mittels der modernen Naturwissenschaft
die koranische Göttlichkeit beweisen. Seine iʿǧāz ʿilmī-Interpretation der
embryonalen Entwicklung wirkt wie ein Gegenmodell zum islamrechtlich
basierten Ansatz der Gremienteilnehmenden. Es liegen bisher allerdings
meines Wissens keine Forschungsarbeiten vor, die diesen Umstand the‐
matisieren.122 Gemeinhin wird die Tatsache, dass az‑Zindānī in seinem
Modell für die 40-Tage-Position argumentiert, in der Literatur über ihn
nicht erwähnt.123 Stattdessen beschränkt sich die Aufmerksamkeit gegen‐
über az‑Zindānī neben seinen politischen Aktivitäten vornehmlich auf die
Erwähnung seiner Zusammenarbeit mit westlichen Wissenschaftler:innen,
jedoch ohne die Ergebnisse dieser Kooperation zu analysieren.

Ich argumentiere weiterhin, dass sich die 40-Tage-Position außerhalb is‐
lamrechtlicher Debatten stark popularisiert hat, weshalb es umso wichtiger
ist, den wissenschaftlichen Kenntnisstand über die Verbreitung und Rezep‐
tion der verschiedenen Positionen zu erweitern. Dieser Diskursstrang be‐
inhaltet auch die Darstellungen al‑Bārs, der sich mit seiner wissenschafts‐
basierten Interpretation an den Grenzen zwischen rechtstheoretischer Bio‐
ethik und iʿǧāz ʿilmī bewegt. Des Weiteren möchte ich am Beispiel von
al‑Bār und az‑Zindānī den Blick für die methodischen Gemeinsamkeiten
und Unterschiede der Exegese betreibenden Mediziner:innen und der iʿǧāz
ʿilmī-Bewegung schärfen, aus denen sich deren jeweilige Schlussfolgerun‐
gen erklären lassen.

Mittels Auswertung weiterer Publikationen, die koranbasierte Vorstell‐
ungen embryonaler Entwicklung thematisieren, soll weiterhin die These
überprüft werden, dass az‑Zindānī mit seinen Aktivitäten maßgeblich für
eine Erweiterung der zeitgenössischen islamisch-theologischen Annahmen
embryonaler Entwicklung verantwortlich ist. Diese Erkenntnis relativiert
schließlich eine gängige Annahme aus der Forschung zu islamischer Bio‐
ethik bezüglich des angenommenen Zeitrahmens der embryonalen Ent‐
wicklungsschritte. Folglich erweitert diese Arbeit den Blick auf die For‐
schung zu islamischer Bioethik und leistet weiterhin einen Beitrag zur
Erforschung der Debatte um die Vereinbarkeit von religiösem islamischen

122 In der Forschung zu islamischer Bioethik werden az‑Zindānī und der iʿǧāz ʿilmī
von Dariusch Atighetchi erwähnt, allerdings ohne az‑Zindānīs Position zu bennen.
Vgl. Dariusch Atighetchi, Islamic Bioethics: Problems and Perspectives (Dordrecht:
Springer, 2007), 336.

123 Es gibt, zumindest über offizielle Portale wie die Datenbank arabischer Fachzeit‐
schriften Al Manhal Journal Collections, auch keine veröffentlichten arabischspra‐
chigen Analysen von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī. [Stand August 2022].

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

53

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und modernem naturwissenschaftlichen Wissen. Insgesamt komme ich zu
dem Ergebnis, dass az‑Zindānī einer der wichtigsten und einflussreichsten
Vertreter der sunnitischen arabischsprachigen iʿǧāz ʿilmī-Bewegung ist.

Auswahl des Materials und methodisches Vorgehen

In der Auswahl des zu untersuchenden Materials habe ich englisch- und
arabischsprachige Publikationen von az‑Zindānī und al‑Bār aus dem Un‐
tersuchungszeitraum vom Ende der 1970er Jahre bis in die frühen 2000er
Jahre berücksichtigt, in denen sie sich mit embryonaler Entwicklung,
Schwangerschaft, Schwangerschaftsabbrüchen und reproduktiven Techno‐
logien sowie wissenschaftsbezogener Koraninterpretation beschäftigen.
Hierzu zählen neben Monographien und Beiträgen in Sammelbänden auch
Zeitschriften- und Zeitungsartikel sowie Onlinedokumente. In den Zeit‐
raum der rechtsethischen Debatten der Rechtsfindungsgremien, zwischen
dem Ende der 1970er Jahre und den frühen 2000er Jahren, fallen auch
az‑Zindānīs für diese Arbeit entscheidenden iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten und Pu‐
blikationen.

Sowohl von al‑Bār als auch von az‑Zindānī existieren lediglich fragmen‐
tarische Schriftenverzeichnisse mit sehr uneinheitlichen Angaben. Des Wei‐
teren sind einige Publikationen nur online zugänglich. Die Publikations‐
auswahl bewerte ich daher als repräsentative Auswahl, ich kann hingegen
keinen Anspruch auf Vollständigkeit erheben.

Nicht in die Analyse einbezogenen wurden Beiträge, die thematisch
keinen Bezug zur Embryologie haben. Dazu zählen bei al‑Bār Arbeiten zu
Themen wie Alkoholkonsum oder Organtransplantationen. Gleiches gilt
für az‑Zindānī, dessen iʿǧāz ʿilmī-Beiträge zu beispielsweise geographischen
Themengebieten ich nicht integriert habe. Darüber hinaus erwähne ich
az‑Zindānīs Werke zur ʿaqīda lediglich in Verbindung mit seiner Biografie,
wenn deren Inhalte Rückschlüsse auf seine ideologischen Überzeugungen,
vor allem seine Methodik (manhaǧ), zulassen. Einleitend zu jedem Kapitel
oder gegebenenfalls spezifischen Abschnitten erläutere ich den jeweiligen
Korpus der verwendeten Primärliteratur, daher verzichte ich an dieser
Stelle auf eine komplette Aufzählung und Beschreibung der einzelnen Ver‐
öffentlichungen.

Sowohl az‑Zindānī als auch al‑Bār haben neben ihren arabischsprachi‐
gen Publikationen zahlreiche Texte auf Englisch veröffentlicht. Im Fall
von al‑Bār sind seine vielzähligen englischsprachigen Publikationen im

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

54

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fachgebiet Embryologie bisher kaum in die wissenschaftlichen Betrachtun‐
gen eingeflossen. Daher analysiere ich diese gleichwertig neben seinen
arabischsprachigen Veröffentlichungen. Auffällig ist, dass al‑Bār regelmäßig
auf Englisch publiziert hat sowie einige arabischsprachige Originale über‐
setzte. Dies mag daran liegen, dass er maßgeblich ein nichtarabischspra‐
chiges Publikum erreichen will, darunter auch muslimische medizinische
Praktiker:innen in beispielsweise Südostasien, Nordamerika und Europa.
In der Medizin, wie auch in den meisten Naturwissenschaften, ist Englisch
die Lingua franca. Gleichzeitig scheint al‑Bār die Verbreitung und Rezepti‐
on seiner englischsprachigen Publikationen wichtiger als die der arabisch‐
sprachigen zu sein. Dieser Eindruck erhärtete sich durch meine E-Mail-
Korrespondenz mit ihm: Die dutzenden Publikationen von ihm oder unter
seiner Mitarbeit, die er mir schickte, sind auf Englisch verfasst.124

In der Publikationsliste von az‑Zindānī finden sich ebenfalls zahlreiche
englischsprachige Publikationen. Insbesondere einige umfangreiche iʿǧāz
ʿilmī-Beiträge liegen nur auf Englisch vor. Die Bedeutung der englischen
Sprache als Lingua franca der iʿǧāz ʿilmī-Bewegung sollte keinesfalls unter‐
schätzt werden. Zunächst sind die Muslim:innen weltweit mehrheitlich kei‐
ne arabischen Muttersprachler:innen. Auf Englisch veröffentlichte Inhalte
erweitern folglich den potentiellen Rezipient:innenkreis.125 Diesen Sachver‐
halt bestätigt die Feststellung von Henning Wrogemann, dass innerhalb der
islamischen daʿwa-Bewegung mit dem Ziel höherer Reichweite zunehmend
auf Englisch kommuniziert wird. Davon ist auch die daʿwa-Literatur nicht
ausgenommen, die für den internationalen Vertrieb übersetzt wird.126

124 E-Mail-Korrespondenz mit al‑Bār im Oktober 2018. Da die Nachrichten auf Ara‐
bisch ausgetauscht wurden, ist es unwahrscheinlich, dass al‑Bār fehlende Sprach‐
kenntnisse meinerseits antizipierte.

125 Auf die Bedeutung des Englischen innerhalb der umma, insbesondere unter nichta‐
rabischsprachigen Muslim:innen, haben beispielsweise Jon Anderson und Dale
Eickelman bereits 1999 hingewiesen: vgl. Jon Anderson und Dale Eickelman, „Rede‐
fining Muslim Publics.“ In New Media in the Muslim World: The Emerging Public
Sphere, hrsg. v. Jon Anderson und Dale Eickelman, Indiana Series in Middle East
Studies (Bloomington u. Indianapolis: Indiana University Press, 1999), 8.

126 Vgl. Wrogemann, Missionarischer Islam und gesellschaftlicher Dialog, 16. Ähnliches
hat Andrew Rippin in Bezug auf die Übersetzung von Korankommentaren, insbe‐
sondere im Internet, festgestellt. Als Musterbeispiel einer solchen Übersetzungstä‐
tigkeit nennt er die Website altafsir.com, auf der detaillierte Übersetzungen der
(arabischen) Korankommentare zur Verfügung gestellt werden. Laut Rippin zählt
Englisch zu den „islamischen Sprachen“. Vgl. Andrew Rippin, „The Qurʾān on the
Internet: Implications and Future Possibilities.“ In Muslims and the New Informa‐
tion and Communication Technologies: Notes from an Emerging and Infinite Field,

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

55

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Sichtung der Primärliteratur erfolgte im Hinblick auf folgende Fra‐
gen: Beziehen sich die Beiträge von al‑Bār und az‑Zindānī zu den Stadien
embryonaler Entwicklung erkennbar auf eine (religiöse) Ideologie? Wel‐
che Referenzen zu vormodernen oder modernen Autor:innen, Autoritäten
und Organisationen werden gemacht? Welche Materialien werden benutzt?
Sind bestimmte Prinzipien der Rechtsfindung (uṣūl al‑fiqh) erkennbar?
Auf Basis welcher Bezüge zu Koran und Sunna werden Schlussfolgerungen
gezogen? Mein Ziel ist es, mithilfe der ausgewählten Publikationen sowohl
deren Inhalt zu analysieren als auch die Wechselwirkungen zwischen reli‐
giösem und modernem medizinischen Wissen in der Wissensproduktion
am Beispiel des iʿǧāz ʿilmī besser zu verstehen und die Modi dieser Wissens‐
generierung zu identifizieren.

Neben den genannten Texten berücksichtige ich in der Analyse in be‐
sonderem Maße bildliche Materialien.127 Gemäß einer „Bildgebrauchskri‐
tik“128 untersuche ich diese auf deren Einsatz, Zirkulation und Rezeption,
das heißt auf ihre Beteiligung an al‑Bārs und az‑Zindānīs Praktiken der
Wissensproduktion.129 Dieser Arbeit liegt dabei das Verständnis zugrunde,
dass Bilder nicht lediglich Beiwerk textlich generierten Wissens darstellen,
sondern selbst visuelle Argumente sind. Den Ergebnissen bildgebender
Verfahren wird insbesondere in den Naturwissenschaften die Funktion
objektiver Belege zugestanden. Verstehen wir Bilder als Methoden der Wis‐
sensproduktion gemäß der oben eingeführten sozialkonstruktivistischen
Definition, so haben sie Anteil an der Konstruktion von Realität.130 Ange‐

hrsg. v. Thomas S. Hoffmann und Göran Larsson, Muslims in Global Societies
Series 7 (Dordrecht u.a.: Springer, 2013), 120.

127 Der Begriff des Bildes, den ich in dieser Arbeit benutze, meint jegliche Darstel‐
lungen von wiedererkennbaren natürlichen oder künstlich geschaffenen Objekten.
Diese Definition schließt die Visualisierungen bildgebender Verfahren wie beispiels‐
weise Fotografie oder Sonografie explizit mit ein. Sprachliche oder mentale Bilder
sind nicht Gegenstand dieser Untersuchung. Zum engen und weiten Bildbegriff vgl.
Klaus Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium: Elemente einer allge‐
meinen Bildwissenschaft (Köln: Herbert von Halem, 2013), 74–77. Zur Geschichte
des Bildbegriffs vgl. Christoph Asmuth, Bilder über Bilder, Bilder ohne Bilder: Eine
neue Theorie der Bildlichkeit (Darmstadt: WBG, 2011), 45–91.

128 S. Uwe Pörksen, Weltmarkt der Bilder: Eine Philosophie der Visiotype (Stuttgart:
Klett-Cotta, 1997), 35.

129 Zu Bildern in der Wissensproduktion vgl. auch Tom Holert, „Bildfähigkeiten.“ In
Imagineering, 18.

130 So haben beispielsweise Dieter Mersch, Klaus Türk und Torsten Mayerhauser die
Funktion von Bildern als Instrumente der Wissensproduktion bestätigt: vgl. Dieter
Mersch, „Visuelle Argumente.“ In Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 95–116; Klaus

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

56

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lehnt an die Maßgabe von Maasen und anderen, nehme ich daher die
Interaktionsverhältnisse zwischen den ausgewählten Texten und Bildern in
den Blick.131 Der Ansatz, Bilder neben Texten als gleichwertige Instrumente
der Wissenserzeugung anzuerkennen, hilft, ihre Bedeutung und ihren argu‐
mentativen Charakter in al‑Bārs und az‑Zindānīs Interpretation embryona‐
ler Entwicklung herauszuarbeiten.

Der Einsatz von Bildern verdeutlicht die Prozesse von Wissensprodukti‐
on und ‑konstruktion. Anhand von al-Bārs und az‑Zindānīs Verwendung
der Bilder wird der kommunikative Prozess sichtbar, mit dem durch die
Bilder Fakten produziert werden.132 Eine besondere Bedeutung haben dabei
Fotografien und Illustrationen von Embryonen in verschiedenen Entwick‐
lungsstadien, die vor allem az‑Zindānī benutzt, um seine Ansichten zu
unterstreichen. Zentral sind seine bildlichen Vergleiche des ʿalaqa-Stadiums
mit einem Egel sowie des muḍġa-Stadiums mit einer gekauten Substanz.
Bilder dienen als Begründung für die jeweilige Interpretation und liefern
den Rezipient:innen folglich ein Mittel, um diese als gültiges Wissen zu
akzeptieren.133 Es wird innerhalb der Wissenssoziologie argumentiert, dass
religiöse Überzeugungen nicht mit dem vorgestellten Wissensbegriff gefasst
werden könnten, da sie nicht begründbar seien.134 Gleichwohl ist gerade die
Auffassung über die objektive Begründbarkeit der koranischen Göttlichkeit
mittels Wissenschaft der Kern von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī. An diesem Fall
wird deutlich, wie er religiöses Wissen mithilfe naturwissenschaftlicher Er‐
kenntnisse modifiziert und neu konstituiert. Dieses popularisierte Wissen
wird nicht nur zum Zweck der daʿwa instrumentalisiert, sondern auch,

Türk, „Arbeitsdiskurse in der bildenden Kunst.“ In Maasen; Mayerhauser; Renggli,
Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, und Torsten Mayerhauser, „Diskursive Bilder?
Überlegungen zur diskursiven Funktion von Bildern in polytechnologischen Dispo‐
sitiven.“ In Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 71–94.
Auf die spezifische Rolle von Bildern in den Naturwissenschaften wird später näher
einzugehen sein.

131 In den Beiträgen aus Sabine Maasen, Torsten Mayerhauser und Cornelia Renggli,
Hrsg., Bilder als Diskurse - Bilddiskurse (Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2006)
bezeichnen die Autor:innen diesen Ansatz als Bild-Diskurs-Analyse. Vgl. Sabine
Maasen, Torsten Mayerhauser und Cornelia Renggli, „Bild-Diskurs-Analyse.“ In
Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 7–9.

132 Vgl. von Stuckrad, „Discursive Study of Religion“, 12.
133 Hierzu vgl. Alexander Becker, „Kann man Wissen konstruieren?“ In Wissen und

soziale Konstruktion, hrsg. v. Claus Zittel, Wissenskultur und gesellschaftlicher Wan‐
del 3 (Berlin: Akademie-Verlag, 2002), 15–20.

134 Vgl. ebd., 22.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

57

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


um die 40-Tage-Position gegenüber der konkurrierenden 120-Tage-Position
durchzusetzen. Somit dokumentiert die vorliegende Untersuchung, wie un‐
zureichend die Verwendung von Bildmaterialien sowohl im Bereich des
tafsīr als auch in der daʿwa erforscht ist.135

Gang der Untersuchung

In den vorliegenden fünf Kapiteln dieser Arbeit analysiere ich die Funkti‐
on der modernen Naturwissenschaft in den Koraninterpretationen zur em‐
bryonalen Entwicklung von al‑Bār und az‑Zindānī. Im Mittelpunkt stehen
hierbei neben den theoretischen Grundstrukturen der jeweiligen Interpre‐
tation der Aufbau von Autorität und die Schaffung von Legitimation und
Plausibilität für die jeweiligen Argumente. Insbesondere an az‑Zindānīs
Beispiel zeige ich, dass iʿǧāz ʿilmī seit den 1980er Jahren im Zusammenhang
mit Interpretationen des Korans wirkmächtiger und organisierter ist, als
es in der bisherigen Forschung herausgearbeitet wurde. Daher liegt mein
Schwerpunkt hauptsächlich auf az‑Zindānī und seiner Interpretation von
Q. 23:12-14 mithilfe des Ibn Masʿūd- und des Ḥuḏaifa-Hadiths. Dieser
Fokus beinhaltet zwei weitere wichtige Aspekte: erstens die Analyse von
az‑Zindānīs Strategien der Sinnkonstitution und zweitens die Erörterung
der Rezeption seiner Aussagen in der islamischen daʿwa.

In Kapitel 2 rekonstruiere ich zunächst die Rolle von al‑Bār als medizi‐
nischer Berater der Rechtsfindungsgremien und nehme seine exegetischen
Tätigkeiten in den Blick. Daran anknüpfend modifiziere ich die Kategori‐
sierung von al‑Bārs Rolle innerhalb des Gefüges von Gelehrten und Natur‐
wissenschaftler:innen. Hierzu diskutiere ich die Veröffentlichungen al‑Bārs

135 Johannes Jansen erwähnt den innovativen Schritt Ṭanṭāwī Ǧauharīs (1870-1940),
der Zeichnungen, Tabellen und Fotos in seinen tafsīr einfügte, um seinem Publi‐
kum die „westlichen Naturwissenschaften“ verständlicher zu machen. Vgl. Jansen,
The Interpretation of the Koran, 44–46. Eine weiterführende Untersuchung über
Ǧauharīs Einsatz von Bildern liegt meines Wissens derzeit nicht vor. Ebenso fehlt
eine Analyse der von TV-Predigern gezeigten Bilder, deren Sendungen im visuellen
Medium TV sich mitunter großer Beliebtheit erfreuen und die laut Skovgaard-Pe‐
tersen großen Einfluss auf die Islamauffassung ihres Publikums haben. Vgl. Jakob
Skovgaard-Petersen, „In Defense of Muhammad.“ In Guardians of Faith in Modern
Times: ʿUlamaʾ in the Middle East, 308.
Zu TV-Predigern vgl. weiterhin exemplarisch Armando Salvatore, „Mustafa Mah‐
mud: A Paradigm of Public Islamic Entrepreneurship?“ In Muslim Traditions and
Modern Techniques of Power, hrsg. v. Armando Salvatore, Yearbook of Sociology 3
(Münster: LIT, 2001), 211–23, und Samia Serageldin, „The Islamic Salon.“ In Muslim
Networks from Hajj to Hip Hop, 155–68.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

58

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zur embryonalen Entwicklung sowie diejenigen, in denen er Curricula ge‐
mäß seinen Vorstellungen entworfen hat und sich zu ethischen Fragen äu‐
ßert. In Kombination mit dem von al‑Bār präsentierten Modell embryona‐
ler Entwicklung können im weiteren Verlauf die strukturellen Unterschiede
zu az‑Zindānī verdeutlicht werden. Eine vergleichende Zusammenfassung
der Interpretationen und Herangehensweisen von al‑Bār und az‑Zindānī
präsentiere ich im Schlussteil dieser Arbeit.

Es folgt in Kapitel 3 eine systematische Darstellung von az‑Zindānīs
Biografie, in der sowohl seine Aktivitäten als Prediger als auch seine politi‐
sche Karriere ausführlich in den Blick genommen werden. Diese beiden
Bereiche von az‑Zindānīs Wirken gemeinsam zu betrachten eröffnet an‐
schließend die Möglichkeit, seine politischen und religiösen Äußerungen
zu diskutieren und einzuordnen. Die quantitative Differenz zu dem biogra‐
fischen Teil von al‑Bār ergibt sich neben den strukturellen Unterschieden
aus dem Schwerpunkt auf iʿǧāz ʿilmī in dieser Arbeit.

Diese ideologische Einordnung az‑Zindānīs als Salafist und Mitglied der
Muslimbruderschaft ist wiederum essentiell, um sein in Kapitel 4 erörtertes
Modell embryonaler Entwicklung hinreichend zu beurteilen. So zeige ich,
wie sich in az‑Zindānīs Darstellungen seiner Interpretation von Q. 23:12-14
sowie des Ibn Masʿūd-Hadith und des Ḥuḏaifa-Hadith die salafistische
Ideologie und Züge der politischen Einstellungen der Muslimbruderschaft
mit iʿǧāz ʿilmī mischen. Gemeinsam münden diese Komponenten in einem
Modell auf der Basis von Q. 23:12-14, das eine deutlich stärkere Verein‐
barkeit von Wissenschaft und Offenbarung suggeriert als entsprechende
andere wissenschaftsbezogene Interpretationen.

Welche Rolle Wissenschaft und die Autorität von Wissenschaftler:innen
dabei spielen, az‑Zindānīs Argumenten Plausibilität und Legitimation zu
verschaffen, beleuchte ich in Kapitel 5. Wie in dem Kapitel ebenfalls
deutlich wird, erstreckt sich az‑Zindānīs Wirkungsanspruch nicht nur auf
die Interpretation von Q. 23:12‑14, sondern ebenso auf eine Beeinflussung
des modernen medizinischen Wissens zur Embryogenese. Die Berücksich‐
tigung der verwendeten Bilder von ʿalaqa und Egel sowie muḍġa und
gekauter Substanz ist ein wesentlicher Punkt, um die Prozesse zu rekon‐
struieren, die den Erfolg von az‑Zindānīs Modell embryonaler Entwicklung
innerhalb des iʿǧāz ʿilmī-Genres begründeten.

In dem abschließenden Kapitel 6 dieser Studie arbeite ich heraus, mithil‐
fe welcher organisatorischen und persönlichen Verbindungen az‑Zindānī
seine iʿǧāz ʿilmī-Interpretationen international popularisieren konnte. Die
Erörterungen über diesen Popularisierungsprozess knüpfen folglich eben‐

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

59

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


falls an Kapitel 3 an, in dem die persönlichen und strukturellen Vorausset‐
zungen sichtbar werden. Maßgeblich verantwortlich für die Professionali‐
sierung und Verbreitung von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī sind die Kanäle der
Islamischen Weltliga, die az‑Zindānīs Arbeiten strukturell und finanziell
förderte.

Schließlich lege ich in dem letzten Teil von Kapitel 6 dar, wie die
detaillierten Ausführungen von az‑Zindānīs Modell rezipiert werden. An‐
hand dessen ist deutlich zu erkennen, wie präsent seine Interpretation von
Q. 23:12-14 in der internationalen daʿwa ist. Insbesondere in Bezug auf
die bildlichen Vergleiche von ʿalaqa mit einem Egel und muḍġa mit einer
gekauten Substanz ist eine „Konditionierung der Rezipienten“136 erkennbar.
Weiterhin bestätigt die Analyse des ausgewählten Materials die Existenz
eines parallelen Diskursstrangs gegenüber den Diskussionen der Rechtsfin‐
dungsgremien und entkräftet die Annahme, dass die 40-Tage-Position über
die Gremien hinaus eine Minderheitenmeinung sei.

136 Vgl. Marcus Pyka, „Religion und die Popularisierung.“ In Wissenspopularisierung,
4:72.

1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder

60

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner
Muḥammad ʿAlī al‑Bār

In dem vorliegenden Kapitel analysiere ich zwei Merkmale, die die Rolle
al‑Bārs als Mediziner innerhalb der Mechanismen islamischer Rechtsfin‐
dung charakterisieren. Dies sind erstens seine Vorstellungen einer medizi‐
nischen Praxis von und für Muslim:innen sowie sein Idealbild praktizie‐
render muslimischer Mediziner:innen. Hierzu untersuche ich seine Äuße‐
rungen zu islamischer Bioethik und seine Vorschläge zur Integration des
fiqh in die universitären Lehrpläne des Medizinstudiums. Zweitens neh‐
me ich seine Erläuterungen zur embryonalen Entwicklung in den Blick
und fokussiere auf sein Vorgehen, um die religiöse Mehrheitsmeinung
zum Lebensbeginn medizinisch zu begründen. In den einschlägigen Dis‐
kussionen zum Lebensanfang verknüpfte al‑Bār medizinische Erkenntnisse
mit Q. 23:12-14 sowie mit dem Ibn Masʿūd- und dem Ḥuḏaifa-Hadith.
Basierend auf dieser Kombination entwickelte er eine Übersicht über die
embryonale Entwicklung, aus der er eine Reihe religiös-ethischer Hand‐
lungsweisen für die Regelungen zu Schwangerschaftsabbrüchen ableitet.
Mit seinen Ausführungen unterstützt al‑Bār die Mehrheitsmeinung der
Rechtsgelehrten, dass die Beseelung des Ungeborenen am 120. Tag nach
der Befruchtung der Eizelle stattfindet und dieser Zeitpunkt den Beginn
menschlichen Lebens markiert.137

137 Diskutiert wurde diese Thematik beispielswiese auf den Symposien der IOMS 1983
und 1985: vgl. Aḥmad Raǧāʾī al-Ǧundī, Hrsg., al-Islām wa-l-muškilāt aṭ-ṭibbīya
al-muʿāṣira: 1: al-inǧāb fī ḍauʾ al-islām: ṯabat kāmil al-aʿmāl nadwat al-inǧāb fī ḍauʾ
al-islām, Silsilat maṭbūʿāt munaẓẓamat aṭ-ṭibb al-islāmī 1 (Kuwait: al-Munaẓẓama
al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, 1983) al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh,
und Aḥmad Raǧāʾī al-Ǧundī, Hrsg., al-Islām wa-l-muškilāt aṭ-ṭibbīya al-muʿāṣira:
2: al-ḥayāt al-insānīya: bidāyatuhā wa-nihāyatuhā fī l-mafhūm al-islāmī: ṯabat
kāmil li-ʿamāl nadwat al-ḥayāt al-insānīya: bidāyatuhā wa-nihāyatuhā fī l-mafhūm
al‑islāmī, Silsilat maṭbūʿāt al-munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ‑ṭibbīya 2 (Kuwait:
al-Munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, 1985) al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān
ʿAbd Allāh.
In der IIFA wurden der menschliche Lebensbeginn und die Beseelung im Zusam‐
menhang mit der Diskussion über den Umgang mit kryokonservierten Embryonen
diskutiert: vgl. Munaẓẓama al-muʾtamar al-islāmī, „Iǧrāʾ at-taǧārib ʿalā l-aǧinna
al-muǧhaḍa wa-l-aǧinna al-mustanbata.“ Maǧallat maǧmaʿ al-fiqh al-islāmī, Nr. 6,3
(1990).

61

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Weiterhin untersuche ich detailliert seine Argumentation, in der er mo‐
derne Erkenntnisse der Embryologie mit den Arbeiten des hanbalitischen
Gelehrten Ibn Qayyim al‑Ǧauzīya (1292-1350) verbindet. Da für al‑Bār
die Frage nach dem Zeitpunkt des menschlichen Lebensbeginns mit der
Bewertung von Schwangerschaftsabbrüchen eng verknüpft ist, nehme ich
anschließend seine Haltung zu dieser Thematik in den Blick. Anschließend
erläutere ich die Nutzung moderner Bildtechniken für al‑Bārs Argumenta‐
tion. Im letzten Abschnitt dieses Kapitels lege ich einen ersten Zwischen‐
stand dar, bevor im weiteren Verlauf dieser Arbeit az‑Zindānīs Interpretati‐
on embryonaler Entwicklung im Fokus steht.

Aus dem Anspruch, den religiösen Fixpunkt von 120 Tagen mit den
aktuellen Erkenntnissen der Embryologie zu harmonisieren, entstand eine
Darstellung, die Elemente aus der „klassischen“ 40-Tage- und der 120-Tage-
Position kombiniert: Während er den Beseelungszeitpunkt der 120-Tage-
Position übernimmt, unterstützt al‑Bār nicht die dieser Meinung zugrunde
liegende Kalkulation von dreimal 40 Tagen, die jeweils auf das nuṭfa-,
das ʿalaqa- und das muḍġa-Stadium fallen. Stattdessen argumentiert er auf
der Basis der modernen Erkenntnisse der Embryologie, dass diese drei
Stadien innerhalb von 40 Tagen verlaufen, das heißt, er folgt diesbezüglich
der 40-Tage-Position. Diese Tatsache wurde bereits von Eich festgestellt138,
aber bemerkenswerterweise in keinem anderen mir bekannten Zusammen‐
hang mit al‑Bār thematisiert. Der Grund für al‑Bārs Modifizierungen der
traditionellen Auslegung liegt in seiner Haltung zu medizinisch indizierten
Schwangerschaftsabbrüchen.

Wie ich einleitend erörtert habe, gilt al‑Bār als einer der wichtigsten
Vertreter aus der Reihe der medizinischen Berater:innen innerhalb der
Rechtsfindungsgremien. Geboren am 29. Dezember 1939 im jemenitischen
Aden,139 wurde al‑Bār nach seinem Medizinstudium an der Universität Kai‐
ro und einer Weiterbildung am Lehrinstitut des britischen Ärzteverbands
(Royal College of Physicians, London) zunächst Internist.140 Daneben sind
seine Tätigkeiten im Bereich der Medizinethik hervorzuheben. Hierzu

Es ist wichtig zu betonen, dass die 120-Tage-Position in den Diskussionen zwar
die Mehrheitsmeinung darstellte, jedoch kein einstimmiger Konsens hierzu erlangt
wurde.

138 Vgl. Thomas Eich, „Decision-Making Processes.“ In Muslim Medical Ethics, 66–7.
139 Vgl. die offizielle Vorstellung des Research Center for Islamic Legislation and Ethics,

„Dr. Mohammad Ali Al-Bar.“ CILE, zuletzt geprüft am 24.08.2022, https://www.cile
center.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar.

140 Vgl. Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 297.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

62

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar


zählen sein Amt als Direktor des Medical Ethics Center innerhalb des
International Medical Center in Dschidda sowie seine Rolle als interner
Medizinberater des Islamic Medicine Department im King Fahd Center for
Medical Research an der König-Abdulaziz-Universität (Ǧāmiʿat al‑malik
ʿAbd al‑ʿAzīz).141 Seit mindestens 1979 veröffentlicht al‑Bār regelmäßig in
unterschiedlichen Formaten; seit den 2010er Jahren vornehmlich in Co-Au‐
torenschaft mit dem syrischen Kardiologen Hassan Chamsi-Pasha (Ḥassān
Šamsī Bāšā). Insbesondere die gemeinsame Monographie Contemporary
Bioethics: Islamic Perspective142 verschaffte beiden eine hohe Sichtbarkeit
in der internationalen Wissenschaftsgemeinschaft.143 Die Anerkennung von
al‑Bārs Fachwissen der islamischen Bioethik findet beispielsweise auch in
seiner Mitgliedschaft des Research Center for Islamic Legislation and Ethics
(CILE) Ausdruck: eine Organisation, deren Ziel es ist, Normen der ange‐
wandten islamischen Ethik zu formulieren.144

Ausgehend von seinem wichtigsten Legitimationsmerkmal als Mediziner
konnte al‑Bār sich erfolgreich als Experte für medizinische Fragen rund um
embryonale Entwicklung, Schwangerschaft und Geburt positionieren. Als
medizinischer Berater der islamischen Medizin (mustašār aṭ-ṭibb al‑islāmī)
nahm er seit 1984 regelmäßig als Vortragender und Diskussionsteilnehmer
an den Gremiensitzungen der drei internationalen Gremien (IFA, IIFA
und IOMS) teil.145 Expert:innen zeichnen sich dadurch aus, dass sie ne‐

141 Vgl. Research Center for Islamic Legislation and Ethics, „Dr. Mohammad Ali
Al‑Bar“.

142 Vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār und Hassan Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics:
Islamic Perspective (Dordrecht u.a.: Springer, 2015).

143 Weitere Veröffentlichungen in wissenschaftlichen Zeitschriften sind beispielsweise
Muḥammad ʿAlī al‑Bār und Hassan Chamsi-Pasha, „Assisted Reproductive Techno‐
logy: Islamic Sunni Perspective.“ Human Fertility 18, Nr. 2 (2015), und Muḥammad
ʿAlī al-Bār und Hassan Chamsi-Pasha, „Ethical Dilemmas at the End of Life: Islamic
Perspective.“ Journal of Religion and Health 56, Nr. 2 (2017).

144 Vgl. Research Center for Islamic Legislation and Ethics, „About Us.“ CILE, zuletzt
geprüft am 27.09.2022, https://www.cilecenter.org/about-us. Es gibt mehrere per‐
sonelle Überschneidungen zwischen dem CILE und dem Islamic Bioethics Project,
das sich ebenfalls als Repräsentant islamischer Bioethik versteht. Vgl. Georgetown
University Qatar, „Islamic Bioethics Project.“ Zuletzt geprüft am 27.09.2022, https://
ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/.

145 Die erste verifizierte Teilnahme al‑Bārs war an der 3rd International Conference
on Islamic Medicine der IOMS vom 28. September bis 6. Oktober 1984 in Kuwait.
Vgl. die Teilnehmer:innenliste im Bulletin of Islamic Medicine, 1984, Bd. 3, 647–650
[engl.]; 635–642 [arab.]. Mit Ausnahmen der Jahre 1995 (Symposium 22.-24. Mai
1995, Kuwait); 1997 (Symposium 29. September-2. Oktober 1997, Kuwait); 1999
(Symposium 18.-21. Oktober 1999, Kuwait); 2000 (Symposium 3.-4. Mai 2000, Ku‐

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

63

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cilecenter.org/about-us
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cilecenter.org/about-us
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib


ben ihrem Wissen zur Problemlösung ebenso Problemursachen begründen
und Lösungsgrundsätze überblicken können. Diese Fähigkeit unterscheidet
sie von Spezialist:innen, die zwar fachspezifische Kompetenzen erlangt
haben, jedoch weniger Zusammenhänge zwischen spezialisierten Wissens‐
gebieten erfassen können als die Expert:innen.146 Hubert Knoblauch fasst
eine Charakterisierung von Expert:innen wie folgt zusammen: „Experten,
so können wir kurz sagen, sind Spezialisten für sozial gebilligtes (und sozi‐
al anerkanntes) Wissen.“147 Neben den Spezialist:innen und Expert:innen
sind auch als Intellektuelle bezeichnete Personen Träger:innen von Wissen.
Intellektuelle zeichnen sich sehr grob gefasst weniger durch Faktenwissen
als durch allgemeine Reflektionsbemühungen aus.148 Der unscharfe Begriff
eines muslimischen Intellektuellen wird laut Jan-Peter Hartung für Mus‐
lim:innen benutzt, die eine Kompatibilität zwischen „westlichen“ und „is‐

wait); 2001 (Symposium 23.-25. Januar 2001 Kuwait) und 2002 (7. Int. Konferenz
23.-27. März 2002, Kuwait) ist al‑Bār bis zum Jahr 2007 auf allen Teilnehmer:in‐
nenlisten der Symposien und Konferenzen der IOMS gelistet. Insgesamt war er
in diesem Zeitraum also auf mindestens 14 dieser Veranstaltungen anwesend, mehr‐
heitlich als Vortragender und Diskussionsteilnehmer.
Ebenso nahm er seit 1986 mit Beiträgen und in Diskussionen an den Symposien der
IIFA teil. Vgl. die Teilnehmer:innenliste in der Maǧallat maǧmaʿ al-fiqh al-islāmī,
Nr. 2, Teil 1, 1986, Dschidda.
Laut eigener Aussage nahm al‑Bār auch an den Treffen der IFA regelmäßig teil. Vgl.
Research Center for Islamic Legislation and Ethics, „Dr. Mohammad Ali Al-Bar“.
Vgl. ebenso Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 301. Weiterhin wird er als
Mitglied des fiqh-Gremiums der Weltliga vorgestellt: vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār,
„Correspondence: Human Cloning, Stem Cell Research: An Islamic Perspective.“
Saudi Medical Journal 31, Nr. 7 (2010): 840. In der Maǧallat al‑maǧmaʿ al-fiqhī
al-islāmī der Weltliga taucht er regelmäßig mit Beiträgen auf. Vgl. beispielsweise
seinen Beitrag zu fehlgebildeten Embryonen: Muḥammad ʿAlī al-Bār, „al-Ǧanīn
al-mušawwah asbābuhu wa-tašḫīṣuhu wa-aḥkāmuhu.“ Maǧallat al‑maǧmaʿ al-fiqhī
al-islāmī 2, Nr. 4.

146 Vgl. Ronald Hitzler, „Wissen und Wesen des Experten: Ein Annäherungsversuch -
zur Einleitung.“ In Expertenwissen: Die institutionalisierte Kompetenz zur Konstruk‐
tion von Wirklichkeit, hrsg. v. Ronald Hitzler, Anne Honer und Christoph Maeder
(Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994), 13–30, und Martin Carrier, Wolfgang Krohn
und Peter Weingart, „Experten und Expertise.“ In Nachrichten aus der Wissensgesell‐
schaft: Analysen zur Veränderung der Wissenschaft, hrsg. v. Martin Carrier, Wolfgang
Krohn und Peter Weingart (Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2007), 298–9.

147 S. Knoblauch, Wissenssoziologie, 291.
148 Knoblauch gibt einen Überblick über die Definitionen von Wissensträger:innen:

vgl. ebd., 288–94.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

64

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lamischen“ sozialpolitischen Werten unterstützen.149 Diese Definiton trifft
meiner Meinung nach auf al‑Bār nicht zu, wie seine im Folgenden erör‐
terten Ausführungen zur islamischen Bioethik deutlich machen. Ebenfalls
auf al‑Bār unzutreffend ist die Charakterisierung eines muslimischen Intel‐
lektuellen, der sich zu verschiedenen Themengebieten und der Rolle des
Islams im öffentlichen Leben äußert.150 Da al‑Bār in seiner Tätigkeit als
medizinischer Berater der Gremien die Wissensbereiche Medizin und fiqh
gemeinsam betrachtet, ist er gemäß der erläuterten Beschreibungen als
Experte statt als Spezialist zu kategorisieren.

Das medizinische Wissen von Expert:innen wie al‑Bār ist innerhalb
der Rechtsfindungsgremien eine wichtige Ressource, um praktische Proble‐
me zu lösen, die durch neue Erkenntnisse und Technologien auftreten.
Gleichzeitig fällt ihnen aufgrund ihres spezifischen Wissens innerhalb der
Gremien die Funktion der Agendasetzung („agenda setting“) der Diskus‐
sionen zu: Sie legen fest, welche Themen zuerst und am dringlichsten
diskutiert werden müssen; welche ethischen Fragen diese Themen aufwer‐
fen; und wie herausfordernd diese Fragen aus einer islamischen Perspek‐
tive sind.151 Aus dieser Funktion resultiert Einfluss in dem Maße, dass
die von den Wissenschaftler:innen präsentierten Sachinformationen die
rechtlichen Aussagen der Gelehrten prägen. Da es in medizinischen Zu‐
sammenhängen mitunter stark voneinander abweichende Meinungen statt
eines wissenschaftlichen Konsenses gibt, können Mehrheitsverhältnisse un‐

149 Vgl. Jan-Peter Hartung, „What Makes a ʻMuslim Intellectualʼ?: On the Pros and
Cons of a Category.“ Middle East - Topics & Arguments 1, Nr. 1 (2013): 35. Schulze
definiert „islamische Intellektuelle“ (mufakkirūn) als „diejenigen, die in einem isla‐
mischen politischen Kontext wirken und davon ausgingen, dass „der Islam“ „die
Moderne“ sei. Vgl. Reinhard Schulze, „Muslimische Intellektuelle und die Moderne.“
In Feindbild Islam oder Dialog der Kulturen, hrsg. v. Jochen Hippler und Andrea
Lueg (Hamburg: Konkret, 2002), 106. Carool Kersten hat vorgeschlagen, die Klas‐
sifizierungen anhand von Ideen statt individueller Personen vorzunehmen. Vgl.
Carool Kersten, Contemporary Thought in the Muslim World: Trends, Themes and
Issues (Abingdon u. New York: Routledge, 2019), 6–26.

150 Vgl. hierzu Carool Kersten, Cosmopolitans and Heretics: New Muslim Intellectuals
and the Study of Islam (London: Hurst & Company, 2011), 3–17.

151 Vgl. Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 300–310. Laut Ghaly sagte al‑Bār in
einem Interview mit ihm, dass er und Chamsi-Pasha von IFA und IIFA regelmäßig
gebeten wurden, die Tagesordnung der bioethischen Themen festzulegen. Vgl. Gha‐
ly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 301.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

65

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ter den Wissenschaftler:innen oder der Ausschluss von Personen mit einer
bestimmten Ansicht die religiöse Rechtsmeinung stark beeinflussen.152

Die Beschlüsse der Gremien haben sich, obwohl sie nicht rechtsverbind‐
lich sind, als wichtige Leitlinie für sowohl einzelne Rechtsgelehrte und
staatlich eingesetzte Muftis als auch für nationalstaatliche Gesetzgebungen
erwiesen.153 Dennoch sind sowohl verlässliche Informationen über den
Auswahlprozess der Personen, die als Expert:innen in die Gremien ein‐
geladen wurden, wie über mögliche Anforderungen an die eingeladenen
Rechtsgelehrten lückenhaft. Ghaly schlussfolgert, dass zwei Kriterien bei
der Auswahl der medizinischen Berater:innen ausschlaggebend waren:
Vertrautheit mit sowohl der westlichen Wissenschaftslandschaft als auch
mindestens Basiskenntnisse des fiqh.154 Beides trifft seiner Aussage nach auf
al‑Bār zu. Ghaly erläutert hingegen nicht, was genau von „Basiskenntnisse
des fiqh“ umfasst wird. Da ein (vergleichender) analysierender Überblick
über das Verständnis des fiqh der Rechtsfindungsgremien ein Desideratum
ist, kann folglich nichts aus einem solchen ‒ wenn überhaupt vorhandenen

152 Thomas Eich zeichnet anhand der Diskussionen zu Embryonenforschung in der
IIFA und der IOMS in den Jahren 1989 und 1990 nach, wie die Zusammensetzung
der Teilnehmenden und der jeweiligen präsentierten Studien die Abschlussbestim‐
mungen beeinflussten. Vgl. Thomas Eich, „Decision-Making Processes.“ In Muslim
Medical Ethics, 61–77.

153 Vgl. Fowzan S. Alkuraya und Ramzi A. Kilani, „Attitude of Saudi Families Affect‐
ed with Hemoglobinopathies Towards Prenatal Screening and Abortion and the
Influence of Religious Ruling (Fatwa).“ Prenatal Diagnosis 21, Nr. 6 (2001): 448–51,
und Suhaib Ahmed et al., „Screening Extended Families for Genetic Hemoglobin
Disorders in Pakistan.“ The New England Journal of Medicine 347, Nr. 15 (2002):
1162–1168. Vgl. hierzu auch Thomas Eich, „Die Diskussion islamischer Rechtsgelehr‐
ter.“ In Kulturübergreifende Bioethik, 174–5. Vgl. außerdem Ghaly, „Human Cloning“,
30–32, und Shabana, „Foundations of the Consensus“, 111–12. Laut dem ehemaligen
Präsidenten der IOMS, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh al-ʿAwaḍī (1936-2019) konnte
mittels der IOMS auch auf die von der WHO gegebene Definition eines „mensch‐
lichen Wesens“ Einfluss genommen werden. Vgl. al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd
Allāh, „The Role of the Islamic Organization for Medical Sciences in Reviving
Islamic Medicine.“ Journal of the Islamic Medical Association 32 (2000): 68.

154 Vgl. Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 297–300. Die formalen Kriterien
für eine Mitgliedschaft der Rechtsgelehrten in den verschiedenen Gremien zitiert
Gad Makhlouf aus den jeweiligen Satzungen. Vgl. Gad Makhlouf, Das Konzept
des kollektiven iǧtihād, 253–54; 276–278. Er schreibt außerdem, dass innerhalb der
Weltliga die Aufgabe der permanenten wissenschaftlichen Kommission sei, Gelehr‐
te und Forscher:innen für die Anfertigung von Studien vorzuschlagen. Vgl. Gad
Makhlouf, Das Konzept des kollektiven iǧtihād, 195. Weitergehende Informationen
zu den tatsächlichen Entscheidungsprozessen liegen meines Wissens aktuell nicht
vor.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

66

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


‒ verbindlichen Verständnis abgeleitet werden. Weiterhin ist gemäß des
derzeitigen Forschungsstandes unklar, inwiefern aus den Argumenten der
Rechtsgelehrten in den Gremien auf einen ideengeschichtlichen Kontext
geschlossen werden kann, ebenso wie die Frage, inwieweit die theologische
Ausrichtung von einzelnen Gelehrten Einfluss auf deren juristische Arbeit
hat.155 Entsprechend merkte Willem Drees bereits an, dass aus den bisheri‐
gen Untersuchungen über die Gremien nicht hinreichend deutlich wird, ob
oder in welchem Ausmaß die genannten Teilnehmenden Repräsentant:in‐
nen einer bestimmten theologischen Strömung oder Interessensgruppe
sind.156

Für die vorliegende Einschätzung von al‑Bārs Tätigkeitsprofil bleibt
festzuhalten, dass er ein ausgebildeter Mediziner ist, der sich zwar mit
islamischem Recht beschäftigt hat, dennoch im technischen Sinne kein
Rechtsgelehrter ist. Stattdessen stellt al‑Bār durch die Modi, mit denen er
religiöses und embryologisches Wissen in seiner Rolle als medizinischer
Berater kombiniert, eine Schnittstelle zwischen dem fiqh der Rechtsfin‐
dungsgremien und dem iʿǧāz ʿilmī dar. Da bereits in einer Reihe von
Forschungsarbeiten auf die Jurisprudenz in islamischen Bioethikdebatten
fokussiert wurde, bilde ich diesen Aspekt nicht im Detail ab.157 Vielmehr
konzentriere ich mich am Beispiel al-Bārs auf den Grenzbereich zwischen

155 Muhammad Qasim Zaman bewertet die Entscheidungen der Rechtsgelehrten in
der IFA und der IIFA als konservativ, während ihre Methoden der Rechtsfindung
keinen Beschränkungen unterlägen. Vgl. Zaman, Modern Islamic Thought in a Radi‐
cal Age, 94. Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt Gad Makhlouf in seiner Analyse
des kollektiven iǧtihād in der IIFA, die die bisher einzige mit einem rechtsmetho‐
dologischen Schwerpunkt darstellt. Er schlussfolgert, dass die Mitglieder oft auf
bestehende Rechtsauffassungen verschiedener Rechtsschulen rekurrieren und die
Ansicht der Mehrheit älterer fuqahāʾ oftmals bevorzugt wird. Vgl. Gad Makhlouf,
Das Konzept des kollektiven iǧtihād, 273–89.

156 Vgl. Willem B. Drees, „Islam and Bioethics in the Context of ʻReligion and Scienceʼ.“
Zygon® 48, Nr. 3 (2013): 739. Der bisher detaillierteste Versuch, die personelle Zu‐
sammensetzung der IFA zu kategorisieren stammt von Reinhard Schulze, der die
Mehrheit der Rechtsgelehrten dem salafitischen und wahhabitischem Spektrum
zuordnet. Vgl. Reinhard Schulze, Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert:
Untersuchungen zur Geschichte der islamischen Weltliga, Social, Economic and Poli‐
tical Studies of the Middle East 41 (Leiden u.a.: Brill, 1990), 292–304. Vgl. ebenso
Zaman, Modern Islamic Thought in a Radical Age, 94. Auf die Frage nach Gender-,
Rechtsschulen- und Länder-Repräsentativität in unterschiedlichen Gremien geht
Makhlouf kurz ein. Vgl. Gad Makhlouf, Das Konzept des kollektiven iǧtihād, 403–11.

157 Für einen Überblick über die entsprechende Forschungsliteratur vgl. den einleiten‐
den Teil.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

67

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


fiqh und iʿǧāz ʿilmī, um ein differenzierteres Verständnis für wissenschafts‐
basierte Koraninterpretationen zu schaffen.158

2.1 Religiöse Autorität in medizinischen Entscheidungsprozessen:
Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

Innerhalb der Rechtsfindungsgremien soll al‑Bār den Ruf des „Medizi‐
ners der Rechtsgelehrten und des Rechtsgelehrten der Mediziner“ (ṭabīb
al‑fuqahāʾ wa‑faqīh al‑aṭibbāʾ) erworben haben. Diese Charakterisierung
spielt auf seine vermittelnde Position zwischen den beiden Berufsgruppen
innerhalb der Gremienarbeit an.159 Auf diese doppelte Rolle bezieht sich
auch der von Mohammed Ghaly entwickelte Begriff des „Co-Muftis“. Mit
dem Begriff grenzt Ghaly am Beispiel der Arbeit al‑Bārs und anderen
den Personenkreis der Mediziner:innen, die selbstständig Offenbarungstex‐
te interpretieren, von den Gelehrten ab.160 Um den gesteigerten Einfluss
der Wissenschaftler:innen innerhalb der Gremien sprachlich abzubilden,
ist der Begriff des Co-Muftis zweckmäßig. Wenn es hingegen um das eige‐
ne Selbstverständnis und die tatsächlichen Tätigkeiten der als Co-Muftis
betitelten Personen geht, ist der Begriff des Muftis irreführend. Die Medi‐
ziner:innen erstellen keine Rechtsgutachten und sind auch nicht direkt
an der Formulierung solcher beteiligt, sondern bemühen sich um eine
Harmonisierung ihres medizinischen Wissens mit den Offenbarungstexten.
Daher fehlt meiner Ansicht nach in der von Ghaly präsentierten Kategorie
die Auseinandersetzung mit der Nähe zur wissenschaftsbasierten Koranin‐
terpretation, insbesondere in Bezug auf die angewandten Argumentations‐
strategien.

Obwohl Ghaly den Begriff einführt, folge ich dieser Definition von
al‑Bārs Profil nicht, da dem Begriff des „Co-Muftis“ für die analytischen
Zwecke der vorliegenden Arbeit der Aspekt des medizinischen Selbstver‐
ständnisses fehlt. Laut Ghaly verschwimmen historisch erstmals die Gren‐

158 Kritik an der auf Rechtsgelehrte und Fatwas zentrierten Betrachtung islamischer
Bioethik äußerten beispielsweise Sherine Hamdy, Our Bodies Belong to God: Organ
Transplants, Islam, and the Struggle for Human Dignity in Egypt (Berkeley u.a.:
University of California Press, 2012); Jakob Skovgaard-Petersen, „A Typology of
Fatwas.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 278–285, und Sing, „Sacred Law Recon‐
sidered“, 97–121.

159 Vgl. Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 297.
160 Vgl. ebd., 289.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

68

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zen zwischen der normativen Rolle der Rechtsgelehrten und der informa‐
tionsgebenden Rolle der Wissenschaftler:innen.161 Diese veränderte Rolle
begründet sich durch einen Wissensvorsprung gegenüber den Rechtsge‐
lehrten im Bereich der modernen Wissenschaft und Technologien. Dieser
wird sowohl bedingt als auch verstärkt durch Sprachkenntnisse, insbeson‐
dere des Englischen.162

Auch wenn al‑Bār seine medizinischen Ausführungen mit Textstellen
aus dem Koran und den prophetischen Hadithen verbindet und dies als
exegetische Aktivität gewertet werden kann, beschreibt er sich nie als Ge‐
lehrter, sondern als Mediziner. Vielmehr spricht er von den Gelehrten in
der dritten Person und verweist auf sie als eine Gruppe, zu der er sich selbst
demgemäß nicht zählt.163 Diese Rhetorik ist am stärksten bei Verweisen auf
Auslegungen des Korans oder von Hadithen durch die Gelehrten, wodurch
al‑Bār sich von einer aktiven eigenen Auslegung des Korans distanziert.164

Ebenso wird er in den ausgewerteten Texten als Mediziner vorgestellt,
ohne einen Titel, der religiöse Autorität ausdrückt, wie ʿālim oder šaiḫ.
Gleichwohl illustriert al‑Bār, dass seine Auffassung einer medizinischen
Praxis von und für Muslim:innen ein Aufgabenspektrum umfasst, das
Überschneidungen mit der Tätigkeit eines Rechtsgelehrten aufweist. Ge‐
mäß al‑Bār zeichnen sich muslimische Ärzt:innen dadurch aus, dass sie ne‐
ben der praktischen fachlichen Ausbildung zusätzlich in islamischem Recht

161 Vgl. ebd. Zur Geschichte und Rolle der Statusgruppe der Experten im islamischen
Recht vgl. einschlägig Shaham, The Expert Witness.

162 Fehlende Englischkenntnisse vieler Rechtsgelehrter bemängelte auch der Medizi‐
ner Hassan Hathout, weil diese dadurch wenige Kenntnisse neuer internationaler
Entwicklungen hätten. Vgl. Hassan Hathout, Islamic Perspectives in Obstetrics and
Gynaecology (Kuwait: o.A., 1996), 63. Das Sprachproblem benennt auch Ghaly: vgl.
Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 289. Zu der wichtigen Fähigkeit von
Gelehrten und Predigern in verschiedenen Medien und Sprachen sowie zwischen
sozialen Klassen zu kommunizieren vgl. auch Dale Eickelman, „Clash of Cultures?
Intellectuals, their Publics, and Islam.“ In Intellectuals in the Modern Islamic World,
hrsg. v. Stéphane A. Dudoignon, Komatsu Hisao und Kosugi Yasushi, New Horizons
in Islamic Studies (London u. New York: Routledge, 2006), 289. Vgl. hierzu ebenso
Hilary Kalmbach, Islamic Knowledge and the Making of Modern Egypt (Cambridge:
Cambridge University Press, 2020), 128–29.

163 Vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār und Hassan Chamsi-Pasha, „Western and Islamic
Bioethics: How Close is the Gap?“ Avicenna Journal of Medicine 3, Nr. 1 (2013):
8.

164 Vgl. exemplarisch Muḥammad ʿAlī al-Bār, Daurat al-arḥām, 2. Aufl. (Dschidda:
Dār as-saʿūdīya, 1982), 9, und Muḥammad ʿAlī al-Bār, al-Waǧīz fī ʿilm al-aǧinna
al-qurʾānī (Dschidda: Dār as-saʿūdīya, 1985), 59.

2.1 Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

69

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und Rechtsmethodologie geschult sind. Den Ausführungen al‑Bārs zufolge
sehen sich muslimische Ärzt:innen weiterhin verpflichtet, in Übereinstim‐
mung mit der Scharia (šarīʿa)165 zu praktizieren und die Patient:innen über
die islamrechtlichen Regelungen ihrer Behandlung aufzuklären.166 Bār in
der Funktion eines medizinischen Experten, der sein medizinisches Wissen
mit Kenntnissen des fiqh kombiniert und seine Patient:innen entsprechend
informiert, bezeichne ich deskriptiv als „islamischen Arzt“. Das Attribut
islamisch verweist dabei auf die Tatsache, dass er normativ argumentiert
und seine (medizinische) Ethik religiös begründet, also mehr umfasst als
die Religionszugehörigkeit.

Seine Vorstellungen von medizinischer Kompetenz führt al‑Bār in meh‐
reren Veröffentlichungen aus, in denen er einen Lehrplan zu islamischer
Jurisprudenz für Medizinstudierende vorstellt. Er sieht die Erweiterung des
medizinischen Lehrplans als Reaktion auf die veränderte Rolle der Ärzt:in‐
nen. Diese beschränke sich nicht mehr auf die Heilung von Krankheiten,
sondern habe eine wichtige soziale und rechtliche Ebene. Insbesondere, da
bei Themen wie Schwangerschaftsabbrüchen, In-Vitro-Fertilisation, Sper‐
ma- und Eizellenspenden, Kontrazeption, Leihmutterschaft und human‐
genetischer Diagnostik viele verschiedene Meinungen vorlägen und auch

165 Die Scharia umfasst die Gesamtheit der als göttlichen definierten Regelungen, die
aus der Offenbarung abgeleitet werden. Die Regelungen enthalten sowohl rituelle
Verpflichtungen (ʿibādāt) als auch Rechte und Pflichten gegenüber den Mitmen‐
schen (muʿāmalāt). Vgl. einführend Mathias Rohe, Das islamische Recht: Geschichte
und Gegenwart, 3. aktualisierte und erweiterte Auflage (München: Beck, 2011), 8–18.

166 Auch Hathouts Ziel war es, den praktizierenden Ärzt:innen mit seinem Buch Isla‐
mic Perspectives einen Überblick über „die islamische Sichtweise“ geben. Das Medi‐
zincurriculum wurde auch auf der 5. Konferenz der IOMS (20.-23. November 1988)
zu islamischer Medizin thematisiert: vgl. Aḥmad Raǧāʾī al-Ǧundī, al-ʿAwaḍī, ʿAbd
ar-Raḥmān ʿAbd Allāh und ʿAlī Yūsuf as-Saif, Hrsg., al-Abḥāṯ wa-aʿmāl al‑muʾtamar
al-ʿālamī al-ḫāmis ʿan aṭ-ṭibb al-islāmī, Našrat aṭ-ṭibb al-islāmī 5 (Kuwait: al-Mu‐
naẓẓama al‑islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, 1988), 87–139.
Zur Notwendigkeit, dass muslimische Mediziner:innen über islamrechtliche Stand‐
punkte informiert sind, vgl. aktuell Aasim Padela, „Muslim Perspectives on the
American Healthcare System: The Discursive Framing of ʻIslamicʼ Bioethical Dis‐
course.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 413–18, und Aasim Padela, Hasan
Shanawani und Ahsan Arozullah, „Medical Experts and Islamic Scholars Deliber‐
ating over Brain Death: Gaps in the Applied Islamic Bioethics Discourse.“ The
Muslim World 101, Nr. 1 (2011). Ebenso wie al‑Bār ist Padela Mitglied im CILE,
daher sind ein persönlicher Austausch oder eine Zusammenarbeit mit al‑Bār nicht
auszuschließen. Vgl. Research Center for Islamic Legislation and Ethics, „Dr. Aasim
Padela.“ Zuletzt geprüft am 11.09.2022, https://www.cilecenter.org/about-us/our-tea
m/dr-aasim-padela.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

70

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela


unter Mediziner:innen kein Konsens herrsche, müssten muslimische prak‐
tizierende Ärzt:innen zumindest die grundlegenden islamischen Regelun‐
gen der eigenen Profession kennen.167 Hierfür solle ein Lehrplan zu islami‐
scher Jurisprudenz mit medizinischem Schwerpunkt an den medizinischen
Hochschulen der islamischen Länder unterrichtet werden. Die graduierten
Ärzt:innen sollten anschließend nicht nur in der Lage sein, gemäß den isla‐
mischen Regelungen zu praktizieren und ihre Patient:innen entsprechend
aufzuklären, sondern auch verstehen können, wie Regelungen für neu auf‐
tauchende Fragestellungen von den Rechtsgelehrten definiert werden, und
befähigt sein, an den Diskussionen der Gelehrten teilzunehmen.168

Hierzu stehen sowohl uṣūl als auch furūʿ al‑fiqh169 auf dem Lehrplan.
Bār sieht die Herausforderung, das anspruchsvolle Medizinstudium um
Kenntnisse des fiqh zu erweitern. Daher sollen sich die zu lernenden furūʿ
auf alltägliche Probleme in der medizinischen Praxis beschränken. Unter
anderem zählt al‑Bār Regelungen bezüglich der rituellen Reinigung (ṭuhr)
und den Umgang mit Unreinheit (naǧas) durch menschliche Ausscheidun‐
gen auf; weiterhin Bestimmungen, die die Durchführung des Gebets und
des Fastens von Kranken regeln. Hierzu zählen Fragen, ob beispielsweise
eine Blutabnahme oder -spende während des Fastens oder die Gabe von
Medikamenten zulässig ist, in denen Substanzen wie Alkohol oder Schwei‐

167 Vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār, „An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurispru‐
dence.“ Bulletin of Islamic Medicine 5 (1988): 35–36. Den gleichen Text veröffent‐
lichte er mit marginalen Hinzufügungen als sechstes Kapitel in seinem Buch Con‐
temporary Topics in Islamic Medicine. Vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār, Contemporary
Topics in Islamic Medicine (Dschidda: Saudi Publishing House, 1995), 55–60. Zu
seinem Verständnis des Arztberufes, ethischen Richtlinien und den gemäß al‑Bār
wichtigsten Grundzügen des fiqh für die medizinische Praxis vgl. auch Muḥammad
ʿAlī al-Bār und Zuhair Aḥmad as-Subāʿī, aṭ-Ṭabīb: adabuhu wa-fiqhuhu (Beirut,
Damaskus: Dār aš-šāmīya; Dār al-qalam, 1993).

168 Vgl. al-Bār, „An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurisprudence“, 35–36.
169 Wörtlich „Verzweigungen“. Der Begriff bezeichnet den angewandten fiqh, das heißt

die praktische Anwendung der aus den uṣūl al‑fiqh abgeleiteten Normen. Vgl. ein‐
führend Rohe, Das islamische Recht, 43–44. Zur Entwicklung der uṣūl al‑fiqh vgl.
weiterhin Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge:
Cambridge University Press, 2005), 102–49, und Christian Müller, Recht und histo‐
rische Entwicklung der Scharia im Islam, Studies in the History and Culture of the
Middle East 46 (Berlin u. Boston: De Gruyter, 2022), 214–28. Einführend zum fiqh
als normatives System vgl. Baber Johansen, Contingency in a Sacred Law: Legal and
Ethical Norms in the Muslim Fiqh, Studies in Islamic Law and Society 7 (Leiden
u.a.: Brill, 1999), 1–76.

2.1 Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

71

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


negelatine verarbeitet sind. Eine ethische Verpflichtung170 sieht al‑Bār in
der Aufklärung rund um In-Vitro-Fertilisation, Schwangerschaft, Rechte
des Ungeborenen, Stillen, Schwangerschaftsverhütung, pränatale Diagnos‐
tik und die Einschätzung, ob ein Schwangerschaftsabbruch in spezifischen
Fällen zulässig wäre oder nicht.171

Die Übersetzung von al‑Bārs Monographien in verschiedene Sprachen
erweckt den Eindruck, dass er seine Vorstellungen auch in nichtarabisch‐
sprachigen islamisch geprägten Ländern verbreiten möchte. Ein Beispiel
für dieses Bestreben ist die englische Übersetzung seines populären Buchs
Ḫalq al‑insān baina ṭ‑ṭibb wa-l-qurʾān [folgend Ḫalq al‑insān].172 Als Grund
für diese Entscheidung nennt al‑Bār sein Gefühl, dass Medizinstudierende
in allen islamisch geprägten Ländern von dem Buch profitieren könnten.
Laut al‑Bār bestätige das Buch die medizinischen Lehrinhalte zur Embryo‐
logie mit den angeführten Koranpassagen und Hadithen.173 Den Anspruch,
die medizinische Lehre um islamische Jurisprudenz zu erweitern, verfolgt
al‑Bār auch in neueren Publikationen. Er und seine Co-Autoren sprechen
sich dafür aus, islamische Medizinethik zu einem festen Bestandteil des
Medizinstudiums innerhalb islamisch geprägter Länder zu machen. Ethik
solle nicht nur in einzelnen Vorlesungen thematisiert werden, sondern
in Anlehnung an aktuelle Erkenntnisse der Medizindidaktik fest in den
gesamten Studienablauf integriert werden.174

Für die von al‑Bār postulierte Notwendigkeit, sich als Mediziner:in in
den Grundsätzen des fiqh auszukennen, spielt weiterhin sein Verständnis
von islamischer Bioethik in Abgrenzung zur westlichen Bioethik eine

170 Den Begriff der religiösen Verpflichtung (taklīf) und die Entwicklung des Verpflich‐
tungsgedankens im Islam hat Norbert Oberauer nachgezeichnet. Zur ethisch-recht‐
lichen Dimension der Verpflichtungskonzepte und dem Verhältnis zwischen Spe‐
zialisten und Laien vgl. Norbert Oberauer, Religiöse Verpflichtung im Islam: Ein
ethischer Grundbegriff und seine theologische, rechtliche und sozialgeschichtliche Di‐
mension, Mitteilungen zur Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt 18
(Würzburg: Ergon, 2004), insbesondere 279–305.

171 Vgl. al-Bār, „An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurisprudence“, 36–38.
172 Auf Englisch erschien es unter dem Titel Muḥammad ʿAlī al-Bār, Human Develop‐

ment as Revealed in the Holy Quran and Hadith: The Creation of Man Between
Medicine and the Quran, 5. Aufl. (Dammam u.a.: Saudi Publishing & Distributing
House, 2002).

173 Vgl. ebd., 9–10.
174 Vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār, Hassan Chamsi-Pasha und Majed Chamsi-Pasha,

„Teaching Islamic Medical Ethics.“ Zuletzt geprüft am 18.08.2022, https://www.m
ededpublish.org/articles/5-145, 2–4.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

72

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145


wichtige Rolle. Die islamische Bioethik versteht al‑Bār als eine parallel
bestehende Wissensform neben westlicher Bioethik, da erstere neben phi‐
losophischen Traditionen auf religiösen Texten basiere.175 Die Moral der
islamischen Bioethik habe folglich eine religiöse Basis und sei von der
Überzeugung geprägt, dass Gott die Kategorien „richtig“ und „falsch“ de‐
finiert. Westliche Bioethik sei stattdessen eine Prinzipienethik, das heißt
eine rein philosophische Wissenschaft, die sich auf Vernunft und Erfahrung
berufe.176

Den entscheidenden Unterschied sehen er und sein Co-Autor Chamsi-
Pasha in dem Grad der Entscheidungsautonomie der Patient:innen. West‐
liche Bioethik beschreiben sie als auf die individuellen Rechte der Pati‐
ent:innen fokussierte Ethik. Den Patient:innen obliege die alleinige Ent‐
scheidungsgewalt über jegliche medizinische Maßnahme an ihrem Körper.
Diese westliche Autonomie schaffe eine abzulehnende Distanz zwischen
der behandelnden Person und dem oder der Patient:in.177 Die Autoren
schreiben, „im Islam“ hingegen bestimmten die von Gott gegeben Regeln
die Entscheidungsgewalt über den Körper, der mehr als Leihgabe denn
als individueller Besitz verstanden werden müsse.178 Insofern erweitert
sich gemäß al‑Bār und Chamsi-Pasha die Rolle der behandelnden Ärzt:in‐
nen gegenüber ihren Patient:innen: Sie dienen nicht nur als aufklärende
Informant:innen, sondern erheben Anspruch auf Mitspracherecht in der
Entscheidungsfindung über die durchzuführende Behandlung. Vor dem
Hintergrund der islamischen Lehre bestehe ihre Aufgabe darin, die Pati‐
ent:innen zu instruieren und die Behandlung entsprechend auszurichten.179

Als Leitfaden für medizinische Praktiker:innen sollten gemäß al‑Bār die

175 Die Autoren al‑Bār und Chamsi-Pasha nennen neben dem Koran und den prophe‐
tischen Hadithen nur „die Lehren vieler weiterer muslimischer Gelehrter“. Vgl.
al-Bār und Chamsi-Pasha, „Western and Islamic Bioethics“, 9.

176 Vgl. ebd., 8–9. Sie beziehen sich auf die von Tom Beauchamp und James Childress
entwickelte Prinzipienethik, dessen vier Grundprinzipien Respekt vor der Autono‐
mie des Patienten, Schadensvermeidung, Fürsorge und Gerechtigkeit sind. Vgl. Tom
Beauchamp und James Childress, Principles of Biomedical Ethics, 3. Aufl. (New York
u.a.: Oxford University Press, 1989).
Demgegenüber stehe eine islamische Bioethik, wie sie Padela zusammenfasste: Vgl.
Aasim Padela, „Islamic Medical Ethics: A Primer.“ Bioethics 21, Nr. 3 (2007).

177 Vgl. al-Bār und Chamsi-Pasha, „Western and Islamic Bioethics“, 9.
178 Vgl. ebd., 9–10. In ihrer ethnographischen Studie hat Sherine Hamdy anhand der

ägyptischcen Debatte um Organtransplantationen untersucht, wie religiöses und
medizinisches Wissen bioethische Überlegungen und medizinische Praxis beein‐
flussen. Vgl. Hamdy, Our Bodies Belong to God.

179 Vgl. al-Bār und Chamsi-Pasha, „Western and Islamic Bioethics“, 10.

2.1 Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen

73

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mehrheitsmeinungen der Rechtsfindungsgremien dienen. Bār impliziert,
dass in den medizinischen Curricula stets die jeweilige Mehrheitsmeinung
der Gremien unterrichtet und dann folglich in der Praxis angewandt wür‐
de.

Insgesamt bleibt al‑Bārs Verhältnis zum fiqh unklar. Folglich kann seine
Vorstellung der zugrundeliegenden Arbeitsweisen und die Methodik eines
medizinisch relevanten fiqh hier nicht beantwortet werden. Ebenso bleibt
hypothetisch, welche Voraussetzungen Mediziner:innen gemäß al‑Bār kon‐
kret brauchen, um islamisch rechtsverbindliche Entscheidungen treffen zu
können. Die Ausführungen al‑Bārs interpretiere ich indes so, dass seiner
Vorstellung nach praktizierende Ärzt:innen islamisches Recht durchsetzen
können. Gemäß einer solchen Auffassung ist es folgerichtig, dass Medizi‐
ner:innen im fiqh geschult sind, um diese Funktion angemessen ausführen
zu können. Bār erweckt den Eindruck, die Mediziner:innen fungierten als
Vertreter:innen Gottes mit der wichtigen Aufgabe, dafür zu sorgen, dass
der göttliche Wille in Bezug auf den menschlichen Körper erfüllt werde.
Islamische Ärzt:innen sind demnach Personen, die stellvertretend für Gott
dessen Rechte am menschlichen Körper vertreten. Die ärztliche Aufklärung
umfasst folglich nicht nur die Unterrichtung über die Art der Erkrankung
und die Diagnostik, sondern erweitert sich um den Aspekt einer religi‐
onsgebundenen Entscheidungsfindung, das heißt um eine islamrechtliche
Komponente, die zuvor ausschließlich in den Händen der Rechtsgelehrten
lag. Ein solches Aufgabenprofil provoziert eine Debatte um die Autorität
des medizinischen Personals und der Frage, ob und wenn ja, in welcher
Form, es paternalistisch gegenüber den Patient:innen auftreten solle.

Eine solche personelle Erweiterung der islamischen Rechtsgelehrsamkeit
durch islamische Mediziner:innen wirft außerdem die grundsätzliche Frage
auf, wem religiöse Autorität obliegt. Gemäß den Ausführungen al‑Bārs wird
die islamische Bioethik, die er als Erweiterung der Scharia versteht180, zu
großen Teilen aus dem Aufgabengebiet der Rechtsgelehrten ausgelagert.
Islamische Mediziner:innen stellen demnach eine Diversifikation religiö‐
ser Autorität neben den ʿulamāʾ dar. Weiterhin stellt die Integration der
Lehre des fiqh in das Medizinstudium eine Pluralisierung im Gefüge des
islamrechtlichen Wissens dar, dessen Erwerb folglich weniger an die ent‐
sprechenden Bildungsinstitutionen und -strukturen gebunden wäre. Die
Folge dieses Prozesses der Ablösung könnte mit einem Bedeutungsverlust

180 Vgl. al-Bār und Chamsi-Pasha, „Western and Islamic Bioethics“, 9.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

74

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des Berufsstandes der Rechtsgelehrten und ihrer Traditionen einhergehen.
Laut Ghaly äußerten einige Gelehrte die Sorge, dass sich Laien bereits
vermehrt an Mediziner:innen statt an Rechtsgelehrte wenden würden, um
eine islamrechtliche Sichtweise zu medizinischen Themen zu erfragen.181

Der von al‑Bār präsentierte Ansatz mag als zeitgemäße Entwicklung
hin zu einer Diversifikation von Autorität und Spezialisierung von Wissen
gewertet werden. Gleichzeitig birgt er die Gefahr einer Reduktion der reli‐
giösen Meinungspluralität. Wenn sich medizinische Praktiker:innen an den
Beschlüssen und Empfehlungen der Gremien orientieren, gewinnt somit
die Zusammensetzung der vortragenden und diskutierenden Personen an
Bedeutung. Insofern muss diskutiert werden, in wie weit die Empfehlungen
der Gremien als islamische Mehrheitsmeinungen angesehen werden kön‐
nen.

Der Anspruch an das Profil des islamischen Arztes machte die Anpas‐
sung des fiqh an die medizinische Praxis notwendig, ohne die Kompeten‐
zen der Rechtsgelehrten offen in Frage zu stellen. Der Umgang al‑Bārs mit
religiösem und embryologischem Wissen zur Embryogenese dokumentiert
den Versuch, beiden Wissensbereichen im Hinblick auf die eigenen Interes‐
sen Rechnung zu tragen.

2.2 Die Harmonisierung der Kompetenzen durch die Kombination biologisch
und religiös begründeter Entwicklungsschritte des Ungeborenen

Die Darstellungen al‑Bārs zur embryonalen Entwicklung sind vor dem
Hintergrund der Diskussionen um den menschlichen Lebensbeginn inner‐
halb der Rechtsfindungsgremien zu sehen. Um den Zeitpunkt des Lebens‐
beginns zu bestimmen, wurden dort die Stadien embryonaler Entwick‐
lung gemäß dem koranischen Text und die Länge dieser Stadien gemäß
den Interpretationen des Ibn Masʿūd- und des Ḥuḏaifa-Hadith diskutiert.
Entsprechend der einleitend erwähnten Aufgabenteilung im kollektiven
iǧtihād, kommt al‑Bār in seiner Rolle als medizinischer Fachberater die
Aufgabe zu, embryonale Entwicklungsschritte aus medizinischer Perspek‐
tive zu präsentieren und seine fachliche Sicht auf den Lebensbeginn zu
geben. Diese Informationen sollen den Rechtsgelehrten in ihrer Bewertung

181 Vgl. Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 306.

2.2 Die Kombination biologisch und religiös begründeter Entwicklungsschritte

75

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verschiedener rechtlicher Problemstellungen helfen.182 Aufgrund al‑Bārs
Selbstverständnis als islamischer Arzt integriert er sein Verständnis der ent‐
sprechenden Koranpassagen vor dem Hintergrund seiner medizinischen
Kenntnisse in seine Überlegungen. So ist es zu erklären, dass er sich im
Hinblick auf den Zeitpunkt der Beseelung an der Mehrheitsmeinung der
Koran- und Hadithinterpretationen der Rechtsgelehrten orientiert: Dem‐
nach erfolgt die Beseelung am 120. Tag nach der Befruchtung der Eizelle
und markiert den Beginn des menschlichen Lebens des Ungeborenen.

Basierend auf der Einordnung al‑Bārs als islamischer Arzt stelle ich die
Hypothese auf, dass al‑Bārs Interpretation nicht als alternative Auslegung
verstanden werden sollte, sondern vielmehr als unterstützende Verteidi‐
gung der 120-Tage-Position mithilfe der modernen Medizin. Bār bekräftigt
die 120-Tage-Position aus medizinischer Sicht, weil es die Mehrheitsmei‐
nung der Rechtsgelehrten ist, deren Autorität im fiqh er grundsätzlich
respektiert. Seine Deutung des koranischen Textes vor dem Hintergrund
der Embryologie ist eine Anerkennung der Interessen- und Wertpräferen‐
zen von Rechtsgelehrten, die ihm Akzeptanz und Legitimität verschafft. In
dem Spannungsfeld der Frage um den menschlichen Lebensbeginn findet
al‑Bār die „maximal robuste Lösung“,183 das heißt die medizinisch basierte
Argumentation, die am besten in die Mehrheitsmeinung des fiqh passt.
Gleichzeitig ist eine Festlegung des Lebensbeginns am 120. Tag auch im
medizinischen Interesse al‑Bārs, der Klarheit über rechtliche Regelungen
der medizinischen Praxis fordert und eine Frist von 120 Tagen aufgrund
weitreichender diagnostischer Möglichkeiten befürwortet.

Die Ausrichtung an der Mehrheitsmeinung der Rechtsgelehrten in den
Rechtsfindungsgremien zeigt sich insbesondere an al‑Bārs Umgang mit der
Beseelung des Ungeborenen. In den Diskussionen innerhalb der Gremien
um die Definition des menschlichen Lebensbeginns wird dieser mehrheit‐
lich mit dem Zeitpunkt der Beseelung gleichgesetzt. Bār folgt dieser Mei‐
nung und macht den Beseelungszeitpunkt am 120. Tag zum Ausgangspunkt
seiner Argumentation zum Ablauf der embryonalen Entwicklung. Die
Beseelung zum zeitlichen Fixpunkt innerhalb eines medizinischen Erklä‐
rungsversuchs des koranischen Texts zu machen, erfordert Modifizierun‐
gen an der originären 120-Tage-Position der Rechtsgelehrten, damit al‑Bār

182 Vgl. exemplarisch Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 300–310, und Gad
Makhlouf, Das Konzept des kollektiven iǧtihād, 75.

183 S. Martin Carrier, Wolfgang Krohn und Peter Weingart, „Experten und Expertise.“
In Nachrichten aus der Wissensgesellschaft, 301.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

76

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


medizinisches und religiöses Wissen widerspruchsfrei darlegen kann. Um
die zeitlichen Angaben des Ibn Masʿūd-Hadith mit einer medizinisch kor‐
rekten Argumentation verknüpfen zu können, ignoriert al‑Bār die zugrun‐
deliegende Kalkulation von dreimal 40 Tagen, die jeweils auf das nuṭfa-, das
ʿalaqa- und das muḍġa-Stadium fallen. Dieses Vorgehen wird weder von
al‑Bār noch von anderen Diskussionsteilnehmer:innen explizit erwähnt. Es
entsteht daher der Eindruck, lediglich die Hauptaussage al‑Bārs „die Besee‐
lung erfolgt am 120. Tag der Befruchtung“, sei relevant für die Bewertung
seiner Aussagen gewesen. Die Fragen nach der „korrekten“ Hadith-Variante
sowie nach der Länge der Stadien ignoriert al‑Bār zwar nicht, platziert sie
jedoch auch nicht als entscheidendes Element seiner Argumentation.

Bār stellt seine Erläuterungen der embryonalen Entwicklung nicht ein‐
heitlich dar. Die abweichenden Details erläutere ich der folgenden Dar‐
stellung seiner Schemata. Einen Überblick über die embryonalen Entwick‐
lungsschritte sowie die von ihm jeweils zugeordneten koranischen Entspre‐
chungen legt al‑Bār in mehreren Monographien dar. Dazu zählen insbeson‐
dere Ḫalq al‑insān baina ṭ‑ṭibb wa‑l‑qurʾān, al‑Waǧīz fī ʿilm al‑aǧinna
al‑qurʾānī (folgend al‑Waǧīz), Human Development as Revealed in the Holy
Quran and Hadith (folgend Human Development), Contemporary Topics
in Islamic Medicine (folgend Contemporary Topics) und Contemporary
Bioethics: Islamic Perspective (folgend Contemporary Bioethics). Die Kern‐
botschaften finden sich darüber hinaus in zahlreichen weiteren Publikatio‐
nen.184 In seinen Ausführungen orientiert sich al‑Bār an den koranischen
Termini und definiert ausgehend von zahlreichen Koranversen, darunter
Q. 23:12-14, Q. 22:5 und Q. 75:37-39185, sieben Stadien embryonaler Ent‐
wicklung.

Innerhalb seiner weit beachteten Monographie Ḫalq al‑insān definiert er
zwei leicht abweichende Abfolgen186: Zunächst nennt er die Stadien nuṭfa,

184 Vgl. exemplarisch Muḥammad ʿAlī al-Bār, „An Islamic View on Contraception and
Abortion.“ Journal of the Indian Medical Association 21 (1989) und Muḥammad
ʿAlī al-Bār, „Counselling About Genetic Disease: An Islamic Perspective.“ Eastern
Mediterranean Health Journal 5, Nr. 6 (1999).

185 Vgl. exemplarisch Muḥammad ʿAlī al-Bār, Ḫalq al-insān baina ṭ-ṭibb wa-l-qurʾān,
4. Aufl. (Dschidda: al-Dār as-saʿūdīya, 1983), 201 und 366.

186 Auf die Abweichungen in Ḫalq al‑insān hat bereits Eich aufmerksam gemacht: Vgl.
Thomas Eich, „Decision-Making Processes.“ In Muslim Medical Ethics, 66–7, und
Thomas Eich, Islam und Bioethik: Eine kritische Analyse der modernen Diskussion
im islamischen Recht, Heceas: Aktuelle Debatte 1 (Wiesbaden: Reichert, 2005), 31–
33.

2.2 Die Kombination biologisch und religiös begründeter Entwicklungsschritte

77

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ʿalaqa, muḍġa muḫallaqa wa‑ġair muḫallaqa [geformte und ungeformte
muḍġa], ʿiẓām [Knochen], laḥm [Fleisch], at‑taswiya187 wa-t-taṣwīr (ḫalq
āḫar) wa‑t‑taʿdīl [wörtl. die Glättung, die Formung (ein anderes Wesen)
und die Streckung]188 und nafḫ ar‑rūḥ [die Einhauchung der Seele].189 We‐
nige Seiten später nennt er folgende Stadien: nuṭfa, ʿalaqa, muḍġa, al‑ʿizām
wa‑l‑ʿaḍalāt [Knochen und Muskeln]190, at‑taṣwīr, at‑taswiya wa‑t‑taʿdīl
und nafḫ ar‑rūḥ. Auffällig ist, dass er in der ersten Version das Stadium
des ḫalq āḫar nicht mit der Beseelung gleichsetzt, sondern ḫālq āḫar und
nafḫ ar‑rūḥ als getrennte Stadien nennt. Ob er diese Unterscheidung auch
in der zweiten Version trifft, wird nicht ersichtlich, da der Terminus ḫalq
āḫar keinem der aufgezählten Stadien zugeordnet wird.191

Eine nochmals leicht abgewandelte Abfolge präsentiert al‑Bār in dem
Nachfolgewerk al‑Waǧīz, das laut eigener Aussage von al‑Bār eine verein‐
fachte, leichter zugängliche Zusammenfassung von Ḫalq al‑insān ist. Die
dort aufgezählten Stufen menschlicher Entwicklung lauten: sulāla min ṭīn
[ein Stück Lehm]192; nuṭfa; ʿalaqa; muḍġa; ʿiẓām [Knochen]; yaksū al‑ʿiẓām
[das Bedecken der Knochen]; ḫalq āḫar wa‑yataḍammanu at‑taṣwīr
wa‑t‑taswiya wa-nafḫ ar‑rūḥ [Erschaffung als anderes Wesen, Ausprägung
individueller Merkmale, Herstellung von Proportionen und Einhauchung
der Seele].193 In dieser Aufzählung sind ḫalq āḫar, at‑taṣwīr, at-taswiya und
nafḫ ar‑rūḥ Entwicklungsschritte, die nur noch ein gemeinsames Stadium
darstellen. In der englischen Übersetzung von Ḫalq al‑insān, Human De‐
velopment, verkürzt al‑Bār seinen Originaltext auf weniger als ein Drittel.
Im Zuge dessen vereinfacht er seine Erklärungen. So werden die Stadien

187 Der Terminus at‑taswiya findet sich in Q. 32:9, in dem die Einhauchung der Seele
thematisiert wird.

188 Die Stadien at‑taṣwīr, at‑taswiya und at‑taʿdīl sind als Herstellung von Proportionen
und Ausprägung individueller Merkmale des Embryos zu verstehen.

189 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 366. Die Ausdrücke at‑taswiya, at-taṣwīr und at‑taʿdīl
stammen aus der Sure 3, Āl ʿimrān. Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 372.

190 Die Muskeln (ʿaḍalāt) ersetzen das laḥm-Stadium. Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 352.
191 In späteren Veröffentlichungen folgt er der Verknüpfung der Beseelung mit dem

Stadium ḫalq āḫar: vgl. exemplarisch al-Bār, Contemporary Topics, 133–34, und
al-Bār und Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics, 165.

192 Die Schaffung des Menschen aus Lehm bezeichnet lediglich den Beginn der
Schöpfung, das heißt, die Schaffung Adams. Diese Stufe wird der Vollständigkeit
halber aufgezählt. Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 244. Zu Adam vgl. Johannes Pedersen,
„Ādam.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 1, hrsg. v. Hamilton
A. R. Gibb et al. (Leiden u. London: Brill, 1960), 176–178, und Roberto Tottoli,
„Adam.“ In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE.

193 Vgl. al-Bār, al-Waǧīz, 9.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

78

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


embryonaler Entwicklung kondensiert als nuṭfa, ʿalaqa, muḍġa, Knochen,
Fleisch und anschließende Beseelung beschrieben.194

In der zweitgenannten Abfolge der aus dem Koran abgeleiteten embryo‐
nalen Stadien in Ḫalq al‑insān fügte al‑Bār, mit Ausnahme des Beseelungs‐
stadiums, in Klammern hinter dem jeweiligen Stadium den entsprechenden
Zeitraum ein. Daraus wird ersichtlich, dass nuṭfa‑, ʿalaqa- und muḍġa-Sta‐
dium gemäß al‑Bār innerhalb der ersten vier Wochen nach der Befruchtung
der Eizelle ablaufen. Die Entwicklung der Knochen und Muskeln, die Aus‐
prägung individueller Merkmale sowie die Herstellung von Proportionen
finden innerhalb der fünften bis siebten Schwangerschaftswoche statt, das
heißt innerhalb der ersten 40-42 Tage nach der Befruchtung. Anschließend
folgt die Beseelung des Fötus am 120. Tag.195 Während es in der erwähnten
Abfolge aus Ḫālq al‑insān so formuliert ist, dass anschließend an die Stadi‐
en nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa auch das ʿiẓām- und laḥm-Stadium innerhalb
der ersten 40 bis 42 Tage ablaufen, klingt es in Human Development viel‐
mehr so, als dass lediglich nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa in diesem Zeitraum
abgeschlossen werden und erst anschließend das ʿiẓām- und laḥm-Stadium
folgen.196 Diese Sichtweise verstärkt sich an anderer Stelle in Human De‐
velopment, wo al‑Bār angibt, das muḍġa-Stadium erstrecke sich von der
vierten bis zur achten Schwangerschaftswoche.197

Auffällig ist, dass al‑Bār in seinen frühen, arabischsprachigen Publika‐
tionen den Ibn Masʿūd-Hadith in der Variante von Muslim inklusive der
Ausdrücke fī ḏālika und miṯla ḏālika zitiert. Er weist darauf hin, dass
der Hadith bei Muslim und bei al‑Buḫārī tradiert ist, erläutert seine Wahl
der von ihm zitierten Variante indes nicht.198 Aus seiner englischen Über‐
setzung des Ibn Masʿūd-Hadith wird nicht deutlich, welche Variante er
zitiert.199 Lediglich in Ḫalq al‑insān äußert sich al‑Bār explizit zu seiner
Meinung bezüglich der Hadith-Varianten und erläutert die 40-Tage- und
die 120-Tage-Position.200 Im Vorwort von Ḫalq al‑insān legt al‑Bār offen,
dass ihn sein Freund (al‑aḫ wa‑ṣ‑ṣadīq) ʿAbd al‑Maǧīd az‑Zindānī in lan‐

194 Vgl. al-Bār, Human Development, 11–12.
195 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 376.
196 Vgl. al-Bār, Human Development, 11–12.
197 Vgl. ebd., 74.
198 Vgl. al-Bār, al-Waǧīz, 39, und al-Bār, Ḫalq al-insān, 395–96.
199 In al-Bār, Human Development, 61; 73–74; 89; 91 erläutert al‑Bār hingegen in Bezug

auf die Variante von Muslim, dass der Engel nach 40 oder 42 Tagen zu dem
Ungeborenen käme.

200 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 396–405.

2.2 Die Kombination biologisch und religiös begründeter Entwicklungsschritte

79

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen Diskussionen von der Korrektheit des Hadith in der Variante von
Muslim überzeugt habe.201 Neben den offensichtlichen Zeitangaben für die
drei Stadien in den jeweiligen Kapiteln adressiert al‑Bār erst am Ende sei‐
ner Ausführungen zur embryonalen Entwicklung das Problem der unter‐
schiedlichen Zeitangaben und der daraus resultierenden Meinungen. Sein
wichtigstes Argument lautet, dass die am Anfang des Ibn Masʿūd-Hadith er‐
wähnte Erschaffung jedes Menschen durch ein Zusammenbringen (ǧ‑m‑ʿ)
im Leib der Mutter die drei Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa umfasse. Der
Ausdruck „zusammengebracht werden“ beschreibe den gesamten Ablauf
dieser Stadien und dauere 40 Tage, wie es der Ibn Masʿūd-Hadith und
der Ḥuḏaifa-Hadith bestätigen würden.202 Auf seine Ansicht, dass der Le‐
bensbeginn und der Beseelungszeitraum am 120. Tag stattfinden, haben die
Interpretationen zur Länge der drei Stadien gemäß der unterschiedlichen
Varianten des Ibn Masʿūd-Hadith keinen Einfluss.

Seine Interpretation der embryonalen Entwicklung begründet al‑Bār, in‐
dem er die Kongruenz zwischen religiösem und embryologischem Wissen
aufzeigt und die Korrektheit seiner Interpretation der Offenbarungstexte
mit der Embryologie rechtfertigt. Zunächst unterstreicht al‑Bār seine Argu‐
mentation, indem er den Zeitraum von 40 Tagen mit der Organogenese
(das Entstehen aller wichtigen Organe und Organsysteme) des Embryos
verbindet. Die Organogenese verlaufe zwischen der vierten und der achten
Schwangerschaftswoche. Ihren Höhepunkt habe diese Entwicklung laut
al‑Bār am 42. Tag, das heißt in der sechsten Schwangerschaftswoche nach
der Befruchtung. In diesem Zeitraum werden beispielsweise die Anlagen
für das Hör- und Sehvermögen, für die Knochen, das (Muskel-) Fleisch
und die Haut gebildet.203 Dieser Übergang der Organogenese werde gemäß
al‑Bār in Q. 22:5 mit dem Ausdruck muḍġa muḫallaqa wa‑ġair muḫallaqa
beschrieben.204 Diese biologischen Tatsachen werden laut al‑Bār nicht nur
im Koran, sondern auch in den Hadithen veranschaulicht. Er führt den
Ḥuḏaifa-Hadith an, in dem es heißt, dass ein Engel kommt, sobald 42
Nächte über der nuṭfa vergangen sind und die nuṭfa formt, ihr Hören,

201 Vgl. ebd., 7–8.
202 Vgl. ebd., 399–400, und al-Bār, al-Waǧīz, 55. Bār bezieht sich für diese Aussage auf

Ibn Ḥaǧar al‑ʿAsqalānī (gest. 1448), ich konnte diese Aussage im Original jedoch
nicht nachvollziehen. Vgl. Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Aḥmad b. ʿAlī, Fatḥ al-bārī bi-šarḥ
Ṣahīḥ al-Imām Abī ʿAbd Allāh Muḥammad Ibn Ismāʿīl al-Buḫārī Bd. 11 (Kairo: Dār
al-bayān li-t-turāṯ, 1986), ediert von Muḥibb ad-Dīn al-Ḫatīb, 488–90.

203 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 403–4, und al-Bār, Human Development, 74.
204 Vgl. al-Bār, Human Development, 73–74.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

80

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sehen, Haut, Fleisch und Knochen verschafft. Bār erklärt, dass der Hadith
die Abläufe der Organogenese inhaltlich und zeitlich beschreibe.205

Neben der Übereinstimmung der zeitlichen Angaben erklärt al‑Bār wei‐
terhin die biologische Korrektheit der koranischen Termini. Die für diese
Arbeit relevantesten sind erstens die nuṭfa, die al‑Bār in männlich und
weiblich unterteilt und die die jeweiligen Gameten – Spermium und Eizelle
– darstellen. Die in Q. 72:2 erwähnte nuṭfa amšāǧ („gemischter Tropfen“)
beschreibe folglich die Zygote (befruchtete Eizelle).206 Wesentlich ist zwei‐
tens die ʿalaqa, die etwas sei, das sich an etwas anderem festhalte oder
anhänge.207 Daher beschreibe der Ausdruck die Nidation (Einnistung)
der Blastozyste in die Gebärmutterschleimhaut zwischen dem fünften und
sechsten Tag nach der Befruchtung.208 Laut al‑Bār seien sich „alle Ärzte“,
darunter Maurice Bucaille, über diese Bedeutung einig.209 In mehreren Ar‐
beiten erläutert al‑Bār den embryologischen Bezug der verschiedenen lin‐
guistischen Bedeutungen der Wurzel ʿ-l-q. Darunter findet sich in al‑Waǧīz
auch die Definition eines „blutsaugenden Egels, der im Wasser lebt (dūda
fī l‑māʾ tamaṣṣu ad‑dam)“.210 Diese Bedeutung verbindet al‑Bār lediglich
in Human Development mit dem Embryo, wo er diesen als ein egelarti‐
ges Objekt darstellt. Die Bedeutung dieser Definition relativiert er jedoch
anschließend.211 Auch in späteren Publikationen al‑Bārs taucht der Egelver‐
gleich nicht mehr auf. Drittens vergleicht er die muḍġa mit einem Stück
gekautem Fleisch, in dem die Zahnabdrücke eines menschlichen Gebisses
den Somiten212 ähneln, und unterstreicht diesen Vergleich mit entsprechen‐

205 Vgl. ebd., 74.
206 Vgl. ebd., 13–15 und 24–25.
207 Vgl. ebd., 63, und al-Bār, Ḫalq al-insān, 203.
208 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 204–5; 211–231. Ebenso al-Bār, al-Waǧīz, 31–34, und

al-Bār, Human Development, 63–68.
209 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 202, und al-Bār, al-Waǧīz, 32. Weiterhin erwähnt al‑Bār,

dass er Bucaille mehrmals getroffen habe. Bucailles Buch The Bible, the Qurʾan
and Science lobt er als wegweisendes Buch des iʿǧāz ʿilmī. Gleichzeitig betont er,
dass Bucailles Ausführungen zu den Hadithen fehlerhaft seien. Dies führt al‑Bār
darauf zurück, dass Bucaille nur eine englischsprachige Version des Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī
vorgelegen habe. Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 385–86.

210 Vgl. al-Bār, al-Waǧīz, 32. Auf die Bedeutung des Vergleichs der ʿalaqa mit einem Egel
gehe ich in Kapitel 4 und 5 genauer ein.

211 Vgl. al-Bār, Human Development, 21 und 63.
212 Die Somiten sind die in der Entwicklung von Wirbeltieren vorübergehend auftre‐

tenden Ursegmente. Diese differenzieren sich im Verlauf der Embryogenese in zwei
Segmente, aus denen sich unter anderem Teile des Achsenskeletts sowie die Rumpf-
und Gliedmaßenmuskulatur entwickeln.

2.2 Die Kombination biologisch und religiös begründeter Entwicklungsschritte

81

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den Abbildungen.213 Bei der Übersetzung der muḍġa als einen zerkauten
Klumpen bezieht sich al‑Bār erneut auf Bucaille. Er verweist weiterhin
auf den zum Islam konvertierten österreichisch-jüdischen Journalisten und
Intellektuellen Muhammad Asad (1900-1992, geb. als Leopold Weiss), der
muḍġa ebenfalls als zerkauten Klumpen übersetzt haben soll.214 Woher
al‑Bār diese Information nimmt, ist nicht nachvollziehbar. Sowohl in der
englischsprachigen Koranübersetzung Asads als auch in der deutschspra‐
chigen Ausgabe wird muḍġa als „embryonaler Klumpen“ übersetzt.215

Bis hierhin kann also festgehalten werden, dass al‑Bār in der Mehrheit
seiner Publikationen die 40-Tage-Position vertritt, da so die Gleichsetzung
der nuṭfa mit den Gameten, der ʿalaqa mit der Blastozyste und der muḍġa
mit dem Embryo während der Organogenese eine biologisch korrekte
Zeiteinteilung ermöglicht. Allerdings stellt al‑Bār die Frage nach den Posi‐
tionen und den Längen der einzelnen Stadien nicht ins Zentrum seiner
Überlegungen. In anderen Worten stellt er nicht die Frage, ob nuṭfa, ʿalaqa
und muḍġa in 40 oder 120 Tagen ablaufen, sondern erklärt unabhängig
von diesen Berechnungen den 120. Tag zum Beseelungszeitpunkt. Folglich
ergibt sich ein Vereinbarkeitsproblem: Da die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und
muḍġa unter 40 Tagen zusammengefasst wurden, müsste nach den beiden
„klassischen“ Auslegungen und Kalkulationen des Ibn Masʿūd-Hadith die
Beseelung anschließend erfolgen. Der Annahme einer Beseelung am 120.
Tag liegt die Kalkulation von dreimal 40 Tagen für jedes der drei Stadien
zugrunde. Bār behält die Gesamtaussage von 120 Tagen des Ibn Masʿūd-
Hadith in der Variante von al‑Buḫārī bei.216 Aufgrund der besseren biolo‐
gischen Vereinbarkeit orientiert er sich für den Ablauf der Stadien nuṭfa,
ʿalaqa und muḍġa hingegen an der 40-Tage-Variante von Muslim.217 Diesen
Umstand thematisiert al‑Bār allerdings nicht.

213 Vgl. al-Bār, Human Development, 71–78, und al-Bār, al-Waǧīz, 39.
214 Vgl. al-Bār, Human Development, 71.
215 Vgl. Muhammad Asad, The Message of the Qurʾān: Translated and Explained

(Gibraltar: Dar al‑Andalus, 1980), 520, und Muhammad Asad, Die Botschaft des
Koran: Übersetzung und Kommentar (Düsseldorf: Patmos, 2009), 654. Zu Le‐
ben und Werk Asads vgl. Günther Windhager, Leopold Weiss alias Muhammad
Asad: Von Galizien nach Arabien 1900-1927, 2. Aufl. (Wien: Böhlau, 2003), und
Dominik Schlosser, Lebensgesetz und Vergemeinschaftungsform: Muḥammad Asad
(1900-1992) und sein Islamverständnis, Bonner Islamstudien 32 (Berlin: EB, 2015).

216 Vgl. Eich, Islam und Bioethik, 32.
217 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 202.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

82

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Dieser Modifikation muss sich al‑Bār bewusst gewesen sein, da er er‐
klärt, dass es aufgrund der unterschiedlichen Varianten zwei Gelehrtenin‐
terpretationen des Ibn Masʿūd-Hadith vorliegen und er deutlich sagt, dass
in der 40- und in der 120-Tage-Position der Beseelungszeitpunkt am oder
um den jeweils letzten Tag der beiden genannten Zeiträume datiert wird.218

Ausnahmen von al‑Bārs Präferenz für die 40-Tage-Variante des Hadith
bilden einige Publikationen seit den 2010er Jahren. Hierzu zählen das
von al‑Bār gemeinsam mit Chamsi-Pasha veröffentlichte und international
beachtete Buch Contemporary Bioethics von 2015 sowie al‑Bārs aktuellste
Veröffentlichung zu Abtreibungsbestimmungen der schafiitischen Rechts‐
schule.219 In ersterem zitieren die Autoren die 120-Tage-Interpretation des
Ibn Masʿūd-Hadith.220 In zweiterer schreibt al‑Bār, dass die Rechtsgelehrten
von einer Zeitspanne von jeweils 40 Tagen für die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und
muḍġa ausgehen. Weiterhin erklärt er, dass das ʿalaqa-Stadium die Organo‐
genese umfasse und vom 41. bis zum 80. Tag andauere. Die Organogenese
bezeichnet er nicht mehr als yuǧmaʿu al‑ḫalq, sondern als at-taḫlīq.221 Diese
Darstellung ist eine einmalige Position von al‑Bār zur Organogenese.

Durch die Analyse von al‑Bārs Darstellungen embryonaler Entwick‐
lungsprozesse gehe ich davon aus, dass er den Beginn des menschlichen
Lebens am 120. Tag nach der Befruchtung als islamrechtliche Mehrheits‐
meinung aus medizinischer Perspektive bestärkt. Gleichzeitig konnte durch
die detaillierte Auswertung seiner Äußerungen belegt werden, dass al‑Bār
aus dem Koran und den Hadithen abgeleitete Aussagen selektiv neu zusam‐
mensetzt, um die Plausibilität seiner Darstellungen herzustellen. Daran
zeigt sich außerdem, dass die zeitgenössische islamische Bioethik mehr
umfasst als die Erweiterung des fiqh um moderne naturwissenschaftliche
Erkenntnisse. Vielmehr deutet al‑Bārs Ansatz auf eine Entkoppelung der
Frage nach dem Lebensbeginn von der Kalkulation, wie lange die Stadien

218 Vgl. exemplarisch ebd., 398–400. Ähnlich in al-Bār, Human Development, 136–37.
219 Vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār, „Abortion: Shafiʿi Perspective.“ In Abortion: Global

Positions and Practices, Religious and Legal Perspectives, hrsg. v. Alireza Bagheri
(Cham: Springer International, 2021).

220 Vgl. al-Bār und Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics, 165. Ebenso in al-Bār,
„Human Cloning, Stem Cell Research,“ 838, wo sich al‑Bār explizit auf den Ibn
Masʿūd-Hadith im Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī bezieht.

221 Vgl. Muḥammad ʿAlī al-Bār, „Abortion.“ In Abortion, 150–1. In al-Bār und Chamsi-
Pasha, Contemporary Bioethics, 165–66, bleiben die Autoren bei der bisherigen
Schilderung al‑Bārs, dass die Organogenese von der vierten bis zur achten Schwan‐
gerschaftswoche (entspricht dem 28. bis 56. Tag nach der Befruchtung) ablaufe und
ihren Höhepunkt am 42. Tag habe.

2.2 Die Kombination biologisch und religiös begründeter Entwicklungsschritte

83

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa jeweils andauern, hin. Die Motivation für diese
Herangehensweise liegt in der medizinischen Praxis begründet, wie im
folgenden Abschnitt deutlich wird.

2.3 Der fiqh in der medizinischen Praxis: Die Bedeutung des
Beseelungszeitpunkts für die islamrechtliche Einordnung von
Schwangerschaftsabbrüchen

Zwar sei das Wissen um die Seele und den Zeitpunkt ihrer Einhauchung
eine Sache Gottes222, dennoch betont al‑Bār, dass aufgrund der islam‐
rechtlichen Bedeutung des Beseelungszeitpunktes dieser für praktizierende
Mediziner:innen von hoher Relevanz sei. Aufgrund dessen wünscht er
sich Klarheit in dieser Frage, insbesondere bezüglich der Bewertung von
Schwangerschaftsabbrüchen.223 Die Bestimmung des Beseelungszeitpunk‐
tes überlässt er denjenigen Gelehrten, deren Meinung vom 120. Tag als
Beseelungszeitpunkt al‑Bār folgt. Somit sind der Zeitpunkt der Beseelung
und dessen Gleichsetzung mit dem Stadium des ḫalq āḫar sowie des
menschlichen Lebensbeginns die Fixpunkte, an denen er seine Erklärungen
ausrichtet.

Aus seiner biomedizinischen Sicht erklärt al‑Bār, dass der Embryo ab
dem Zeitpunkt der Befruchtung zwar als „lebendig“ angesehen werden
könne, ihm gemäß des islamischen Rechts jedoch vor der Beseelung nicht
der Status eines menschlichen Lebewesens zugestanden werde.224 Diese
Einschätzung verteidigt er damit, dass zu diesem frühen Zeitpunkt keine
Anzeichen menschlichen Lebens vorhanden seien, und er weist die Defini‐

222 Vgl. al-Bār, al-Waǧīz, 56, und al-Bār, Ḫalq al-insān, 139–40.
223 al-Bār, al-Waǧīz, 57–61. Für einen Überblick über die religiösen, rechtlichen und

ethischen Diskussionen vgl. Donna L. Bowen, „Contemporary Muslim Ethics of
Abortion.“ In Brockopp, Islamic Ethics of Life, 51–80.

224 Obwohl al‑Bār wie oben beschrieben die Meinung, menschliches Leben beginne
ab dem Zeitpunkt der Befruchtung, ablehnt, bezeichnet er in Contemporary Topics
die Verwendung eines Intrauterinpessars („Spirale“) als frühen Schwangerschafts‐
abbruch. Eine andere Meinung vertritt er in al-Bār, „Human Cloning, Stem Cell
Research,“ 840, wo er sich der Mehrheitsmeinung anschließt, dass diese Art der
Schwangerschaftsverhütung erlaubt sei, da der Embryo sich noch nicht eingenistet
habe. (Ein Intrauterinpessar verhindert lediglich die Einnistung der Zygote, nicht
die Befruchtung der Eizelle.) Vgl. ebenso al-Bār und Chamsi-Pasha, Contemporary
Bioethics, 165.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

84

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tion des Lebensbeginns ab dem Zeitpunkt der Befruchtung klar zurück.225

Stattdessen seien willentliche Bewegungen des Ungeborenen der wichtigste
Hinweis für die Beseelung.226 Diese Einschätzung verknüpft al‑Bār mit der
Unterscheidung Ibn al‑Qayyims, der die Bewegungen des Embryos vor der
Beseelung mit den willenlosen Bewegungen einer Pflanze verglich. Nach
der Beseelung sei der Fötus zu menschlichen, willentlichen Bewegungen
fähig.227

Ibn al‑Qayyim nutzte diese Unterscheidung, um die 120-Tage-Variante
des Ibn Masʿūd-Hadith mit dem Ḥuḏaifa-Hadith zu harmonisieren. Gemäß
seiner Auffassung beschreibe der Ḥuḏaifa-Hadith die Prädestination des
Embryos, während der Ibn Masʿūd-Hadith auf den Zeitpunkt der Besee‐
lung nach 120 Tagen verweise. Da die Bewegung des Embryos als ein
entscheidendes Merkmal des Lebensbeginns des Menschen angesehen wur‐
de, war die Folgerung Ibn al‑Qayyims, dass die Beseelung am 120. Tag
stattfinde, nicht kompatibel mit der Tatsache, dass der Embryo sich bereits
vor diesem Zeitpunkt bewegt.228 Um diesen Konflikt zu lösen, verglich
Ibn al‑Qayyim die Bewegungen des Embryos vor dem 120. Tag mit den
willenlosen Wachstumsbewegungen einer Pflanze. Der beseelte Embryo be‐
wege sich hingegen willentlich, was ihn als menschliches Wesen auszeich‐

225 Vgl. al-Bār, Human Development, 140. Für die Befruchtung als Zeitpunkt des
menschlichen Lebensbeginns spricht sich beispielsweise Hathout aus. Er argumen‐
tiert, dass aus biologischer Sicht ab diesem Zeitpunkt von Leben gesprochen wer‐
den müsse, und lehnt daher Schwangerschaftsabbrüche, außer in Fällen, in denen
das Leben der Schwangeren in Gefahr ist, kategorisch ab. Ein weiterer Grund für
Hathout ist, dass die Beseelung ein theologisches Element sei, für das es keine
zweifelsfreien medizinischen Beweise gebe, und es daher nicht zu einer Bedingung
für die Definition des Lebensbeginns gemacht werden sollte. Vgl. Hathout, Topics,
116–35, und Hathout, Islamic Perspectives, 70–78.

226 Vgl. al-Bār, Human Development, 140–45, und al-Bār und Chamsi-Pasha, Contem‐
porary Bioethics, 165.

227 Vgl. al-Bār, Human Development, 137–38, und al-Bār, al-Waǧīz, 56.
Die Unterscheidung zwischen seelenlosem, pflanzlichem Leben und beseeltem,
menschlichen Leben wurde nicht von al‑Bār in den internationalen bioethischen
Diskurs eingebracht. Er wird von Eich aufgrund seiner Bekanntheit dennoch als
wichtigster Vertreter der Embryo-Pflanze Analogie innerhalb der Gremien gesehen.
Vgl. Thomas Eich, „Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter.“ In Kulturübergrei‐
fende Bioethik, 166–7.

228 Der Embryo beginnt sich um die sechste Woche nach der Befruchtung zu bewegen.
Einige Schwangere spüren die Bewegungen bereits um die zwölfte Woche nach der
Befruchtung.

2.3 Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts für Schwangerschaftsabbrüche

85

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ne.229 Die von mir folgend als Ibn al‑Qayyims Seelenpassage bezeichnete
Darstellung zeichnet sich folglich dadurch aus, dass sowohl der 40. als auch
der 120. Tag einen wichtigen Meilenstein beschreiben. Zwischen dem 40.
und 120. Tag bewegt sich der Embryo unwillentlich, am 120. Tag wird dem
Embryo die Seele eingehaucht, die ihn zu einem Menschen mit willentli‐
chen Bewegungen macht.230

Laut al‑Bār habe ihn as‑Sayyid ʿAbd al‑Qādir bin Aḥmad as‑Saqqāf
(1913-2010)231 auf die Unterscheidung Ibn al‑Qayyims hingewiesen.232 Die‐
se Differenzierung zwischen pflanzlichem und menschlichem Leben sei
laut al‑Bār einleuchtend, da um den 120. Tag die Entwicklung des Groß‐
hirns, das Bewegungen kontrolliert und Sinneseindrücke verarbeitet, ent‐
sprechend fortgeschritten sei.233 Diese Erklärung lässt sich gut mit al‑Bārs
Interpretation des Ḥuḏaifa-Hadith vereinbaren: Die dort beschriebene Ver‐

229 Hinter diesen Vergleichen steckt die in der griechischen Philosophie verbreitete
Theorie der „Fähigkeiten“ (engl. „faculties“) der Seele, beziehungsweise des jeweili‐
gen Lebewesens. Die Fähigkeiten sind gestaffelt und lediglich Tiere und Menschen
können sich demnach willentlich bewegen. Vgl. exemplarisch Taneli Kukkonen,
„Faculties in Arabic Philosophy.“ In The Faculties. Mit direktem Bezug zu Ibn
al‑Qayyim vgl. Ursula Weisser, „Ibn Qaiyim al-Ǧauzīya über die Methoden der
Embryologie.“ Medizinhistorisches Journal 16, Nr. 3 (1981). Über die Frage, ob wil‐
lentliche Bewegung mit Menschwerdung gleichgesetzt werden sollte, gab es unter‐
schiedliche Ansichten. Vgl. hierzu die Ausführungen in Jäckel, „Wenn wir sagen, dass
der Tropfen Mensch wird“, 59–66.

230 Ibn al‑Qayyims Herleitung dieser Unterscheidung findet sich in seinen Arbeiten Ibn
Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr, at-Tibyān fī aqsām al-qurʾān (Kairo:
Dār aṭ-ṭibāʿa al-muḥammadīya, 1968), herausgegeben von Ṭaha Yūsuf Šāhīn, 208–
213; 217–219; 221–222 sowie in Ibn Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr,
Tuḥfat al-maudūd bi-aḥkām al-maulūd (Kairo: Dār Ibn-Raǧab, 1999), herausgege‐
ben von Aḥmad Sulaimān, 301–16. Vgl. hierzu Thomas Eich, „Die Diskussion islami‐
scher Rechtsgelehrter.“ In Kulturübergreifende Bioethik, 166–167. Zu der Verbreitung
von Ibn al‑Qayyims Unterscheidung im islamischen Bioethikdiskurs seit den 1980er
Jahren, vgl. ebd., sowie Eich, Islam und Bioethik, 34–36.

231 Gemäß einer online verfügbaren Biografie entstammt der im jemenitischen Saiʾūn
geborene as‑Saqqāf aus einer Familie der Nachkommen des Propheten Muḥam‐
mads. Er soll als Gelehrter und dāʿiya (Rufer/ Werber für den Islam) tätig gewesen
sein. Nachdem er 1973 den sozialistischen Südjemen verließ, lebte er bis zu seinem
Tod vorwiegend in Dschidda. Er soll bekannt dafür gewesen sein, dass in seinem
Haus regelmäßig Treffen mit Gelehrten und anderen Gästen abgehalten wurden.
Vgl. Unbekannt, „Habib Abd al-Qadir al-Saqqaf.“ Zuletzt geprüft am 03.01.2023,
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/.
Aufgrund des gleichen Wohnorts Dschidda ist es nicht auszuschließen, dass al‑Bār
an diesen Treffen teilnahm und mit as‑Saqqāf diskutierte.

232 Vgl. al-Bār, Ḫalq al-insān, 8–9.
233 Vgl. al-Bār und Chamsi-Pasha, Contemporary Bioethics, 166.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

86

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf


änderung des Embryos am 40. Tag verknüpfte al‑Bār mit der Organogene‐
se. Insofern beschreibe der Ḥuḏaifa-Hadith gemäß al‑Bār den Start der
Entwicklung des Gehirns und Nervensystems um den 40. Tag. Der Ibn
Masʿūd-Hadith beschreibe hingegen die Entwicklung des Großhirns, mit
der eine substanzielle Wesensveränderung des Fötus einhergeht.234

Die Vorgehensweise von al‑Bār, Ibn al‑Qayyim für seine Argumentation
heranzuziehen, ist das erste Beispiel einer strategischen und „bedarfsorien‐
tierten“ Nutzung von Ibn al‑Qayyims Texten in dieser Arbeit.235 Bār nutzt
die Seelenpassage Ibn al‑Qayyims, um seine biologische Argumentation,
dass die Beseelung erst am 120. Tag der Schwangerschaft stattfinde, auch
religiös zu untermauern. Sich auf Aussagen Ibn al‑Qayyims zu stützen,
ist Ausdruck eines größeren Trends der „Entdeckung“ von dessen Texten
im 20. Jahrhundert. Bār ist demnach keineswegs der erste, der Ibn al‑Qay‐
yims Ausführungen zu eigenen Zwecken nutzt und verändert. Vielmehr
ist er Teil einer Entwicklung, deren Anfänge sich auf das Ende des 19.
Jahrhunderts datierten lassen. Seit dieser Zeit lässt sich eine plötzliche
breite Rezeption von Ibn al‑Qayyims Werk ausmachen, die sich durch eine
Welle von Drucken seiner Arbeiten sowie von arabischsprachiger Sekun‐
därliteratur, die diese diskutiert, manifestiert. Dieses Ereignis lässt sich auf
frühe salafitische Reformer zurückführen, die die Werke Ibn al‑Qayyims
sowie seines Lehrers Ibn Taimīya (1263-1328)236 für ihre eigenen Zwecke
wiederentdeckten und aneigneten.237 In den beiden Gelehrten sahen die
Reformer Vorbilder ihres Anspruchs, sich von der Autoritätsgebundenheit

234 Vgl. ebd.
235 Zu az‑Zindānīs Umformulierung von Ibn al‑Qayyims Seelenpassage vgl. Kapitel

4.2.2.
236 Alina Kokoschka und Birgit Krawietz unterziehen dem dominierenden Bild von

Ibn al‑Qayyim als Schüler Ibn Taimīyas einer kritischen Prüfung. Vgl. Alina
Kokoschka und Birgit Krawietz, „Appropriation of Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim
al-Jawziyya: Challenging Expectations of Ingenuity.“ In Islamic Theology, Philosophy
and Law: Debating Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim al-Jawziyya, hrsg. v. Birgit Krawi‐
etz und Georges Tamer, Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients
27 (Berlin u. Boston: De Gruyter, 2013), 1–21.

237 Als Beispiele dieser frühen salafitischen Reformer nennen Kokoschka und Krawi‐
etz Muḥammad ʿAbduh, Rašīd Riḍā und einige Mitglieder der irakischen Familie
al‑Ālūsī. Die beiden Autorinnen merken allerdings an, dass bisher keine detaillier‐
ten Studien über die zugrundeliegenden Strukturen dieser Drucke vorliegen. Vgl.
ebd., 1–10.

2.3 Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts für Schwangerschaftsabbrüche

87

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Rechtsschulen lösen zu können und stattdessen iǧtihād zu praktizie‐
ren.238

Insbesondere saudische Institutionen sind maßgeblich an der weltwei‐
ten Verbreitung der Schriften Ibn al‑Qayyims und daran anknüpfender
Publikationen beteiligt.239 Dies ist, finanzielle Aspekte eingeschlossen, nicht
verwunderlich, da neben Ibn Taimīya auch Ibn al‑Qayyim als Schlüsselfi‐
gur der saudischen Religionsdoktrin gilt.240 Seitdem sind zahlreiche Editio‐
nen von Ibn al‑Qayyims Texten erschienen, die sein umfangreiches Werk
strukturieren und durch die er infolgedessen einer breiteren Öffentlichkeit
zugänglich wurde. Annabelle Böttcher sowie Birgit Krawietz und Alina
Kokoschka beschreiben eine „Verwertungsindustrie“241 der Arbeiten Ibn
al‑Qayyims, da die Editionen dadurch charakterisiert seien, dass vornehm‐
lich einzelne Teile oder Kapitel ediert und oftmals mit Texten anderer
Autoren zusammengeschnitten wurden, um den jeweiligen Bedürfnissen
des Herausgebers zu entsprechen.242 Diese „Wiederentdeckung“ und Popu‐

238 Vgl. Birgit Krawietz, „Open Source Salafiyya: Zugriff auf die islamische Frühzeit
durch Ibn Qayyim al-Dschauziyya.“ In Salafismus in Deutschland: Ursprünge und
Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung, hrsg. v. Thorsten Schnei‐
ders, Global, Local Islam (Bielefeld: Transcript, 2014), 95.

239 Ebenso sorgen medial aktive Gelehrte und Prediger wie Yūsuf al‑Qaraḍāwī für eine
weltweite Verbreitung von Ibn al‑Qayyims Werk. Vgl. ebd., 91–3.

240 Vgl. Nabil Mouline, The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power
in Saudi-Arabia (New Haven u. London: Yale University Press, 2014), übersetzt
von Ethan S. Rundell, 42–53. Krawietz bezeichnet Ibn al‑Qayyim gar als „Säulenhei‐
liger im wahhabitisch geprägten Saudi-Arabien“. S. Birgit Krawietz, „Open Source
Salafiyya.“ In Salafismus in Deutschland: Ursprünge und Gefahren einer islamisch-
fundamentalistischen Bewegung, 100.

241 S. Birgit Krawietz, „Open Source Salafiyya.“ In Salafismus in Deutschland: Ursprün‐
ge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung, 91.

242 Vgl. ebd., 95–6; Alina Kokoschka und Birgit Krawietz, „Appropriation.“ In Islamic
Theology, Philosophy and Law; Annabelle Böttcher, „Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim
al-Jawziyya as Changing Salafi Icons.“ In Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philo‐
sophy and Law. Carmen Becker hat darauf hingewiesen, wie durch das Internet
Ibn al‑Qayyims Ausführungen noch einfacher und kleinteiliger zitiert werden, und
dass nunmehr die Durchsuchung und Bearbeitung der Texte für jede:n Internet‐
nutzer:in möglich ist. Vgl. Carmen Becker, „Zurück zum Quellcode: Salafistische
Wissenspraktiken im Internet.“ Inamo, Nr. 57 (2009).
Obwohl die „Wiederentdeckung“ und Popularisierung Ibn al‑Qayyims und Ibn
Taimīyas bis ins 21. Jahrhundert anhält und damit als nachhaltig bezeichnet wer‐
den kann, weist Krawietz darauf hin, dass eine systematische Untersuchung der
Rezeptions- und Aneignungsgeschichte beider Gelehrter bisher fehlt, obwohl die
begeisterte Wiederentdeckung als unstrittig gelte. Vgl. Birgit Krawietz, „Open Source
Salafiyya.“ In Salafismus in Deutschland: Ursprünge und Gefahren einer islamisch-

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

88

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


larisierung Ibn al‑Qayyims führt al‑Bār fort. So dürfte einerseits seiner
bereits informierten Leserschaft der Name Ibn al‑Qayyim vertraut sein,
anderseits ist die verkürzte Rezeption des Gelehrten niedrigschwellig und
einprägsam. So konstruiert al‑Bār eine Beziehung zwischen dem von Ibn
al‑Qayyim formulierten Problem und einer modernen medizinethischen
Frage. Die Ibn al‑Qayyim zugesprochene Autorität legitimiert somit al‑Bārs
Argumentation.243

Bār untermauert diese Sichtweise mit medizinischen Belegen. Die Unter‐
stützung der 120-Tage-Position ist nicht nur durch die Orientierung an der

fundamentalistischen Bewegung, 93. Als Ausnahme nennt Krawietz die Mikrostudie
von Claudia Preckel, „Screening Siddiq Hasan Khan's (1832-1890) Library: The Use
of Hanbali Literature in 19th-Century Bhopal.“ In Krawietz; Tamer, Islamic Theolo‐
gy, Philosophy and Law. Seitdem hat sich meines Wissens nach die Forschungslage
zu Ibn al‑Qayyims Rezeption nicht substantiell verändert. Eine wichtige Ausnahme
stellt der kürzlich erschienene Artikel von Antonia Bosanquet dar, in dem sie die
Editionsgeschichte von Ibn al‑Qayyims Aḥkām ahl aḏ‑ḏimma nachzeichnet. Vgl.
Antonia Bosanquet, „One Manuscript, Many Books: The Manuscript and Editing
History of Aḥkām ahl al-dhimma.“ Die Welt des Islams 61 (2021): 153–80.
Die Rezeptionsgeschichte Ibn Taimīyas ist etwas besser erforscht. Khaled El-Rouay‐
heb hat dargelegt, wie sich das Bild Ibn Taimīyas von einem umstrittenen und
wenig gelesenen Gelehrten zu einer zentralen Figur des sunnitischen Islams in
der Moderne wandelte. Vgl. Khaled El-Rouayheb, „From Ibn Hajar al-Haytamī (d.
1566) to Khayr al-Dīn al-Ālūsī (d. 1899): Changing Views of Ibn Taymiyya among
Non-Hanbalī Sunni Scholars.“ In Ibn Taymiyya and his Times, hrsg. v. Shahab
Ahmed und Yossef Rapoport, Studies in Islamic Philosophy 4 (Karachi: Oxford
University Press, 2010). Als weiterer Beitrag zur Ibn Taimīya-Rezeption sei die
Monographie von Jon Hoover genannt, in der er Ibn Taimīyas Werk thematisch
kategorisiert untersucht und einen Einblick in die jeweilige Adaption seiner Ideen
seit der Moderne gibt: Jon Hoover, Ibn Taymiyya, Makers of the Muslim World
(New York: Oneworld Publications, 2019). Eine frühere Arbeit ist Emmanuel Sivan,
Radical Islam, Medieval Theology and Modern Politics (New Haven u. London:
Yale University Press, 1985), insbesondere 94–113, in der Sivan die aufkommende
Beliebtheit Ibn Taimīyas unter radikalen Gruppierungen thematisiert.

243 Vgl. hierzu Ahmed Ragab, „Prophetic Traditions and Modern Medicine in the
Middle East: Resurrection, Reinterpretation, and Reconstruction.“ Journal of the
American Oriental Society 132, Nr. 4 (2012): 657–58. Ragab stellt die These auf, dass
der Sekundärtext mittels moderner Naturwissenschaft dem (editierten) Primärtext
zeitgenössische Bedeutung verschafft. Die Strategie von salafistischen Autoren, ihre
Botschaft mittels Referenz innerhalb der frühislamischen Phase zu verorten, hat
Anke von Kügelgen am Beispiel Ibn Taimīyas untersucht. Vgl. Anke von Kügelgen,
„The Poison of Philosophy: Ibn Taymiyya's Struggle for and against Reason.“ In
Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philosophy and Law. Zu der Rolle von Ibn
al‑Qayyims Texten in der Debatte um Schwangerschaftsabbrüche vgl. Thomas Eich,
„Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter.“ In Kulturübergreifende Bioethik, 166–
9.

2.3 Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts für Schwangerschaftsabbrüche

89

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mehrheitsmeinung zu erklären, sondern auch dadurch, dass die Möglich‐
keit von Schwangerschaftsabbrüchen bis zum 120. Tag nach der Befruch‐
tung medizinisch vorteilhaft ist, wie al‑Bār sagt.244 Dieser Zeitraum eröffnet
die Möglichkeit, verschiedene diagnostische Verfahren und mögliche me‐
dizinische Interventionen durchzuführen, da bis zu diesem Zeitpunkt vie‐
le organische Fehlbildungen und Chromosomenanomalien diagnostiziert
werden können.245 Immer wieder betont al‑Bār, dass die meisten Rechtsge‐
lehrten einen Schwangerschaftsabbruch aus medizinischen Gründen vor
der Beseelung erlauben würden. Nach der Beseelung sei ein Abbruch der
Schwangerschaft grundsätzlich nicht zulässig, außer das Leben der Mutter
sei gefährdet. Das Verbot eines Abbruchs nach der Beseelung gelte auch,
wenn der Fötus starke Fehlbildungen aufweise, die seine Lebenserwartung
stark einschränken, oder ein intrauteriner Fruchttod („Totgeburt“) wahr‐
scheinlich ist.246 Um die entsprechenden Diagnosen stellen zu können,
befürwortet al‑Bār die Frist von 120 Tagen für einen medizinisch indizier‐
ten Abbruch. Seine Fürsprache für Schwangerschaftsabbrüche bei starken
Fehlbildungen und Chromosomenanomalien rechtfertigt er weiterhin da‐
mit, dass weltweit lediglich 5% der Schwangerschaftsabbrüche aufgrund
einer medizinischen Indikation durchgeführt würden, diese Fälle also sel‐
ten seien. Alle anderen Abbrüche würden aus sozialen Gründen, Promis‐
kuität oder aufgrund von Teenagerschwangerschaften durchgeführt, was
abzulehnen sei.247 Ebenso kritisiert er den tunesischen Gesetzgeber, der als

244 Vgl. al-Bār, Human Development, 136–37. Dies entspricht einer Schwangerschafts‐
länge von 17 Wochen und einem Tag.

245 Vgl. ebd., 136.
246 Vgl. ebd., 135; al-Bār, al-Waǧīz, 59; Muḥammad ʿAlī al-Bār, Muškilat al-iǧhāḍ:

dirāsa ṭibbīya fiqhīya (Dschidda: Dār as-saʿūdīya, 1985), 40–45, und Muḥammad
ʿAlī al‑Bār, „Induced Abortion: Is it Still Criminal or Just Elective?“ Journal of
Family and Community Medicine 8, Nr. 3 (2001): 34. In al‑Waǧīz erklärt al‑Bār,
die Mehrheit der Gelehrten berechne den Zeitpunkt der Beseelung aufgrund des
Ibn Masʿūd-Hadith auf den 120. Tag. An dieser Stelle zitiert er den Hadith in der
Buḫārī-Variante, obwohl er vorher die Muslim-Variante angeben hat. Ein Hinweis
auf die Unterschiede bleibt aus, beide Male heißt es, der Hadith sei in beiden
Sammlungen tradiert. Vgl. al-Bār, al-Waǧīz, 59.

247 Vgl. al-Bār, Contemporary Topics, 147–57; al-Bār und Chamsi-Pasha, Contemporary
Bioethics, 115–63 und 168–169, und Muḥammad ʿAlī al-Bār, „Abortion.“ In Abortion,
148. Die Definition von medizinisch indizierten, das heißt notwendigen, Schwan‐
gerschaftsabbrüchen wirft die Frage auf, welcher Grad einer Behinderung des Un‐
geborenen unter diese Definition fällt. Daraus folgt mitunter eine Bewertung von
Leben als lebenswert oder nicht lebenswert. Einen Hinweis zu al‑Bārs Einschätzung
liefert der Artikel Muḥammad ʿAlī al-Bār et al., „Permissibility of Prenatal Diagnosis

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

90

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


einziger der islamisch geprägten Länder einen Schwangerschaftsabbruch
innerhalb der ersten drei Monate der Schwangerschaft ohne Indikation
erlaubt.248 Der Ansatz al‑Bārs sollte daher nicht als Aufwertung reproduk‐
tiver Selbstbestimmungsrechte bewertet werden. Seit 1990 verweist al‑Bār
in seinen Publikationen auf den Beschluss der IFA zu Schwangerschaftsab‐
brüchen von fehlgebildeten Embryonen249. Er bewertet diese als hilfreiche
moralische Leitlinie und Meilenstein für Praktiker:innen, die nun einen
ausreichenden Zeitraum zur Diagnostik nutzen können. Auch wenn der
Beschluss nicht rechtlich bindend ist, beeinflusse er die individuellen
Rechtsmeinungen vieler Muftis.250

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

Eine weitere Methode, mittels derer al‑Bār seine Argumentation zu em‐
bryonaler Entwicklung sowie zu medizinisch indizierten Schwangerschafts‐
abbrüchen untermauert, ist der Einsatz von Bildern. Das Verwenden von
Bildmaterial, um bestimmte Sachverhalte zu beschreiben oder zu verdeutli‐
chen, ist ein übliches Verfahren in der praktischen Medizin sowie der medi‐
zinischen Literatur. Neu ist in den frühen 1980er Jahren die Verwendung
medizinischer Abbildungen aus bildgebenden Verfahren in einem Buch,
das für eine breitere Öffentlichkeit bestimmt ist und keinen rein medizini‐

and Abortion for Fetuses with Severe Genetic Disorder: Type 1 Spinal Muscular
Atrophy.“ Annals of Saudi Medicine 30, Nr. 6 (2010): 427–31, in dem die Autor:innen
darlegen, bei welchen Graden der spinalen Muskelatrophie sie einen Schwanger‐
schaftsabbruch für zulässig halten. Das Problem, verschiedene Klassifikationen von
Behinderungen zu schaffen, bemerkte auch Vardit Rispler-Chaim, „The Right not to
Be Born.“ In Islamic Ethics of Life, 81–7.

248 Vgl. al-Bār, „Induced Abortion“, 34. Zu Schwangerschaftsabbrüchen im tunesischen
Strafrecht vgl. Gesetzesdekret Nr. 73-2 vom 26. Dezember 1973 zur Änderung
des Artikels 214 des Strafgesetzbuches [Décret-Loi No. 73-2 du 26 Décembre
1973 portant modification de l’article 214 du code penal/Marsūm ʿadad 2 li-sana
1973 muʾarraḫ f ī 26 dīsambir 1973 yataʿallaq bi-tanqīḥ al-faṣl 214 min al-maǧalla
al‑ǧināʾīya], zuletzt geprüft am 17.12.2022, https://legislation-securite.tn/ar/law/44
573.

249 Der Beschluss wurde auf dem 12. Treffen der IFA vom 10.-17. Februar 1990 gefasst.
Vgl. al-Maǧmaʿ al-fiqhī al-islāmī bi-rābiṭa al-ʿālam al-islāmī, „Ḥukm isqāṭ al-ǧanīn
al-mušawwah ḫalqīyan.“ Maǧallat al‑maǧmaʿ al-fiqhī al-islāmī, Nr. 7 (1990): 369.

250 Vgl. exemplarisch al-Bār, „Counselling About Genetic Disease“, 1133; al-Bār, „In‐
duced Abortion,“ 31, und Muḥammad ʿAlī al-Bār, „Ethical Considerations in the
Prevention and Management of Genetic Disorders with Special Emphasis on Reli‐
gious Considerations.“ Saudi Medical Journal 23, Nr. 6 (2002): 628.

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

91

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573


schen Fokus hat. Durch das Einfügen solcher Bilder wie Fotografien oder
Sonogrammen („Ultraschallbilder“) in seinen Text profitiert al‑Bār von
zwei Eigenschaften des genutzten Bildmaterials: erstens von der Wirkmacht
und Beweisfunktion von Bildern in der Wissenschaft und zweitens von
den emotionalen Effekten, die Bilder auslösen können. Darüber hinaus
sind die eingesetzten Bilder ein weiteres Instrument, das sowohl von al‑Bār
als auch von az‑Zindānī verwendet wird, um die eigenen Aussagen zu
unterstreichen.

Seit der Entwicklung des Mikroskops durch Antoni van Leeuwenhoek
(gest. 1723) wurde die Rolle von Bildern in der Naturwissenschaft zuneh‐
mend größer. Dies gilt umso mehr für den Einsatz von Fototechnik ab
dem 19. Jahrhundert, der zur Folge hatte, dass Bilder nunmehr als Wahr‐
nehmungsersatz für Bereiche gelten, die dem menschlichen Auge nicht
zugänglich sind. Mithilfe von Bildern können Gegenstände oder Ereignisse
nachgewiesen werden und Bilder mitunter ausschlaggebend dafür sein,
ob erläuterte Angaben Gültigkeit erlangen.251 Für das Sichtbarmachen em‐
bryonaler Entwicklungsprozesse spielen dabei seit Mitte des 20. Jahrhun‐
derts bildgebende Verfahren eine entscheidende Rolle. Am Beispiel der
epigenetischen Theorie hat Janina Wellmann herausgearbeitet, dass ab dem
19. Jahrhundert embryologische Entwicklungstheorien zunehmend mittels

251 Vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, 265–66. Klaus Sachs-
Hombach weist auch auf die Rolle der Fotografie als (vermeintlich objektives) Mess‐
instrument hin, mittels derer eine empirische Basis für Beobachtungen geschaffen
werden kann. Vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, 217–20.
Für eine kritische Auseinandersetzung mit der normativen Funktion von Bildern in
der Naturwissenschaft und insbesondere in der Gynäkologie vgl. Barbara Duden,
Der Frauenleib als öffentlicher Ort: Vom Mißbrauch des Begriffs Leben, Neuauflage
[1991] (Frankfurt a.M.: Mabuse, 2007), 26–28. Duden kritisiert die Medikalisierung
von Schwangerschaften und die Konzeptionalisierung des Ungeborenen als von der
schwangeren Person unabhängige Entität. Vgl. hierzu auch Robbie Davis-Floyd,
„Der technokratische Körper: Geburt in den USA als kulturelle Ausdrucksform.“
In Auf den Spuren des Körpers in einer technogenen Welt, hrsg. v. Barbara Duden
und Dorothee Noeres, Technik und Kultur 4 (Opladen: Leske u. Budrich, 2002),
319–61; Meredith W. Michaels, „Fetal Galaxies: Some Questions about what we
See.“ In Fetal Subjects, Feminist Positions, hrsg. v. Lynn M. Morgan und Meredith W.
Michaels (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999), 113–31, und Lynn
M. Morgan, „Magic and a Little Bit of Science: Technoscience, Ethnoscience, and
the Social Construction of the Fetus.“ In Bodies of Technology: Women's Involvement
with Reproductive Medicine, hrsg. v. Ann R. Saetnan, Nelly Oudshoorn und Marta
Kirejczyk, Women and Health (Columbus: Ohio State University Press, 2000), 355–
67.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

92

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bildern und Bildserien konzipiert wurden.252 Überdies trat „die bildliche
Darstellung […] an die Stelle der verbalen Beschreibung und wurde als
rein bildliche Evidenz zu einem Beweis sukzessiver, epigenetischer Ent‐
wicklung“253 und bildet bis heute die vorherrschende Darstellungsform von
Entwicklungsprozessen in der Biologie.254

Der Einsatz von Bildern durch al‑Bār legt nahe, dass auch er Bildern eine
wichtige embryologische Beweisfunktion zuspricht. Bereits in al‑Bārs erster
Monographie Ḫalq al‑insān sind zahlreiche Bilder abgedruckt, um das
Geschriebene zu veranschaulichen. Dazu zählen schematische Abbildun‐
gen, die beispielsweise den Eisprung und die fortwährende Zellteilung der
Zygote verständlicher machen sollen.255 Weiterhin flankieren Fotografien
und Sonogramme al‑Bārs Erläuterungen zu den einzelnen Stadien der em‐
bryonalen Entwicklung. Er erklärt die koranischen Termini embryonaler
Entwicklung, indem er sie mit biologischen Vorgängen unter Verwendung
medizinischen Fachvokabulars verknüpft. Mithilfe der eingesetzten Bilder
unterstreicht al‑Bār seine jeweilige Beschreibung.256 Durch den Mechanis‐
mus eines empirischen Sichtbarmachens dienen die Bilder als ultimativer
Beweis für das Geschriebene.257

Unter den genutzten Bildern fallen vor allem detailreiche Fotografien
von Embryonen und Föten ins Auge. Hierzu zählt ein Bild des schwedi‐
schen Fotografen Lennart Nilsson (1922-2017) von einem Fötus im vierten
Schwangerschaftsmonat, der an seinem Daumen lutscht. In Human Deve‐
lopment bebildert es al‑Bārs Ausführungen zur Beseelung, die er mit der

252 Janina Wellmann, Die Form des Werdens: Eine Kulturgeschichte der Embryologie
1760-1830 (Göttingen: Wallstein, 2010).

253 S. ebd., 292.
254 Vgl. ebd., 35.
255 Vgl. beispielsweise al-Bār, Human Development, 48–49.
256 Vgl. exemplarisch die Ausführungen zum ʿalaqa-Stadium in al-Bār, Ḫalq al-insān,

201–31.
257 Zu Bildern in der Medizin vgl. Paul Lauritzen, „Visual Bioethics.“ The American

Journal of Bioethics 12, Nr. 8 (2008): 50–56. Speziell zur Embryologie vgl. auch
Rosalind Pollack Petchesky, „Fetal Images: The Power of Visual Culture in the
Politics of Reproduction.“ Feminist Studies 13, Nr. 2 (1987): 263–92. Eine nicht zu
vernachlässigende Rolle bezüglich der Beeinflussung durch Bilder spielen in der
Debatte des 21. Jahrhunderts computeranimierte Bilder von beispielsweise Zelltei‐
lungen und embryonaler Entwicklung. Vor diesem Hintergrund wirft Janina Well‐
mann die Frage auf, wann wir tatsächlich „Leben“ sehen und ab wann lediglich die
Repräsentation von Leben. Vgl. Janina Wellmann, „Animating Embryos: The in toto
Representation of Life.“ British Society for the History of Science 50, Nr. 3 (2017):
521–35.

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

93

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fähigkeit zu willentlichen Bewegungen verbindet. Das Bild suggeriert eine
solche willentliche Bewegung des Fötus, die dieser nach der Beseelung
fähig ist auszuführen.258 Das Verwenden der Bilder Nilssons ist keinesfalls
als beliebig zu bewerten. Sie stammen aus dem im Jahr 1965 erschienenen
Buch Ein Kind entsteht259, in dem Nilsson Aufnahmen von Eizelle und
Spermium, Embryonen und Föten im Mutterleib von der Empfängnis
bis zur Geburt präsentiert. Laut der Einschätzung Dudens gelten diese
Fotografien als Wendepunkt bezüglich der Zugänglichkeit und Verbreitung
entsprechender Bilder in der Öffentlichkeit, die bis dahin lediglich Fachleu‐
ten vorbehalten waren.260 Neu war auch die Ästhetik von Nilssons Bildern,
die den Embryo als schimmerndes, schwebendes Wesen erscheinen lassen.
Darüber hinaus waren erstmalig Fotografien von Embryonen und Föten
auch in Farbe entwickelt und abgedruckt.

Die Bilder Nilssons verbreiteten sich über Bücher, Tageszeitungen, Ma‐
gazine, Fernsehprogramme, Ausstellungen sowie das Internet261 und präg‐
ten die populäre Vorstellung der vorgeburtlichen Entwicklung so maßgeb‐
lich, dass sie in erheblichen Maße dazu beigetragen haben, gemeinsame
kulturelle Vorstellungen zu definieren, wie der Fötus aussieht und was er

258 Vgl. al-Bār, Human Development, 138.
259 Lennart Nilsson, Ein Kind entsteht: Bilddokumentation über die Entwicklung des

menschlichen Lebens im Mutterleib (Gütersloh: Berterlsmann, 1967), dt. Bearb.:
Hellmuth Merkl. Die schwedische Originalausgabe erschien bereits 1965: Lennart
Nilsson, Ett barn blir till: En bildskildring av de nio månaderna före födelsen, mit
der Unterstützung von Ingelman-Sundberg, Axel und Wirsén, Claes (Stockholm:
Albert Bonnier, 1965). Der ebenfalls international bekannte englische Titel lautet
A Child Is Born: The Drama of Life before Birth in Unprecedented Photographs: A
Practical Guide for the Expectant Mother. Das Buch wurde in zahlreiche Sprachen
übersetzt und liegt bis heute in der elften überarbeiteten Ausgabe vor. Kurz vor
Erscheinen des Buches veröffentlichte das US-amerikanische Magazin Life eine
Titelgeschichte mit Nilssons Aufnahmen: Lennart Nilsson und Albert Rosenfeld,
„Drama of Life before Birth.“ Life, 30.04.1965, 17.

260 Vgl. Duden, Der Frauenleib als öffentlicher Ort, 22–33.
261 Die Verbreitung der Bilder und den Wandel von Nilssons Buch Ein Kind entsteht

hat Solveig Jülich anhand der fünf schwedischen Auflagen zwischen 1965 bis 2009
untersucht: Solveig Jülich, „Lennart Nilsson's A Child Is Born: The many Lives
of a Best-Selling Pregnancy Advice Book.“ Culture Unbound 7 (2015): 627–48.
Zum Einsatz von Nilssons Bildern in multimedialen Lehrmaterialien vgl. Solveig
Jülich, „Fetal Photography in the Age of Cool Media.“ In History of Participatory
Media: Politics and Publics, 1750-2000, hrsg. v. Anders Ekström et al., Routledge
Studies in Cultural History 13 (New York: Routledge, 2011), 125–41.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

94

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist.262 Bemerkenswerterweise wurde die tatsächliche Entstehung der Foto‐
grafien trotz des internationalen Interesses weder in dem Buch thematisiert
noch öffentlich diskutiert. Entgegen der unter Laien verbreiteten Meinung,
die Bilder seien tatsächlich im Mutterleib aufgenommen, bilden sie statt‐
dessen legal abgetriebene, fehlgeborene (teils noch lebende) oder operativ
entfernte Embryonen oder Föten aus extrauterinen Schwangerschaften ab.
Folglich entspricht die Optik der Originalmotive nicht den nach Nilssons
Vorgaben bearbeiteten Fotos.263

262 Vgl. Janelle S. Taylor, The Public Life of the Fetal Sonogram: Technology, Consump‐
tion, and the Politics of Reproduction, Studies in Medical Anthropology (New
Brunswick u.a.: Rutgers University Press, 2008), 44. Die Auswertung der Interviews,
die Dorothea Tegethoff mit schwangeren Frauen führte, hat ergeben, dass die
Bilder Nilssons die Vorstellungen vom Ungeborenen beeinflussen. Insbesondere
die farbliche Bildgestaltung (heller Embryo, dunkler Hintergrund) wirkte auf das
innere Bild der Befragten. Vgl. Dorothea Tegethoff, Bilder und Konzeptionen vom
Ungeborenen: Zwischen Visualisierung und Imagination (Opladen u. Farmington
Hills: Budrich UniPress, 2011). Für einen Überblick über die Forschung zu Nilssons
Bildern in Bezug auf dessen Darstellung von Gender, Sexualität, Frauen, Familie
und Körperlichkeit vgl. Mette Bryld und Nina Lykke, „From Rambo Sperm to Egg
Queens: Two Versions of Lennart Nilsson's Film on Human Reproduction.“ In Bits
of Life: Feminism at the Intersections of Media, Bioscience, and Technology, hrsg. v.
Nina Lykke und Anneke Smelik, In vivo (Seattle: University of Washington Press,
2008), 79–93.

263 Vgl. Solveig Jülich, „The Making of a Best-Selling Book on Reproduction: Lennart
Nilsson's A Child is Born.“ Bulletin of the History of Medicine 89, Nr. 3 (2015): 521–
24. Kritik der „Vermenschlichung“ von „Zellhaufen“ durch Nilssons Bilder sowie der
Vorwurf irreführender Abbilder einer angeblichen Wirklichkeit konnten den Erfolg
nicht schmälern, sondern wurde oftmals als Abtreibungspropaganda verunglimpft.
Paradoxerweise wurde Nilssons Buch zu einem Bestseller, um für einen frühen
Lebensbeginn zu werben und seine Bilder von abgetriebenen Embryonen werden
noch heute vielfach für Kampagnen von Abtreibungsgegner:innen genutzt. Die
Anthropologin Lynn Morgan hat untersucht, wie tote Embryonen aus der medizini‐
schen Forschung zu Symbolen für das Leben wurden, und diskutiert vor diesem
Hintergrund auch die Bilder Nilssons aus Life. Vgl. Lynn M. Morgan, Icons of
Life: A Cultural History of Human Embryos (Berkeley u.a.: University of California
Press, 2009). Den konkreten Einsatz von Nilssons Bildern hat Jülich anhand der
schwedischen Anti-Abtreibungsbewegung analysiert: vgl. Solveig Jülich, „Picturing
Abortion Opposition in Sweden: Lennart Nilsson’s Early Photographs of Embryos
and Fetuses.“ Social History of Medicine 31, Nr. 2 (2018): 278–307. Zu der Herkunft
der von Nilsson fotografierten Embryonen und Föten vgl. ebenso Sandra Matthews
und Laura Wexler, Pregnant Pictures (New York u.a.: Routledge, 2000).
Zur Objektivität von Fotografien vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives
Medium, 217–22, und Horst Bredekamp und Franziska Brons, „Fotografie als Medi‐
um der Wissenschaft: Kunstgeschichte, Biologie und das Elend der Illustration.“ In

2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe

95

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Während das ikonische Bild Nilssons von dem daumenlutschenden
Fötus für al‑Bār die Beseelung und damit den Lebensbeginn symboli‐
siert, können von al‑Bār eingesetzte Fotografien von Neugeborenen, Ba‐
bys und Kleinkindern mit verschiedenen körperlichen Krankheitsbildern
Emotionen wie Angst, Ekel oder Schrecken auslösen. Diese umfassen Erb‐
krankheiten, bei denen laut al‑Bār die meisten Mediziner:innen zu einem
Schwangerschaftsabbruch raten: Anenzephalie264, Nierenagenesie265, Spina
Bifida266, schwere Herzfehler267 und weitere schwerwiegende Fehlbildun‐
gen von verschiedenen Organen und Körperteilen.268 Die genannten Fehl‐
bildungen könnten erst nach dem 40. Tag der Schwangerschaft zweifelsfrei
diagnostiziert werden.269 Mit der Darstellung dieser Bilder erweckt al‑Bār
den Eindruck, die Schwere und Schrecklichkeit bestimmter Gendefekte
veranschaulichen zu wollen, um seiner Forderung nach einer 120-Tage-
Frist für Schwangerschaftsabbrüche in diesen Fällen Nachdruck zu verlei‐
hen. Es ist nicht ausgeschlossen, dass insbesondere medizinischen Laien
bei der Betrachtung der Bilder in ihrer Bewertung dahingehend beeinflusst
werden könnten, dass die 120-Tage-Frist „besser“ sei.

Iconic Turn: Die neue Macht der Bilder, hrsg. v. Christa Maar und Hubert Burda
(Köln: DuMont, 2004), 365–81.

264 Eine Anenzephalie ist die schwerste Fehlbildungsform eines Neuralrohrdefekts, in
dessen Folge sich die Schädeldecke nicht schließt. In einem Großteil der Fälle
entwickeln sich das Stammhirn und die Hypophyse nicht.

265 Eine Nierenagenesie ist die fehlende Anlage oder Entwicklung einer oder beider
Nieren während der Embryonalentwicklung.

266 Eine Spina Bifida ist eine Spaltung der Wirbelsäule, umgangssprachlich „offener
Rücken“.

267 Vgl. al-Bār, Muškilat al-iǧhāḍ, 35–36.
268 Vgl. beispielsweise die Bilder in al-Bār, Ḫalq al-insān, 345; 347–350, und in al-Bār,

Human Development, 121.
269 Die Zeiträume, in denen verschiedene pränatale Untersuchungen aussagekräfti‐

ge Ergebnisse liefern, überschreiten den Zeitpunkt von 40 Tagen nach der Be‐
fruchtung. So lassen sich sonografische Auffälligkeiten frühestens in der neunten
Schwangerschaftsswoche feststellen. Untersuchungen fetaler Zellen im Blut der
schwangeren Person auf verschiedene Trisomien sind ab der zehnten Schwanger‐
schaftsswoche möglich. Die Bestimmung des α-Fetoproteins zur Diagnostik von
beispielsweise Anenzephalie oder Spina Bifida sind frühestens ab der achten
Schwangerschaftswoche aussagekräftig. Vgl. hierzu Kay Goerke, „Pränatale Medi‐
zin.“ In Gynäkologie und Geburtshilfe, hrsg. v. Kay Goerke und Axel Valet, hoch2
(München: Elsevier, 2020), 137–42, und Ralph Kästner et al., „Untersuchungen in
der Schwangerschaft.“ In Duale Reihe Gynäkologie und Geburtshilfe, hrsg. v. Man‐
fred Stauber und Thomas Weyerstahl, 4. vollständig überarbeitete Auflage (Stuttgart
u.a.: Thieme, 2013), 504–9; 516–517.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

96

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2.5 Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand

Die dargestellten Ausführungen al‑Bārs zur koranischen Embryologie sind
durch die Annahmen geprägt, dass die Beseelung des Ungeborenen den
Zeitpunkt des Lebensbeginns markiert und am 120. Tag nach der Befruch‐
tung stattfindet. Zwei Gründe sprechen laut al‑Bār für diese Haltung: Ers‐
tens, die Mehrheit der Rechtsgelehrten unterstützt diese Meinung, und
zweitens eine Reihe embryologischer Anhaltspunkte. Zu diesen zählen
die Gehirnentwicklung des Ungeborenen sowie damit verbundene willent‐
liche Bewegungen des Fötus am Ende des dritten Schwangerschaftsmonats.
Die Grundlage seiner Argumentation bilden neben den medizinischen Er‐
kenntnissen verschiedene Koranverse, der Ḥuḏaifa-Hadith und der Ibn
Masʿūd-Hadith. Letzteren verwendet al‑Bār sowohl in der 40-Tage-Variante
bei Muslim als auch in der 120-Tage-Variante bei al‑Buḫārī: Er orientiert
sich an der Gesamtaussage in der Version bei al‑Buḫārī (die Beseelung
erfolgt am 120. Tag), erläutert jedoch gleichzeitig, dass die Stadien nuṭfa,
ʿalaqa und muḍġa innerhalb von 40 Tagen ablaufen und nicht innerhalb
von dreimal 40 Tagen.

Die Darlegungen al‑Bārs zur embryonalen Entwicklung wirken, als ob es
sein vornehmliches Ziel sei, die aktuellen wissenschaftlichen Erkenntnisse
der Embryologie mit der dominanten 120-Tage-Position der Rechtsgelehr‐
ten zu harmonisieren. Dabei ist seine Herausforderung als Mediziner, dass
einerseits die 40-Tage-Position für die biologische Verknüpfung von nuṭfa,
ʿalaqa und muḍġa mit den frühen embryonalen Entwicklungsstadien plau‐
sibel darstellbar ist. Andererseits ist ein biologischer Erklärungsversuch für
die Beseelung besser mit der 120-Tage-Position vereinbar. Möglicherweise
nimmt al‑Bār daher keine medizinische Interpretation der Hadithe vor,
sondern orientiert sich an der Gleichsetzung von Beseelung und Lebensbe‐
ginn am 120. Tag. Seine Darstellung der embryonalen Entwicklung kann
dementsprechend als ein exegetisches Bemühen gewertet werden. Aller‐
dings erweckt al‑Bār den Eindruck, dass dem Entstehungsprozess weniger
der Anspruch an Rechtsgelehrsamkeit zugrunde liegt als der Wille, die
medizinischen und die koranischen Zeitpunkte zu vereinbaren.

Die Legitimation für seine Aussagen generiert al‑Bār primär aus seiner
Stellung als Mediziner. Zwar bewegt sich al‑Bār in einem islamrechtlichen
Rahmen, dennoch ist seine Agenda von medizinischen Gesichtspunkten
geprägt. Dabei wirft al‑Bār die Frage nach der Vereinbarkeit von korani‐
schen Termini mit naturwissenschaftlichen Äquivalenten gar nicht auf.

2.5 Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand

97

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vielmehr erklärt al‑Bār die Koranpassagen zur embryonalen Entwicklung
mit medizinischen Erkenntnissen. Zwar geht er davon aus, dass der Ko‐
ran die embryonalen Entwicklungsschritte gemäß dem aktuellen medizini‐
schen Verständnis bereits erklärt, liest den Koran und die Hadithe aber
gleichzeitig vor dem Hintergrund seines medizinischen Wissens. Die exege‐
tische Tätigkeit al‑Bārs ist folglich als tafsīr ʿilmī zu bewerten. Er selbst
nutzt diese Bezeichnung jedoch nicht.270 Statt als Exeget präsentiert sich
al‑Bār vielmehr als Bioethiker, der die medizinische Praxis gestalten will
und weniger daran interessiert ist, die koranische Göttlichkeit zu beweisen.

Die Untersuchung von al‑Bārs Veröffentlichungen legt zwei Motive für
seine Annahmen nahe: zunächst sein (Selbst-)Bild eines islamischen Arz‐
tes, der in den medizinisch relevanten Regelungen des fiqh geschult ist und
seine Patient:innen entsprechend aufklärt. Damit verknüpft sind al‑Bārs
Wunsch und Forderung, islamrechtlich eindeutige und einheitliche Rege‐
lungen für medizinische Eingriffe zu schaffen sowie gleichzeitig den fiqh
an der medizinischen Praxis auszurichten. Insbesondere letzteres wird an
al‑Bārs Darlegungen zur Beseelung und zu Schwangerschaftsabbrüchen
sichtbar: Um eine aussagekräftige pränatale Diagnostik im Hinblick auf
genetische Fehlbildungen feststellen zu können, plädiert al‑Bār für den
Zeitraum von 120 Tagen, in denen ein Abbruch der Schwangerschaft gege‐
benenfalls zulässig wäre. Schließlich wurde sichtbar, wie al‑Bār als Medizi‐
ner eine moderne „islamische Sichtweise“ auf die embryonale Entwicklung
beeinflusst hat. In den folgenden Kapiteln argumentiere ich, dass diese
Sichtweise ebenfalls maßgeblich außerhalb der bioethischen und rechts‐
wissenschaftlichen Diskussionen der Rechtsfindungsgremien beeinflusst
und geprägt wurde. Des Weiteren veranschauliche ich anhand der folgen‐
den Analyse des durch az‑Zindānī repräsentierten iʿǧāz ʿilmī, auf welcher
Grundlage ich al‑Bārs Darstellungen der embryonalen Entwicklung als
eine Schnittstellenposition zwischen fiqh und iʿǧāz ʿilmī bewerte.

270 Lediglich dem Buch al-Bār und as-Subāʿī, aṭ-Ṭabīb, 275, beschreiben die Autoren
den Inhalt des Ibn Masʿūd- und des Ḥuḏaifa-Hadith als iʿǧāz ṭibbī ʿaẓīm.

2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār

98

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

Nach Muḥammad ʿAlī al‑Bār nehme ich in den folgenden Kapiteln dieser
Arbeit vornehmlich das Wirken ʿAbd al‑Maǧīd az‑Zindānīs in den Blick.
Wie zuvor deutlich geworden ist, generiert al‑Bār seine Autorität in interna‐
tionalen, islamisch geprägten Bioethikdebatten zur Embryologie vornehm‐
lich aus seinem Status als islamischer Arzt. Im Gegensatz zu al-Bār hat
az‑Zindānī weder eine medizinische noch sonstige naturwissenschaftliche
Ausbildung absolviert. Dennoch ist es ihm gelungen, mittels seiner iʿǧāz
ʿilmī-Exegese einen parallel zu den Rechtsfindungsgremien bestehenden
Diskursstrang über embryonale Entwicklung zu prägen, der seine Wurzeln
in Saudi-Arabien hat und von dort über die Islamische Weltliga internatio‐
nal ausstrahlte.

Das vorliegende Kapitel ist eine ausführliche Erfassung und Zusam‐
menstellung von az‑Zindānīs Biografie. Es gibt meines Wissens, trotz
az‑Zindānīs Popularität, bisher keine umfängliche Biografie über ihn oder
gar von az‑Zindānī selbst. Aufgrund dessen dient dieses Kapitel zunächst
dazu, diese Lücke zu schließen. Darüber hinaus können mithilfe dieser
Betrachtung az‑Zindānīs Ideen, Aktivitäten und institutionellen Anbindun‐
gen, die ich im weiteren Verlauf dieser Arbeit untersuche, in einem größe‐
ren (politischen) Kontext verortet und seine Rollen sowie sein Einfluss
diskutiert werden. Für ein möglichst umfassendes Bild rekonstruiere ich In‐
formationen und Berichte von und über az‑Zindānī auf mehreren Ebenen:
Als erstes beleuchte ich seinen Bildungshintergrund sowie sein religiöses
Wirken im Jemen als Prediger und Gründer von Bildungseinrichtungen.
Mittels dieser Darstellung veranschauliche ich die Popularität az‑Zindānīs
innerhalb des Jemens, die seiner politischen Karriere zuträglich war. Da‐
rüber hinaus lassen sich hierdurch az‑Zindānīs Verbindungen zur Islami‐
schen Weltliga nachvollziehen. Zweitens zeichne ich seine politischen Ak‐
tivitäten nach und verorte az‑Zindānī in der politischen Landschaft der
arabischen Halbinsel der 1960er bis frühen 2000er Jahre. Es wird deutlich,
dass seine Stellung innerhalb der jemenitischen Iṣlāḥ-Partei (at‑Taǧammuʿ
al‑yamanī li‑l‑iṣlāḥ/Iṣlāḥ) sowie die daraus folgenden Kontakte zur jemeni‐
tischen Regierung es ihm ermöglichten, ein weitreichendes internationales
Netzwerk zu etablieren. Dieses soziale System, das er über seine religiös-po‐
litische Arbeit aufbauen konnte, bildete die Basis dafür, dass er einer der

99

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wichtigsten Vertreter des iʿǧāz ʿilmī werden und seine Interpretation von
Q. 23:12-14 verbreiten konnte. Abschließend klassifiziere ich az‑Zindānīs re‐
ligiös-politische Einstellungen und diskutiere mögliche Kategorisierungen
az‑Zindānīs innerhalb der islamischen Gelehrsamkeit. Hieraus lassen sich
nicht nur grundlegende Unterschiede zu al‑Bār schlussfolgern, sondern
auch Motive für az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī sowie seine konkrete Herangehens‐
weise bezüglich seines Modells embryonaler Entwicklung herleiten, das ich
im folgenden Kapitel 4 analysiere.

Zindānī wurde zwischen 1938 und 1942 in Ibb, im Südwesten des Je‐
mens geboren und erlangte internationale Popularität als Gründer des
jemenitischen Zweigs der Muslimbruderschaft (al‑Iḫwān al‑Muslimūn) so‐
wie der jemenitischen Iṣlāḥ. Des Weiteren erwarb az‑Zindānī zweifelhafte
Berühmtheit durch die Tatsache, dass er seit 2004 als ‚specially designated
global terrorist’ der USA und der UNO geführt wird.271 Dieser Aspekt
von az‑Zindānīs Biografie steht häufig im Fokus der Literatur über seine
Person. Dies spiegelt sich auch in der wissenschaftlichen Forschung über
az‑Zindānī und sein Wirken wider, die oftmals der Politikwissenschaft oder
den Security Studies zugeordnet werden kann. Darin wird sich vornehm‐
lich auf Fragen zu az‑Zindānīs politischem Machtanspruch und seiner
parteipolitischen Arbeit konzentriert, ohne diese in einen größeren struktu‐
rellen Kontext zu setzen. Gleichwohl ist es Konsens, az‑Zindānī innerhalb
des untersuchten Zeitraums vom Ende der 1970er bis in die frühen 2000er
Jahre als eine religiöse sowie politisch einflussreiche Persönlichkeit nicht
nur im Jemen, sondern weit über die Grenzen der arabischsprachigen

271 Das US-amerikanische Department of the Treasury stufte az‑Zindānī am 24. Febru‐
ar 2004 gemäß dem von US-Präsidenten George W. Bush erlassenen Executive Or‐
der 13224 von 2001 sowie dem International Emergency Economic Powers Act als
‚specially designated global terrorist’ ein. Die Liste mit Namen von Personen und
Organisationen, die laut der US-Behörden mit terroristischen Aktivitäten in Verbin‐
dung stehen, wird vom Sicherheitsrat der vereinten Nationen übernommen. Vorge‐
worfen werden az‑Zindānī vor allem Verbindungen zu Osama bin Laden (Usāma
bin Lādin) und al‑Qaida (al‑Qāʿida). Die entsprechende Mitteilung ist abrufbar un‐
ter: U.S. Department of the Treasury, „United States Designates Bin Laden Loyalist.“
Zuletzt geprüft am 23.04.2021, https://web.archive.org/web/20100314033922/http://
www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm. Vgl. auch Andrew McGregor, „Stand-
Off in Yemen: The al-Zindani Case.“ Terrorism Focus 3, Nr. 9 (2006), zuletzt geprüft
am 08.11.2016, https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-
case/; Stacey Philbrick Yadav, Islamists and the State: Legitimacy and Institutions in
Yemen and Lebanon (London: Tauris, 2013), 160–62, und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd
al-Maǧīd az-Zindānī: Raʾīs maǧlis aš-šūrā li‑l‑ǧamāʿa f ī l-Yaman.“ Zuletzt geprüft am
15.09.2016, http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title = الزنداين_اجمليد_عبد .

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

100

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title


Welt hinaus zu bezeichnen.272 Auch seine Rolle als einer der wichtigsten
Vertreter der iʿǧāz ʿilmī-Bewegung scheint unbestritten.273 Zwar wird die Be‐
deutung des iʿǧāz ʿilmī langsam sichtbarer, was sich in Bezeichnungen wie
„new univeral Islamic dogma“274 äußert, az‑Zindānīs Funktion und kon‐
krete Wirkmacht in dieser Entwicklung ist bis dato jedoch unzureichend
beschrieben und analysiert.

Das Bild von der Person az‑Zindānī scheint bisher auch außerhalb des
Jemens davon dominiert, wie es Paul Dresch über az‑Zindānīs Ruf schreibt:
„Many Yemenis of note think Zindānī a little disconnected from reality.“275

Dieses Image als wunderlicher und exzentrischer Prediger lässt sich maß‐
geblich auf die Tatsache zurückführen, dass er 2004 verkündete, ein pflanz‐
lich basiertes Mittel für die Heilung von AIDS-Patient:innen gefunden zu
haben. Mit diesem Medikament seien eine Reihe von Personen behandelt
worden, bei denen anschließend das HI-Virus nicht mehr nachweisbar
gewesen sei.276 Zindānīs nicht zu überprüfende Behauptungen haben ihm
international viel Spott und Häme eingebracht.

Es gibt verschiedensprachige Einträge zu az‑Zindānī in der Wikipedia
und einige Online-Biografien auf arabischsprachigen Internetseiten, die
mehrheitlich der Muslimbruderschaft und salafistischen Zirkeln naheste‐
hen oder auf az‑Zindānī selbst zurückzuführen sind. Diese bieten oft nur

272 Vgl. Jillian Schwedler, „The Islah Party in Yemen: Political Opportunities and Coali‐
tion Building in a Transitional Polity.“ In Islamic Activism: A Social Movement Theo‐
ry Approach, hrsg. v. Quintan Wiktorowicz (Bloomington: Indiana University Press,
2004), 212; Jillian Schwedler, Faith in Moderation: Islamist Parties in Jordan and
Yemen (Cambridge: Cambridge University Press, 2006), 72; McGregor, „Stand-Off
in Yemen“, und Jens Heibach, „Contesting the Monopoly of Interpretation: The
Uneasy Relationship Between Ulama and Sunni Parties in Yemen.“ Middle Eastern
Studies 51, Nr. 4 (2015): 580, Fn. 34.

273 Vgl. Ahmad Dallal, „Science and the Qurʾān.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān,
4:555; Dallal, Islam, Science, and the Challenge of History, 172, und Andrew McGre‐
gor, „Yemeni Sheikh al-Zindani’s New Role as a Healer.“ Terrorism Focus 4, Nr. 8
(2007), zuletzt geprüft am 08.11.2016, https://jamestown.org/program/yemeni-sheik
h-al-zindanis-new-role-as-a-healer/.

274 S. Walid Saleh, „Contemporary Tafsīr.“ In The Oxford Handbook of Qurʾanic Studies,
694.

275 S. Paul Dresch, A History of Modern Yemen (Cambridge: Cambridge University
Press, 2000), 246.

276 In dem Interview von Unbekannt, „Tamma al-ittifāqu ʿalī [sic, ʿalā] izālati ismī min
qāʾimati l-irhāb.“ al-Quds al-ʿarabī, 11.03.2006, zuletzt geprüft am 04.02.2022, https:/
/www.alquds.co.uk/ الار-قامئــــــــــــــــــــــــة-مــــــــــــن-امسي-ازاةل-عــــيل-اإلتاــــــــــــــــــــــــاق-مت /, berichtet az‑Zindānī von den For‐
schungsarbeiten und Ergebnissen. Vgl. auch Atighetchi, Islamic Bioethics, 340, und
McGregor, „Yemeni Sheikh“.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

101

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://www.alquds.co.uk/
https://www.alquds.co.uk/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer
https://www.alquds.co.uk/
https://www.alquds.co.uk/


lückenhafte Angaben und zeichnen selten ein objektives Bild. Darüber hi‐
naus unterscheidet sich ihr Wortlaut passagenweise wenig bis gar nicht. Sie
stellen dennoch eine wichtige, da oftmals einzige, Quelle für biografische
Eckdaten dar. Weiterhin geben sie Aufschluss darüber, welche Informatio‐
nen az‑Zindānī über sich selbst veröffentlicht hat und welches Selbstbild
er transportieren will. Daher stütze ich mich stellenweise auf eine Reihe
dieser Webseiten und kennzeichne gegebenenfalls zweifelhaften oder ten‐
denziösen Inhalt.

3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit

Zindānī wurde in das zaiditische Imāmat unter Yaḥyā Muḥammad Ḥamīd
ad‑Dīn (gest. 1948; reg. 1904-1948) geboren.277 Seine Geburtsstadt Ibb ist
die Hauptstadt der gleichnamigen Provinz und ein wichtiges regionales
Handelszentrum rund 190 km südlich von Sanaa. Über az‑Zindānīs fami‐
liären Hintergrund ist wenig bekannt.278 Seine Familie soll dem Stamm

277 Das Imāmat der Zaiditen (az-zaidīya) wurde 897 errichtet und währte bis zum
Putsch des letzten Imāms Muḥammad al‑Badr (gest. 1966) im Jahr 1962. Die
Zaidīya ist eine schiitische Strömung, deren Anhänger:innen sich nach ihrer Un‐
terstützung der Revolte von Zaid Ibn ʿAlī im Jahr 740 gegen die Umayyaden im
Jemen niederließen. Ihre Lehre stützt sich vornehmlich auf eine Herrschaft der Ahl
al‑Bait. Gründer der zaiditischen Gemeinschaft im Jemen war der Imām al‑Hādī ilā
al‑Ḥaqq Yaḥyā Ibn al‑Ḥusain (gest. 911), dessen Rechtslehren den Grundstein der
zaiditischen-hādawītischen Rechtsschule bildet, die noch heute in Teilen des Jemens
dominierend ist. Vgl. Bernard Haykel, Revival and Reform in Islam: The Legacy of
Muhammad al-Shawkānī (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2003), 5–6.
Nach dem Ende des Osmanischen Reichs rief Imām Yaḥyā 1920 das Mutawwakili‐
tische Königreich Jemen (al‑Mamlaka al‑mutawakkilīya al‑yamanīya) aus. Daher
wird das Imāmat im Jemen auch als Monarchie bezeichnet. Aufgrund der Zugehö‐
rigkeit zur zaiditischen Lehre wird oft die zusätzliche Beschreibung „zaiditisch“
hinzugefügt oder alternierend verwendet. Für einen fundierten Überblick über die
Herrschaftsgeschichte des Jemen vgl. den Eintrag von Iris Glosemeyer, „Jemen.“ In
Der Islam in der Gegenwart, hrsg. v. Werner Ende und Udo Steinbach, 5. aktualisier‐
te und erweiterte Ausgabe (München: Beck, 2005).

278 Paul Dresch und Bernard Haykel, „Stereotypes and Political Styles: Islamists and
Tribesfolk in Yemen.“ International Journal of Middle East Studies 27, Nr. 4 (1995):
410. Nach seinen Eltern gefragt antwortet az‑Zindānī lediglich, dass diese sehr reli‐
giös gewesen seien, besonders seine Mutter sei für ihr Gebet und ihre Rechtschaf‐
fenheit berühmt gewesen. Vgl. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: sīrat šaiḫ
wa-tārīḫ balad, ǧuz 1.“ Zuletzt geprüft am 03.11.2016, http://www.aljazeera.net/progr
ams/privatevisit/2007/2/25/ واترخي-ش̑يخ-سرية-الزنداين-اجمليد-عبد .

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

102

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/


der Arḥab angehören, der Teil der Stammeskonföderation der Bakīl ist.279

Ungewöhnlich für die jemenitische Herkunft ist, dass in den verfügbaren
Biografien keine persönlichen Verbindungen az‑Zindānīs zu den Stämmen
erwähnt werden.280

Zunächst soll az‑Zindānī eine religiöse Bildung in einer Koranschule
erhalten haben.281 Nach Beendigung seiner Schulzeit in Aden und Kairo282

279 So laut des arabischsprachigen Wikipedia-Artikels über az‑Zindānī: vgl. Unbekannt,
„ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Wikipedia, zuletzt geprüft am 13.05.2021, https://ar.wiki
pedia.org/wiki/ الزنـــداين_اجمليــد_عبد . Eine Beschäftigung mit dem Jemen ist unmöglich, ohne
die jemenitischen Stämme zu erwähnen, die eine zentrale gesellschaftspolitische
Rolle einnehmen. Eine einheitliche Definition von „Stamm“ gibt es hingegen nicht.
Gemäß Elizabeth Langston definiere ich „Stamm“ hier als eine Gruppe von Perso‐
nen, die für sich eine gemeinsame Abstammung deklariert und auf eine geographi‐
sche Region konzentriert ist. Vgl. Elizabeth Mechelle Langston, The Islamist Move‐
ment and Tribal Networks: Islamist Party Mobilization amongst the Tribes of Jordan
and Yemen (PhD thesis, University of Kentucky, 2005), 28–29. Die jemenitischen
Stämme sind zu Konföderationen zusammengeschlossen, von denen die Stammes‐
konföderation der Bakīl die zahlenmäßig größte ist. Jede Konföderation wird von
einem šaiḫ al‑mašāʾiḫ („Scheich der Scheiche“) angeführt. Zu den Stämmen vgl. ex‐
emplarisch Paul Dresch, „The Tribal Factor in the Yemeni Crisis.“ In The Yemeni
War of 1994: Causes and Consequences, hrsg. v. Jamal S. al-Suwaidi (London: Saqi
Books, 1995), und Sheila J. Carapico, Civil Society in Yemen: The Political Economy
of Activism in Modern Arabia (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 1998).

280 Vgl. Dresch und Haykel, „Stereotypes and Political Styles“, 410. Lediglich Gregory
Johnsen erwähnt in einem kürzlich erschienen Onlineartikel der Online Enzyklopä‐
die Encyclopedia.com, dass az‑Zindānī behauptet, Nachfahre der Qāsimiden zu sein
und aufgrund dieser Herkunft einen hohen gesellschaftlichen Status im Jemen für
sich beanspruchen könne. Diese Information konnte ich durch meine Recherchen
allerdings nicht validieren. Johnsen selbst gibt keine direkte Quelle an. Vgl. Gregory
Johnsen, „Zindani, Abd al-Majid al- (1938–).“ Zuletzt geprüft am 04.05.2021, https://
www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-map
s/zindani-abd-al-majid-al-1938.
Zu Sozialstruktur, Statusgruppen und der komplexen Abstammungsterminologie
der jemenitischen Gesellschaft vgl. insbesondere Kapitel 1–3 aus Gabriele vom
Bruck, Islam, Memory, and Morality in Yemen: Ruling Families in Transition, Con‐
temporary Anthropology of Religion (New York: Palgrave Macmillan, 2005), 29–85;
sowie Iris Glosemeyer, Politische Akteure in der Republik Jemen: Wahlen, Parteien
und Parlamente (Hamburg: Deutsches Orientinstitut, 2001), Hochschulschrift, und
Carapico, Civil Society in Yemen.

281 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
282 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Zuletzt geprüft am 03.11.2016,

http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521; Unbekannt,
„as-Sīra aḏ-ḏātīya: aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd b. ʿAzīz az-Zindānī.“ http://olamaa-yem
en.net/Article/index/315. Zindānīs Schullaufbahn lässt sich nicht im Detail nach‐
vollziehen. Im Jemen der 1930er und 1940er Jahre konnte ausschließlich religiöse
(Schul-) Bildung erlangt werden, die es az‑Zindānī nicht ermöglicht hätte, sich

3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit

103

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://www.encyclopedia.com/international/
https://www.encyclopedia.com/international/
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://www.encyclopedia.com/international/
https://www.encyclopedia.com/international/
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315


ging az‑Zindānī Ende der 1950er Jahre für ein Pharmaziestudium nach
Kairo, das er jedoch nach zwei Jahren abbrach. Als Grund für diesen
Schritt wird sein zunehmendes Interesse an ʿulūm aš‑šarīʿa283 genannt. Die
Information, er habe das Pharmaziestudium aufgrund mangelnder Leis‐
tung aufgeben müssen, weist az‑Zindānī als Lüge zurück. Er sei sehr wohl
erfolgreich gewesen und habe sein Studium lediglich unterbrochen, da er
von der politischen Situation im Jemen sowie seinen daʿwa-Aktivitäten
vereinnahmt gewesen sei.284 Hierzu gehören mutmaßlich auch az‑Zindānīs
erste Berührungen mit iʿǧāz ʿilmī. Laut az‑Zindānīs Erzählung war eine von
ihm als das „graue Pamphlet“ (al-kurrāsa ar‑ramādīya) bezeichnete Publi‐
kation, die er Ende der 1950er Jahre in Kairo gelesen habe, der Auslöser
für sein Interesse an dem Thema iʿǧāz ʿilmī. Dabei handelt es sich laut
az‑Zindānī um eine Veröffentlichung ägyptischer Kommunisten aus dem
Jahr 1958, die darin behaupten sollen, der Koran stehe im Widerspruch zur
modernen Naturwissenschaft und werde von ebendieser widerlegt. Diese
Aussagen zu entkräften sei az‑Zindānīs Ansporn gewesen, seine Karriere
dem iʿǧāz ʿilmī zu widmen.285 Dieses Urteil über seinen Werdegang gibt

für ein Studium in Ägypten einzuschreiben. Folglich hat er entweder tatsächlich
einen höheren Schulabschluss in Ägypten erworben oder er war später lediglich
als Zuhörer (mustamiʿ) an der Universität eingeschrieben. Ersteres würde auf eine
elitäre Herkunft az‑Zindānīs schließen lassen, Zweiteres wäre ein geteiltes Schicksal
mit weiteren Jemeniten, die bei ihrer Ankunft an den ägyptischen Universitäten fest‐
stellen mussten, dass ihnen Abschlüsse einer „modernen“ Schuldbildung fehlen, um
sich immatrikulieren zu können. Vgl. J. Leigh Douglas, The Free Yemeni Movement
1935-1962 (Beirut: The American University of Beirut, 1987), 51.

283 Der Ausdruck wird auch Offenbarungswissenschaften oder als „islamische Wissen‐
schaften“ übersetzt. Diese umfassen alle Wissensgebiete, die von der islamischen
Gelehrsamkeit entwickelt wurden und sich explizit auf die Offenbarungstexte be‐
ziehen. Zu den wichtigsten dieser Wissenschaften zählen neben der Jurisprudenz
(fiqh) und den Prinzipien der Rechtsfindung (uṣūl al‑fiqh) auch die Hadithwissen‐
schaften, die Lebensgeschichte des Propheten (sīra) und Koranwissenschaften wie
die Disziplin des tafsīr. Vgl. Birgit Krawietz, „Normative Islam.“ In The Globaliza‐
tion of Knowledge in History, 298. Vgl. weiterhin Bernard Lewis, „ʿIlm.“ In The
Encyclopaedia of Islam, Second Edition, 3:1133–4.

284 Vgl. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, 1“. Ob az‑Zindānī eine von der Mus‐
limbruderschaft angebotene Ausbildung zum dāʿiya absolviert hat ist mir nicht
bekannt. Bereits 1939 organisierte al‑Bannā Sommerschulen, um Anhänger in daʿwa
fortzubilden. Die Ausbildung in daʿwa bei der Muslimbruderschaft wurde seitdem
stets ausgebaut. Vgl. hierzu Richard Paul Mitchell, The Society of the Muslim Broth‐
ers (New York u.a.: Oxford University Press, 1993), 190.

285 Zindānī berichtet in einem Interview mit Ḥusain al-Muḥḍār von dieser Begeben‐
heit, nachdem er nach dem Beginn und dem Grund für seine iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten
gefragt wurde. Vgl. Ḥusain al-Muḥḍār, „Liqāʾ maʿa faḍīlat aš-šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

104

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


az‑Zindānī retrospektiv, die tatsächliche Planung seines beruflichen Weges
diesbezüglich bleibt spekulativ. Unübersehbar ist hingegen, dass die Kon‐
frontation mit und Diffamierung von vorgeblich kommunistischen Ideen
sowie Anhänger:innen entsprechender Parteien oder Gruppierungen, die
auch az‑Zindānīs spätere daʿwa und Propaganda prägten, schon früher
die Ausrichtung seiner Aktivitäten bestimmten. Aufgrund der Chronologie
vertiefe ich die Erläuterung zu az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī an dieser Stelle nicht,
sondern fokussiere weiter auf seine Biografie.

Nach dem Abbruch des Pharmaziestudiums soll az‑Zindānī ein Studium
der Scharia an der Azhar-Universität begonnen haben, das er ebenfalls
vorzeitig abbrach.286 Aus den verfügbaren Daten schließe ich, dass dies
Ende der 1950er, Anfang der 1960er Jahre geschehen ist. Es heißt, er habe

az‑Zindānī.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna,
Nr. 9 (2001), zuletzt geprüft am 09.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/compon
ent/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zin
dani. Zindānī soll diese Darstellung in weiteren Interviews wiederholt haben. Mehr‐
fach wird ein Interview genannt, das er der jemenitischen Zeitung aš‑Šaqāʾiq in der
Ausgabe Februar/März 2004 gab. Vgl. Unbekannt, „az-Zindānī šaiḫ taqlīdī qahara
r-rūsa wa-l-aidz wa-samiʿa l-amwāta f ī qubūrihim.“ Zuletzt geprüft am 08.06.2021,
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152, und Unbekannt,
„az-Zindānī: raqm ṣaʿb wa‑muṯīr wa-mustaqbal ġāmiḍ.“ https://al-tagheer.com/new
s887.html. Es war mir leider nicht möglich, die entsprechende Ausgabe einzusehen
und die Aussagen zu überprüfen.
Weiterhin erzählt az‑Zindānī in dem Interview mit al-Muḥḍār, dass kurz nach
dem Erscheinen des grauen Pamphlets der ägyptische Autor ʿAbd ar-Razzāq Naufal
(1917-1984) das Buch al-Qurʾān wa-l-ʿilm al‑ḥadīṯ geschrieben hat. Die genaue Be‐
deutung des Buches von Naufal für seine Meinungsbildung erläutert az‑Zindānī
nicht. Auch an keiner anderen mir bekannten Stelle stellt az‑Zindānī eine Verbin‐
dung zu Naufal her. In dessen Buch al‑Qurʾān wa‑l‑ʿilm al‑ḥadīṯ behandelt er
in dem Kapitel Min ʿilm al‑aǧinna (130-136) weder Q. 23:12‑14 noch Stufen der
embryonalen Entwicklung, sondern diskutiert lediglich die menschliche Schwan‐
gerschaftslänge. Embryonale Entwicklungsstadien kommen in dem Buch Naufals
nur in Verbindung mit der Knochenbildung (ʿiẓām al‑insān), das heißt dem ʿiẓām-
Stadium, vor. Vgl. ʿAbd ar‑Razzāq Naufal, al-Qurʾān wa-l-ʿilm al-ḥadīṯ (Beirut: Dār
al-kitāb al-ʿarabī, 1984), zuletzt geprüft am 20.01.2022, https://books-library.net/free
-437404333-download, 123–129; 130–136.
Ebenso konnte ich in meinen Recherchen keine Publikation ausfindig machen,
auf die der Titel oder die Beschreibung al-kurrāsa ar‑ramādīya zutrifft. Ebenso
möglich ist, dass az‑Zindānī mit dem Ausdruck auf „graue Literatur“ verweist, die
von keinem Verlag offiziell publiziert wurde.

286 Vgl. Gregory Johnsen, The Last Refuge: Yemen, Al-Qaeda, and the Battle for Arabia
(London: Oneworld Publications, 2013), 16.

3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit

105

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://al-tagheer.com/news887.html
https://al-tagheer.com/news887.html
https://books-library.net/free-437404333-download
https://books-library.net/free-437404333-download
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/con-tent/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://al-tagheer.com/news887.html
https://al-tagheer.com/news887.html
https://books-library.net/free-437404333-download
https://books-library.net/free-437404333-download


die „größten Gelehrten“ (akbār al‑ʿulamāʾ)287 der Azhar getroffen und bei
ihnen studiert. Namentlich genannt wird indes keiner dieser Gelehrten.288

Durch diese Begegnungen sollen sich az‑Zindānī umfassende Einsichten
im Verständnis der nuṣūṣ aš‑šarīʿa eröffnet haben.289 Weiterhin wird betont,
wie er sein Verständnis der Scharia durch Lesen weiter vertiefte und eine
Art Selbststudium in den ʿulūm aš‑šarīʿa absolvierte.290 Nach eigener Aussa‐
ge habe er ungefähr 20 Koran- sowie fünf Hadith-Kommentare gelesen.291

Diese Herangehensweise spiegelt sehr genau den salafitischen Ansatz zum
Erwerb religiöser Gelehrsamkeit wider.

Ein anderer Grund für den Abbruch seines Universitätsstudiums könn‐
te az‑Zindānīs Engagement in der Muslimbruderschaft gewesen sein, auf‐
grund dessen er möglicherweise exmatrikuliert wurde.292 Während seiner
Zeit in Kairo Ende der 1950er, Anfang der 1960er Jahre, traf az‑Zindānī
neben weiteren jemenitischen Studenten den jemenitischen Dichter und
Politiker Muḥammad Maḥmūd az‑Zubairī (1910-1965), der als sein Freund
und mitunter auch als sein Lehrer bezeichnet wird.293 Es ist davon auszuge‐
hen, dass az‑Zindānī in Kairo über az‑Zubairī nicht nur mit den Lehren der
Muslimbrüder in Kontakt kam, sondern auch seine opponierende Haltung
zum jemenitischen Imāmat schärfte. Weiterhin prägten der Kontakt und
die Freundschaft zu az‑Zubairī az‑Zindānīs religiös-politische Einstellun‐
gen, daher folgt zunächst ein kleiner Exkurs zu az‑Zubairī.

287 S. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Zuletzt geprüft am 08.11.2016, http://ww
w.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27/ الزنـــداين-اجمليد-عبد , und Unbekannt, „aš-Šaiḫ
ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Zuletzt geprüft am 15.09.2016, http://www.quran-m.com
/?/quran/researcherdetails/28/ الزنداين-اجمليد-عبد-الش̑يخ .

288 Vgl. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“; Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd
az-Zindānī“, und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.

289 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
290 Vgl. exemplarisch Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
291 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī und ʿAbd al-Ǧawād aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn wa-nafḫ

ar-rūḥ.“ Zuletzt geprüft am 12.12.2016, http://www.jameataleman.org/main/articles.
aspx?article_no=1258.

292 So schildern es zwei Online-Biografien. Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd
az-Zindānī“, und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“. Die Erklärung ist
insofern plausibel, als dass politische Aktivitäten der Muslimbruderschaft in Ägyp‐
ten zwischen 1948-1950 sowie erneut ab 1954 verboten waren. Zur Muslimbruder‐
schaft in Ägypten vgl. grundlegend Mitchell, The Society of the Muslim Brothers
und Carrie Rosefsky Wickham, Mobilizing Islam: Religion, Activism, and Political
Change in Egypt (New York: Columbia University Press, 2002).

293 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“; Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd
al‑Maǧīd az-Zindānī“; Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Un‐
bekannt, „as-Sīra aḏ-ḏātīya“.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

106

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258


Zubairī studierte von 1938 bis 1941 als Gasthörer (mustamiʿ) am Dār
al‑ʿulūm in Kairo.294 Während dieser Zeit begann er sich bereits für die
politische Bewegung der Freien Jemeniten (al‑Aḥrār al‑yamanīyūn) zu en‐
gagieren, zu dessen Anführern er später gehören sollte. Die Bewegung
richtete sich gegen die isolierende und fortschrittsfeindliche Politik Yaḥyās
und setzte sich stattdessen für eine islam-nationalistische Politik ein. Die
Freien Jemeniten waren vornehmlich junge Jemeniten, die in Kairo oder
Bagdad studiert hatten und dort mit den modernen technischen Errungen‐
schaften und politischen Reformen der Zeit in Berührung kamen.295 Aus
der Aḥrār-Bewegung entstand die von az‑Zubairī 1945 gemeinsam mit
Aḥmad Muḥammad Nuʿmān (1909-1996) gegründete Partei Ḥizb al‑aḥrār
al‑yamanīyīn.296 Im Zuge einer Revolte im Jahr 1948 wurde Imām Yaḥyā
von einer Gruppe Aḥrār-Sympathisanten ermordet.297 Das Imāmat konnte
sich unter der Führung von Yaḥyās Sohn, Imām Aḥmad, zunächst halten.298

Im September 1962 wurde das Imāmat jedoch durch republikanische Offi‐
ziere unter General ʿAbdullāh as‑Sallāl gestürzt und daraufhin die Jemeniti‐
sche Arabische Republik („Nordjemen“) ausgerufen. Die Aḥrār-Bewegung,
der auch as‑Sallāl angehört haben soll299, gilt als politische Wegbereiterin
für den Sturz der Monarchie im Nordjemen.300

294 Für eine frühe Darstellung von az‑Zubairīs Leben und seiner Kritik am Imāmat,
die Aussagen von Zeitzeugen und eine Übersetzung von az‑Zubairīs Pamphlet
al‑Imāma wa‑ḫaṭaruhā ʿalā waḥdat al‑yaman enthält, vgl. R. B. Serjeant, „The
Yemeni Poet al-Zubayrī and his Polemic against the Zaydī Imāms.“ Arabian Studies
5 (1979): 87–130.

295 Für eine umfassende Analyse der Bewegung vgl. Douglas, The Free Yemeni Move‐
ment, und A. Z. al‑Abdin, „The Free Yemeni Movement (1940-48) and its Ideas on
Reform.“ Middle Eastern Studies 15, Nr. 1 (1979): 36–48.

296 Vgl. al-Abdin, „The Free Yemeni Movement“, 38. Zuvor hatten az‑Zubairī und
Nuʿmān bereits gemeinsam die Ǧamʿīya al‑yamanīya al‑kubrā (Die große jemeni‐
tische Vereinigung) gegründet, die eine der prominentesten Gruppen emigrierter
Jemeniten in den 1940er und 1950er Jahren war. Vgl. Asher Orkaby, Beyond the Arab
Cold War: The International History of the Yemen Civil War, 1962-68, Oxford Studies
in International History (New York: Oxford University Press, 2017), 12.

297 Vgl. al-Abdin, „The Free Yemeni Movement“, 42–44.
298 Für eine Analyse der gescheiterten Aufstände des Free Yemeni Movement 1948

und 1955 vgl. François Burgat und Marie Camberlin, „Révolution: Mode d'emploi:
Muhammad Mahmûd al-Zubayrî et les erreurs des Libres.“ Chroniques Yéménites 9
(2001), zuletzt geprüft am 10.05.2021, https://journals.openedition.org/cy/68.

299 Vgl. Douglas, The Free Yemeni Movement, 30–31.
300 Vgl. al-Abdin, „The Free Yemeni Movement“, 36–39.

3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit

107

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journals.openedition.org/cy/68
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/68


Wie viele andere junge Jemeniten wurde az‑Zubairī in Kairo stark
von den Ideen der ägyptischen Muslimbruderschaft geprägt.301 Nicht nur
az‑Zubairī als Einzelperson, sondern auch die Aḥrār-Bewegung insgesamt
sind stark von der Weltanschauung der Muslimbruderschaft beeinflusst,
die die Bewegung auch öffentlich unterstützte.302 Zentral für az‑Zubairī
war eine islamische, von der Scharia geleitete Gesellschaft, denn nur die
Rückbesinnung auf den Islam könne aus der Rückständigkeit führen. In
seinen Schriften kritisiert er Imām Yaḥyā und fordert neben der Rückkehr
zum Islam umfassende Bildungs- und Wirtschaftsreformen im Jemen.303

Mit der Forderung, einen šūrā-Rat (maǧlis aš‑šūrā) einzurichten, der an der
Regierung beteiligt ist, unterstreicht az‑Zubairī seine Vorstellungen einer
Staatsgewalt, die von islamischen Grundsätzen geleitet wird und sich von
einem westlichen Demokratieverständnis abgrenzen will.304

Mit einer von az‑Zubairīs Einfluss geprägten Weltsicht kehrte az‑Zindānī
1962, kurz vor der Revolution gegen das Imāmat, gemeinsam mit
az‑Zubairī in den Jemen zurück.305 Während dieser Zeit widmete sich

301 Vgl. Douglas, The Free Yemeni Movement, 51–54.
302 Dieser Einfluss wird besonders in az‑Zubairīs Manifest mit dem Titel al-Barnāmiǧ

al‑awwal min barāmiǧ šabāb al‑amr bi‑l‑maʿrūf wa‑n‑nāhī ʿan al‑munkār deutlich.
Darin stellt er seine Forderungen für Reformen dar. Als Šabāb wurden die Mitglie‐
der von Diskussionsrunden junger Intellektueller bezeichnet, die sich ab Mitte der
1930er Jahre in Sanaa und den urbanen Zentren des Jemens bildeten und als vehe‐
menteste Kritiker des Imāmats galten. Vgl. al-Abdin, „The Free Yemeni Movement“,
40–41, und Douglas, The Free Yemeni Movement, 29–55.

303 Für das Islam- und Gesellschaftsbild der Muslimbrüder vgl. Mitchell, The Society
of the Muslim Brothers, 232–59. Einen Überblick der Salafīya als Gegenbewegung
zu politischen Forderungen nach Säkularisierung in muslimisch geprägten Ländern
ab dem 19. Jahrhundert geben Pessah Shinar und Werner Ende, „Salafiyya.“ In The
Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 8, hrsg. v. Clifford E. Bosworth et al.
(Leiden: Brill, 1995), 900-909. Diesbezüglich zu az‑Zubairī vgl. Yadav, Islamists and
the State, 22; Douglas, The Free Yemeni Movement, 30–33.

304 Šūrā ist „die gegenseitige Beratung der Muslime in allen Lebensfragen“. S. Gudrun
Krämer, Gottes Staat als Republik: Reflexionen zeitgenössischer Muslime zu Islam,
Menschenrechten und Demokratie, Studien zu Ethnizität, Religion und Demokratie
1 (Baden-Baden: Nomos, 1999), 121. Zur Politisierung und Ideologisierung des
Konzepts vgl. Krämer, Gottes Staat als Republik, 121–29. Die Auffassung von šūrā
al‑Bannās erörtert Mitchell, The Society of the Muslim Brothers, 243–44.

305 Mehrere Angaben lassen darauf schließen: Vgl. Orkaby, Beyond the Arab Cold War,
14; Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd
al-Maǧīd az-Zindānī“. Zubairī war Ende der 1940er Jahre nach Kairo zurückgekehrt,
nachdem er einige Jahre zuvor erstmals in den Jemen heimkehrte und nach einer
dortigen Inhaftierung einige Jahren im pakistanischen Exil verbrachte. Vgl. Orkaby,
Beyond the Arab Cold War, 12–14.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

108

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


az‑Zindānī der daʿwa im Nordjemen. Er produzierte ein Radioprogramm
namens ad-Dīn wa‑ṯaura, in dem er für die Vereinbarkeit vom Islam und
der jemenitischen Revolution argumentierte und seine Landsleute gegen
die Monarchie mobilisierte.306 Zu einem ähnlichen Zweck soll er zeitweise
die Zeitung Ṣaut al‑Yaman herausgegeben haben.307 Es lässt sich nicht
zweifelsfrei ermitteln, ob az‑Zindānī die Produktion von ad-Dīn wa‑ṯaura
sowie die Herausgabe von Ṣaut al‑Yaman in Ägypten begann und bis zur
Revolution im September 1962 im Jemen weiterführte, sie nur von Ägypten
aus betrieb oder nur in den Monaten zwischen seiner Rückkehr in den

306 Die Wirkung von Radiosendungen im Jemen der 1960er (und in darauffolgen‐
den Jahrzehnten) kann aufgrund der niedrigen Alphabetisierungsraten kaum über‐
schätzt werden. Vgl. Albrecht Metzger, „Zwischen Ideologie und Pragmatismus: Die
jemenitische Muslimbruderzeitung al-Ṣaḥwa vor und nach dem zweiten Golfkrieg.“
Orient 34, Nr. 3 (1993): 453. Genaue Daten für die Jahre vor der Wiedervereinigung
liegen nicht vor. Einen guten Anhaltspunkt, der die generelle Situation gut abbildet,
geben die Daten des National Basic Intelligence Factbook. Dort werden die Alpha‐
betisierungsraten von 1976 auf 15% für den Nordjemen und max. 10% für den
Südjemen, ausgenommen Aden (35%), geschätzt. Vgl. National Basic Intelligence
Factbook (1976), zuletzt geprüft am 12.05.2021, https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id
=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1, 223–24.
1994 lag die Rate noch immer bei nur 37% bei den über 14-Jährigen (aller Ge‐
schlechter) im Vergleich zu 70% im Jahr 2015. Vgl. Max Roser und Esteban Ortiz-
Ospina, „Literacy.“ Our World in Data, zuletzt geprüft am 12.05.2021, https://ourwor
ldindata.org/literacy.

307 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“. 1946 kaufte das Free Yemeni
Movement eine Druckerpresse und gab die Zeitung Ṣaut al‑Yaman heraus, um
die anti-monarchistische Meinung der Bewegung zu verbreiten. Zwischen Ende
1946 und März 1948 erschienen ca. 69 Ausgaben. Vgl. Douglas, The Free Yemeni
Movement, 87. Aufgrund der geringen Alphabetisierungsraten ist die Reichweite der
Zeitung schwer zu ermitteln. Unklar ist, ob und in welchem Umfang und Zeitraum
az‑Zindānī an der Veröffentlichung der Zeitung mitwirkte. Hinzu kommt, dass seit
der Gründung der nordjemenitischen Republik 1962 bis zur Wiedervereinigung
1990 die Presse stark vom Staat reguliert wurde und private Zeitungen verboten wa‐
ren. Vgl. Metzger, „Zwischen Ideologie und Pragmatismus“, 453–54. Zwischen 1952
und 1958 erschien Ṣaut al‑Yaman in Kairo. Vgl. Iris Glosemeyer, Liberalisierung und
Demokratisierung in der Republik Jemen, 1990-1994: Einführung und Dokumente,
Aktueller Informationsdienst moderner Orient Sondernr. 14 (Hamburg: Deutsches
Orientinstitut, 1995), 126. Sollte az‑Zindānī bereits 1938 geboren worden sein, ist
seine Mitarbeit an der Herausgabe der Zeitung während seiner Zeit in Kairo theo‐
retisch möglich. Seit 1991, mit Unterbrechung zwischen Sommer 1994 und Januar
1995, wird Ṣaut al‑Yaman als eine liberal geltende Zeitung von ʿAbd ar‑Raḥmān
an‑Nuʿmān herausgegeben. Vgl. Metzger, „Zwischen Ideologie und Pragmatismus,“
453, und Glosemeyer, Liberalisierung und Demokratisierung, 126.

3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit

109

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://ourworldindata.org/literacy
https://ourworldindata.org/literacy
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://ourworldindata.org/literacy
https://ourworldindata.org/literacy


Jemen und der Revolution. Alle Möglichkeiten sind aufgrund der verfügba‐
ren Daten grundsätzlich möglich.

In der neu gegründeten Republik Nordjemen wurde az‑Zubairī Bil‐
dungsminister308, bevor er im April 1965 während einer Rede in Sanaa
durch ein Attentat getötet wurde.309 In den biografischen Interneteinträgen
zu az‑Zindānī heißt es, er sei währenddessen an az‑Zubairīs Seite gewesen.
Diese Begebenheit wird genutzt, um die Bedeutung des Kontakts und
der engen Freundschaft zwischen den beiden zu betonen.310 Vermutlich
zog az‑Zindānī nach dem Tod az‑Zubairīs nach Aden311, wo er zum Unab‐
hängigkeitskampf gegen die britische Kolonialherrschaft aufrief.312 Nach
dem Abzug Großbritanniens aus dem Südjemen 1967, der darauf folgenden
Unabhängigkeit und der Ausrufung der sozialistischen Volksrepublik Süd‐
jemen am 30. November 1967, kehrte az‑Zindānī nach Sanaa zurück.313

Wie in anderen arabischsprachigen Ländern strebte die jemenitische
Muslimbruderschaft Einflussnahme auf und über das Bildungssystem an.314

Den Einfluss der Islamisten auf das jemenitische Bildungssystem, nennt
Franck Mermier gar ein „cheval de Troie“315. Bei diesem Unterfangen spiel‐
te auch az‑Zindānī eine entscheidende Rolle. 1967 wurde der führende
Muslimbruder ʿAbd al‑Mālik aṭ‑Ṭayyib zum Bildungsminister des Nordje‐
mens ernannt.316 Unter ihm arbeitete az‑Zindānī in der Verwaltung wissen‐
schaftlicher Angelegenheiten (Idārat aš‑šuʾūn al‑ʿilmīya) im Bildungs- und

308 Vgl. Orkaby, Beyond the Arab Cold War, 34.
309 Vgl. ebd., 108–9. Laut Orkaby werden vorwiegend Truppen des damaligen ägypti‐

schen Präsidenten Gamal Abdel Nasser (Ǧamāl ʿAbd an‑Nāṣir, 1918-1970) für das
Attentat verantwortlich gemacht. Die Anwesenheit ägyptischer Truppen ist der
Tatsache geschuldet, dass Nasser die militärische Organisation Ǧabhat taḥrīr ǧanūb
al‑Yaman al‑muḥtall (Front for the Liberation of South Yemen/FLOSY) im Kampf
gegen die britische Kolonialmacht unterstützte. Wie Nasser vertrat FLOSY einen
arabischen Nationalismus. Andere Stimmen beschuldigen den ehemaligen Vizekö‐
nig und Premierminister Ḥasan Ibn Yaḥyā. Vgl. Orkaby, Beyond the Arab Cold War,
108–9.

310 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd
al-Maǧīd az‑Zindānī“.

311 Genaue Datumsangaben waren nicht zu ermitteln.
312 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
313 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
314 Die niedrige Alphabetisierungsrate und das unzureichende staatliche Schulsystem

vereinfachten die Einflussnahme auf das Bildungssystem.
315 S. Franck Mermier, „L'islam politique au Yémen ou la ʻtradition ʼ contre les tradi‐

tions?“ Monde Arabe, Nr. 155 (1997): 10.
316 Vgl. Laurent Bonnefoy, Salafism in Yemen: Transnationalism and Religious Identity

(London: Hurst & Company, 2011), 24.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

110

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erziehungsministerium (Wizārat at‑tarbiya wa‑t‑taʿlīm) und war für den
Bereich der religiösen Bildung zuständig. In dieser Position war az‑Zindānī
für die Vermittlung zahlreicher Lehrer verantwortlich, die von der ägypti‐
schen und sudanesischen Regierung in den Nordjemen geschickt wurden
und zuvor an islamischen Universitäten wie der Azhar ausgebildet worden
waren.317 Zindānī setzte sich verstärkt für eine Islamisierung der Bildung
ein und forderte von religiösen Wissenschaften geprägte Curricula. Im
Zuge dessen soll er einen Lehrplan für die Mittel- und Oberschule verfasst
und selbst einige naturwissenschaftliche Kurse an staatlichen Schulen un‐
terrichtet haben.318 Weiterhin nahm die daʿwa eine übergeordnete Rolle in
seinen Aktivitäten ein. Zindānī ist seitdem als öffentlicher Prediger und
Verfasser zahlreicher Tonaufnahmen in Erscheinung getreten, für die er
landesweit bekannt wurde.319 Seine Predigten auf Ton- und Videokassetten
scheinen in islamischen Buchläden weit verbreitet gewesen zu sein.320 Auch
die damals wichtigste Buchhandelskette im Jemen, Tasǧīlāt al‑imān, die
Filialen in allen größeren Städten des Landes unterhielt, bot az‑Zindānīs
Kassetten an.321 Die von ihm behandelten Themen umfassen unter ande‐
rem Diskussionen zur Missionierung der Ungläubigen (daʿwa al‑kāfirīn)322,
Polemik gegen Kommunisten sowie seine Meinungen zu „Islam“ und „Wis‐
senschaft“, insbesondere iʿǧāz ʿilmī. Darunter ist seit Mitte der 1980er Jahren
auch die Kassette mit dem Titel Innahu l‑ḥaqq, dessen Inhalt ich in Kapi‐
tel 5 dieser Arbeit ausführlich behandeln werde.323 Viele von az‑Zindānīs

317 Vgl. ebd., und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
318 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd

al-Maǧīd az‑Zindānī“.
319 Vgl. hierzu auch Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“; Unbekannt,

„as‑Sīra aḏ‑ḏātīya“, und Schwedler, Faith in Moderation, 187.
320 Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 234. Für die Bedeutung von Audio- und

Videokassetten in der internationalen Salāf īya vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen,
138–40.

321 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 140–141.
322 Aufgrund az‑Zindānīs Biografie ist zu vermuten, dass er vornehmlich Kommunisten

sowie Anhänger sufischer Strömungen als Ungläubige definiert. Im Kontext der
frühen 1960er Jahre, kurz vor dem Sturz des zaiditischen Imāmats im September
1962, ist es ebenso möglich, dass er Zaiditen als Ungläubige bezeichnete.

323 Innahu l‑ḥaqq erschien später auch als Buch und ist online verfügbar, vgl. ʿAbd
al‑Maǧīd az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq.“ Zuletzt geprüft am 05.03.2021, https://ar.isla
mway.net/book/25288/ نـه Ȕاحلــــــــق-ا . Des Weiteren wurde das entsprechende Videomaterial
auf YouTube hochgeladen. Vgl. beispielsweise Unbekannt, „Innahu l-ḥaqq.“ https://
www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ.

3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit

111

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ


Büchern sind in zahlreiche Sprachen übersetzt, ebenso wie einige seiner
Audioaufnahmen.324

Unter dem damaligen Präsidenten des Nordjemens, Ibrāhīm al‑Ḥamdī
(1943-1977, reg. 1974-1977), trat az‑Zindānī der Leitung der islamisch-wis‐
senschaftlichen Institute (maʿāhid ʿilmīya, Sing. maʿhad ʿilmī)325 bei und
sorgte in den folgenden Jahrzehnten dafür, dass im gesamten Jemen hun‐
derte dieser Institute eröffnet wurden, die faktisch unabhängig vom Bil‐
dungsministerium agierten. Finanziert wurden die Institute zwar zum Teil
vom jemenitischen Bildungsministerium, nicht unerhebliche finanzielle
Unterstützung kam allerdings aus Saudi-Arabien.326 Ziel der Institute war
es, islamische Bildung und Kenntnisse über religiöse Vorschriften in der
Bevölkerung zu fördern. Die Leitung der Institute unter az‑Zindānī erhielt
vom Bildungsministerium wichtige Vorrechte, wie die Entwicklung von
Unterrichtsmethoden, die Redaktion von Schulbüchern und die Ausbil‐
dung von Lehrer:innen für Religions- sowie allgemeinbildenden Unterricht
an staatlichen Schulen.327 1983 wurde az‑Zindānī überdies kurzzeitig zum
Bildungsminister berufen und hatte folglich eine erhebliche Entscheidungs‐
gewalt in Bezug auf die Ausstattung und Privilegien der Institute.328 Das
wahhabitische Islamverständnis, das in den Instituten gelehrt wurde, sollte
neben tribalen Sitten insbesondere sozialistischen Ideen entgegenwirken.329

Für az‑Zindānī boten die Institute eine hervorragende Möglichkeit, sein
Islamverständnis unter jungen Jemenit:innen zu verbreiten. Die Institute
sollen außerdem Militärtraining angeboten haben und gelten laut Schwed‐
ler als Rekrutierungsschmieden für Kämpfer in Afghanistan in den 1980er
Jahren.330

Seit Gründung der ersten Institute vergrößerte sich nicht nur ihre An‐
zahl beträchtlich, sondern auch ihr pädagogisches Angebot. Neben Koran‐
schulen boten die Institute seit Mitte der 1990er Jahre auch Primar- und

324 Die Übersetzungen der Publikationen für ein internationales, nichtarabischsprachi‐
ges Publikum sprechen dafür, dass az‑Zindānī auch außerhalb der arabischsprachi‐
gen Welt Bekanntheit erlangt hatte.

325 Franck Mermier weist darauf hin, dass das Adjektiv „wissenschaftlich“ in diesem
Zusammenhang religiöse Wissenschaften meint. Vgl. Mermier, „L'islam politique au
Yémen“, 10.

326 Vgl. Dresch, A History of Modern Yemen, 141–142, und Mermier, „L'islam politique
au Yémen“, 11.

327 Vgl. Mermier, „L'islam politique au Yémen“, 10–12.
328 Vgl. Dresch, A History of Modern Yemen, 173.
329 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 143, und Carapico, Civil Society in Yemen, 143.
330 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 178.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

112

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sekundarschulbildung an. In den Jahren 1994/95 gab es 1381 Institute
mit einer Gesamtschüler:innenzahl von 326.484.331 Wiederholt aufgestellte
Forderungen sowohl aus der Opposition als auch aus der Regierungspar‐
tei des Allgemeinen Volkskongress (al‑Muʾtamar aš‑šaʿbī al‑ʿāmm/MSA) in
den 1990er Jahren, die Institute unter die Zuständigkeit des jemenitischen
Bildungsministeriums zu stellen, blieben erfolglos.332 Ebenso scheiterten
Versuche im Jahr 2000, az‑Zindānīs Kontrolle zu beschränken, maßgeblich
an der Angst Präsident Ṣāliḥs, az‑Zindānī und seine militanten Unterstützer
zu verstimmen.333

Neben den Instituten beteiligte sich az‑Zindānī 1993 maßgeblich an der
Gründung der Imān-Universität (Ǧāmiʿat al‑imān) in Sanaa und leitete
die Universität bis zu ihrer Schließung 2014 durch die Ḥūṯī-Bewegung334

als ihr Präsident.335 Die Imān-Universität sollte eine religiöse Ausbildung
nach dem Vorbild der Azhar ermöglichen, die az‑Zindānī als zu stark mit

331 Die Zahlen stammen aus dem Statistischen Jahrbuch 1995 des Ministeriums für
Planung und Entwicklung, zitiert aus Mermier, „L'islam politique au Yémen,“ 10–
11. Die Schüler:innenzahl von 326.484 entspricht 13% der jemenitischen Schüler:in‐
nenschaft. Mermier nennt weiterhin Zahlen für die Jahre 1977/78; 1982/83; 1989/90.
Entsprechende Zahlen nennt auch Dresch. Vgl. Dresch, A History of Modern Yemen,
173.

332 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 114, und Mermier, „L'islam politique au Yémen,“
12–13.

333 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 207.
334 Die sich selbst seit 2011 als Anṣār Allāh bezeichnende Bewegung ist unter den

Namen Huthi-Miliz oder Huthi-Rebellen bekannt. Der Name leitet sich von ihrem
Anführer Ḥusain Badr ad-Dīn al-Ḥūṯī (1959-2004) ab. Huthis (al‑Ḥūṯīyūn) sind
Zaiditen. Zu der Bewegung vgl. Gabriele vom Bruck, „How the Past Casts its
Shadows: Struggles for Ascendancy in Northern Yemen in the Post-Salih Era.“ In
Precarious Belongings: Being Shiʿi in Non-Shiʿi Worlds, hrsg. v. Gabriele vom Bruck
und Charles Tripp (London: The Centre for Academic Shiʿa Studies (CASS), 2017),
257–346. Zum Zeitpunkt des Verfassens dieser Arbeit kontrollieren die Huthis weite
Teile des Nordjemens. Für einen Überblick der politischen Lage ab 2012 vgl. außer‐
dem Reinhard Schulze, Geschichte der islamischen Welt: Von 1900 bis zur Gegenwart
(München: Beck, 2016), 551–56.

335 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 208, und Gregory Johnsen, „Yemen’s Al-Iman
University: A Pipeline for Fundamentalists?“ Terrorism Monitor 4, Nr. 22 (2016),
zuletzt geprüft am 08.11.2016, https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-u
niversity-a-pipeline-for-fundamentalists/. Bonnefoy schreibt, die Huthi-Milizen
hätten die Imān-Universität geschlossen. Vgl. Laurent Bonnefoy, „Yemen’s New Play‐
er.“ Le Monde Diplomatique, November 2014, English Edition, zuletzt geprüft am
08.01.2022, https://mondediplo.com/2014/11/10yemen. Ob ebenso auch die von
az‑Zindānī gegründeten Institute mittlerweile geschlossen wurden bleibt unklar.

3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit

113

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://mondediplo.com/2014/11/10yemen
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists
https://mondediplo.com/2014/11/10yemen


dem ägyptischen Regime verbunden ansah.336 Ideologisch knüpft die Aus‐
bildung an der Imān-Universität direkt an die Schulbildung der Institute
an. Zwar stellte die jemenitische Regierung das Bauland für die Universität
zur Verfügung, diese agierte allerdings ansonsten unabhängig von staatli‐
chem Einfluss. Finanziert wurde der Betrieb durch private Spenden sowie
finanzielle Zuwendungen aus Saudi-Arabien. Laut Gregory Johnsen wird
angenommen, dass auch Osama bin Laden unter den Spendenden war.
Zindānī hingegen bestreitet dies. Weiterhin gibt er an, aus Angst vor inter‐
nationalem Druck auf Spender:innen diese nicht namentlich zu nennen.337

Ebenso dementiert az‑Zindānī jegliche Verbindungen der Universität zu
extremistischen, gewaltbereiten Bewegungen.338 Es könne, so Johnsen, je‐
doch davon ausgegangen werden, dass sich einige Studierende gerade
von az‑Zindānīs radikalem Ruf angezogen fühlten.339 Andererseits ist die
staatliche Akkreditierung der Imān-Universität ein Vorteil gegenüber ande‐
ren religiösen Ausbildungsstätten, die gleichbleibende Studierendenzahlen
sicherstellt. Aufgrund der staatlichen Anerkennung schreiben sich auch
Studierende ein, die möglicherweise skeptisch gegenüber der Iṣlāḥ-Partei
und der Muslimbruderschaft sind, gleichwohl wissen, dass ihre beruflichen
Aussichten mit einem rein religiösen Diplom deutlich geringer sind.340

Mithilfe der islamisch-wissenschaftlichen Institute, der Imān-Universi‐
tät sowie über Kassetten und Bücher verbreitete Predigten gelang es
az‑Zindānī seit den 1960er Jahren nicht nur seine Ideen weitläufig zu
verbreiten, sondern aktiv an der Islamisierung des jemenitischen Bildungs‐
systems und der Gesellschaft mitzuwirken.341

336 Vgl. Laurent Bonnefoy und Fayçal Ibn Cheikh, „Le rassemblement yéménite pour la
réforme (al-Islâh) face à la crise du 11 septembre 2001 et la guerre en Afghanistan:
Une diversité idéologiquement assumée.“ Chroniques Yéménites 9 (2001), zuletzt
geprüft am 11.05.2021, https://journals.openedition.org/cy/73, Para. 1. Zur Rolle der
Azhar im ägyptischen Staat vgl. exemplarisch Indira Falk Gesink, Islamic Reform
and Conservatism: Al-Azhar and the Evolution of Modern Sunni Islam, Library of
Modern Religion 10 (Leiden u.a.: Tauris, 2010).

337 Vgl. Johnsen, „Yemen’s Al-Iman University“.
338 Vgl. ebd. Ein offiziell formuliertes Ziel der Universität war es, Studierende in daʿwa

auszubilden, die sich explizit gegen Gewalt richtet. Die Absolventen sollen dadurch
Radikalisierung, Gewalt, Extremismus und Terrorismus stoppen. Vgl. Unbekannt,
„aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.

339 Vgl. Johnsen, „Yemen’s Al-Iman University“.
340 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 213–214.
341 Für eine ausführliche Erörterung zur Islamisierung des jemenitischen Bildungssys‐

tems vgl. Mermier, „L'islam politique au Yémen“, 9–13.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

114

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journals.openedition.org/cy/73
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/73


3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der
Iṣlāḥ-Partei

Eng verwoben mit az‑Zindānīs Tätigkeit als Prediger und Gründer von
Bildungsinstituten ist seine politische Karriere im Jemen, die ihm national
wie international weitere Bekanntheit verschaffte. Der folgende Abschnitt
dient dazu, die Kenntnisse von az‑Zindānīs politischem Einfluss im Jemen
zu erweitern und dadurch ein besseres Verständnis für seine engen Regie‐
rungskontakte sowie internationalen Beziehungen zu bekommen.

Zindānīs politische Laufbahn startete mit seinem Beitritt in die Mus‐
limbruderschaft. Der (nord)jemenitische Zweig der Muslimbruderschaft
bestand faktisch seit den 1940er Jahren und trat vor allem für eine stärkere
Bedeutung der Religion im gesellschaftlichen und politischen Leben ein.
Formell gegründet wurde sie allerdings erst 1970.342 Da az‑Zindānī dem
ersten formalen šūrā-Rat der jemenitischen Muslimbruderschaft vorstand,
gilt er als einer der Gründer der Muslimbruderschaft im Jemen. Die Lei‐
tung des Rates hatte er bis 1978 inne.343 Andere Quellen bezeichnen ihn
gar als den Gründer der jemenitischen Muslimbruderschaft.344 Seine Funk‐
tion endete aufgrund der als „internal coup“345 bezeichneten Absetzung
az‑Zindānīs durch jüngere Muslimbrüder. Offensichtlich war die Sorge zu
groß geworden, dass az‑Zindānī seinen eigenen Personenkult auf Kosten
der auf Ḥasan al‑Bannās Lehren basierenden Vision zu sehr ausbaute.
Infolgedessen ging er 1979 nach Saudi-Arabien, wo er sich in den 1970er
Jahren wohl regelmäßig aufgehalten hatte. Dort vertiefte er seine Beziehun‐
gen zur saudischen Regierung und der dortigen wahhabitisch-salafistischen
Bewegung.346 Bezüglich seiner Beziehungen zu den saudischen ʿulamāʾ
heißt es auch hier, az‑Zindānī habe die größten Gelehrten Saudi-Arabiens
getroffen. Explizit erwähnt werden ʿAbd al‑ʿAzīz bin ʿAbd Allāh bin Bāz
(1912-1999), späterer Großmufti Saudi-Arabiens, sowie Muḥammad ibn

342 Vgl. Langston, The Islamist Movement and Tribal Networks, 91; Heibach, „Contes‐
ting the Monopoly of Interpretation“, 566, und Schulze, Geschichte der islamischen
Welt, 632.

343 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Schwedler, Faith in Mode‐
ration, 70.

344 Vgl. ʿAbdalkarīm Qāsim Saʿīd, al-Iḫwān al-muslimūn wa-l-ḥaraka al-uṣūlīya fī
l‑Yaman (Kairo: Madbūlī, 1995), zitiert aus Schulze, Geschichte der islamischen Welt,
632.

345 S. Schwedler, Faith in Moderation, 70.
346 Vgl. ebd.

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

115

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Sāliḥ al‑ʿUṯaimīn (1925-2001)347. Zindānī selbst soll Vorträge gehalten und
an Universitäten unterrichtet haben.348 Die bedeutsamsten Resultate seines
Aufenthalts in Saudi-Arabien sind seine Einbindung in die Islamische Welt‐
liga und die Gründung der Commission on the Scientific Miracles in the
Qurʾan and the Sunnah (al‑Haiʾa al‑ʿālamīya li‑l-iʿǧāz al‑ʿilmī fī l‑qurʾān
wa‑s‑sunna, folgend CSMQS)349, die ich in Kapitel 6 genauer betrachte.

Nachdem sich die jemenitische Regierung 1990 offiziell neutral gegen‐
über der UN-Resolution gegen den irakischen Angriff auf Kuwait positio‐
nierte, verwies Saudi-Arabien ab September 1990 alle jemenitischen Gastar‐
beiter:innen des Landes. Daraufhin mussten zwischen 700.000 und einer
Million Jemenit:innen Saudi-Arabien verlassen.350 Bleiben konnten nur
diejenigen, die entweder Unterstützung durch einen sogenannten „Spon‐
sor“ (kāfil) fanden oder durch religiöse oder politische Netzwerke Schutz
genossen. Zu letzteren zählte wohl auch az‑Zindānī, der trotz seiner pro-
irakischen Haltung im Zweiten Golfkrieg und seiner ausdrücklichen Ableh‐
nung US-amerikanischer Interventionen erst Ende 1991 endgültig in den
Jemen zurückkehrte.351

347 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“; Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd
az-Zindānī“, und Unbekannt, „as-Sīra aḏ-ḏātīya“. Es ist nicht ungewöhnlich für
Rechtsgelehrte innerhalb der Iṣlāḥ, dass unter anderem diese beiden Gelehrten
explizit als einflussreiche Lehrer genannt werden. Vgl. hierzu Heibach, „Contesting
the Monopoly of Interpretation“, 566.

348 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
349 In der englischen Fassung der Selbstbeschreibung auf der Webseite der Organisati‐

on heißt es, sie wurde als Haiʾa li-l-iʿjāz al-ʿilmī fī l‑qurʾān wa-s‑sunna gegründet.
Der Zusatz „international“ (al-ʿālamīya) wurde demnach 2002 hinzugefügt. Aller‐
dings findet sich der Zusatz auch in früheren Publikationen und Beschreibungen.
Die offizielle Version der englischen Übersetzung lautet (International) Commission
on Scientific Signs in the Qurʾan and the Sunnah, gebräulich ist ebenso (Interna‐
tional) Commission on Scientific Miracles in the Qurʾan and the Sunnah. Meiner
Ansicht nach spiegelt die Übersetzung „Scientific Miracles“ die Bedeutung von iʿǧāz
ʿilmī in diesem Kontext besser wider. Die Organisation änderte im Januar 2021 ihren
Namen und hieß fortan Internationale Behörde im Dienst des Korans und der Sunna
(al‑Idāra al‑ʿāmma li‑ḫidmat al‑kitāb wa‑s‑sunna).
Aufgrund ihrer internationalen Ausrichtung und ihrem Fokus auf ein Publikum,
das kein Arabisch spricht oder liest, verwende ich die Abkürzung des englischen
Namens, CSMQS.

350 Für eine Analyse der saudisch-jemenitischen Beziehungen seit der Wiedervereini‐
gung vgl. Mark Katz, „Yemeni Unity and Saudi Security.“ Middle East Policy 1, Nr. 1
(1992): 117–35.

351 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 122–124. Zu az‑Zindānīs Haltung im Zweiten
Golfkrieg vgl. Metzger, „Zwischen Ideologie und Pragmatismus“, 452.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

116

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der damalige Vorsitzende des Präsidialrats der jungen, vereinigten Re‐
publik Jemen, ʿAlī ʿAbdullāh Ṣāliḥ (1942-2017), soll az‑Zindānī mit der
Aussicht auf einen Sitz im Präsidialrat überredet haben zurückzukehren.
Tatsächlich hatte az‑Zindānī diesen Posten ab Oktober 1993 inne.352 Als
ein weiterer Grund für die Rückkehr in den Jemen gilt ein nicht näher
definierter Streit (ḫilāf) mit der saudischen Regierung.353 Eine mögliche
Erklärung findet sich in der politischen Situation des Königreichs zu Be‐
ginn der 1990er Jahre. Nichtsaudische, exilierte Muslimbrüder aus Syrien,
Ägypten und Irak waren ab Mitte der 1960er Jahre stark an der Institutio‐
nenbildung in Saudi-Arabien beteiligt und gelten als entscheidender Faktor
im Modernisierungsprozess Saudi-Arabiens. Die Muslimbruderschaft half
dem saudischen Königreich, eine islamische Ideologie zu verbreiten, die
sich systematisch gegen Nassers Arabischen Nationalismus richtete. Den
größten Einfluss erreichte die Muslimbruderschaft auch hier in und durch
den Bildungssektor. Die Ideen der Muslimbrüder wirkten auch auf die
Gruppe aṣ‑Ṣaḥwa al‑islāmīya354 (das islamische Erwachen). Die zunächst
als studentische Initiative gegründete Gruppe entwickelte sich unter der
Mentorenschaft verschiedener Gelehrter saudischer Universitäten.355 Die
Ṣaḥwa vermied zunächst die Einmischung in jegliche politischen Angele‐
genheiten und stellte daher keine Opposition zum saudischen Herrscher
dar. In den 1980er Jahren stieg ihr Einfluss, da das saudische Regime

352 Vgl. Jillian Schwedler, „The Islah Party in Yemen.“ In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 212–7.

353 S. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd
az-Zindānī“.

354 Im Folgenden Ṣaḥwa.
355 Unter den Gelehrten sind der Ägypter Muḥammad Quṭb (1919-2014), Bruder

und Schüler von Sayyid Quṭb (1906-1966) sowie der Syrer Muḥammad Surūr
(1938-2016). Vgl. Madawi al-Rasheed, Contesting the Saudi State: Islamic Voices from
a New Generation, Cambridge Middle East Studies 25 (Cambridge u.a.: Cambridge
University Press, 2007), 66, und Stéphane Lacroix, Awakening Islam: The Politics
of Religious Dissent in Contemporary Saudi Arabia (Cambridge: Harvard University
Press, 2011), 38. Vgl. ebd. für eine detaillierte Darstellung über den Einfluss der
Muslimbruderschaft in Saudi-Arabien und die Entstehung der Ṣaḥwa. Diese Arbeit
erschien zunächst auf Französisch: vgl. Stéphane Lacroix, Les islamistes saoudiens:
Une insurrection manquée (Paris: Presses Universitaires de France, 2010).
Das theologische Konzept der Ṣaḥwa stützt sich auf das tauḥīd-Verständnis
Muḥammad Quṭbs. Demnach kann Gott allein als Souverän anerkannt werden
und müsse die Scharia uneingeschränkt angewandt werden. Sayyid Quṭb gilt als der
wichtigste Ideologe der militanten Muslimbrüder. Zu Quṭb sowie seiner Rezeption
vgl. exemplarisch Sabine Damir-Geilsdorf, Herrschaft und Gesellschaft: Der islamis‐
tische Wegbereiter Sayyid Quṭb und seine Rezeption (Würzburg: Ergon, 2003).

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

117

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


versuchte, die Ṣaḥwa zu kooptieren. Ziel der staatlichen Förderung war
es, die eigene islamische Legitimation zu festigen und politische Stabilität
durch Anbindung radikaler Mitglieder zu erreichen.356 Die politische Zu‐
rückhaltung der Ṣaḥwa endete mit dem Ausbruch des Zweiten Golfkrieges
1990. Anhänger der Ṣaḥwa kritisierten den Appell König Fahds (Fahd b.
ʿAbd al‑ʿAzīz Āl Saʿūd 1921/23-2005) an die USA, das Königreich mit der
Stationierung US-amerikanischer Truppen vor einem irakischen Angriff zu
schützen. Sie griff das Regime weiterhin mit der Forderung an, alle ameri‐
kanischen Truppen abziehen zu lassen sowie eine grundlegende Reform
des politischen Systems zu initiieren.357 In ihrer neuen Rolle als politische
Opposition verloren die Mitglieder der Ṣaḥwa zunächst den Schutz des Re‐
gimes und infolgedessen ebenso ihren Einfluss in zahlreichen Institutionen.
An ihrer statt traten salafistische Gelehrte um Rabīʿ al‑Madḫalī (geb. 1931),
die die Politik des saudischen Regimes unterstützten.358

356 Vgl. Stéphane Lacroix, „Understanding Stability and Dissent in the Kingdom: The
Double-Edged Role of the jama'at in Saudi Politics.“ In Haykel; Hegghammer;
Lacroix, Saudi Arabia in Transition, 169–74.

357 Einer der prominentesten Vertreter der Ṣaḥwa, der die saudische Außenpolitik
im Hinblick auf die USA kritisierte, ist Safar b. ʿAbd ar‑Raḥmān al‑Ḥawālī (geb.
1950). Zu al‑Ḥawālī vgl. Lav, Radical Islam, 86–119; Stefan Reichmuth, „The Second
Intifada and the ʻDay of Wrathʼ: Safar al-Hawali and his Anti-Semitic Reading of
Biblical Prophecy.“ Die Welt des Islams 46, Nr. 3 (2006): 335–36, und Mamoun
Fandy, Saudi Arabia and the Politics of Dissent (London: Macmillan, 1999), 61–87.
In seiner Typologie des Salafismus ordnet Quitan Wiktorowicz die Ṣaḥwa als eine
politische salafistische Bewegung ein. Vgl. Wiktorowicz, „Anatomy of the Salafi
Movement“, 221–25.
Die veränderte Haltung der Ṣaḥwa ist gemäß ihrem Verständnis einer islamkon‐
formen Herrschaft konsistent: Wenn, wie im Fall des Golfkriegs, die Regierungs‐
politik ihrer Auffassung nach der Scharia widerspricht, ist Einmischung geboten.
Die geforderten Reformen umfassten unter anderem die Gründung eines Konsul‐
tativrates (maǧlis aš‑šūrā). Dessen Aufgabe würde es sein, die Konformität der
Regierungstätigkeiten mit der Scharia zu überwachen. Ḥawālīs Einstellung zu takfīr
im politschen System betreffend vgl. Lav, Radical Islam, 105–7. Vgl. ebenso Lacroix,
Awakening Islam, 178.

358 Im Gegensatz zur Ṣaḥwa weisen sie die Grundsätze Quṭbs zurück. Sie sehen sich
nicht als politische Akteure und folgen stattdessen der Prämisse einer absoluten
Loyalität gegenüber der Politik des Souveräns. Zu al‑Madḫalī, insbesondere seine
feindliche Haltung gegenüber der Ṣaḥwa und der Muslimbruderschaft, vgl. Roel
Meijer, „Politicising ʻal-jārḥ wa-l-taʿdīlʼ: Rabīʿ b. Hādī al-Madkhalī and the Transna‐
tional Battle for Religious Authority.“ In The Transmission and Dynamics of the
Textual Sources of Islam: Essays in Honour of Harald Motzki, hrsg. v. Nicolet
Boekhoff-van der Voort, Kees Versteegh und Joas Wagemakers, Islamic History
and Civilization 89 (Leiden u. Boston: Brill, 2011), 382–92. Die innerpolitischen

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

118

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ob az‑Zindānī sich der Ṣaḥwa zugehörig fühlte ist nicht bekannt, auf‐
grund der geteilten Ideologie ist mindestens eine sympathisierende Haltung
wahrscheinlich. Aufgrund az‑Zindānīs Zugehörigkeit zur Muslimbruder‐
schaft, ebenso wegen seiner öffentlichen Kritik an politischen Entscheidun‐
gen des saudischen Regimes im Golfkrieg, sind es mutmaßlich die ver‐
änderten politischen Verhältnisse, die zu az‑Zindānīs Entlassung führten.
Trotz des etwaigen Konflikts mit (Teilen) der saudischen Regierung konnte
az‑Zindānī seine Verbindung und guten Kontakte zum saudischen Regime
erhalten. Für dieses blieb er eine wichtige Kontaktperson innerhalb der
jemenitischen Elite sowie Bindeglied für Saudi-Arabien im andauernden
jemenitischen Nord-Süd-Konflikt.359

Einig waren sich az‑Zindānī und das saudische Regime in ihrer ableh‐
nenden Haltung gegenüber jedwedem demokratischen System allgemein
sowie dem als kommunistisch wahrgenommenen Südjemen im Speziellen.
Ende der 1980er Jahre agitierte az‑Zindānī noch aus Saudi-Arabien gegen
die Wiedervereinigung der Jemenitischen Arabischen Republik (Nordje‐
men) mit der Demokratischen Volksrepublik Jemen (Südjemen). Um zu
verhindern, dass az‑Zindānī und seine islamistischen Unterstützer eine
noch stärkere Oppositionsbewegung aufbauen konnten, entschieden der
damalige Präsident des Nordjemens, ʿAlī ʿAbdullāh Ṣāliḥ und der Vizeprä‐
sident des Südjemens, ʿAlī Sālim al‑Baiḍ (geb. 1939), das Referendum zur
Wiedervereinigung ein halbes Jahr vorzuziehen.360 Zindānīs Fähigkeit zur
Mobilisation von Unterstützer:innen bewies er erneut im Mai 1991. Als
Kopf mehrerer Gelehrter und Politiker organisierte er den „Marsch der
Millionen“ (masīra milyūnīya), der Protest gegen den Verfassungsentwurf
für die Republik Jemen zum Ausdruck bringen sollte.361 Konkret ging es vor
allem um die Rolle der Scharia in der neuen Verfassung des wiederverein‐
ten Jemens. Laut Entwurf sollte sie fortan die Hauptquelle anstatt einzige
Quelle (wie zuvor im Nordjemen) des Rechts sein – ein Unterschied, der
bei der Iṣlāḥ und anderen konservativen Kräften großen Widerstand aus‐

Auseinandersetzungen zwischen dem saudischen Regime und radikalen Kräften
erläutert Thomas Hegghammer, Jihad in Saudi-Arabia: Violence and Pan-Islamism
since 1979 (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2010), 70–78.

359 Vgl. Jillian Schwedler, „The Islah Party in Yemen.“ In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 212.

360 Vgl. Yadav, Islamists and the State, 28.
361 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

119

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


löste.362 Schlussendlich wurde per Präsidialdekret erlassen, dass kein Gesetz
der Scharia widersprechen dürfe. Ein Kompromiss, der dennoch dazu führ‐
te, dass rechtliche Reformen durchgesetzt werden mussten, die insbesonde‐
re die säkular geprägten Gesetzbücher des Südjemens betrafen.363

Mit der Gewissheit der politisch und ökonomisch wichtigen Unterstüt‐
zung Saudi-Arabiens in ideologischen Kernfragen kehrte az‑Zindānī 1991
nach Sanaa zurück. Um seine politische Karriere im Jemen historisch ein‐
ordnen zu können, ist es sinnvoll, einen kurzen Blick auf die politische
Situation zu werfen: Zum Zeitpunkt seiner Rückkehr aus Saudi-Arabien
waren Nord- und Südjemen bereits zur Republik Jemen wiedervereinigt
und eine politische Parteienlandschaft entstanden. Die wichtigsten politi‐
schen Parteien nach der Wiedervereinigung im Mai 1990 waren erstens
der MSA, der zuvor als (einzige legale) politische Organisation den Nordje‐
men regierte. Generalsekretär der MSA und Staatspräsident der Republik
Jemen war zu diesem Zeitpunkt Ṣāliḥ. Die zweite wichtige Partei war die
Jemenitische Sozialistische Partei (al‑Ḥizb al‑ištirākī al‑yamanī/JSP364), die
zuvor den Südjemen regierte. Die dritte bedeutende politische Kraft war
die Iṣlāḥ-Partei, der az‑Zindānī beitrat.365 Die Iṣlāḥ ist ein Produkt des
neu entstandenen politischen Pluralismus der Wiedervereinigung, dessen
Führungselite zunächst vor allem aus ehemaligen Mitgliedern des islamis‐
tischen Flügels der nordjemenitischen MSA bestand. Ein weiterer Teil
der Iṣlāḥ hat seine Wurzeln in der von az‑Zubairī und Nuʿmān gegründe‐
ten Ḥizb al‑aḥrār al‑yamanīyīn. Obwohl die Iṣlāḥ am Demokratisierungs‐
prozess des Jemens teilgenommen, sich der freien Wahl gestellt und im
Parlament mitgewirkt hat, ist ihre Gründung weniger ein Ausdruck der
Befürwortung eines demokratischen Systems, als eine genutzte Möglichkeit
politischer Partizipation.366

362 Vgl. Noel Brehony, Yemen Divided: The Story of a Failed State in South Arabia
(London u. New York: Tauris, 2013), 180.

363 Das Verfassungsreferendum wurde schließlich von 98,3 Prozent der Wählenden
angenommen. Die Wahlbeteiligung lag allerdings bei unter 50 Prozent. Vgl. Iris Glo‐
semeyer, „The First Yemeni Parliamentary Elections in 1993: Practising Democracy.“
Orient 34, Nr. 3 (1993): 440.

364 Geläufig ist auch die englische Übersetzung Yemeni Socialist Party (YSP).
365 Für eine ausführliche Dokumentation der neu entstandenen Parteienlandschaft

nach der Wiedervereinigung vgl. Glosemeyer, Liberalisierung und Demokratisie‐
rung; Glosemeyer, Politische Akteure in der Republik Jemen, und Sheila J. Carapico,
„Elections and Mass Politics in Yemen.“ Middle East Report, Nr. 185 (1993): 2–6.

366 Vgl. Jillian Schwedler, „The Islah Party in Yemen.“ In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 205–28; Stacey P. Yadav, „Understanding ʻWhat Is‐

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

120

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Weithin gilt die Iṣlāḥ als das Gesicht der jemenitischen Muslimbruder‐
schaft, die die Infrastruktur der Partei für ihre Arbeit nutzte.367 Dabei
beriefen sie sich auf die Autorität der Organisation als Repräsentantin
eines „transnational reformist Islam“368, um ihre politische Partizipation
und Parteimitgliedschaft zu legitimieren.369 Gleichwohl besteht die Iṣlāḥ
keinesfalls mehrheitlich aus Anhänger:innen der Muslimbruderschaft. Der
Partei wird ein eher loser ideologischer Kern attestiert, der eine innerpar‐
teiliche Integration sehr unterschiedlicher Persönlichkeiten und politischer
Tendenzen erlaubt. Folglich bleiben zwar Aussagen über die Position der
Iṣlāḥ zu einem bestimmten Thema strittig. Klar ist dennoch, dass die Iṣlāḥ
eine islamistische Partei ist, die die Bedeutung der Scharia in der Gesell‐
schaft stärken und den Einfluss sozialistischer Ideen schwächen will.370

Vielfach werden drei bedeutende politische Strömungen innerhalb der
Iṣlāḥ beschrieben, die jeweils eine herausragende Führungspersönlichkeit
aufweisen: Die Stammeskonföderation der Ḥāšid371 unter Šaiḫ ʿAbdullāh
al‑Aḥmar, die gemäßigten Muslimbrüder unter Yāsīn al‑Qubāṭī und die
radikaleren Muslimbrüder unter az‑Zindānī.372

lamists Wantʼ: Public Debate and Contestation in Lebanon and Yemen.“ Middle East
Journal 64, Nr. 2 (2010): 207.

367 Vgl. Langston, The Islamist Movement and Tribal Networks, 91, und Bonnefoy und
Ibn Cheikh, „Le Rassemblement yéménite pour la réforme“. Auf die Nähe zur
Muslimbruderschaft weisen auch von der Iṣlāḥ verwendete Begriffe wie muršid
ʿāmm (Generalsekretär) und maǧlis aš‑šūrā (Konsultativrat) hin, die zur politischen
Terminologie der Muslimbrüder gehören.

368 S. Yadav, Islamists and the State, 20.
369 Vgl. ebd. Bonnefoy und Ibn Cheikh resümieren, dass es die „fluidité relative“

von al‑Bannās Ideen ist, die autonomes Denken und Interpretieren weitaus mehr
begünstigt, als oftmals angenommen und damit Raum für Vielfalt bietet. Vgl. Bon‐
nefoy und Ibn Cheikh, „Le Rassemblement yéménite pour la réforme“, Para 31.

370 Vgl. generell Ludwig Stiftl, „The Yemeni Islamists in the Process of Democratiza‐
tion.“ In Le Yémen contemporain, hrsg. v. Rémy Leveau (Paris: Édition Karthala,
1999), und Yadav, Islamists and the State, 20. Zur Fähigkeit der Iṣlāḥ, sich verändern‐
den internen wie internationalen Kontexten anzupassen, vgl. Bonnefoy und Ibn
Cheikh, „Le Rassemblement yéménite pour la réforme“, und Michaelle Browers,
„Origins and Architects of Yemen's Joint Meeting Parties.“ International Journal of
Middle East Studies 39, Nr. 4 (2007): 565–86. Sehr eindrücklich hat Glosemeyer die
Bedeutung von Pädagogen in der Iṣlāḥ dargestellt, mittels derer die Islamisten weite‐
ren Einfluss auf das Bildungssystem nahmen. Vgl. Glosemeyer, Politische Akteure in
der Republik Jemen, 136–41.

371 Die Stammeskonföderation der Ḥāšid ist ein Zusammenschluss aus neun Stämmen
des Nordjemens.

372 Vgl. exemplarisch Dresch, A History of Modern Yemen, 186–187. Laut Metzger geht
eine inoffizielle Schätzung zu Beginn der 1990er Jahre von aus, dass die Iṣlāḥ zu

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

121

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Nach den ersten Mehrparteienwahlen 1993 wurde die Iṣlāḥ hinter dem
MSA zweitstärkste Kraft. Aufgrund einer Regierungskoalition der drei
stärksten Parteien MSA, Iṣlāḥ und JSP partizipierten Mitglieder der Mus‐
limbruderschaft direkt in allen Regierungen zwischen 1993 und 1997. Des
Weiteren hatten Iṣlāḥ-Mitglieder wichtige Ministerien wie Bildung, Justiz,
Handel und religiöse Angelegenheiten inne.373 Daneben wurde ʿAbdullāh
Ḥusain al‑Aḥmar, šaiḫ al‑mašāʾiḫ der Stammeskonföderation der Ḥāšid374,
Sprecher des Parlaments (Maǧlis an‑nuwwāb). Präsident Ṣāliḥ und die Iṣlāḥ
verfolgten das gemeinsame Ziel, den Einfluss des Nordens auf den Süden
auszuweiten und die sozialistische Partei zurückzudrängen.375

Wie bereits erwähnt, wurde az‑Zindānī im Oktober 1993 von Präsident
Ṣāliḥ zu einem der fünf Mitglieder des Präsidialrates (Maǧlis aš‑šūrā)
der Republik Jemen ernannt. Der Rat fungiert neben dem Parlament als
zweites Exekutivorgan. Theoretisch kann der Rat kein Gesetz ohne das
Parlament erlassen, sondern übt eher repräsentative und organisatorische
Funktionen aus. Allerdings konnte der Rat in der dreißigmonatigen Über‐
gangszeit nach der Wiedervereinigung das Parlament dahingehend beein‐
flussen, dass er 30 zusätzliche Parlamentarier ernennen durfte.376 Aufgrund
der engen Kooperation zwischen Iṣlāḥ und MSA verlor die JSP durch den

80% aus Stammesführern und 20% aus Muslimbrüdern zusammengesetzt war. Vgl.
Metzger, „Zwischen Ideologie und Pragmatismus“, 457. Schwedler weist darauf hin,
dass diese Aufteilung zwar die bestehenden Tendenzen offenlegt, gleichzeitig jedoch
stark vereinfacht, da die definierten Strömungen keineswegs immer kohärent sind.
Vgl. Jillian Schwedler, „The Islah Party in Yemen.“ In Islamic Activism: A Social
Movement Theory Approach, 212–3.

373 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 24–25.
374 Ṣāliḥ selbst ist Mitglied des Sanḥān-Stammes, der Teil der Stammeskonföderation

der Ḥāšid ist. Zu den Stämmen vgl. Paul Dresch, „The Tribal Factor.“ In The Yemeni
War of 1994, 33–55. Generell gilt für die politische Landschaft im Jemen, dass „jede
zentrale politische Gewalt im Jemen auf Kooperation mit den Stämmen angewiesen
ist, um in den jeweiligen Stammesgebieten staatlichen Einfluss geltend zu machen,
und dass die Integration wichtiger Teile des tribalen Systems für die Stabilität eines
politischen Systems im Jemen unabdingbar ist“. S. Kevin Köhler, „Stämme, Staat
und politischer Islam im Jemen: Die Islah-Partei zwischen Regime und Opposition.“
In Politischer Islam im Vorderen Orient: Zwischen Sozialbewegung, Opposition und
Widerstand, hrsg. v. Holger Albrecht und Kevin Köhler (Baden-Baden: Nomos,
2008), 169.

375 Vgl. Glosemeyer, „The First Yemeni Parliamentary Elections“, 450.
376 Abgesehen von diesen „außerordentlichen“ Ernennungen setzte sich das jemeniti‐

sche Parlament nach der Wiedervereinigung aus 159 Mitglieder des Nordens sowie
111 des Südens zusammen. Vgl. ebd., 440.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

122

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einzug der Iṣlāḥ als Partei und az‑Zindānī als Individuum in den Präsidial‐
rat faktisch ihre Vetomacht zu Verfassungsänderungen.377

Auch innerhalb der Partei wurde az‑Zindānī in die Führungsriege ge‐
wählt. So wurde er auf dem ersten Generalkongress der Iṣlāḥ im Septem‐
ber 1994 in Sanaa zum Vorsitzenden (muršid ʿāmm) des parteiinternen,
100 Mitglieder starken šūrā-Rats ernannt.378 Weiterhin war er Mitglied
des Haiʾa al‑ʿulyā, des höchsten Gremiums der Partei. Zur neu gewählten
Führungsriege der Iṣlāḥ zählte neben az‑Zindānī auch der Vorsitzende
des Justizrats und damalige Justizminister (1994-1997) des Jemens, ʿAbd
al‑Wahhāb ad‑Dailamī (geb. 1938).379

Das Regime Ṣāliḥs stützte sich vornehmlich auf einen engen Kreis von
Verbündeten, die über tribale oder persönliche Beziehungen mit dem Präsi‐
denten verbunden waren. Ebenso war die Beziehung zwischen az‑Zindānī
und Ṣāliḥ von wechselseitigem Nutzen geprägt.380 Ṣāliḥ sah die oppositio‐
nelle Gefahr, die von az‑Zindānī ausging, also blieb er seiner integrierenden
Strategie treu, in der Hoffnung, az‑Zindānīs Einfluss sowohl nutzen, als
auch kontrollieren zu können.381 Aufgrund az‑Zindānīs Sitz im Präsidialrat
konnte sich Ṣāliḥ aufgrund seiner Allianz mit az‑Zindānī dessen Stimme
sicher sein. Somit hatte der Präsident in jeder Abstimmung eine Mehrheit
von drei zu zwei Stimmen gegenüber der sozialistischen Partei.382 Weiterhin
unterstützten az‑Zindānī und ad‑Dailamī Ṣāliḥ und die nordjemenitische
Regierung im 1994 ausbrechenden Bürgerkrieg zwischen nord- und südje‐
menitischen Kräften. Mutmaßlich verstärkte diese Episode az‑Zindānīs Ruf
als radikal und extremistisch maßgeblich: Er und ad‑Dailamī predigten für
den pro-nordjemenitischen ǧihād gegen den Süden und veröffentlichten

377 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 187. Zu den wichtigsten Beschlüssen zählt die
bereits erwähnte Forderung, die Scharia zur einzigen Quelle der Gesetzgebung zu
machen.

378 Vgl. ebd., 91.
379 Vgl. ebd., und Heibach, „Contesting the Monopoly of Interpretation“, 567. Die Fa‐

milie ad‑Dailamī gehört zu den wichtigsten Gelehrtenfamilien des Jemens. ʿAbd
al‑Wahhāb ad‑Dailamī gilt als radikaler Prediger, der zahlreiche Männer für den
ǧihād in Afghanistan rekrutiert haben soll. Dort starb auch einer seiner Söhne im
Kampf gegen die sowjetischen Truppen, angeblich unter dem Kommando von Bin
Laden. Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 3–5.

380 Zu der Bedeutung von persönlichen Loyalitäten bei der Besetzung wichtiger Funk‐
tionen im Ṣāliḥ-Regime vgl. Kevin Köhler, „Stämme, Staat und politischer Islam im
Jemen.“ In Politischer Islam im Vorderen Orient, 165–82.

381 Zur politischen Integration der islamistischen Kräfte im Jemen vgl. ebd.
382 Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 39.

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

123

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fatwas, die die nordjemenitische Regierung unterstützten und gleichzeitig
die Anhänger:innen der sozialistischen Partei als Ungläubige bezeichneten
(at‑takfīr), die straffrei getötet werden dürften.383 Im Gegenzug konnte sich
az‑Zindānī für lange Zeit dem Rückhalt der Regierung Ṣāliḥs sicher sein.

Die wohlwollende Haltung Ṣāliḥs zeigte sich deutlich in seiner Verteidi‐
gung az‑Zindānīs angesichts der gegen ihn erhobenen Terrorismusvorwür‐
fe. Auch wenn ich mich in dieser Arbeit explizit nicht auf az‑Zindānīs Ver‐
bindungen zu internationalen Terrorismusnetzwerken konzentriere, ist eine
Auseinandersetzung mit dem Bild az‑Zindānīs als ‘specially designated glo‐
bal terrorist’ nötig, um seine Biografie möglichst umfassend zu begreifen.
Zudem sind es vornehmlich az‑Zindānīs tatsächliche oder angenommene
Aktivitäten in dieser Szene, die ein breiteres (akademisches) Publikum
auf ihn aufmerksam machten. Darüber hinaus hat die von den USA und
der UN vorgenommene Einordnung als Terrorist starke Auswirkungen auf
az‑Zindānīs alltägliches Leben, wie beispielsweise seine hierdurch einge‐
schränkte transnationale Mobilität.

Neben Verbindungen zu Bin Laden und al-Qaida umfassen die An‐
klagepunkte der USA gegen az‑Zindānī Rekrutierung und Waffenkäufe
für al‑Qaida sowie die Einstufung als spiritueller Führer der Bewegung.
Die jemenitischen Strafverfolgungsbehörden sind der US-amerikanischen
Aufforderung, az‑Zindānī zu verhaften, nicht nachgekommen. Weiterhin
wurde az‑Zindānī von einem US-Bundesgericht als Koordinator des Selbst‐
mordanschlags auf die USS Cole im Hafen von Aden im Jahr 2000 iden‐
tifiziert, bei dem 17 US-Soldaten sowie zwei Attentäter getötet wurden.
Zindānī wird vorgeworfen, die beiden Selbstmordattentäter ausgesucht zu
haben. Er wurde aber auch in diesem Fall nicht von den jemenitischen
Behörden für eine Beteiligung an dem Anschlag angezeigt.384 Es heißt,

383 Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 39; Jillian Schwedler, „The Islah Party in Yemen.“ In
Islamic Activism: A Social Movement Theory Approach, 217, und Heibach, „Contest‐
ing the Monopoly of Interpretation“, 568. Die Fatwa gegen die Sozialist:innen wurde
als „fatwā ad‑Dailamī“ bekannt. Bezüglich az‑Zindānīs diffamierender Einstellung
zu Mitgliedern der sozialistischen Partei vgl. auch Bonnefoy, Salafism in Yemen,
24–25.

384 Vgl. McGregor, „Yemeni Sheikh“, und McGregor, „Stand-Off in Yemen“. Der An‐
schlag wird mit al‑Qaida in Verbindung gebracht, der Zusammenhang ist jedoch
nicht zweifelsfrei bewiesen.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

124

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


az‑Zindānī dementiere alle Vorwürfe und fordere die amerikanische Admi‐
nistration auf, ihre Beweise der jemenitischen Justiz vorzulegen.385

Trotz der schwerwiegenden Vorwürfe hält Präsident Ṣāliḥ zu az‑Zindānī.
Auf Druck der US-amerikanischen Regierung ging Ṣāliḥ zwar seit dem
11. September 2001 stärker gegen islamistische Gruppierungen vor. Im Zuge
dessen wurden beispielsweise durch die Muslimbruderschaft oder die Iṣlāḥ
betriebene Schulen unter staatliche Aufsicht gestellt.386 Allerdings weigerte
sich die jemenitische Regierung trotz des Verdachts, die Imān-Universität
diene als Knotenpunkt radikaler Netzwerke, den Forderungen der USA, die
Universität zu schließen und al‑Zindānīs Vermögen einzufrieren, nachzu‐
kommen.387 Weiterhin zog Ṣāliḥ den Ärger der USA auf sich, da er sich von
az‑Zindānī zu einem Gipfel der Organisation of Islamic Cooperation (OIC)
in Mekka sowie einem offiziellen Besuch von Führungspersönlichkeiten
der palästinensischen Hamas in Sanaa begleiten ließ.388 Auch in arabisch‐
sprachigen Zeitungen äußert sich die Regierung Ṣāliḥ wertschätzend über
az‑Zindānī, als ‚leading soldier in the Yemeni Revolution and an enlighte‐
ned academic soldier‘389, auf dessen Charakter er nichts kommen ließe. So
sagte der Bruder Präsident Ṣāliḥs zum US-Botschafter Thomas Krajeski:
„Šaiḫ az‑Zindānī ist ein rationaler, ausgeglichener und gemäßigter Mann,
wir kennen ihn. Die jemenitische Regierung kann für ihn bürgen, ich
bürge für ihn.“390 Zindānī bezeichnet sich selbst als „persönlichen Freund
Ṣāliḥs“391 (ṣadīquhu š‑šaḫṣī), dem er stets gute Ratschläge gebe.

385 So schreibt es ein Autor des Nachrichtenportals von al‑Jazeera: vgl. Unbekannt,
„ʿAbd al-Maǧīd az‑Zindānī“. In zwei Interviews äußert sich az‑Zindānī ähnlich: vgl.
Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az‑Zindānī, 1“, und Unbekannt, „Tamma al-ittifāqu ʿalī
[sic, ʿalā] izālati ismī min qāʾimati l-irhāb“.

386 Vgl. Johannes Grundmann, Islamische Internationalisten: Strukturen und Aktivitä‐
ten der Muslimbruderschaft und der Islamischen Weltliga, Heceas: Aktuelle Debatte 2
(Wiesbaden: Reichert, 2005), 48–50.

387 Vgl. Bonnefoy, Salafism in Yemen, 250–53.
388 Vgl. ebd., 255. Zu Ṣāliḥs schützender Rolle gegenüber az‑Zindānī vgl. auch Yadav,

Islamists and the State, 160–162.
389 S. Johnsen, „Yemen’s Al-Iman University“. Johnson zitiert aus al-Ḥayāt vom 13. No‐

vember 2005. Die Angabe konnte ich nicht überprüfen.
390 S. Unbekannt, „Tamma al-ittifāqu ʿalī [sic, ʿalā] izālati ismī min qāʾimati l-irhāb“.
391 S. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: ǧihād li-taṭbīq aš-šarīʿa, ǧuzʾ 2.“ Zuletzt

geprüft am 28.11.2016, http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8/ -عبـــد
لتطبيق-هجاد-الزنداين-اجمليد .

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

125

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8


Auch nachdem die Iṣlāḥ nach den letzten Parlamentswahlen 2003392

zur größten Oppositionspartei wurde, blieb die Zusammenarbeit mit Ṣāliḥ
bestehen, denn az‑Zindānīs größte politische Gegner waren stets die Mit‐
glieder der sozialistischen Partei, die er weiterhin als Ungläubige oder Kom‐
munisten diffamiert.393 Bis in die 2000er Jahre galt az‑Zindānī als wichtiger
Pfeiler der Partei, da er Wähler:innen sowohl inner- als auch außerhalb der
salafistischen Szene des Jemens generieren konnte. Führende Parteimitglie‐
der bezeichnen ihn als „costly but necessary leader“394, der international
peinlich für die Partei sei.395 Möglicherweise spielen auch seine Parteikolle‐
gen auf az‑Zindānīs vermeintliche Wunderheilungen von AIDS-Erkrankten
an, die sich anscheinend schwerlich mit dem Bild eines Iṣlāḥ-Politikers
vereinbaren lassen. Zwar zeigten sich progressivere Islamisten in der Iṣlāḥ
frustriert und besorgt über az‑Zindānīs Extremismus, aber auch in dieser
Gruppe gilt er als „a key personality for the solidification of a strong
Islamist bloc that could challenge the power and programs of the JSP”396.
Zumindest bis Anfang der 2000er Jahre sahen sich die Muslimbrüder in
der Iṣlāḥ Führung gegenüber az‑Zindānīs Popularität und Fähigkeit zur
Mobilisierung junger Jemenit:innen machtlos.397 Ein merklicher Wandel
folgte mit den Anschlägen des 11. September. Zindānī griff das Gerücht auf,
der israelische Geheimdienst sei für die Attentate verantwortlich und stieß
innerparteilich auf große Kritik. Andere Teile der Iṣlāḥ beeilten sich zu
versichern, dass die Beteiligung des al‑Qaida Netzwerkes keinesfalls auszu‐
schließen sei. Da az‑Zindānī darüber hinaus bereits seit Mitte der 1990er
Jahre öffentlich sein Mitgefühl für die afghanischen Taliban zum Ausdruck
brachte, wurde ihm nach dem 11. September inoffiziell untersagt, sich in
der Presse zu politischen Angelegenheiten zu äußern.398 Sichtbar wurde
die mehrheitlich veränderte Einstellung der Iṣlāḥ-Mitglieder zu az‑Zindānī

392 Aufgrund des anhaltenden Bürgerkriegs wurden zum jetzigen Zeitpunkt [April
2021] seitdem keine Parlamentswahlen mehr abgehalten. Für eine Übersicht der
Wahlergebnisse der jemenitischen Parlamentswahlen von 1978-2003 vgl. Inter-Par‐
liamentary Union, „Yemen: Majlis Annowab (House of Representatives).“ Zuletzt
geprüft am 05.05.2021, http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm.

393 Vgl. McGregor, „Yemeni Sheikh“; Schwedler, Faith in Moderation, 186–87, und Bon‐
nefoy, Salafism in Yemen, 24–25.

394 S. Yadav, Islamists and the State, 30.
395 Vgl. ebd.
396 S. Schwedler, Faith in Moderation, 178–79.
397 Vgl. ebd., und Yadav, Islamists and the State, 51.
398 Vgl. Bonnefoy und Ibn Cheikh, „Le Rassemblement yéménite pour la réforme“, Para.

7–13.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

126

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm


2007, als er in den parteiinternen Wahlen als Vorsitzender der Partei abge‐
setzt wurde.399

Unklar bleibt, wie intensiv az‑Zindānīs persönliche Beziehung zu Bin
Laden tatsächlich war. Zwar wird er oft als „geistiger Mentor“ (al‑ab
ar‑rūḥī) Bin Ladens bezeichnet, az‑Zindānī lehnt diese Bezeichnung jedoch
ab.400 Es ist davon auszugehen, dass die Beziehung sowohl medial ausge‐
schmückt wurde, als auch von az‑Zindānīs Gefolgsleuten bewusst intensi‐
ver dargestellt wird als sie der Realität entspricht.401 Stattdessen scheint es
wahrscheinlicher, dass az‑Zindānīs hauptsächliche Funktion darin bestand,
Kämpfer für Afghanistan zu rekrutieren, wobei er durch seine große Po‐
pularität im Jemen sowie seine Fähigkeiten zur Mobilisierung durchaus
erfolgreich gewesen sein dürfte.402 Zindānī selbst antwortet auf Nachfrage,
dass es keine enge persönliche Beziehung zu Bin Laden gab. Allerdings sei
letzterer zu der Zeit Student an der König-Abdulaziz-Universität gewesen,
während az‑Zindānī Anfang der 1980er Jahre dort iʿǧāz ʿilmī unterrichtete,
und habe sich viele von az‑Zindānīs Vorlesungen zum Thema angehört.
Fragen über seine aktuelle Meinung (Stand 2007) zu Bin Laden beantwor‐
tet az‑Zindānī ausweichend.403

Dennoch lassen sich einige enge Kontakte in die gewaltbereite interna‐
tionale salafistische Szene nachweisen. Aufgrund az‑Zindānīs reger Beteili‐
gung an der Mobilisierung für den ǧihād in Afghanistan kam az‑Zindānī
in Kontakt mit ʿAbd Allāh Yūsuf ʿAzzām (1941-1989).404 ʿAzzām war gemein‐
sam mit Bin Laden führend in der Mobilisation arabischer Kämpfer in

399 Vgl. Yadav, Islamists and the State, 157–58, und McGregor, „Yemeni Sheikh“.
400 Vgl. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, 1“. Bezüglich der Bezeichnungen vgl.

Bonnefoy, Salafism in Yemen, xiv; Peter Wichmann, Al-Qaida und der globale Dji‐
had: Eine vergleichende Betrachtung des transnationalen Terrorismus (Wiesbaden:
Springer, 2014), 284; Schulze, Geschichte der islamischen Welt, 518, und McGregor,
„Stand-Off in Yemen“.

401 Vgl. Schwedler, Faith in Moderation, 207, Fn. 11. Es gibt allerdings ein von al‑Qaida
herausgegebenes Video, das Bin Laden und az‑Zindānī gut gelaunt bei gemeinsa‐
men Schießübungen zeigt. Vgl. Minute 31 und 35 Sekunden bis Minute 32 und 6
Sekunden in Muʾassasat aṣ-ṣaḥāb, Ḥāl al-umma al-islāmiyya (2001), zuletzt geprüft
am 05.01.2022, http://archive.org/details/stateoftheummah2.

402 Vgl. Wichmann, Al-Qaida und der globale Djihad, 284; Bonnefoy, Salafism in Ye‐
men, xiv; Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Johnsen, The Last
Refuge, 293.

403 Vgl. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, 1“.
404 Die erste umfassende Biografie von ʿAzzām hat kürzlich Thomas Hegghammer

vorgelegt: vgl. Thomas Hegghammer, The Caravan: Abdallah Azzam and the Rise of
Global Jihad (Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2020). Für Hinweise auf

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

127

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive.org/details/stateoftheummah2
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.org/details/stateoftheummah2


Afghanistan während der 1980er Jahre und spielte eine wichtige Rolle in der
Internationalisierung der ǧihād-Bewegung.405 Johnsen beschreibt ʿAzzām
sogar als Freund und Mentor az‑Zindānīs.406 Weiterhin soll az‑Zindānī
Anhänger der Ideen Ḥasan at‑Turābīs (1932-2016) sein. Turābī war ein füh‐
rendes Mitglied der sudanesischen Muslimbruderschaft und gilt als einer
der führenden islamistischen Denker weltweit.407 Turābī gründete 1985
die sudanesische Partei Nationale Islamische Front (al‑Ǧabha al‑islāmīya
al‑qaumīya), die durch ihre Unterstützung der Machtübernahme im Jahr
1989 durch den amtierenden Staatspräsidenten ʿUmar Ḥasan Aḥmad
al‑Bašīr (geb. 1944) bis Ende der 1990er Jahre maßgeblich die sudanesische
Politik prägte. Turābī forderte eine islamische Verfassung und trat für ein
durch die Scharia geprägtes Gesellschaftsbild ein408, dessen Umsetzung im
Sudan er maßgeblich mitbestimmte.

die Beziehung zwischen ʿAzzām und az‑Zindānī vgl. inbesondere 118–120; 157–161;
230–233 und 450–451.

405 Zu seiner Rolle als populärer Ideologe seit seinem Tod 1989 vgl. ebd., 463–92.
406 Vgl. Johnsen, The Last Refuge, 10–16.
407 In den letzten Jahren sind mehrere Monographien über at‑Turābīs Biografie und

Politik erschienen: vgl. Willow Berridge, Hasan al-Turabi: Islamist Politics and
Democracy in Sudan (Cambridge: Cambridge University Press, 2017); Abdullahi A.
Gallab, Ḥasan al-Turabi: The Last of the Islamists: The Man and his Times 1932-2016
(Lanham u.a.: Lexington, 2018), und Alexius Chehadeh, al-Turabi zwischen Nach‐
ahmung (taqlīd) und Erneuerung (taǧdīd): Sein Verständnis von Islam, islamischem
Staat, Menschenrechten und Dschihad, Studien zur Friedensethik 59 (Baden-Baden:
Nomos, 2018).
Zindānīs gutes Verhältnis nach Khartoum zeigt sich auch an der Tatsache, dass er
einen Doktortitel der Umm Durmān Universität in Khartoum trägt. Ob es sich um
einen Ehrentitel oder eine tatsächliche Promotion handelt bleibt unklar. Aufgrund
fehlender konkretisierender Informationen, beispielsweise zu dem Thema einer
Dissertation, erscheint ersteres wahrscheinlicher. Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd
al‑Maǧīd az-Zindānī“; Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Unbekannt,
„as-Sīra aḏ-ḏātīya“.

408 Hierzu zählen vor allem Reformen des Wirtschafts- und Strafrechts sowie beispiels‐
weise Geschlechtertrennung in der Öffentlichkeit und eine Kleiderordnung für
Frauen. Vgl. Hanspeter Mattes, „Sudan.“ In Ende; Steinbach, Der Islam in der
Gegenwart, 496–8. Für eine kritische sudanesische Perspektive zu at‑Turābī und
Islamismus im Sudan vgl. Abdullahi Gallab, The First Islamist Republic: Develop‐
ment and Disintegration of Islamism in the Sudan (Aldershot u.a.: Ashgate, 2008).
Die Rechtsmethodologie von at‑Turābī hat Aharon Layish untersucht: Vgl. Aharon
Layish, „Ḥasan al-Turābī (1932-)*.“ In Islamic Legal Thought: A Compendium of
Muslim Jurists, hrsg. v. Oussama Arabi, David S. Powers und Susan A. Spectorsky,
Studies in Islamic Law and Society 36 (Leiden u. Boston: Brill, 2013), 513–32.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

128

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Überdies gründete at‑Turābī 1990/91 den Popular Arab and Islamic Con‐
gress (al‑Muʾtamar aš‑šaʿbī al‑ʿarabī wa‑l‑islāmī/PAIC) als Gegenorganisati‐
on zur OIC.409 Weiterhin unterstreicht at‑Turābī mit der Gründung seine -
mit az‑Zindānī geteilte - Enttäuschung gegenüber der saudischen Haltung
im Zweiten Golfkrieg, die in der Ablehnung der saudisch dominierten
OIC Ausdruck findet. Oberstes Ziel der PAIC war es, die Zusammenarbeit
islamistischer Organisationen zu fördern und zu koordinieren.410 Zu den
Mitgliedern der PAIC zählte neben Bin Laden auch az‑Zindānī.411 Im Zuge
von mehreren Treffen im Laufe der 1990er Jahre in Khartum wurden inter‐
nationale terroristische Anschläge geplant. Auch bei diesen Veranstaltungen
sollen unter anderem Bin Laden und az‑Zindānī anwesend und beteiligt
gewesen sein. Zu den geplanten Aktionen zählt laut Yossed Bodansky
ein misslungener Anschlag im Jahr 1995 auf den damaligen ägyptischen
Präsidenten Muhammad Husni Mubarak (Muḥammad Ḥusnī Mubārak,
1928-2020; reg. 1981-2011).412 Zindānīs Beteiligung an Aktivitäten der PAIC
äußerte sich laut Bodansky neben etwaiger Planung in der Tatsache, dass er
die politische Botschaft der Attentäter nach den Bombenanschlägen auf das
Aden Hotel und Golden Moor Hotel Aden am 29. Dezember 1992, bei dem
drei US-Soldaten getötet und weitere fünf verletzt wurden, in einer Rede
formulierte. Als Grund für den Anschlag nannte az‑Zindānī die Stationie‐
rung von US-Truppen in Aden, das als Transferstation für US-Soldaten auf
dem Weg nach Somalia diente.413

Zindānīs weitreichende Kontakte in die internationale salafistisch-isla‐
mistische Szene sind folglich kaum zu leugnen. Er unterstellte sich aller‐

409 In einer Fußnote merken Millard Burr und Robert Collins an, dass The Economist
vom 11. Dezember 1993 behauptet hätte, dass die PAIC ‚with Yemeni help‘ gegründet
wurde. S. J. Millard Burr und Robert O. Collins, Revolutionary Sudan: Hasan
al‑Turabi and the Islamist State, 1989-2000, Social, Economic and Political Studies
of the Middle East and Asia 90 (Leiden u. Boston: Brill, 2003), 57, Fn. 3. Ein konkre‐
ter Verweis auf az‑Zindānī bleibt Spekulation, ist jedoch nicht auszuschließen.

410 Vgl. ebd., 57–58.
411 Bin Laden war einer Einladung at‑Turābīs gefolgt und hielt sich zwischen 1991-1996

im Sudan auf. Zu seinem Aufenthalt und Investments im Sudan vgl. ebd., 63–73,
und Yossef Bodansky, Bin Laden: The Man who Declared War on America (Rocklin:
Forum, 1999), 108.

412 Vgl. Bodansky, Bin Laden, 108–24.
413 Vgl. ebd., 72. Im Zuge der UN-Friedensmission UNOSOM (United Nations Operati‐

on in Somalia I) trafen im Dezember 1992 US-amerikanische Verbände in Somalia
ein.

3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei

129

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dings nie persönlich unter die Autorität einer größeren Organisation, wie
beispielsweise dem al‑Qaida Netzwerk.414

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und politische
Realität

Sobald az‑Zindānī erwähnt wird, werden seinem Namen wahlweise die
Attribute „islamistisch“, „salafistisch“, „radikal salafistisch“, „wahhabitisch“,
oder „extremistisch“ hinzugefügt.415 Eine Definition des jeweiligen Begriffs
bleibt in der Regel aus. Nach der Darstellung und Einordnung von
az‑Zindānīs gesellschaftspolitischem Wirken unternehme ich daher nach‐
folgend den Versuch, sowohl seine religiös-ideologische Weltanschauung,
wie auch seine damit verbundene politische Einstellung zusammenfassend
zu charakterisieren und ihn innerhalb der Kategorien islamischer Gelehr‐
samkeit zu klassifizieren. Gemäß der im einleitenden Teil vorgestellten
Definition des salafitischen Islams erfüllt az‑Zindānī die Kriterien eines
Salafisten der wahhabitischen Strömung. Weiterhin ist er gemäß den Klassi‐
fizierungen von Joas Wagemakers der Kategorie eines politischen Salafisten
in parlamentarischer Arbeit zuzuordnen.416 Die Unterscheidung bezüglich
der politischen Beteiligung ist ein wichtiger Ausgangspunkt, um az‑Zindānī
in das salafistische Spektrum einordnen zu können. Weiterführend ist ein
multidimensionaler Blick hilfreich, um zu verstehen, welche unterschiedli‐
chen Elemente die Ideologie az‑Zindānīs geprägt haben.

Seine politische Arbeit klassifiziert az‑Zindānī gleichsam als Islamisten,
im Sinne eines politischen Akteurs, der seine eigene Interpretation des
Islams als politisches Programm verkündet und die Positionen Anders‐

414 Vgl. Schulze, Geschichte der islamischen Welt, 518.
415 Vgl. exemplarisch Schwedler, Faith in Moderation, 106–107, und Yadav, Islamists and

the State, 30.
416 Insbesondere durch Wagemakers haben die von Wiktorowicz eingeführten Klas‐

sifizierungen der salafitischen Glaubenspraxis (manhaǧ) gegenüber ihrem sozio-
politischen Kontext nuancierte Modifizierungen erfahren: vgl. Joas Wagemakers,
„Revisiting Wiktorowicz: Categorising and Defining the Branches of Salafism.“ In
Salafism after the Arab Awakening, hrsg. v. Francesco Cavatorta und Fabio Merone
(Oxford: Oxford University Press, 2017), 7–24. Vgl. auch die detailliertere Auftei‐
lung von Joas Wagemakers, „Salafistische Strömungen und ihre Sicht auf al-walaʾ
wa‑l‑baraʾ (Loyalität und Lossagung).“ In Said; Fouad, Salafismus, 55–79.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

130

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


denkender zumindest implizit mit Unglauben gleichsetzt.417 Gleichwohl
bleibt die von Islamisten angestrebte Einführung der Scharia zum Zweck
institutioneller wie diskursiver Umgestaltung der Gesellschaft oftmals ein
vages politisches Programm und ist daher einer allgemeinen Definition
von „Islamisten“ wenig zuträglich.418 Im Fall von az‑Zindānī zeigen die
Ankündigung und Durchsetzung der Forderung, die Scharia als einzige
Quelle des Rechts in der Verfassung zu verankern, jedoch eben jenen
diskursiven Einfluss. Durch die Verfassungsreform im Jahr 1993 gelang es
az‑Zindānī und seinen Unterstützer:innen, die Grenzen des Sagbaren deut‐
lich zu verschieben, wie die daraus resultierenden Rechtsreformen, etwa
der Apostasieparagraf, der Apostasie (ridda) mit einer ḥadd-Strafe belegt,
zeigen.419

Gleichzeitig werden insbesondere auf der regionalen Ebene andere Li‐
nien der Differenzierung gezogen. Laurent Bonnefoy420 unterscheidet in
einem (idealtypischen) Spektrum der jemenitischen Islamisten unter ande‐
rem zwischen der Muslimbruderschaft, repräsentiert durch die Iṣlāḥ sowie
Salafisten, die vornehmlich durch Muqbil b. Hādī al‑Wādiʿī (1933-2001)
verkörpert wurden. Innerhalb der Iṣlāḥ beschreibt Bonnefoy az‑Zindānī
als berühmten Vertreter des radikalen Flügels der Partei. Zindānī wird folg‐
lich vornehmlich mit der Muslimbruderschaft assoziiert, während al‑Wādiʿī
als „Begründer“ des salafitischen Islams im Jemen gilt.421 Dennoch gilt
az‑Zindānī als derjenige unter den jemenitischen Muslimbrüdern, der
al‑Wādiʿī inhaltlich am nächsten steht. Darüber hinaus fungierte er ab
den 1990er Jahren auch als Brücke zwischen dem reformistischen und

417 Vgl. Jan-Peter Hartung und Guido Steinberg, „Islamistische Gruppen und Bewegun‐
gen.“ In Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 681.

418 Vgl. Yadav, „Understanding“, 200, und Jan-Peter Hartung und Guido Steinberg,
„Islamistische Gruppen und Bewegungen.“ In Der Islam in der Gegenwart, 681. Auch
az‑Zindānī fordert eine von der Scharia geprägte Gesellschaftsordnung. Vgl. Unbe‐
kannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, 1“, und Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī,
2“.

419 Vgl. hierzu Yadav, „Understanding“, 208.
420 Vgl. Laurent Bonnefoy, „Varieties of Islamism in Yemen: The Logic of Integration

under Pressure.“ Middle East Review of International Affairs 13, Nr. 1 (2009): 26–36.
421 Vgl. Laurent Bonnefoy, „How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Meijer,

Global Salafism: Islam's New Religious Movement, 323–4. Zu der Enstehung der
salafistischen Gruppen um al‑Wādiʿī als Gegenbewegung zu den jemenitischen
Muslimbrüdern vgl. François Burgat und Muhammad Sbitli, „Les Salafis au Yémen
ou… La modernisation malgré tout.“ Chroniques Yéménites 10 (2002), zuletzt geprüft
am 03.06.2021, https://journals.openedition.org/cy/137.

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und politische Realität

131

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journals.openedition.org/cy/137
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/137


politischen Flügel der jemenitischen Salafist:innen einerseits und den An‐
hängern salafistischer Tendenzen innerhalb der Iṣlāḥ andererseits.422 Auch
die Zuschreibungen von außen veranschaulichen az‑Zindānīs Doppelrolle:
Moderate Islamisten bezeichnen ihn als Salafisten und umgekehrt diskre‐
ditieren ihn Anhänger der jemenitischen salafistischen Gruppen, die politi‐
sche Mitwirkung ablehnen, geringschätzig als Muslimbruder.423

Der essentielle Faktor für diese Unterscheidung ist die Einstellung zu
politischer Partizipation. Im Gegensatz zu az‑Zindānī lehnt al‑Wādiʿī jegli‐
che politische Mitwirkung und Parteipolitik strikt ab und kritisierte die
Muslimbrüder und auch az‑Zindānī selbst aus diesen Gründen scharf.424

Mit az‑Zindānī und al‑Wādiʿī personifizieren sich die Konfliktlinien zwi‐
schen der Ṣaḥwa und der (Neo-) Ahl al-ḥadīṯ, denen sich al‑Wādiʿī zu‐
gehörig fühlt.425 Gemäß dieser innerjemenitischen Kategorisierung kann
az‑Zindānī keiner jemenitischen salafistischen Gruppe zugeordnet werden,
da diese in der oben genannten Unterscheidung lediglich das apolitische
Spektrum abdecken.426 Denn obwohl az‑Zindānī Demokratie als säkulares
Werkzeug des westlichen Imperialismus ablehnt, hat er zugunsten von poli‐
tischer Einflussnahme an dem System partizipiert sowie politische Ämter
inngehabt und kann folglich zu keiner salafistischen Strömung gezählt
werden, die politische Mitwirkung oder sogar Parteien generell verurteilt.

Ideologische Einigkeit zeigen az‑Zindānī und die Personen um al‑Wādiʿī
allerdings dadurch, dass sie gleichermaßen Verbindungen zu dem jemeni‐
tischen Gelehrten Muḥammad Ibn ʿAlī aš-Šaukānī (1760-1832/34) ziehen.
Beide Seiten berufen sich nicht nur auf aš‑Šaukānī, um zu beweisen, dass
der salafitische Islam kein saudischer Import, sondern genuin jemenitisch

422 Vgl. Burgat und Sbitli, „Les Salafis au Yémen“, Para. 23–38. Laut Burgat und Sbitli
waren Salafisten und Muslimbrüder bis zum Erscheinen von al‑Wādiʿīs Manifest
al‑Maḫraǧ min al‑fitna von 1982 ideologisch kaum voneinander zu unterscheiden.
Vgl. Burgat und Sbitli, „Les Salafis au Yémen“, Para. 31.

423 Vgl. Heibach, „Contesting the Monopoly of Interpretation“, 581, Fn. 61.
424 Vgl. Laurent Bonnefoy, „How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Global

Salafism: Islam's New Religious Movement, 323–4.
425 Für eine kurze Biografie über al‑Wādiʿī vgl. Laurent Bonnefoy, „Muqbil Ibn Hadi

Al-Wadiʿi: Founder of Salafism in Yemen.“ In Meijer, Global Salafism: Islam's New
Religious Movement, 431–2.

426 Auch Burgat und Sbitli haben angemerkt, dass der Salafismus im Jemen vornehm‐
lich ein apolitsches Spektrum um al‑Wādiʿī umfasst. Alle politischen Salafisten
galten demnach als Muslimbrüder. Gleichzeitig ist ab den 1990er Jahren ein Wandel
bemerkbar, als sich eine zunehmend politisierte Gruppe von al‑Wādiʿīs Schülern
herausbildete. Vgl. Burgat und Sbitli, „Les Salafis au Yémen“, Para. 38–55.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

132

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sei.427 Weiterhin teilen sie die Ablehnung von taqlīd und die Befürwortung
des iǧtihād.428 Hinweise darauf, dass az‑Zindānī sich je zu einer Rechts‐
schule zugehörig gefühlt hat, liegen nicht vor. Stattdessen lehnt er taqlīd
entschieden ab und sagt von sich selbst, dass für ihn nur das Gesetz Got‐
tes gelte. Außer Koran und Sunna fühle er sich nichts und niemandem
verpflichtet.429 Auf az‑Zindānīs salafitische Geisteshaltung lassen außerdem
seine Werke mit Titeln wie Kitāb at‑tauḥīd430 und al‑Imān431 schließen, in
denen er den religiösen Ritus und ʿaqīda behandelt.432

Die Einordnung az‑Zindānīs in die islamische Gelehrtenhierarchie ist
komplex. Dies wird dadurch gesteigert, dass die verschiedenen Beschrei‐
bungen zu seiner Person einerseits auf seine Gelehrsamkeit abzielen, wie
šaiḫ, ʿālim oder ʿālim ad‑dīn. Andererseits wird er (nur) als Politiker (siyāsī)
oder „Werber“ (dāʿiya) bezeichnet.433 Unklar bleibt, wie aussagekräftig die

427 Vgl. Laurent Bonnefoy, „How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Global
Salafism: Islam's New Religious Movement, 322. Bonnefoy hat gezeigt, wie stark der
Einfluss des kulturellen Austauschs über den indischen Ozean den jemenitischen
Salafismus geprägt haben. Dieser drücke sich beispielsweise in der Verbindung
zwischen aš‑Šaukānī, seinen Schülern und den Ahl al-Hadith aus. Vgl. Bruckmayr
und Hartung, „Introduction“, 142.

428 Vgl. Burgat und Sbitli, „Les Salafis au Yémen“, Para. 35.
429 Vgl. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, 2“.
430 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, Kitāb at-tauḥīd (Riad: Darussalam, o.J.), zuletzt ge‐

prüft am 08.01.2021, https://www.noor-book.com/en/ebook- الزنـــداين-اجمليــد-عبــد-التوحيــــــــــــــــــــد --pdf.
Vermutlich handelt es sich dabei um das Buch, das az‑Zindānī Ende der 1960er Jah‐
re während seiner Anstellung im jemenitischen Bildungsministerium geschrieben
hat.

431 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, al-Imān (Beirut: Muʾassasa ar-risāla, 1989), zuletzt
geprüft am 18.01.2022, https://books-library.net/free-441539893-download. Zur Be‐
deutung der Definition von imān im salafitischen Islam vgl. Lav, Radical Islam, 122–
23, und Mohammad Gharaibeh, Zur Attributenlehre der Wahhabiya unter besonde‐
rer Berücksichtigung der Schriften Ibn ʿUṯaimīns (1929 - 2001), Bonner Islamstudien
27 (Berlin: EB, 2012), 314–53.

432 Hierzu zählen außerdem ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, Naḥwa l-imān (o.O., o.J.), zu‐
letzt geprüft am 18.01.2022, https://books-library.net/free-677542517-download, und
ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, Ṭarīq al‑imān (Riad: Dār al-ʿālamīya, 1994), zuletzt ge‐
prüft am 17.01.2022, https://ar.islamway.net/book/15035/ اإلȔميان-طريق .

433 Vgl. Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und Unbekannt, „aš-Šaiḫ ʿAbd
al-Maǧīd az‑Zindānī“. Der Begriff wird genutzt, um Prediger:innen zu bezeichnen,
die von den staatlich ausgebildeten abgegrenzt werden sollen. Der Titel steht daher
prinzipiell jeder Person offen, die für den Islam wirbt. Die Selbstbezeichnung als
dāʿiya kann auch eine Möglichkeit sein, sich vor der Kritik zu schützen, nicht die
„richtige“ Ausbildung zu haben, um über den Islam zu sprechen. Vgl. Nelly van
Doorn-Harder, „Teaching and Preaching.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the
Qurʾān, 5:220–1.

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und politische Realität

133

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://ar.islamway.net/book/15035/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://ar.islamway.net/book/15035/


Betitelungen jeweils sind. Am aufschlussreichsten erscheint der Titel des
šaiḫ. Der in der jemenitischen Gesellschaft verbreitete Titel für Angehörige
der Statusgruppe der mašāʾiḫ wird für Großgrundbesitzer oder Stammes‐
führer verwendet. Hierzu gehört Šaiḫ al‑Aḥmar als Anführer der Stammes‐
konföderation der Ḥāšid. Da es keine Hinweise darauf gibt, dass az‑Zindānī
ein Großgrundbesitzer oder ein tribaler Anführer ist, kann ausgeschlossen
werden, dass der Titel in diesem Sinne gemeint ist.434 Unter Umständen
wird der Titel šaiḫ lediglich als Ehrentitel gebraucht. Wahrscheinlicher ist
es jedoch, dass die Betitelung als šaiḫ auf az‑Zindānīs religiöse Autorität
gemäß dem salafitischen Dogma abzielt. Hierzu passt der Hinweis von
Dresch und Haykel, dass az‑Zindānīs Anhänger:innen und Verbündete ihn
als šaiḫ im Sinne eines religiösen Führers bezeichnen.435 An diese Tatsa‐
che knüpft die Frage an, ob az‑Zindānī als religiöser Gelehrter (ʿālim, pl.
ʿulamāʾ) oder Rechtsgelehrter (faqīh, pl. fuqahāʾ) klassifiziert werden kann.

Zindānī betreffend kann, wie bei der Frage, ob er als Muslimbruder oder
als Salafist zu kategorisieren sei, auf zwei unterschiedlichen Ebenen argu‐
mentiert werden. Der einleitend vorgestellten allgemeinen Definition eines
ʿālim folgend, erfüllt az‑Zindānī das weithin entscheidende Kriterium einer
religiösen Ausbildung nicht. Trotz des lückenhaften Bilds von az‑Zindānīs
Bildungsweg wurde deutlich, dass er weder einen Universitätsabschluss,
noch eine offizielle religiöse Ausbildung abgeschlossen hat. Obwohl es Re‐
ferenzen zu einzelnen Gelehrten gibt, hat az‑Zindānī augenscheinlich auch
keine strukturierte informelle Ausbildung erhalten. Wie viele andere, die
als religiöse Prediger oder Gelehrte auftreten, besitzt az‑Zindānī scheinbar
keine iǧāza, die Lizenz, einen bestimmten Text zu überliefern oder iǧtihād
auszuüben.436

Für az‑Zindānīs Selbstverständnis als Gelehrter sprechen die wiederkeh‐
renden Hinweise auf sein Selbststudium der Quellen, das er scheinbar ge‐
mäß dem salafitischen Dogma als vollwertige religiöse Ausbildung verstan‐
den wissen will.437 Jedenfalls ließ az‑Zindānī auch das zentrale Betätigungs‐
feld eines ʿālim nicht unberührt und veröffentlichte nicht nur gemeinsam

434 Vgl. Glosemeyer, Politische Akteure in der Republik Jemen, 22. Auf den Unterschied
zwischen den Titeln von az‑Zindānī und al‑Aḥmar hat auch Michaelle Browers
hingewiesen. Vgl. Browers, „Origins and Architects“, 575, Fn. 50.

435 Vgl. Dresch und Haykel, „Stereotypes and Political Styles“, 410.
436 Es gibt zumindest keinen Hinweis auf den gegenteiligen Fall. Vgl. auch Heibach,

„Contesting the Monopoly of Interpretation“, 567.
437 Vgl. beispielsweise Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“; az-Zindānī und

aṣ‑Ṣāwī, „Aṭwār al‑ǧanīn“, und Unbekannt, „as-Sīra aḏ-ḏātīya“.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

134

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mit ad‑Dailamī Fatwas gegen die Unterstützer:innen des sozialistischen
Südjemens, sondern auch eine Fatwa, die innerhalb der arabischen Welt
einige Gemüter erhitzte und Gelehrte der Azhar-Universität verärgerte.
Diese Fatwa zur „Freundschaftsehe“ (zawāǧ frīnd)438 wurde von Gelehrten
der Azhar als ungültig erklärt. Nicht nur wurde az‑Zindānīs iǧtihād als
fehlerhaft kritisiert, sondern ihm selbst die Berechtigung, einen iǧtihād
durchzuführen, abgesprochen.439

Innerhalb des Jemens gewinnen realpolitische Aspekte Bedeutung. Ge‐
mäß der Definition der jemenitischen ʿulamāʾ von Jens Heibach ist ein
jemenitischer ʿālim derjenige, der entweder ein formales Mitglied in
einem der beiden größten jemenitischen ʿulamāʾ-Verbände (Haiʾat ʿulamāʾ
al-Yaman und Ǧamʿīyat ʿulamāʾ al‑Yaman) oder in der Mausūʿat al‑aʿlām
gelistet ist. Demnach gilt az‑Zindānī als jemenitischer Gelehrter, da er sogar
in beiden jemenitischen ʿulamāʾ-Verbänden Mitglied ist.440 Bemerkenswer‐
terweise gründete az‑Zindānī selbst die Ǧamʿīyat ʿulamāʾ al‑Yaman. Somit
konnte er seinem Status als ʿālim Nachdruck verleihen und diesen selbst
legitimieren, ohne allzu stark auf die Meinung anderer bezüglich seiner
Mitgliedschaft angewiesen zu sein. Mit seiner Forderung an die „gewöhnli‐

438 Manchmal auch zawāǧ al‑aṣdiqāʾ. Anscheinend hat az‑Zindānī den Begriff des
zawāǧ frīnd geprägt. Es handelt sich dabei allerdings um keine anerkannte Bezeich‐
nung für eine Form der islamischen Eheschließung. Gleichzeitig unterscheidet sich
der zawāǧ frīnd nicht von einer sogenannten ambulanten Ehe oder „Besuchsehe“
(zawāǧ al‑misyār). Zu letzerer vgl. Oussama Arabi, „The Itinerary of a Fatwā: Am‐
bulant Marriage (al-Zawāj al-Misyār), or Grass Roots Law-Making in Saudi Arabia
of the 1990s.“ In Studies in Modern Islamic Law and Jurisprudence, hrsg. v. Oussama
Arabi, Arab and Islamic Laws Series 21 (Den Haag: Kluwer Law International,
2001), 147–68.

439 Vgl. Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“; Unbekannt, „az-Zindānī yuṯīru
ġaḍaba l-Azhari bi-sababi ‚zawāǧ friend‘.“ Zuletzt geprüft am 09.01.2019, http://al
moslim.net/node/85255; Unbekannt, „aš-Šaiḫ az‑Zindānī yuwaḍḍiḥu maqṣidahu
bi-‚zawāǧ friend‘.“ Islamweb, zuletzt geprüft am 10.01.2019, http://articles.islamweb.n
et/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934, und ʿAbd ar-Razzāq Bahzād,
„Zawāǧ al-aṣdiqāʾ: ḥaqīqatuhu wa-fikratuhu.“ Zuletzt geprüft am 22.02.2021, https:/
/diae.net/46811/.
In der Fatwa spricht az‑Zindānī sich dafür aus, dass Auszubildende und Studierende
unter Wahrung bestimmter Voraussetzungen eine temporäre (sexuelle) Beziehung
miteinander eingehen. Erforderlich seien hiernach lediglich die Absichtserklärung
beider Parteien, eine symbolische Brautgabe sowie die Anwesenheit zwei männli‐
cher Zeugen.

440 Vgl. Heibach, „Contesting the Monopoly of Interpretation“, 567. Zindānī ist nicht
nur Mitglied der Haiʾat ʿulamāʾ al-Yaman, sondern hat auch auf ihrer Gründungs‐
konferenz am 15. Juli 2008 gesprochen. Vgl. ebd., 582.

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und politische Realität

135

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://almoslim.net/node/85255
http://almoslim.net/node/85255
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
https://diae.net/46811
https://diae.net/46811
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://almoslim.net/node/85255
http://almoslim.net/node/85255
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
https://diae.net/46811
https://diae.net/46811


chen“ Gläubigen, die religiöse sowie politische Autorität der ʿulamāʾ anzuer‐
kennen, macht az‑Zindānī deutlich, dass er selbige keinesfalls als Feindbild
charakterisiert. Vielmehr misst er ihnen praktische politische Bedeutung
zu, indem er die Position vertritt, nur eine von ʿulamāʾ bestätigte oder
kontrollierte Regierung könne rechtmäßig sein.441 Dieser Standpunkt ist
insofern erwähnenswert, als sich gezeigt hat, dass islamistische Bewegun‐
gen nach erfolgreicher Implementierung der Scharia nicht zwingend darauf
erpicht sind, die Autorität der ʿulamāʾ anzuerkennen, sondern stattdessen
selbst als rechtmäßige Interpreten der Scharia auftreten.442 Auch innerhalb
der Iṣlāḥ ist die gesellschaftspolitische Position der ʿulamāʾ ein kontrovers
diskutiertes Thema.443

Es ist ferner nicht außer Acht zu lassen, dass diese Mitgliedschaft eher
von politischer als religiöser Bedeutung ist und sich az‑Zindānī die Zu‐
gehörigkeit zu einer jemenitischen Statusgruppe, anstatt einer global aner‐
kannten Gelehrtenelite, sichert. Mehr noch als eine allgemeine Ehrfurcht
gegenüber einem interpretativen Monopol der ʿulamāʾ, das ohnehin im Wi‐
derspruch zu az‑Zindānīs Auffassung zum taqlīd steht, dürfte das Bedürfnis
nach Selbstlegitimation im Vordergrund stehen. Auch für az‑Zindānīs iʿǧāz
ʿilmī-Aktivitäten wird sein Status als ʿālim mindestens nützlich gewesen
sein.

Abschließend lässt sich zusammenfassen, dass az‑Zindānī ein „salafisti‐
scher Muslimbruder“ ist, der sich neben seiner parteipolitischen Arbeit
in der Iṣlāḥ als Mitglied der jemenitischen ʿulamā sieht. Die ideologische
Mischung aus wahhabitischem Salafismus, der az‑Zindānī maßgeblich ge‐
prägt hat, sowie des politischen Aktivismus der Muslimbruderschaft spie‐
geln die Facetten von az‑Zindānīs Weltbild sehr treffend wider: Seine
Auffassung von der wörtlichen Auslegung von Koran und Sunna, die
Aufrufe zum ǧihād in Afghanistan und seine Agitationen gegen den so‐
zialistischen Südjemen machten ihn zu einem bekannten Prediger. Seine
persönlichen Beziehungen zum Ṣāliḥ-Regime und seine eigenen politischen
Tätigkeiten erlaubten az‑Zindānī weitergehenden Einfluss auf die jemeniti‐
sche Gesellschaft, vornehmlich im Bildungssektor. Das kontinuierlichste
Interesse az‑Zindānīs ist die islamische daʿwa, für die er sich bereits wäh‐
rend seiner Zeit in Ägypten Ende der 1950er, Anfang der 1960er Jahre zu

441 Vgl. ebd., 570, und Dresch und Haykel, „Stereotypes and Political Styles“, 411–12.
442 Vgl. Peter R. Demant, Islam vs. Islamism: The Dilemma of the Muslim World (Lon‐

don u. Westport: Praeger, 2006), 224.
443 Vgl. Heibach, „Contesting the Monopoly of Interpretation“, 569.

3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz

136

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


engagieren begann und diese Arbeit stets fortführte. Besonderen Ausdruck
fand dieses Engagement in az‑Zindānīs Beschäftigung mit iʿǧāz ʿilmī und
der Ausarbeitung eines Modells der embryonalen Entwicklung, das die
Übereinstimmung des religiösen Wissens mit modernem embryologischen
Wissen beweisen soll.

3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und politische Realität

137

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Zindānīs Modell embryonaler Entwicklung: Q. 23:12-14
außerhalb der Rechtsfindungsgremien

Obgleich az‑Zindānī angibt, sich bereits seit Ende der 1950er, Anfang der
1960er Jahre mit iʿǧāz ʿilmī beschäftigt zu haben, sind die Zeit seines Auf‐
enthalts in Saudi-Arabien (1979-1991) und die darauffolgenden Jahre die
entscheidende Phase für die Entwicklung seiner iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten. Bis
Mitte der 1990er Jahre veröffentlichte er seine wichtigsten Publikationen
zu iʿǧāz ʿilmī. Die von ihm behandelten Themen umfassen unter anderem
die Fachbereiche Medizin, Geologie, Astronomie und Biologie. Zindānīs
Augenmerk liegt dabei deutlich auf dem Gebiet der Embryologie, zu dem
er die meisten und ausführlichsten Publikationen verfasst hat. Darin be‐
schreibt und erläutert er seine Auffassungen zu den Entwicklungsschritten
des Embryos und präsentiert eine strukturierte Übersicht über die zeit‐
lichen Stadien sowie der äußeren Veränderungen des Ungeborenen, die
az‑Zindānī aus dem Koran ableitet und durch moderne Naturwissenschaft
bestätigt sieht. Im Folgenden spreche ich daher von az‑Zindānīs Modell der
Embryonalentwicklung oder Modell der embryonalen Entwicklung.

Im vorliegenden Kapitel beschreibe und analysiere ich dieses Modell
ausführlich, um dessen Erklärung, Etablierung und Verbreitung sich
az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten vornehmlich drehen. Am Beispiel dieses
Modells erläutere ich, wie az‑Zindānī bestrebt ist, den koranischen Text
mit den Erkenntnissen der modernen Embryologie zu harmonisieren.
Zindānīs Grundannahme ist die unbedingte Überlegenheit der Offenba‐
rungstexte, das heißt des aus Koran und Sunna abgeleiteten Wissens, ge‐
genüber der modernen Naturwissenschaft. Die Ausrichtung an Koran und
Sunna als wichtigste Referenzen spiegelt az‑Zindānīs salafitische Methodik
wider. Die Offenbarungstexte Koran und Sunna stellen den wichtigsten
Nachweis (naql) dar und stehen über rationalen Überlegungen (ʿaql).444

Dieses Verständnis wird in seinem Umgang mit der Geschichte der Em‐
bryologie deutlich, wie ich im nachfolgenden Abschnitt erörtere. Neben

444 Vgl. Muhammad Al-Atawneh, Wahhābī Islam Facing the Challenges of Modernity:
Dār al-Iftā in the Modern State, Studies in Islamic Law and Society 32 (Leiden u.
Boston: Brill, 2010), 57–60, und Henri Lauzière, The Making of Salafism: Islamic
Reform in the Twentieth Century, Religion, Culture, and Public Life (New York:
Columbia University Press, 2016), 8–9.

139

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Betonung des koranischen Wundercharakters argumentiert az‑Zindānī
zugunsten der 40-Tage-Position. Ich habe drei hermeneutische Strategien
identifiziert, die az‑Zindānī anwendet, um seine Interpretation von Q.
23:12‑14 zu untermauern: a) die Präferenz für den Ibn Masʿūd-Hadith in
der Variante aus dem Ṣaḥīḥ Muslim, b) die Umformulierung der Erklärung
zur embryonalen Entwicklung des Rechtsgelehrten Ibn al‑Qayyim sowie c),
die Modifikation des koranischen Stadiums „eine andere Schöpfung“ (ḫalq
āḫar) zu „Wachstum“ (an‑našʾa).

In den Publikationen az‑Zindānīs und denjenigen der CSMQS unter
seiner Mitwirkung, wird Embryologie inhaltlich in unterschiedlicher Tiefe
behandelt. Am ausführlichsten und anschaulichsten werden die einzelnen
Stadien445 sowie das Gesamtkonzept in dem Sammelband Human Develop‐
ment as Described in the Qurʾan and Sunnah: Correlation With Modern
Embryology446 (fortan Human Development) und der kürzeren, jedoch sehr
detaillierten Abhandlung Aṭwār al‑ǧanīn wa‑nafḫ ar‑rūḥ447 (fortan Aṭwār
al‑ǧanīn) behandelt. Letztere bietet vor allem grundlegende Einsichten zu

445 Im Arabischen verwendet az‑Zindānī den Begriff ṭaur (Pl. aṭwār) oder marḥala (Pl.
marāḥil). In Q. 71:14 wird der Begriff aṭwār als Phasen verwendet: „Wo er euch doch
erschuf in Phasen.“ Aus Hartmut Bobzin [Übersetzer], Der Koran: Aus dem Arabi‐
schen neu übertragen von Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katharina Bobzin,
Neue orientalische Bibliothek (München: Beck, 2010). Im Englischen verwendet er
„stage“ oder „phase“. Ich betitele lediglich die von az‑Zindānī definierte Reihung aus
nuṭfa, taḫlīq und našʾa als „Stufen“, um dieser besonderen Einteilung mit teilweise
mehrgliedrigen Unterteilungen Rechnung zu tragen. Die Begriffe „Stadien“, „Schrit‐
te“ und „Phasen“ verwende ich synonym.

446 In der Einleitung des Sammelbandes wird darauf hingewiesen, dass az‑Zindānī
weitgehend für den Aufbau des Buches verantwortlich war. Vgl. ʿAbd al-Maǧīd
az‑Zindānī et al., Hrsg., Human Development as Described in the Qurʾan and
Sunnah: Correlation with Modern Embryology (Alexandria (USA) u.a.: Islamic
Academy for Scientific Research, 1994), 7.

447 az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“. Der gemeinsam mit dem späteren Ge‐
neralsekretär der CSMQS, Dr. ʿAbd al‑Ǧawād aṣ‑Ṣāwī, veröffentlichte Artikel er‐
schien auf der Website der Imān-Universität. Die Website besteht in dieser Form
nicht mehr, weshalb der angegebene Link nicht mehr funktioniert. Ich besitze
jedoch eine als PDF-Datei gespeicherte Version. Der von aṣ‑Ṣāwī geschriebene Teil
dieses Artikels ist mit nahezu identischem Wortlaut auch in der Zeitschrift der
CSMQS erschienen, die zum Zeitpunkt des Verfassens dieser Arbeit noch online
abrufbar ist: ʿAbd al-Ǧawād aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn wa-nafḫ ar-rūḥ.“ Maǧallat
al-haiʾa al‑ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 8, zuletzt geprüft am
19.08.2021, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VI
II/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

140

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed


az‑Zindānīs Interpretation der Hadithe sowie die detailliertesten Äußerun‐
gen zur Beseelung des Embryos.448

Human Development ist das quantitativ umfassendste Werk az‑Zindānīs.
Die zehn Kapitel des Buches basieren auf Vorträgen, die bei verschiedenen
Konferenzen der CSMQS zwischen September 1983 und September 1993
gehalten und im Laufe dieser Zeit erweitert und bearbeitet wurden.449 In
den einzelnen Kapiteln werden neben einer Einführung in die Geschichte
der Embryologie die verschiedenen Stadien embryonaler Entwicklung be‐
handelt. Ein weiteres Kapitel ist den ersten 40 Tagen der Embryogenese
gewidmet und markiert dadurch auf den ersten Blick den von az‑Zindānī
gesetzten Schwerpunkt. Darüber hinaus werden in den beiden letzten und
insgesamt längsten Kapiteln „neue“ koranische Termini für die internatio‐
nale wissenschaftliche Bezeichnung embryonaler und fetaler Entwicklungs‐
schritte vorgeschlagen und argumentativ zu etablieren versucht.450 Zindānī
wird gemeinsam mit seinem Assistenten Muṣṭafā Aḥmad451 bei jedem
Kapitel als einer der Autoren aufgeführt. Hinzu kommt jeweils ein „west‐
licher“ Wissenschaftler aus den Fachbereichen Anatomie, Entwicklungsbio‐

448 Einige der hier zitierten oder paraphrasierten Textstellen stammen aus dem von
aṣ‑Ṣāwī geschriebenen zweiten Teil des Aufsatzes. Aufgrund seiner engen Zusam‐
menarbeit sowie seiner Position innerhalb der CSMQS kann davon ausgegangen
werden, dass die Meinungen von aṣ‑Ṣāwī und az‑Zindānī bezüglich Embryologie
identisch sind. Überdies gibt aṣ‑Ṣāwī an, dass die Lösung zur Harmonisierung der
Hadithe von az‑Zindānī ausgearbeitet wurde.

449 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī et al., „Introduction.“ In Human Development as
Described in the Qurʾan and Sunnah: Correlation with Modern Embryology, hrsg.
v. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī et al. (Alexandria (VA) u.a.: Islamic Academy for
Scientific Research, 1994), 7.

450 Diesen Vorstoß untersuche ich eingehend im folgenden Kapitel in Abschnitt 5.3.3.
451 Aḥmad wird als Dozent für islamische Wissenschaften in Sanaa vorgestellt, der seit

1983 als Wissenschaftler im Bereich „correlation studies in the Qurʾān, Sunnah, and
modern science“ an der König-Abdulaziz-Universität in Saudi-Arabien geforscht
habe. Weiterhin sei er der Repräsentant der CSMQS in den USA. S. ʿAbd al-Maǧīd
az-Zindānī et al., „Introduction.“ In Human Development as Described in the Qurʾan
and Sunnah, 8. Zwar wird keine enge Zusammenarbeit von az‑Zindānī und Aḥmad
erwähnt, aus den Angaben lässt sich jedoch schließen, dass beide zur gleichen
Zeit an der König-Abdulaziz-Universität zu iʿǧāz ʿilmī gearbeitet haben. Diese Infor‐
mationen decken sich mit den Recherchen des Journalisten Daniel Goldens, der
Aḥmad als az‑Zindānīs Assistenten bezeichnet, der 1983 in die USA reiste, um im
Namen der CSMQS Wissenschaftler für eine Kooperation zu gewinnen. Vgl. Daniel
Golden, „Western Scholars Play Key Role in Touting ʻScienceʼ of the Quran.“ Wall
Street Journal, 23.01.2002, http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

141

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760


logie, Zellbiologie oder Gynäkologie, dessen Name stets als erstes genannt
wird.452

4.1 Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen
Überlegenheit

Wesentlich für die Tatsache, dass az‑Zindānī sein Modell überhaupt in der
bestehenden Detailliertheit ausformulieren konnte, sind die Entwicklungen
der Naturwissenschaften ab der Mitte des 20. Jahrhunderts, auf die er sich
fortlaufend bezieht. In den Forschungsfeldern, die die Fachgebiete Embryo‐
logie, Gynäkologie, Zellbiologie und Anatomie betreffen, sind viele weitrei‐
chende Erkenntnisse gewonnen und Techniken entwickelt worden. Diese
umfassen beispielsweise verschiedene Methoden der Pränataldiagnostik
wie der Sonographie, Entwicklung unterschiedlicher Kontrazeptiva wie
Intrauterinpessaren („Spirale“) oder hormonellen Präparaten („Antibaby‐
pille“), Techniken assistierter Reproduktion, Klontechniken in der Repro‐
duktionsmedizin, Verfahren der DNA-Analyse sowie Möglichkeiten in der
Embryonenforschung. Auf dieses Wissen kann az‑Zindānī zurückgreifen,
wenn er embryonale Prozesse gemäß dem zeitgenössischen Forschungs‐
stand beschreibt.453

Bemerkenswerterweise werden in den stets ähnlich lautenden Einfüh‐
rungen zur Geschichte der Embryologie in az‑Zindānīs Büchern die ge‐
nannten Erkenntnisse und Techniken kaum thematisiert. Zindānī nennt es
„ethische Überlegungen“454, wenn er suggestiv in wenigen Absätzen vor den

452 Der Zusammenarbeit mit diesen Wissenschaftlern sowie der konkreten Rolle von
Wissenschaftlichkeit widme ich mich in Kapitel 5.

453 Neben Keith Moores Standardwerk der Embryologie Keith Moore, The Develop‐
ing Human: Clinically Oriented Embryology, 3. Aufl. (Philadelphia u.a.: Saunders,
1982), bezieht sich az‑Zindānī auf verschiedene, vornehmlich englischsprachige me‐
dizinische Hand- und Lehrbücher. Hierzu zählen beispielsweise Joseph Needham,
A History of Embryology (Cambridge: Cambridge University Press, 1959); Raymond
Gasser, Atlas of Human Embryology (Maryland: Harper and Row, 1975); Ernest
Page, Villee Dorothy und Claude Alvin Villee, Human Reproduction: Essentials of
Reproductive and Perinatal Medicine, 3. Aufl. (Philadelphia: Saunders, 1981), und
Thomas Sadler, Langman's Medical Embryology, 5. Aufl. (Baltimore: Williams and
Wilkins, 1985).

454 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Gerald Goeringer und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Some As‐
pects of the Historical Progress of Embryology through the Ages.“ In az-Zindānī et
al., Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 28.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

142

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


moralischen, rechtlichen und ethischen Gefahren von überschüssigen Em‐
bryonen oder theoretischen Möglichkeiten der Klontechnologie warnt. In
einer Fußnote wird am Ende lediglich auf die Empfehlungen der IFA vom
Januar 1985 zu In-Vitro-Fertilisation verwiesen.455 Eine Darstellung oder
Diskussion verschiedener islamrechtlicher Meinungen findet nicht statt.
Dabei sind es eben die technologischen Fortschritte und Möglichkeiten
ab der Mitte des 20. Jahrhunderts, die zu einer internationalen islamrechtli‐
chen Auseinandersetzung mit den beschriebenen Technologien und erneu‐
ten Erörterung des menschlichen Lebensbeginns geführt haben. Dreh- und
Angelpunkt dieser Debatten ist die Frage nach dem menschlichen Lebens‐
beginn, von deren Beantwortung konsequenterweise weiterführende The‐
matiken abhängen. Im Laufe dieses Kapitels wird jedoch deutlich, dass für
az‑Zindānī die Frage nach dem Zeitpunkt des Lebensbeginns von margina‐
ler Bedeutung ist. Die beschriebenen Sachverhalte deuten darauf hin, dass
az‑Zindānī sich nicht innerhalb der Debatten der Rechtsfindungsgremien
positionieren will und selbst keine Anknüpfungspunkte herstellt, die ihn
als Teil dieser Debatten definieren würden. Dennoch muss az‑Zindānīs
daʿwa mittels iʿǧāz ʿilmī vor diesem Hintergrund gesehen werden, da sie
erst aufgrund der modernen Technologien und internationalen Debatten
für eine potentielles Publikum anschlussfähig wird. Zindānīs Fokus auf
das Gebiet der Embryologie hängt möglicherweise mit den verschiedenen
Aspekten zusammen, die das Themenfeld auf sich vereint und die ich im
einleitenden Teil erörtert habe. Hier sei nochmals erwähnt, dass die Fach‐
gebiete Gynäkologie, Geburtshilfe und Entwicklungsbiologie medizinische
Themenfelder abdecken, in denen Religion und Religiosität eine mitunter
große Rolle spielen. Dies betrifft ethische, moralische oder rechtliche Fra‐
gen.

Statt einer tiefergehenden Auseinandersetzung mit zeitgenössischen The‐
men wird die historische Entwicklung der Embryologie vom Alten Ägyp‐
ten bis zum 19. Jahrhundert umrissen. Hierbei wird auf zwei historische
(Fehl-) Annahmen der Naturwissenschaft fokussiert und im Zuge dieser
Schilderungen werden die Leser:innen unterrichtet, dass diese Annahmen

455 Vgl. ebd., 28–30. Zindānī führt an, dass die IFA 1985 zu dem Schluss gekommen
ist, dass In-Vitro-Fertilisation lediglich bei verheirateten Paaren erlaubt sei. Im
weiteren Verlauf der umfangreichen Fußnote zitiert er mehrere Koranstellen, um zu
begründen, dass die [heterosexuelle] Ehe im Islam die einzig zulässige Form von
Partnerschaft sei, die die Zeugung von Kindern erlaubt. Darüber hinaus sei die
Veränderung embryonaler Zellen untersagt.

4.1 Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Überlegenheit

143

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vom Koran bereits korrekt dargestellt wurden, bevor sie empirisch bestätigt
und zum biologischen Wissensstand wurden. Zuerst wird die Auffassung
kritisiert, dass der Embryo sich aus Menstruationsblut entwickle, und dass
das männliche Sperma zwar den Prozess der Zeugung stimuliere und das
formgebende Element sei, indes keine Materie zur Zeugung eines Kindes
beisteuere.456 Zindānī erklärt, dass die Theorie über die Rolle des Mens‐
truationsblutes bei der Fortpflanzung von muslimischen Autoren hingegen
auf Basis von Q. 75:37 („War er nicht ein Tropfen Samen [nuṭfa], der sich
ergoss?“) seit jeher abgelehnt worden sei.457

Zweitens wird die Präformationslehre in den Blick genommen, die davon
ausgeht, dass die Entwicklung des Ungeborenen lediglich die Vergrößerung
eines bereits angelegten Organismus entweder im männlichen oder weibli‐

456 Diese Position der Ein-Samen-Theorie vertrat Aristoteles, der hier von az‑Zindānī
jedoch nicht genannt wird. Gemäß dem aristotelischen Verständnis haben Mann
und Frau dualistische Funktionen bei der Zeugung: Der männliche Samen schafft
die Form des Embryos, der sich dann aus dem Menstruationsblut der Frau ent‐
wickelt. Diese Sichtweise entwickelte Aristoteles in seiner fünfbändigen Schrift De
generatione animalium, die auch in deutscher Übersetzung vorliegt: Aristoteles,
Über die Zeugung der Geschöpfe, Die Lehrschriften 8,3 (Paderborn: Schöningh,
1959), übersetzt von Paul Gohlke. Für eine Diskussion der aristotelischen Auffas‐
sung der Geschlechterrollen bei der Zeugung vgl. Kurt Sier, „Weiblich und Männ‐
lich: Ihre Funktion bei der Zeugung nach Aristoteles und Platon.“ In Antike Medizin
im Schnittpunkt von Geistes- und Naturwissenschaften: Internationale Fachtagung
aus Anlass des 100-jährigen Bestehens des Akademienvorhabens Corpus Medicorum
Graecorum/Latinorum, hrsg. v. Christian Brockmann, Wolfram Brunschön und
Oliver Overwien, Beiträge zur Altertumskunde 255 (Berlin: De Gruyter, 2009), 191–
212.

457 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī et al., „Introduction.“ In Human Development as
Described in the Qurʾan and Sunnah, 5; Muṣṭafā Aḥmad, Gerald Goeringer und
ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Historical Progress of Embryology.“ In Human Develop‐
ment as Described in the Qurʾan and Sunnah, 17–20. Julia Bummel weist darauf
hin, dass es zahlreiche Belege gibt, dass die Ein-Samen-Theorie unter Berücksichti‐
gung von Q. 86:5-7 und Q. 76:7 als mit den religiösen Vorstellungen unvereinbar
galt. Es waren die Autoren der Prophetenmedizin, die versuchten zu beweisen,
dass sowohl ein männlicher als auch ein weiblicher Samen zur Zeugung eines
Kindes notwendig sind. Vgl. Bummel, „Zeugung und pränatale Entwicklung“, 76–77.
Eich nennt Hinweise, dass trotz der Vorstellung eines männlichen und weiblichen
Zeugungsbeitrags davon ausgegangen werden kann, dass die Idee eines weiblichen
Samens frühestens im 8. Jahrhundert Teil des Überlieferungsprozesses war. Vgl. Eich
und Doroftei, Adam und Embryo, 171–80. Die Aussage az‑Zindānīs, vormoderne
muslimische Gelehrte hätten die menschliche Reproduktion stets korrekt dargelegt,
ist demnach irreführend.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

144

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


chen Samen sei.458 Diese Lehre sei laut az‑Zindānī durch Q. 39:6 und Q.
49:13 bereits entkräftet. Hinsichtlich dieser Textstellen konstatiert er, dass
der Koran das Verständnis einer schrittweisen Individualentwicklung (Epi‐
genese) und der damit einhergehenden sich verändernden äußeren Form
des Ungeborenen bereits adressiert habe: „[…] er erschafft euch immer
wieder neu im Leibe eurer Mütter in drei Finsternissen. […]“459 und „Ihr
Menschen! Siehe, wir erschufen euch als Mann und Frau […]“460. Darüber
hinaus weise Q. 49:13 darauf hin, dass Ei- und Samenzelle gleichwertig an
der Fortpflanzung beteiligt seien.461

Zindānī erweckt hier den Eindruck, dass die aristotelische Lehre die
Funktion von Mann und Frau bei der Zeugung betreffend, die einzige
diskutierte Samentheorie der Vormoderne gewesen sei, was jedoch keines‐
wegs der Fall ist.462 So bekräftigte Galen von Pergamon (gest. ca. 200)
die hippokratische Sicht der Zweisamenlehre, da ihm aufgrund der zeit‐
weisen (post-aristotelischen) Entdeckung der Ovarien sowie der Eileiter
als Verbindung zwischen Ovarien und Uterus diese Organe bekannt wa‐
ren.463 Zwar stützte sich die vormoderne islamische Medizin vornehmlich
auf Hippokrates und Galen, in deren Lehren sie die Interpretation von
Koran und Sunna bezüglich der Zeugung und embryonalen Entwicklung

458 Die in der Antike entwickelte Theorie der Präformation löste im 17. Jahrhundert
die Theorie der Epigenese ab und blieb bis ins 19. Jahrhundert die dominante Ent‐
wicklungstheorie. Für einen einführenden Überblick über entwicklungsbiologische
Theorien von der Antike bis in die Gegenwart vgl. Ilse Jahn, Hrsg., Geschichte der
Biologie: Theorien, Methoden, Institutionen, Kurzbiographien, 3., neubearbeitete und
erweiterte Auflage (Jena u.a.: Fischer, 1998) Erika Krauße.

459 Q. 39:6 aus Bobzin, Der Koran.
460 Q. 49:13 aus ebd.
461 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Gerald Goeringer und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Historical

Progress of Embryology.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and
Sunnah, 24–5. In der hier verwendeten Koranübersetzung von Bobzin lautet die
Stelle „wir erschufen euch als Mann und Frau“. Aus dem von Bobzin übersetzten
„als“ (min) erschließt sich die von az‑Zindānī präsentierte Interpretation einer
gleichwertigen Beteiligung von Ei- und Samenzelle zunächst nicht. Die englische
Übersetzung von az‑Zindānī lautet: „we created you from a single (pair) of a male
and a female“. Das verwendete „from“ für das arabische „min“ transportiert die
Botschaft dagegen sehr deutlich.

462 Ursula Weisser dokumentiert die Texte von Aristoteles, Hippokrates und Galen, auf
die die arabisch-islamische Medizin Bezug nimmt. Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung
und pränatale Entwicklung, 33–46.

463 Vgl. ebd., 93–94.

4.1 Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Überlegenheit

145

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bestätigt sahen.464 Trotz der Kritik blieb die aristotelische Lehre auch im
Mittleren Osten einflussreich, da sich die biologischen Diskussionen der
Naturphilosophie vornehmlich auf ʿAbū ʿAlī Ibn Sīnās (lat. Avicenna, gest.
1037) Kitāb al‑ḥayawān stützten, in dem er versuchte, die neuesten medizi‐
nischen Erkenntnisse in das aristotelische System zu integrieren.465 Für Ibn
Sīnā gehörte die Entdeckung der Ovarien sowie der Eileiter bereits zum
etablierten medizinischen Wissen und so ergänzte er die aristotelischen
Lehren um diese Fakten.466 Aufgrund dessen übernahm er in diesem Fall
die galenische Ansicht, dass Frauen ebenfalls Samen produzieren und es
dieser statt des Menstruationsblutes sei, der die weibliche Beteiligung zur
Reproduktion ist.

Aufgrund der Kombination aus den Textstellen in Koran und Sunna so‐
wie des Wissens über die Existenz der Ovarien war es schwierig, eine weib‐
liche Beteiligung an der Zeugung zu ignorieren, auch wenn Uneinigkeit
über die genaue Rolle herrschte.467 Daher ist es nicht verwunderlich, dass
die islamischen Gelehrten die aristotelische Ein-Samen-Theorie mehrheit‐
lich ablehnten. Dennoch schreibt Ibn Sīnā dem weiblichen Samen genau
die gleiche untergeordnete Rolle bezüglich der Formgebung des Ungebore‐
nen zu wie Aristoteles.468 Ibn Rušd (lat. Averroes, gest. 1198) hingegen blieb

464 Einen fundierten Überblick über die in der vormodernen arabisch-islamischen
Medizin relevanten Texte von Aristoteles, Hippokrates und Galen bietet ebd., 33–
46. Nayhan Fancy argumentiert, dass Ibn Sīnā für nachfolgende muslimische Auto‐
ren bestimmend wurde. Zuvor wurde sich auch vermehrt auf andere Mediziner
bezogen, die unterschiedliche, durchaus auch stark an Hippokrates angelehnte Posi‐
tionen vertraten. Vgl. Nahyan Fancy, „Generation in Medieval Islamic Medicine.“ In
Reproduction, 129–40. Musallam beschreibt Parallelen zwischen den im Koran ge‐
nannten Stadien der embryonalen Entwicklung sowie den vier Stadien „Samen“,
„Blut“, „Fleisch“ und „Organe“, die Galen in De Semine aufzählt. Am Ende des
letzten Stadiums erfolgt die Beseelung. In den arabischen Übersetzungen der galeni‐
schen Schriften werden die entsprechenden koranischen Termini nuṭfa, ʿalaqa und
muḍġa verwendet. Vgl. Musallam, Sex and Society in Islam, 49–55.

465 Vgl. hierzu exemplarisch Dimitri Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition:
Introduction to Reading Avicenna's Philosophical Works, Islamic Philosophy and
Theology 4 (Leiden u.a.: Brill, 1988), 237–318, und Jon McGinnis, Avicenna, Great
Medieval Thinkers (Oxford u.a.: Oxford University Press, 2010), 227–43.

466 Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung und pränatale Entwicklung, 91–94; 116; 138, und
McGinnis, Avicenna, 239–43.

467 Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung und pränatale Entwicklung, 93–94 und 117–144.
468 Allgemein galt das Menstruationsblut als weiblicher Samen, dem im Gegensatz

zum männlichen Samen eine passive Rolle und keine formgebenden Eigenschaften
zugesprochen wurden. Vgl. zusammenfassend ebd., 124–26. Vgl. weiterhin Amos

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

146

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sogar den aristotelischen Lehren treu und erkannte die Rolle der Ovarien
für die Zeugung nicht an.469

Diese kurze Skizze der antiken Samenlehren sowie ihrer arabisch-isla‐
mischen Rezeption widerlegt az‑Zindānīs Aussagen. Weder gab es einen
innergriechischen Konsens über die Ein-Samen-Lehre, noch lehnten al‐
le muslimischen Gelehrten übereinstimmend die aristotelischen Vorstell‐
ungen ab oder gingen gar von einer gleichwertigen Rolle der Frau bei der
Zeugung aus. Zindānīs Aussage darüber, die Muslime hätten die entspre‐
chenden Lehren „schon immer“ abgelehnt, ist demnach ahistorisch und
simplifiziert.

Es ist möglich, dass sich az‑Zindānīs Hinweis auf die „islamische
Zurückweisung“ der einschlägigen Lehren auf den Rechtsgelehrten Ibn
al‑Qayyim bezieht, der in seinen Abhandlungen über die Prophetenme‐
dizin offene Kritik an den aristotelischen Annahmen zur Zeugung und
pränatalen Entwicklung formulierte. Darüber hinaus lehnte er auch die
Vorstellung unterschiedlich gewichteter Funktionen der Geschlechter bei
der Zeugung ab und argumentierte, dass männlicher und weiblicher Samen
gleichwertige Rollen bei der Fortpflanzung erfüllten, wie dem Koran zu
entnehmen sei. Ein korrektes Verständnis der embryonalen Entwicklung
könne nur gewonnen werden, wenn die Offenbarung Teil der medizini‐
schen Doktrin sei.470 Wie ich im Folgenden dokumentiere, gibt es weitere
Hinweise darauf, dass az‑Zindānī sich auf Ibn al‑Qayyim bezieht, auch
wenn er ihn nicht als direkte Referenz anführt. In den Literaturverzeich‐
nissen mehrerer Arbeiten von az‑Zindānī wird Ibn al‑Qayyim bibliogra‐
phiert.471 Ich gehe folglich davon aus, dass az‑Zindānī mit dem Werk

Bertolacci, „The Doctrine of Material and Formal Causality in the «Ilāhiyyāt» of
Avicenna’s «Kitāb al-Šifāʾ».“ Quaestio 2 (2002): 125–54.

469 Vgl. Weisser, Zeugung, Vererbung und pränatale Entwicklung, 141. Weiterführend
zu Ibn Rušd vgl. exemplarisch Cristina Cerami, Génération et substance: Aristote
et Averroès entre physique et métaphysique, Scientia Graeco-Arabica 18 (Boston u.
Berlin: De Gruyter, 2015), und Carmela Baffioni, „Further Notes on Averroes’ Em‐
bryology and the Question of the ‚Female Sperm‘.“ In Averroes and the Aristotelian
Heritage, hrsg. v. Carmela Baffioni (Neapel: Guida, 2004), 159–72.

470 Bummel zitiert Ibn Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr, Tuḥfat al-maudūd
bi-aḥkām al-maulūd (Amman: Dār al-fikr, 1988), herausgegeben von ʿAbd al-Latīf
Āl Muḥammad Ṣāliḥ al-Fawāʿīr, 225–26. Vgl. Bummel, „Zeugung und pränatale Ent‐
wicklung“, 189–90, und ebenso Weisser, „Ibn Qaiyim al‑Ǧauzīya“, 230–38. Zindānī
stellt an dieser Stelle keine explizite Verbindung zu Ibn al‑Qayyim her.

471 So in Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, The Developing Human: Clini‐
cally Oriented Embryology: With Islamic Additions, 3. Aufl. (Jeddah: Dār al-qiblah,

4.1 Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Überlegenheit

147

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ibn al‑Qayyims zumindest in Teilen vertraut ist. Für diese Vermutung
spricht weiterhin, dass Ibn al‑Qayyim, ebenso wie Ibn Taimīya (gest. 1328)
wichtige historische Bezugspersonen in der salafitischen Glaubenspraxis
und Rechtsfindung sind.472 Darüber hinaus halte ich es für plausibel, dass
az‑Zindānī grundsätzlich Zugang zu den editierten Texten Ibn al‑Qayyims
hatte.473

Auch das grundsätzliche Verhältnis zwischen Offenbarungswissen und
Naturwissenschaft betreffend finden sich erstaunliche Parallelen zwischen
Ibn al‑Qayyim und az‑Zindānī. So blieb auch in Ibn al‑Qayyims Harmo‐
nisierungsversuchen die Offenbarung stets das „oberste heuristische Prin‐
zip“474. Gleichzeitig lassen sowohl Ibn al‑Qayyim als auch az‑Zindānī die
eigene Interpretation der Hadithe von medizinischen Erkenntnissen beein‐
flussen.475 Dies wird am Beispiel der Interpretation embryonaler Entwick‐
lung anhand des Ibn Masʿūd-Hadith im Folgenden sehr deutlich.

Ein weiterer entscheidender Punkt, den az‑Zindānī in seinem Verständ‐
nis des (all)wissenden Korans unbeachtet lässt, ist die Tatsache, dass
sowohl bei den antiken-griechischen wie auch den arabisch-islamischen
Gelehrten stets von einem weiblichen Samen, äquivalent zum männlichen,
die Rede ist. Zindānī definiert nuṭfa zunächst als „drop or a small amount
of fluid“ und die männliche und weibliche nuṭfa als „male and female
discharges“476. Erst in der weiteren Entwicklung der nuṭfa zur nuṭfa amšāǧ
stellt er die Verbindung zur Eizelle her, wenn er schreibt, dass die nuṭfa „the
form of a drop (zygote) during fertilization“477 annimmt. Die Interpretation
der weiblichen nuṭfa als Eizelle sowie der nuṭfa amšāǧ als befruchtete

1983), 458 s, dort gibt er Ibn al‑Qayyims Werk Šifāʾ al‑ʿalīl fī masāʾil al‑qaḍāʾ
wa-l-qadar wa-l-ḥikma wa-t-taʿlīl an. Ibn al‑Qayyims at-Tibyān findet sich im Lite‐
raturverzeichnis von az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.

472 Vgl. exemplarisch Lauzière, The Making of Salafism, 81–84; 186-187; 219-221.
473 So lagen die hier relevanten Werke von Ibn al‑Qayyim als editierte Ausgaben seit

Ende der 1950er Jahre vor: vgl. beispielsweise Ibn Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥam‐
mad b. Abī Bakr, aṭ-Ṭibb an-nabawī (Beirut: Dār al-kutub al-ʿilmīya, 1957), heraus‐
gegeben von ʿAbd al-Ġanī ʿAbd al-Ḫāliq u. ʿĀdil al-Azharī; Ibn Qayyim al-Ǧauzīya,
Muḥammad b. Abī Bakr, Tuḥfat al-maudūd bi-aḥkām al-maulūd (Bombay [Mum‐
bai]: Šaraf ad-Dīn al-Kūtūbī, 1961), herausgegeben von ʿAbd al-Ḥakīm Šaraf ad-Dīn,
und Ibn Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr, at-Tibyān.

474 S. Weisser, „Ibn Qaiyim al-Ǧauzīya“, 238.
475 Vgl. Perho, „Ibn Qayyim al-Ǧawziyyah“, 209.
476 S. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Description

of Human Development: The Nutfah Stage.“ In az-Zindānī et al., Human Develop‐
ment as Described in the Qurʾan and Sunnah, 35.

477 S. ebd., 50.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

148

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Eizelle ist eine gängige Interpretation in wissenschaftsbasierten Koraninter‐
pretationen des tafsīr ʿilmī und des iʿǧāz ʿilmī. Es ist zwar korrekt, dass die
Eizelle die weibliche Keimzelle des Menschen und der weibliche „Beitrag“
zur Zeugung478 ist, sie wurde aber erst 1827 von Karl Ernst von Baer
entdeckt. Zuvor wurde weiblicher Samen, ebenso wie männlicher, als das
Produkt einer Mischung aus Körperflüssigkeiten angesehen, aus denen der
Embryo geformt wird. Insofern kann in keiner Interpretation vor dem
19. Jahrhundert mit weiblichem Samen die Eizelle gemeint sein, da ihre
Existenz unbekannt war.479

Die kurze Darstellung az‑Zindānīs über die Entwicklung der Embryo‐
logie ist keine ausgewogene Einführung in die betreffende Wissenschafts‐
geschichte, sondern vielmehr eine überhöhte Betonung der koranischen
Überlegenheit, ohne die Genese der islamischen Medizin in ihren histori‐
schen Kontext einzuordnen. Die vermeintliche Unterlegenheit jeglichen
nichtislamischen Wissens wird durch widerlegte Theorien und vermeintli‐
che „Begriffsstutzigkeit“ unterstrichen. Diese Haltung transportieren auch
häufig gebrauchte Formulierungen wie „it was not until this century that
a more accurate understanding and description of embryological develop‐
ment could be obtained […]“480 oder „not to mention that there was a lack
of understanding in the Middle Ages […] of the real role of both the male
and female in human development“481.

Um seine Sichtweisen zu belegen, setzt az‑Zindānī auf Reduktion und
ahistorische Verknappung. In seiner Darstellung der Geschichte der Em‐
bryologie negiert er implizit, dass die arabisch-islamischen Autoren der
Vormoderne sich aktiv mit medizinischen wie naturphilosophischen Erklä‐
rungsansätzen auseinandersetzten und diese teilweise übernahmen. Weiter‐
hin hinterlässt az‑Zindānī bei seiner Leser:innenschaft den Eindruck einer
strikten Dichotomie: Auf der einen Seite stehen der Koran und die Sun‐

478 Auch Trans* Männer und nicht-binäre Menschen können einen Uterus und Ovari‐
en haben. Ich schreibe an dieser Stelle lediglich von cis-Frauen und -Männern, da es
bezüglich der angesprochenen Themen diese beiden Geschlechter sind, über die in
der zitierten Literatur diskutiert wird.

479 Vgl. Frederick B. Churchill, „The Rise of Classical Descriptive Embryology.“ In A
Conceptual History of Modern Embryology, hrsg. v. Scott F. Gilbert (Baltimore u.
London: The Johns Hopkins University Press, 1991), 5–7.

480 S. Muṣṭafā Aḥmad, Gerald Goeringer und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Historical
Progress of Embryology.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and
Sunnah, 30.

481 S. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Nutfah
Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 33.

4.1 Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Überlegenheit

149

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


na, deren Inhalte wörtlich zu verstehen und universell gültig und deren
Interpretationen von jeglichen irdischen Entwicklungen unabhängig seien.
Auf der anderen Seite präsentiert er die Vorstellungen und Theorien der
Gelehrten seit der Antike, die stattdessen revidiert, widerlegt und korrigiert
wurden.

4.2 Überblick über az‑Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien
embryonaler Entwicklung

Um ein möglichst detailliertes Verständnis über az‑Zindānīs Prämissen ver‐
mitteln zu können, stelle ich im vorliegenden Abschnitt die jeweiligen Defi‐
nitionen und Anordnungen der Stadien vor und untersuche az‑Zindānīs
Argumente für die jeweilige Reihung. Die nachstehende Tabelle dient
einem besseren Überblick über die von az‑Zindānī angegebenen Zeitpunk‐
te und ‑räume der jeweiligen Stufen und Stadien embryonaler Entwick‐
lung.482

Sobald es um die konkreten Stadien embryonaler Entwicklung geht, be‐
tont az‑Zindānī erneut den Stellenwert des Korans entsprechend seiner im
vorherigen Abschnitt erläuterten Grundannahmen als „first available refe‐
rence that mentions distinct stages of its outward appearance and the main
processes and events of each stage“483. Trotz der proklamierten koranischen
Eindeutigkeit dieser Stadien wirken az‑Zindānīs Erläuterungen zunächst
unübersichtlich. So präsentiert er insgesamt drei unterschiedliche Anord‐
nungen aus einer je neu zusammengesetzten Aufzählung der embryonalen
Stadien:

1. nuṭfa, taḫlīq und našʾa
2. nuṭfa, ʿalaqa, muḍġa, ʿiẓām, laḥm und našʾa
3. nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa

Erst bei näherer Auseinandersetzung mit az‑Zindānīs Ausführungen er‐
schließt sich, dass er auf den Begründungen für die beiden erstgenannten
Anordnungen sein Hauptargument bezüglich der dritten Aufzählung stützt:

482 Die Angaben sind der Übersicht aus Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und
ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Scientific Significance of the Qurʾanic Terms.“ In
az-Zindānī et al., Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 175,
entnommen.

483 S. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Nutfah
Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 33.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

150

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Laut az‑Zindānī werden im Koran die Stadien embryonaler Entwicklung
nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa beschrieben und die Hadithe sowie die moderne
Embryologie beweisen, dass diese drei Stadien in einem Zeitraum von
40 Tagen ablaufen. Was die Zeiträume und die Benennung der embryona‐
len und fetalen Entwicklungsschritte betrifft, kennzeichnen zwei Aspekte
az‑Zindānīs Modell: erstens die grammatikalische Begründung für die von
ihm berechneten Zeiträume der Entwicklungsschritte, und zweitens die
Neuformulierung der beiden Stadien at‑taḫlīq und an‑našʾa.

Bezeichnung der Stufe /
des Stadiums

Zeitpunkt in Tagen der
Schwangerschaft

nuṭfa-Stufe 0-14
nuṭfa amšāǧ (Blastozyste) 1-5

taḫlīq-Stufe 15-56
ʿalaqa-Stadium 15-25
muḍġa-Stadium 26-42
ʿiẓām-Stadium 43-49
laḥm-Stadium 50-56
taṣwīr adamī 40-49
taswiya 43-56

našʾa-Stufe 57-266

Der Vollständigkeit halber sei hier nochmals erwähnt, dass das erste der
drei in Q. 23:12-14 erwähnten Stadien und ebenso die erste Stufe in
az‑Zindānīs Modell die nuṭfa ist. Gemäß az‑Zindānīs Definition umfasst
nuṭfa sowohl männlichen wie weiblichen „Samen“. Innerhalb der nuṭfa-Stu‐
fe findet die Befruchtung der Eizelle statt. Ein Substadium der nuṭfa-Stufe
ist die nuṭfa amšāǧ, die in Q. 76:2 erwähnt wird: „Siehe, wir erschufen
den Menschen aus einem Tropfen, einem Gemisch [min nuṭfa amšāǧ],
um ihn zu prüfen, und schufen ihn hörend, sehend.“484 Für die nuṭfa
amšāǧ schließt sich az‑Zindānī einer modernen Interpretation an, dass es
sich hierbei um die befruchtete Eizelle handele, das heißt, die Vereinigung
oder „Mischung“ der beiden Tropfen Eizelle und Spermium zu einem ge‐

484 Aus Bobzin, Der Koran.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

151

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mischten Tropfen (nuṭfa amšāǧ).485 Die Einnistung beginnt am fünften bis
sechsten Tag nach der Befruchtung der Eizelle und dauert einige Tage an,
während derer die nuṭfa amšāǧ in einen qarār makīn eingesetzt wird: „und
machten ihn zu einem Samentropfen an einem sicheren Platz [fī qarār
makīn]“486. Bezüglich des qarār makīn folgt az‑Zindānī ebenfalls einer
gebräuchlichen Interpretation islamischer Gelehrter, dass es sich hierbei
um den Uterus handele.487 Die nuṭfa-Stufe endet mit der abgeschlossenen
Einnistung der Blastozyste in den Uterus. In diesem Entwicklungsstadium
seien noch keine Bewegungen des Embryos zu verzeichnen.488 Die nuṭfa-
Stufe endet am 14. Tag nach der Befruchtung und wird in az‑Zindānīs
Modell von der taḫlīq-Stufe abgelöst.489

Die taḫlīq-Stufe beginnt gemäß az‑Zindānīs Ausführungen ab der dritten
Woche der Schwangerschaft und endet am Ende der achten Woche. Taḫlīq
übersetzt az‑Zindānī mit „creating, formation“ oder „differentiation“490. Er
bezieht sich damit auf das schnelle Zellwachstum des Embryos während
dieses Zeitraums, das in der Ausformung einer erkennbaren menschlichen
Gestalt am Ende des Stadiums resultiert. Das Erreichen der menschlichen
Form ist das wichtigste Merkmal der taḫlīq-Stufe. Hinsichtlich der Bezeich‐
nung „taḫlīq-Stufe“ ist az‑Zindānīs Aussage, Q. 23:12-14 definiere die kon‐
kreten Stadien der embryonalen Entwicklung, im besten Fall ungenau. Den
Hinweis, dass in Q. 23:12-14 an keiner Stelle das Wort at‑taḫlīq vorkommt,
sondern dies eine Formulierung az‑Zindānīs ist, bleibt az‑Zindānī schuldig.

485 Auch hier verweisen aṣ‑Ṣāwī und az‑Zindānī darauf, dass die Korankommentatoren
diesen Fakt bereits kannten. Belege für diese Aussage liefern sie indes nicht. Wie
oben erläutert war die Eizelle in wichtigen Korankommentaren wie von aṭ‑Ṭabarī
(838-923) oder al‑Qurṭubī (1214-1272) unbekannt. Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī,
„Aṭwār al-ǧanīn“.

486 Q. 23:13 aus Bobzin, Der Koran.
487 Vgl. bspw. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The

Nutfah Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 41.
488 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
489 Für eine Übersicht mit angegebenen Zeiträumen vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall

Johnson und ʿAbd al‑Maǧīd az-Zindānī, „The Scientific Significance of the Qurʾanic
Terms.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 175.

490 S. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Description
of Human Development: ʿAlaqah and Mudghah Stages.“ In az-Zindānī et al., Hu‐
man Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 67, und Muṣṭafā Aḥmad,
Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „New Terms for Classifying Human
Development.“ In az-Zindānī et al., Human Development as Described in the Qurʾan
and Sunnah, 148.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

152

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Tatsächlich leitet er at‑taḫlīq von dem Verb ḫalaqnā („wir schufen“) ab.491

Insbesondere Leser:innen, die kein Arabisch können, bleibt nur, sich auf
az‑Zindānīs Erklärung zum Inhalt von Q. 23:14 zu verlassen.492

Auch Ibn al‑Qayyim beschreibt einen Prozess namens at‑taḫlīq, wäh‐
renddessen der Embryo eine menschliche Gestalt annimmt. Laut Ibn
al‑Qayyim beginnt at‑taḫlīq nach den ersten 40 Tagen der Schwanger‐
schaft, gleichzeitig mit der Prädestination des Embryos. Abgeschlossen sei
die Erschaffung hingegen erst mit der Beseelung, die die Ausformung des

491 Q. 23:14: „ṯumma ḫalaqnā n‑nuṭfata ʿalaqatan fa‑ḫalaqnā l‑ʿalaqata muḍġatan
fa‑ḫalaqnā l‑muḍġata ʿiẓāman fa‑kasaunā l‑ʿiẓāma laḥman […].“ Des Weiteren
weise laut az‑Zindānī auch der Satz „fa‑inna ḫalaqnākum“ aus Q. 22:5 darauf
hin, dass darauffolgend die taḫlīq-Phase beginne. Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall
Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Scientific Significance of the Qurʾanic
Terms.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 167–71, und
az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
Der Ausdruck taḫlīq hat keinen Eingang in das Wörterbuch Lisān al‑ʿarab gefun‐
den, wo unter dem Eintrag ḫalq auch Q. 23:14 genannt wird. Vgl. Ibn Manẓūr,
Muḥammad b. Mukarram, Lisān al-ʿarab 9 (Beirut: Dār Ṣādir, 2000), 85–92. Ebenso
ist taḫlīq laut des Wörterbuchs Hans Wehr keine feststehende Nominalisierung.
Als Partizip aus dem Verb ḫallaqa im zweiten Stamm hieße es „Parfümierung“.
Es ist folglich davon auszugehen, dass at‑taḫlīq keine historische Präzedenz hat,
sondern eine kreative Verwendung von Sprache und in diesem Zusammenhang eine
Wortschöpfung az‑Zindānīs ist. Vgl. die Einträge zu ḫ-l-q in Hans Wehr, Arabisches
Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart: Arabisch-Deutsch, 5. Aufl. (Wies‐
baden: Harrassowitz, 2011), 360–62.
Laut Online-Wörterbuch al‑Maʿānī wird at‑taḫlīq mit „(chemischer) Synthese“
übersetzt. Vgl. al-Maʿānī, „Online-Wörterbuch Arabisch.“ Zuletzt geprüft am
06.08.2021, https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/.

492 In Human Development beginnen die Ausführungen zu den Stadien der embryona‐
len Entwicklung im zweiten Kapitel, das vom nuṭfa-Stadium handelt. Zindānī stellt
zunächst klar, dass der Koran jedes Stadium benannt habe und zitiert hierzu Q.
23:12-14 auf Arabisch und Englisch. Welche Stadien der Koran in diesen Vesen
benennt, können Lesende lediglich daraus ableiten, dass in der englischen Über‐
setzung die betreffenden Worte nuṭfa, ʿalaqa, muḍġa, ʿiẓām und laḥm transkribiert
sind und das englische Äquivalent in Klammern hinter den Begriffen eingefügt
wurde. Anders verhält es sich mit dem sechsten Stadium an‑našʾa, das hier jedoch
noch nicht explizit ausgewiesen wird. Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und
ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Nutfah Stage.“ In Human Development as Described
in the Qurʾan and Sunnah, 33–4. Dieselben Koranpassagen werden als Einführung
in das vierte Kapitel zu den Stadien ʿalaqa und muḍġa angeführt, erneut mit der
Aussage, dass der Koran die Entwicklungsstadien benennen würde. Vgl. Muṣṭafā
Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and Mudghah Sta‐
ges.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 67.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

153

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.almaany.com/de/dict/ar-de
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de


Embryos zu einem menschlichen Wesen abschließe (taswiya al-ḫalq).493

Die Einhauchung der Seele findet gemäß Ibn al‑Qayyims Ausführungen
nach 120 Tagen statt.494 Zindānī erwähnt die taswiya ebenfalls, allerdings
lediglich als einen Prozess, der innerhalb der taḫlīq-Stufe abläuft und den
er mit „straightening“495 übersetzt. Es ist davon auszugehen, dass er auf den
Wandel des Embryos von der gekrümmten zur aufrechten Form verweist.
Zwar beginnt diese Stufe laut az‑Zindānī, ähnlich wie bei Ibn al‑Qayyim,
am 43. Tag der Schwangerschaft, endet jedoch bereits am 56. Tag. Dies ist
exakt der Zeitraum, den die beiden Stadien ʿiẓām und laḥm in az‑Zindānīs
Modell abdecken. Dennoch erläutert az‑Zindānī den Prozess der taswiya in
Human Development in dem Kapitel zur našʾa-Stufe, die auf die taḫlīq-Stufe
folgt.496

Zindānī erweckt auch hier den Eindruck, sich an Ibn al‑Qayyim zu
orientieren. Er teilt die Annahme Ibn al‑Qayyims, dass mit dem Ende der
taḫlīq-Stufe und dem darin ablaufenden Prozess der taswiya der Embryo
eine menschliche Gestalt annimmt, die angenommenen Zeiträume beider
Autoren sind allerdings nicht identisch. Ibn al‑Qayyim geht von einer Län‐
ge von 120 Tagen für die taswiya aus, deren Abschluss durch die Beseelung
des Embryos markiert wird, bei az‑Zindānī endet die taḫlīq-Stufe, deren
Teil die taswiya ist, bereits am 56. Tag der Schwangerschaft. Es ist festzuhal‐
ten, dass az‑Zindānī die Begriffe und groben Schemata Ibn al‑Qayyims zu
übernehmen scheint, ohne ihn als direkte Quelle zu nennen und darüber
hinaus die ursprünglich auf dem Ibn Masʿūd-Hadith basierende Berech‐
nungsgrundlage verändert. Diese Methode von az‑Zindānī ist ebenfalls bei
Ibn al‑Qayyims Seelenpassage erkennbar, wie ich weiter unten zeige.

493 Vgl. Ibn Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr, Tuḥfa, 314–16. Ähnlich argu‐
mentieren laut Marion Holmes Katz hanafitische Gelehrte in Diskussionen um
Schwangerschaftsabbrüche. Demgemäß beschreibt at‑taḫalluq die Herausbildung
menschlicher Merkmale, die mit dem Zeitpunkt der Beseelung nach 120 Tagen
zusammenfalle. Vgl. Marion Holmes Katz, „The Problem of Abortion.“ In Islamic
Ethics of Life, 32. Bummel übersetzt den Begriff at‑taḫlīq mit „Erschaffung“. S.
Bummel, „Zeugung und pränatale Entwicklung“, 186.

494 Vgl. Ibn Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr, Tuḥfa, 314.
495 S. Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Description

of Human Development: Nashʾah Stage - The Fetal Period.“ In az-Zindānī et al.,
Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 99. Zindānī zitiert
Q. 82:7-8: „der dich erschaffen, feingebildet und ins Gleichgewicht gebracht, ja,
dich in jene Form, wie er sie wollte, hat gebracht?“ und erklärt, dass taswiya das
Gerundium des koranisch gebrauchten Verbs sawwā sei.

496 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Nashʾah
Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 99–100.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

154

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mit Überschneidung zur taswiya findet ebenfalls während der taḫlīq-
Stufe die taṣwīr-Phase statt. Zindānī nennt hierfür den Zeitraum vom 40.
bis zum 49. Tag, das heißt vom Ende der muḍġa-Phase bis zum Ende des
ʿiẓām-Stadiums. Der taṣwīr adamī („human appearance“497) markiert den
eindeutigen Beginn der menschlichen Form des Ungeborenen. Taṣwīr leitet
az‑Zindānī von dem Verb ṣawwarahā aus dem Ḥuḏaifa-Hadith ab.498 Insge‐
samt bleiben die Darstellungen der auf den 42. Tag der Schwangerschaft
folgenden Stadien ʿiẓām und laḥm deutlich oberflächlicher als die vorange‐
gangenen. Im Wesentlichen wird knapp dargestellt, dass die koranischen
Stadien mit den tatsächlichen biologischen Prozessen übereinstimmen.499

So folgt auf das muḍġa-Stadium ab dem 43. Tag der Schwangerschaft das
Wachsen der Knochen und darauffolgend werden die Knochen ab der
achten Schwangerschaftswoche mit Fleisch bedeckt („fa‑kasaunā al‑ʿiẓām
laḥman“). Dieses „Bedecken der Knochen mit Fleisch“ wird mit der Bil‐
dung des Muskelgewebes am Ende der siebten Schwangerschaftswoche
assoziiert.500

Neben ihrer Stellung als eine von drei Hauptstufen kennzeichnet die
taḫlīq-Stufe, dass vier wesentliche Stadien während dieser Stufe ablau‐
fen: ʿalaqa, muḍġa, ʿiẓām und laḥm. In Q. 23:14 werden diese Entwick‐

497 S. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Scientific
Significance of the Qurʾanic Terms.“ In Human Development as Described in the
Qurʾan and Sunnah, 175.

498 Dort heißt es: „Iḏā marra bi‑n‑nuṭfati ṯanatāni wa-arbaʿūna lailatan baʿaṯa
llāh ilaihā malakan, fa‑ṣawwarahā wa‑ḫalaqa samʿahā wa‑ǧildahā wa‑laḥmahā
wa‑ʿiẓāmahā [...].“ Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd
az‑Zindānī, „Human Development after the Forty-Second Day.“ In az‑Zindānī et
al., Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 130–1. Wie Eich
erläutert hat, ist die von az‑Zindānī zitierte Variante eine spezifische Variante dieses
Hadiths. Vgl. Eich, „The Term nasama“, 35–43, und Eich, „The Topos of the Unborn“,
41–44. Der Terminus ṣawwara kommt auch im Koran vor (Q. 64:3; Q. 40:64;
Q. 7:11-12 und Q. 3:6). Lediglich im letzgenannten Vers gibt es einen Bezug zur em‐
bryonalen Entwicklung: „Er ist’s, der euch im Mutterleibe formt [yuṣawwirukum],
wie er will. Kein Gott ist außer ihm, dem Mächtigen, dem Weisen.“ Aus Bobzin, Der
Koran.

499 Die geringere Bedeutung des ʿiẓām- und laḥm-Stadiums wird auch an dem deutlich
geringeren Umfang deutlich, in dem ausschließlich diese Stadien behandelt werden.
Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Gerald Goeringer und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Description
of Human Development: ʿIzam and Lahm Stages.“ In az‑Zindānī et al., Human De‐
velopment as Described in the Qurʾan and Sunnah.

500 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“, und Muṣṭafā Aḥmad, Marshall John‐
son und ʿAbd al‑Maǧīd az-Zindānī, „The Scientific Significance of the Qurʾanic
Terms.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 171–3.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

155

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lungsschritte durch die Konjunktion fa- voneinander abgegrenzt. Laut
az‑Zindānī zeigt fa-, im Gegensatz zu ṯumma, eine schnelle und fließen‐
de Abfolge an, weshalb ʿalaqa, muḍġa, ʿiẓām und laḥm lediglich als Sub‐
stadien oder Phasen definiert werden.501 Diese Einteilung ermöglicht es
az‑Zindānī, die formgebenden Stadien unter einer Stufe zu gruppieren,
ohne sich an den Zeiträumen von 40 oder 120 Tagen orientieren zu müs‐
sen. Dadurch kann er den Zeitraum von 40 Tagen argumentativ für die
drei Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa reservieren, wodurch er eine größere
Kohärenz zwischen dem Offenbarungstext und moderner Medizin erreicht.

Die dritte von az‑Zindānī definierte Hauptstufe ist an‑našʾa, die in der
neunten Schwangerschaftswoche (das heißt am 57. Tag) beginnt und bis
zum Ende der Schwangerschaft andauert. Folglich umfasst die našʾa-Stufe
die gesamte Fetalperiode. Nachdem die menschliche Gestalt des Embryos
ebenso wie die Entwicklung der Organanlagen bereits zum Ende der taḫlīq-
Stufe sichtbar beziehungsweise abgeschlossen wurde, ist die našʾa-Stufe
durch das Wachstum des Fötus charakterisiert. Wachstum („growth“) ist
auch az‑Zindānīs prinzipielle Übersetzung von an‑našʾa.502 Gleichermaßen
wie at‑taḫlīq ist an‑našʾa eine neue Formulierung von az‑Zindānī für ein
aus dem Korantext abgeleitetes vorgeburtliches Stadium. Im Gegensatz zur
Einführung der taḫlīq-Stufe sind die Auswirkungen der našʾa-Stufe auf
az‑Zindānīs Gesamtbetrachtung der embryonalen Entwicklung wesentlich.
Zugleich stellt diese Neuformulierung der Entwicklungsstufe sowie des
gleichzeitig letzten Stadiums eine der drei Strategien dar, auf die az‑Zindānī
seine Interpretation von Q. 23:12-14 stützt.

Darüber hinaus ist die našʾa-Stufe ebenso wie die nuṭfa-Stufe gleichzeitig
ein Stadium embryonaler Entwicklung und somit auch Bestandteil der
zweiten von az‑Zindānī präsentierten Anordnung der Entwicklungsschritte.
Aus zwei der genannten drei Hauptstufen, nämlich nuṭfa und našʾa sowie
den vier Substadien der taḫlīq-Stufe, ʿalaqa, muḍġa, ʿiẓām und laḥm, ergibt

501 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah,
67–8. Wörtlich heißt es dort: „since the processes of embryonic development
are rapid and sequential, the Qurʾān uses the conjunction ‚fa‘, which indicates a
sequence of events but with no delay, to link the various phases of this stage“,
s. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah,
68.

502 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Nashʾah
Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 94–5.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

156

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sich folgende Aufzählung: nuṭfa, ʿalaqa, muḍġa, ʿiẓām, laḥm und našʾa. Mit
dieser Sechser-Reihung knüpft er an eine etablierte Auffassung von sechs
koranischen Stadien embryonaler Entwicklung an. Auch mit der Aufzäh‐
lung von nuṭfa bis laḥm folgt er zunächst einer gängigen Beschreibung, die
sich im zeitgenössischen Diskurs etabliert hat503 und schafft eine Referenz
zu einer bekannten sowie akzeptierten Auslegung von Q. 23:12-14. Ebenso
wie bei der Einführung der taḫlīq-Stufe sieht az‑Zindānī offenbar keinen
Grund für weitreichende Erklärungen bezüglich seiner Änderung des letz‐
ten Stadiums in der genannten Aufzählung.

Im Laufe seiner Ausführungen beschreibt az‑Zindānī jeden dieser sechs
Entwicklungsschritte. Dabei gibt er den Zeitraum des Stadiums innerhalb
der Schwangerschaft an und illustriert die jeweiligen biologischen Prozesse.
Hierbei verweist er stets auf den koranischen Nachweis und demonstriert
die Übereinstimmung mit modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnis‐
sen. Abschließend leitet az‑Zindānī zu der dritten dargestellten Anordnung
embryonaler Stadien hin - dem vertrauten Dreiklang aus nuṭfa, ʿalaqa und
muḍġa. Anders als die beiden erstgenannten Aufzählungen setzt sich diese
nicht durch die Verbindung durch eine Konjunktion zusammen, sondern
generiert ihre Bedeutung aus den betreffenden Hadithen oder der Interpre‐
tation der Hadithe vor der Frage, ob diese drei Stadien innerhalb von 40
oder 120 Tagen ablaufen. Neben dem generellen Beweis, dass der Koran
auf wundersame Weise die embryonale Entwicklung gemäß heutigen na‐
turwissenschaftlichen Standards beschreibe, verfolgt az‑Zindānī mit seinem
Modell das zentrale Argument, dass die Hadithe sowie die moderne Em‐
bryologie beweisen, dass die drei im Koran genannten Stadien embryonaler
Entwicklung nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa in einem Zeitraum von 40 Tagen
stattfinden. Die durch die religiösen Texte generierte Wichtigkeit von nuṭfa,
ʿalaqa und muḍġa unterstreicht az‑Zindānī dadurch, dass er der Spanne
dieser drei Stadien den Titel ǧamʿ al‑ḫalq gibt.504 Mit dieser Wortwahl hebt
er hervor, dass gemäß seinem Verständnis innerhalb des Zeitraums dieser
Stadien die „Sammlung“ oder das „Zusammenbringen“ der wichtigsten
menschlichen Formen geschieht: Die Anlage aller Organe und Gliedmaßen

503 Zu diesem historischen Prozess vgl. Eich und Doroftei, Adam und Embryo, 206–14.
504 Die Wurzel ǧ‑m‑ʿ hat aufgrund des Beginns des Ibn Masʿūd-Hadith (aḥadukum

yuǧmaʿu ḫalquhu) eine prominente Stellung.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

157

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


innerhalb der ersten 40/42 Tage nach der Befruchtung.505 Diese Ansicht
wird bereits in den Erläuterungen zu den einzelnen Stadien deutlich.

Weiterhin greift az‑Zindānī seine Auffassung zum Thema in einem ge‐
sonderten Kapitel auf, dessen Titel Embryogenesis and Human Develop‐
ment in the First Forty Days sogleich az‑Zindānīs Interpretation zu der
40-Tage-Position verdeutlicht. Wie schon in den vorangegangenen Kapiteln
von Human Development stellt er zunächst fest, dass der Koran darauf hin‐
weise, dass menschliche Entwicklung mehrere aufeinanderfolgende Stadien
durchlaufe. Anders als in seinen Erörterungen zu den beiden vorherigen
Reihungen bezieht er sich hingegen nicht auf Q. 23:12-14, sondern auf
Q. 71:14 („Wo er euch doch erschuf in Phasen.“) sowie Q. 39:5 („[…] er er‐
schafft euch immer wieder neu im Leibe eurer Mütter in drei Finsternissen.
[…]“.506

Da der Koran keine Hinweise auf den zeitlichen Rahmen der embryona‐
len Entwicklung liefert, kommt es für die Festlegung auf 40 oder 120 Tage
bezüglich des Ablaufs von nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa auf die Interpretation
der Hadithe an. Seine Schlussfolgerung, dass sich dieser Ablauf über einen
Zeitraum von 40 Tagen erstreckt, begründet az‑Zindānī mithilfe von drei
hermeneutischen Strategien, die ich im Folgenden analysiere.

4.2.1 Die Präferenz für den Ibn Masʿūd-Hadith in der Variante aus dem
Ṣaḥīḥ Muslim

Das erste Mittel, mit dem az‑Zindānī begründet, dass die embryonalen
Entwicklungsstadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa innerhalb der ersten 40 Tage
einer Schwangerschaft stattfinden, ist die Präferenz für den Ibn Masʿūd-
Hadith in der Variante aus dem Ṣaḥīḥ Muslim. Neben einer grammatikali‐

505 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“. In Verbindung mit Referenz auf
das Ungeborene ist ǧamʿ kein neutraler Begriff. Im Gegensatz zu Q. 23:12-14, in
der die drei Begriffe nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa hintereinanderfolgend genannt wer‐
den, hat Eich darauf hingewiesen, dass in der Mehrheit der Hadith-Sammlungen
der Ibn Masʿūd-Hadith stattdessen mit der Struktur ǧamʿ-ʿalaqa-muḍġa überliefert
wurde. Nuṭfa ist hingegen eine spätere Hinzufügung. Bezüglich dieses exegetischen
Prozesses vgl. Eich, „Patterns“, 141–49, und zu der Ergänzung von nuṭfa in einigen
Hadith-Varianten vgl. weiterhin Eich und Doroftei, Adam und Embryo, 245–51.

506 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Embryogenesis
and Human Development in the First Forty Days.“ In az-Zindānī et al., Human De‐
velopment as Described in the Qurʾan and Sunnah, 114. Deutsche Übersetzung aus
Bobzin, Der Koran.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

158

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Begründung rechtfertigt az‑Zindānī diese Präferenz mit der Überein‐
stimmung der betreffenden Hadithe mit den medizinischen Erkenntnissen
des 20. Jahrhunderts.507

Die arabische Version des ersten und hier relevanten Teils des Hadiths
aus dem Ṣaḥīḥ Muslim lautet:

نَّ ِ
ْ ا مَعم أَحَدَُكم ْ هي بطَْني ِفي خَلقْمهم ُيم ّ نَي أُمي َّ يوَْمًا، أَرْبعَي َ ِفي يكَمونم ُثم ثلَْ علَقََةً ذَِلي ، مي َ َّ ذَِلي َ ِفي يكَمونم ُثم ضْغَةً ذَِلي ثلَْ مم ، مي َ َّ ذَِلي المَََْلم يمرْسَلم ُثم

يهي فيََنْامخم وحَ، في ي وَيمؤْمَرم الرُّ أرَْبعَ مَات بي ََكي
، بيكَتْبي هي زْقي ، ري ي ، وَأَجَِلي ي يدٌ أَوْ وَشَقييٌّ وَََعَِلي سَعي .

Folgende Version des oben zitierten matn in englischer Übersetzung zitiert
az‑Zindānī:

In every one of you, all components of your creation are collected togeth‐
er in your mother’s womb by 40 days, and in that it is an ʿalaqah like
that, then in that is is a muḍghah like that. Then God sends an angel
ordered with four instructions. He is told to record his (the human being
now developing) deeds, his provision (future benefits), whether he will
be miserable or happy, and then the spirit is breathed into him (the soul
is acquired).508

Laut az‑Zindānī offenbart der Ibn Masʿūd-Hadith zwei Fakten: a) „The
components of human creation are collected together in the first 40
days.“509 und b) „The first stages of development, i.e., nuṭfah, ʿalaqah,
and muḍghah are formed and completed during this period (the first 40
days).“510 Immer wieder betont er, dass die ersten 40 Tage der embryonalen
Entwicklung in diesem Hadith beschrieben würden511, das heißt, dass der
Embryo die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa in 40 Tagen durchläuft. Diese
Schlussfolgerung beruht auf drei Argumenten: erstens, dem Ergebnis einer
kurzen Hadithkritik, zweitens, einer grammatikalischen Zuordnung der

507 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 114.

508 S. ebd., 115. Es gibt keine Angaben dazu, von wem die Übersetzung stammt oder ob
az‑Zindānī der Übersetzer ist.

509 S. ebd.
510 S. ebd.
511 Vgl. auch ebd., 124–126; Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd

az‑Zindānī, „First Forty Days.“ In Human Development as Described in the Qurʾan
and Sunnah, 118; az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“; Muṣṭafā Aḥmad, Ger‐
ald Goeringer und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Historical Progress of Embryolo‐
gy.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 31, und Moore
und az‑Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, 84a/b.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

159

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ausdrücke miṯla ḏālika und fī ḏālika in dem Ibn Masʿūd-Hadith in der
Variante aus dem Ṣaḥīḥ Muslim, und drittens, auf der Verknüpfung mit
modernen naturwissenschaftlichen Fakten. Zindānī geht es hierbei nach
eigener Aussage vornehmlich darum, die Kontroversen über das Verständ‐
nis der betreffenden Hadithe zu lösen.512 Gemeint ist hiermit die Variante
aus dem Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī. Der entscheidende Unterschied zwischen der
Muslim- und der al‑Buḫārī-Variante ist der Zusatz fī ḏālika bei Muslim,
der jeweils vor ʿalaqa und muḍġa eingefügt ist: „inna aḥadakum yuǧmaʿu
ḫalquhu fī baṭni ummihi arbaʿīna yauman ṯumma yakūnu fī ḏālika
ʿalaqatan miṯla ḏālika ṯumma yakūnu fī ḏālika muḍġatan miṯla ḏālika“.513

Dieser zusätzliche Ausdruck helfe, die Bedeutung des Hadith-Materials
zu verstehen.514 Ṣāwī und az‑Zindānī betonen, dass es im Vergleich zu
al‑Buḫārī ein generelles Merkmal Muslims sei, die vollständigste Überliefe‐
rung zu präsentieren.515 Es gebe also keinen Zweifel daran, dass fī ḏālika
eine korrekte Hinzufügung sei, da diese aus dem als authentischsten gelten‐
den matn stamme.516

512 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 121–4, und
az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.

513 Stattdessen heißt es in der Variante aus dem Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī: „Inna aḥadakum
yuǧmaʿu ḫalquhu fī baṭni ummihi arbaʿīna yauman nuṭfatan, ṯumma yakūnu
ʿalaqatan miṯla ḏālika ṯumma yakūnu muḍġatan miṯla ḏālika.“

514 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 115, und
az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.

515 Zindānī erklärt weiterhin, dass sich dieses falsche Verständnis über die Entwick‐
lungsstufen des Embryos durch eine von Abū ʿAwāna überlieferte Version des Ha‐
diths vertieft habe. In dieser ist das Wort nuṭfa hinter der ersten Erwähnung der 40
Tage eingefügt und verstärkt somit die Auffassung, es handele sich um drei Stadien
von je 40 Tagen. Mit Verweis auf den Hadith-Kommentar Fatḥ al‑bārī bi-šarḥ Ṣaḥīḥ
al‑Buḫārī von Ibn Ḥaǧar al‑ʿAsqalānī betont az‑Zindānī, dass diese Version keine
authentische Überliefererkette habe und keine der authentischen Überlieferungen
dieses Hadiths den Zusatz nuṭfa beinhalte. Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und
ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „First Forty Days.“ In Human Development as Described
in the Qurʾan and Sunnah, 115, und az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“. Wie
bereits oben erwähnt vgl. bezüglich der nuṭfa Eich, „Patterns“, 141–42. Im selben
Artikel greift Eich auch die Hadithkritik von Ibn Ḥaǧar diesbezüglich auf: vgl. ebd.,
148–49.

516 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“. Zindānī und aṣ‑Ṣāwī erläutern dieses
Argument nicht. Es ist hingegen plausibel, dass sich az‑Zindānī in der Tradition
des jemenitischen Gelehrten Muḥammad b. Ismāʿīl aṣ‑Ṣanʿānī (1688-1768) sieht. Jo‐
nathan Brown attestiert aṣ‑Ṣanʿānīs Lehren aufgrund dessen Ablehnung von taqlīd
deutliche salafistische Züge. Einer von aṣ‑Ṣanʿānīs Bewunderern war aš‑Šaukānī.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

160

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Indem az‑Zindānī dieser Interpretation zugunsten der 40-Tage-Varian‐
te den Vorzug gibt, grenzt er sich klar von der Mehrheitsmeinung der
rechtsethischen Debatte ab. Meist verweist az‑Zindānī in seinen Arbeiten
kommentarlos auf den Ibn Masʿūd-Hadith in der Variante von Muslim,
ohne die 120-Tage-Variante von al‑Buḫārī zu erwähnen oder gar beide Vari‐
anten zu diskutieren.517 Eine Ausnahme bilden hier, wie bereits erwähnt,
Human Development sowie Aṭwār al‑ǧanīn, denen die Argumentation für
die unbedingte Autorität der 40-Tage-Variante zu entnehmen ist. Bei dem
Verweis auf die Ablehnung der 120-Tage-Variante bei al‑Buḫārī bleibt
auch hier unerwähnt, dass diese im internationalen arabischsprachigen
Bioethikdiskurs der Rechtsfindungsgremien offiziell die Mehrheitsmeinung
darstellt. Stattdessen schreibt az‑Zindānī beispielsweise: „The above Hadith
[al‑Buḫārī-Variante], however, had been interpreted to mean that each of
the stages took 40 days in sequence.”518 Diese Rhetorik impliziert, dass es
sich um eine vergangene, fehlerhafte Interpretation handle, die mittlerweile
widerlegt sei und daher keiner besonderen Aufmerksamkeit bedürfe.

An anderer Stelle heißt es zumindest, dass die Meinung, die drei Stadien
nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa würden in drei aufeinanderfolgenden Sequenzen
von je 40 Tagen ablaufen, sowohl unter vormodernen als auch zeitgenös‐
sischen Gelehrten sehr populär sei. Ṣāwī zeigt sich außerdem erzürnt
darüber, dass einige Gelehrte sogar Fatwas veröffentlicht haben, die eine
Abtreibung bis zu dem Zeitpunkt von 120 Tagen erlauben, da die Seele
erst dann eingehaucht werde. Die Interpretation, dass in den Hadithen
ein Zeitraum von dreimal 40 Tagen gemeint sei, sei sogar zu einem eta‐
blierten Rechtsgrundsatz (ḥaqīqa šarʿīya musallama)519 geworden. Auch
hier erwähnt er keinen Zusammenhang. Es ist jedoch wahrscheinlich, dass

Laut Brown stellt sich aṣ‑Ṣanʿānī gegen eine Hierarchisierung des Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī
über Ṣaḥīḥ Muslim. Stattdessen erwecke er den starken Eindruck Ṣaḥīḥ Muslim zu
präferieren. Weiterhin sei die Präferenz für Muslim gemäß aṣ‑Ṣanʿānī eine unter
prominenten Hadithgelehrten verbreitete Meinung. Vgl. Brown, The Canonization
of al-Bukhārī and Muslim, 314–18.

517 Vgl. exemplarisch az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 18–24. In anderen Texten, wie bei‐
spielsweise The Developing Human with Islamic Additions, argumentiert az-Zindānī
fast ausschließlich mit dem koranischen Text. Lediglich an einer Stelle erwähnt er
den Ibn Masʿūd-Hadith und erklärt, dass dieser sowohl in Ṣaḥīḥ Muslim als auch
in Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī vorkomme. In der Variante bei al‑Buḫārī fehle das fī ḏālika. Vgl.
Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, 84a/b.

518 S. ebd., 84a.
519 Ṣāwī bestätigt durch diese Aussage implizit den Stellenwert der 120-Tage-Variante

innerhalb des rechtsethischen Diskurses.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

161

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


aṣ‑Ṣāwī auf die internationalen Gremien anspielt, deren Anspruch es ist,
dass die von diesen herausgegebenen Empfehlungen einen (internationa‐
len) islamrechtlichen Konsens darstellen. In dem aṣ‑Ṣāwī diese Meinung
als medizinische Unkenntnis verunglimpft, die von denjenigen vertreten
werde, die keine Kenntnisse der muslimischen Wissenschaft haben, um der
Sunna des Propheten zu schaden, diskreditiert er die durch die Gremien
repräsentierte Mehrheitsmeinung aufs Schärfste.520

Die Relevanz des fī ḏālika (darin) beschränkt sich nicht auf die bloße
Hinzufügung des Ausdrucks. Kontrovers diskutiert wird auch der gramma‐
tikalische Bezug von fī ḏālika innerhalb des Satzes „Wenn einer von euch
geschaffen wird, so wird er im Bauch seiner Mutter vierzig Tage lang
geformt. Dann ist er darin [fī ḏālika] ebenfalls eine ʿalaqa, dann ist er darin
[fī ḏālika] ebenfalls eine muḍġa.“. Die Sichtweise, dass sich fī ḏālika auf den
Bauch der Mutter (baṭn ummihi) beziehe und somit eine Abfolge von drei‐
mal 40 Tagen impliziere, lehnt az‑Zindānī ab. Vielmehr weise der Ausdruck
darauf hin, dass die genannten Stadien innerhalb von 40 Tagen vollzogen
würden. Die Position, dass sich fī ḏālika auf die 40 Tage bezieht, vertrat
in einer Diskussion zum menschlichen Lebensbeginn der IOMS 1985 auch
der jordanische Rechtsgelehrte ʿUmar Sulaimān al‑Ašqar.521 Die Frage, ob
al‑Ašqar von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten und seiner gleichlautenden
Interpretation des Sachverhalts wusste, ist meines Wissens nach nicht nach‐
vollziehbar. Ob umgekehrt az‑Zindānī von der Interpretation al‑Ašqars
wusste, ist ebenso unklar, aber aufgrund al‑Ašqars Äußerungen innerhalb
der IOMS-Sitzung zumindest wahrscheinlicher. Zindānī rekurriert in sei‐

520 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“. Zu abweichenden Meinungen in‐
nerhalb der Gremiendiskussionen bezüglich der 120-Tage-Interpretation sowie der
offiziellen Mehrheitsmeinung vgl. Ghaly, „The Beginning of Human Life“, 183–95.

521 Das Symposium trug den Titel „al-Ḥayāt al‑insānīya: bidāyatuhā wa-nihāyatuhā
fī l-mafhūm al-islamī“ und fand am 15. Januar 1985 in Kuwait statt. Vgl. hier‐
zu den veröffentlichten Tagungsband, der die jeweiligen Redebeiträge enthält:
al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh und et al., Hrsg., al-Islām wa‑l‑muškilāt
aṭ-ṭibbīya al-muʿāṣira: ṯāniyan: al-ḥayāt al-insānīya: bidāyatuhā wa-nihāyatuhā fī
l-mafhūm al-islāmī: ṯabat kāmil li-ʿummāl nadwat ‚al-ḥayāt al-insānīya: bidāyatuhā
wa-nihāyatuhā fī l-mafhūm al‑islāmī‘, Silsila maṭbūʿāt al-munaẓẓama al-islāmīya
li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya 2 (Kuwait: al-Munaẓẓama al‑islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, o.J.
[1985?]) Aḥmad Raǧāʾī al-Ǧundī.
Zu der abweichenden Meinung al‑Ašqars vgl. Eich, Islam und Bioethik, 29–31 sowie
Thomas Eich, „Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter.“ In Kulturübergreifende
Bioethik, 171–2.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

162

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nen Ausführungen zu seiner Interpretation des Hadiths indes weder auf die
konkrete Diskussion der IOMS, noch auf al‑Ašqar persönlich.522

In dem grammatikalischen Zusammenhang von fī ḏālika steht auch die
Einordnung der adverbialen Bestimmung miṯla ḏālika, die auf fī ḏālika
folgt. Zindānī führt aus, dass sich miṯla ḏālika auf drei Komponenten be‐
ziehen könne: die Zusammenführung der Schöpfung (yuǧmaʿu ḫalquhu),
den Bauch der Mutter (baṭn ummihi) oder auf die 40 Tage (arbaʿīna
yauman). Da gemäß az‑Zindānīs Argumentation bereits fī ḏālika an die
40 Tage anknüpft, schließt sich dieser Bezug für miṯla ḏālika folglich aus.523

Darüber hinaus lasse der Ḥuḏaifa-Hadith die Interpretation von einem
Bezug auf die 40 Tage nicht zu. Auch auf den Bauch der Mutter könne sich
miṯla ḏālika nicht beziehen, da gemäß az‑Zindānī eine Wiederholung die‐
ses Wortes nicht mit der Eloquenz des Propheten Muḥammads zu vereinen
wäre. Folglich müsse sich miṯla ḏālika auf yuǧmaʿu ḫalquhu, das „collecting
together of the components of creation”524 beziehen. Zu diesem Schluss
sei bereits der Gelehrte az‑Zamlakānī (gest. 1253) gekommen.525 Diese Aus‐
sage ist indes nicht so eindeutig zu belegen, wie es az‑Zindānī suggeriert.
Zamlakānī geht es weniger um den Zeitrahmen von 40 Tagen in der die
betreffenden Stadien stattfinden, sondern um die grammatikalische Zuord‐
nung der Partikel fī ḏālika und miṯla ḏālika.526 Die Tatsache, dass az‑Zam‐
lakānī weniger über die embryonalen Entwicklungsstadien, sondern über
arabische Grammatik spricht, scheint für az‑Zindānī zweitrangig zu sein.

522 Im Kontext bioethischer Diskussionen konnte eine Tendenz zur Bevorzung der
Texte vormoderner Gelehrter im Vergleich zu zeitgenössischen Abhandlungen fest‐
gestellt werden. Vgl. hierzu Thomas Eich, „Islamische Bioethik: Determinanten
und Elemente der Meinungsbildung und Entscheidungsfindung.“ In Religion in Bio‐
ethischen Diskursen: Interdisziplinäre, Internationale und Interreligiöse Perspektiven,
hrsg. v. Friedemann Voigt (Berlin u. New York: De Gruyter, 2010), 246–56, und
Ghaly, „Biomedical Scientists as Co-Muftis“, 295.

523 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
524 S. Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „First Forty

Days.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 122–3.
525 Vgl. ebd., 121–4, und Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic

Additions, 84a/b.
526 Zindānī gibt bei der Erwähnung az‑Zamlakānīs keine Quellenangabe an. Die, von

az‑Zindānī mit einigen Fehlern zitierte Stelle findet sich in az-Zamlakānī, Kamāl
ad-Dīn ʿAbd al-Wāḥid b. ʿAbd al-Karīm, al‑Burhān: al-kāšif ʿan iʿǧāz al-qurʾān (Bag‐
dad: al-ʿĀnī, 1974), 275. In az‑Zindānīs Bibliographien taucht hingegen der erwähnte
Hadithkommentar Fatḥ al‑bārī bi-šarḥ Ṣaḥīḥ al‑Buḫārī von Ibn Ḥaǧar auf, in dem
az‑Zamlakānī erwähnt wird. Möglicherweise hat az‑Zindānī die Textstelle von dort
zitiert. Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“, und Moore und az-Zindānī,
The Developing Human with Islamic Additions, 84a/b u. 458r.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

163

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zindānīs Aussage zu dem historischen Text erscheint geneigten Leser:innen
plausibel, da az‑Zamlakānī Q. 23:12-14 kommentiert und das sprachliche
Argument zu den Partikeln ebenfalls Teil von az‑Zindānīs Argumentation
ist. Zindānī gelingt es folglich, einen vormodernen Gelehrten zu referenzie‐
ren, der vermeintlich seine Sichtweise legitimiert und ihr damit Gewicht
verleiht.

Obwohl er ausdrücklich auf az‑Zamlakānī verweist, vertritt az‑Zindānī
bemerkenswerterweise hier erneut eine Einzelmeinung aus der genann‐
ten IOMS-Sitzung, diesmal diejenige des jordanischen Rechtsgelehrten
Muḥammad ʿUṯmān Shbair527. Dieser argumentierte ebenso, dass sich miṯla
ḏālika auf die Formung des Embryos, also auf yuǧmaʿu ḫalquhu beziehe,
der Hadith folglich einen Zeitraum von einmalig 40 Tagen beschreibe,
innerhalb dessen die drei embryonalen Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa
ablaufen. Auch Shbair versuchte seiner Argumentation Nachdruck zu ver‐
leihen, in dem er darauf hinwies, dass die Erkenntnisse der modernen Me‐
dizin der traditionellen Auffassung von 120 Tagen widersprechen. Ähnlich
wie der Vorstoß von al‑Ašqar wurden Shbairs Überlegungen innerhalb der
bioethischen Diskussionen außerhalb Jordaniens nicht weiter rezipiert.528

Gleichermaßen wie es bei al‑Ašqar der Fall ist, kann hier keine Beurteilung
darüber erfolgen, ob az‑Zindānī und Shbair von der übereinstimmenden
Argumentation des jeweils anderen wussten.

Neben der Referenz auf die Vormoderne untermauert az‑Zindānī seinen
Standpunkt zu den Hadithen immer wieder durch moderne naturwissen‐
schaftliche Erkenntnisse, die wiederum zu einer Harmonisierung mit dem
Ḥuḏaifa-Hadith führen. So weise der Koran in Q. 23:14 darauf hin, dass
sich die Knochen des Embryos nach dem muḍġa-Stadium zu bilden begin‐
nen. Zindānī erfasst die Bedeutung des Ḥuḏaifa-Hadith demgemäß, dass
der Knochenaufbau des Embryos 42 Tage nach Beginn des nuṭfa-Stadiums
beginnt. Aufgrund dessen urteilt er, dass es dem Ḥuḏaifa-Hadith wider‐
spreche, davon auszugehen, dass die Knochenbildung erst nach 120 Tagen
beginnen würde. Darüber hinaus habe die moderne Embryologie gezeigt,
dass die Knochenbildung sofort nach 42 Tagen, also nach der sechsten

527 Ich greife hier auf die selbstgewählte Schreibweise der Familie Shbair zurück, da der
Familienname in verschiedenen arabischen Schreibweisen existiert. Ich danke an
dieser Stelle Herrn Iyad Shraim für seine Hilfe bei der Namenssuche.

528 Vgl. Thomas Eich, „Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter.“ In Kulturübergrei‐
fende Bioethik, 171–2.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

164

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Schwangerschaftswoche und nicht erst nach der 17. Woche, beginne.529

Durch den Zusatz des „sofort“ unterstreicht az‑Zindānī erneut die Bedeu‐
tung des Partikels fa-, der auf eine schnelle Abfolge hinweise.

Weiterhin halten az‑Zindānī und aṣ‑Ṣāwī fest, dass die Korankommen‐
tare, die Q. 23:12-14 zugunsten der 120-Tage-Version interpretieren, im
Widerspruch zu der koranischen Beschreibung der embryonalen Phasen
stünden. So könne der Embryo am 20.; 30.; oder 39. Tag seiner Entwick‐
lung keinesfalls mehr als ein Tropfen Wasser beschrieben werden, da sich
seine Größe und Form deutlich von einem Wassertropfen unterschieden.530

Dies gelte analog für das ʿalaqa-Stadium. Laut vieler Kommentare531 sei die
ʿalaqa eine Ableitung des Verbes ʿalaqa, im Sinne von „(an)hängen“, als eine
Verwachsung (iltiṣāq) und Verbindung (taʿalluq) mit einer Sache. ʿAlaqa
beschreibe also sehr gut die Einnistung des Embryos in die Gebärmutter
während der zweiten Woche nach der Befruchtung, anstatt die Form des
Embryos zwischen dem 40. und 80. Tag.532

4.2.2 Die Umformulierung von Ibn al-Qayyims Seelenpassage

Neben der Zurückweisung antiker Samenlehren und der Erwähnung der
taḫlīq-Stufe ist az‑Zindānīs Unterscheidung von einem willenlosen und
willenhaften Embryo ein starkes Indiz dafür, dass er sich auf Ibn al‑Qayyim
bezieht. Ich halte es für wahrscheinlich, dass er zugunsten seiner Argumen‐
tation auf die Seelenpassage von Ibn al‑Qayyim zurückgreift, diese jedoch
in seinem Sinne umformuliert.

Wie bis hierher bereits deutlich geworden ist, spielt die äußere Form
des Embryos in der Kategorisierung dessen Entwicklungsstandes bei
az‑Zindānī eine entscheidende Rolle. Dies zeigt sich auch an dem Umgang
mit der aus Q. 22:5 abgeleiteten Ansicht, dass die muḍġa teils geformt
und teils ungeformt sei (muḍġa muḫallaqa wa‑ġair muḫallaqa). Diese
„Teilformung“ bezieht az‑Zindānī auf die menschliche Form des Embryos.
Die ist gemäß seinem Modell erst nach der taḫlīq-Stufe, also nach ʿiẓām-

529 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 121–4.

530 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
531 Die Autoren beziehen sich hier explizit auf aš‑Šaukānī.
532 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“. Auf die lexikalische Bedeutung von

ʿalaqa und az‑Zindānīs bildliche Interpretation des Begriffs gehe ich im folgenden
Kapitel 5 ein.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

165

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und laḥm-Stadium eindeutig.533 Bis dahin bleibe der Embryo teilgeformt.
Gleichwohl betont az‑Zindānī die Bedeutung des muḍġa-Stadiums durch
die Relativierung, dass dennoch bis zu dem Zeitraum von 40-45 Tagen, das
heißt bis zum Ende des muḍġa-Stadiums, wichtige Entwicklungsschritte
des Embryos abgeschlossen wurden.534 Die Beschreibung als teilgeformter
Embryo ist notwendig, da az‑Zindānī das Leben des Embryos bis zur Been‐
digung des muḍġa-Stadiums, also bis er eine vollständige muḍġa muḫallaqa
ist, wie pflanzliches Leben kategorisiert, das sich durch Willenlosigkeit
auszeichne.535 Diese Unterscheidung erinnert stark an Ibn al‑Qayyims See‐
lenpassage, auch wenn az‑Zindānī keine entsprechende Referenz an dieser
Stelle angibt, sondern nur oberflächlich mit Belegfußnoten und Bibliogra‐
phien arbeitet.

Davon ausgehend, dass az‑Zindānī die Unterscheidung Ibn al‑Qayyims
übernimmt, tut er dies, ohne auf den Ibn Masʿūd-Hadith Bezug zu neh‐
men. Stattdessen ändert er die Grundlage der ursprünglichen Kalkulation
und fügt die Kategorien von unwillentlichem und willentlichem Leben
innerhalb des Zeitraums von 40 Tagen ein, in denen das muḍġa-Stadium
abgeschlossen wird. Folglich ändert sich auch der Blick auf Ibn al‑Qayyims
Feststellung, dass gemäß der Offenbarung der Embryo nach 80 Tagen
fleischartig (das heißt zur muḍġa) werde und nicht bereits in den ersten 40
Tagen. Er formulierte dies als eine Kritik an der säkularen Medizin, in der
seiner Meinung nach die Offenbarung vernachlässigt werde. Zindānī wan‐
delt folglich auch diese Schlussfolgerung innerhalb seines eigenen Modells
um. Für ihn stimmen die Offenbarung und die Medizin in dem Urteil, dass
das muḍġa-Stadium innerhalb von 40 Tagen ablaufe, vollkommen überein.

Außerdem ändert az‑Zindānī den Zusammenhang von Ibn al‑Qayyims
Unterscheidung. Ersterem geht es weder um die vermeintliche Wider‐
sprüchlichkeit der Hadithe, noch um die Frage nach dem Beseelungszeit‐
punkt. Vielmehr scheint az‑Zindānī Ibn al‑Qayyims Differenzierung zu

533 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah,
77, und Muṣṭafā Aḥmad, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „First Forty
Days.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 121.

534 Vgl. ebd.
535 Der um die fünfte Schwangerschaftswoche einsetzende Herzschlag des Embryos

könne laut az‑Zindānī nicht als Lebensbeginn gewertet werden. Vgl. az‑Zindānī
und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“. Der Herzschlag spielt auch an keiner anderen Stelle
eine wichtige Rolle in az‑Zindānīs Modell. Dieser Umstand deckt sich mit der
Feststellung, dass es ihm primär um die äußere Form des Embryos geht, an deren
Veränderung die Abläufe der Stadien ermittelt werden.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

166

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nutzen, um die Bedeutung von muḍġa muḫallaqa wa‑ġair muḫallaqa zu
verdeutlichen. Dies ist für seine Argumentation entscheidend, da das Sta‐
dium der muḍġa muḫallaqa am 40. oder spätestens 42. Tag beendet ist.
Aufgrund der durch die Hadithe und Ibn al‑Qayyim vorgegebenen Zeiträu‐
me von 40 und 120 Tagen muss az‑Zindānī den Entwicklungsschritt der
„Formung“ wenigstens an den Zeitraum von 40 Tagen anlehnen. Daher er‐
geben sich Ungereimtheiten: Einerseits könne die muḍġa muḫallaqa nicht
mit einer menschlichen Gestalt gleichgesetzt werden, andererseits ist sie
aber auch nicht vollkommen „unmenschlich“. Andernfalls wäre az‑Zindānīs
Argumentation nicht nachvollziehbar, weshalb der Embryo nach 40 Tagen
als willentliches menschliches Wesen gemäß Ibn al‑Qayyims Schema an‐
zusehen wäre. Bezüglich dieser menschlichen Form geht es az‑Zindānī
jedoch weder um die Frage nach einer vermeintlichen Menschwerdung
des Embryos, noch um den Lebensbeginn an sich. Vielmehr erreicht er
durch die neue Aufteilung der Stadien in dem angegebenen Zeitrahmen
eine gute Vereinbarkeit zwischen den modernen naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen und den Passagen aus Koran und Sunna.

Auf den beschriebenen Umgang von az‑Zindānī mit Ibn al‑Qayyims See‐
lenpassage trifft exakt zu, was Krawietz über die salafistischen Bearbeiter
dessen Arbeiten schreibt: Diese übernehmen oft nicht den Rahmen seines
Großnarrativs, sondern brechen dessen Binnenstruktur auf, picken sich
spezielle Inhalte heraus, die sie verändern und mit weiteren Materialien
verknüpfen.536 Zindānī beurteile ich als Teil dieser in Kapitel 2 beschriebe‐
nen Dekontextualisierung, Ibn al‑Qayyims Texte zu eigenen Zwecken zu
nutzen und zu verändern. Ebenso wie al‑Bār konstruiert az‑Zindānī durch
die Modifizierung der Seelenpassage eine Beziehung zwischen dem von Ibn
al‑Qayyim beschriebenen Problem und der modernen medizinischen Be‐
schreibung embryonaler Entwicklung. Die Ibn al‑Qayyim zugesprochene
Autorität überträgt sich somit auf az‑Zindānī und hilft, seine Interpretation
zu legitimieren.537

536 Vgl. Birgit Krawietz, „Open Source Salafiyya.“ In Salafismus in Deutschland: Ur‐
sprünge und Gefahren einer islamisch-fundamentalistischen Bewegung, 96.

537 Zu der Autorität von Gelehrten durch ihre Positionierung innerhalb der islamischen
Wissenstradition vgl. Muhammad Qasim Zaman, „Consensus and Religious Aut‐
hority in Modern Islam: The Discourses of the ʿUlamāʾ.“ In Speaking for Islam:
Religious Authorities in Muslim Societies, hrsg. v. Gudrun Krämer und Sabine
Schmidtke, Social, Economic and Political Studies of the Middle East 100 (Bosten u.
Leiden: Brill, 2006), 154–5. Zu meiner These von Ibn al‑Qayyim als methodischen
Vordenker von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī vgl. Kapitel 5.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

167

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auch wenn az‑Zindānī es nicht explizit erwähnt, so erreicht er mittels
seiner Umformulierung das gegenteilige Ziel von al‑Bār, nämlich eine Ver‐
kürzung des möglichen Zeitraums, in dem ein Schwangerschaftsabbruch
vorgenommen werden dürfte. Anhand von al‑Bārs und az‑Zindānīs Nut‐
zung von Ibn al‑Qayyims Seelenpassage zeigt sich daher sehr deutlich, dass
die „bedarfsorientierte“ Interpretation mindestens zu Uneindeutigkeit und
im schlimmsten Fall zu Beliebigkeit führen kann.

Zindānīs Vorgehen, neu- und umzuformulieren, beschränkt sich nicht
auf Ibn al‑Qayyims Seelenpassage. Ebenso präsentiert er mit der letzten
Stufe seines Modells, an‑našʾa, eine Neuformulierung des letzten aus
Q. 23:14 abgeleiteten Stadiums embryonaler Entwicklung. Dies ist gleichzei‐
tig die dritte Strategie, auf die er seine Interpretation stützt.

4.2.3 Die Modifikation des koranischen Stadiums ḫalq āḫar zu an‑našʾa

Die sich an das laḥm-Stadium anschließende sechste Phase an‑našʾa mar‐
kiert den Übergang von der Embryo- zur Fetogenese ab der neunten
Schwangerschaftswoche. Die inhaltlichen Schilderungen az‑Zindānīs über
die fetalen Entwicklungen dieser Phase sind sekundär für die Bedeutung
seines Modells. Wesentlich ist dagegen seine Bezeichnung für diese Stufe.
Zindānī interpretiert den Korantext aus Q. 23:14 neu und definiert das
letzte koranische Stadium, das für gewöhnlich als ḫalq āḫar betitelt wird,
um. Er nominalisiert das koranische Verb anšaʾnāhu aus Q. 23:14 „ṯumma
anšaʾnāhu ḫalqan āḫar“ und leitet daraus die našʾa-Stufe ab. Diese folge
dem laḥm-Stadium und beginne somit am 57. Tag der Schwangerschaft.
Našʾa wird recht unspezifisch als Wachstum des Fötus definiert. Hierzu
zählen die Ausprägung der individuellen Merkmale (at‑taʿdīl) sowie indi‐
vidueller Proportionen (at‑taṣwīr al‑fardī) durch das stete Wachsen der
Knochen und Organe.538 Dementsprechend dauere die našʾa-Stufe bis zum
Ende der Schwangerschaft an.

Zindānī nennt drei Bedeutungen des Wortes našʾa: „to initiate“, „grow
and develop“ und „to rise and increase“539. Davon ausgehend hätten die Ko‐
ranexegeten folgende Bedeutungen von Q. 23:14 abgeleitet: „[d]evelopment

538 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“, und Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Per‐
saud und ʿAbd al‑Maǧīd az-Zindānī, „Nashʾah Stage.“ In Human Development as
Described in the Qurʾan and Sunnah, 99–101.

539 S. ebd., 94.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

168

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


of the fetus into a creature capable of speaking, hearing and seeing” sowie
„[b]reathing the spirit into the fetus”540. Kritische Stimmen, die potentiell
die Vereinbarkeit zwischen der Aussage, dass der Fötus so früh die Fähig‐
keiten zum Sprechen, Hören und Sehen erlangt, mit dem tatsächlichen
Entwicklungsstatus des Fötus problematisieren könnten, nimmt az‑Zindānī
mit dem erneuten Verweis auf das Adverb ṯumma vorweg. Ṯumma, das den
koranischen Satz „ṯumma anšaʾnāhu ḫalqan āḫar“ einleitet, verweise auf
das graduelle Einsetzen der našʾa-Stufe: „The nashʾah or fetal stage can be
considered as beginning in the 9th week, but is delayed in the expression
of all of its above meanings until later.“541 Zwar sei ein Wachstum des
Fötus auch zu Beginn der neunten Schwangerschaftswoche zu beobachten,
jedoch sei dieses relativ langsam. Das rapide Wachstum, das durch das Verb
anšaʾnāhu angezeigt werde, starte erst ab der zwölften Schwangerschaftswo‐
che. Ebenso verhalte es sich mit der Entwicklung des Organsystems, das
zwar in Teilen ab der achten Woche beginne, aber erst nach der elften Wo‐
che richtig erkennbar werde. Seine volle Bedeutung entfalte die našʾa-Stufe
ab der zwölften Woche.542

Als eine weitere Erklärung für sein Verständnis der našʾa-Stufe verweist
az‑Zindānī auf Q. 75:37-39543 und Q. 82:7-8544, in denen kein abschließen‐
des Stadium der embryonalen Entwicklung erwähnt, sondern lediglich
auf die Differenzierung zwischen dem männlichen und weiblichen Ge‐
schlecht hingewiesen wird. Aus diesem Umstand schließt az‑Zindānī, dass
die Differenzierung zu weiblichen oder männlichen Genitalorganen und
Keimdrüsen des Fötus im letzten koranischen Stadium stattfindet. Gemäß
az‑Zindānīs Modell ist dies das našʾa-Stadium. Da die Ausprägung der
externen Geschlechtsorgane zwischen der elften und zwölften Schwanger‐
schaftswoche stattfindet, legitimiert er mit dieser Zeitangabe seine Defini‐
tion und Chronologie der embryonalen Stadien. Zindānīs Darstellung der
Abläufe innerhalb der našʾa-Stufe ist unübersichtlich und etwas ungenau.545

540 S. ebd., 95.
541 S. ebd.
542 Vgl. ebd.
543 „War er nicht ein Tropfen Samen, der sich ergoss? Darauf ward er ein Klumpen, den

er dann schuf und ebenmäßig formte und dann ein Paar daraus machte, Mann und
Frau.“ Aus Bobzin, Der Koran.

544 „der dich erschaffen, feingebildet und ins Gleichgewicht gebracht, ja, dich in jene
Form, wie er sie wollte, hat gebracht?“, aus ebd.

545 Ebenso fällt auf, dass die Angaben des Schwangerschaftszeitraums besonders in
den Abschnitten zum našʾa-Stadium uneinheitlich in Tagen, Wochen oder Mona‐

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

169

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gemäß seiner Interpretation von an‑našʾa weicht az‑Zindānī stark von
der gängigen Übersetzung des Korans „dann ließen wir ihn als andere
Schöpfung erstehen“ ab. Die Passage aus Q. 23:14 „ṯumma anšaʾnāhu
ḫalqan āḫar […]“ übersetzt er mit „Then We (anshaʾnāhu) cause him to
grow and come into being and attain the definitive (human) form.“546

Diese Übersetzung zeigt nicht nur den Entwurf eines neuen Stadiums na‐
mens an‑našʾa, sondern auch eine inhaltliche Interpretation von ḫalq āḫar,
die sich auf die äußeren Veränderungen des Embryos bezieht und damit
von anderen Modellen der embryonalen Entwicklung abweicht, in denen
ḫalq āḫar das letzte von sechs Stadien darstellt und mit der Beseelung des
Embryos verknüpft wird.547 Lediglich in einem in Zusammenarbeit mit
dem kanadischen Mediziner Keith Moore (1925-2019) verfassten Artikel
orientiert sich az‑Zindānī an der verbreiteten Übersetzung von ḫalq āḫar
als „another creature“. In dieser kürzeren Abhandlung über die koranischen
Referenzen zur Embryologie heißt es: „This part of Sura 23:14 implies
that the bones and muscles result in the formation of another creature.“548

Trotz dieser Anlehnung an die geläufige Interpretation des koranischen
Ausdrucks bleiben Theorien zur Beseelung oder Menschwerdung des Un‐
geboren unbeachtet. Stattdessen bleibt auch hier der Fokus auf die maß‐
geblichen Veränderungen der äußeren Form des Embryos bestehen. Die
„formation of another creature“ setzt az‑Zindānī mit dem Übergang vom
Embryo zum Fötus in Beziehung:

This [der ḫalq āḫar] may refer to the human-like embryo that forms by
the end of eighth week. At this stage it has distinctive human characteris‐
tics and possesses the primordia of all the internal and external organs
and parts. After the eighth week, the human embryo is called a fetus.
This may be the new creature to which the verse refers.549

ten angegeben werden. Das erzeugt Verwirrung und erschwert die unmittelbare
Vergleichbarkeit und barrierefreie Überprüfung des Gesamtkonzepts.

546 S. Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Nashʾah Sta‐
ge.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 94; vgl. auch
Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „New Terms.“ In
Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 161.

547 Vgl. hierzu ausführlicher Kapitel 2.
548 S. Keith Moore, „A Scientist’s Interpretation.“ The Journal of the Islamic Medical

Association of North America 18 (1986): 16.
549 S. ebd.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

170

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Aus az‑Zindānīs Umgang mit dem Begriff des ḫalq āḫar wird weiterhin
deutlich, dass er eindeutig nicht das Ziel verfolgt, den Beginn des mensch‐
lichen Lebens zu definieren. Statt der Gleichsetzung von ḫalq āḫar mit
der Beseelung und einem daraus resultierenden Menschsein definiert er
den Entwicklungsschritt al‑ḫalq. Dieser ist Teil der nuṭfa-Stufe und wird
aufgrund der stattgefundenen Befruchtung zwar als „real beginning of the
human being“550 definiert, allerdings nicht im Sinne von menschlichem
Leben als solches, sondern als Beginn des Prozesses der Menschwerdung.
Ḫalq hat in az‑Zindānīs Erläuterungen auch keinen weiteren Stellenwert.

Zindānīs Ausschluss der Beseelung des Ungeborenen aus der Kalkulation
seines Modells der embryonalen Entwicklung ist ein weiterer bemerkens‐
werter Aspekt seiner Einführung des našʾa-Stadiums, mit dem er geschickt
auf ein Vereinbarkeitsproblem reagiert. Die gängige Annahme, dass der
Zeitraum von entweder 40 oder 120 Tagen in jedem Fall die sechs Stadien
nuṭfa bis ḫalq āḫar umfasst, schließt weiterhin mit ein, dass die Beseelung
des Embryos entweder am Ende des einen oder anderen Zeitraums stattfin‐
det. Aus diesem Grund stehen andere Versuche, Offenbarung und Embryo‐
logie zu harmonisieren, vor dem Problem, dass sie entweder schwerlich
mit den Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft oder mit dem
Ibn Masʿūd-Hadith vereinbar sind. Wenn alle sechs Stadien (nuṭfa, ʿalaqa,
muḍġa, ʿiẓām, laḥm und ḫalq aḫār) innerhalb von 40 Tagen stattfinden
sollen, widerspricht diese Sichtweise den Erkenntnissen der modernen
Embryologie. Werden andernfalls die sechs Stadien unter 120 Tagen sub‐
sumiert, ist dies schwer mit der Berechnungsgrundlage von 120 Tagen
aus dem Ibn Masʿūd-Hadith zu vereinen, dessen Inhalt lediglich auf drei
Phasen von je 40 Tagen schließen lässt. Zindānī löst dieses Problem, indem
er zunächst die ʿiẓām und laḥm-Stadien aus dem Zeitraum von 40 Tagen
isoliert, wodurch er grundsätzlich eine bessere Übereinstimmung zwischen
den Beschreibungen der koranischen Stadien mit medizinischen Erkennt‐
nissen gewinnt. Folglich könnte das Stadium ḫalq āḫar in az‑Zindānīs
Modell nicht sinnvollerweise nach 40 oder 120 Tagen einsetzen, da es
dann zeitlich den ʿiẓām und laḥm-Stadien vorangestellt wäre. Aufgrund
dessen ersetzt az‑Zindānī erstens ḫalq āḫar durch an‑našʾa, wodurch er
die Verknüpfung zwischen diesem Stadium und der Beseelung auflöst, und
zweitens schließt er den Beseelungszeitpunkt gänzlich aus seiner Kalkulati‐
on aus.

550 S. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Nutfah
Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 41.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

171

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Insgesamt ist es auffällig, dass er sich nur sehr verhalten zur Beseelung
des Embryos äußert. Wenn az‑Zindānī die Beseelung thematisiert, trifft
er keine expliziten Aussagen zum Beseelungszeitpunkt. Als ein mögliches
Zeichen für die stattgefundene Beseelung nennt er den Schlafzyklus des
Fötus, der ab dem Ende des dritten Schwangerschaftsmonats einsetzt. Er
verknüpft diese Hypothese mit Q. 39:42.551 Letztlich beschränkt sich seine
Beurteilung allerdings darauf, dass Koran und Sunna implizieren würden,
dass die Beseelung des Fötus während der našʾa-Stufe stattfinde.552 Da diese
Stufe vom 57. bis zum 266. Tag553 der Schwangerschaft verläuft, bleibt auch
diese Angabe vage.554

Zindānīs Unbestimmtheit an dieser Stelle fügt sich in den Versuch ein,
sich als „Anhänger der Wissenschaft“ darzustellen. So betont az‑Zindānī
stets, dass es aktuell nicht möglich ist, den genauen Zeitpunkt der Besee‐
lung empirisch festzustellen und die Seele ein Mysterium sei.555 Nicht
abzustreiten sei hingegen, dass sich der beseelte Embryo deutlich vom
unbeseelten unterscheide. Hier erinnert die von az‑Zindānī verwendete

551 „Gott beruft die Menschen ab zum Zeitpunkt ihres Todes, und die noch nicht
gestorben sind, während ihres Schlafes. Und er hält die zurück, für die er den
Tod beschlossen hat, und lässt die anderen bis zu einem genannten Zeitpunkt frei.
Siehe, darin liegen wahrlich Zeichen für Menschen, die sich Gedanken machen.“
Aus Bobzin, Der Koran. Zindānī relativiert diese Überlegung mit dem Hinweis,
dass es für eine abschließende Bewertung dieser Hypothese weiterer neurologi‐
scher Untersuchungen bedürfe. Vgl. az‑Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“, und
Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az‑Zindānī, „Nashʾah Stage.“ In
Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 98–99. Die Verknüp‐
fung von Beseelung und Schlafzyklus ist jedoch in sofern bemerkenswert, als dass
az‑Zindānī meines Wissens nach seinerzeit der einzige war, der auf diese mögliche
Wechselwirkung hingewiesen hat.

552 Überraschend ist, dass er an diesem Punkt seiner Ausführungen schreibt:
„wa‑n‑našʾatu ḫalqan āḫar hiya marḥalatu nafḫi r‑rūḥi kamā qāla ǧumhūru
l‑mufassirīn“ und damit einmalig auf die Verknüpfung zwischen ḫalq āḫar und
der Beseelung Bezug nimmt. Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.

553 Ab dem Tag der Befruchtung beträgt die mittlere Dauer einer menschlichen
Schwangerschaft 267 Tage.

554 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Nut‐
fah Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 41;
Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Nashʾah Stage.“ In
Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 96, und az-Zindānī
und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.

555 Vgl. ebd., 98.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

172

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Terminologie erneut an Ibn al‑Qayyim, wenn er von pflanzlichem Leben556

(ḥayāt nabātīya557) schreibt.
Gleiches gilt, wenn er feststellt, dass es ein Beweis für die Beseelung sein

könnte, wenn die Bewegungen des Embryos von reflexhaft zu willentlich558

übergehen. Deutlich setzt auch az‑Zindānī die Beseelung mit der Erlangung
eines Willens („self-awareness“559) gleich. In der zehnten Schwangerschafts‐
woche bewegt sich das Ungeborene, sobald es entsprechend stimuliert
wird. Allerdings sei unklar, ob diese Bewegungen lediglich neurologische
Reflexe seien oder auf einen Willen hinweisen. Sollte der zweite Fall zu‐
treffen, wäre der Beseelungszeitraum zweifelsfrei „within the time frame
presented in the Islamic statements.“560 Um welche „Islamic statements“ es
sich genau handelt lässt az‑Zindānī offen. Da es in dem geschilderten Zu‐
sammenhang um die zehnte Schwangerschaftswoche geht, wäre die Grenze
von 40 Tagen deutlich überschritten.

Den einzigen Schluss, den az‑Zindānīs Ausführungen an dieser Stelle
zulassen, ist, dass er absichtlich ungenau und zögernd bleibt. Es wäre
passend gewesen, im Hinblick auf die Beseelung die entsprechenden Ha‐
dithe und die verschiedenen Interpretationen darzulegen und entsprechend
seines Modells zurückzuweisen. Tatsächlich bleibt az‑Zindānī innerhalb
seines iʿǧāz ʿilmī-Ansatzes konsequent: Da es keinen gesicherten naturwis‐
senschaftlichen Beweis über die Beseelung gibt, verweist az‑Zindānī darauf,
dass letztlich nur Gott die Wahrheit über ihren Zeitpunkt wisse. Es ist
anzunehmen, dass die diskrete Behandlung des transzendenten Elements
der Seele im Sinne einer daʿwa ist, die auf der Harmonie zwischen dem
Offenbarungswissen und der modernen Naturwissenschaft basiert. Dies
gilt gleichermaßen für die Frage nach der Zulässigkeit von Schwanger‐
schaftsabbrüchen, die im Themenkomplex Embryologie stets mitschwingt,
insbesondere bei der Festlegung des Zeitpunkts des menschlichen Lebens‐
beginns. Aufgrund von az‑Zindānīs Fokus auf daʿwa, dessen Analyse In‐
halt des folgenden Kapitels sein wird, überrascht es nicht, dass die Frage
nach dem menschlichen Lebensbeginn sowie daran anknüpfende Themen

556 Vgl. ebd., 98.
557 S. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
558 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Nashʾah

Stage.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 99.
559 S. ebd., 98.
560 S. ebd., 99.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

173

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wie Schwangerschaftsabbrüche oder Embryonenforschung kaum oder gar
nicht von az‑Zindānī behandelt werden.561

Das Thema Schwangerschaftsabbruch (al‑iǧhāḍ) wird lediglich in
aṣ‑Ṣāwīs Teil von Aṭwār al‑ǧanīn kurz angeschnitten. Nach seinen Ausfüh‐
rungen zur Beseelung hält er fest, dass es nach Ablauf der ersten 40 Tage
ein „Tabu zum Abbruch“562 (ḥurmat al‑iǧhāḍ) gebe, da es laut Mehrheit der
Rechtsgelehrten ein Verbot von Schwangerschaftsabbrüchen ab dem Zeit‐
punkt der Beseelung gebe. Auch wenn der genaue Zeitpunkt der Beseelung
unklar sei, erfolge sie zweifellos nach dem muḍġa-Stadium. Da letzteres
eindeutig nach 40 Tagen beendet sei, sollte kein Risiko eingegangen wer‐
den. Dennoch weist aṣ‑Ṣāwī darauf hin, dass sich das Tabu, einen Abbruch
vorzunehmen, nach der taḫlīq-Stufe (bis zum 56. Tag) verschärfe.563

Aus dem Gesagten wurde sichtbar, dass az‑Zindānī sich nicht als Teil des
bioethischen Diskurses der Rechtsfindungsgremien sieht. Dies zeigt sich
zunächst daran, dass er sich nicht zu den Themen Lebensbeginn und Ab‐
treibung äußert, die in den Gremien dominieren, wenn es um Fragen der
embryonalen Entwicklung geht. Darüber hinaus verweist er auch bezüglich
der Interpretation des Ibn Masʿūd- sowie des Ḥuḏaifa-Hadiths nicht direkt
auf die Diskussionen in den Gremien.

Vielmehr entwickelte er ein Modell embryonaler Entwicklung, das in
mehreren Punkten von anderen zeitgenössischen Interpretationen, wie bei‐
spielsweise der von al‑Bār, abweicht. Der offenkundigste Unterschied ist
die Auffassung az‑Zindānīs, dass die Entwicklung der drei Stadien nuṭfa,
ʿalaqa und muḍġa in einem Zeitraum von 40 statt 120 Tagen abläuft. Er
stützt diese Begründung auf drei Argumente: erstens, die Präferenz für den
Ibn Masʿūd-Hadith in der Variante aus dem Ṣaḥīḥ Muslim. Laut az‑Zindānī
verweise der Zusatz fī ḏālika in dieser Hadith-Variante eindeutig auf einen
einmaligen Zeitraum von 40 Tagen. Zweitens scheint er sich auf Ibn al‑Qay‐
yims Unterscheidung von unwillentlichem und willentlichem Leben zu
beziehen. Diese modifiziert er allerdings dahingehend, dass er beide Zu‐

561 Auch von den während az‑Zindānīs Zeit als Vorsitzender der CSMQS (1987-2002)
erschienen Ausgaben der Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān
wa‑s‑sunna behandeln lediglich fünf von über 100 Artikeln die Themen Gene‐
tik, künstliche Befruchtung und Embryonenforschung. Die älteren Ausgaben
der Maǧalla sind abrufbar unter al-Haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān
wa-s-sunna, „Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna.“
Zuletzt geprüft am 20.09.2021, http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of
-the-magazine. Ausführlich untersuche ich die Inhalte der Maǧalla in Kapitel 6.

562 S. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
563 Vgl. ebd.

4. Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien

174

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine


stände innerhalb des Zeitraums von 40 statt 120 Tagen verortet. Drittens
formuliert az‑Zindānī das letzte aus Q. 23:14 abgeleitete Stadium von der
gängigen Definition ḫalq āḫar zu an‑našʾa um. Wie ich herausgearbeitet ha‐
be, dient dieser Schritt dazu, den Moment der Beseelung des Embryos aus
der zeitlichen Kalkulation der embryonalen Entwicklung auszuschließen.
Infolgedessen gelingt es az‑Zindānī, in dem von ihm präsentierten Modell
eine stimmige Vereinbarkeit zwischen Q. 23:12-14, dem Ibn Masʿūd-Hadith,
dem Ḥuḏaifa-Hadith sowie dem medizinischen Wissenstand herzustellen.

Die zentrale Botschaft der Harmonie zwischen „Islam“ und „Wissen‐
schaft“, die az‑Zindānī mittels iʿǧāz ʿilmī überbringen will, dient vornehm‐
lich der daʿwa. Wie ich im folgenden Kapitel untersuche, kommt in
az‑Zindānīs Ansatz der Naturwissenschaft die entscheidende Rolle zu, so‐
wohl die Korrektheit seiner Interpretation zu stützen, als auch den gene‐
rellen Beweis für die gleichsame Wunderhaftigkeit des Korans sowie die
Rationalität des Islams zu liefern.

4.2 Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung

175

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die Islamisierung der Embryologie: Die Rolle moderner
Naturwissenschaft in az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

Nachdem bereits deutlich geworden ist, dass az‑Zindānī embryologisches
Wissen heranzieht, um seine Argumentation zu belegen, geht es in dem
vorliegenden Kapitel um az‑Zindānīs Verständnis von und seinen Umgang
mit modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und Wissenschaft‐
lichkeit.564 Diese Betrachtung macht az‑Zindānīs Versuch sichtbar, das
Fachgebiet der Embryologie in zweifacher Hinsicht zu „islamisieren“: ers‐
tens ist er bemüht nachzuweisen, dass die zeitgenössischen Erkenntnisse
über die Embryologie bereits in Koran und Sunna vorhanden sind. Er ar‐
gumentiert folglich für eine Modifizierung der „Urheberschaft“ dieses Wis‐
sens, das unzweifelhaft islamisch sei. Zweitens plädiert az‑Zindānī für eine
Übernahme der islamischen Terminologie in der akademischen Embryolo‐
gie. Ich nutze bewusst den etwas plakativen Begriff der „Islamisierung“, da
ich az‑Zindānīs Bestreben als einen spezifischen Ansatz der „Islamisierung
des Wissens“ verstehe.

Der Ausdruck „Islamisierung des Wissens“ oder auch „Islamisierung
der Wissenschaft(en)“ (islāmīyat al‑maʿrifa)565 beschreibt seit der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts566 das Ziel, die islamische Offenbarung und die
als säkular verstandene Naturwissenschaft miteinander zu harmonisieren.
Dabei geht es ausdrücklich darum, dass die Naturwissenschaft nicht im
Widerspruch zur Offenbarung stehen darf. Dieses Anliegen einer Islamisie‐
rung ist eine prominente Position bezüglich des Verhältnisses zwischen re‐

564 Zu den Begriffen „Wissen“ und „Wissenschaft“ vgl. den einleitenden Teil.
565 Geläufiger sind die englischen Begriffe „Islamization of knowledge“ sowie „Isla‐

mization of science“. Letztere fand maßgeblich durch Stenbergs 1996 erschienene
Monographie Verbreitung. Stenberg benutzt beide Begriffe ohne explizite Abgren‐
zung voneinander. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science. Zu den unterschied‐
lichen arabischen Varianten des Begriffs vgl. Johannes Grundmann, „Islamismus,
Bildung und Gesellschaft in Jordanien am Beispiel des privaten Hochschulwesens“
(Dissertation, Seminar für Orientalistik und Islamwissenschaft, Ruhr-Universität
Bochum, 2011), zuletzt geprüft am 14.10.2021, https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.
de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641, 52–54.

566 Der genaue Zeitpunkt der Entstehung sowie die erste Verwendung des Begriffs sind
strittig. Erste Datierungsversuche nennen die 1960er Jahre. Vgl. hierzu Grundmann,
„Islamismus, Bildung und Gesellschaft“, 54–55.

177

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641


ligiösem und modernem naturwissenschaftlichen Wissen, die sich in meh‐
reren, sich teilweise überschneidenden Diskursen und Projekten widerspie‐
gelt. Konkrete Vorhaben zur Islamisierung von (Teil-)Disziplinen wurden
bisher kaum einer wissenschaftlichen Analyse unterzogen. Überdies behan‐
deln die bestehenden Untersuchungen vornehmlich Fachgebiete, in denen
der Fokus auf gesellschaftspolitischen Theorien und Beschreibungen, statt
auf konkreten (naturwissenschaftlichen) Anwendungsbereichen liegt.567

Zindānīs iʿǧāz ʿilmī ist Teil des Diskursfeldes der Islamisierung des Wis‐
sens, der in diesem Sinne bisher kaum wahrgenommen wurde.568 Aller‐

567 Eine Ausnahme stellen das International Institute for Islamic Thought (IIIT) sowie
weitere von dessen Mitgründer Ismail al‑Faruqi (Ismāʿīl al-Fārūqī, 1921-1986) ab‐
hängige Projekte dar. Das IIIT sowie die Ideen von al‑Faruqi werden beispielsweise
in der Monographie von Stenberg ausführlich untersucht. Vgl. Stenberg, The Isla‐
mization of Science, 153–219. Eine Studie zu Biografien, Netzwerken und Einfluss
von al‑Faruqi und weiteren mit dem IIIT assoziierten Persönlichkeiten hat Mona
Abaza vorgelegt. Vgl. Mona Abaza, Debates on Islam and Knowledge in Malaysia
and Egypt: Shifting Worlds (London u.a.: RoutlegeCurzon, 2002). Auch Grund‐
mann erörtert ausführlich die Funktionen und Ziele des IIIT in seiner Untersu‐
chung von Islamisierungsbestrebungen im privaten jordanischen Hochschulwesen.
Vgl. Grundmann, „Islamismus, Bildung und Gesellschaft“, 52–75. Faruqis Konzept
von Religion widmet sich der Sammelband von Yusuf Imtiyaz, Hrsg., Islam and
Knowledge: Al Faruqi's Concept of Religion in Islamic Thought. Essays in Honor of
Ismaʿil Al Faruqi (London u.a.: Tauris, 2012). Weiterhin ist kürzlich ein Beitrag zu
dem mit dem IIIT affiliierten Philosophen Muḥammad Naqīb al‑ʿAṭṭās erschienen:
Vgl. Mohd Faizal Musa, Naquib Al-Attas' Islamization of Knowledge: Its Impact
on Malay Religious Life, Literature, Language and Culture, Trends in Southeast
Asia 16 (Singapur: ISEAS Publishing, 2021). Für einen Überblick über vereinzel‐
te Untersuchungen von Teildisziplinen vgl. Kerim Edipoğlu, „Islamisierung der
Soziologie oder Soziologisierung des Islam? Indigenisierungsansätze in Malaysia,
Iran und der arabischen Welt“ (Dissertation, Eberhard Karls Universität Tübingen,
2005), zuletzt geprüft am 14.10.2021, https://publikationen.uni-tuebingen.de/xm
lui/handle/10900/46259, 6. Edipoğlu untersucht Ansätze zur Islamisierung der
Soziologie. Eine weitere aktuelle Arbeit untersucht die Geschichte des islamischen
wirtschaftspolitischen Denkens sowie dessen moderne Ausprägungen: Sami al-Dag‐
histani, The Making of Islamic Economic Thought: Islamization, Law, and Moral
Discourses (Cambridge: Cambridge University Press, 2021). Hatsuki Aishima und
Armando Salvatore argumentieren am Beispiel von Muṣṭafā Maḥmūd und ʿAbd
al‑Ḥalīm Maḥmūd (1910-1978), dass diese durch die Verbreitung von religiösen
Schlüsselwörtern und -ideen Diskurse der ägyptischen Mittelschicht islamisierten.
Vgl. Hatsuki Aishima und Armando Salvatore, „Doubt, Faith, and Knowledge: The
Reconfiguration of the Intellectual Field in Post-Nasserist Cairo.“ Journal of the
Royal Anthropological Institute 15, Nr. 1 (2009): 41–56.

568 Stenberg untersucht zwar Bucailles Position innerhalb der Islamisierungsbewegung,
erwähnt Keith Moore und az‑Zindānī jedoch vornehmlich als Unterstützer Bucail‐
les. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 221–37.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

178

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259


dings weist az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī entscheidende Unterschiede zu anderen
definierten Vorstellungen einer Islamisierung auf. Dies betrifft insbeson‐
dere das Verhältnis zwischen „dem Islam“ und „dem Westen“ innerhalb
„islamischer Wissenschaft(en)“: In den gängigen Beschreibungen wird die
im 20. Jahrhundert gestiegene Nachfrage nach einer Islamisierung des Wis‐
sens in einem Gefühl der Bedrohung vor einer Dominanz des Westens
und seiner Wissenskultur verortet. Das Anliegen, eine spezifisch islamische
Art der Wissenschaft zu entwickeln, zieht indes Fragen nach Rolle und
Definition dieser Wissenschaft nach sich. Der kleinste gemeinsame Nenner
aller möglichen Antworten ist das Bestreben, Islam und moderne, als sä‐
kular verstandene Naturwissenschaft zu kombinieren. Eine grundsätzliche
Vereinbarkeit beider Sphären wird dabei vorausgesetzt, derweil es eine
populäre Herangehensweise der Islamisierenden ist, die Übernahme von
westlichem Wissen zu legitimieren.569

Bei näherer Betrachtung wird schnell deutlich, dass es bei az‑Zindānīs
iʿǧāz ʿilmī zwar prinzipiell ebenso um die Vereinbarkeit von „Islam“ und
„Wissenschaft“ geht, es sich ansonsten jedoch um einen alternativen Ansatz
handelt. Das signifikanteste Alleinstellungsmerkmal von az‑Zindānīs iʿǧāz
ʿilmī ist das erklärte Ziel seiner Bemühungen: Statt um Dominanzausgleich
gegenüber dem Westen richtet az‑Zindānī seine Aktivitäten an der daʿwa
aus.570 Daher unterscheidet sich auch seine Methode im Umgang mit Wis‐
sen und Wissenschaftlichkeit von den bisher untersuchten Ansätzen der
Islamisierung des Wissens. Darüber hinaus zeigt seine Herangehensweise,
dass az‑Zindānī die Terminologie der akademischen Embryologie gemäß
seinen Auffassungen zu modifizieren versucht. Diese Feststellungen erwei‐
tern das Blickfeld auf das Diskursfeld „Islam“ und „Wissenschaft“. Insbeson‐
dere der lebenspraktische Bezug von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī im Bereich
der Embryologie rechtfertigt eine genaue Analyse seiner Methoden und
Prämissen.

Zindānīs Auffassung über die komplementären Eigenschaften von natur‐
wissenschaftlichem und religiösem Wissen lenkt den Blick erneut auf Ibn
al‑Qayyim und dessen Werke zur Prophetenmedizin. Um das Verständnis
von iʿǧāz ʿilmī zu erweitern, erläutere ich im folgenden Abschnitt zunächst
diese Parallele bezüglich des Umgangs mit naturwissenschaftlichem Wissen

569 Wie Stenberg treffend formuliert hat, herrscht bereits bei der Frage, wer die Bezie‐
hung zwischen „Islam“ und „Wissenschaft“ definieren darf, kein Konsens mehr. Vgl.
ebd., 300–301.

570 Zur Einordnung der Entstehung von iʿǧāz ʿilmī vgl. den einleitenden Teil.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

179

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī und in der Prophetenmedizin. Anschließend neh‐
me ich die angesprochenen Methoden in den Blick, die seinen iʿǧāz ʿilmī
prägen: Erstens, az‑Zindānīs Fokus auf die äußeren Merkmale des sich
entwickelnden Embryos. Ich analysiere, wie az‑Zindānī Bilder als Mittel
der Wissenspopularisierung nutzt. Der Schwerpunkt auf die Form des
Embryos in Verbindung mit neuen Technologien bildgebender Verfahren
ermöglichte es az‑Zindānī, seiner Meinung mithilfe von Bildern und Illus‐
trationen eine „sinnliche Wirklichkeit“571 zu verleihen und die ikonischen
Vergleiche zwischen dem Embryo und einem Egel sowie einer gekauten
Substanz zu schaffen. Die beiden Vergleiche wiederum sind ein wichtiges
Mittel in der internationalen daʿwa geworden, was sich laut az‑Zindānī
erstmals eindrücklich bei Moore gezeigt hat. Die Zusammenarbeit mit
Moore und weiteren westlichen, nichtmuslimischen Wissenschaftlern572 ist
gleichzeitig das zweite Mittel, mit dem az‑Zindānī die Naturwissenschaft
als Legitimationslieferantin heranzieht. Diese Kooperation ist die bekann‐
teste Unternehmung az‑Zindānīs im Bereich iʿǧāz ʿilmī und wird in Publi‐
kationen zu seiner Person regelmäßig erwähnt. Dennoch fehlen in der For‐
schung eine detaillierte Zusammenfassung der bekannten Fakten bezüglich
der Umstände dieser Zusammenarbeit, eine Analyse der gemeinsamen Pu‐
blikationen sowie eine Diskussion der Nachwirkungen. Auch wenn über
manche Einzelheiten nur spekuliert werden kann, beabsichtige ich, diese
Lücken mit dem vorliegenden Kapitel so weit wie möglich zu schließen.
Schließlich erörtere ich az‑Zindānīs Argumentation für eine Übernahme
der islamischen Terminologie in der internationalen Embryologie, die sei‐
nen Wunsch nach einer Islamisierung der Embryologie unmissverständlich
verdeutlicht.

Der Untersuchung der genannten Punkte liegen neben den im vorigen
Kapitel bereits eingeführten Texten verschiedene Publikationen zugrun‐
de, die unter der Zusammenarbeit von az‑Zindānī und Moore entstan‐
den sind.573 Hierzu zählt insbesondere die Sonderausgabe von Moores

571 S. Duden, Der Frauenleib als öffentlicher Ort, 30.
572 Zu diesem Begriff vgl. den einleitenden Teil.
573 Keith Moore, „Highlights of Human Embryology in the Koran and Hadith: Pro‐

ceedings from the Seventh Saudi Medical Conference, May 3-6 1982.“ Arabization
and Medical Education, o.J., 51–58, zuletzt geprüft am 18.07.2018, https://islamicar
chives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-kor
an-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/; Moore, „A Scientist’s Interpretation,“ 15–17,
und Keith Moore, Muṣṭafā Aḥmad und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, The Qurʾan and
Modern Science: Correlation Studies (Beltsville: International Graphics, 1990).

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

180

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore


Lehrbuch The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. With
Islamic Additions (folgend Islamic Additions).574 Des Weiteren diskutiere ich
az‑Zindānīs Projekt This is the Truth (Innahu l‑ḥaqq), das auf Videoaufnah‐
men von Interviews mit nichtmuslimischen Wissenschaftlern basiert und
unter dem gleichen Titel auch in verschriftlichter Form vorliegt.575

5.1 Zum Verhältnis von „Islam“ und „Wissenschaft“: Von der
Prophetenmedizin zu iʿǧāz ʿilmī

Anhand von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten lassen sich Analogien zur
Prophetenmedizin ziehen, aufgrund derer letztere als eine vormoderne
Form der Islamisierung des Wissens bezeichnet werden kann. Gewiss
hat der Begriff der Islamisierung des Wissens seinen Ursprung nicht in
der Prophetenmedizin, in deren Abhandlungen nicht zwischen Religion
und Naturwissenschaft gemäß einem modernen Verständnis unterschieden
wurde. Ebenso steht außer Frage, dass die technischen und erkenntnis‐
theoretischen Voraussetzungen nicht vergleichbar sind. Dennoch erweckt
az‑Zindānīs Zusammenarbeit mit dem Mediziner Moore den Eindruck
einer Wiederbelebung einer Auffassung von ʿilm, demgemäß keine Tren‐
nung der Sphären Religion und Naturwissenschaft vorgenommen wird.
Da es weiterhin mehrere Hinweise dafür gibt, dass az‑Zindānī sich auf
Ibn al‑Qayyim bezieht, ist eine Darstellung der Parallelen aufschlussreich.
Meines Wissens wurden diese bisher nicht explizit thematisiert.576

Nicht nur der Anspruch an Vereinbarkeit von Offenbarungswissen und
Naturwissenschaft, sondern die in Kapitel 4 beschriebene Anpassung na‐
turwissenschaftlichen Wissens an religiöse Vorstellungen ist die größte Ge‐
meinsamkeit zwischen den Genres des iʿǧāz ʿilmī und der Prophetenmedi‐

574 Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions.
575 az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“. Die englische, leicht abweichende Variante wurde von

Abdullah al‑Rehaili herausgebracht, die erste Auflage stammt von 1998. Vgl. Abdul‐
lah al-Rehaili, This is the Truth: Newly Discovered Scientific Facts Revealed in the
Qur'aan & Authentic Hadeeth, 3. Aufl. (1999), zuletzt geprüft am 05.03.2021.

576 Die Umformulierung von Texten des Genres der Prophetenmedizin vor dem
Hintergrund der modernen Medizin und die daraus resultierende konstruierte Be‐
ziehung hat Ahmed Ragab untersucht. Dabei stehen jedoch nicht vergleichende
Methoden im Fokus, sondern die Strategien der Editoren, die Prophetenmedizin
für ein zeitgenössisches Publikum zu erläutern und zu legitimieren. Vgl. Ragab,
„Prophetic Traditions and Modern Medicine“, 657–73.

5.1 Von der Prophetenmedizin zu iʿǧāz ʿilmī

181

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zin.577 Zindānīs Methode erinnert an diejenige Ibn al‑Qayyims, mit der die‐
ser zeigen wollte, dass Offenbarung und Medizin miteinander übereinstim‐
men. Für Ibn al‑Qayyim stand außer Frage, dass der Korantext die höchste
Autorität habe und den Aussagen des Propheten eine Weisheit innewohne,
„die aber selbst die herausragendsten Ärzte zu begreifen nicht imstande
seien.“578 Folglich unterzog er die medizinischen Lehren seiner Zeit einer
Prüfung, indem er ihnen die Interpretationen von Koranversen und Hadi‐
then gegenüberstellte. Diese „kritische Auseinandersetzung“579 übernimmt
az‑Zindānī, indem er moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse stets
mit koranischen Textstellen oder Hadithen verknüpft. Wie bereits im vori‐
gen Kapitel dokumentiert, vertritt az‑Zindānī ebenso wie Ibn al‑Qayyim
die Ansicht, dass die Aussagen der Naturwissenschaft durch Koran und
Sunna bestätigt werden (müssen) und im Zweifelsfall der Offenbarung
untergeordnet sind.

An seinem Umgang mit medizinischem Wissen wird laut Perho erkenn‐
bar, dass Ibn al‑Qayyim die Erkenntnisse der griechischen Medizin keines‐
falls ablehnte, sie aber als unvollständig beurteilte. Diese Lücke könne
nur durch die göttliche Offenbarung gefüllt werden. Dennoch betonte Ibn
al‑Qayyim die Relevanz, die Lehren der Medizin ebenso wie die Religion
zu studieren, da erst die Kombination aus beiden Wissensfeldern zu einem
tieferen Verständnis der göttlichen Schöpferkraft führe. Da Ibn al‑Qayyim
ohnehin von einer inhaltlichen Übereinstimmung der beiden Disziplinen
ausging, ließ er laut Perho gleichermaßen die Interpretation der Hadithe
von medizinischen Erkenntnissen beeinflussen.580

577 Die Beurteilungen der Prophetenmedizin bezüglich des ihr zugrunde liegenden Ver‐
hältnisses zwischen Religion und Medizin lassen sich grob in zwei Lager teilen: Die
Bewertung der Prophetenmedizin als Reaktion auf die zeitgenössische (säkulare)
galenische Medizin einerseits und als Reaktion gegen die galenische Medizin ande‐
rerseits. Die erste Position betreffend vgl. Perho, The Prophet's Medicine. Die zweite
Position wird nachdrücklich von Johann C. Bürgel, „Dogmatismus und Autonomie
im wissenschaftlichen Denken des islamischen Mittelalters.“ Saeculum 23 (1972):
37 sowie Johann C. Bürgel, „Secular and Religious Features of Medieval Arabic
Medicine.“ In Asian Medical Systems: A Comparative Study, hrsg. v. Charles Leslie
(Berkeley u.a.: University of California Press, 1976), 56–7 vertreten.

578 S. Bummel, „Zeugung und pränatale Entwicklung“, 48. Bummel zitiert aus Ibn
Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr, aṭ-Ṭibb an-nabawī (Kairo: ad-Dār
al-miṣrīya al-lubnānīya, 1989), herausgegeben von Muḥammad Fatḥī Abū Bakr u.
Muṣṭafā Maḥmūd, 15.

579 S. Bummel, „Zeugung und pränatale Entwicklung“, 48.
580 Perho, „Ibn Qayyim al-Ǧawziyyah“, 209.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

182

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auch wenn es Ibn al‑Qayyim um die Behandlung von Krankheiten ge‐
mäß den prophetischen Richtlinien ging, ließen sich diese Aussagen auch
auf die Theorien der embryonalen Entwicklung übertragen.581 Zindānī
würde der Beurteilung über die Unvollständigkeit der als säkular verstan‐
denen Medizin vermutlich vorbehaltlos zustimmen: Medizinische Erkennt‐
nisse sind nicht abzulehnen, sie bedürfen jedoch der Vervollständigung
durch das offenbarte Wissen. In den Dienst dieser Vervollständigung
stellt az‑Zindānī sich mit seinem iʿǧāz ʿilmī. Wie Ibn al‑Qayyim zu seiner
Zeit582 nutzt er Medizin als Legitimation seiner eigenen Aussagen. Das
Problem einer möglichen fehlenden Übereinstimmung umgeht az‑Zindānī
durch die Hierarchieumkehr zwischen der Empirie moderner Naturwissen‐
schaft und Offenbarung.

Projekte, die eine islamische Form von Wissenschaft fordern, kennzeich‐
net mehrheitlich eine starke Abgrenzung von einer als „westlich“ aufgefass‐
ten Wissenschaftskultur. Die betonte Distanz kann sich aus einem Gefühl
westlicher Überlegenheit und einer gleichzeitigen Abhängigkeit vom Wes‐
ten speisen, das durch die Islamisierung des Wissens abgestreift werden
soll.583 Johannes Grundmann formuliert diesen Anspruch gar als eine
„Reinigung“ der Wissenschaft auf den Grundlagen des Islams.584 Diese
Trennung impliziert eine grundsätzliche Dichotomie zwischen „dem Wes‐
ten“ und „dem Islam“, die viele Islamisierungsbewegungen aufrechterhal‐
ten. Zindānī verfolgt mit seinem iʿǧāz ʿilmī eine gänzlich andere Strategie,
die nicht von einer strikten, gar feindlichen Trennung zwischen „Islam“
und „Westen“ ausgeht, noch eine solche Trennung herstellen will.585 Statt

581 Vgl. hierzu ebd.
582 Vgl. Bummel, „Zeugung und pränatale Entwicklung“, 214–16.
583 Edipoğlu spricht von Indigenisierungsprozessen in der modernen Wissenschaft

und ihren Disziplinen im Sinne einer „Unabhängigkeit und Entledigung von
fremden (im Allgemeinen: westlichen) Gedanken und Einflüssen“. S. Edipoğlu,
„Islamisierung“, 9. Vgl. auch Akbar S. Ahmed, „The Islamization of Knowledge.“ In
Esposito, The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 425.

584 Vgl. Grundmann, „Islamismus, Bildung und Gesellschaft“, 53.
585 Die Aussage, dass az‑Zindānī bewusst auf eine gegensätzliche Gegenüberstellung

von „dem Islam“ und „dem Westen“ verzichtet, mag im Hinblick auf seine in
Kapitel 3 erläuterten gesellschaftspolitischen Positionen überraschen. Vor allem
im salafistischen Spektrum ist „der Westen“ ein zentrales Feindbild. Daher wirkt
es widersprüchlich, dass az‑Zindānī in seinem iʿǧāz ʿilmī genau das Gegenteil prak‐
tiziert und mit „dem Westen“ kooperiert. Zindānī bezieht hierzu keine Stellung.
Seine Haltung könnte als opportunistisch gewertet werden: Er nimmt in Kauf,
die Wunderhaftigkeit des Korans durch Nichtmuslime bestätigen zu lassen, um
seiner Botschaft mehr Gehör zu verschaffen. Gleichzeitig ließe sich der Vorwurf,

5.1 Von der Prophetenmedizin zu iʿǧāz ʿilmī

183

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


iʿǧāz ʿilmī als Gegengewicht zur westlichen Naturwissenschaft darzustellen,
deklariert az‑Zindānī moderne embryologische Erkenntnisse um und be‐
ansprucht diese für die islamische Offenbarung. Naturwissenschaftliche
Theorien oder Fakten werden nicht innerhalb von islamischen Konzepten
verankert, sondern als genuin islamisches Wissen dargestellt.586 Im Ge‐
gensatz zu anderen Protagonist:innen der Islamisierung hat az‑Zindānī of‐
fenbar kein Problem mit der Weltanschaulichkeit westlicher Naturwissen‐
schaft und lehnt das als westlich deklarierte Wissen nicht als die islamische
Identität gefährdend ab.587 Zindānīs Anspruch ist es vielmehr zu beweisen,
dass dieses Wissen dem Koran entspringt und daher Teil des Islams ist. In
anderen Worten: Er muss keine argumentativen Strategien entwickeln, um
die Übernahme des westlichen Wissens zu legitimieren, da es gemäß seiner
Anschauung nicht westliches, sondern offenbartes islamisches Wissen ist.

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

Wie bereits dargelegt, sind in az‑Zindānīs Beschreibungen des Embryos
dessen Aussehen und Form wesentlich. Der Einsatz von Bildern verschie‐
dener Stadien embryonaler Entwicklung hilft az‑Zindānī bei der Plausibili‐
sierung seiner Botschaften. Im vorliegenden Abschnitt untersuche ich, wie
az‑Zindānī mithilfe von Kombinationen aus Bildern sowie vereinfachten
Darstellungen der Embryogenese die Auslegungsvarianten der koranischen
Begriffe ʿalaqa und muḍġa verringerte. Es gelang az‑Zindānī, Wahrneh‐
mungsmöglichkeiten zu erzeugen, die einen niedrigschwelligen Zugang zu

sich auf „unislamisches“ Wissen zu beziehen, mit einem Verweis auf Ibn al‑Qay‐
yim entkräften. Für den orthodoxen Gelehrten war es kein Problem, die Texte
des (heidnischen) Griechen Hippokrates als wichtige Quelle heranzuziehen. Ein
aufschlussreiches Beispiel für Ibn al‑Qayyims Referenz auf Hippokrates ist seine
Schrift Tuḥfat al‑maudūd bi‑aḥkām al‑maulūd. Bezüglich dieses kontinuierlichen
Austauschs zwischen profaner und säkularer Medizin vgl. Musallam, Sex and Socie‐
ty in Islam, 55 und Julia Bummel, „Human Biological Reproduction in the Medicine
of the Prophet.“ In Islamic Medical and Scientific Tradition: Criticial Concepts in
Islamic Studies, hrsg. v. Peter E. Pormann 2 (Abingdon u. New York: Routledge,
2011), 333.

586 Damit unterscheidet sich sein Ansatz klar von Versuchen, islamische Äquivalente
für westliche Kategorien zu präsentieren. Edipoğlu untersucht beispielsweise ver‐
schiedene Versuche, übereinstimmende Grundzüge zwischen dem Prinzip der šūrā
und einem „westlichen“ Demokratieverständnis herauszuarbeiten. Vgl. Edipoğlu,
„Islamisierung“.

587 Vgl. ebd., 10–11.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

184

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seinen Ideen ermöglichen und sich daher hervorragend für die islamische
daʿwa eignen. Überraschenderweise gibt es meines Wissens allerdings keine
Forschungsarbeit, die sich explizit mit der Verwendung von Bildmaterialien
in der daʿwa beschäftigt. In der aktuellen Forschung zu daʿwa werden statt‐
dessen auf der praktischen Seite Mobilisationskanäle und -methoden von
daʿwa-orientierten Organisationen untersucht, die zumeist größere Struktu‐
ren wie Krankenhäuser oder Schulen umfassen.588 Hinsichtlich der Inhalte
von daʿwa-Materialien besteht erheblicher Forschungsbedarf.589

Eine signifikante ikonografische Bedeutung haben die beiden embryo‐
nalen Stadien ʿalaqa und muḍġa, die bei az‑Zindānī innerhalb des 40-Ta‐
ge‑Zeitrahmens verlaufen. In den von mir untersuchten Publikationen
unter az‑Zindānīs Mitwirkung sind die Vergleiche des Embryos während
des ʿalaqa-Stadiums (15.-25. Tag) mit einem Egel und im muḍġa-Stadium
(26.-40./42. Tag) mit einer gekauten Substanz wichtige Bestandteile. Diese
aus den religiösen Texten hergeleitete Optik des Embryos dient dazu, die
aufgestellten Vergleiche zu veranschaulichen. Das Aussehen des Embryos
wirkt somit als „visuelles Argument“590 und verstärkt die Plausibilität der
Aussagen. Die unmittelbare Wirkung der Bilder macht sie darüber hinaus
zu einem erfolgreichen Medium der Popularisierung von az‑Zindānīs Inter‐
pretation, wie ich abschließend im nachfolgenden Kapitel erläutere.591

Der Vergleich des Embryos im ʿalaqa-Stadium mit einem Egel ist laut
az‑Zindānī in mehrfacher Hinsicht schlüssig. Zunächst sei das Wort ʿalaqa
eine Ableitung der Wurzel ʿ-l-q, die „hängen“ bedeute und auf eine Ver‐
wachsung (iltiṣāq) oder Verbindung (taʿalluq) mit einer anderen Sache
hinweise. Dies beschreibe sehr anschaulich die Einnistung des Embryos

588 Das gegenwärtig ausführlichste Werk zu daʿwa ist der Sammelband von Itzchak
Weismann und Jamal Malik, der ein umfangreiches, aktualisiertes Bild des Phäno‐
mens daʿwa in politischen, kulturellen und sozialen Kontexten der Moderne gibt.
Vgl. Itzchak Weismann und Jamal Malik, Hrsg., Culture of Daʿwa: Islamic Preaching
in the Modern World (Salt Lake City: The University of Utah Press, 2020).

589 Stil und Inhalt von salafitischem daʿwa-Material, das in Deutschland verteilt wird,
hat Wiedl untersucht: vgl. Wiedl, Zeitgenössische Rufe zum Islam, 327–413. Sie
erwähnt auch das Motiv der „wissenschaftlichen Wunder im Koran“ und den Ver‐
gleich der muḍġa mit einer gekauten Substanz. Vgl. Wiedl, Zeitgenössische Rufe zum
Islam, 370–75.

590 S. Bernd Weidenmann, „Informierende Bilder.“ In Wissenserwerb mit Bildern: In‐
struktionale Bilder in Printmedien, Film/Video und Computerprogrammen, hrsg. v.
Bernd Weidenmann, Psychologie-Forschung (Bern u.a.: Huber, 1994), 12.

591 Wie Wissen mittels Bildern popularisiert werden kann erläutert Carsten Kretsch‐
mann, „Einleitung.“ In Wissenspopularisierung, 19.

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

185

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in die Gebärmutter, die in der zweiten Schwangerschaftswoche stattfindet.
Weiterhin sei die Definition von Blutegel (Koll. al‑ʿalaqa) ein Wurm im
Wasser, der Blut aufsaugt (dūda fī l-māʾ tamaṣṣu ad‑dam), indem er sich
an einen Wirt hängt.592 Für die Übersetzung von ʿalaqa als „etwas, das
sich an etwas anderem festhält“ plädierte bereits Maurice Bucaille, da diese
Beschreibung seiner Meinung nach zu den Erkenntnissen der modernen
Embryologie passte. Bucaille stellte hingegen keine Verbindung zu einem
Blutegel her.593 Neben der roten Farbe aufgrund des durchscheinenden
Bluts habe die ʿalaqa laut az‑Zindānī mit dem Egel die wurmartige Form
sowie die Eigenschaft sich festzusaugen gemein. Die geläufige Übersetzung
eines „Blutklumpens“ für ʿalaqa stuft az‑Zindānī als sekundär ein, erkennt
jedoch an, dass aufgrund der sich entwickelnden Blutgefäße diese Assozia‐
tion naheliegend sei.594

592 Im Lisān al‑ʿarab wird ʿalaqa unter anderem als im Wasser lebender, blutsaugender
Egel (dūda fī l‑māʾ tamaṣṣu ad-dam) definiert. Eine Verbindung zwischen ʿalaqa
und der äußeren Form eines Embryos ist nicht erkennbar. Stattdessen wird mit
Bezug auf Q. 23:14 („ṯumma ḫalaqnā n‑nuṭfa ʿalaqa“) ʿalaq als Blutklumpen (qiṭʿa
ad‑dam) beschrieben. Vgl. Ibn Manẓūr, Muḥammad b. Mukarram, Lisān al-ʿarab,
267.
In Aṭwār al‑ǧanīn bezieht sich az‑Zindānī auf Ibn Kaṯīr (gest. 1373), der ʿalaqa eben‐
falls als einen im Wasser lebenden Blutegel definiert haben soll. Allerdings verweist
az‑Zindānī weder auf eine konkrete Quelle noch findet sich diese Definition in
Ibn Kaṯīrs Tafsīr al‑qurʾān al‑ʿaẓīm. Vgl. az-Zindānī und aṣ‑Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
Ebenso Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah,
68–74. Mein herzlicher Dank gebührt Alicia Gonzáles Martínez für ihre Hilfe bei
der Schlagwortsuche im COBHUNI-Corpus.
Ibn Kaṯīr behandelt das ʿalaqa-Stadium in seinem Korankommentar nur sehr kurz.
Er schreibt zu dem Übergang von der nuṭfa zur ʿalaqa: „Die ʿalaqa wird rot in
Form einer langezogenen ʿalaqa“ (fa-ṣārat ʿalaqatan ḥamrāʾa ʿalā šakli l‑ʿalaqati
l‑mustaṭīla). S. Ibn Kaṯīr, Ismāʿīl b. ʿUmar, Tafsīr al-qurʾān al‑ʿaẓīm: muǧallad 3:
sūrat al-isrāʾ - sūrat yā-sīn (Kairo: Dār ṯābit, 1994), 233. Den Verweis auf Ibn Kaṯīr
bewerte ich als Versuch, die eigene Autorität aufzuwerten. Der tafsīr von Ibn Kaṯīr
ist aufgrund seiner starken Orientierung an den Hadithen insbesondere bei Sala‐
fit:innen beliebt. Vgl. Saleh, „Preliminary Remarks“, 14–15. Vgl ebenso Al-Atawneh,
Wahhābī Islam, 57–59.
Nach meinen Recherchen wurden diese Beschreibungen mit den dazugehörigen
Illustrationen erstmalig von der CSMQS veröffentlicht.

593 Vgl. Bucaille, The Bible, the Qurʾan and Science, 205–206. Sure 96 trägt den Titel
„al‑ʿalaq“. Der Titel wird von Hartmut Bobzin mit „das Anhaftende“ übersetzt. Vgl.
Bobzin, Der Koran. Rudi Paret übersetzt den Titel mit „der Embryo“. Vgl. Rudi
[Übersetzer] Paret, Der Koran: Übersetzung von Rudi Paret, 10. Aufl. (Stuttgart:
Kohlhammer, 2007).

594 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

186

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auch für das Wort muḍġa nennt az‑Zindānī mehrere Bedeutungen. Die
für ihn wichtigste ist „something that has been chewed by teeth“595. Dieser
Vergleich des Embryos im muḍġa-Stadium mit einer gekauten Substanz
ersetzt bei az‑Zindānī die andere prominente Bedeutung des Terminus‘,
nämlich die muḍġa als einen Fleischklumpen (qiṭʿa min laḥm).596 Zwar
erwähnt er letztere und verweist auf eine Reihe von Korankommentatoren,
die muḍġa als Fleischklumpen beschreiben, deklariert aber die gekaute
Substanz als die exaktere Wortbedeutung.597 Zindānī übernimmt den Ver‐
weis auf etwas Gekautes und setzt die Form des Embryos im muḍġa-Sta‐
dium mit derjenigen einer gekauten Substanz gleich. Die Zahnabdrücke
in dieser Substanz, beispielsweise Gummi, stellen dabei die beim Embryo
sichtbar gewordenen Somiten dar.598

Diese Beschreibungen werden in einem Großteil der Publikationen von
Fotografien oder Grafiken flankiert, um die Ähnlichkeit zwischen ʿalaqa
und Egel sowie muḍġa und gekauter Substanz zu veranschaulichen. Diese
Abbildungen (vgl. die nachfolgende grafische Darstellung) zeigen den Em‐
bryo im jeweiligen Stadium neben einem Egel oder neben Abbildungen,
auf denen deutlich die Somiten zu sehen sind, die az‑Zindānī mit Zahn‐
abdrücken vergleicht.599 Diese Kombination aus visueller und verbaler
Beschreibung verleiht den Begriffen ʿalaqa und muḍġa eine festgelegte,
plausibilisierte Bedeutung, die az‑Zindānī als objektive naturwissenschaftli‐
che Bedeutung darzustellen versucht.

595 S. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah,
75.

596 Vgl. beispielsweise Ibn Kaṯīr, Ismāʿīl b. ʿUmar, Tafsīr al-qurʾān al-ʿaẓīm, 233, und
Ibn Manẓūr, Muḥammad b. Mukarram, Lisān al-ʿarab 7 (Beirut: Dār Ṣādir u. Dār
Bairūt, 1956), 451–52. Bobzin und Paret übersetzen muḍġa als „Fötus“, was meiner
Meinung nach eine starke Interpretation gemäß der 120-Tage-Position darstellt.

597 Da die bibliographischen Angaben der Kommentare in der entsprechenden Fuß‐
note weder alphabetisch noch chronologisch sortiert sind, interpretiere ich, dass
die Reihenfolge der zugeordneten Relevanz geschuldet ist. Die ersten drei von
az‑Zindānī genannten Korankommentare in Human Development sind: Fatḥ
al‑qadīr fī at‑tafsīr von aš‑Šaukānī, der Tafsīr al‑Baiḍāwī und Tafsīr al‑qurʾān von
Ibn Kaṯīr. Er nennt außerdem acht weitere. Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und
ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and Mudghah Stages.“ In Human Development
as Described in the Qurʾan and Sunnah, 79, Fn. 5. Ṣāwī nennt in Aṭwār al‑ǧanīn
lediglich Ibn Kaṯīr und al‑Ālūsī. Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.

598 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah,
75–9, und az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al‑ǧanīn“.

599 Vgl. exemplarisch ebd., 75.

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

187

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Aus: Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and Mudg‐
hah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 72 u. 75.

Um einen besseren Eindruck davon zu geben, wie az‑Zindānī die Betrach‐
tung des Bildes lenkt, zitiere ich die Bildbeschreibung der Egelillustrati‐
on: „Drawings illustrating the similarities in appearance between a leech
(ʿalaqah) and a human embryo. A shows a leech. […] B shows a lateral view
of an embryo at days 24 to 25 of the ʿalaqah stage during folding, showing
the large forebrain and the ventral position of the heart. […].“600

Ein weiterer nennenswerter Aspekt ist der Beleg über die Herkunft der
Abbildung: In der Bildbeschreibung ist angegeben, dass diese mit Erlaub‐
nis von Moore aus dessen Monographie The Developing Human kopiert
wurde. Nicht hingewiesen wurde darauf, dass es sich um eine modifizierte
Kopie des Bildes handelt. Zindānī hat von der Originalabbildung den Teil
unter dem Schnittrand des Amnions601 abgetrennt, der den Dottersack
zeigt. Außerdem wurden weitere erklärende Pfeilsymbole wegretuschiert.
In Moores Developing Human dient die Abbildung auch freilich nicht dem
Vergleich mit einem Egel, sondern veranschaulicht die „Umgestaltung des
intraembryonalen Zöloms durch die kraniale Abfaltung“602.

Um seine Auffassung der Begriffe ʿalaqa und muḍġa und das zugrunde‐
liegende Entwicklungsmodell zu veranschaulichen, nutzt az‑Zindānī die
kognitive Funktionalität von Bildern: Im Gegensatz zu sprachlichen Aus‐

600 S. ebd., 72.
601 Das Amnion ist die innere Eihaut. Sie ist Teil der Fruchtblase, die den Embryo

enthält.
602 S. Keith Moore und Trivedi Persaud, Embryologie: Entwicklungsstadien, Frühent‐

wicklung, Organogenese, Klinik, 5. Aufl. (München u. Jena: Elsevier, Urban &
Fischer, 2007), übersetzt von Christoph Viebahn, 94. Das entsprechende Kapitel
erklärt die Abfaltungen der Keimscheibe zwischen der vierten und achten Schwan‐
gerschaftswoche. In dieser Zeit wächst der Embryo sehr stark und nimmt seine
gekrümmte Form an.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

188

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


drücken können Bilder von Menschen besser wiedererkannt und erinnert
werden, insbesondere, wenn sie mit einem erklärenden Text versehen
sind.603 Gedächtnispsycholog:innen haben weiterhin nachgewiesen, dass
insbesondere Bilder, die von der betrachtenden Person sinnvoll interpre‐
tiert werden können, sowohl visuell als auch verbal gespeichert werden.
Mittels eines erklärenden Begleittextes zum Bild erhöht sich dessen Ein‐
prägsamkeit signifikant.604

Eine weitere Ebene, die bei az‑Zindānī, und im Zusammenhang mit
Embryologie allgemein, eine herausragende Rolle spielt, ist die emotionale
Bildwirkung. Untersuchungen in der Verhaltensforschung haben demons‐
triert, dass „die kognitive Verarbeitung erleichtert bzw. gelenkt“605 und die
emotionale Wirksamkeit eines Bildes mittels Akzentuierung erhöht wird.
Hierfür eignen sich „am besten schematisierte Darstellungen, die neben der
ungefähren Wiedergabe der Größe und der Gestalt vor allem ein wesent‐
liches arttypisches Merkmal aufweisen“606. Genau diese Komponente ist
in den von az‑Zindānī verwendeten Illustrationen von Egel und gekauter
Substanz enthalten. Durch die Akzentuierung auf die äußere Gestalt des
Egels und der Somiten beziehungsweise Zahnabdrücke in einem weichen
Material, prägen die Illustrationen das Verständnis der koranischen Begriffe
ʿalaqa und muḍġa. Folglich reduziert az‑Zindānī mit seinen Beschreibun‐
gen und Vergleichen die Mehrdeutigkeit der arabischen Begriffe ʿalaqa und
muḍġa zugunsten seiner eigenen Interpretation. Möglicherweise könnte es
az‑Zindānī gelegen gekommen sein, dass die Reduktion von Mehrdeutig‐
keit zugunsten einer (vermeintlich) korrekten Sichtweise dem Salafismus
und der Naturwissenschaft gemein ist.607

Neben der kognitiven Funktion von Bildern profitiert az‑Zindānī, eben‐
so wie al‑Bār, von der generellen Bedeutung und Wirkmacht von Bildern

603 Dieser Effekt wird in der Gedächtnispsychologie als Bildhaftigkeitseffekt oder Bild‐
überlegenheitseffekt bezeichnet. Vgl. Werner Wippich, Lehrbuch der angewandten
Gedächtnispsychologie: Bd. 1, 2 Bde. (Stuttgart: Kohlhammer, 1984), 121–24; Johan‐
nes Engelkamp, Das menschliche Gedächtnis: Das Erinnern von Sprache, Bildern
und Handlungen (Göttingen: Verlag für Psychologie, 1990), 123–24, und Joachim
Hoffmann und Johannes Engelkamp, Lern- und Gedächtnispsychologie, 2. Aufl.
(Berlin u. Heidelberg: Springer, 2017), 175–78.

604 Vgl. Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, 259–61.
605 S. ebd., 263.
606 S. ebd.
607 Lynn Morgan hat am Beispiel des Fachgebiets Embryologie dokumentiert, wie

naturwissenschaftliche Fakten die Sichtweise auf Embryonen prägen und dabei
kulturelle Annahmen nahezu unsichtbar machen. Vgl. Morgan, Icons of Life.

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

189

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in der Naturwissenschaft.608 Das Urteil, er versuche sich mittels seiner
Bilder in der „Darstellung des Allgemeingültigen, das durch seine Kon‐
kretheit becirct“609, das die Historikerin Barbara Duden über den schwe‐
dischen Fotografen Lennart Nilsson610 fällt, lässt sich gleichermaßen auf
az‑Zindānī übertragen. Ebenso wie Nilsson versucht er, mithilfe der Bil‐
der von Egel und gekauter Substanz seine Interpretation der biologischen
Wirklichkeit stofflich abzubilden. Mithilfe der vergleichenden Abbildungen
macht az‑Zindānī die Korrektheit seiner Auffassung bezüglich der 40-Ta‐
ge‑Variante sichtbar. Legte man die 120‑Tage-Variante zugrunde, widersprä‐
che diese Kalkulation der koranischen Beschreibung zur äußeren Gestalt
des Embryos, die aus den Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa abgeleitet wird.
So könne ein 20, 30 oder 39 Tage alter Embryo nicht als ein Tropfen
beschrieben werden, da er sich in Form und Größe klar von einem Tropfen
unterscheidet. Das Gleiche gelte analog für einen Embryo im ʿalaqa- oder
muḍġa-Stadium. So habe der 70 Tage alte Fötus längst nicht mehr die Form
eines Egels, sondern verfügt über entwickelte Gliedmaße.611 Auch wenn
az‑Zindānīs Verweis auf die Form und der terminologisch einseitige Ver‐
gleich vom Egel ideologisch geprägt sind, kann dennoch nicht abgestritten
werden, dass seine Interpretation zugunsten der 40‑Tage-Variante sich gut
mit den modernen embryologischen Erkenntnissen vereinbaren lässt.

Die von az‑Zindānī verwendeten Bilder zeigen über das Gesagte hinaus
deutlich, dass es ihm nicht um die Bestimmung des Lebensanfangs geht.
Während Anhänger:innen der „Anti-Abtreibungsbewegung“ den Blick auf
moralische Fragen richten und Bilder einsetzen, um Embryonen zu einem
Symbol des Lebens zu stilisieren612, versucht az‑Zindānī vielmehr mittels
visueller Unterstützung die koranische Wunderhaftigkeit zu beweisen.

608 Die weitreichenden Möglichkeiten der Bildgebung durch die Entwicklung des Mi‐
kroskops durch van Leeuwenhoek als Meilenstein innerhalb der Naturwissenschaft
werden von az‑Zindānī regelmäßig erwähnt. Vgl. exemplarisch Muṣṭafā Aḥmad,
Gerald Goeringer und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Historical Progress of Embryolo‐
gy.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 22–4.

609 S. Duden, Der Frauenleib als öffentlicher Ort, 37.
610 Zu Nilsson vgl. Kapitel 2.4.
611 Vgl. az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
612 Zum Einsatz von Bildern in der „Anti-Abtreibungsbewegung“ (auch Pro-Life-Be‐

wegung) vgl. exemplarisch Pollack Petchesky, „Fetal Images“, 263–92, und Celeste
Michelle Condit, Decoding Abortion Rhetoric (Urbana u. Chicago: University of
Illinois Press, 1990), insbesondere 79–95. Vgl. weiterhin die Angaben in Fn. 263
dieser Arbeit.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

190

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auffällig ist, dass az‑Zindānīs arabischsprachige Publikationen, die die
embryonale Entwicklung thematisieren, weitestgehend auf Bilder verzich‐
ten. Hierzu zählt Innahu l‑ḥaqq, das sich auf detaillierte Textbeschreibun‐
gen der Vergleiche beschränkt, während die überarbeitete englische Version
This is the Truth viele Bilder beinhaltet.613 Hier sind die Abbildungen des
Egels und der Embryonen mit sichtbaren Somiten abgedruckt.614 Beson‐
ders herausgestellt wird eine Bildserie mit der Frontansicht des Embryo‐
kopfes vom 28. bis zum 48. Tag, die mit dem ersten Teil des Ḥuḏaifa-Ha‐
diths überschrieben ist und verdeutlichen soll, dass der Embryo ab dem 42.
Tag seine menschliche Gestalt annimmt.615 Ebenso verzichten az‑Zindānī
und aṣ‑Ṣāwī in Aṭwār al‑ǧanīn wa‑nafḫ ar‑rūḥ auf jegliche Bilder, um
das Ausgeführte zu veranschaulichen.616 Die gleiche Differenz zwischen
arabisch- und englischsprachiger Fassung ist auch zwischen Human De‐
velopment und dessen arabischer „Prä-Version“617 ʿIlm al‑aǧinna fī ḍauʾ
al‑qurʾān wa‑s‑sunna deutlich erkennbar. Human Development ist nicht nur
insgesamt umfangreicher, detaillierter und professioneller ediert, sondern
beinhaltet auch das meiste Bildmaterial. Darüber hinaus weist Human De‐
velopment die Besonderheit auf, dass die verwendeten Bilder nicht auf sche‐
matische Darstellungen begrenzt sind, sondern ebenfalls durch eine Reihe
von Fotografien von Embryonen und Föten in unterschiedlichen Entwick‐
lungsstadien ergänzt wurden. Darunter ist eine Fotografie von Nilsson, die

613 Innahu l‑ḥaqq ist die zusammengefasste Verschriftlichung des gleichnamigen Films,
der Teile der Originalvideoaufnahmen zeigt. Die schriftliche Version wurde heraus‐
gegeben, um die Bekanntheit des Materials weiter zu steigern. Vor diesem Hinter‐
grund ergibt das Weglassen der entsprechenden Bilder keinen Sinn. Vgl. az-Zindānī,
„Innahu l-ḥaqq“. Auf az‑Zindānīs Video mit dem Titel Innahu l‑ḥaqq gehe ich in
Abschnitt 5.3.2 näher ein.

614 Vgl. al-Rehaili, This is the Truth, 11 und 22.
615 Vgl. ebd., 11; 22–25.
616 Allerdings weicht der gleichnamige und gleichlautende Artikel aṣ‑Ṣāwīs in der Zeit‐

schrift der CSMQS in diesem Punkt ab. In diesem sind Fotografien von Embryonen
im muḍġa-Stadium abgebildet sowie einige weitere Bilder von Embryonen in späte‐
ren Stadien. Die vergleichenden Illustrationen zu Egel und gekauter Substanz sind
jedoch nicht vorhanden. Vgl. aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“, 4–12.

617 ʿIlm al‑aǧinna ist das publizistische Ergebnis der ersten Konferenz zu iʿǧāz ʿilmī der
CSMQS, die 1987 in Islamabad, Pakistan, stattfand. Es handelt sich dabei um eine
arabische Übersetzung der auf Englisch verfassten Studien durch die CSMQS. Diese
Zusammenschau der dort vorgestellten Studien kann über verschiedene Webseiten
heruntergeladen werden. Ich betitele dieses Werk als arabische Prä-Version von
Human Development, da es inhaltlich größtenteils mit dem einige Jahre später
erschienenen Human Development (1994) übereinstimmt.

5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz

191

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


einen ca. 30 Tage alten Embryo zeigt.618 Weitere Fotografien im ähnlichen
Stil zeigen Embryonen und Föten in den Stadien ʿalaqa, muḍġa, ʿiẓām und
laḥm, die von den japanischen Anatomen Hideo Nishimura (1912-1995)
und Kazumasa Hoshino stammen.619 Bei der Bildauswahl wurde sich offen‐
sichtlich an Moores Developing Human orientiert, das diesbezüglich eine
große Überschneidung aufweist.620

Weitere englischsprachige Publikationen unter az‑Zindānīs Beteiligung
oder Einfluss, die Bilder des Egelvergleichs sowie der gekauten Substanz
beinhalten, sind das schmale Büchlein The Qurʾān and Modern Science.
Correlation Studies621 sowie die beiden Artikel Highlights of Human Em‐
bryology622 und A Scientists Interpretation623. Eine Ausnahme diesbezüglich
stellt Developing Human with Islamic Additions dar. Zwar beinhaltet das
Buch insgesamt eine Vielzahl an Bildern, diese sind jedoch lediglich in dem
Originalteil von Moore zu finden. Die von az‑Zindānī hinzugefügten Isla‐
mic Additions enthalten keine zusätzlichen Bilder. Folglich fehlen auch die
Illustrationen zu den Vergleichen mit einem Egel und einer gekauten Sub‐
stanz.624 Eine mögliche Erklärung dafür, dass die schematischen Illustratio‐

618 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Human De‐
velopment after the Forty-Second Day.“ In Human Development as Described in the
Qurʾan and Sunnah, 132.

619 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „ʿAlaqah and
Mudghah Stages.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah,
74; 76; Muṣṭafā Aḥmad, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „Human
Development after the Forty-Second Day.“ In Human Development as Described in
the Qurʾan and Sunnah, 133, und Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd
az-Zindānī, „New Terms.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and
Sunnah, 155; 157–160. Nishimura erforschte die Effekte von Chemikalien auf Em‐
bryonen und sammelte systematisch abgetriebene Embryonen und frühe Föten, um
Abweichungen in der menschlichen Entwicklung zu erforschen. Der Stil ist dem
von Nilsson in sofern ähnlich, dass die Fotografien echte Embryonen zeigen, die
ebenfalls oft vor schwarzem Hintergrund durchscheinend wirken. Zu Nishimura
vgl. Maria Fannin, „Making an ʻEmbryological Vision of the World ʼ: Law, Maternity
and the Kyoto Collection.“ In Reproductive Geographies: Bodies, Places and Politics,
hrsg. v. Marcia R. England, Maria Fannin und Helen Hazen, Routledge Internation‐
al Studies of Women and Place (London u. New York: Routledge, 2019), 17–30.

620 Vgl. exemplarisch das Kapitel 5 „Formation of Basic Organs and Systems: Fourth to
Eighth Weeks“ in Keith Moore, The Developing Human: Clinically Oriented Embry‐
ology, 4. Aufl. (Philadelphia u.a.: Saunders, 1988), 65–86.

621 Vgl. Moore, Aḥmad und az-Zindānī, The Qurʾan and Modern Science, 35–36. Dieses
ist eine gekürzte Form von Human Development.

622 Vgl. Moore, „Highlights“, 53.
623 Vgl. Moore, „A Scientist’s Interpretation“, 16.
624 Das genannte Werk behandle ich im folgenden Abschnitt 5.3.1 ausführlich.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

192

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nen von Egel und gekauter Substanz lediglich in den englischsprachigen
Publikationen abgedruckt sind, liegt in der angestrebten Eindeutigkeit. Die
kognitive und emotionale Wirkung der Darstellungen ist bei arabischen
Muttersprachler:innen geringer, da die mehrschichtigen Bedeutungen der
arabischen Begriffe ʿalaqa und muḍġa potentiell bekannt sind. Für alle an‐
deren bringen die Bilder und Bildbeschreibungen „Leben“ und Konkretheit
in die arabischen Begriffe.

Die Beschreibungen von ʿalaqa als Egel und muḍġa als gekaute Substanz
stellen auch ein wichtiges Motiv in der Erzählung über die Zusammenar‐
beit mit einer Reihe westlicher Wissenschaftler dar, insbesondere Keith
Moore, wie ich in den folgenden Abschnitten zeige.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz
ʿilmī

Nachdem az‑Zindānīs Zusammenarbeit mit westlichen Wissenschaftlern
in dieser Arbeit bereits mehrfach erwähnt wurde, beleuchte ich in diesem
Abschnitt die Hintergründe und Ergebnisse verschiedener Projekte. Im
Fokus dieser Untersuchung steht zunächst der kanadische Anatom Keith
Moore, der am intensivsten mit az‑Zindānī zusammengearbeitet hat und
az‑Zindānīs Ideen als „Legitimationslieferant“ diente. Moore repräsentiert
„die westliche Wissenschaft“, die az‑Zindānī einerseits braucht, um seinen
Aussagen Autorität zu verleihen, die er andererseits gemäß eigenen Bewer‐
tungsmaßstäben durch seinen iʿǧāz ʿilmī beeinflussen will. Anschließend
nehme ich az‑Zindānīs Projekt Innahu l‑ḥaqq in den Blick, in dem weitere
westliche Wissenschaftler involviert waren, um abschließend az‑Zindānīs
Versuche aufzuzeigen, die internationale Wissenschaft der Embryologie am
Koran auszurichten.

Seine professionalisierte Beschäftigung mit iʿǧāz ʿilmī sowie den Aufbau
eines internationalen Netzwerks, die in die Gründung der CSMQS münde‐
ten, nahm az‑Zindānī schon zu Beginn der 1980er, vermutlich sogar seit
Ende der 1970er Jahre auf. Bereits während seiner Lehrtätigkeit an der
König-Abdulaziz-Universität in Dschidda, wo az‑Zindānī im sogenannten
Embryology Committee625 arbeitete, beschäftigte er sich mit dem Themen‐

625 Laut Anmerkung des Verlags sowie des Vorworts von Moore in Developing Human
with Islamic Additions, arbeiteten Moore und az‑Zindānī drei Jahre lang gemeinsam
in dem Komitee. Vgl. Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

193

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


feld Embryologie. Es ist davon auszugehen, dass er in diesem Kontext erst‐
mals persönlichen Kontakt mit Moore aufnahm, der zu seinem wichtigsten
Kooperationspartner wurde. Moore war ein international renommierter
Professor für Anatomie und ein bedeutender Wissenschaftler auf dem
Fachgebiet der Embryologie. Zu seinen zahlreichen Veröffentlichungen
zählt sein Lehrbuch The Developing Human: Clinically Oriented Embryo‐
logy, das unter Mediziner:innen wie Medizinstudierenden zu den interna‐
tionalen Standardwerken der Embryologie gehört. Das Buch wurde 1973
erstmals veröffentlicht und erschien bisher in elf Auflagen in verschiedenen
Sprachen.626

Über den Zeitpunkt und den Ort des ersten Treffens von az‑Zindānī
und Moore gibt es keinen eindeutigen Bericht. In Aṭwār al‑ǧanīn schildert
az‑Zindānī, dass er Moore in Kanada besuchte, da dieser als „Vater der Em‐
bryologie“ (abū ʿilm al‑aǧinna) galt.627 Bei diesem Treffen habe az‑Zindānī
ihm dreißig Fragen gestellt, die Moore alle beantwortete. Anschließend
ließ az‑Zindānī Moore wissen, dass all diese Informationen auch in Koran
und Sunna zu finden seien. Die entsprechenden Stellen habe er Moore
vorgelesen und mit ihm diskutiert. Moore habe diese Ausführungen so
erstaunlich gefunden, dass ein weiteres Treffen folgte, bei dem az‑Zindānī
ihm weitere vierzig Fragen stellte.628 Dabei handelte es sich vermutlich
um ein Treffen 1980 in Saudi-Arabien, das auf az‑Zindānīs Einladung hin
erfolgte. Moores Beschreibung deckt sich mit der az‑Zindānīs. Bei der
Zusammenkunft wurde Moore über die Bedeutung bestimmter Koranverse
und einiger Hadithe befragt, die sich auf die menschliche Reproduktion so‐
wie die Embryogenese beziehen.629 Moore selbst beteuerte sein Erstaunen
über die naturwissenschaftliche Genauigkeit der ihm präsentierten Passa‐
gen aus Koran und Sunna.630 Der letzte Schritt, um ihn endgültig von der

Additions, viiia–viiic. Ein weiterer Hinweis hierauf findet sich bei Bigliardi. Vgl.
Bigliardi, „The ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ“, 152.

626 Vgl. Keith Moore, The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. With
352 Drawings and Photographs some in Colour (Philadelphia: Saunders, 1973). Das
Buch erschien zuletzt 2019 in der elften Auflage.

627 S. az‑Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“.
628 Vgl. ebd.
629 Vgl. Moore, „Highlights“, 52. Ähnlich ausgedrückt wird es im Vorwort von Develo‐

ping Human with Islamic Additions. Vgl. Moore und az-Zindānī, The Developing
Human with Islamic Additions, viii a – viii c.

630 Vgl. Moore, „Highlights“, 52, und Moore und az-Zindānī, The Developing Human
with Islamic Additions, viii c. Das Moment des Erstaunens von Moore sieht Stenberg
analog zu Bucaille, der ebenso über die naturwissenschaftliche Korrektheit des

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

194

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Richtigkeit der koranischen Beschreibung der embryonalen Entwicklung
zu überzeugen, sei gewesen, Moore einen Egel zu zeigen. Er soll von der
Ähnlichkeit zwischen dem Egel und einem ca. drei Wochen alten Embryo
verblüfft gewesen sein.631 Des Weiteren habe Moore selbst ein Stück Lehm
gekaut, um den entsprechenden Vergleich von gekauter Substanz und Em‐
bryo im muḍġa-Stadium nachzuvollziehen.632

Während des Seventh Saudi Medical Meeting im Mai 1982 präsentierte
Moore einen Aufsatz, in dem er seine persönlichen Interpretationen von
ausgewählten „verses and sayings based on my knowledge of embryological
history and of the modern science of embryology“633 darlegte. Da Moo‐
re in seinem Artikel erwähnt, dass zum Zeitpunkt des Schreibens seine
Konsultation mit az‑Zindānī bereits ein Jahr zurücklag, liegt der Verdacht
nahe, dass az‑Zindānī sowohl die Koranpassagen als auch das besprochene
Hadith-Material vor den Arbeitssitzungen mit Moore ausgewählt hat.634

Wie Stenberg635 bereits anmerkte, sichert Moore sich ab, wenn er von der
Übereinstimmung zwischen Korantext und Embryologie schreibt. Immer
wieder fügt er Ausdrücke wie „it is reasonable to interpret“ oder „the Koran
could refer to“636 ein, die ein gewisse Unschlüssigkeit und Relativierung
zum Ausdruck bringen. Diese Zurückhaltung ist in späteren, gemeinsam
mit az‑Zindānī publizierten Veröffentlichungen verschwunden. Stattdessen
wird beispielsweise in der Einleitung von Human Development betont, dass
alle Autoren des Buches der Klarheit und Kompatibilität der islamischen
Terminologie mit den Erkenntnissen der modernen Naturwissenschaft zu‐
stimmen.637

Die Überzeugung Moores ging offenbar mindestens so weit, dass die
Bilder des Egels und der gekauten Substanz nicht nur ihren Weg in seine

Korans verblüfft gewesen sei. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 232. Sein
Staunen über das Wissen des Korans äußert Bucaille in Bucaille, The Bible, the
Qurʾan and Science, 120.

631 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 5–7. Auch in journalistischen Darstellungen der
Zusammenarbeit von Moore und az‑Zindānī wird dieses Ereignis geschildert. Vgl.
Golden, „Western Scholars“.

632 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 5–7.
633 S. Moore, „Highlights“, 52.
634 Eine Auseinandersetzung mit der Authentizität der Hadithe und ihrem Verhältnis

zum koranischen Text findet in dem Artikel nicht statt. Vgl. auch Stenberg, The
Islamization of Science, 232.

635 Vgl. ebd.
636 S. Moore, „Highlights“, 54.
637 Vgl. az-Zindānī et al., Human Development, 1.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

195

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bereits erwähnten Artikel zum Thema fanden, sondern auch in seine Mo‐
nographie The Developing Human. Die Vergleiche mit einem Egel und
einer gekauten Substanz sind seit der dritten Auflage von 1982 – kurz nach
dem Beginn der Zusammenarbeit von Moore und az‑Zindānī – integraler
Bestandteil der Einleitung des Fachbuchs. In dem Abschnitt „the Middle
Ages“, der Teil eines Überblicks über die Geschichte der Embryologie ist,
heißt es, der Koran verweise auf „the leech-like appearance of the early
embryo“638. Moore ergänzt, dass laut dem Koran der Embryo „a chewed
piece of substance“639 ähnele. Er bestätigt diese Beschreibungen, indem er
Querverweise auf Abbildungen in späteren Kapiteln mit den Anmerkungen
„the embryo shown in Fig. 5-3A is not unlike a leech, or bloodsucker, in ap‐
pearance“640 sowie „the somites shown in Figure 5-10 somewhat resemble
the teethmarks in a chewed substance“641 einfügt. In der vierten Auflage
von 1988 wird die Zustimmung noch stärker. Aus dem noch zurückhal‐
tenden „is not unlike“ wurde: „The embryo shown in Figure 5-3A looks like
a leech or bloodsucker.“642 Zindānī zufolge wurde der Abschnitt zum Islam
in den Ausführungen zur Geschichte der Embryologie in Moores Buch
hinzugefügt, nachdem Moore mit der Fassung der vorigen Auflagen kon‐
frontiert worden sei. Zunächst hieß es, dass es während des „Mittelalters“
keine wissenschaftlichen Fortschritte in der Embryologie gegeben habe.
Mit Blick auf die islamische Geschichte sei dies falsch, wie Moore nun
selbst erkannt habe.643

Eine weitere Besonderheit ist, dass Moore in der dritten Auflage (1982)
von Developing Human den Zeitraum von 40 Tagen erwähnt, nach dessen

638 S. Moore, The Developing Human, 8.
639 S. ebd.
640 S. ebd.
641 S. ebd. Die genannten Abbildungen zeigen a) die illustrierte Seitenansicht eines

24 bis 25 Tage alten Embryos, an die auch az‑Zindānīs Abbildung angelehnt ist
und b) die Dorsalansicht von Embryonen zwischen dem 22. und 23. Tag, in der
die Somiten erkennbar sind. Der „Fehler“, dass dieser Verweis auf „zu junge“ Em‐
bryonen nicht mit az‑Zindānīs Zeitangabe zum muḍġa-Stadium passt, wurde in
der vierten Auflage korrigiert. Dort lässt Moore den Querverweis auf Illustrationen
mit sichtbaren Somiten weg und schreibt stattdessen „The somites of older embryos
[Kursivsetzung von mir] somewhat resemble teethmarks in a chewed substance.“ S.
Moore, The Developing Human, 8.

642 S. Moore, The Developing Human, 8.
643 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 7–9.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

196

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ablauf der Embryo menschliche Gestalt angenommen habe.644 Diese Pas‐
sage ist in der dritten Auflage einmalig abgedruckt. In der darauffolgenden
vierten Auflage (1988) verweist Moore an gleicher Stelle stattdessen auf sei‐
nen zwei Jahre zuvor erschienenen Artikel A Scientist’s Interpretation.645 Die
Ausführungen zum Islam werden ab der fünften Auflage (1993) insgesamt
deutlich kürzer. Der Hinweis auf den Vergleich des Embryos mit einem
Egel und einer gekauten Substanz hat sich dagegen bis in die aktuelle, elfte
Auflage aus dem Jahr 2018 erhalten. Dort heißt es: „Reference is made to
the leech-like appearance of the early embryo. Later the embryo is said to
resemble a ‘chewed substance’.“646

In verschiedenen Publikationen betont az‑Zindānī, dass Moore von sei‐
nen Ausführungen und Vergleichen so beeindruckt und überzeugt gewesen
sei, dass er zu dem Schluss gekommen sei, Muḥammad müsse der Gesand‐
te Gottes und der Koran Gottes Wort sein.647 Eine Konversion Moores
zum Islam wird sowohl innerhalb Veröffentlichungen der CSMQS als
auch in sekundärwissenschaftlichen Publikationen thematisiert.648 Dabei
wollen die CSMQS und az‑Zindānī keinen Zweifel an Moores Konversion
aufkommen lassen. In der Einleitung von Innahu l‑ḥaqq werden Konver‐
sionen der beteiligten Wissenschaftler erwähnt, die im weiteren Verlauf
auch namentlich genannt werden. Hierbei soll es sich neben Moore um
den thailändischen Mediziner Tejatat Tejasen handeln. Laut az‑Zindānī
konvertierte Tejasen 1983 während der achten Saudi Medical Conference in

644 Vgl. Moore, The Developing Human, 9. Auch hier fügte Moore einen Querverweis
zu einer entsprechenden Abbildung hinzu.

645 Vgl. Moore, The Developing Human, 8.
646 S. Keith Moore, Trivedi Persaud und Mark Torchia, The Developing Human: Clini‐

cally Oriented Embryology, 11. Aufl. (Edinburgh: Elsevier, 2018), 4. In der aktuellsten
deutschsprachigen Ausgabe heißt es: „Weiterhin sagt der Koran, der frühe Embryo
habe ein egelähnliches Aussehen und ähnele später einer ‚durchgekauten Substanz‘.“
S. Keith Moore, Trivedi Persaud und Mark Torchia, Embryologie: Entwicklungssta‐
dien, Frühentwicklung, Organogenese, Klinik, 6. Aufl. (München: Elsevier, Urban &
Fischer, 2013), übersetzt von Christoph Viebahn, 12. Die sechste deutsche Auflage
wurde auf der Vorlage der neunten englischen Ausgabe (2013) überarbeitet.

647 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 5–7; az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“,
und al-Rehaili, This is the Truth, 10–11.

648 Exemplarisch nenne ich hier Bigliardi, der von einer Konversion Moores ausgeht,
und Stenberg, der Moore als Konvertiten bezeichnet, der den Ideen Bucailles na‐
hesteht. Im Gegensatz dazu beschreiben Gardner, Hameed und Mayes Moore als
„non-Muslim Canadian“. Vgl. Bigliardi, „The Strange Case of Dr. Bucaille“, 254; Sten‐
berg, The Islamization of Science, 231, und Gardner, Hameed und Mayes, „Preaching
Science and Islam“, 380.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

197

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Riad zum Islam.649 Da er in diesem Zusammenhang auch Moore als Kon‐
vertiten benennt, liegt der Verdacht nahe, dass dieser ebenfalls 1983 in Riad
konvertierte.650 Während in den Kurzbiografien der interviewten Personen
am Ende von Innahu l‑ḥaqq der (akademische) Werdegang beschrieben
wird, verweist der Eintrag zu Moore ausschließlich auf seine Konversion.
Moore als Konvertiten einzuschätzen, mag daher plausibel sein, ist indes
nicht zweifelsfrei geklärt. Moore selbst äußerte sich nicht explizit zu die‐
ser Frage.651 Auch seine persönliche Sicht auf die Begegnungen und die
Zusammenarbeit mit az‑Zindānī, vor allem in der Retrospektive, bleiben
unbekannt. Es liegt meines Wissens kein (offizielles) Statement von Moore
vor, in dem er zu den Ereignissen Stellung bezieht. Der Versuch des Journa‐
listen Daniel Golden in den frühen 2000er Jahren, ein Interview mit Moore
zu führen, scheiterte. Moore soll Golden mit den Worten „it‘s been 10 or
11 years since I was involved in the Quran“652 abgewimmelt haben. Ebenso
scheiterte mein eigenes Bemühen um eine persönliche Kontaktaufnahme
zu Moore, um mehr über die Details seiner Arbeit mit az‑Zindānī und der
CSMQS zu erfahren.653

649 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, mit der
Unterstützung von Suat Yıldırım und Muḥammad al-Amīn Walad aš-Šaiḫ (Saida
u. Beirut: al-Maktaba al-ʿaṣrīya, o.J.), 23, und az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 10. Wie
bereits Gardner, Hameed und Mayes festgehalten haben, wird Tejasen in This is the
Truth als Professor und „Chairman of the Department of Anatomy at Chiang Mai
University in Thailand“ vorgestellt. Zur Zeit der Recherche gab es an der genannten
Universität keine Abteilung für Anatomie und auch keine verfügbare Biografie von
Tejasen. S. al-Rehaili, This is the Truth, 28, und vgl. Gardner, Hameed und Mayes,
„Preaching Science and Islam“, 381, Fn. 118.

650 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 23–24.
651 In einem Video, das einen Vortrag Moores mit dem Titel Embryology in the Qurʾan

zeigt, wird Moore während der Fragerunde von einem Zuschauer die Frage gestellt,
ob er zum Islam konvertiert sei. Moore antwortet amüsiert, dass ihm diese Frage
bereits hunderte Male gestellt wurde. Statt mit einem klaren „Ja“ oder „Nein“ zu ant‐
worten, berichtet er über seine christliche Erziehung und seinen Glauben an Gott.
Allerdings spricht er in seiner ausschweifenden Antwort von sich als „non-Muslim“
und bemerkt abschließend, dass er es nicht für nötig halte, Muslim zu werden, um
Gott anzubeten. Vgl. Keith Moore, „Embryology in the Qurʾan.“ Zuletzt geprüft am
06.12.2021, https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4.

652 S. Golden, „Western Scholars“.
653 Vermutlich werden auch Moores Alter und Gesundheitszustand zum Zeitpunkt

der Kontaktaufnahme im Herbst 2018 ein Grund hierfür gewesen sein. Moore
verstarb Ende 2019 im Alter von 94 Jahren. Ich danke an dieser Stelle Prof. H.
Wayne Lambert der West Virginia University School of Medicine sowie Elizabeth
Sutherland von der University of Toronto für ihre freundliche Unterstützung und
die Vermittlung von Kontaktdaten.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

198

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=upa4BS
https://H7ua4
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BS
https://H7ua4


Unabhängig davon, ob Moore tatsächlich zum Islam konvertiert ist
oder nicht, unterstreicht die Erzählung von seinem Staunen und seiner
Begeisterung den beschworenen Wundercharakter des Korans.654 Auch da‐
rüber hinaus sind az‑Zindānīs Beweggründe für seine Entscheidung, ihn
zu einer Zusammenarbeit einzuladen, so offensichtlich wie geschickt. Zu‐
nächst gleicht az‑Zindānī durch Moore sein eigenes Legitimationsdefizit in
den Bereichen Medizin und Naturwissenschaft aus. Im Gegensatz zu al‑Bār
kann az‑Zindānī keine entsprechende Ausbildung vorweisen. Ferner dient
Moore az‑Zindānī als Autoritätsgeber, um dessen daʿwa-Argument, dass
der Islam eine rationale, mit der modernen Naturwissenschaft übereinstim‐
mende Religion sei, zu legitimieren. Laut Wiedl könnte vor allem für
Nichtmuslime ein nichtmuslimischer Experte eine zugänglichere Identifi‐
kationsfigur darstellen und als vertrauenswürdiger erscheinen.655 Weiterhin
kann eine angebliche oder tatsächliche Konversion der betreffenden Person
den Wunsch von potentiellen Konvertit:innen nach rationalen Gründen
für einen Übertritt zum Islam entsprechen.656 Für Muslim:innen hingegen

654 Neben der erwähnten Parallele zu Bucaille findet sich das gleiche Motiv in Be‐
schreibungen christlicher Konversionen, insbesondere in der Pfingstbewegung. Vgl.
exemplarisch Daniel Frei, „Pfingstler werden und bleiben: Konsolidierung der Kon‐
version im chilenischen Pentekostalismus.“ In Religiöse Grenzüberschreitungen: Stu‐
dien zu Bekehrung, Konfessions- und Religionswechsel, hrsg. v. Christine Lienemann-
Perrin und Wolfgang Lienemann, Studien zur außereuropäischen Christentumsge‐
schichte (Asien, Afrika, Lateinamerika) 20 (Wiesbaden: Harrassowitz, 2012), 509–
15. Zur Theologie der Pfingstbewegung vgl. Marco Frenschkowski, „Pfingstbewe‐
gung/Pfingstkirchen.“ In Religion in Geschichte und Gegenwart: Handwörterbuch
für Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 6, hrsg. v. Hans D. Betz, 4., völlig
neu bearbeitete Aufl., ungekürzte Studienausg., 8 Bde. (Tübingen: Mohr Siebeck,
2008), 6:1232–5, und Jörg Haustein und Giovanni Maltese, „Pfingstliche und charis‐
matische Theologie: Eine Einführung.“ In Handbuch pfingstliche und charismatische
Theologie, hrsg. v. Jörg Haustein und Giovanni Maltese, Academic (Göttingen: Van‐
denhoeck & Ruprecht, 2014), 15–68.

655 Vgl. Wiedl, Zeitgenössische Rufe zum Islam, 374.
656 Laut Wiedls Studie zu Konversionen prüfen Konvertit:innen den Islam sehr gründ‐

lich auf intellektuelle Faktoren. Vgl. ebd., 346–47. Dies bestätigt auch die biografi‐
sche Studie von Monika Wohlrab-Sahr, vornehmlich für Konvertiten zum „orthodo‐
xen Islam“. Vgl. Monika Wohlrab-Sahr, Konversion zum Islam in Deutschland und in
den USA (New York: Campus, 1999), 121–22.
Die ersten Studien zur Konversion fokussierten auf die Psyche der Konvertit:innen
und bewerteten den Konversionsprozess als plötzliche emotionale Veränderung. Im
20. Jahrhundert rückten die Fragen nach Konversionsgründen in den Blick der So‐
ziolog:innen. Zentral blieben jedoch auch hier psychologische Gründe. Vgl. Franz
Wiesberger, Bausteine zu einer soziologischen Theorie der Konversion: Soziokultu‐
relle, interaktive und biographische Determinanten religiöser Konversionsprozesse,

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

199

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kann die Bestätigung der eigenen Überzeugungen durch außenstehende
Expert:innen der Selbstvergewisserung dienen.657

Moores Aufgabe ist es folglich, die Überlegenheit des Islams zu beschei‐
nigen. Während sich Ibn al‑Qayyims Autorität aus seiner Stellung als Ge‐
lehrter speist, profitiert Moore als Vertreter der akademischen Medizin
von der weit verbreiteten Wissenschaftsgläubigkeit, die dazu führt, dass
sein Wissen als objektiv und alternativlos angesehen wird.658 Die medizi‐
nische Präsentation der Aussagen verstärkt ihren normativen Charakter
und sorgt für eine hohe Akzeptanzwahrscheinlichkeit.659 Moores Autorität

Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der Görres-Gesellschaft 19 (Berlin: Duncker
u. Humblot, 1990). Als wichtige Ursachen wurden insbesondere Faktoren wie per‐
sönliche Krisen im jungen Erwachsenenalter und eine „schwere Kindheit“ identifi‐
ziert. Vgl. auch Andrew Buckser und Steven Glazier, „Preface.“ In The Anthropology
of Religious Conversion, hrsg. v. Andrew Buckser und Steven Glazier (Lanham,
Md.: Rowman & Littlefield, 2003), xi–xviii. In der aktuellen Konversionsforschung
beziehen insbesondere Anthropolog:innen eine Reihe von Push- und Pull-Faktoren
in die Analyse von Konversionsprozessen mit ein. Sie berücksichtigen vor allem
den kulturellen, sozialen und politischen Kontext der Konversion. Vgl. Michal
Kravel-Tovi, „Rite of Passing: Bureaucratic Encounters, Dramaturgy, and Jewish
Conversion in Israel.“ American Ethnologist 39, Nr. 2 (2012): 371–88, und Ines W.
Jindra, „How Religious Content Matters in Conversion Narratives to Various Reli‐
gious Groups.“ Sociology of Religion 72, Nr. 3 (2011): 275–302.

657 Carmen Becker hat darauf hingewiesen, dass salafistische Gruppen im Internet auf
nichtmuslimische Expertise zugrückgreifen, um sich der Richtigkeit der eigenen Po‐
sition zu vergewissern. Vgl. Carmen Becker, „̒Gaining Knowledgeʼ: Salafi Activism
in German and Dutch Online Forums.“ Masaryk University Journal of Law and
Technology 3, Nr. 1 (2009): 79–98.

658 Zu der stetig gewachsenen rechtlichen und sozialen Macht von Mediziner:innen seit
dem 19. Jahrhundert vgl. Pamela E. Klassen, „Medicine.“ In The Oxford Handbook
of the Study of Religion, hrsg. v. Steven Engler und Michael Stausberg (Oxford: Ox‐
ford University Press, 2016), 403–4. Die Schwierigkeiten, medizinische Expertise
zu hinterfragen, formuliert Douglas Walton, Appeal to Expert Opinion: Arguments
from Authority (University Park: Pennsylvania State University Press, 1997), 245–47.
Bemerkenswerterweise mussten die Bilder Nilssons, die wiederum az‑Zindānī und
Moore als Beweismaterial dienen, zunächst ebenso medizinisch legitimiert werden.
Dabei lag der gleiche Mechanismus wie in der Zusammenarbeit von Moore und
az‑Zindānī zugrunde: Ein Kind entsteht beinhaltet neben den Fotos auch einen
praktischen Teil, der die werdenden Eltern informieren und nützliche Tipps zur
Schwangerschaft geben soll. Autor dieser medizinischen Informationen ist der Pro‐
fessor für Gynäkologie und Geburtshilfe Axel Ingelman-Sundberg (gest. 2009). Laut
Jülich war dem Verlag die Mitarbeit Ingelman-Sundbergs wichtig, um den Bildern
Nilssons die nötige medizinische Autorität zu geben. Vgl. Jülich, „The Making of a
Best-Selling Book“, 507.

659 Wie bedeutend die Präsentation von Informationen für die Akzeptanz dieser Infor‐
mationen ist, hat Baudouin Dupret im regionalspezifischen Kontext herausgearbei‐

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

200

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


als externer Experte zeigt die Dynamik eines Autoritätsarguments: Die
Berufung auf Moore als Experten dient als Beweis für die Korrektheit
der vorgebrachten Annahmen. Die Wirksamkeit der Beweisführung durch
ein solches argumentum ad verecundiam660 wurde in der Wissenssoziolo‐
gie und der Medizingeschichte hervorgehoben.661 Zudem legen Studien
der Kommunikationspsychologie nahe, dass Gruppen die Wirkungsmacht
ihrer Botschaft steigern können, wenn diese durch Aussagen einer externen
Person bestätigt wird.662

An dieser Stelle lohnt sich ein kurzer Exkurs zu dem ägyptischen Gelehr‐
ten, ehemaligen Minister für auqāf und Prediger Muḥammad Mutawallī
aš‑Šaʿrāwī (1911-1998),663 um die Wirksamkeit von az‑Zindānīs Zusammen‐
arbeit mit Moore zu verdeutlichen. Šaʿrāwī zählte mit seiner beliebten
TV-Sendung, in der er Koranpassagen und Hadithe interpretierte, zu den
erfolgreichsten und populärsten Predigern Ägyptens der 1980er und 1990er
Jahre.664 Zindānī und aš‑Šaʿrāwī teilten ihr Interesse an iʿǧāz ʿilmī und die

tet: Vgl. Baudouin Dupret, Practices of Truth: An Ethnomethodological Inquiry into
Arab Contexts, Pragmatic & Beyond New Series 214 (Amsterdam u. Philadelphia:
John Benjamins, 2011), 2–3.

660 „Beweis durch Ehrfurcht“.
661 Die Deutungshoheit der Naturwissenschaft habe ich im einleitenden Teil diskutiert.

Den Begriff Expert:innen habe ich in Kapitel 2 definiert.
Die Bedeutung der Kombination von islamischen sowie modernen naturwissen‐
schaftlichen Referenzen haben auch Vika Gardner, Salman Hameed und Carolina
Mayes in ihrer Analyse von englischsprachigen Online-Videos verdeutlicht. In den
untersuchten Videos generieren die Produzierenden Legitimation, indem sie „Islam“
und „Wissenschaft“ zusammen präsentieren und folglich aus beiden Bereichen
gleichzeitig Autorität schöpfen. Vgl. Gardner, Hameed und Mayes, „Preaching Sci‐
ence and Islam“, 358.

662 Vgl. David Hess, „Crosscurrents: Social Movements and the Anthropology of Sci‐
ence and Technology.“ American Anthropologist 109, Nr. 3 (2007): 469, und James B.
Stiff und Paul A. Mongeau, Persuasive Communication (New York: Guilford, 2002),
154.

663 Vgl. Jacquelene Gottlieb Brinton, Preaching Islamic Renewal: Religious Authority
and Media in Contemporary Egypt (Oakland: University of California Press, 2016),
8.

664 Vgl. Pink, Sunnitischer Tafsīr, 95–98. Ausführlich zu aš‑Šaʿrāwīs Leben und Werk
vgl. Hava Lazarus-Yafeh, „Muhammad Mutawalli al-Shaʿrawi.“ In Islam, National‐
ism, and Radicalism in Egypt and the Sudan und Brinton, Preaching Islamic Renew‐
al. Zu seiner immensen Popularität sowie dem „aš‑Šaʿrāwī-Kult“ vgl. Rachida Chih
und Catherine Mayeur-Jaouen, „Le cheikh Sha'râwî, le pouvoir et la télévision:
L'homme qui a donné un visage au Coran.“ In Saints et héros du Moyen-Orient
contemporain: Actes du colloque des 11 et 12 décembre 2000, à l'Institut Universitaire
de France, hrsg. v. Catherine Mayeur-Jaouen (Paris: Maisonneuve et Larose, 2002).

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

201

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Überzeugung, dass moderne naturwissenschaftliche Theorien und Erfin‐
dungen bereits vom Koran antizipiert wurden. Es ist nicht auszuschließen,
dass die beiden in persönlichem Austausch standen. Šaʿrāwī unterrichtete
wie az‑Zindānī zeitweise an der König-Abdulaziz-Universität, um 1980/81
gab es eine zeitliche Überschneidung ihrer dortigen Lehrtätigkeiten.665

Weiterhin erwähnt az‑Zindānī aš‑Šaʿrāwī in einer Danksagung.666

Im Gegensatz zu aš‑Šaʿrāwīs sonstigen Inhalten und Botschaften beurteilt
Jacquelene Brinton dessen Bemühungen, naturwissenschaftliche Erkennt‐
nisse in seine theologischen Interpretationen einfließen zu lassen, als wenig
erfolgreich. So habe er es nicht geschafft, ein überzeugendes Beispiel dafür
anzuführen, welche naturwissenschaftlichen Erkenntnisse des 20. Jahrhun‐
derts vom Koran thematisiert werden. Dies mag an seiner willkürlichen In‐
formationsbeschaffung gelegen haben. Um sich über medizinische Themen
zu unterhalten, suchte aš‑Šaʿrāwī die Sprechstunde von niedergelassenen
Ärzten auf.667 Weder das Kapitel über die Schöpfung des Menschen (ḫalq
al‑insān) in aš‑Šaʿrāwīs Abhandlung zu den Wundern des Korans noch sei‐
ne Erläuterungen zu Q. 23:14 in seinem tafsīr enthalten Ausführungen zur
Embryogenese.668 Zindānī hingegen band den Mediziner Moore früh und
systematisch in seine iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten ein und verweist auf fachlich
anerkannte biologische Fakten. Darüber hinaus präsentierte az‑Zindānī
ein strukturiertes Modell embryonaler Entwicklung, in dem er stets auf
die Vereinbarkeit zwischen religiösem und naturwissenschaftlichem Wissen
hinweist. Während aš‑Šaʿrāwī eine Bandbreite von Themen und Aktivitäten
verfolgte, konzentrierte sich az‑Zindānī auf die Optimierung seines iʿǧāz
ʿilmī und die Verbreitung seiner Ideen. Diese Zusammenarbeit mit Moore

Šaʿrāwīs Einfluss auf bioethische Fragen in Ägypten hat Sherine Hamdy am Beispiel
von Organtransplantationen anschaulich dargelegt. Vgl. Hamdy, Our Bodies Belong
to God, 115–38.

665 Vgl. Hava Lazarus-Yafeh, „Muhammad Mutawalli al-Shaʿrawi.“ In Islam, National‐
ism, and Radicalism in Egypt and the Sudan, 284–5.

666 Vgl. Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, viii e.
667 Vgl. Brinton, Preaching Islamic Renewal, 13–14.
668 Šaʿrāwī macht keinerlei Angaben zur embryonalen Entwicklung. So werden weder

Q. 23:14 noch der Ibn Masʿūd- oder der Ḥuḏaifa-Hadith behandelt. Vgl. Muḥammad
Mutawallī aš-Šaʿrāwī, Muʿǧizāt al‑qurʾān (Kairo: Dār al-ʿālamīya, 1998), 75–110. Auch
in seinem tafsīr verweist er nicht auf den Wundercharakter des Korans bezüglich
einer angenommenen Übereinstimmung mit modernen embryologischen Erkennt‐
nissen. Vgl. Muḥammad Mutawallī aš-Šaʿrāwī, „Tafsīr aš-Šaʿrāwī: ḫawāṭir Muḥam‐
mad Mutawallī aš-Šaʿrāwī ḥaula l-qurʾān al-karīm.“ Zuletzt geprüft am 15.12.2021,
Abrufbar unter http://www.al-eman.com/ رمق اآلȒيـة تاسري/الشـعراوي تاسري/الكتب  (14):/i489&d63918
2&c&p1#s639182.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

202

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182


ist ein wesentlicher Faktor von az‑Zindānīs Erfolg im Bereich des iʿǧāz
ʿilmī. Eine ergänzende Komponente dieser Kooperation sowie die konkrete
Rolle weiterer westlicher Wissenschaftler erörtere ich in den folgenden
Abschnitten dieses Kapitels.

5.3.1 Die Islamic Additions in Moores Standardwerk The Developing
Human

Bereits kurz nach seiner Präsentation 1982 veröffentlichte Moore eine zu‐
sammen mit az‑Zindānī erarbeiteten „Sonderausgabe“ seines populären
Fachbuchs The Developing Human. Dieses trägt den in dieser Arbeit be‐
reits mehrfach erwähnten Titel The Developing Human: Clinically Oriented
Embryology with Islamic Additions. Wie der Titel suggeriert, wurden in
dieser Ausgabe die Erklärungen az‑Zindānīs zur „islamischen Sichtweise“
sowie passende Koran- und Hadith-Passagen dem jeweiligen Kapitel hinzu‐
gefügt.669 Nachdem Moore bereits die Referenzen zum Islam in die Einlei‐
tung von The Developing Human eingefügt hatte, habe er laut az‑Zindānī
die CSMQS eingeladen, ergänzend die Islamic Additions zu schreiben.670

Im Vorwort des Verlags wird der Islam trotz aller Bestrebungen eines Aus‐
tauschs zwischen Osten und Westen als eine noch immer missverstandene
Religion bezeichnet und damit impliziert, dass die gemeinsame Arbeit ein
Baustein des interreligiösen Dialogs sein will. Im letzten Satz hingegen
relativiert sich dieser Eindruck zugunsten inner-islamischer daʿwa. Ziel des
Buches sei es, explizit muslimische Wissenschaftler:innen zu ähnlichen
wissenschaftlichen Recherchen zu inspirieren, die der eigenen religiösen
Wahrheitsfindung dienen mögen. Bemerkenswert ist die Aussage, dass der
Koran definitiv kein naturwissenschaftliches Traktat sei. Diese Erklärung
wirkt zunächst wie eine Kritik an iʿǧāz ʿilmī. Allerdings wird sogleich klar‐
gestellt, dass der Koran Gottes Wort sei und daher naturwissenschaftliche
Erkenntnisse stets verifizieren müsse.671 In der Ausgabe eines der renom‐

669 Vgl. auch Stenberg, The Islamization of Science, 233–234. Stenberg gibt an, weitere
unpublizierte Vorträge von az‑Zindānī und Moore gefunden zu haben. Diese seien
jedoch vornehmlich eine Wiederholung von Human Development With Islamic
Additions. Vgl. Stenberg, The Islamization of Science, 233–234, Fußnote 71.

670 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 7–9.
671 Vgl. Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, viii a–b.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

203

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


miertesten Lehrbücher für Embryologie wird also die Naturwissenschaft
auf den Platz hinter dem Koran verwiesen.672

Zindānīs Beitrag in The Developing Human with Islamic Additions zeigt
anschaulich, wie es ihm gelingt, seine iʿǧāz ʿilmī-Ergebnisse plausibel mit
embryologischen Erkenntnissen zu verknüpfen. Moores Buch behandelt
die Entwicklung des menschlichen Embryos von der Gametogenese bis
zum Ende der Fetogenese. Zindānīs Methode erinnert an Bucaille, der
ebenfalls zuerst die modernen naturwissenschaftlichen Erkenntnisse für
sich sprechen ließ und anschließend seine Interpretation der religiösen
Texte vorzustellen.673 Gemäß Stenberg fasste az‑Zindānī Bucailles Buch auf
einer seiner Audiokassetten mit dem Titel al‑ʿIlm al‑ḥadīṯ wa‑iʿǧāz al‑qurʾān
zusammen und kommentierte Bucailles Äußerungen zu dem Verhältnis
zwischen „Religion“ und „Wissenschaft“. Weiterhin betonte az‑Zindānī Bu‐
cailles Schlussfolgerung, dass die Bibel ein menschliches Produkt sei, der
Koran dagegen das Wort Gottes, da die koranischen Aussagen den neues‐
ten naturwissenschaftlichen Erkenntnissen entsprächen.674 Auch in einigen
seiner Publikationen listet az‑Zindānī Bucailles Buch im Literaturverzeich‐
nis.675

An der jeweils passenden Stelle fügt az‑Zindānī ein „islamisches Kapitel“
ein. Dadurch entsteht kein zusammenhängender Überblick über die von
ihm beschriebenen Stadien, sondern ein sehr kleinteiliges Bild der islami‐
schen Terminologie. So fügt er beispielsweise Moores Ausführungen über
die histologische Struktur des Uterus das Kapitel „A Place of Settlement
Firmly Fixed (Quarar Makeen [sic])“ hinzu. Er zitiert Q. 24:13 und erklärt,
dass der dort erwähnte qarār makīn der Uterus sei und die in Q. 39:6676

672 Die Ausgabe von Developing Human With Islamic Additions wurde mit Erlaubnis
des Verlags W.B. Saunders Company von Dār al‑qibla herausgegeben. Der Verlag
Saunders, in dem die erste Auflage von Moores Developing Human erschien, war
Teil der Henry Holt and Company und wurde 1986 an Harcourt verkauft. Seitdem
Harcourt 2001 von Elsevier übernommen wurde, hält dieser Verlag die Rechte an
Moores Buch. Jegliche Anfragen meinerseits an die genannten Verlage bezüglich der
Zusammenarbeit von Saunders und Dār al‑qibla blieben unbeantwortet.

673 Diese Vorgehensweise attestiert Stenberg auch Moore für den Artikel Highlights of
Human Embryology in the Koran and Hadith. Vgl. Stenberg, The Islamization of
Science, 232.

674 Vgl. ebd., 234.
675 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 36. Ein Verweis auf Bucaille findet sich ebenso

in Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, 12a.
676 „Er erschuf euch aus einem einzigen Wesen, dann machte er ihm daraus dessen

Partner. Er sandte euch hinab an Herdenvieh vier Paare; er erschafft euch immer

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

204

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


genannten drei Schleier der Dunkelheit (ẓulumāt ṯalāṯ)677 die Bauchdecke
der Mutter, die Uteruswand und die Plazenta darstellten. Diese Vorgehens‐
weise, die koranische Terminologie neben den Originaltext zu stellen, er‐
weckt bei Lesenden möglicherweise den starken Eindruck einer Überein‐
stimmung von moderner Embryologie und koranischem Text. Ein genaues
Verständnis von dem von az‑Zindānī präsentierten Modell der Embryonal‐
entwicklung erhält man jedoch nicht. Tatsächlich lässt az‑Zindānī in den
Islamic Additions die Zeitangaben bei den Beschreibungen der Stadien wie
beispielsweise nuṭfa und ʿalaqa weg. Vielmehr lässt er auch hier Moore
als Repräsentanten der Embryologie für sich sprechen, indem er auf die
im Originaltext stets mit Zeitangaben versehenen Abbildungen verweist.
Eine weitere Besonderheit in den Islamic Additions ist der bereits erwähn‐
te Verzicht auf die Bilder des Egels und der gekauten Substanz. Um die
Relevanz des Egelvergleich hervorzuheben, lautet stattdessen der Titel des
ʿalaqa-Stadiums „leech stage“.678 Bei allen anderen Stadien wird die engli‐
sche Übersetzung in Klammern hinter dem arabischen Begriff genannt.
Mit der Formulierung „Egelstadium“ betont az‑Zindānī den Vergleich auf
pointierte Weise.

Eine wesentliche Ausnahme in Bezug auf einen detaillierten Einblick in
az‑Zindānīs Modell bildet sein Kapitel „The First 40 Days: Jamʿa AlKhalq
[sic] (Compilation)“, das in das Kapitel „The Embryonic Period: Fourth
to Eighth Weeks“ in dem Abschnitt „Highlights of the Embryonic Period“
von Moores Originaltext eingefügt wurde.679 Moore fasst in diesem Ab‐
schnitt die wichtigsten Entwicklungsschritte und Veränderungen der exter‐
nen Form des Embryos zusammen. Diese Platzierung ist von az‑Zindānī
geschickt gewählt, da Moores Betonung der externen embryonalen Form
az‑Zindānīs eigenen Fokus auf die Form des Embryos unterstreicht.680 Au‐
ßerdem befinden sich passenderweise auf der linken Seite der Doppelseite
Zeichnungen eines 32, 36 und 41 Tage alten Embryos. Diese illustrieren
die gekrümmte C-Form des Embryos, die Somiten sowie die entstehenden

wieder neu im Leibe eurer Mütter in drei Finsternissen. […]“, aus Bobzin, Der
Koran.

677 Meine Übersetzung „drei Schleier der Dunkelheit“ ist an az‑Zindānīs englischer
Variante „three veils of darkness“ orientiert.

678 S. Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, 56a.
679 Vgl. ebd., 76–88. Ebenso sind az‑Zindānīs Kapitel „Al‑Mudghah“ und „Izam Stage“

Teil dieses Abschnitts bei Moore.
680 Zur Bedeutung der externen Form des Embryos bei az‑Zindānī vgl. Kapitel 4.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

205

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gliedmaßen und Organe.681 Inhaltlich unterscheiden sich az‑Zindānīs Aus‐
führungen hier nicht von seinen sonstigen Abhandlungen zur embryonalen
Entwicklung. Erwähnenswert ist dennoch, dass seine Position bezüglich
der 40 Tage-Variante in Moores Buch so explizit herausgestellt wird. Dies
mag zum einen daran liegen, dass der Originaltext keine offenkundige Ver‐
bindung zu der besonderen Stellung der 40 Tage bereithält und az‑Zindānī
diese hervorheben will, und zum anderen daran, dass er sichergehen will,
dass diese Information die Leser:innenschaft erreicht.

Die Relevanz der 40 Tage wird zunächst durch die Kapitelüberschrift
hervorgehoben. Weiterhin zitiert az‑Zindānī den Ibn Masʿūd-Hadith von
Muslim und führt aus, dass ǧamʿ al‑ḫalq ein Ausdruck sei, der gemäß dem
Hadith beschreibe, dass alle Organe und Organsysteme des Embryos in
den ersten 40 Tagen seiner Entwicklung angelegt würden. Er erwähnt hier
auch beiläufig die Interpretation von dreimal 40 Tagen, entkräftet diese
jedoch sogleich mit dem Ḥuḏaifa-Hadith. Gemäß seiner Interpretation von
letzterem beginnen die Differenzierung der Organe sowie die Entwicklung
der Knochen nach dem muḍġa-Stadium, das heißt nach dem 42. Tag. An
dieser Stelle erwähnt az‑Zindānī erneut az‑Zamlakānī, um seiner Interpre‐
tation zusätzlich Gewicht zu verleihen.

Es ist anzunehmen, dass az‑Zindānī sich mit anderen Predigern und Ge‐
lehrten über seine Interpretation der Hadithe zu embryonaler Entwicklung
austauschte. Hierfür spricht die Danksagung az‑Zindānīs zu Beginn der
Islamic Additions. Er dankt unter anderem dem saudischen Gelehrten und
ehemaligem Großmufti Saudi-Arabiens ʿAbd al‑ʿAzīz b. ʿAbd Allāh b. Bāz
(1910/1912-1999) und aš‑Šaʿrāwī für ihre Beratungen in Hinblick auf das
Kapitel „The First 40 Days“.682 Die Erwähnung der mitunter sehr bekannten
Persönlichkeiten unterstreicht die Wichtigkeit des Aspekts der vierzig Tage
für az‑Zindānī. Darüber hinaus kann dieses Namedropping als Versuch
gewertet werden, seine Hermeneutik durch die vermeintliche Akzeptanz
bekannter islamischer Gelehrter zu legitimieren. Gleichzeitig suggeriert die
Danksagung, dass die Genannten seine 40 Tage-Ansicht unterstützen.683

681 Vgl. Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, 84.
682 Vgl. ebd., viii e. Weiterhin werden Šaiḫ ʿAbd ar‑Razzāq ʿAfīf ī, Šaiḫ Sayyid Ṣābiq,

Šaiḫ Manāʿ al‑Qaṭṭān, Šaiḫ Muḥammad Abū Šahba, Qāḍī Aḥmad al‑Ānsī und Šaiḫ
ʿAbd al-Fattāḥ Abū Ġuddā dankend erwähnt.

683 In seinem tafsīr schreibt aš‑Šaʿrāwī, dass die ʿulamāʾ sagten, es dauere 40 Tage bis
aus der nuṭfa eine ʿalaqa werde. Dies impliziert die 120-Tage-Sicht. Ibn Bāz ist ein
weiteres Beispiel. Ob dieser az‑Zindānīs 40-Tage-Interpretation im persönlichen
Austausch befürwortete, bleibt offen. Sollte dies der Fall sein, wäre dies ein Hinweis

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

206

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zindānīs internationales Netzwerk – personell wie institutionell – inner‐
halb der arabischsprachigen Welt untersuche ich im anschließenden Kapi‐
tel. Zunächst vertiefe ich die Betrachtung von az‑Zindānīs Zusammenarbeit
mit weiteren westlichen Wissenschaftlern neben Moore.

5.3.2 Das Projekt „This is the Truth“ (Innahu l‑ḥaqq)

Dem ersten Treffen mit Moore folgten ab Mitte der 1980er Jahren Ein‐
ladungen az‑Zindānīs an weitere US-amerikanische, kanadische und eu‐
ropäische, nichtmuslimische Wissenschaftler. Von Kameras begleitet wur‐
den ihnen von az‑Zindānī Koranpassagen präsentiert, die sie im Kontext
ihres Fachgebiets kommentieren sollten. Zudem sollten sie Stellung dazu
beziehen, ob der koranische Text mit den Erkenntnissen ihres jeweiligen
Fachgebiets übereinstimmt. Das aus Teilen dieser Interviewreihe zusam‐
mengeschnittene Video Innahu l‑ḥaqq684 (This is the Truth) sowie die

darauf, dass die Islamische Weltliga oder einer ihrer prominenten Vertreter, keine
einheitliche Meinung vertritt, sondern in verschiedenen Foren unterschiedliche
Aussagen trifft. Am Beispiel von Aussagen des Gelehrten Yūsuf al‑Qaraḍāwī (geb.
1926) zum menschlichen Hirntod wurde dies von Thomas Eich und Johannes
Grundmann dokumentiert. Vgl. Thomas Eich und Johannes Grundmann, „Musli‐
mische Rechtsmeinungen zu Hirntod, Organtransplantation und Leben.“ Zeitschrift
für medizinische Ethik 49, Nr. 3 (2003): 306–7. In mehreren von Ibn Bāz veröffent‐
lichten Fatwas argumentiert dieser ausschließlich mit der 120-Tage-Variante. Vgl.
ʿAbd al-ʿAzīz b. Bāz, „Fatwa ‚Ḥukm iǧhāḍ al‑ǧanīn‘.“ Zuletzt geprüft am 12.04.2021,
https://binbaz.org.sa/fatwas/7921/ اجلنـــني-اهجــــــــــــــــــــــــاض-حـــمك ; ʿAbd al‑ʿAzīz b. Bāz, „Fatwa ‚Maʿnā
qaulihi taʿālā ‘.“ Zuletzt geprüft am 12.04.2021, https://binbaz.org.sa/fatwas/8938/ -مــــــــــــــــــــــــا

خلــــــــــــق-بعـد-مــــن-خلقـا-اهماتـــمك-بطــــــــون-ِف-خيلقـــمك-معـىن ; ʿAbd al-ʿAzīz b. Bāz, „Fatwa ‚Šarh ḥadīṯ‘.“ Zuletzt ge‐
prüft am 12.04.2021, https://binbaz.org.sa/fatwas/10566/ تســتقر-بعـدما-النطاة-عىل-املَل-يدخل-معىن-ما ,
und ʿAbd al-ʿAzīz b. Bāz, „Fatwa ‚Tafsīr qaulihi taʿālā‘.“ Zuletzt geprüft am 12.04.2021,
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142/ اهماتمك-بطون-ِف-خيلقمك-تعاىل-قوهل-تاسري .
Auf die ambivalente Rolle Ibn Bāz‘ innerhalb der Weltliga-Unterorganisationen
gehe ich in Abschnitt 6.3 noch einmal ein. Weiterhin untersuche ich im selben
Unterkapitel die Parallelität verschiedener Aussagen zur embryonalen Entwicklung
innerhalb der Islamischen Weltliga.

684 Das Video wurde von dem Nutzer ThankAllahAlways auf der Plattform YouTube
hochgeladen: ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The classic video ʻThis is the Truth/Anna‐
hul Haqq [sic]ʼ: Abdel Megid El Zindani [sic].“ Zuletzt geprüft am 24.11.2021, https:/
/www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c. Auf verschiedenen Internetseiten
finden sich auch Videosequenzen aus einzelnen Interviewausschnitten aus Innahu
l‑ḥaqq. Vgl. exemplarisch The Quran Miracles, „Videos [Facebook-Profil].“ Zuletzt
geprüft am 24.11.2021, https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

207

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC


gleichnamige Publikation sowohl in arabischer685 als auch in englischer686

Fassung ist das bekannteste Projekt az‑Zindānīs. In Innahu l-ḥaqq werden
die (vorgeblichen) Aussagen dieser Wissenschaftler wiedergegeben.687 Ge‐
mäß az‑Zindānīs Darstellung bestätigten sie durch ihre Antworten, dass
der Koran göttlichen Ursprungs sei. Einzelne Sequenzen der gefilmten
Interviews werden in dem Video eingeblendet, in dem az‑Zindānī vor
einem Sternenhimmelhintergrund sitzend über Beispiele des iʿǧāz ʿilmī im
Koran referiert. Das Video sowie weiteres daraus entstandenes Material
wurden vor allem durch die Verbreitung über das Internet ab Mitte der
2000er Jahre populäre Grundlage vieler apologetischer Beiträge.688 Innahu
l‑ḥaqq ist neben dem 200 Seiten starken Sammelband Human Develop‐
ment das bemerkenswerteste Zeugnis dieser Zusammenarbeit. Wie bereits
erwähnt, werden außer az‑Zindānī und Moore weitere nichtmuslimische
Wissenschaftler als Herausgeber genannt. Weiterhin ist neben az‑Zindānī
und seinem Assistenten Aḥmad jeweils ein Wissenschaftler als Autor jedes
Kapitels angegeben.

Zu den teilnehmenden Wissenschaftlern zählten neben Moore unter
anderen Marshall Johnson, Professor für Anatomie und Entwicklungsbio‐
logie; Trivedi Persaud, Professor für Anatomie und Pädiatrie; Joe Leigh
Simpson, Professor für Gynäkologie und Geburtshilfe; Gerald Goeringer,
Professor für Embryologie; Alfred Kröner, Professor für Geologie, und
William Hay, Professor für Ozeanographie. Obwohl der Journalist Daniel
Golden den Eindruck erweckt, die Wissenschaftler hätten aus monetären
Interessen einer Zusammenarbeit zugestimmt689, sind zwei weitere Erklä‐

685 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“. Im Vorwort erläutert az‑Zindānī, dass die Publika‐
tion auf dem gleichnamigen Video basiert. Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 4.

686 Wie bereits erwähnt ist die englische Ausgabe von Abdullah al‑Rehaili editiert.
Diese wurde gemeinsam von den beiden Weltliga-Suborganisationen dem Höchsten
Weltrat der Moscheen (al‑Maǧlis al‑aʿlā l‑ʿālamī li‑l‑masāǧid) und der CSMQS
sowie der al‑Ḥaramain Islamic Foundation (Muʾassasa l‑ḥaramain al‑ḫairīya) her‐
ausgegeben. Vgl. al-Rehaili, This is the Truth. Zu diesen Gremien vgl. Schulze,
Islamischer Internationalismus, 213–65.

687 Dem Material sind keine genauen Angaben zu Orten und Daten der Interviews zu
entnehmen. Ich halte es für wahrscheinlich, dass die Mehrheit der Wissenschaftler
über die 1984 gegründete CSMQS eingeladen wurde. Dafür sprechen die finanziel‐
len Möglichkeiten, die az‑Zindānī durch die Organisation hatte sowie die gesteigerte
Wahrscheinlichkeit, dass Einladungen in einem beruflichen Kontext eher angenom‐
men werden, wenn diese über eine Organisation oder über eine an eine Organisati‐
on angebundene Person erfolgen.

688 Die Rezeption az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī diskutiere ich in Abschnitt 6.4.
689 Vgl. Golden, „Western Scholars“.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

208

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rungsansätze vorstellbar. Erstens könnte ein Interesse an interreligiösem
Austausch und die Bereitschaft zu interreligiösem Dialog eine Motivation
für die Mitwirkung gewesen sein. Golden beschreibt Simpson als praktizie‐
renden Presbyterianer, Moore als liberalen Christen.690 Sowohl das liberale
Spektrum der presbyterianischen Kirchen als auch weitere Strömungen der
liberalen Theologie haben den Anspruch, Religion und moderne Naturwis‐
senschaft miteinander in Einklang zu bringen sowie die eigene Lehre vor
dem Hintergrund des modernen Wissens zu interpretieren.691 Demzufolge
könnten Moore und Simpson ein ehrliches Interesse an Austausch und
Dialog mit az‑Zindānī gehabt haben. Neben Moore hat auch der Mediziner
Trivedi Persaud az‑Zindānīs Ansichten rezipiert. In seiner Monographie
über die Geschichte der Anatomie692 schreibt er, einige Aussagen aus dem
Koran und den Hadithen enthielten außergewöhnliche Beschreibungen der

690 Vgl. ebd. Moore wuchs laut eigener Aussage in einer christlichen Familie auf.
Der Vater war presbyterianischer Geistlicher, der Moore gemäß eigener Aussage
lehrte, allen Religionen mit Respekt zu begegnen. Moore gehe davon aus, dass alle
[monotheistischen] Religionen an denselben Gott glauben. Sein eigener Glaube
ermögliche ihm anzuerkennen, dass Muḥammad, ebenso wie Jesus, ein Prophet sei
und der Koran göttlichen Ursprungs. Moore sieht für sich und seinen Glauben in
diesen Annahmen keinen Konflikt. Vgl. Moore, „Embryology in the Qurʾan“.

691 Der Ausdruck „liberale Theologie“ beschreibt eine theologische Strömung, dessen
prägendes Anliegen die Vermittlung von Christentum und Moderne ist. Liberal
ist sie in dem Sinne, dass die theologische Tradition autoritärer Kirchlichkeit und
Dogmatik hinter die theologische Reflexion und individuelle Frömmigkeit treten.
Die liberale Theologie ist diesbezüglich stark von den Ideen der europäischen Auf‐
klärung sowie der bürgerlichen Emanzipation beeinflusst. Zur kritischen Auseinan‐
dersetzung gehören neben den Naturwissenschaften ebenso die historisch-kritische
Bibel- und Jesusforschung. Vgl. den Eintrag „liberale Theologie“ in Cornelia Dock‐
ter, Martin Dürnberger und Aaron Langenfeld, Hrsg., Theologische Grundbegriffe:
Ein Handbuch (Stuttgart: Schöningh, 2021), 103–4 sowie Hartmut Ruddies, „Libera‐
le Theologie: Zur Dialektik eines komplexen Begriffs.“ In Liberale Theologie: Eine
Ortsbestimmung, hrsg. v. Friedrich W. Graf, Troeltsch-Studien 7 (Gütersloh: Güters‐
loher Verlagshaus, 1993), 176–203. Der Frage nach Wissenschaftlichkeit der Theolo‐
gie behandeln Thomas Schärtl und Sarah Rosenhauer: Thomas Schärtl, „Theologie
und Wissenschaft: Kriterien theologischer Spekulation.“ In Stile der Theologie: Ein‐
heit und Vielfalt katholischer Systematik in der Gegenwart, hrsg. v. Martin Dürnber‐
ger et al., Ratio fidei 60 (Regensburg: Friedrich Pustet, 2017), 13–42, und Sarah
Rosenhauer, „Das Paradox der Proposition: Replik zu Thomas Schärtl: Theologie
und Wissenschaft. Kriterien theologischer Spekulation.“ In Dürnberger et al., Stile
der Theologie, 43–54.

692 Vgl. Trivedi Persaud, Early History of Anatomy: From Antiquity to the Beginnung of
the Modern Era (Springfield: Charles C. Thomas, 1984).

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

209

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vorgeburtlichen Entwicklung. Er bezieht sich vornehmlich auf Q. 23:12-14
und übersetzt ʿalaqa als Egel sowie muḍġa als gekaute Substanz.693

Zweitens könnte Zufall vereinzelt eine Rolle gespielt haben. Dafür
spricht die Schilderung des Mainzer Geologen Alfred Kröners. Kröner
reiste schon 1979 zu einer internationalen Fachkonferenz für Geologie an
der König-Abdulaziz-Universität in Dschidda. Schwerpunkt der Konferenz
sei ein neu gegründetes Forschungsprojekt in Saudi-Arabien gewesen. Re‐
ligiöse Themen seien hingegen nicht Bestandteil der Konferenz gewesen.
Zu dem besagten Interview sei es gekommen, da das saudische Fernse‐
hen zugegen war und einige der anwesenden Wissenschaftler spontan mit
Fragen zur Vereinbarkeit von Koran und Geowissenschaften konfrontiert
habe. Kröner schildert den Ablauf wie folgt: Den Geologen wurden meh‐
rere Koranverse vorgelesen. Anschließend wurden sie gefragt, ob deren
Inhalt mit den Erkenntnissen der aktuellen Naturwissenschaft kompatibel
sei. Laut Kröner hätten sie auf einige Fragen mit „Ja“ geantwortet. Seiner
Meinung nach gelte indes für jede Religion, dass manche Aussagen der
Offenbarungstexte mit moderner Naturwissenschaft vereinbar seien. Die
Frage nach dem göttlichen Ursprung des Korans wurde laut Kröner nicht
gestellt.694 Kröner zufolge sei das Interview von dem damaligen Minister
für Religiöse Angelegenheiten organisiert worden, der selbst ein promo‐
vierter Geologe gewesen sei.695 Neben Kröner seien vier bis sechs andere

693 Vgl. ebd., 72. Darüber hinaus veröffentlichte Persaud zusammen mit Aḥmad einen
Artikel in The Muslim World League Journal über die Beschneidung von Jungen:
vgl. Trivedi Persaud und Muṣṭafā Aḥmad, „Sunnah al-Fitra.“ The Muslim World
League Journal 16, 5/6 (1989). Zu der Zeitschrift vgl. Abschnitt 6.3.

694 Diese Darstellung der Ereignisse stammt aus einer standardisierten E-Mail, die
Kröner verfasste, nachdem er gemäß eigener Aussage seit Mitte der 2000er Jahre
plötzlich hunderte Mails in dieser Angelegenheit bekam. Der Text dieser E-Mail
kursiert im Internet und wurde mir auch in der persönlichen Korrespondenz im
März 2019 von Kröner übermittelt. Kröner schilderte die Ereignisse außerdem in
einem online geführten Videointerview, das auf YouTube veröffentlicht wurde. Vgl.
Alfred Kröner, „Wissenschaftler zu den Wundern im Koran - Alfred Kröner.“ Zuletzt
geprüft am 25.11.2021, https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY. Das
hier angegebene Video wurde unter dem Nutzernamen „JesusTV“ hochgeladen. Auf
YouTube finden sich noch weitere Uploads des Videos anderer Nutzerprofile. Das
Originalvideo stammt vermutlich aus dem Jahr 2011, worauf die Datumsangaben auf
dem sichtbaren Bildschirm des Interviewers schließen lassen. Wer der Interviewer
ist, bleibt dagegen unklar.

695 Einen Namen nennt er nicht. In dem YouTube-Interview sagt Kröner, das Fern‐
sehinterview sei vom damaligen Vizepräsidenten der König-Abdulaziz-Universität
organisiert worden. Vgl. Kröner, „Wissenschaftler zu den Wundern im Koran“.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

210

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY


westliche Geologen an dem Interview beteiligt gewesen, die jedoch inzwi‐
schen verstorben seien. An weitere Einzelheiten könne Kröner sich nicht
erinnern, ebenso wenig wie an den Namen des Interviewers.696

Wenn man Kröners Schilderung folgt, ist es ausgeschlossen, dass alle
Interviews auf einer gemeinsamen Veranstaltung geführt wurden. Auch
az‑Zindānīs Mitwirkung an dem Interview der Geologen 1979 bleibt unklar.
Es ist nicht auszuschließen, dass das saudische Fernsehen unabhängig von
az‑Zindānīs Mitwirkung 1979 einige Geologen im Zuge der Konferenz in‐
terviewte und diesen Fragen zur Vereinbarkeit bestimmter Koranpassagen
und ihrer Forschung stellte. Falls az‑Zindānī nicht direkt beteiligt war,
hat er dieses Material ohne Hinweis auf dessen Herkunft in sein Video
eingebaut.

Später distanzierten sich einige der Wissenschaftler explizit von der
Aussage, sie hätten den Wundercharakter sowie den göttlichen Ursprung
des Korans mithilfe ihres Fachwissens bestätigt. So sprechen beispielsweise
William Hay, Gerald Goeringer und Joe Leigh Simpson laut Golden von
Manipulation, aus dem Kontext gerissenen Zitaten, und dass sie in eine
Falle getappt seien.697 Auch Kröner sagt, dass es zu keinem Zeitpunkt seine
Absicht gewesen sei, die Göttlichkeit des Korans zu bestätigen. Darüber
hinaus sei diese Frage auch gar nicht gestellt worden. Kröner schreibt dazu:
„The citations that you now find on these religious sites are taken out of
context […]. In any case, whatever you find on these sites I surely never said
as it is quoted now.“698 Tatsächlich lässt sich der arabischsprachigen Version
von Innahu l‑ḥaqq entnehmen, dass es bei der Befragung von Johnson und
Simpson vornehmlich um die Frage ging, ob Muḥammad die modernen
naturwissenschaftlichen Fakten hätte wissen können. Diese Frage wurde
mit Verweis auf die damals fehlenden Instrumente sowie Erkenntnisse
verneint. Aus dieser Antwort wird abgeleitet, dass die Wissenschaftler den
göttlichen Ursprung des Korans und dessen Wundercharakter bestätigten.
Denn wenn Muḥammad nicht Autor dieses Wissens sei, müsse es folglich

696 Persönlicher E-Mail-Austausch mit Alfred Kröner.
697 Vgl. Golden, „Western Scholars“. Meines Wissens gibt es keine offiziellen Stellung‐

nahmen der drei genannten Wissenschaftler auf ihren Webseiten oder ähnlichen
Kanälen.

698 Das Zitat stammt aus der standardisierten Antwortmail, die Kröner bei Anfragen zu
diesem Thema verschickte.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

211

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von Gott stammen.699 Von den betreffenden Wissenschaftlern ist Kröner
derjenige, der sich am ausführlichsten und deutlichsten an einer Richtig‐
stellung versucht hat. Dennoch gibt er an, dass seine damaligen arabisch‐
sprechenden Kolleg:innen an der Universität Mainz ihm geraten hätten,
nichts gegen die unsachliche Wiedergabe des Interviews zu unternehmen,
weil dieser Versuch zwecklos sei.700

Die Kooperation zwischen az‑Zindānī und den westlichen Wissenschaft‐
lern wird auch in religionskritischen Internetforen diskutiert, die sich als
Erwiderungen auf missionarische Tätigkeiten verstehen.701 Im Fokus stehen
neben der vermeintlichen Bestätigung der göttlichen Natur des Korans
durch die Wissenschaftler die angebliche Konversion Moores und die
Stellungnahmen Kröners. Die Nutzer:innen treten als Verteidiger:innen
Kröners auf und beraten darüber, welche Maßnahmen Kröner ergreifen
könnte, um sich deutlicher von This is the Truth zu distanzieren. Einige be‐
richten, selbst Mails an Kröner und andere der beteiligten Wissenschaftler
geschrieben und sie um klare Videostellungnahmen gebeten zu haben. Ihr
Anliegen bezeichne ich als „Anti-daʿwa“, da die Nutzer:innen bestrebt sind,
die Welt davon zu überzeugen, dass Kröner und Moore weder konvertiert
sind, noch die koranischen Aussagen bestätigt haben.

Von az‑Zindānīs Projekt This is the Truth bleibt – vor allem durch die ak‐
tuelle Verbreitung und Verfügbarkeit durch das Internet – der nachhaltige
Eindruck, eine Reihe von profilierten Wissenschaftlern hätte an eindrückli‐
chen Beispielen die Vereinbarkeit von „Islam“ und „Wissenschaft“,die Gött‐
lichkeit des Korans sowie die wundersame Vorhersehung moderner natur‐

699 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 14–20. Im englischen This is the Truth wird etwas
vorsichtiger formuliert, wenn es um die Bestätigung der Göttlichkeit des Korans
durch Johnson geht. Vgl. al-Rehaili, This is the Truth, 20–23.

700 Kröner formuliert diese Begründung gegen weitere Maßnahmen sowohl in seiner E-
Mail als auch in dem YouTube-Video. Eine Frage, die bezüglich der (halbherzigen)
Richtigstellungsversuche offenbleibt, ist, inwiefern oder warum die Wissenschaftler
der Veröffentlichung von Human Development zugestimmt haben. Falsche Zitate
und manipulative Darstellungen im Internet sind ein Problem, gegen das die Betrof‐
fenen in den meisten Fällen nicht viel tun können. Es sollte hingegen möglich
sein, gegen die Nennung als Co-Autor in den entsprechenden, zitierfähigen Publi‐
kationen rechtliche Schritte gegen den Verlag einzuleiten, sofern kein vertragliches
Einverständnis vorliegt. Jegliche unternommenen oder unterlassenen Versuche hier‐
zu bleiben jedoch gemäß meinem aktuellen Kenntnisstand Spekulation.

701 Vgl. Forum Freigeisterhaus, „Prof Alfred Kröner wollte keinesfalls den Koran bestä‐
tigen.“ Zuletzt geprüft am 17.11.2021, https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t
=18542 sowie die von dem Nutzer „meteo“ betriebene Internetseite: User Meteo,
„Anti-Religion.net.“ Zuletzt geprüft am 18.11.2021, http://www.anti-religion.net/.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

212

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
http://www.anti-religion.net
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
http://www.anti-religion.net


wissenschaftlicher Erkenntnisse durch den Koran bestätigt. Wie ich im fol‐
genden letzten Abschnitt dieses Kapitels argumentiere, reichte az‑Zindānī
dieses Ergebnis noch nicht: Er beabsichtigt die nachhaltige Beeinflussung
der akademischen Embryologie, in dem die koranische die bestehende
Terminologie ersetzt.

5.3.3 Die Übernahme der koranischen Termini in der internationalen
Embryologie

Neben dem Vorteil der naturwissenschaftlichen Legitimation durch Moore
und andere Wissenschaftler darf eine zweite Motivation seitens az‑Zindānīs
nicht übersehen werden – nämlich sein Anspruch, über Moore und die an‐
deren die „westliche Wissenschaft“ dahingehend zu beeinflussen, islamische
Begriffe und vor allem die Terminologie des iʿǧāz ʿilmī zu übernehmen. Dies
äußert sich besonders deutlich in der Einleitung von Human Development,
in der zunächst die Überlegenheit der islamischen Begriffe herausgestellt
wird: „The terminology provided in the Qurʾān and Sunnah is characteri‐
zed by descriptiveness, accuracy, ease of comprehension, and integration
between description of appearance and main internal processes.“702 Weiter‐
hin wird nicht nur betont, dass alle beteiligten Autoren von der Überle‐
genheit der islamischen Begriffe gegenüber den in der Naturwissenschaft
bisher verwendeten Begriffen überzeugt seien, sondern auch explizit die
Erwartung geäußert, dass internationale Wissenschaftsinstitutionen die is‐
lamischen Begriffe übernehmen:

The authors of the papers in this book are in agreement concerning
the distinctiveness and compatibility of the Islamic terminology with
the actual events in human development. This terminology fulfills all
the conditions necessary for using scientific terms in this field, and the
terminology actually in use today still lacks some of these conditions in
some stages of development. Therefore, we hope that these research ef‐
forts will result in a valuable contribution in the development of science
in general, and in the field of embryology in particular. As awareness
increases of these types of studies, it could be expected that scientific

702 S. az-Zindānī et al., Human Development, 1.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

213

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


institutions, either in the Islamic world, or internationally, might adopt
this Islamic terminology due to its ease of use and accuracy.703

Neben dieser Ankündigung nimmt das Thema Terminologie ein eigenes
Kapitel in Human Development ein, bei dem neben az‑Zindānī und Aḥmad
auch Moore als Autor genannt wird.704 Einleitend wird festgehalten, dass
das numerische System zur Klassifikation embryonaler Entwicklungsschrit‐
te keine deskriptive Beschreibung zur Unterscheidung der verschiedenen
Stadien bietet. An anderer Stelle betont az‑Zindānī, dass Moore selbst zu
dem Schluss gekommen sei, dass die koranische, auf Formen basierende
Einteilung der embryonalen Stadien, der numerischen überlegen sei.705 Die
Autoren schlagen daher nicht weniger vor, als ein neues Klassifikationssys‐
tem der embryonalen Entwicklung zu etablieren, das auf den koranischen
Termini basiert. Die Begriffe dieses Systems müssen drei Kriterien erfüllen:
deskriptive Beschreibung der äußeren Form, Widerspiegelung der Entwick‐
lungsprozesse und einen zeitlich klar abgrenzbaren Anfangs- sowie End‐
punkt. Die aus Q. 23:12-14 abgeleiteten Stadien erfüllen gemäß den drei Au‐
toren alle Ansprüche für ein klares, umfassendes und wissenschaftsbasiertes
System, embryonale Entwicklungsstadien zu klassifizieren.706 Zindānī be‐
treibt folglich „re-labeling“707 in zwei Richtungen: Er beschreibt die religiö‐
sen Vorstellungen der Embryogenese mit Begriffen der modernen Embryo‐
logie, wodurch er diesen eine naturwissenschaftlich basierte Legitimation
verschafft. Gleichzeitig propagiert er die Aufnahme des koranbasierten Vo‐
kabulars in die Sprache der modernen Embryologie.

Auf den folgenden Seiten des Kapitels in Human Development werden
in kondensierter Form erneut alle von az‑Zindānī definierten Stadien und
Stufen der embryonalen Entwicklung erläutert und mit Bildern illustriert.

703 S. o.A., „Introduction.“ In az-Zindānī et al., Human Development as Described in the
Qurʾan and Sunnah, 1.

704 Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „New Terms.“ In
Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah.

705 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 7–9.
706 Vgl. Muṣṭafā Aḥmad, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „New Terms.“ In

Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 141; 146–148. Ebenso
in Muṣṭafā Aḥmad, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, „The Nutfah
Stage.“ In ebd., 51.

707 James Lewis beschreibt die „Umetikettierung“ einer traditionellen Idee oder Praktik
mit einem Begriff, der wissenschaftlich oder technologisch anklingt als einen der
einfachsten Wege, seine Aussagen durch Wissenschaft zu legitimieren. Vgl. James R.
Lewis, „How Religions Appeal to the Authority of Science.“ In Handbook of Religion
and the Authority of Science, 33.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

214

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Fazit dieses letzten Kapitels ist gleichzeitig der Schluss von Developing
Human: Der Koran beinhalte alle entscheidenden Fakten bezüglich der
Embryogenese. Da die meisten dieser Erkenntnisse erst im 20. Jahrhundert
gewonnen worden seien, konnte der Prophet Muḥammad sie unmöglich
gekannt haben. Folglich müsse dieses Wissen von Gott stammen.

Zindānī sieht seine Bemühungen als einen Anstoß für die medizinische
Forschung. Die Rhetorik, er erweise der Naturwissenschaft einen Dienst,
indem er die Terminologie der Embryologie reformiere, ähnelt der Selbst‐
darstellung Nilssons: Nilsson brauchte die Hilfe und Unterstützung von
Medizinern, um seinen Fotografien autoritative Bildbeschreibungen hin‐
zufügen zu können. Im Gegenzug dafür habe er der Medizin geholfen,
neue Entdeckungen zu machen.708 Glaubt man az‑Zindānī, so hatte seine
Mission Erfolg und Moore verbreitete die islamische Terminologie in medi‐
zinischen Kreisen.709 Zählt man die online abrufbaren Vorträge von Moore
zur Embryonalentwicklung im Koran sowie die beiden Artikel A Scientist‘s
Interpretation und Highlights of Human Embryology zu den wissenschaftli‐
chen Publikationen Moores, hat az‑Zindānī nicht ganz Unrecht. Es gibt
allerdings keine Hinweise darauf, dass Moore in seiner von az‑Zindānī
unabhängigen Forschung die koranische Terminologie übernommen hat.
Bis auf die von mir erläuterten Hinweise in dem Abschnitt zur Geschichte
der Embryologie in Moores The Developing Human, blieb der sonstige Text

708 Vgl. Jülich, „The Making of a Best-Selling Book“, 512.
709 Vgl. az-Zindānī, „Innahu l-ḥaqq“, 5–7. Über zehn Jahre nach den Interviews für

This Is the Truth verglich der britische Mediziner Robert Winston (geb. 1940) in
seiner preisgekrönte BBC-Dokumentation namens The Human Body von 1998 den
Embryo mit einem Blutegel. Lord Robert Winston ist ein auf Fertilitätstechniken
spezialisierter Gynäkologe und Professor am Imperial College London. Er präsen‐
tierte zahlreiche BBC-Serien zur menschlichen Biologie sowie die Sendung The
Story of God, in der er als gläubiger Jude die Bedeutung von Religion und Glaube
im Zeitalter der modernen Naturwissenschaft untersuchte. Vgl. Robert Winston,
„Professor Robert Winston.“ Zuletzt geprüft am 18.02.2022, https://www.robertw
inston.org.uk/. In den acht Folgen von The Human Body erklärte Winston die
Entwicklung und Wirkungsweisen des menschlichen Körpers vom Embryo bis
zum Tod. Um die Ähnlichkeit zwischen einem Embryo und einem Blutegel zu
demonstrieren, positionierte er einen Egel auf seinem Arm. Winston erläuterte, dass
sich der Blutegel von seinem Wirt ernähre wie der Embryo von dem Körper der
Mutter. Eine Verbindung zu Moore oder ein direkter Einfluss Winstons von Moores
oder az‑Zindānīs Arbeiten bleibt Spekulation. Meine Anfrage an Winston bezüglich
seines Egelvergleichs blieb bedauerlicherweise unbeantwortet. Als wurmartig wird
die Form des 24 Tage alten Embryos auch in einem Anatomie-Selbstlernbuch des
Mediziners Dale Layman beschrieben: vgl. Dale Layman, Anatomy Demystified: A
Self-Teaching Guide, Demystified Series (New York u.a.: McGraw-Hill, 2004), 366.

5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

215

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.robertwinston.org.uk
https://www.robertwinston.org.uk
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.robertwinston.org.uk
https://www.robertwinston.org.uk


des Lehrbuchs bezüglich der embryologischen Terminologie unverändert.
Ebenso müssen Restzweifel bleiben, inwieweit Moore und die anderen
beteiligten Wissenschaftler tatsächlich als gleichberechtige Autoren der ent‐
sprechenden Beiträge in Human Development gelten können.

Vor allem im Vergleich zu al‑Bār lässt sich festhalten, dass az‑Zindānīs
Umgang mit Naturwissenschaft bestimmter ist. Während al‑Bār zwar for‐
dert, entsprechende Themen des fiqh in das Curriculum des „muslimischen
Medizinstudiums“ aufzunehmen, und die Ausarbeitung eines solchen Cur‐
riculums präsentiert, will az‑Zindānī die Embryologie islamisieren. Er ar‐
gumentiert für die Vereinbarkeit von „Islam“ und „Wissenschaft“, wobei zu‐
gleich die Autorität von Koran und Sunna höherwertig ist als die der säku‐
laren Medizin. Bezüglich des Verhältnisses von religiösem und modernem
naturwissenschaftlichen Wissen geht az‑Zindānī gemäß seiner Auffassung
des iʿǧāz ʿilmī einen Schritt weiter als bisherige Ansätze der Islamisierung
von Wissenschaft: Seiner Überzeugung nach ist das als westlich deklarierte
Wissen über die embryonale Entwicklung bereits im Koran vorhanden und
demnach genuin islamisch. Dieses Wunder des Korans lässt er sich durch
die strategische Zusammenarbeit mit westlichen Wissenschaftlern, allen
voran Keith Moore, verifizieren. Seine Interpretation der embryonalen Ent‐
wicklungsschritte ʿalaqa und muḍġa, die ihm zufolge in einem Zeitraum
von 40 Tagen abgeschlossen sind, unterstreicht er mit den Illustrationen
eines Egels und einer gekauten Substanz. Die Plausibilität der beiden Ver‐
gleiche ʿalaqa/Egel und muḍġa/gekaute Substanz belegt az‑Zindānī sowohl
mit medizinischen Erkenntnissen als auch linguistisch. Die internationale
Popularisierung dieser Illustrationen sowie az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī allgemein
sind Gegenstand des folgenden, letzten Kapitels dieser Arbeit.

5. Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az-Zindānīs iʿǧāz ʿilmī

216

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

Nachdem ich in den vorangegangenen Kapiteln den Inhalt und die Metho‐
den von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī erläutert habe, rekonstruiere ich im letzten
Kapitel dieser Arbeit, wie und wo sich seine Darstellungen der koranischen
Embryologie verbreitet haben. Ich diskutiere, in wie fern az‑Zindānī mit
seinen Aktivitäten maßgeblich für eine Erweiterung der zeitgenössischen
koranischen Interpretation der embryonalen Entwicklung verantwortlich
ist. Weiterhin argumentiere ich, dass er dazu beigetragen hat, den Embryo
zu einem zentralen Element sowohl wissenschaftsbezogener Koraninter‐
pretationen als auch der islamischen daʿwa zu machen.

Hierzu untersuche ich nachfolgend, wie az‑Zindānī mittels seiner Akti‐
vitäten und Publikationen innerhalb des iʿǧāz ʿilmī-Genres wesentlich zur
internationalen Popularisierung seiner Interpretationen von Q. 23:12-14
sowie des Ibn Masʿūd-Hadith beigetragen hat. Wie im einleitenden Teil
erörtert, verstehe ich Popularisierung hier in erster Linie als die Bekannt‐
heit von az‑Zindānīs Annahmen. Diese Bekanntheit gilt insbesondere für
das Beispiel des Vergleichs des ʿalaqa-Stadiums mit einem Egel. Daran
wird weiterhin sichtbar, dass der Popularisierungsprozess nicht nur Wissen
vereinfacht, sondern neues Wissen schafft: Religiöses sowie embryologi‐
sches Wissen werden transformiert und neu konstituiert. Der Erfolg der
Popularisierung dieses neu geschaffenen Wissens hängt weniger von der
faktischen „Wahrheit“ des Objektes ab als von dem sozial konstruierten
Sinn.710

In az‑Zindānīs Fall spielte sein Kontakt zur Islamischen Weltliga eine
entscheidende Rolle für seinen Erfolg. So gründete az‑Zindānī 1984 die
bereits erwähnte Haiʾa al-ʿālamīya li‑l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l‑qurʾān wa‑s‑sunna
(International Commission on the Scientific Miracles in the Qurʾan and the
Sunnah, CSMQS).711 Als eine Organisation innerhalb der Weltliga-Struktur

710 Vgl. Knoblauch, Wissenssoziologie, 155. Vgl. weiterführend den einleitenden Teil
dieser Arbeit.

711 Nach der Namensänderung im Januar 2021 in al‑Idāra al‑ʿāmma li‑ḫidmat al‑kitāb
wa‑s‑sunna wurden Besucher:innen der Webseite der CSMQS (www.eajaz.org)
entsprechend weitergeleitet. Zum aktuellen Zeitpunkt (Januar 2022) wurde die
neue Webseite http://www.ioqas.org.sa ebenfalls gelöscht und das Fortbestehen
der Komission ist unklar. Die Webseite eajaz.org ist archiviert unter https://web

217

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.eajaz.org
http://www.ioqas.org.sa
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.eajaz.org
http://www.ioqas.org.sa
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en


liegt ihr Hauptsitz in Mekka. Über die CSMQS veröffentlichte az‑Zindānī
zahlreiche Publikationen und hielt Konferenzen ab. Aufgrund der Anbin‐
dung an die Weltliga sowie der damit verbundenen finanziellen und struk‐
turellen Möglichkeiten, gelang es az‑Zindānī nicht nur seine Ergebnisse,
sondern auch den iʿǧāz ʿilmī zu popularisieren. Außerdem versuchte er, iʿǧāz
ʿilmī zu professionalisieren, indem er eine Theorie zur Methode sowie ein
Regelwerk aufstellte. Anhand der offiziellen Verlautbarungen der CSMQS
erläutere ich az‑Zindānīs theoretisches und methodisches Verständnis von
iʿǧāz ʿilmī, das er vornehmlich in Taʾṣīl al‑iʿǧāz al‑ʿilmī fī l‑qurʾān wa‑s‑sunna
dargelegt hat.712

Um die Bedeutung der Weltliga für az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten
zu verstehen, folgt zunächst ein Überblick über die Geschichte und Ziele
der Organisation sowie az‑Zindānīs Position innerhalb der Weltliga-Struk‐
turen. Diese Erläuterungen sind vor dem Hintergrund der in Kapitel 3
vorgenommenen biografischen und ideologischen Einordnung az‑Zindānīs
zu sehen. Seine internationale Bekanntheit, den Umfang seiner iʿǧāz ʿilmī-
Aktivitäten sowie sein persönliches Netzwerk konnte er kontinuierlich aus‐
bauen. Die Gründung der CSMQS ist die letzte Phase dieser Entwicklung
und stellt die administrative Basis von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī mit dem
Ziel der internationalen daʿwa dar. Es folgt daher die Darstellung der
Gründungsgeschichte der CSMQS sowie ihre Verortung innerhalb der Or‐
ganisationsstruktur der Weltliga als ein Instrument zur Popularisierung von
az‑Zindānīs Aussagen.

Da die CSMQS neben der IFA eine zweite Weltliga-Suborganisation
ist, die sich mit dem Themenfeld der embryonalen Entwicklung befasst,
nehme ich anschließend einen diesbezüglichen Vergleich zwischen beiden
vor. Hierbei fokussiere ich insbesondere auf die jeweiligen Zeitschriften,
die Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa‑s‑sunna, die
Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī und das Muslim World League Journal,

.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang
=en [27.01.2022] und kann mittels Online-Suche gefunden und aufgerufen werden.
Wenn vorhanden, gebe ich die abrufbaren, archivierten Online-Adressen an. Leider
ist dies nicht in allen Fällen möglich.

712 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī. Seine Erläuterungen diesbezüglich in Taʾṣīl
beruhen auf der ersten Konferenz der CSMQS, die im Oktober 1987 in Islamabad,
Pakistan stattfand. Aus chronologischen Gründen erörtere ich az‑Zindānīs Defini‐
tion von iʿǧāz ʿilmī erst in diesem Kapitel. In den bisher besprochenen Veröffentlich‐
ungen findet sich keine detaillierte Ausarbeitung az‑Zindānīs zu seiner Auffassung
von iʿǧāz ʿilmī.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

218

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en
https://web.archive.org/web/20101031084113/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?lang=en


da meines Wissens die Zeitschriften der Weltliga bisher nicht systematisch
nach Inhalten zu iʿǧāz ʿilmī untersucht wurden. Weiterhin liegen aktuell
keine Forschungsarbeiten vor, die genaue Aussagen über den allgemeinen
Leser:innenkreis oder die Rezeption der Weltligazeitschriften machen.713

Gleiches gilt für die Maǧallat al‑haiʾa al‑ʿālamīya li‑l‑iʿǧāz al‑ʿilmī fī l‑qurʾān
wa‑s‑sunna, deren Inhalte meines Wissens noch gänzlich unerforscht sind.
Die Auswertung illustriert die unterschiedlichen Verläufe des innerislami‐
schen Diskurses zur embryonalen Entwicklung auch innerhalb der Organi‐
sation Weltliga. Ich argumentiere, dass sich am Beispiel des Themenfeldes
Embryologie nachvollziehen lässt, dass in der Weltliga Strukturen bestehen,
um unterschiedliche Motivationen und Interessen zu repräsentieren.

Abschließend widme ich mich der breiten internationalen Rezeption von
az‑Zindānīs Vorstellungen. Ich zeige, dass seine Ideen sich über das Genre
des iʿǧāz ʿilmī hinaus verbreitet haben. Auffällig ist vor allem, dass seine
Vergleiche zwischen ʿalaqa und Egel sowie muḍġa und gekauter Substanz,
ebenso wie seine Position bezüglich des Ibn Masʿūd-Hadith in verschiede‐
nen Textgattungen sehr geläufig wurden. Ich führe zahlreiche Beispiele aus
Publikationen an, in denen es um Themen wie die allgemeine Vereinbar‐
keit von „Islam“ und „Wissenschaft“, iʿǧāz ʿilmī, daʿwa oder embryonale Ent‐
wicklung geht. In den vorgestellten Beiträgen, die az‑Zindānīs Positionen
wiedergeben, wird er teilweise direkt, teilweise indirekt referenziert. Aus
dieser Analyse schlussfolgere ich, dass die 40‑Tage-Position in Diskursen
außerhalb der islamrechtlichen Diskussionen der Gremien keine Minder‐
heitenmeinung darstellt, sondern den Anspruch einer allgemeinen islami‐
schen Mehrheitsmeinung der 120‑Tage-Position in Frage stellt. Weiterhin
konkretisieren sich in dem untersuchten Material die Vereinfachungen der
koranischen Termini und die Vergleiche der ʿalaqa mit einem Egel sowie
der muḍġa mit einer gekauten Substanz, die ich in den vorherigen Kapiteln
behandelt habe.

6.1 Zindānī und die Islamische Weltliga

Die folgende Beschreibung der Islamischen Weltliga dient dazu, ihre Be‐
deutung als Basis eines internationalen islamischen Netzwerks sowie ins‐

713 Lediglich Schulze nennt ein Beispiel für eine Reaktion auf die Weltligapresse. Dieses
ist von 1966 und lässt daher keine weiterführenden Schlüsse zu. Vgl. Schulze, Islami‐
scher Internationalismus, 258.

6.1 Zindānī und die Islamische Weltliga

219

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


besondere für die weltweite daʿwa zu illustrieren, bevor ich az‑Zindānīs
Position in der Liga in den Blick nehme.

Laut Selbstdefinition ist die Weltliga eine internationale, islamische,
überstaatliche Organisation, die danach strebt, „die Wahrheit des Islams“
(ḥaqīqat ad‑dīn al‑islāmī) zu erklären, humanitäre Hilfe zu leisten sowie
Dialog und Kooperation sowohl zwischen den Mitgliedsstaaten als auch
nichtislamisch geprägten Ländern zu fördern. Sie wurde unter König Faisal
im Mai 1962 während der Islamischen Konferenz (al‑Muʾtamar al‑islāmī)
in Mekka als islamische Nichtregierungsorganisation mit der Absicht ge‐
gründet, alle muslimischen Staaten und Gemeinschaften kulturell und
religiös zu repräsentieren. Zu den offiziellen Zielen der Weltliga zählen
die Festigung der islamischen Identität und der Einheit der umma, die
Stärkung der innerislamischen Solidarität und die weltweite Unterstützung
islamischer Anliegen, insbesondere von islamischen Minderheiten.714

Als Tätigkeiten, um diese Ziele zu erreichen, nennt die Weltliga das
Abhalten von Konferenzen, Seminaren und Treffen weltweit und außerdem
das Unterzeichnen von Vereinbarungen mit internationalen Organisatio‐
nen, die deckungsgleiche Ziele verfolgen.715 Die Größe der internationalen
Organisationsstruktur der Weltliga ist beachtlich. Diese umfasst dutzende
Büros, mehrere Islamzentren in Europa, zahlreiche Bildungseinrichtungen,
Kulturzentren und Moscheen sowie ungefähr 1000 Personen, die in 94
Ländern als Prediger für die Weltliga arbeiten. Hinzu kommen die Aus‐
landsbüros vielzähliger Unterorganisationen.716 Reinhard Schulze, der bis
dato die ausführlichsten Forschungsarbeiten über die Weltliga vorgelegt
hat, bezeichnet ihre Organisationsstruktur als „transnationales Solidaritäts‐

714 Vgl. Islamische Weltliga Online, „Maǧālis ar-rābiṭa.“ Zuletzt geprüft am 31.03.2021,
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile.

715 Vgl. ebd. Für eine umfassende Beschreibung der Ziele vgl. auch Reinhard Schul‐
ze, „Die Islamische Weltliga (Mekka) 1962-1987.“ Deutsche Zeitschrift für Politik,
Wirtschaft und Kultur des Orients 29, Nr. 1 (1988), und Grundmann, Islamische
Internationalisten.

716 Vgl. Grundmann, Islamische Internationalisten, 86. Zu den größten und wich‐
tigsten Unterorganisationen der Weltliga zählen die Rechtsakademie al‑Maǧmaʿ
al‑fiqhī al‑islamī (IFA), der Höchste Weltrat der Moscheen (al‑Maǧlis al‑aʿlā
l‑ʿālamī li‑l‑masāǧid), die Organisation der islamischen Gelehrten (Haiʾat ʿulamāʾ
al‑muslimīn) sowie die Allgemeine Islamische Konferenz (al‑Muʾtamar al‑islāmī
al‑ʿāmm). Des Weiteren hält die Weltliga Mitglied- und Partnerschaften zahlreicher
internationaler Organisationen wie der UNESCO und UNICEF. Vgl. Islamische
Weltliga Online, „Maǧālis ar-rābiṭa“.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

220

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile


netzwerk“717, in dem es nicht darum gehe, einzelne Personen einzubin‐
den, „sondern andere islamische (meist islamistische) Gemeinschaften zu
einem größeren Netzwerk zusammenführen“718. Gleichwohl beansprucht
die Weltliga unter der (finanziellen) Patronage des saudischen Regimes eine
Führungsrolle gegenüber anderen konkurrierenden Organisationen, die sie
durch deren mehrheitliche Integration in die eigene Struktur ausbauen
konnte.719 Infolgedessen entwickelte sich ein internationales Netzwerk zur
Verbindung von Kultur- und Bildungsarbeit, humanitärer Hilfe und Ge‐
sundheitsprojekten, die über Moscheen, Unternehmen und Einzelpersonen
koordiniert und verwaltet werden.720

Trotz aller Beteuerungen, die islamische umma in ihrer Vielfalt zu re‐
präsentieren und nach einer muslimischen Einheit zu streben, ist die sau‐
disch-wahhabitische Dominanz innerhalb der Weltliga an der Besetzung
wichtiger Ämter und Positionen erkennbar.721 Neben der wahhabitischen
Doktrin flossen auch die Lehren der Muslimbrüder in die Ausrichtung der
Weltliga.722 Der Einfluss der Muslimbrüder ist aufgrund ihrer zunehmen‐
den Beteiligung an der saudischen Institutionenbildung in den 1960er Jah‐

717 S. Reinhard Schulze, „Islamische Solidaritätsnetzwerke: Auswege aus den verlore‐
nen Versprechen des modernen Staates.“ In Transnationale Solidarität: Chancen und
Grenzen, hrsg. v. Jens Beckert et al. (Frankfurt a.M. u. New York: Campus, 2004),
211.

718 S. ebd., 212.
719 Lediglich die Akademie für islamische Studien (Maǧmaʿ al‑buḥūṯ al‑islāmīya) der

Azhar verweigerte eine solche Hierarchisierung. Vgl. Schulze, „Die Islamische Welt‐
liga“, 63.

720 Vgl. Grundmann, Islamische Internationalisten, 76–77.
721 Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 183–85, und Schulze, „Die Islamische

Weltliga“, 62.
722 Unter ihren Gründern war neben einigen anderen Angehörigen der Muslimbru‐

derschaft oder Bruderschaft-nahen Bewegungen auch Saʿīd Ramaḍān (1926-1995),
Schwiegersohn von Ḥasan al‑Bannā und selbst führender Aktivist in der Muslim‐
bruderschaft. Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 186–203.
Noch stärker als die Weltliga ist die Islamische Universität Medina (al‑Ǧāmiʿa
al‑islāmīya bi-l-Madīna al‑Munawwara) von der Muslimbruderschaft geprägt. Die‐
se wurde 1961 als Gegenpol zur Azhar-Universität gegründet und gilt neben der
Weltliga als zweite Organisation der Anti-Nasser Kampagne des saudischen Re‐
gimes. Vgl. Lacroix, Awakening Islam, 41–42. Zur Rolle der Islamischen Universität
Medina in der globalen Verbreitung des saudischen Islamverständnisses, vgl. Mi‐
chael Farquhar, Circuits of Faith: Migration, Education, and the Wahhabi Mission,
Stanford Studies in Middle Eastern and Islamic Societies and Cultures (Stanford:
Stanford University Press, 2017), insbesondere 129–184.

6.1 Zindānī und die Islamische Weltliga

221

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ren plausibel.723 Aufgrund der engen Verbundenheit der Weltliga mit dem
saudischen Regime haftet ihr der Eindruck an, vornehmlich Instrument
saudischer Außenpolitik zu sein, das maßgeblich daran beteiligt ist, das
saudische Islamverständnis weltweit zu verbreiten.724

Zwei Suborganisationen sind maßgeblich für die internationale Einfluss‐
nahme der Weltliga verantwortlich: der Höchste Weltrat der Moscheen
(al‑Maǧlis al‑aʿlā l‑ʿālamī li‑l‑masāǧid/WSCM) und das bereits erwähnte
Gremium für fiqh der Islamischen Weltliga (al-maǧmaʿ al-fiqhī l‑islāmī/
IFA). Die beiden Gremien repräsentieren gleichsam die für diese Arbeit
wesentlichen Arbeitsbereiche der Weltliga: die daʿwa sowie fatāwā und fiqh
(Erteilung von Rechtsgutachten und Jurisprudenz).725 Insbesondere die
Bedeutung der daʿwa als Grundpfeiler der Organisation ist in der Arbeit der
Weltliga kaum zu überschätzen.726 Die Koordination der daʿwa-Arbeit über
die mit der Weltliga affiliierten Moscheen obliegt dem 1975 als Äquivalent
zum damals bereits bestehenden Weltkirchenrat gegründeten WSCM.727

723 Vgl. hierzu Abschnitt 3.2.
724 Vgl. Samir Amghar, „The Muslim World League in Europe: An Islamic Organization

to Serve the Saudi Strategic Interests?“ Journal of Muslims in Europe 1, Nr. 2 (2012):
127–41; Grundmann, Islamische Internationalisten, 76; Jordan Jelić, „Die Islamische
Weltliga und die Organisation der Islamischen Konferenz.“ Internationale Politik
36, Nr. 856 (1985): 14–17, und David Commins, The Wahhabi Mission and Saudi
Arabia (London u. New York: Tauris, 2006), 152–53. Trotz der Abhängigkeit vom
saudischen Regime stellt Jakob Skovgaard-Petersen die Unabhängigkeit der Weltliga
gegenüber der ägyptischen Regierung als einen Vorteil dar, der ihr ein repräsenta‐
tiveres Ansehen verschaffe. Vgl. Jakob Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the
Egyptian State: Muftis and Fatwas of the Dār al-Iftā, Social, Economic and Political
Studies of the Middle East and Asia 59 (Leiden u.a.: Brill, 1997), 192–93.

725 Schulze nennt außerdem die Arbeitsbereiche uḫūwa (Solidarität) und waḥda (Ein‐
heit). Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 216.

726 Vgl. Schulze, „Die Islamische Weltliga“, 64. Auch an anderen Stellen wird daʿwa
als wichtigste Aufgabe der Weltliga bezeichnet: vgl. Schulze, Islamischer Interna‐
tionalismus, 183–85; Grundmann, Islamische Internationalisten, 76–78; Commins,
The Wahhabi Mission and Saudi Arabia, 152–53; Muhammad K. Masud, Reinhard
Schulze und Paul E. Walker, „Daʿwah.“ In The Oxford Encyclopedia of the Modern
Islamic World, 1; J. Millard Burr und Robert O. Collins, Alms for Jihad: Charity
and Terrorism in the Islamic World (Cambridge u.a.: Cambridge University Press,
2006), 33–35, und Matthew Kuiper, Daʿwa: A Global History of Islamic Missionary
Thought and Practice, The New Edinburgh Islamic Surveys (Edinburgh: Edinburgh
University Press, 2021), 236–38.

727 Vgl. Muhammad K. Masud, Reinhard Schulze und Paul E. Walker, „Daʿwah.“ In
The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 1. Schulze sieht durch die
Besetzung des Amts des Präsidenten des WSCM im Jahr 1983 durch Ibn Bāz, der zu
dieser Zeit bereits das wichtige Amt des Präsidenten des konstituierenden Rats der

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

222

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neben der Verwaltung von Moscheen weltweit zählen ebenso die Heraus‐
gabe von Büchern und Broschüren sowie die Ausbildung, Schulung und
Entsendung von Imamen und Predigern zu den Aufgaben des WSCM.
Es wird weiterhin angenommen, dass sich die Arbeit des WSCM darüber
hinaus vornehmlich auf die weltweite Verteilung saudischer Gelder für die
Errichtung neuer Moscheen konzentrierte.728

Die durch diese finanziellen Zuwendungen ermöglichten Predigten, Ma‐
terialen und wohltätigen Aktivitäten richten sich vornehmlich an musli‐
mische Gemeinden anstatt an neue Konvertit:innen.729 Der aktivistische
Charakter des WSCM zeigt sich ebenfalls in der Selbstbeschreibung seines
Ansatzes: So werbe er nicht nur für die Vorzüge des Islams, sondern hat
sich zum Ziel gesetzt, auch die „geistige Invasion“ (al‑ġazw al‑fikrī) sowie
„abweichendes Verhalten“ (as‑sulūk al‑munḥarifa) zu bekämpfen und „dem
Islam widersprechende Ideen und Verhaltensmuster“ (al‑afkār wa-anmāṭ
as‑sulūk allatī tataʿāraḍ maʿa taʿālīm al‑islām) zu untersuchen.730

Auch az‑Zindānīs Verbindung zur und Mitwirkung innerhalb der Welt‐
liga konzentrierte sich auf den WSCM und begann dementsprechend
schon, bevor er 1979 nach Saudi-Arabien ging. Im Gründungsjahr wurde
az‑Zindānī als eines von damals 26 ständigen Mitgliedern731 des WSCM
gewählt und hatte den Posten des Leiters des Büros für Unterweisung
und Rechtleitung (Maktab al‑iršād ad‑dīnī) inne.732 Über die konkrete

Weltliga innehatte, die interne Bedeutung des WSCM unterstrichen. Vgl. Schulze,
Islamischer Internationalismus, 288.

728 Vgl. Jan-Peter Hartung, Viele Wege und ein Ziel: Leben und Wirken von Sayyid Abū
l-Hasan ʿAlī al‑Hasanī Nadwī (1914-1999), Kultur, Recht und Politik in muslimischen
Gesellschaften 6 (Würzburg: Ergon, 2004), 430. Detaillierte Informationen über
die Finanzen und Finanzströme der Weltliga sind schwer zugänglich. Zu Weltliga-fi‐
nanzierten daʿwa-Bewegungen in afrikanischen und südostasiatischen Ländern, vgl.
Kuiper, Daʿwa, 224–25. Zum Einsatz saudischer Gelder in Pakistan, die teilweise
über die Weltliga vermittelt wurden, vgl. Madiha Afzal, „Saudi Arabia's Hold on
Pakistan.“ Zuletzt geprüft am 18.03.2022, https://www.brookings.edu/research/saud
i-arabias-hold-on-pakistan/. Beispiele für daʿwa-Projekte, die die Weltliga in Indien
unterstützte, hat Zaman beschrieben: vgl. Zaman, The Ulama in Contemporary
Islam, 175.

729 Vgl. Schulze, „Die Islamische Weltliga“, 64–65.
730 Vgl. Islamische Weltliga Online, „Maǧālis ar-rābiṭa“.
731 Gemäß der Beschreibung der Weltliga besteht der WSCM aktuell [letzte Aktualisie‐

rung 2016] aus 40 Mitgliedern. Vgl. ebd.
732 Eine Liste der Mitglieder wurde in der englischsprachigen Zeitschrift der Weltli‐

ga veröffentlicht. Vgl. Muḥammad Ṣāliḥ al-Qazzāz, „The World Supreme Council
of Mosques, Mecca al-Mukarramah.“ The Muslim World League Journal 3, Nr. 8
(1976): 10. Ebenso Schulze, Islamischer Internationalismus, 285. In der Auflistung

6.1 Zindānī und die Islamische Weltliga

223

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan


Bedeutung dieses Postens und az‑Zindānīs Aktivitäten aus dieser Position
heraus konnte ich in meinen Recherchen keine verlässlichen Informationen
ermitteln. Es ist meiner Ansicht nach möglich, dass ein direkter Zusam‐
menhang zwischen az‑Zindānīs Posten im WSCM und seiner Förderung
der islamisch-wissenschaftlichen Institute im Jemen besteht. Ich halte es für
plausibel, dass er als Leiter des Büros Zugriff auf finanzielle Mittel hatte,
die er zwecks Errichtung zahlreicher Institute in den Jemen weiterleitete.
Auffällig ist, dass az‑Zindānī kurz nach seiner Ernennung in den WSCM
ebenfalls der Leitung der Institute im Jemen beitrat. Die beschriebenen
Bildungseinrichtungen erfüllen den Auftrag des WSCM, das wahhabitische
Islamverständnis unter jungen Menschen zu verbreiten, eindrucksvoll.733 In
diesem Sinne wäre das entsprechend eingesetzte Geld in ein erfolgreiches
Projekt geflossen. Außer den ungenauen Hinweisen, dass beträchtliche fi‐
nanzielle Mittel aus Saudi-Arabien in die Institute geflossen sind, liegt mir
indessen kein expliziter Beleg für diese These vor.

Unabhängig von diesem möglichen Zusammenhang scheint es mir plau‐
sibel anzunehmen, dass az‑Zindānī mittels seiner Stellung im WSCM sein
persönliches Netzwerk innerhalb der Weltliga ausbauen konnte und diese
Kontakte bei der Gründung der CSMQS zumindest förderlich gewesen sein
dürften. Hierfür spricht auch, dass die CSMQS eine Unterorganisation des
WSCM ist. Zindānīs Mitgliedschaft und Position sind, falls nicht operativ
einflussreich, mindestens repräsentativer Natur. Überdies stärken eine Mit‐
gliedschaft sowie weitere Schlüsselpositionen in der Weltliga die religiöse
Autorität, wie Roman Loimeier und Stefan Reichmuth am Beispiel des ni‐
gerianischen Gelehrten Abū Bakr Maḥmūd Ġūmī (1922-1992) argumentiert
haben.734

Darüber hinaus unterstreicht die Besetzung dieser Positionen mit dem
Jemeniten az‑Zindānī seine Stellung, schließlich spiegelt sich auch in der
personellen Besetzung der Weltliga der generell saudische Charakter der

der Mitglieder des WSCM zum 25. Jubiläum der Weltliga 1987 wird az‑Zindānī
weiterhin als eines von damals 46 Mitgliedern des WSCM genannt. Weiterhin wird
er als „Secretary, Bureau of Miracles of Qurʾan & Sunnah“ gelistet. Vgl. Islamische
Weltliga, „Members of the Supreme World Council of Masajid.“ The Muslim World
League Journal 15, 1/2 (1987): 19–20.

733 Zu der Bedeutung der Institute im Jemen und az‑Zindānīs Rolle vgl. Abschnitt 3.1.
734 Vgl. Roman Loimeier und Stefan Reichmuth, „Zur Dynamik religiös-politischer

Netzwerke in muslimischen Gesellschaften.“ Die Welt des Islams 36, Nr. 2 (1996):
159–60.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

224

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Organisation wider.735 Zwar waren auf den beiden ersten Allgemeinen Isla‐
mischen Konferenzen (Sing. al‑Muʾtamar al‑islāmī al‑ʿāmm) in den 1960er
Jahren Delegierte aus 33 Ländern vertreten, dennoch stammte vermutlich
fast die Hälfte von ihnen aus Saudi-Arabien.736 Die Entwicklung hin zu
einer Arabisierung und eine zunehmende Marginalisierung nichtarabischer
Mitglieder der Weltliga verstärkte sich Anfang der 1980er Jahre.737 Insofern
sind die Ernennung eines Nichtsaudis zum Leiter des Büros für Unterwei‐
sung und Rechtleitung sowie seine Wahl als ständiges Mitglied in einem der
wichtigsten Gremien der Weltliga nicht selbstverständlich.

Angesichts der oben geschilderten ideologischen Ausrichtung der Weltli‐
ga überrascht die Personalie des salafistischen Muslimbruders az‑Zindānī
innerhalb des WSCM jedoch nicht. Im Gründungsjahr des WSCM 1975
hatte sich az‑Zindānī bereits einen Ruf als salafistischer, auf daʿwa fokus‐
sierter Prediger und profiliertes Mitglied der jemenitischen Muslimbruder‐
schaft erworben. Weiterhin hatte er bereits administrative Erfahrungen im
jemenitischen Bildungs- und Erziehungsministerium gesammelt, wo er für
den Bereich der religiösen Bildung zuständig war. Sollte die Vermutung
stimmen, dass der rasante Ausbau der jemenitischen Institute eine Amts‐
handlung az‑Zindānīs aus dem WSCM heraus war, kann dies durchaus als
Erfolg az‑Zindānīs im Sinne der Ideologie des WSCM gewertet werden, der
ihm folglich ein gewisses Ansehen in der Weltliga verschafft haben dürfte.

Die bis Anfang der 1980er Jahre von az‑Zindānī erreichten Positionen
sowie die erworbene Autorität schaffte wiederum neuen Handlungsspiel‐
raum: Nachdem er seine politische Stellung im Jemen gefestigt hatte, in
das Geflecht der Weltliga eingebunden war und schließlich 1979 nach
Saudi-Arabien zog, konnte er seine gestärkten Beziehungen zur Weltliga
nutzen und die Zusammenarbeit mit Moore etablieren. Als letzten Schritt

735 So muss der Generalsekretär (al‑amīn al‑ʿāmm), der für eine Amtszeit von fünf
Jahre gewählt wird, aus Saudi-Arabien stammen. Ebenso muss die zweite wichtigste
Führungsposition, der Präsident des konstituierenden Rats (al‑Maǧlis at‑taʾsīsī),
mit einem Saudi besetzt werden. Dieser aus 21 Mitgliedern bestehende Rat ist das
höchste Organ in der Organisationsstruktur der Weltliga, das deren Arbeit kontrol‐
liert. Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 190–91.

736 Vgl. Schulze, Islamischer Internationalismus, 184. Bisher fanden vier Allgemeine
Islamische Konferenzen statt: 1962, 1965, 1987 und 2002. Vgl. Islamische Weltliga
Online, „Maǧālis ar-rābiṭa“.

737 Vgl. Jan-Peter Hartung, A System of Life: Mawdūdī and the Ideologisation of Islam
(London: Hurst & Company, 2013), 425. Diese Entwicklung spiegelt sich auch in
der IFA wider, wie ich mittels Auswertung der gelisteten Teilnehmenden zwischen
1977 und 2006 festgestellt habe.

6.1 Zindānī und die Islamische Weltliga

225

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seiner Laufbahn innerhalb der Weltliga gründete er 1984 die CSMQS, der
ich mich im folgenden Abschnitt widme.

6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu
professionalisieren

Die CSMQS wurde 1984 als Suborganisation der Weltliga gegründet. Als
offizielle Ziele formuliert die CSMQS, die naturwissenschaftlichen Zeichen
oder Wunder des Korans und der Sunna zu belegen und ihre Ergebnisse
international zu veröffentlichen.738 Zindānī sagte, ein Grund für die Grün‐
dung der CSMQS sei gewesen sicherzustellen, dass iʿǧāz ʿilmī nur innerhalb
der Vorschriften der Scharia betrieben wird.739 Obwohl er sein Verständ‐
nis eines solchen von der Scharia definierten Rahmens nicht erklärt, ist
az‑Zindānīs Anspruch auf Deutungshoheit bemerkenswert. Die Gründung
der CSMQS markiert einen Wendepunkt in der Arbeit az‑Zindānīs zu
iʿǧāz ʿilmī hin zu mehr Professionalität. Einen ähnlichen Eindruck äußerte
Ahmad Dallal, laut dem die Gründung der CSMQS beweise, dass iʿǧāz ʿilmī
nicht nur ein „Volksglaube“ sei, sondern auch unter vielen muslimischen
Intellektuellen verbreitet sei.740

Nachdem az‑Zindānī schon seit Ende der 1970er Jahre intensiv mit
Moore zusammengearbeitet hatte und zudem bereits 1982 The Developing
Human With Islamic Additions erschienen war, gab die CSMQS seiner
Arbeit einen institutionellen Rahmen. Außerdem ermöglichte die CSMQS
az‑Zindānī die Veröffentlichung und weltweite Verbreitung verschiedener
Publikationsformate. Im Folgenden konkretisiere ich, wie az‑Zindānī als
Individuum sowie als Teil der CSMQS seine durch die Zusammenarbeit
mit Moore entwickelten Vorstellungen verbreiten konnte. Diese Vorgehens‐
weise erklärt zu einem erheblichen Teil den Erfolg von az‑Zindānīs Popula‐
risierungsbestrebungen seines Modells embryonaler Entwicklung.

738 Vgl. al-Haiʾa li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna, „About Us.“ Zuletzt geprüft am
18.01.2022, https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eaja
z/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en und
az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 8.

739 Vgl. al-Muḥḍār, „Liqāʾ maʿa faḍīlat aš-šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“.
740 Darüber hinaus bewertet Dallal az‑Zindānīs theoretische Abhandlungen als maß‐

geblichen Versuch, eine Theorie des iʿǧāz ʿilmī zu formulieren. Vgl. Ahmad Dallal,
„Science and the Qurʾān.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān, 4:541 u. 555.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

226

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en


Ähnlich wie schon bei der Weltliga sowie der zur Weltliga zugehörigen
IFA741 gibt es ein ägyptisches Pendant zur CSMQS – das ägyptische Ko‐
mitee für wissenschaftliche Wunder im Koran (Laǧnat al‑iʿǧāz al‑ʿilmī fī
l‑qurʾān al‑karīm) unter dem Vorsitz des ägyptischen Wissenschaftlers und
Autors Zaghloul El-Naggar (Zaġlūl an‑Naǧǧār, geb. 1933).742 Das Komitee
ist Teil des ägyptischen Obersten Rats für Islamische Angelegenheiten
(al‑Maǧlis al‑aʿlā li‑š‑šuʾūn al‑islāmīya), der wiederum dem Auqāf-Ministe‐
rium angehört.743 Es ist denkbar, dass die CSMQS als expliziter Gegenpol
zu der ägyptischen Organisation gegründet wurde, um den für die daʿwa

741 Die außenpolitische Rivalität zwischen Ägypten unter Präsident Nasser und der
saudischen Monarchie während der Amtszeit Faisals bedingte die Gründung der
Weltliga, die als Gegengewicht zu den Strukturen der Azhar fungieren sollte. S.
Johannes Reissner, „Internationale islamische Organisationen.“ In Ende; Steinbach,
Der Islam in der Gegenwart, 746. Dies gilt ebenso für die Gründung der islami‐
schen Universität in Medina im Jahr 1961. Durch die ägyptische Niederlage im
Sechstagekrieg (5. bis 10. Juni 1967) gewann die Weltliga zusätzliche Popularität. Vgl.
Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the Egyptian State, 190.

742 Naggar zählt zu den bekanntesten Vertretern des iʿǧāz ʿilmī, Bigliardi nennt ihn „den
Fernsehstar des iʿǧāz ʿilmī“. S. Bigliardi, „Adventures of an Amazing Concept“, 8.
Vgl. weiterhin Ahmad Dallal, „Science and the Qurʾān.“ In The Encyclopaedia of the
Qurʾān, 4:540–58, und Bigliardi, Islam and the Quest for Modern Science.
Der Journalist Daniel Golden schreibt, az‑Zindānī sei ein Protegé El-Naggars gewe‐
sen. Für diese Annahme gibt es jedoch keine weiterführenden Hinweise. Auch Gol‐
den führt für diese Behauptung keine Belege an. Vgl. Golden, „Western Scholars“.
Auf seinen ersten Kontakt mit iʿǧāz ʿilmī angesprochen erzählte El‑Naggar in einem
Interview, dass er [wie az‑Zindānī] zunächst Anfang der 1950er Jahre in Kairo auf
das Thema aufmerksam geworden sei. Ebenso wie az‑Zindānī nannte er unter ande‐
rem das Buch von ʿAbd ar‑Razzāq Naufal als einflussreich. Vgl. hierzu Abschnitt 3.1.
Weiterhin berichtete El‑Naggar, dass er während seiner Lehrtätigkeit in Kuwait in
den späten 1960er Jahren auf ein Buch von az‑Zindānī gestoßen sei. Einen Titel
nennt er nicht. Zu einem persönlichen Kennenlernen zwischen El‑Naggar und
az‑Zindānī kam es laut El-Naggar während einem seiner zahlreichen Vorträge an
der König-Abdulaziz-Universität zwischen 1978-1996, als auch az‑Zindānī an der
Universität tätig war. Vgl. Unbekannt, „al-Iʿǧāz al-ʿilmī luġat ad-daʿwa f ī aṣr al-ʿilm.“
Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 8, zuletzt
geprüft am 25.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/
66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science.
Neben dem generellen ägyptischen Anspruch auf Autonomie von der Weltliga wird
deutlich, dass Ägypten eine ausgeprägte, unabhängige iʿǧāz ʿilmī-Szene hat, deren
mitunter national sehr populäre Vertreter im Kontext der Weltliga eine marginale
Rolle spielen. Aufgrund dessen beschäftige ich mich in dieser Arbeit nicht weiter‐
führend mit diesen Personen.

743 Vgl. Bigliardi, „The Contemporary Debate on the Harmony between Islam and
Science“, 172, und Bigliardi, „Adventures of an Amazing Concept“, 8. Außerdem
berichtet Dariusch Atighetchi von einem internationalen Kongress der Azhar bezüg‐

6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu professionalisieren

227

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science


wichtigen Ansatz des iʿǧāz ʿilmī unter dem Dach der Weltliga zu koordi‐
nieren und zu kontrollieren.744 Den Einsatz des iʿǧāz ʿilmī für die daʿwa
äußert az‑Zindānī offen: Es sei eine strategische Entscheidung gewesen,
einen iʿǧāz ʿilmī-Ansatz zu nutzen, da sich dieser als sehr förderlich für die
daʿwa-Aktivitäten herausgestellt habe.745 Er greift auch das Motiv des Islams
als rationale Religion auf, wenn er schreibt, dass iʿǧāz ʿilmī dazu diene, die
Wahrhaftigkeit des Korans zu beweisen.746 Bezüglich weiterer Intentionen
des iʿǧāz ʿilmī greift az‑Zindānī das Motiv der Emanzipation vom Westen
als Motivation für muslimisches Engagement in der Naturwissenschaft auf
und sieht iʿǧāz ʿilmī als Katalysator für eine wissenschaftliche Erneuerung
(an‑nahḍa al‑ʿilmīya).747

Da az‑Zindānī darauf hinweist, dass die CSMQS auf Entscheidung des
WSCM gegründet wurde, ist es wahrscheinlich, dass er als Mitglied des
WSCM federführend bei dieser Initiative war.748 So übernahm er 1984 die
leitende Funktion des Direktors der CSMQS und blieb bis 2002 in diesem
Amt, das heißt noch einige Jahre, nachdem er Saudi-Arabien verlassen
hatte. Auf ihn folgte ʿAbdullāh b. ʿAbd al‑ʿAzīz al‑Muṣliḥ (geb. 1948), der
zuvor bereits Generalsekretär der CSMQS war. Als die wichtigsten Aufga‐
ben der CSMQS nennt az‑Zindānī erstens die Forschung und Erstellung

lich iʿǧāz ʿilmī im medizinischen Bereich, bei dem Repräsentanten 28 arabischer
Länder anwesend gewesen sein sollen. Vgl. Atighetchi, Islamic Bioethics, 337.

744 Nachdem sich das feindselige Verhältnis zwischen der Weltliga und der Azhar ent‐
spannt hatte, verschärfte sich der Widerstreit zwischen den beiden Organisationen
erneut in den 1980er Jahren. Als Auslöser nennt Skovgaard-Petersen die Tatsache,
dass die IFA ähnliche Fragestellungen wie der ägyptische Großmufti (muftī ad‑diyār
al‑miṣrīya) behandelte und damit in direkte Konkurrenz zu dem bisherigen Inter‐
pretationsmonopol der Azhar trat. Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the
Egyptian State, 191–93. Laut Skovgaard-Petersen spielte im Gegensatz zur IFA die
IIFA, die ebenfalls überschneidende Themen behandelte, keine Rolle in der ägypti‐
schen Debatte. Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the Egyptian State, 193.

745 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 32–33. Bezüglich des Zielpublikums betont er,
dass iʿǧāz ʿilmī daran orientiert sei, sowohl den Glauben der Muslime zu stärken
als auch den Nichtmuslimen die Wahrhaftigkeit der Offenbarung zu beweisen. Vgl.
az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 77. Ähnlich formuliert er in ʿIlm al‑aǧinna. Dort
schreibt er von der Hoffnung, dass die vorgelegten Studien eine Quelle für die daʿwa
sein und gleichfalls Nichtmuslime von der Großartigkeit des Islams überzeugen
mögen. Vgl. Unbekannt, Hrsg., ʿIlm al-aǧinna fī ḍauʾ al-qurʾān wa-s-sunna (1987),
https://ebook.univeyes.com/88486, zuletzt geprüft am 12.11.2021, 3.

746 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 77.
747 Vgl. ebd., 33.
748 Vgl. ebd., 8. Zur Gründung des WSCM vgl. auch al-Haiʾa li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān

wa-s-sunna, „About Us“.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

228

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ebook.univeyes.com/88486
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ebook.univeyes.com/88486


von Studien zu iʿǧāz ʿilmī; zweitens eine Bestandsaufnahme von existieren‐
den Publikationen im Bereich iʿǧāz ʿilmī und drittens, die für qualifiziert
befundenen Studien (erneut) zu veröffentlichen; viertens das Aufstellen von
Regeln für Veröffentlichungen im Bereich iʿǧāz ʿilmī.749 Die Themengebiete
der CSMQS umfassen hauptsächlich die Fachgebiete Geologie, Biologie,
Astronomie und Medizin. Zindānīs Schwerpunkt als Autor ist das Thema
Embryologie, das auch insgesamt einen hohen Stellenwert in der Arbeit der
CSMQS einnimmt, wie die Dominanz des Themas in den Publikationen
der Organisation beweist.

Ein zentraler Aspekt in der Arbeit der CSMQS sind in unregelmäßigen
Abständen stattfindende Konferenzen, in denen entsprechende Studien
vorgestellt, diskutiert und zur Veröffentlichung ausgewählt werden. Die
erste dieser internationalen Zusammenkünfte der CSMQS fand im Oktober
1987 in Islamabad, Pakistan, statt.750 Die Konferenz markiert für az‑Zindānī
den Startpunkt, „diese neue Wissenschaft“751 (hāḏā l‑ʿilm al‑ǧadīd) im ge‐
genwärtigen Zeitalter zu verankern. Laut az‑Zindānīs Angaben hatte die
Konferenz spektakuläre Ausmaße: Es sollen 228 Wissenschaftler:innen aus
52 Ländern sowie weitere 160 Personen teilgenommen haben, die insgesamt
79 Studien aus 15 Fachgebieten vorstellten, die aus 500 zuvor eingereichten
Beiträgen ausgewählt worden waren. Diese Studien wurden anschließend
in sechs allgemeinen Sitzungen (ǧalasāt ʿāmma) diskutiert. Zusätzlich gab
es zahlreiche spezielle Arbeitssitzungen (ǧalasāt al‑ʿamal al‑mutaḫaṣṣiṣa) zu
verschiedenen Themen.752

Im Zuge der ausgearbeiteten Empfehlungen dieser ersten internationalen
CSMQS-Konferenz formulierte az‑Zindānī seine Definitionen von tafsīr
ʿilmī sowie iʿǧāz ʿilmī, die sich grundsätzlich mit den oben genannten Unter‐
schieden der beiden Disziplinen decken:753 Der iʿǧāz ʿilmī bezeichne die
Informationen über einen bestimmten Sachverhalt aus Koran und Sunna,
den die empirische Wissenschaft erst kürzlich festgestellt hat, und beant‐
worte Fragen, die zur Zeit des Propheten aufgrund der fehlenden naturwis‐
senschaftlichen Erkenntnisse nicht hätten beantwortet werden können.754

749 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 8.
750 Bis 2011 fanden neun weitere Konferenzen der CSMQS statt. Diese werden in

der vorliegenden Arbeit nicht diskutiert, da sie gegenüber der ersten Konferenz in
Islamabad keine weiterführenden Erkenntnisse für diese Untersuchung liefern.

751 S. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 8.
752 Vgl. ebd., 77.
753 Vgl. hierzu den einleitenden Teil.
754 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 24.

6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu professionalisieren

229

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Laut az‑Zindānī lasse sich, anders als mit einem tafsīr ʿilmī, mittels des
iʿǧāz ʿilmī die Göttlichkeit des Korans beweisen.755 In seiner knappen Er‐
örterung zum tafsīr ʿilmī erklärt az‑Zindānī, dass es sich dabei um die
Enthüllung (kašf)756 der Bedeutung eines Koranverses oder eines Hadith
im Licht der Wissenschaften handle.757 In anderen Worten versuche der
Exeget mittels tafsīr ʿilmī, die im Koran beschriebenen Naturphänomene
mithilfe der modernen Naturwissenschaft zu erklären, und stütze sich dabei
gemäß az‑Zindānī lediglich auf Theorien oder spekulative Betrachtungen
(naẓarīyāt).758 Der iʿǧāz ʿilmī beziehe sich hingegen ausschließlich auf
sichere Tatsachen (qaṭʿīyāt).759 Zindānī erweckt den Eindruck, sich auf
den Fachterminus dalīl qaṭʿī („zweifelsfreier Indikator“760) zu beziehen.761

Dieser feststehende Rechtsbegriff bezeichnet völlig eindeutige Regelungen,
die keiner Auslegung bedürfen sowie solche, die nicht interpretationsfähig
sind.762 Mit der Verwendung des Begriffs erinnert az‑Zindānī an die sa‐
lafitische Methode der Rechtsfindung, die ausschließlich auf den Texten
von Koran und Sunna basiert, und lässt damit die entsprechende Haltung
erkennen, dass die Überlieferung (naql) stets über dem Intellekt (ʿaql)
stehe.763

755 Vgl. ebd., 27.
756 Kašf bezeichnet den Akt, den Schleier zwischen dem Menschen und der „extra-phä‐

nomenalen Welt“ zu lüften. Kašf bezieht sich auf die Erkenntnis geheimnisvoller
Sinne und Wahrnehmungen. Der Begriff findet sich vornehmlich in schiitischer
und sufischer Literatur. Vgl. Gardet Louis, „Kas̲h̲f.“ In The Encyclopaedia of Islam,
Second Edition, Bd. 4, hrsg. v. Emeri van Donzel, Bernard Lewis und Charles Pellat
(Leiden: Brill, 1978), 696–8. Zindānī ordnet das Verhältnis von kašf zu den religiö‐
sen Erkenntnisquellen ʿaql (Intellekt, Vernunft) und naql (Überlieferung, „Schrift“)
nicht ein.

757 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 24–25.
758 Vgl. al-Muḥḍār, „Liqāʾ maʿa faḍīlat aš-šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī“, und

az‑Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 26.
759 Vgl. ebd., 26–27.
760 S. Müller, Recht und historische Entwicklung der Scharia im Islam, 220.
761 In az-Zindānī und aṣ-Ṣāwī, „Aṭwār al-ǧanīn“ schreiben az‑Zindānī und aṣ‑Ṣāwī,

dass für die Beseelung kein dalīl qaṭʿī vorläge.
762 Vgl. Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunnī

Uṣūl al-Fiqh (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), 40; 76; Rohe, Das
islamische Recht, 59, und Müller, Recht und historische Entwicklung der Scharia im
Islam, 221–29.

763 Vgl. Al-Atawneh, Wahhābī Islam, 57–60. Für eine historische Darstellung zur Ent‐
wicklung des islamischen Rechtsdenkens vgl. exemplarisch Müller, Recht und histo‐
rische Entwicklung der Scharia im Islam, 214–66.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

230

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zindānīs Ausführungen zu Theorie und Methode von iʿǧāz ʿilmī lassen
sein Bemühen erkennen, mittels der von ihm gebrauchten Begriffe ein
theoretisches wie methodisches Fundament zu errichten. Im Zuge dessen
setzt az‑Zindānī in seiner Definition von iʿǧāz ʿilmī gezielt Vokabular ein,
um an die Hermeneutik der uṣūl al‑fiqh sowie der ʿulūm at‑tafsīr anzu‐
knüpfen. Dies zeigt sich außerdem darin, dass er iʿǧāz ʿilmī als eine „Art des
tafsīrs“ (nauʿ at‑tafsīr)764 und an anderer Stelle als einen „Zweig des tafsīr“
(farʿ at‑tafsīr)765 definiert und somit den iʿǧāz ʿilmī als Teil dieser Disziplin
versteht. Seine Definition begründet az‑Zindānī damit, dass die gleichen
Quellen (Koran und Sunna) verwendet würden. Beim iʿǧāz ʿilmī komme
hingegen noch die empirische Wissenschaft hinzu.766

Weitere Beispiele für az‑Zindānīs Bezug auf die exegetische Methodik
sind die Verweise auf die maqāṣid aš‑šarīʿa767 sowie die uṣūl at‑tafsīr768, die
neben der Grammatik769 herangezogen werden könnten, um im Korantext
oder der Sunna den Beweis für die wissenschaftliche Wahrheit (al-ḥaqīqa
al-ʿilmīya) herauszuarbeiten.770 Da az‑Zindānī sich auf die bloße Erwäh‐
nung dieser Begriffe beschränkt, ohne ihre Bedeutung für den iʿǧāz ʿilmī

764 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 24.
765 Vgl. ebd., 25.
766 Vgl. ebd.
767 „Die Zwecke oder Absichten der Scharia“, vgl. hierzu Robert Gleave, „Maḳāṣid

al-Sharīʿa.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Bd. 12, hrsg. v. Peri
Bearman et al. (Leiden: Brill, 2004), 569–70, und Jameleddine Ben Abdeljelil und
Serdar Kurnaz, Maqāṣid aš-Šarīʿa: Die Maximen des islamischen Rechts, Islam im
Diskurs, Studienreihe 1 (Berlin: EB, 2014).

768 Wörtlich „Grundlagen des tafsīr“. Zindānī erläutert diesen Begriff nicht.
Muqaddima fī uṣūl at-tafsīr ist der Titel eines Werks von Ibn Taimīya, in dem
er seine Hermeneutik des tafsīr darlegt. Gemäß diesen Ausführungen beschränkt
Ibn Taimīya die gültigen und für weitere Auslegungen zu berücksichtigenden Ko‐
raninterpretationen auf die der salaf aṣ‑ṣāliḥ und weist der Sunna eine zentrale
Bedeutung zu. Vgl. Ibn Taimīya, Abū al-Abbās Taqī ad-Dīn Aḥmad b. ʿAbd al-Ḥalīm,
Muqaddima fī uṣūl at-tafsīr, 2. Aufl. (Kuwait: Dār al-qurʾān al-karīm, 1972), her‐
ausgegeben von Adnān Zarzūr, 93–115. Eine Analyse des Werks hat Walid Saleh
vorgelegt. Vgl. Walid Saleh, „Ibn Taymiyya and the Rise of Radical Hermeneutics:
An Analysis of an Introduction to the Foundations of Qurʾānic Exegesis.“ In Ahmed;
Rapoport, Ibn Taymiyya and his Times. Saleh betont darin auch die herausragende
Bedeutung der Muqaddima fī uṣūl at‑tafsīr für die salafitische Hermeneutik des
tafsīr, in der Ibn Taimīyas Ausführungen maßgeblich wurden. Den Fokus auf die
Sunna, gemäß Ibn Taimīyas Verständnis, übernahm sein Schüler Ibn Kaṯīr. Vgl.
Walid Saleh, „Ibn Taymiyya.“ In Ibn Taymiyya and his Times, 124; 148–154.

769 Wie az‑Zindānī grammatikalische Bezüge im Text des Ibn Masʿūd-Hadith für seine
Argumentation nutzt, habe ich in Abschnitt 4.2.1 dargelegt.

770 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 77–78.

6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu professionalisieren

231

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


näher zu erläutern, wirkt ihre Verwendung vornehmlich wie eine strategi‐
sche Nutzung, um Fachlichkeit zum Ausdruck zu bringen.

Neben diesen definitorischen Einblicken sind die Ausführungen
az‑Zindānīs weiterhin aufschlussreich in Bezug auf das konkrete Verhältnis
zwischen den modernen Naturwissenschaften und den Offenbarungstexten
bei der Wissensgenerierung. Zentral für das Verständnis des Wundercha‐
rakters des Korans bei az‑Zindānī ist die Auffassung, dass der Koran eine
Quelle naturwissenschaftlichen Wissens sei. Zindānī demonstriert auf prä‐
gnante Weise, dass der Koran bereits eine Reihe embryologischer Fakten
präsentiere, die erst im Laufe des 20. Jahrhunderts innerhalb der Natur‐
wissenschaft entdeckt und beschrieben wurden.771 Auch die Analyse von
az‑Zindānīs Modell embryonaler Entwicklung in Kapitel 4 zeigte bereits,
dass das von az‑Zindānī präsentierte iʿǧāz ʿilmī-Verständnis deutlich über
die Erklärung von Koranversen hinausgeht. Demgemäß ist die Beziehung
zwischen Offenbarungswissen und Naturwissenschaft in az‑Zindānīs iʿǧāz
ʿilmī von einem klaren Machtverhältnis geprägt. Der islamischen Offenba‐
rung wird zweifelsfrei die richtungsweisende Rolle zugesprochen. So legt
az‑Zindānī auch die Hierarchie die Quellen „Koran/Sunna“ und „moder‐
ne Naturwissenschaft“ untereinander eindeutig fest: Gibt es einen Wider‐
spruch zwischen dem Korantext und einer naturwissenschaftlichen Theo‐
rie, so muss die Theorie als ungültig bewertet und abgelehnt werden.772

Bei Einigkeit zwischen beiden ist der Koran die Quelle, die die Korrektheit
der Theorie beweist. Ist die Bedeutung des religiösen Textes unklar, die
Theorie dagegen zweifelsfrei gesichert, muss der Text im Einklang mit
dieser Theorie interpretiert werden. Keine Antwort liefert az‑Zindānī für
den Fall, dass sowohl der Text als auch die Theorie unklar sind.773 Aus

771 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 27. Als Verifizierung der Aussage, dass Koran
und Sunna mit der modernen Naturwissenschaft harmonieren, wird in der dazuge‐
hörigen Fußnote auf Keith Moores Vorträge mit dem Titel Die Übereinstimmung
der Embryologie mit Koran und Sunna (Muṭābaqat ʿilm al‑aǧinna li-mā fī l‑qurʾān
wa‑s‑sunna) an saudischen Medizinfakultäten im Jahr 1984 verwiesen.

772 Unbekannt, „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, 2“.
773 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 25–26. Die Hierarchie der Quellen in

az‑Zindānīs Ansatz hat auch Ahmad Dallal beschrieben. Dallal zitiert aus
az‑Zindānīs Werk al-Muʿǧiza al-ʿilmīya fī l-qurʾān wa‑s‑sunna, die angegeben Seiten‐
zahlen stimmen hingegen mit dem Taʾṣīl überein. Außerdem werden in al‑Muʿǧiza
keine theoretischen oder methodischen Leitlinien für iʿǧāz ʿilmī definiert. Es handelt
sich folglich vermutlich um einen Zitierfehler. Vgl. Ahmad Dallal, „Science and the
Qurʾān.“ In The Encyclopaedia of the Qurʾān, 4:556, und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī,
al-Muʿǧiza al-ʿilmīya fī l-qurʾān wa‑s‑sunna (Kairo, o.J.)

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

232

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


az‑Zindānīs sonstigen Aussagen lässt sich ableiten, dass er vermutlich sagen
würde, dass sich die Naturwissenschaft erst noch weiter entwickeln muss,
um eine endgültige Interpretation des Textes vorzunehmen. Zindānīs Ab‐
lehnung von Mehrdeutigkeit beschränkt sich demnach nicht auf Interpreta‐
tionen der religiösen Texte, sondern umfasst ebenso die Naturwissenschaft:
Entsprechend der zwanghaften Übereinstimmung zwischen Koran und
Sunna mit embryologischen Erkenntnissen verzichtet az‑Zindānī darauf,
auf unterschiedliche, möglicherweise konkurrierende naturwissenschaftli‐
che Theorien hinzuweisen.

Gemäß der beschriebenen iʿǧāz ʿilmī-Definition gilt, dass der religiöse
Text nicht nur zu Fragen des Ritus oder zu ethischen Fragestellungen
herangezogen wird, sondern stets auch die finale Kontrollinstanz der Na‐
turwissenschaft ist. Der Koran legt die Gültigkeit oder Ungültigkeit von
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen und Theorien fest und steht damit
über der (vermeintlichen) Objektivität der modernen Naturwissenschaft.
Letztere dient vornehmlich dazu, die Wunderhaftigkeit des Korans zu beto‐
nen.

Zindānī nennt im Zusammenhang mit seiner iʿǧāz ʿilmī-Definition auch
die Anforderungen an die Wissenschaftler, die im Bereich von iʿǧāz ʿilmī
tätig sind: So müsse der Wissenschaftler eine naturwissenschaftliche, aka‐
demische Ausbildung in einem bestimmten Fachgebiet vorweisen können.
Außerdem müsse er die Quellen und Interpretationen der Rechtswerke
gemäß der Grammatik sowie den uṣūl at-tafsīr verstehen. Darüber hinaus
sei es notwendig, dass er sich mit den Spezialisten der Offenbarungswis‐
senschaften (ʿulūm aš‑šarīʿa) darüber berät, welchen Textstellen ein Wun‐
dercharakter zugeschrieben werden könne. Es sei daher empfohlen, iʿǧāz
ʿilmī-Studien in Arbeitsgruppen zu erstellen, in denen Experten der Natur‐
wissenschaften774 und der ʿulūm aš‑šarīʿa zusammenarbeiten. Expertenaus‐
schüsse, die Studien erstellen und Vorträge halten, sollten mit Exegeten
sowie Naturwissenschaftlern besetzt sein.775

Zumindest in der Theorie unterstützt az‑Zindānī demnach den Ansatz
des kollektiven iǧtihāds, analog zu den Rechtsfindungsgremien. Unklar
bleibt, in welchem Maße er selbst fremde Expertise zu Rate zog. So ist

774 Zindānī verwendet den Ausdruck ʿulūm al‑kaunīya statt des Begriffs aṭ‑ṭabīʿīyāt.
Ebenso in ʿAbd al‑Maǧīd az-Zindānī, „al-Iʿǧāz al-ʿilmī: taʾṣīlan wa-manhaǧan.“
Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al‑ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 1 (1995):
10–17.

775 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 78.

6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu professionalisieren

233

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in seinem ausführlichen Sammelwerk zu embryonaler Entwicklung, Hu‐
man Development, nicht ersichtlich, wer die entsprechenden Expert:innen
oder Spezialist:innen sind oder ob überhaupt welche an den jeweiligen
Beiträgen beteiligt waren. Nach der angegebenen Autorenschaft beurteilt,
ist der Experte für die ʿulūm aš‑šarīʿa immer az‑Zindānī selbst, teilweise
gemeinsam mit Aḥmad. Lediglich in der Danksagung nennt er eine Rei‐
he von Wissenschaftlern, deren Fachgebiete als „islamisches Recht“ oder
„Islamwissenschaft“ bezeichnet werden. Konkrete Beiträge dieser Personen
bleiben jedoch zweifelhaft.776 Etwas präziser und aufschlussreicher ist die
Danksagung in den Islamic Additions. Hier kategorisiert az‑Zindānī die
Danksagung in beispielsweise medizinische, islamische und praktische Be‐
ratungen. Insgesamt zählt er über 60 Namen von muslimischen Gelehrten,
„Kollegen“ und Institutionen auf. Unter den genannten Gelehrten, die
ihren „full support in their personal and official capacities“777 für seine
iʿǧāz ʿilmī Forschung gaben, finden sich Ibn Bāz, damaliger Präsident der
Weltliga sowie des WSCM; ʿAbdullāh ʿUmar Naṣīf (geb. 1937), ehemaliger
Generalsekretär der Weltliga (1983-1993); Bin Laden sowie al‑Bār.778 Zwar
bleibt die Form der tatsächlichen Mitwirkung und Hilfe auch in diesem
Beispiel offen, die lange Namensliste ist aber zumindest ein Hinweis auf
das innerislamische Netzwerk az‑Zindānīs. Die westlichen Wissenschaftler
mögen die Zugpferde für die Außenwahrnehmung von az‑Zindānīs iʿǧāz
ʿilmī sein, nach innen ist es die Verbindung zu gleichgesinnten, einflussrei‐
chen Unterstützern, die essentiell für die Verwirklichung von az‑Zindānīs
Projekten war.

Eine durch Leitlinien strukturierte Ausübung von iʿǧāz ʿilmī soll wohl‐
möglich die Akzeptanz dieser oft mit Skepsis beäugten Disziplin er‐
höhen. Die Auseinandersetzung mit methodischen Fragen unterstreicht
az‑Zindānīs Anspruch an Seriosität und Sachlichkeit. Diesen Eindruck
erwecken auch weitere von az‑Zindānī formulierte Empfehlungen, da die‐
se vor allem den Wunsch ausdrücken, iʿǧāz ʿilmī in Universitäten und
Forschungseinrichtungen zu etablieren. Demnach solle iʿǧāz ʿilmī in Theo‐

776 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī et al., „Introduction.“ In Human Development as
Described in the Qurʾan and Sunnah, 9–10.

777 S. Moore und az-Zindānī, The Developing Human with Islamic Additions, viii e.
778 Vgl. ebd. ʿAbdullāh ʿUmar Naṣīf wird auch in Human Development dankend erwäh‐

nt: „He has actively supported and promoted our research efforts at the academic
level and has enlisted the assistence of many sponsors.” S. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī
et al., „Introduction.“ In Human Development as Described in the Qurʾan and Sun‐
nah, 10.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

234

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rie und Praxis in die universitären Curricula aufgenommen werden. Der
CSMQS als eigenständiges Gremium wurde geraten, proaktiv Kooperatio‐
nen mit Universitäten und Forschungszentren innerhalb der islamischen
Welt zu suchen. Im Fokus stehen hierbei erstens die Arbeit an einem
gemeinsamen Korankommentar sowie zweitens die Anfertigung einer Ko‐
ranausgabe, die iʿǧāz ʿilmī explizit berücksichtigt. Um die gewonnenen
Erkenntnisse einem breiteren Publikum zugänglich zu machen, wird der
CSMQS angeraten, ihre Studien und Ergebnisse sowohl auf Arabisch als
auch auf Englisch zu veröffentlichen. Weiterhin wurde die Herausgabe
einer ebenfalls zweisprachigen Zeitschrift auf hohem wissenschaftlichem
Niveau angeregt.779 Ich bewerte diese Empfehlungen als ernsthaftes Bemü‐
hen, die Wissenschaftlichkeit des iʿǧāz ʿilmī zu unterstreichen. Die Pläne
waren anscheinend zu ambitioniert, denn ein Großteil dieser Handlungs‐
empfehlungen und Ideen für die Arbeit der CSMQS, wie das Verfassen
eines Korankommentars, einer Koranausgabe oder die Erstellung umfang‐
reicher Datenbanken, wurden meines Wissens nicht umgesetzt.

Insgesamt lässt sich feststellen, dass im Bereich der koranischen Embryo‐
logie alle von az‑Zindānī durchgeführten Projekte und Veröffentlichungen
innerhalb der CSMQS auf die bereits vor dessen Gründung mit den
westlichen Wissenschaftlern erarbeiteten Ergebnisse aufbauen oder diese
reproduzieren. Aufgrund der Tatsache, dass az‑Zindānī seine maßgeblichen
Arbeiten zum iʿǧāz ʿilmī getätigt und veröffentlicht hat, bevor er theoreti‐
sche sowie methodische Überlegungen transparent gemacht hat, wirken
diese wie der Versuch, seinen Ansatz nachträglich zu legitimieren. Die prak‐
tische Relevanz seiner Theorie des iʿǧāz ʿilmī wirkt daher gering und die
CSMQS folglich wie eine Organisation, die vornehmlich gegründet wurde,
um az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī-Aktivitäten einen passenden formalen Rahmen
zu geben und möglicherweise finanzielle Förderung besser begründen zu
können.780

779 Vgl. az-Zindānī, Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī, 79–82. Die Zeitschrift der CSMQS, Maǧallat
al-haiʾa al‑ʿālamīya li‑l‑iʿǧāz al-ʿilmī fī l‑qurʾān wa‑s‑sunna, erschien erstmals 1995.
Die letzte mir bekannte Ausgabe ist das Heft Nr. 55 aus dem Mai 2017. Vgl. al-Haiʾa
li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna, „Magazine.“ Zuletzt geprüft am 21.03.2019,
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine.

780 Diese Überlegung ergibt auch vor dem Hintergrund der in den 2000er Jahren
zunehmend wichtiger werdenden Nutzungsmöglichkeiten des Internets: So kamen
Wissenschaftler:innen mehrerer Studien zu dem Schluss, dass die Glaubwürdigkeit
von Informationen einer Internetseite vom Grad der professionellen Darstellung der
Seite abhängt. Vgl. Brian J. Fogg et al., „What Makes Web Sites Credible? A Report

6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu professionalisieren

235

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine


Die oben erwähnten Einschätzungen von Dallal, dass die Gründung der
CSMQS und die versuchte Theoretisierung des iʿǧāz ʿilmī dessen Akzeptanz
auch innerhalb gebildeter Milieus erhöhte, legen nahe, dass die professiona‐
lisierte Außendarstellung ihre Wirkung nicht verfehlt hat. Weiterhin sind
die Erwähnungen der CSMQS im Zusammenhang mit az‑Zindānī in ver‐
schiedenen Forschungsarbeiten ein Hinweis darauf, dass die organisatori‐
sche Anbindung an die Weltliga eine Außenwahrnehmung erzeugt, die der
CSMQS eine gewisse Wichtigkeit bescheinigt. Für die iʿǧāz ʿilmī-Bewegung
war die Gründung der CSMQS daher ein entscheidender Faktor um inter‐
national Aufmerksamkeit und finanzielle Förderung zu generieren.

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga als Ausdruck
innerorganisatorischer Meinungsvielfalt

Um zu überprüfen, ob sich unterschiedliche Diskursstränge zur embryo‐
nalen Entwicklung nicht nur zwischen den Rechtsfindungsgremien und
anderen Foren, sondern auch innerhalb der Weltliga abbilden lassen, unter‐
suche ich im Folgenden drei wichtige Informationskanäle der Weltliga: die
Zeitschrift der Weltliga sowohl in der arabisch- (Maǧallat rābiṭat al-ʿālam
al-islāmī)781 als auch in der englischsprachigen Version (Muslim World
League Journal)782 sowie die Zeitschrift der CSMQS (Maǧallat al‑haiʾa

on a Large Quantitative Study.“ In CHI '01: Proceedings of the SIGCHI Conference
on Human Factors in Computing Systems, hrsg. v. Association for Computing Ma‐
chinery (New York, 2001), 61–8. Laut Yifeng Hu und Shyam Sundar richten sich
Personen bei der Recherche nach medizinischen Themen eher nach Informationen
einer offiziellen Organisation: vgl. Yifeng Hu und Shyam Sundar, „Effects of Online
Health Sources on Credibility and Behavioral Intentions.“ Communication Research
37, Nr. 1 (2010): 105–32.

781 Die erste Ausgabe erschien 1963. Zur Gründungsgeschichte der Weltligapresse vgl.
Schulze, Islamischer Internationalismus, 247–59. Ich habe die Ausgaben zwischen
1967 bis 2008 systematisch gesichtet. Die vorherigen Ausgaben waren mir leider
nicht zugänglich. Ab Ende 1966 erschien mit der wöchentlich erscheinenden Aḫbār
al-ʿālam al‑islāmī eine weitere Zeitschrift der Weltliga, jedoch mit deutlich kürzeren
Beiträgen. Auf der Webseite der Weltliga wird diese Zeitschrift nicht mehr gelistet.
Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the Egyptian State, 192, und Schulze,
Islamischer Internationalismus, 254–57.

782 Die erste Ausgabe erschien 1973. Ich habe die Ausgaben von 1974 bis 2016 systema‐
tisch gesichtet. Die vorherigen Ausgaben waren mir leider nicht zugänglich. Das
englische Muslim World League Journal ist keine Übersetzung der Inhalte aus der
Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī, sondern eine eigenständige Publikation, auch

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

236

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


al‑ʿālamīya li‑l‑iʿǧāz al-ʿilmī fī l‑qurʾān wa-s-sunna)783. In allen drei Zeit‐
schriften wurden zwischen den 1970er und den 2000er Jahren784 Themen
und Fragestellungen, die die embryonale Entwicklung, insbesondere die
Interpretation von Q. 23:12-14, betreffen, in schriftlicher Form kommuni‐
ziert und verbreitet. Da die Debatten innerhalb der IFA-Sitzungen sowie
die offiziellen Abschlussstatements in der Sekundärliteratur bereits einge‐
hend bearbeitet wurden785, liegt der Fokus hier auf den Zeitschriften, die
von der Weltliga herausgegeben werden.786 Die Gegenüberstellung identi‐
scher Medienarten erleichtert es darüber hinaus, vergleichende Schlüsse
zu ziehen.787 Nachfolgend erläutere ich in einzelnen Abschnitten jeweils

wenn bis 1976 viele Texte aus der Maǧalla für das Journal übersetzt wurden. Auf die
teilweise sehr unterschiedlich formulierten Inhalte hat bereits Johann Grundmann
hingewiesen: vgl. Johannes Grundmann, „Scharia, Hirntod und Organtransplantati‐
on: Kontext und Wirkung zweier islamischer Rechtsentscheidungen im Nahen und
Mittleren Osten.“ Orient 45, Nr. 1 (2004): 39. Vgl. ebenso Eich und Grundmann,
„Muslimische Rechtsmeinungen“, 306–7.

783 Die Analyse umfasst die 55 erschienen Ausgaben zwischen 1995 und 2017. Die seit
2008 erschienenen Ausgaben wurden von der CSMQS vollständig zum Download
im PDF-Format bereitgestellt. Das deutlich professionalisierte Layout sowie Werbe‐
anzeigen erwecken den Eindruck eines professionellen Magazins. Die vorherigen
Ausgaben wurden in der Online-Version lediglich mit Titelblatt präsentiert. Nach
Auswahl des jeweiligen Heftes gelangte man zu einer Inhaltsübersicht. Die Artikel
konnten online gelesen werden, allerdings ohne Angaben von Jahr und Seitenzah‐
len. Eine Ausnahme bezüglich der Jahreszahl bildet die erste Ausgabe. Die Jahres‐
zahlen waren bedauerlicherweise auch auf den abgebildeten Titelbildern aufgrund
der schlechten Bildqualität nicht erkennbar. Daher gebe ich in den bibliografischen
Angaben neben dem Titel lediglich die Heftnummer an.

784 Der Schwerpunkt liegt hierbei auf dem Zeitraum bis Ende der 1990er Jahre, in
denen die entsprechenden Themen zur embryonalen Entwicklung am stärksten
diskutiert wurden. Weiterhin ist dies der Zeitraum, in dem az‑Zindānī und die
CSMQS am aktivsten waren. Beiträge ab den 2000ern erwähne ich punktuell, um
gegebenenfalls auf weitere Entwicklungen aufmerksam zu machen.

785 Vgl. exemplarisch Thomas Eich, „Decision-Making Processes.“ In Muslim Medi‐
cal Ethics, 61–77. Zu einem Überblick über die bioethischen Debatten zur embryo‐
nalen Entwicklung in den drei Rechtsfindungsgremien IFA, IIFA und IOMS vgl.
den einleitenden Teil dieser Arbeit.

786 Zwar hat auch die IFA seit 2003 eine eigene Zeitschrift, die Maǧallat al‑maǧmaʿ
al-fiqhī al-islāmī, aufgrund ihres erstmaligen Erscheinens in den 2000er Jahren
ist diese jedoch nicht in die Analyse eingeflossen. Weiterhin müssen die beiden
Weltligazeitschriften bis zum Erscheinen der IFA-eigenen Zeitschrift als die die IFA
repräsentierenden Medien innerhalb der Weltliga gelten.

787 Es sei noch darauf hingewiesen, dass die im vorigen Kapitel bereits erwähnte in‐
terne Parallelität der Weltliga auch auf anderen Ebenen feststellbar ist. So gelten
laut Jakob Skovgaard-Petersen Fatwas, die in der Maǧallat rābiṭat al‑ʿālam al-islāmī

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

237

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den Inhalt zur embryonalen Entwicklung und zum iʿǧāz ʿilmī in den drei
Zeitschriften und ziehe abschließend vergleichende Schlüsse.

6.3.1 Die Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān
wa‑s‑sunna

Die erste der drei untersuchten Zeitschriften, die von der CSMQS her‐
ausgegebene Maǧallat al‑haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān
wa‑s‑sunna, ist ein weiteres Indiz dafür, dass die Gründung der CSMQS zu
keinen substantiellen inhaltlichen Neuerungen der iʿǧāz ʿilmī-Darstellungen
zur koranischen Embryologie geführt hat. Stattdessen bestätigt die Analyse
der Zeitschriftenbeiträge die oben geäußerte Annahme, dass die CSMQS
mehr dazu dient, az‑Zindānīs Aussagen zu popularisieren, und weniger als
Forum zur Ausarbeitung innovativer Koranauslegungen.

Den ersten Beleg hierfür stellen die beiden einzigen Artikel zur embryo‐
nalen Entwicklung von az‑Zindānī dar. Diese sind ‒ mit marginalen Ab‐
weichungen ‒ wortgleiche Repliken der Beiträge aus ʿIlm al‑aǧinna788, der
arabischen Version von Human Development789. Der erste beschreibt die
Geschichte der Embryologie790, der andere das nuṭfa-Stadium791. Ebenso
verhält es sich mit dem Artikel von Moore über das ʿalaqa- und muḍġa-Sta‐
dium in der CSMQS-Zeitschrift.792 Zwar wird Moore als alleiniger Autor

veröffentlicht werden, nicht offiziell als Fatwas der Weltliga, obwohl die Zeitschrift
nach dem Vorbild der Maǧallat al‑Azhar gegründet wurde, in der die Fatwas der
Azhar-Muftis veröffentlich werden. Vgl. Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the
Egyptian State, 191–92.

788 Vgl. Unbekannt, ʿIlm al-aǧinna fī ḍauʾ al-qurʾān wa-s-sunna.
789 Vgl. hierzu Kapitel 3.
790 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, Gerald Goeringer und Muṣṭafā Aḥmad, „Naẓra

tārīḫīya f ī ʿilm al‑aǧinna.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān
wa-s-sunna 1, Nr. 1 (1995), zuletzt geprüft am 09.01.2017, http://www.eajaz.org/ind
ex.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspectiv
e-in-embryology. Zindānīs Darstellungen der Embryologiegeschichte habe ich in
Abschnitt 4.1 beleuchtet.

791 Vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī, Marshall Johnson und Muṣṭafā Aḥmad, „Waṣf
at-taḫalluq al-bašarī: marḥalat an-nuṭfa.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz
al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna 1, Nr. 1 (1995), zuletzt geprüft am 09.01.2017, http://
www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Descri
ption-human-embryogenesis (09.01.2017).

792 Vgl. Keith Moore, „Waṣf at-taḫalluq al-bašarī: ṭaurā l-ʿalaqa wa-l-muḍġa.“ Maǧallat
al-haiʾa al‑ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 2, zuletzt geprüft am

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

238

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis


genannt, der Wortlaut des Textes ist jedoch in weiten Teilen identisch mit
einem von az‑Zindānī und Moore verfassten Beitrag in ʿIlm al‑aǧinna.793

Daneben weist die Aussage, dass der Beitrag zu einer Reihe embryologi‐
scher Studien gehört, die die CSMQS in Zusammenarbeit mit großen
internationalen Wissenschaftlern durchgeführt hat, auf eine Beteiligung
az‑Zindānīs hin.

Andere Beiträge zu iʿǧāz ʿilmī im Themenfeld Embryologie umfassen
Aspekte wie beispielsweise Entwicklungsschritte des Embryos, die sich an‐
hand der koranisch abgeleiteten Wartezeitregelungen definieren lassen794,
den männlichen und weiblichen Zeugungsbeitrag795 oder den koranischen
Hinweis auf Stammzellen mittels der Beschreibung muḍġa muḫallaqa
wa-ġair muḫallaqa796. Die von az‑Zindānī dargelegten Zeiträume der em‐
bryonalen Stadien werden in keinem der Artikel in Frage gestellt. Ledig‐
lich von dem bereits erwähnten ʿAbd al‑Ǧawād Muḥammad aṣ‑Ṣāwī797

10.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second
-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo.

793 Der gemeinsame Beitrag in ʿIlm al‑aǧinna trägt den gleichen Titel: Keith Moore und
ʿAbd al-Maǧīd az‑Zindānī, „Waṣf at-taḫalluq al-bašarī: ṭaurā l-ʿalaqa wa-l-muḍġa.“ In
Unbekannt, ʿIlm al-aǧinna fī ḍauʾ al-qurʾān wa-s-sunna.

794 Vgl. Muḥammad Ibrāhīm Daudaḥ, „Mawāʿīd ʿalāmāt al-ḥaml f ī l-qurʾān al-karīm.“
Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 4, zuletzt
geprüft am 10.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/
62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran.

795 Vgl. Ǧamāl Ḥāmid as-Sayyid Ḥassānain, „al-Masʾūlīya al-muštaraka li-r-raǧul
wa-l-marʾa f ī taḥdīd nauʿ al-ǧanīn.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī
fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 29, zuletzt geprüft am 19.01.2017, http://www.eajaz.org/in
dex.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibi
lity-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus.

796 Vgl. Muḥammad Ibrāhīm Daudaḥ, „Muḫallaqa wa-ġair muḫallaqa: kanz min
al-maʿrifa yakšifu l-ʿināya bi-l-insān qabla maulidihi.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya
li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 47 (2014), zuletzt geprüft am 23.02.2017,
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf.

797 Neben Aṭwār al-ǧanīn veröffentlichte aṣ-Ṣāwī zwei weitere Artikel in der CSMQS-
Zeitschrift zu Embryologie: In dem Artikel ʿAbd al-Ǧawād aṣ-Ṣāwī, „al-Iʿǧāz
al-ʿilmī li-l-qurʾān wa-s-sunna f ī dalālat ġaiḍ al-arḥām.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya
li-l‑iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 5, zuletzt geprüft am 11.01.2017, http://
www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Sci
entific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs argumen‐
tiert aṣ-Ṣāwī, dass der Terminus al-ġaiḍ aus Q. 13:8-9 und Q. 11:44 [„das, was
versiegt“] einen spontanen (frühzeitigen) Abort beschreibe und Q. 3:8 überdies
eine missed abortion thematisiere, der Uterus also den Embryo „schlucke“, wie die
Erde das Wasser, das in ihr versiegt. Ṣāwī erwähnt weiterhin die taḫlīq-Stufe, die
bis zum Ende der achten Schwangerschaftswoche andauere. Er übernimmt folglich

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

239

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs


sowie von Muḥammad Daudaḥ (geb. 1950) werden diese explizit genannt.
Daudaḥ war wissenschaftlicher Berater (bāḥiṯ ʿilmī) der CSMQS798. In sei‐
nem 2014 erschienenen Beitrag verknüpft Daudaḥ die koranischen Stadien
nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa mit den medizinischen Begriffen für embryonale
Entwicklungsstufen und nennt hier auch Zeiträume, die der 40-Tage-Posi‐
tion entsprechen.799 In den drei von ihm veröffentlichten Artikeln in der
CSMQS-Zeitschrift bezieht er sich auf Moore800, wodurch der Eindruck
entsteht, dass der Name Moores als außenwirksame Referenz eingesetzt
wird.

sowohl az‑Zindānīs Terminologie als auch Zeitrahmen der embryonalen Entwick‐
lungsstufen. Vgl. hierzu Kapitel 4.
In einem weiteren Beitrag erklärte er, dass das verborgene göttliche Wissen über
das, was im Uterus passiere, die tatsächliche Bedeutung des koranischen Terminus
al-ġaib (Q. 6:59) sei: vgl. ʿAbd al-Ǧawād aṣ-Ṣāwī, „Mafātīḥ al-ġaib wa-ʿilm mā f ī
l-arḥām.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l‑qurʾān wa-s-sunna, Nr. 28,
zuletzt geprüft am 16.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/content
/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkib
ran.

798 Daudaḥ ist ein ägyptischer Mediziner, der mehrere Bücher zu iʿǧāz ʿilmī verfasst hat.
Zwischen 1980 und 1983 war Daudaḥ im jemenitischen Gesundheitsministerium
angestellt, bevor er anschließend medizinischer Betreuer (mušrif ṭibbī) für Schü‐
ler:innen der wissenschaftlichen Institute in Sanaa wurde. Es ist nicht unwahr‐
scheinlich, dass er az‑Zindānī aus diesem Kontext kennt und von ihm in die CS‐
MQS integriert wurde. Zu den biografischen Angaben vgl. den persönlichen Inter‐
netauftritt von Daudaḥ unter Muḥammad Ibrāhīm Daudaḥ, „ʿAn ad-duktūr.“ Zuletzt
geprüft am 24.01.2022, https://www.drdoudah.com/ ادلكتور عن .html#gsc.tab=0.

799 Vgl. Daudaḥ, „Muḫallaqa wa-ġair muḫallaqa“, 61. Zindānī erwähnt er namentlich
nicht. Bezüglich der embryologischen Übereinstimmung mit den koranischen Aus‐
drücken muḍġa muḫallaqa wa-ġair muḫallaqa verweist er auf aš‑Šaʿrāwī.

800 Vgl. Muḥammad Ibrāhīm Daudaḥ, „Ḥaqāʾiq ʿilmīya f ī l-qurʾān afḥamat
al-mukābirīn.“ Maǧallat al‑haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna,
Nr. 21, zuletzt geprüft am 16.01.2017, http://www.eajaz.org/index.php/component/
content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt
-Almkibran; Daudaḥ, „Mawāʿīd ʿalāmāt al-ḥaml“, und Daudaḥ, „Muḫallaqa wa-ġair
muḫallaqa“. In Ḥaqāʾiq ʿilmīya fī l-qurʾān afḥamat al-mukābirīn beschreibt Daudaḥ,
dass es Zweifler am iʿǧāz ʿilmī gebe, vor allem bezüglich der Embryonalentwicklung.
Um diese Kritik zu entkräften, paraphrasiert er mit Bezug auf Moore die Einleitung
von Human Development. Bezüglich der Vereinbarkeit des Korans und der Natur‐
wissenschaft verweist er außerdem auf aš-Šaukanī, Ibn al-Qayyim und Bucaille. Vgl.
Daudaḥ, „Ḥaqāʾiq ʿilmīya“.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

240

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://www.drdoudah.com
https://html#gsc.tab=0
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
https://www.drdoudah.com
https://html#gsc.tab=0
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran


6.3.2 Die Zeitschriften der Weltliga

Die beiden nachfolgend behandelten Zeitschriften sind die arabisch- und
englischsprachige Ausgabe der Zeitschrift der Weltliga. Die Analyse im
Hinblick auf Beiträge zur embryonalen Entwicklung bestätigt vorangegan‐
gene Beobachtungen, dass die arabische und die englische Ausgabe sich
hinsichtlich der vertretenden Meinungen mitunter stark voneinander un‐
terscheiden. Die Embryologie betreffend zeige ich, dass sich nicht nur
zwischen den Gremien und anderen Foren unterschiedliche Diskursstränge
zum Ablauf embryonaler Entwicklung gebildet haben, sondern auch inner‐
halb der Organisation der Weltliga. Im Gegensatz zu der Maǧallat al-haiʾa
al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna sind die Zeitschriften der
Islamischen Weltliga nicht auf iʿǧāz ʿilmī spezialisiert, sondern behandeln
eine ganze Bandbreite von Themen der umma. Hierzu gehören neben
Politik und Gesellschaft Berichte über die Aktivitäten und Neuigkeiten der
Weltliga.

In der arabischsprachigen Maǧallat rābiṭat al‑ʿālam al‑islāmī werden die
embryonalen Entwicklungsstufen nur vereinzelt mit religiösem Bezug oder
im Hinblick auf iʿǧāz ʿilmī behandelt.801 Andere Artikel, die das Themenfeld
Embryologie berühren, richten sich an Schwangere oder (werdende) Eltern
und fallen in die Kategorie medizinischer Aufklärung.802 Über die CSMQS
gibt es lediglich eine kurze Meldung bezüglich deren Präsidentschaft.803

Bezüglich des Ablaufs der embryonalen Entwicklung stechen lediglich die
Beiträge des Autors Dr. Nabīh ʿAbd ar‑Raḥmān ʿUṯmān hervor, da sie

801 Neben einer Fatwa von Ibn Bāz zum Umgang mit einem spontanen Abort, die sich
mit den Aussagen der bereits erwähnten Fatwas deckt (pro 120-Tage-Position), gibt
es einzelne Artikel zu Schwangerschaftsabbrüchen oder der Schwangerschaftslänge.
Vgl. ʿAbd al-ʿAzīz b. Bāz, „al-Ǧanīnu lā yatimmu ḫalquhu wa-lā tunfaḫu f īhi r‑rūḥ
illā baʿda arbaʿati ašhur.“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 27, Nr. 283 (1988): 41;
Abū an-Naṣir Mubāšir aṭ-Ṭurāzī al-Ḥusainī, „al-Iǧhāḍ ḥarām.“ Maǧallat rābiṭat
al‑ʿālam al-islāmī 8, Nr. 3 (1970): 44–45, und Mūna ʿAbd Allāh aš-Šabīlī, „Min
al-iʿǧāz aṭ-ṭibbī f ī l-qurʾān al-karīm.“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 25, Nr. 264
(1987): 53.

802 Vgl. exemplarisch Mahā ad-Dirīmlī, „al-Ḥaml min aš-šahr al-awwal ilā t-tāsiʿ.“
Maǧallat rābiṭat al‑ʿālam al-islāmī 25, Nr. 265 (1987): 35–36.

803 Vgl. Unbekannt, „Lā salām li-l-ʿālam, illā bi-taṭbīq al-qawāʿid allatī arsāhā l-islām.“
Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 26, Nr. 271 (1987): 12. Die Information darüber,
dass der Generalsekretär des internationalen Hohen Rats der Moscheen die Prä‐
sidentschaft der CSMQS übernimmt, ist eine von mehreren Meldungen in dem
genannten Beitrag.

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

241

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die ausführlichsten Abhandlungen zum Thema in der Zeitschrift sind. Er
veröffentlichte 1985 einen vierteiligen Artikel über die Entstehung des Men‐
schen.804 ʿUṯmān betont die beindruckende Übereinstimmung von „Natur‐
wissenschaft“ und „Koran“ und behandelt die verschiedenen Entwicklungs‐
stufen des Embryos in Verbindung mit einer Reihe von Koranversen. Im
zweiten Teil behandelt er zwar ausführlich die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und
muḍġa, wirft die Frage nach einem konkreten Zeitrahmen der drei Stadien
allerdings nicht auf. Ebenso erwähnt er in diesem Zusammenhang weder
den Ibn Masʿūd- noch den Ḥuḏaifa-Hadith.805

Insgesamt finden sich keine expliziten Äußerungen zu einer den Zeit‐
rahmen von 40 oder 120 Tagen betreffenden Position.806 Dies könnte da‐
rauf zurückzuführen sein, dass erst kurz nach dem Verfassen des Beitrags
ʿUṯmāns die einschlägigen Diskussionen in den Gremien stattfanden. Indes‐
sen wurden, wie bereits erwähnt, in der Maǧallat rābiṭat al‑ʿālam al‑islāmī
auch später keine entsprechenden Artikel veröffentlicht. Diese Beobach‐
tung lässt verschiedene mögliche Schlussfolgerungen zu: Entweder sollten
keine Beiträge erscheinen, die sich für oder gegen die rechtstheoretischen
Erklärungen der IFA positionieren oder aus Sicht der Herausgebenden
wurden Kommentare zu embryonalen Entwicklungsschritten gemäß Koran
und Sunna nicht als zielgruppenrelevant eingestuft.

Die abschließende Betrachtung der englischsprachigen Zeitschrift der
Weltliga illustriert die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der beiden Aus‐
gaben: Ähnlich wie in der arabischen Ausgabe treten inhaltliche Positionen
von az‑Zindānī und Moore in der englischen Ausgabe der Weltliga-Zeit‐
schrift nur am Rande auf.807 Eine weitere Gemeinsamkeit ist die geringe

804 Vgl. Nabīh ʿAbd ar-Raḥmān ʿUṯmān, „Muʿǧizat ḫalq al-insān: aṣl al-insān min
turāb.“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 23, Nr. 9 (1985): 48–49; Nabīh ʿAbd
ar-Raḥmān ʿUṯmān, „Muʿǧizat ḫalq al-insān (2): marāḥil ḫalq al-insān f ī l-qarār
al-makīn (ar-raḥim).“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 23, Nr. 10 (1985): 9–14;
Nabīh ʿAbd ar-Raḥmān ʿUṯmān, „Muʿǧizat ḫalq al-insān (3): marāḥil ḫalq al-insān f ī
ar-raḥim.“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 24, Nr. 1 (1985): 17–22, und Nabīh ʿAbd
ar-Raḥmān ʿUṯmān, „at‑Taʾammulāt f ī ḫalq al-insān: al-ḥalqa al-aḫīra.“ Maǧallat
rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 24, Nr. 2 (1985): 26–29.

805 Vgl. ʿUṯmān, „Muʿǧizat ḫalq al-insān (2)“, 10–14.
806 Ebenso erwähnt ʿUṯmān keine Personennamen, wenn er von der „modernen Wis‐

senschaft“ schreibt.
807 Eines der wenigen Beispiele für die Erwähnung Moores ist der Beitrag des Autors

Hamid Abdul Hye, der Moores Beitrag Highlights of Human Embryology in the
Koran and Hadith zitiert. Darin sagt Moore, dass sich manche Koranstellen in Be‐
zug auf die Naturwissenschaft möglicherweise mit den Ergebnissen zukünftiger For‐

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

242

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Aufmerksamkeit für das Thema embryonale Entwicklung. Keiner der Bei‐
träge in dem Zeitraum zwischen 1974 und 2000 widmet sich dezidiert der
embryonalen Entwicklung mit Bezug auf Q. 23:12-14.808 Embryologie wird
im Muslim World League Journal darüber hinaus lediglich in Beiträgen
zu bioethischen Themen wie Klonen oder Schwangerschaftsabbrüchen ge‐
streift. In diesen geht es hingegen nicht um die Beschreibung einzelner
Entwicklungsschritte, sondern die moralischen Bewertungen der jeweiligen
Autoren zum Thema.809

Der entscheidende Unterschied der beiden Zeitschriften ist der Fokus
auf die daʿwa in der englischen Ausgabe810, der sich an drei Elementen

schung erklären lassen. Vgl. Hamid Abdul Hye, „Duality in Allah’s Creations.“ The
Muslim World League Journal 20, Nr. 1 (1992): 29. Als Autor tritt az‑Zindānī gemein‐
sam mit Aḥmad einmalig mit einem Artikel zu der Entstehung von Bergen in
Erscheinung: vgl. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī und Muṣṭafā Aḥmad, „Mountains: The
Geological Concept in the Qurʾan.“ The Muslim World League Journal 21, Nr. 8
(1994): 47–48. In meiner Analyse fehlen bedauerlicherweise folgende Hefte: Jahrg.
12, H. 4 und H. 6 (1985); Jahrg. 13, H. 2 (1985), H. 3/4 (1985/86) sowie H. 5/6 (1986).
Die genannten Ausgaben sind deutschlandweit in keiner Bibliothek verfügbar. Alle
weiteren Versuche, die Hefte in Gänze zu bekommen, auch über die Weltliga direkt,
blieben erfolglos.

808 Eine Ausnahme bildet ein Beitrag von Muhammad Khalil Mirza, in dem er den
Kommentar von Allama Abdullah Yusuf Ali zu Q. 23:1-16 wiedergibt. Dennoch
sind die Erläuterungen bezüglich der embryonalen Entwicklung kurz: Neben der
Aussage, fötales Wachstum sei still und ungesehen, heißt es lediglich noch, der
Fötus sei im Uterus geschützt wie ein König im Schloss, er sei stabil befestigt
(„firmly fixed“) und bekomme Schutz vom Körper der Mutter. Vgl. Muhammad K.
Mirza, „Guidance from the Glorious Qurʾan.“ The Muslim World League Journal
22, Nr. 5 (1994): 3. Ähnlich fragmentarisch ist ein Artikel von Ahmad Sakr über die
koranischen Wunder. Bezüglich der embryonalen Entwicklung schreibt er, dass der
Koran über verschiedene Stadien sowie drei Lagen informiere, in die der Embryo
eingebettet sei. Q. 23:12-14 gibt er als Referenz für diese Erklärung an, ohne die
Verse weiter zu erläutern. Sakr gibt keinerlei Quellen oder Verweise an. Vgl. Ahmad
H. Sakr, „Miracles of the Glorious Qurʾan.“ The Muslim World League Journal 16, 1/2
(1988): 9.
In einem Beitrag wird die Seele thematisiert, jedoch ohne Referenz zu ḫalq āḫar
und ohne eine Zeitangabe der Beseelung. Vgl. Ebrahim Kazim, „Death, Rooh (Soul)
and Nafs (Self ).“ The Muslim World League Journal 19, 1-2 (1991).

809 Vgl. exemplarisch Ronald S. Roth, „The Plain Truth about Abortion.“ The Muslim
World League Journal 14, Nr. 4 (1986): 60–62; Ibrahim B. Syed, „The Human
Cloning: An Islamic Perspective.“ The Muslim World League Journal 25, Nr. 2
(1997): 43–48, und Noorul Hasan, „The Sin of Killing a Human Being.“ The Muslim
World League Journal 29 (2001): 14–15.

810 Aufgrund der Sprache liegt die Vermutung nahe, dass sich die daʿwa an nichtara‐
bischsprachige Muslim:innen richtet. Dazu passt die Aussage des damaligen Ge‐

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

243

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zeigt: a) dem Motiv der rationalen Religion an historischen Beispielen,
b) der Legitimation durch westliche Wissenschaftler mittels der Verweise
auf Moore und This is the Truth811, und c) dem ʿalaqa-Egel-Vergleich. Ich
illustriere die genannten Elemente beispielhaft an einigen Beiträgen. Um
a), die Rationalität des Islams zu belegen, wird das Themenfeld „Islam“
und „Wissenschaft“ aus einer apologetischen Perspektive behandelt, die
sich vornehmlich auf historische Verdienste islamischer Mediziner oder
Gelehrter stützt.812 Gleiches gilt für Artikel zur Islamisierung der Wissen‐
schaft, die von Ismail al‑Faruqi813 sowie dem ebenfalls mit dem IIIT affili‐
ierten Ziauddin Sardar814 veröffentlicht wurden. Beide knüpfen darin an
die als glorreich beschriebene Vergangenheit der Wissenschaften im Islam

neralsekretärs ʿAbd Allāh ʿUmar Naṣīf, dass die Weltliga nicht daran interessiert
sei, Konversionen von Nichtmuslimen zum Islam zu fördern, sondern daran die
„Qualität“ der Muslime zu verbessern. Vgl. ʿAbd Allāh ʿUmar Naṣīf, „More Dynamic
Role for MWL.“ The Muslim World League Journal 11, 5 u. 6 (1984): 65. Diese
Aussage erinnert an die Kritik Rašīd Riḍās (1865-1935) an Muslim:innen in China
und Südostasien in der von ihm herausgegebenen Zeitschrift al‑Manār. Zu seiner
Kritik und den „Re-Islamisierungsbestrebungen“ vgl. Mona Abaza, „Southeast Asia
and the Middle East: Al-Manar and Islamic Modernity.“ In From the Mediterranean
to the China Sea: Miscellaneous Notes, hrsg. v. Claude Guillot, Denys Lombard und
Roderich Ptak, South China and Maritime Asia 7 (Wiesbaden: Harrassowitz, 1998),
93–111, und Thomas Eich, „Pan-Islam and ‘Yellow Peril’: Geo-Strategic Concepts in
Salafi Writings before World War I.“ In The Islamic Middle East and Japan: Percep‐
tions, Aspirations, and the Birth of Intra-Asian Modernity, hrsg. v. Renée Worringer,
Princeton Papers: Interdisciplinary Journal of Middle Eastern Studies 14 (Prince‐
ton: Markus Wiener, 2007), 129–31.

811 Vgl. hierzu Kapitel 5.
812 Vgl. exemplarisch Ezzat Abouleish, „Contributions of Islam to Medicine.“ The

Muslim World League Journal 7, Nr. 8 (1980): 30–37; Ezzat Abouleish, „Contribu‐
tions of Islam to Medicine II.“ The Muslim World League Journal 7, Nr. 9 (1980):
33–40; Abdulalim Shabazz, „Islamic Contribution to Science.“ The Muslim World
League Journal 7, Nr. 10 (1980): 42–45; Salah al-Askari, „The Islamic Contribution
to Medicine.“ The Muslim World League Journal 4, Nr. 4 (1977): 46–47, und Ahmed
Mohiuddin, „Muslim Contribution to Biology.“ The Muslim World League Journal
9, Nr. 2 (1981): 51–55. Bis in die 2000er Jahre erschienen regelmäßig Artikel mit
ähnlichem Schwerpunkt.

813 Vgl. Ismail al-Faruqi, „Islamizing the Social Sciences.“ The Muslim World League
Journal 4, Nr. 10 (1977): 27–32. Weiterhin wirbt das IIIT in einem halbseitig abge‐
druckten Leserbrief für eine Konferenz zur „Islamization of Knowledge“: vgl. Abdul
Hamid Abu Sulayman, „Letter to the Editor: Islamization of Knowledge.“ The Mus‐
lim World League Journal 13, Nr. 1 (1985): 35.

814 Vgl. Ziauddin Sardar, „Can Science Come back to Islam?“ The Muslim World League
Journal 9, Nr. 7 (1982): 37–42, und Ziauddin Sardar, „Can Science Come back to
Islam?“ The Muslim World League Journal 14, Nr. 1 (1986): 22–26.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

244

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


an. Das Element b) zeigt sich in dem Artikel eines unbekannten Autors,
der die wichtige Arbeit der CSMQS lobt. Er spielt dabei außerdem auf
den rationalen Faktor innerhalb der daʿwa an, indem er die Videokassette
This is the Truth erwähnt, die den Glauben stärke und für daʿwa-Zwecke
hervorragend geeignet sei.815 Diesen Beitrag bewerte ich daher als ein Bei‐
spiel für eine konkrete Verbindung zwischen der CSMQS und praktischer
daʿwa. Element b) findet sich ebenso in der Besprechung eines Vortrags von
Moore durch den Mediziner Husain Nagamia.816 Der Beitrag fällt darüber
hinaus auf, da Nagamia eindeutige Zeiträume embryonaler Entwicklung
angibt, die az‑Zindānīs Modell entsprechen, und den Vergleich der ʿalaqa
mit einem Egel betont, den er mit Moore in Verbindung bringt. Letzteres
stellt erneut Element b) und außerdem c) dar.

Schlussfolgernd halte ich fest, dass die Analyse der Beiträge der drei
von der Weltliga herausgegebenen Zeitschriften die Annahme bestätigt,
dass az‑Zindānīs 40-Tage-Position innerhalb der Weltliga einen parallelen
Diskursstrang zu der 120-Tage-Mehrheitsmeinung der IFA abbildet.817 Auf‐
grund der mit der IFA übereinstimmenden Position von IIFA und IOMS
lässt sich diese Feststellung auf die gesamte internationale arabisch-islami‐
sche Debatte bezüglich des Zeitrahmens embryonaler Entwicklung über‐
tragen. Die 40-Tage-Interpretation von Q. 23:12-14 sowie des Ibn Masʿūd-
Hadith konnte sich in den islamrechtlichen Debatten der Gremien nicht
durchsetzen. Anders verhält es sich in den auf daʿwa-fokussierten Einheiten

815 Vgl. Unbekannt, „Scientific Signs in the Qurʾan.“ The Muslim World League Journal
27, Nr. 4 (1999): 37–41.

816 Nagamia berichtet von einem Vortrag Moores, den dieser auf der 18. Jahrestagung
der Islamic Medical Association hielt. Vgl. Husain Nagamia, „Embryology in the
Qurʾan.“ The Muslim World League Journal 15 (1987): 5–6.

817 Zu dieser Hypothese passt die ambivalente Rolle von Ibn Bāz, der ein Bindeglied
zwischen der IFA und CSMQS ist. Wie in Abschnitt 5.3.2 dargelegt, argumentiert
Ibn Bāz in seinen Fatwas für die 120-Tage-Position. Gleichzeitig erweckt az‑Zindānī
in der oben erwähnten Danksagung den Eindruck, Ibn Bāz unterstütze seine Ausar‐
beitung der 40-Tage-Position. Vgl. Moore und az-Zindānī, The Developing Human
with Islamic Additions, viii e. Sollte dies tatsächlich der Fall sein, spiegelt sich in
der unklaren Haltung von Ibn Bāz möglicherweise ein Interessenskonflikt wider,
da er nicht nur das Amt des Präsidenten der konstituierenden Versammlung der
Weltliga innehatte, sondern seit 1983 Präsident der IFA sowie des WSCM war,
zu dem die CSMQS gehört. Vgl. Natana DeLong-Bas, „Bin Bāz.“ In Fleet et al.,
Encyclopaedia of Islam THREE, und Schulze, Islamischer Internationalismus, 284–
88. Folglich repräsentierte er zwei Suborganisationen der Weltliga als Präsident, die
divergierende Positionen vertreten.

6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga

245

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Weltliga, der CSMQS und dem auf daʿwa ausgerichteten Muslim World
League Journal, wie die Auswertung gezeigt hat.

In verschiedenen Beiträgen der Maǧallat rābiṭat al‑ʿālam al‑islāmī und
dem Muslim World League Journal wird zwar die Vereinbarkeit von „Islam“
und „Wissenschaft“ betont, konkrete Aussagen zu den zeitlichen Abläufen
embryonaler Stadien finden sich indes nicht. Die Autor:innen beider Zeit‐
schriften sind auffallend zurückhaltend damit, rechtstheoretisch relevante
Fragen anhand von Koran und Sunna zu diskutieren. Insbesondere in der
englischsprachigen Ausgabe wird der Ansatz erkennbar, die Wissenschaft‐
lichkeit des Islams weniger durch moderne Beispiele als durch die Beto‐
nung des islamischen Erbes in der Medizin- und Wissenschaftsgeschichte
zu demonstrieren.

Weiterhin konnte ich zeigen, dass die Maǧallat al‑haiʾa al‑ʿālamīya
li‑l‑iʿǧāz al‑ʿilmī fī l‑qurʾān wa‑s‑sunna als publizistisches Organ der CS‐
MQS auf iʿǧāz ʿilmī ausgerichtet ist und in Beiträgen zur embryonalen
Entwicklung die Ausführungen von az‑Zindānīs früheren Beiträgen wie‐
dergibt. Dadurch bestätigt sich der Eindruck, dass die CSMQS vornehm‐
lich der Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī gilt. Diese Funktion behielt die
CSMQS erfolgreich in den späteren 2000er und 2010er Jahren, wie ich im
kommenden Abschnitt darlege.

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

In dem letzten Unterkapitel dieser Arbeit betrachte und diskutiere ich die
breite Rezeption von az‑Zindānīs Ansichten außerhalb von Weltliga-Publi‐
kationen und nehme die Wirkung von az‑Zindānīs Arbeit auf Beiträge zur
embryonalen Entwicklung in Verbindung mit Q. 23:12-14 in den Blick.
Rezeption definiere ich als „Gebrauch, Nutzung, Wahrnehmung und An‐
eignung“818 von Informationen oder Wissen.819 Die nachhaltige Verbreitung
bestimmter Elemente aus az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī zeigt sich daran, dass die
Veröffentlichungen, in denen diese rezipiert werden, mehrheitlich aus den
2000er Jahren stammen. An diesen wird insbesondere sichtbar, wie stark

818 S. Hans-Dieter Kübler, „Medienwirkungen versus Mediensozialisation.“ In Hand‐
buch Mediensozialisation, hrsg. v. Ralf Vollbrecht und Claudia Wegener (Wiesba‐
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2010), 19.

819 Becker beobachtete in ihrer Untersuchung zu digitalen Rezeptionsprozessen religiö‐
sen Wissens eine Neigung zur Falsifikation und dichotomen Einteilung in wahr/
falsch oder gut/schlecht. Vgl. Becker, „Zurück zum Quellcode“, 37.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

246

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sich die beschriebenen Bildervergleiche von ʿalaqa mit einem Egel und
muḍġa mit einer gekauten Substanz popularisiert haben.

Es fällt auf, dass die 40‑Tage-Position außerhalb der Rechtsfindungsgre‐
mien Verbreitung gefunden hat. Meine Recherche war vornehmlich online
basiert, da davon ausgegangen werden kann, dass das Zielpublikum des
21. Jahrhunderts ebenfalls hauptsächlich im Internet recherchiert. Hinweise
auf entsprechendes Rechercheverhalten liefert beispielsweise eine Studie
zur Internetnutzung malaysischer Medizinstudierender, laut der 80% der
Befragten der Meinung sind, dass das Internet helfe, Wissen über den Islam
zu verbessern. Weiterhin gaben über 90% der Befragten an, dass das Inter‐
net hilfreich sei, um sich über aktuelle Themen innerhalb der umma zu
informieren; und dass das Internet sich hervorragend für die daʿwa eigne,
insbesondere durch die Möglichkeiten, Illustrationen zu präsentieren.820

Weiterhin gilt auch für das iʿǧāz ʿilmī, was Pink über die Verbreitung von
Korankommentaren allgemein beschrieben hat: Das Internet vereint die
Funktion aller Medien und erreicht dessen Publikum sowie noch weitere
Rezipient:innenkreise.821 Die niedrigschwellige Zugänglichkeit vieler daʿwa-
Publikationen spricht ebenfalls für die grundsätzliche Möglichkeit einer
weiten Verbreitung.

Aufgrund der ausgeprägten Internetpräsenz des iʿǧāz ʿilmī ist demnach
die Wahrscheinlichkeit hoch, dass Interessierte bei einer Onlinerecherche
mit Schlagwortkombinationen wie „Islam“ und „Embryo“, „Seele“, „Beginn

820 Vgl. Swe Swe Latt und Akbar Shah Tun Aung, „Internet Usage from Islamic Perspec‐
tive: A Preliminary Survey with First Year Medical Students, Kuantan Campus,
Pahang 2015.“ International Journal on Recent and Innovation Trends in Comput‐
ing and Communication 5, Nr. 2 (2017): 207–13. Aufgrund dieser Ergebnisse ist
anzunehmen, dass die Studierenden auch gezielt nach spezifischen Themen rund
um Islam und Naturwissenschaft suchen und folglich auf az‑Zindānīs Inhalte sto‐
ßen. In einer Umfrage von Sameera Ahmed unter britischen Muslim:innen wurde
„religious knowledge“ als zweithäufigster Grund für das Lesen „muslimischer Publi‐
kationen“ angegeben. Vgl. Sameera Ahmed, „The Media Consumption of Young
British Muslims.“ In Muslims and the News Media, hrsg. v. Elizabeth Poole und
John E. Richardson (London u. New York: Tauris, 2006), 170. Ebenso betont Nabil
Echchaibi die allgemeine Popularität digitaler daʿwa. Vgl. Nabil Echchaibi, „From
Audio Tapes to Video Blogs: The Delocalisation of Authority in Islam.“ Nations and
Nationalism 17, Nr. 1 (2011): 28.

821 Vgl. Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today, 102. Bereits für die Mitte der
2000er konnte Florian Harms eine nicht unerhebliche Wirkung von daʿwa-orien‐
tierten Webseiten feststellen: vgl. Florian Harms, Cyberdaʿwa: Islamische Mission
im Internet: Voraussetzungen, Analyse und Vergleich von daʿwa-Sites im World Wide
Web, Berichte aus der Orientalistik (Aachen: Shaker, 2007), 295–304.

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

247

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des Lebens“ oder „daʿwa“ mit den entsprechenden Ergebnissen zumindest
konfrontiert werden.822 Ich halte es für plausibel, dass eine entsprechen‐
de Suche beispielsweise durch persönliche Gespräche oder Predigten mo‐
tiviert sein könnte, um deren Inhalt nachzuschlagen oder zu vertiefen.
Dieser Übergang zwischen offline- und online-Sphäre ist indes mit den mir
zur Verfügung stehenden Methoden nicht zu erforschen. Ferner stammt
die relevante Forschung zum Nutzungsverhalten bei der Internetrecherche
mehrheitlich aus den 2000er Jahren, in denen die Rezeption des untersuch‐
ten Inhalts kaum thematisiert wurde.823

Auch in der neueren Medizin-, Wissenschafts- und Technologiegeschich‐
te wird betont, dass der Effekt („impact“) von Wissen ein komplizierter
und zeitaufwändiger Prozess ist, der Beziehungen von verschiedenen Ak‐

822 Dem Einfluss des jeweiligen Suchmaschinen-Algorithmus auf die Ergebnisse einer
Suchmaschine, der die entsprechenden Ergebnisse für die verwendeten Suchbegrif‐
fe liefert und sortiert, bin ich mir bewusst. Die gezielte Suche nach bestimmten
Inhalten wird erleichtert, woduch deren Präsenz gleichzeitig verstärkt werden kann.
Einer der bekanntesten Suchmaschinen-Algorithmen ist „PageRank“ von Google,
dem weltweiten Marktführer unter den Suchmaschinen: vgl. Lena Rabe, „Marktan‐
teile der Suchmaschinen weltweit nach mobiler und stationärer Nutzung im Januar
2022.“ Zuletzt geprüft am 04.11.2022, https://de.statista.com/statistik/daten/studie
/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/. Zur Selektion von
Informationen im Internet vgl. Stephan Winter, Lost in Information? Sozialpsycholo‐
gische Aspekte der Selektion und Rezeption von journalistischen Online-Angeboten,
Medienpsychologie (Stuttgart: Kohlhammer, 2013), 35–55.

823 Vgl. exemplarisch Winter, Lost in Information?, 23–94, und Fernando Bermejo,
The Internet Audience: Constitution and Measurement, Digital Formations 35 (New
York u.a.: Peter Lang, 2007). Außerdem Becker, „Zurück zum Quellcode“, 37–42,
und Carmen Becker, „Following the Salaf ī Manhaj in Computer-Mediated Envi‐
ronments: Linking Everyday Life to the Qurʾān and the Sunna.“ In Boekhoff-van
der Voort; Versteegh; Wagemakers, The Transmission and Dynamics of the Textual
Sources of Islam, 421–41. Eine systematische Auswertung von daʿwa-orientierten
Webseiten wäre aufschlussreich, konnte jedoch im Zuge dieser Arbeit nicht realisiert
werden. Bis dato liegt lediglich die Arbeit von Harms, Cyberdaʿwa vor. Zum Thema
„Islam im virtuellen Raum“ vgl. exemplarisch Mohammed el-Nawawy und Sahar
Khamis, Islam Dot Com: Contemporary Islamic Discourses in Cyberspace, Palgrave
Macmillan Series in International Political Communication (New York: Palgrave
Macmillan, 2009) sowie Gary Bunt, iMuslims: Rewiring the House of Islam, Islamic
Civilisation and Muslim Networks (Chapel Hill: University of North Carolina
Press, 2009), und Gary Bunt, Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments
Are Transforming Religious Authority, Islamic Civilisation and Muslim Networks
(Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2018). Für einen aktuellen Über‐
blick über das generelle Nutzungsverhalten im Internet und digitalen Medien vgl.
Martin Andree und Timo Thomsen, Atlas der digitalen Welt (Frankfurt a.M. u. New
York: Campus, 2020), insbesondere 17–52.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

248

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit


teur:innen in spezifischen ökonomischen und kulturellen Rahmenbedin‐
gungen beinhaltet. Die Annahmen, dass a) die jeweilige Zielgruppe passive
Konsumierende von Wissen sind und b), dass die Wirkung von Wissen
kurzfristig nachvollziehbar ist, wurden in verschiedenen Arbeiten in Frage
gestellt.824 Des Weiteren fokussiert die Rezeptionsforschung seit den 2010er
Jahren zunehmend auf die Prozesse hinter bestimmten Effekten, beispiels‐
weise warum Medien-Framing einen Effekt auf Rezipient:innen hat und
weniger auf den Effekt an sich.825 Ebenso weisen Wissenschaftler:innen der
Buchforschung darauf hin, dass eine Rezeptionsanalyse, die unmittelbare
sowie mittelbare Reaktionen auf die konsumierten Inhalte untersucht, kei‐
ne endgültigen Aussagen treffen kann.826

824 Vgl. beispielsweise Lorraine Daston, „The History of Science and the History of
Knowledge.“ KNOW 1, Nr. 1 (2017): 131–54 sowie die Beiträge in dem Sammelband
von Johan Östling et al., Hrsg., Circulation of Knowledge: Explorations in the History
of Knowledge (Lund: Nordic Academic Press, 2018).
Die aktuelle Medienwirkungsforschung sowie die Mediensozialisationsforschung
zeichnen sich durch ein funktionalistisches Kommunikationsverständnis aus, das
von aktiven Rezipient:innen ausgeht, die Informationen verbreiten, weiter verar‐
beiten oder verändern können. Daher ist es schwierig, die Wirkung von Medien
empirisch zu verifizieren. Vgl. Hans-Dieter Kübler, „Medienwirkungen versus Me‐
diensozialisation.“ In Handbuch Mediensozialisation, 21; Hans-Dieter Kübler, „Wis‐
sen.“ In Vollbrecht; Wegener, Handbuch Mediensozialisation, 313, und Benjamin
Krämer, Mediensozialisation: Theorie und Empirie zum Erwerb medienbezogener
Dispositionen (Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2013), 21–33. Weiter‐
führend vgl. die Sammelbände Nico Carpentier, Kim C. Schrøder und Lawrie Hal‐
lett, Hrsg., Audience Transformation: Shifting Audience Positions in Late Modernity,
Routledge Studies in European Communication Research and Education 1 (New
York: Routledge, 2014), und Marie Gillespie, Hrsg., Media Audiences (Maidenhead:
Open University Press, 2005). Außerdem vgl. Philip Kitcher, Science in a Democratic
Society (New York: Prometheus Books, 2011), 139–68.

825 Vgl. Sophie Lecheler und Claes H. de Vreese, „Wie ‚langlebig‘ sind Framing-Effek‐
te?“ In Rezeption und Wirkung in zeitlicher Perspektive, hrsg. v. Monika Suckfüll,
Holger Schramm und Holger Wünsch, Reihe Rezeptionsforschung 22 (Baden-Ba‐
den: Nomos, 2011), 187.

826 Ein Beispiel aus der Islamwissenschaft ist die Forschung zu Lesevermerken in
Handschriften. Diese geben zwar Auskunft darüber, dass die Texte gelesen wurden,
jedoch nur bedingt über die tatsächliche Quantität der Leser:innen. Weiterhin
können Lesevermerke Einblicke in Sozialprofile der Kommentierenden geben, aber
nicht über mögliche Transformationen dieses Wissens, sobald es zwischen Wissens‐
produzierenden und ‑empfangenden zirkuliert. Vgl. hierzu Stefanie Brinkmann,
„Marginal Commentaries in Ḥadīṯ Manuscripts.“ In Practices of Commentary, hrsg.
v. Christina Lechtermann, Stock und Markus (Frankfurt a. M.: Vittorio Kloster‐
mann, 2020), 6–44; Stefan Leder, „Understanding a Text through its Transmis‐
sion: Documented samāʿ, Copies, Reception.“ In Manuscript Notes as Documentary

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

249

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Inhaltsanalyse der ausgewählten Texte ermöglicht es mir indes, die
Verbreitung von Konzepten aus az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī nachzuzeichnen
und eine fundierte Einschätzung über ebendiese abgeben zu können. Die
Analyse wirft ein Schlaglicht auf die genreübergreifende Verbreitung von
az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī, die es meiner Ansicht nach unmöglich macht,
dessen Popularität zu ignorieren. So sind die im Folgenden dargestellten
Beispiele auf qualitativer Ebene ein starkes Indiz für die erfolgreiche Ver‐
breitung von az‑Zindānīs Aussagen zur Übereinstimmung zwischen dem
Korantext und der modernen Embryologie. Insbesondere lässt sich eine
„Konditionierung der Rezipienten“827 auf die Interpretation von ʿalaqa als
Egel feststellen. Der ʿalaqa-Egel wurde zu einem Topos oder Kollektivsym‐
bol828, das als bildlich dargestellter Vergleich einen konkreten Zeitraum der
Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa innerhalb von 40 Tagen impliziert. Aus
der häufigen und nicht diskutierten Wiedergabe des Vergleichs schließe
ich, dass dieser eine Breitenwirkung entfaltet hat und nunmehr zu einer
gängigen Erklärung von Q. 23:14 geworden ist.

Die Publikationen, die az‑Zindānīs Ideen rezipieren, behandeln vor‐
nehmlich das Themenfeld „Islam“ und „Wissenschaft“, mehrere Werke fo‐
kussieren auf das Fachgebiet Embryologie, das oftmals den quantitativ
größten Anteil am Inhalt einnimmt. Ein Hinweis für die extensive Ver‐
breitung von az‑Zindānīs Positionen sind die unterschiedlichen Formen,
Fachgebiete und Herkunftsländer der Publikationen beziehungsweise der
jeweiligen Autor:innen. Ich strukturiere diesen Abschnitt nach Publikati‐
onsform: Der Frage nach der Übereinstimmung von Korantext und mo‐
derner Embryologie wird in daʿwa-Schriften sowie in wissenschaftlichen
Fachzeitschriften oder Zeitschriften, die auf den ersten Blick einen fachlich

Sources, hrsg. v. Andreas Görke und Konrad Hirschler, Beiruter Texte und Studien
129 (Würzburg: Ergon, 2011), 59–72, und Konrad Hirschler, The Written Word
in the Medieval Arabic Lands: A Social and Cultural History of Reading Practices
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 2013) insbesondere 11–81.

827 S. Marcus Pyka, „Religion und die Popularisierung.“ In Wissenspopularisierung,
4:72.

828 Gemäß der von Axel Drews, Ute Gerhard und Jürgen Link ausgearbeiteten Theorie
sind Kollektivsymbole „kulturelle Stereotypen (häufig ‚Topoi‘ genannt), die kollektiv
tradiert und benutzt werden.“ S. Axel Drews, Ute Gerhard und Jürgen Link, „Mo‐
derne Kollektivsymbolik.“ Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen
Literatur, Forschungsreferate 1, Nr. 1 (1985): 265. Siegfried Jäger hat daran anknüp‐
fend sechs Kriterien für ein Kollektivsymbol definiert, die alle auf den ʿalaqa-Egel-
Vergleich zutreffen. Vgl. Jäger, Kritische Diskursanalyse, 60–62.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

250

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


seriösen Eindruck machen, nachgegangen.829 Viele dieser (pseudo-) wis‐
senschaftlichen Artikel lassen sich medizinischen Fachgebieten zuordnen.
Eine klare Trennung zwischen medizinischen und daʿwa-Beiträgen ist je‐
doch nicht immer möglich.830 Alle ausgewählten Dokumente zeichnen sich
durch schnelle und einfache Verfügbarkeit aus. Zu Gunsten des Leseflusses
stelle ich Beispiele aus einzelnen Publikationen dar und verweise in den
Fußnoten auf weitere.

Den Einfluss az‑Zindānīs kann ich nicht nur mittels Namenssuche in
den Texten nachweisen, sondern auch anhand inhaltlicher Kriterien: The‐
matisch werden einer oder mehrere der folgenden Aspekte aus az‑Zindānīs

829 Diese Zeitschriften definieren sich als medizinische oder gesundheitswissenschaftli‐
che Fachzeitschriften. Auf den zweiten Blick werden jedoch tendenziöse Inhalte,
mangelhafte wissenschaftliche Praxis und subjektive Darstellungen erkennbar. Auf
das Phänomen von iʿǧāz ʿilmī in akademischen Fachzeitschriften und pseudowissen‐
schaftlichen Zeitschriften hat auch Bigliardi aufmerksam gemacht. Er nennt eine
Reihe solcher Artikel, die medizinische Themen behandeln. Vgl. Bigliardi, „The
ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ“, 152. Der eigene Anspruch an Professionalität
wird dadurch unterstrichen, dass sich einige dieser Zeitschriften als peer-reviewed
beschreiben. Vgl. beispielsweise das Journal of Physiology and Pathophysiology:
https://academicjournals.org/journal/JPAP/about (16.02.2022).

830 Einige Publikationen thematisieren ihre Ausrichtung an daʿwa. Daʿwa-Publikatio‐
nen oder an daʿwa orientierte Publikationen definiere ich gemäß der folgenden
Kriterien: Die Autor:innen wollen ihre Leser:inneschaft über einen bestimmten
Aspekt des Islams unterrichten. Dafür geben sie einfache und vordergründig logi‐
sche Erklärungen zu einem eigentlich komplexen medizinischen oder religiösen
Sachverhalt, wie hier die embryonale Entwicklung sowie die Interpretation von
Q. 23:12-14. Sie vermitteln Eindeutigkeit, für die sie moderne naturwissenschaftliche
Beweise anführen. Belege für diese Beweise werden entweder nicht angeführt oder
die Referenzen sind unzureichend. Verschiedene Sichtweisen (wie die 40-Tage- und
die 120-Tage-Position) werden nicht erläutert und diskutiert, stattdessen wird die
eigene Darstellung als alleinige Wahrheit präsentiert, die die Lesenden überzeugen
soll.
Die Vorgehensweise der daʿwa-Autor:innen weist Parallelen zu den Methoden der
Verbreiter:innen von Verschwörungstheorien oder „alternativen Sichtweisen“ auf.
Hierzu zählen Vereinfachungen, abstrakte Modellierungen und klare Wertungen,
das heißt ein selektiver Umgang mit empirischen Belegen mit dem Ziel, ein besseres
Verständnis der Welt beziehungsweise der göttlichen Botschaft herzustellen. Vgl.
Karl Hepfer, Verschwörungstheorien: Eine philosophische Kritik der Unvernunft, Li‐
zenzausgabe für die Bundeszentrale für politische Bildung (Bielefeld: Transcript,
2015), 23–24; 31–33; Michael Butter, „Nichts ist, wie es scheint“: Über Verschwörungs‐
theorien, Sonderausgabe für die Bundeszentrale für politische Bildung (Berlin:
Suhrkamp, 2018), 57–101, und Karl Hepfer, „‚Alternative Wirklichkeiten‘ und die
Sehnsucht nach dem Absoluten.“ In Stumpf; Römer, Verschwörungstheorien im Dis‐
kurs.

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

251

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://academicjournals.org/journal/JPAP
https:///about
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://academicjournals.org/journal/JPAP
https:///about


iʿǧāz ʿilmī aufgegriffen: die Vergleiche zwischen ʿalaqa und Egel sowie
muḍġa und gekauter Substanz, die Zeiträume der Stadien embryonaler
Entwicklung, das linguistische Argument mittels der Partikel ṯumma zur
Begründung der 40-Tage-Position831 und die Arbeit von Moore. Weiterhin
wird regelmäßig auf Maurice Bucaille verwiesen.

Zustimmung zur 40-Tage-Position erfolgt selten in der Form, dass tat‐
sächlich die Zahl 40 in Verbindung mit den koranischen Stadien oder
dem Ibn Masʿūd-Hadith genannt wird.832 Mehrheitlich wird die 40-Tage-
Position hingegen implizit wiedergegeben. Das heißt, das angegebene Alter
des Embryos in Tagen im jeweils beschriebenen Stadium lässt auf die
40-Tage-Position rückschließen.833 So werden Zeitangaben gemacht, die
mit az‑Zindānīs Modell zum Ablauf der Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa
identisch sind.834 Darüber hinaus wird von einigen Autor:innen das lin‐
guistische Argument aufgegriffen, dass ṯumma eine zeitliche Verzögerung
zwischen den Stadien anzeige.835 Eine weitere Parallele zu az‑Zindānīs Mo‐
dell der embryonalen Entwicklung ist, dass die Autoren der untersuchten
daʿwa-Medien die Beseelung entweder gar nicht oder ohne konkreten Zeit‐
punkt thematisieren. Stattdessen orientiert sich beispielsweise Yusuf al‑Hajj
Ahmad in der Beschreibung des letzten Stadiums an az‑Zindānī und dessen
našʾa-Stadium, wenn er schreibt, dass der Fötus sich im letzten Stadium

831 Zur Erläuterung der linguistischen Bedeutung von ṯumma im Ibn Masʿūd-Hadith
vgl. Kapitel 4.

832 Eine Ausnahme ist Muhammad Tahir-ul-Qadri, der explizit auf den Ibn Masʿūd-Ha‐
dith bei Muslim Bezug nimmt. Vgl. Muhammad Tahir-ul-Qadri, Creation of Man:
A Review of the Qurʾan & Modern Embryology (Lahore: Minhaj-ul-Qurʾan Publica‐
tions, 2001), bearbeitet von Asim Naveed, 71.

833 Vgl. Yusuf al-Hajj Ahmad, The Unchallengeable Miracle of the Qurʾan: The Facts that
can't Be Denied by Science (Riad u.a.: Darussalam, o.J.), übersetzt von Nasiruddin
al-Khattab, 177–339; A. B. al-Mehri, Hrsg., Scientific Truths in the Qurʾān, gekürzte
Ausgabe (Bedfordshire: The Qurʾān Project Distribution Centre, 2015), 31–41; Mo‐
hammed Mehboob Hussain, Islamic Sciences: An Analytical Study of Science in the
Light of Quranic Verses (Hyderabad: Seat Quest India, 2013 [?]), 48; Mahmood
Jawaid, The Quranic Stages in Human Development (2016), 8, und American Islamic
Outreach Foundation, „Quran & Science.“ Zuletzt geprüft am 11.01.2022, https://am
ericanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundat
ion/.

834 Vgl. beispielsweise al-Mehri, Scientific Truths, 39.
835 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 188–89. Dieses Argument für die Verzö‐

gerung zwischen den Stadien führt auch Mahmood Jawaid an. Zindānī zitiert er
nicht, er nennt jedoch die 6. Ausgabe von Moores Developing Human (1998) in der
Bibliographie. Vgl. Jawaid, The Quranic Stages, 6 und 15–16.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

252

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation


zu einer „anderen Schöpfung“ wandle und in dieser Zeit bis zur Geburt
hauptsächlich wachse.836

Zindānīs Name wird vereinzelt im Fließtext genannt837. In anderen Fäl‐
len taucht der Name in den Fußnoten oder der Bibliographie auf. Ersatz‐
weise wird häufig auf Moore und andere der genannten westlichen Wissen‐
schaftler rekurriert838, manchmal in direktem Bezug auf This is the Truth.839

Die Erzählung über den naturwissenschaftlichen Wundercharakter des Ko‐
rans ist dabei stets gleichlautend: Zur Zeit der Offenbarung des Korans
waren die Mittel und Methoden nicht vorhanden, um die Erkenntnisse zu
gewinnen, die die moderne Embryologie hervorgebracht hat. Der Koran
müsse also göttlichen Ursprungs sein, da er diese Fakten bereits beinhalte.
Moore stellt als Mediziner die wichtigste Referenz dar, um diese Aussage
zu bestätigen.840 Ob die Autor:innen sich im Einzelnen mit az‑Zindānī und
seiner Arbeit auseinandergesetzt haben und ihn bewusst zitieren, bleibt
Spekulation.841 Möglicherweise haben sie auch lediglich leicht verfügbare
Dokumente herangezogen, die „zufällig“ von az‑Zindānī stammen oder
dessen Positionen wiedergeben. In beiden Fällen spricht die Verwendung
von az‑Zindānīs Publikationen für eine gewisse Verbreitung und Präsenz.

Eine große Rolle nehmen die Vergleiche zwischen dem Embryo im
ʿalaqa-Stadium mit einem Egel und im muḍġa-Stadium mit einer gekau‐
ten Substanz ein. Die Ausführungen sind in der Regel mit zahlreichen
Fotografien und Illustrationen versehen, darunter die bereits genannten

836 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 201–3. Ebenso formuliert es Muhammad
Tahir-ul-Qadri, der az‑Zindānīs Auslegung zitiert. Vgl. Tahir-ul-Qadri, Creation of
Man, 71–72. Ähnlich auch Jawaid, The Quranic Stages, 8. Zu az‑Zindānīs Interpreta‐
tion des letzten Stadiums vgl. Abschnitt 4.2.3

837 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 172–75 und 217, und Tahir-ul-Qadri,
Creation of Man, 66 und 70–72.

838 Vgl. beispielsweise American Islamic Outreach Foundation, „Quran & Science“.
839 Yusuf al-Hajj Ahmad gibt die in This is the Truth dargestellten Begegnungen mit den

Wissenschaftlern sowie deren dort geschildertes Erstaunen über die naturwissen‐
schaftliche Präzision des Korans wieder. Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle,
172–75. Vgl. ebenso al-Mehri, Scientific Truths, 43–46, und Hussain, Islamic Sciences,
254.

840 Vgl. al-Mehri, Scientific Truths, 39–40; American Islamic Outreach Foundation,
„Quran & Science“, und Jawaid, The Quranic Stages, 15–16.

841 Ein Beispiel für den direkten Bezug auf az‑Zindānī ist Suleiman Qush, The Scientific
Discoveries in Correlation to the Glorious Qurʾan (Manila: Islamic Daʿwah Council
of The Philippines Suite, 1988). Qush schreibt, dass az‑Zindānī und Bucaille seine
zwei Inspirationsquellen waren und zitiert az‑Zindānī mehrfach. Vgl. Qush, The
Scientific Discoveries in Correlation to the Glorious Qurʾan, 1–24.

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

253

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von Nilsson, Nishimura und Moore oder die von az‑Zindānī modifizierten
Abbildungen aus The Developing Human.842 Auffällig ist die fast schon
standardisierte Reproduktion der Vergleiche. So wird beispielsweise in dem
Heft Embryology in the Qurʾan. A Scientific-Linguistic Analysis of Chapter
23 des Autors Hamza Andreas Tzortzis (geb. 1980) die egelartige Form des
Embryos als wichtige Wortbedeutung von ʿalaqa aus Q. 23:14 aufgezählt.
Auch hier wird die 40-Tage-Position implizit wiedergegeben, da das ʿalaqa-
Stadium vor dem 40. Tag angesetzt wird. Ein Verweis auf az‑Zindānī findet
sich hingegen nicht, stattdessen wird lediglich Moore zitiert.843 Ich möchte
die Bedeutung der beschriebenen Bilder und Illustrationen an dieser Stelle
nochmals hervorheben, weil sie ein wichtiges Merkmal von az‑Zindānīs
iʿǧāz ʿilmī sind.

Mein abschließendes Beispiel dieser Analyse der daʿwa-Veröffentlichun‐
gen ist die Broschüre A Brief Illustrated Guide to Understanding Islam (im

842 Vgl. Ahmad, The Unchallengeable Miracle, 177–339; al-Mehri, Scientific Truths, 33–
40; American Islamic Outreach Foundation, „Quran & Science“; Hussain, Islamic
Sciences, 46; Jawaid, The Quranic Stages, 5–6, und Tahir-ul-Qadri, Creation of
Man, 67. Zu dem Einsatz von Bildern in az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī vgl. insbesondere Ab‐
schnitt 5.2. Auch die Referenz zu Ibn Kaṯīr taucht auf, der die ʿalaqa als egelförmig
beschrieben haben soll. Vgl. hierzu ebenfalls Kapitel 5.2. Mehri zitiert Ibn Kaṯīr und
übersetzt die Passage als „elongated like the shape of a leech“. S. al-Mehri, Scientific
Truths, 33.

843 Vgl. Hamza Andreas Tzortzis, Embryology in the Qurʾan: A Scientific-Linguistic Ana‐
lysis of Chapter 23 (London: Islamic Education and Research Academy, 2011), 18–
26. Herausgegeben wurde die Broschüre von der britischen Islamic Education and
Research Academy (IERA). Die Organisation hat sich der Vermittlung der propheti‐
schen Mission verschrieben und unterstützt Muslim:innen durch Seminarangebote
bei ihrer daʿwa-Tätigkeit. Der Aufmachung der Homepage nach zu urteilen, richtet
sich die IERA an ein eher junges Publikum. Vgl. Islamic Education and Research
Academy, „About Us.“ Zuletzt geprüft am 15.03.2022, https://iera.org/. Ähnlich,
jedoch ohne jegliche Quellenangaben oder Verweise, lautet die Beschreibung der
Bedeutung von ʿalaqa in dem Artikel Consistency between the Quran and Modern
Science -II auf der Webseite Islamweb.net. Diese ist laut Matthew Kuiper eine sehr
populäre Seite für daʿwa und Fatwas. Sie wird von der katarischen Regierung betrie‐
ben. Der genannte Artikel hatte laut Statistik von Islamweb zum Zeitpunkt meiner
Recherche [18.03.2022] 42.976 Leser:innen. Vgl. Islamweb, „Consistency between
the Quran and Modern Science -II.“ Zuletzt geprüft am 18.03.2022, https://www.isl
amweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science
-ii. Ebenso Sikandar Hussain, „The Clot (al-ʿAlaq).“ The Islamic Quarterly 24 (1980):
109.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

254

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://iera.org
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://iera.org
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii


Folgenden Guide)844 von Ibrahim Abu Harb.845 Der Guide ist vermutlich
die international zugänglichste und gleichzeitig offensichtlichste Rezeption
von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī. Er liegt weltweit kostenlos in Moscheen und
Islamzentren aus. Zudem stellen zahlreiche Webseiten PDF-Dateien der
Broschüre zum Download zur Verfügung. Laut Selbstbeschreibung soll die
Broschüre Nichtmuslim:innen helfen, den Islam, die Muslim:innen und
den Koran zu verstehen.846 Es werden nicht nur generelle Glaubensinhal‐
te vermittelt, sondern gleich im ersten Kapitel wird explizit auf naturwis‐
senschaftliche Wunder im Koran hingewiesen, die die Wahrhaftigkeit des
Islams sowie dessen Übereinstimmung mit moderner Naturwissenschaft
beweisen sollen.847 Hierzu zählt auch die von Q. 23:12-14 ausgehende Dar‐
stellung embryonaler Entwicklung im Guide, die mit az‑Zindānīs Modell

844 Vgl. Ibrahim Abu Harb, A Brief Illustrated Guide to Understanding Islam, 2. Aufl.
(Houston: Darussalam, 1997), zuletzt geprüft am 09.02.2022, https://www.isla
m-guide.com/contents-wide.htm. Es liegt eine deutsche Übersetzung des engli‐
schen Originals vor: vgl. Ibrahim Abu Harb, Ein kurzer illustrierter Wegweiser,
um den Islam zu verstehen, 2. Aufl. (London: Darussalam, 2005), zuletzt geprüft
am 09.02.2022, https://www.islam-guide.com/de/. Weitere verfügbare Sprachen
sind Spanisch, Französisch, Japanisch, Chinesisch, Italienisch, Portugiesisch, Nor‐
wegisch, Russisch, Estnisch, Thailändisch, Vietnamesisch und Arabisch, die auf der
zur Publikation gehörigen Webseite www.islam-guide.com (9.2.2022) ausgewählt
werden können. Eine kurze Onlinesuche führt zu Ausgaben in weiteren Sprachen,
insgesamt ca. 45. Die Sichtbarkeit der Broschüre im Internet wird neben der einfa‐
chen Auffindbarkeit dadurch verstärkt, dass Ibrahim Abu Harb eine PDF-Datei der
Broschüre auf der Plattform Academia.edu hochgeladen hat. Der Eintrag verweist
auf weitere Internetseiten, auf denen ein Download möglich ist. Darüber hinaus
schlägt Academia weitere Einträge anderer Autoren vor, deren Inhalt ausschließlich
der Guide ist. Den Inhalt des Guide habe ich auch in Melanie Guénon, „ʿAbd
al-Majīd al‑Zindānī’s iʿjāz ʿilmī Approach: Embryonic Development in Q. 23:12-14 as
a Scientific Miracle.“ Journal of Qurʾanic Studies 21, Nr. 3 (2019): 39 kurz erläutert.

845 Laut Selbstauskunft ist er „a graduate of the Faculty of Sharia and interested in
e-advocacy through dialogue and sites, he founded a number of Islamic sites“. S.
Ibrahim Abu Harb, „Guide to Islam.“ Zuletzt geprüft am 09.02.2022, https://gui
detoislam.com/de/authors/74. Zu den von Abu Harb gegründeten Webseiten
gehört auch www.islamreligion.com/ (9.2.2022), eine Seite, die über den Islam und
Konversion informiert. Überraschenderweise sind keine weiteren Informationen
über Abu Harb verfügbar. Auch unter der Domain sind keine Details hinterlegt, wie
die Abfragen unter WHOIS Search, „Domain Data.“ Zuletzt geprüft am 16.01.2023,
https://who.is/ und Who is: Identity for Everyone, „Domain Data.“ Zuletzt geprüft
am 16.01.2023, https://www.whois.com/, ergaben.

846 Vgl. Ibrahim Abu Harb, „Islam Guide.“ Zuletzt geprüft am 09.02.2022, https://www.i
slam-guide.com/.

847 Abu Harb appelliert an den Verstand seiner Leser:innen: „If we would like to know
if a religion is true or false, we should not depend on our emotions, feelings, or

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

255

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de
http://www.islam-guide.com
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
http://www.islamreligion.com/
https://who.is
https://www.whois.com
https://www.islam-guide.com
https://www.islam-guide.com
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de
http://www.islam-guide.com
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
http://www.islamreligion.com/
https://who.is
https://www.whois.com
https://www.islam-guide.com
https://www.islam-guide.com


übereinstimmt. Exakte Zeitpunkte für einzelne Entwicklungsschritte wer‐
den nicht angegeben. Dennoch erschließt sich aus den koranischen Termi‐
ni in den Bildbeschreibungen verschiedener Entwicklungsstadien des Em‐
bryos, dass hier von der 40-Tage-Position ausgegangen wird. Die Hadithe
sowie die Beseelung werden nicht thematisiert.848 Stattdessen fokussiert der
Guide auf die Stadien ʿalaqa und muḍġa und betont ihre Ähnlichkeit mit
einem Egel beziehungsweise einer gekauten Substanz. Letztere wird hier als
Kaugummi illustriert.849

Die Ausrichtung der Broschüre an daʿwa wird durch die ausführliche Be‐
schreibung von Moores wissenschaftlicher Reputation sowie seiner Über‐
zeugung, dass „der Islam“ und die Embryologie vereinbar seien, unterstri‐
chen.850 Darüber hinaus werden auch Aussagen von Wissenschaftlern aus
This is the Truth zitiert, die deren Bestätigung der Göttlichkeit des Korans
bezeugen sollen.851 In den Fußnoten werden einige Publikationen Moo‐
res und az‑Zindānīs mit stark verkürzten Angaben aufgeführt. Der Name
az‑Zindānī wird in den Fußnoten nicht genannt, hier tauchen nur Moore
und Persaud auf. Lediglich in der Bibliographie des Guide taucht der Name
az‑Zindānī auf.

traditions. Rather, we should depend on our reason and intellect.“ S. Abu Harb,
Brief Illustrated Guide, 4.

848 Vgl. ebd., 6–11. Einzig der jeweils erste Satz des Ibn Masʿūd- sowie des Ḥuḍaifa-Ha‐
dith werden in dem Kapitel „Scientists’ Comments on the Scientific Miracles in
the Holy Qurʾan“ zitiert und es wird auf die Bedeutung der (ersten) 40 Tage hinge‐
wiesen, ohne die Hadithe weiter zu erklären oder auf die verschiedenen Varianten
hinzuweisen. Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 28.

849 Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 9.
850 Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 10–11. Den praktischen Einsatz des Guide

in der daʿwa belegt beispielsweise der deutsche salafistische Prediger Pierre Vogel
(Abū Ḥamza, geb. 1978). In einem gratis verfügbaren Online-Kurs zu daʿwa emp‐
fiehlt Vogel, die Rationalität und Logik des Islams mittels der wissenschaftlichen
Wunder zu vermitteln. Er sagt, dies habe bereits viele Menschen zur Konversion
veranlasst. Diesbezüglich rät er, sich auf wenige Beispiele zu beschränken und
nennt die embryonale Entwicklung als ein sehr wirkungsvolles. Vogel beruft sich
auf Moore und verlinkt den Guide sowie andere einschlägige Webseiten. Das Video
hatte zum Zeitpunkt der Recherche 431 Aufrufe. Vgl. Pierre Vogel, „DAWA-Kurs 6:
Naturwissenschaftliche Koranverse.“ Zuletzt geprüft am 08.07.2022, https://www.y
outube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8.
Deutlich mehr Zuschauer:innen hat Vogel auf seinem Instagram-Account, wo ihm
11.100 Menschen folgen. Vgl. Pierre Vogel, „Instagram-Account „pierrevogelabuham‐
sa“.“ Zuletzt geprüft am 08.07.2022, https://www.instagram.com/pierrevogelabuha
msa/.

851 Vgl. Abu Harb, Brief Illustrated Guide, 27–31.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

256

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa


Überraschender als in den daʿwa-Materialien ist die Rezeption von
az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī in semi-wissenschaftlichen sowie pseudowissen‐
schaftlichen und (pseudo-) medizinischen Publikationen zur embryonalen
Entwicklung im Koran. In den untersuchten Beiträgen ist der Umgang mit
der Nennung von az‑Zindānīs Namen deutlich zurückhaltender als in den
daʿwa-Publikationen. In den bibliographischen Angaben von Titeln wie
Human Development oder The Developing Human with Islamic Additions
wird der Name az‑Zindānī teilweise weggelassen.852 Da die Kooperation
von Moore und az‑Zindānī sowie die Urheberschaft der Publikationen
einen geringen Rechercheaufwand verlangt oder beim Lesen dieser sofort
sichtbar ist, kann davon ausgegangen werden, dass der Name az‑Zindānī
zumindest von einigen Autor:innen vorsätzlich unerwähnt bleibt. Der
Grund hierfür könnte sein, dass seit den 2000er Jahren az‑Zindānī der
Ruf als wunderlicher Prediger, der zusätzlich ins Visier der internationalen
Sicherheitsbehörden geraten ist, anhängt.

Unabhängig von der Erwähnung des Namens konnte ich den Einfluss
von az‑Zindānī in verschiedenen Beiträgen anhand der übernommenen
Konzepte aus seinem Modell dokumentieren. Hierzu gehören neben den
Zeitpunkten der Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa und der 40-Tage-Posi‐
tion, das linguistische Argument bezüglich ṯumma853, das našʾa-Stadium854

sowie die Vergleiche mit einem Egel und einer gekauten Substanz. Weiter‐
hin wird auch in den pseudowissenschaftlichen und -medizinischen Arti‐
keln neben az‑Zindānīs generellen Annahmen zur 40-Tage-Position auch
dessen Fokus auf die äußere Form des Embryos übernommen. Dies zeigt

852 Vgl. Sabiha Saadat, „Human Embryology and the Holy Quran: An Overview.“ In‐
ternational Journal of Health Sciences 3, Nr. 1 (2009): 103–9, zuletzt geprüft am
14.12.2017, https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
articles/PMC3068791/; Ferah Armutcu, „Islamic Religious Resources May Be an
Additional Source of Scientific Knowledge.“ Journal of Quranic Studies and Modern
Science 1, Nr. 2 (2020): 9–23, zuletzt geprüft am 14.07.2021, http://www.quranicstu
diesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home, und Yahiya Emerick, A Complete Idiot's
Guide to Understanding Islam, A Complete Idiot's Guide (Indianapolis: Alpha,
2002), 52.

853 Vgl. Mahdi Esmailzadeh, Abolfazl Farhadi und Hamid Shahghasemi, „Developmen‐
tal Biology in Holy Quran.“ Journal of Physiology and Pathophysiology 3, Nr. 1
(2012): 4, und Saadat, „Human Embryology“, 107.

854 Vgl. Esmailzadeh, Farhadi und Shahghasemi, „Developmental Biology“, 5–6. Wie in
az‑Zindānīs Modell beschreiben die Autoren „die andere Schöpfung“ (ḫalq āḫar)
als den Übergang vom Embryonal- in das Fetalstadium. Letzteres sei vornehmlich
durch das stetige Wachstum des Fötus bis zur Geburt gekennzeichnet.

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

257

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home


sich neben der Betonung des Egel- und gekaute Substanz-Vergleichs an der
Aussage, der Embryo entwickle nach 42 Tagen seine menschliche Form.855

Aufgrund dieser Form verknüpft beispielsweise der Autor Serdar Demirel
den Zeitpunkt von 40 Tagen mit einem Verbot für Schwangerschaftsabbrü‐
che.856

Die Bedeutung insbesondere des ʿalaqa-Stadiums zeigt sich in der Quan‐
tität, die dieses Stadium in den Texten einnimmt. Ein anschauliches Bei‐
spiel ist der Text von Elias Kareem, der sich ausschließlich um das ʿalaqa-
Stadium dreht.857 Kareem liefert eine kleinteilige Beschreibung eines Egels
und zieht Parallelen zum Embryo. Von az‑Zindānī, den er unter anderem
an dieser Stelle zitiert, übernimmt er die Aussage, dass islamische Gelehrte
die ʿalaqa seit jeher als einen Egel beschreiben.858 Wie in Kapitel 5 dieser
Arbeit beschrieben, ist dies eine verkürzte Ansicht, die außer Acht lässt,
dass beispielweise im stets referenzierten Lisān al‑ʿarab der Begriff ʿalaqa
zwar als Egel definiert, jedoch nicht mit der Embryogenese in Zusammen‐
hang gebracht wird. Wie stark sich der Egelvergleich durchgesetzt hat, wird
auch daran deutlich, dass die Bedeutung von ʿalaqa als Egel sogar wieder‐
gegeben wird, obwohl beispielsweise der Autor Mohammed Shoukfeh die
40-Tage-Position nicht teilt.859

Während mit der gebotenen Vorsicht gesagt werden kann, dass die
daʿwa-Publikationen, die die embryonale Entwicklung thematisieren, sehr
häufig az‑Zindānīs Positionen wiedergeben, stellt die explizite Zurückwei‐
sung der 40-Tage-Position wie bei Shoukfeh auch in der Kategorie der

855 Vgl. ebd., 5.
856 Vgl. Serdar Demirel, „Abortion from an Islamic Ethical Point of View.“ International

Journal of Business and Social Science 2, Nr. 1 (2011): 10. Wenn die Beseelung thema‐
tisiert wird, geschieht dies selten mit dem Hinweis auf einen konkreten Zeitpunkt.
Eine Ausnahme ist der Artikel von Sharmin Islam et al., in dem die Autor:innen
den Zeitraum der Beseelung auf frühestens 40, spätestens nach 45 Tagen eingren‐
zen: vgl. Sharmin Islam, Bin Nordin Rusli und Bin Mohd Noor Hanapi, „Ethical
Considerations on In Vitro Fertilization Technologies in Bangladesh.“ Bangladesh
Journal of Medical Science 12, Nr. 2 (2013): 125–26.

857 Vgl. Elias Kareem, „Embryology in the Qurʾān: A Description of the Alaqah
Stage“ (2014) (unveröffentlichtes Manuskript, 10.01.2023), https://www.academia.
edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage, o.S.
Ebenso Hussain, „The Clot“, 107–10.

858 Vgl. ebenso al-Mehri, Scientific Truths, 33.
859 Vgl. Muhammad Shoukfeh, „Human Development as Revealed in the Glorious

Qurʾan and Hadith.“ Journal of the Islamic Medical Association of North America 38,
Nr. 2 (2006): 52. Shoukfeh argumentiert für die 120-Tage-Position, in der jeweils 40
Tage auf die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa kalkuliert werden.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

258

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_
https://Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage


(pseudo-) wissenschaftlichen Beiträge eine Ausnahme dar. Vielmehr ist in
medizinischen Artikeln eine Differenzierung entlang der beiden Diskurs‐
stränge zu beobachten. Dementsprechend scheinen sich die Autor:innen
entweder an den Inhalten von az‑Zindānī oder den Empfehlungen der
Gremien zu orientieren. Beispielsweise argumentieren die Mediziner Ab‐
dulrahman Al-Matary und Jaffar Ali für die Möglichkeit eines Schwanger‐
schaftsabbruchs bei schweren Fehlbildungen des Fötus. Hierzu beziehen
sie sich auf die Stellungnahme der IFA (Weltliga) und gehen folglich von
einem Beseelungszeitpunkt am 120. Tag aus.860 Die Fragestellung und Her‐
angehensweise erinnern dabei an al‑Bār.861

Schließlich deuten mehrere Beispiele darauf hin, dass sich az‑Zindānīs
Interpretation auch in Koran-Enzyklopädien internationaler, renommierter
Verlage finden lässt, wie ich anhand von The Encyclopaedia of the Qurʾan862

und The Qurʾan: An Encyclopedia863 dokumentiere. Ein weiteres Beispiel
aus der Kategorie wissenschaftlicher Veröffentlichungen ist der Sammel‐
band Islam and Biomedicine864. In The Encyclopaedia of the Qurʾan schreibt
der Autor Abul Fadl Mohsin Ebrahim in seinem Eintrag Biology as the
Creation and Stages of Life, dass moderne Kommentatoren die ʿalaqa als
frühen Embryo interpretieren.865 Die Definition „früher Embryo“ ist ein
Hinweis darauf, dass Ebrahim die 40-Tage-Position wiedergibt. Gemäß

860 Vgl. Abdulrahman al-Matary und Jaffar Ali, „Controversies and Considerations
Regarding the Termination of Pregnancy for Foetal Anomalies in Islam.“ BMC
Medical Ethics 15, Nr. 10 (2014): o.S., zuletzt geprüft am 09.11.2022, https://bmcm
edethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas. Ähnlich
Yusuf Lenfest, der bei seiner Betrachtung zum Beginn des menschlichen Lebens
vom Beseelungszeitpunkt am 120. Tag ausgeht: vgl. Yusuf Lenfest, „Islam and the
Beginning of Human Life.“ Zuletzt geprüft am 19.07.2018, http://blogs.harvard.edu/
billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/.

861 Vgl. hierzu Kapitel 2.
862 Jane McAuliffe, Hrsg., The Encyclopaedia of the Qurʾān, 6 Bde. (Leiden u. Boston:

Brill, 2001-2006).
863 Oliver Leaman, Hrsg., The Qurʾan: An Encyclopedia (London: Routledge, 2006).
864 Afifi al-Akiti und Aasim Padela, Hrsg., Islam and Biomedicine, Philosophy and

Medicine 137 (Cham: Springer, 2022).
865 Vgl. Abul Fadl Mohsin Ebrahim, „Biology as the Creation and Stages of Life.“ In

McAuliffe, The Encyclopaedia of the Qurʾān, 1, 2001:231. In einer älteren Monogra‐
phie von 1989 erwähnt Ebrahim al‑Bār als denjenigen, der die Form der muḍġa mit
einem Stück gekautem Fleisch oder gekauter Nahrung verglich. Dort spricht sich
Ebrahim für die 120-Tage-Position aus, macht jedoch gleichzeitig deutlich, dass er
Schwangerschaftsabbrüche strikt ablehnt. Vgl. Abul Fadl Mohsin Ebrahim, Abortion,
Birth Control and Surrogate Parenting: An Islamic Perspective (Indianapolis: Ameri‐
can Trust Publications, 1989), 75; 102–103.

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

259

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
https://bmcmedethics.biomedcentral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life


der 120-Tage-Position fiele das ʿalaqa-Stadium in den Zeitraum zwischen
dem 41. und dem 80. Tag. Da das menschliche Fetalstadium bereits in der
neunten Schwangerschaftswoche beginnt, das heißt um den 60. Tag, ergäbe
die Bezeichnung „früher Embryo“ zwischen dem 41. und dem 80. Tag
wenig Sinn. Angaben zu den „modernen Kommentatoren“ macht Ebrahim
nicht. Es bleibt folglich unklar, wie diese Interpretationen einzuordnen
sind. Zwar erwähnt er weder den Egelvergleich noch az‑Zindānī direkt,
in der Bibliographie sind unter „Sekundärliteratur“ jedoch neben al‑Bār
auch Bucaille und Moore angegeben. Bei der von Ebrahim genannten
Ausgabe von Moores Developing Human handelt es sich um die Ausgabe
mit az‑Zindānīs Islamic Additions.866

Noch weniger kritisch ist der Umgang mit az‑Zindānīs und Bucailles
Arbeiten in zwei Einträgen in The Qurʾan: An Encyclopedia: In dem Eintrag
ʿAlaq nennt der Autor Harun Sahin867 als mögliche Definitionen für ʿalaqa
neben „Blutklumpen“ und anderen ebenso „Egel“ sowie „das frühe Stadium
des Embryos“. Sahin führt Bucaille als Autorität an, der die klassische
Übersetzung als „Blutklumpen“ zurückgewiesen und für die Übersetzung
als „eine Sache, die sich an etwas klammert“ plädiert hat. Anschließend
resümiert er, dass sich die Interpretation des Wortes (erneut) geändert
habe und die aktuellste Bedeutung „frühes Embryonalstadium“ sei. Weder
ordnet Sahin verschiedene Interpretationsmöglichkeiten des Wortes ʿalaqa
ein, noch behandelt er Bucaille als Referenz kritisch, noch macht er Anga‐
ben dazu, worauf sich seine Feststellung stützt. Der Hinweis auf das frühe
Embryonalstadium ist auch hier ein Indiz dafür, dass Sahins Darstellung
die 40-Tage-Position zugrunde liegt. Sahin erwähnt weiterhin, dass Moore
in einem Artikel geschrieben habe, dass der Koran Aspekte der Embryolo‐
gie aufdecke, die erst jetzt bekannt seien, und der Koran die stufenweise
Entwicklung des Embryos beschreibe.868 Diese Bemerkung verstärkt den
Eindruck, dass Sahin die Annahmen der iʿǧāz ʿilmī-Bewegung unterstützt
oder zumindest nicht offen in Frage stellt.

Ebenso wird Bucaille in dem Eintrag des Astrophysikers Muhammad
Shamsher Ali, Science and the Qurʾan, als einzige Referenz für Publika‐

866 Vgl. Abul Fadl Mohsin Ebrahim, „Human Embryology.“ In The Encyclopaedia of the
Qurʾān, 1, 2001:231. Ebrahims Angaben zum Titel aus dem Jahr 1983 mit Verlagsort
Dschidda lassen daran keinen Zweifel.

867 Harun Sahin, „ʿAlaq.“ In Leaman, The Qurʾan, 27–8.
868 Vgl. ebd., 27.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

260

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tionen zu dem Themenfeld „Islam“ und „Wissenschaft“ angeführt.869 Die
Aussage Alis, dass der Koran kein Buch der Wissenschaft, sondern der
Rechtleitung sei, wirkt wie ein Versuch der Abgrenzung zu iʿǧāz ʿilmī. Die‐
ser Eindruck wird sogleich durch die Aussage Alis ausgeräumt, dass mit
dem Koran die Wahrheit moderner naturwissenschaftlicher Erkenntnisse
überprüft werden könne, andersrum dies jedoch nicht möglich sei.870 Diese
deutliche Positionierung des Korans als entscheidende Referenz gegenüber
der Naturwissenschaft erinnert stark an az‑Zindānīs gleichlautende Auffas‐
sung diesbezüglich.

Offen unterstützt wird die Muslim-Variante des Ibn Masʿūd-Hadiths
in einem aktuellen Beitrag des Präsidenten des Zaytuna College871, Ham‐
za Yusuf, in dem von Afifi al‑Akiti und Aasim Padela herausgegebenen
Sammelband Islam and Biomedicine872. Obwohl Yusuf weder al‑Bār noch
az‑Zindānī zitiert, wirken seine Ausführungen wie ein Konglomerat aus
den Arbeiten der beiden. Mit dem Argument medizinischer Vereinbarkeit
unterstützt Yusuf die 40-Tage-Position, da die 120-Tage-Position den aktuel‐
len Erkenntnissen der Medizin widerspreche. Er plädiert weiterhin für ein
Umdenken von der bisherigen „traditionellen Mehrheitsmeinung“873 und
„Standardinterpretation“874 von 120 Tagen. Trotz der Wichtigkeit, die er
modernen naturwissenschaftlichen Fakten bezüglich der Koran- und Ha‐
dithinterpretation beimisst, hält Yusuf an der Beseelung als wichtigem Mar‐
ker der Menschwerdung fest. Wie al‑Bār schreibt Yusuf den einsetzenden
Hirnaktivitäten des Embryos eine wichtige Bedeutung zu. Im Gegensatz
zu al‑Bār, der erst die Entwicklung des Großhirns mit der Beseelung am
120. Tag verbindet, verknüpft Yusuf den Beseelungszeitraum mit dem Start

869 Vgl. Muhammad Shamsher Ali, „Science and the Qurʾan.“ In Leaman, The Qurʾan,
572.

870 Vgl. Muhammad Shamsher Ali, „Science and the Qurʾan.“ In The Qurʾan, 574–5.
871 Das 2009 in Berkeley, Kalifornien, gegründete College (vormals Zaytuna Institute,

gegründet 1996) ist eine muslimische Bildungseinrichtung. Die Bachelorabschlüsse
sind seit 2015 von US-amerikanischen Bildungsministerium akkreditiert. Vgl. Zaytu‐
na College, „About.“ Zuletzt geprüft am 22.03.2022, https://zaytuna.edu/about.

872 Vgl. Hamza Yusuf, „When Does a Human Foetus Become Human?“ In al-Akiti;
Padela, Islam and Biomedicine. Der Beitrag ist eine leicht überarbeitete Version des
gleichnamigen Artikels von 2018: vgl. Hamza Yusuf, „When Does a Human Fetus
Become Human?“ Renovatio, 2018, zuletzt geprüft am 29.06.2018, https://renovatio.
zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human.

873 Vgl. Hamza Yusuf, „When Does a Human Foetus Become Human?“ In Islam and
Biomedicine, 124.

874 Vgl. ebd.

6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

261

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zaytuna.edu/about
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zaytuna.edu/about
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human


von messbaren Hirnaktivitäten des Embryos. Er kommt folglich zu dem
Schluss, dass der Beseelungszeitraum zwischen dem 40. und 43. Tag statt‐
finden müsse. Auch wenn der exakte Zeitraum nicht genau ermittelbar sei,
entspreche diese Angabe einer zeitgemäßen, an der modernen Embryologie
orientierten Interpretation der religiösen Quellen.875

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass az‑Zindānī seine Beziehun‐
gen zur Weltliga durch die Gründung der CSMQS verstärkte, nachdem er
bereits 1975 als ständiges Mitglied in den WSCM gewählt wurde und in
der darauffolgenden Zeit ebenso seine politische Stellung im Jemen festigte.
Der Nutzen zwischen der CSMQS, az‑Zindānī als Person und der Weltli‐
ga war wechselseitig: Durch die Zugehörigkeit der CSMQS zur Weltliga
profitiert erstere maßgeblich von der (finanziellen) Infrastruktur letzterer,
ohne die ihre Projekte vermutlich nicht im gegebenen Maße umsetzbar
gewesen wären. Weiterhin untermauert die CSMQS ihre Autorität mit dem
Verweis auf die Weltliga, die in ihren Publikationen sichtbar ist und der
als Gütesiegel genutzt wird. Der Wunsch nach Professionalität wird auch
durch den Versuch einer Institutionalisierung von iʿǧāz ʿilmī, im Sinne der
Schaffung einheitlicher Regelungen, widergespiegelt.

Daneben dient az‑Zindānīs Arbeit in der CSMQS als geeignetes Material
für die daʿwa, dessen Distribution die Weltliga maßgeblich fördert. Gemes‐
sen an der Popularität in verschiedenen Publikationen und insbesondere
im Internet, haben sich az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī im Themenfeld Embryologie
sowie seine Kooperation mit Moore als wichtiger Bestandteil der islami‐
schen daʿwa herausgestellt. Es ist deutlich geworden, dass sich seit den
Anfängen des tafsīr ʿilmī, insbesondere seit der Veröffentlichung des Buches
von Bucaille, die Definition von ʿalaqa aus Q. 23:14 nachweislich verändert
hat. Es entsteht der Eindruck einer Konditionierung: Durch die stetige
Wiederholung insbesondere des Egelvergleichs, ist diese Übersetzung des
koranischen Begriffs ʿalaqa Teil der gängigen Definitionen geworden. Die
angeführten Beispiele zeigen außerdem, dass der Kerndiskurs von iʿǧāz
ʿilmī in den akademischen Bereich ausgestrahlt hat und die Präferenz für
den Ibn Masʿūd-Hadith in der Überlieferung von Muslim und die daraus
folgende 40-Tage-Position hervorgehoben werden. Dies spricht für eine
deutliche Wirkung von az‑Zindānīs Arbeit.

875 Vgl. ebd., 125–7.

6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī

262

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und
Wundererzählung

Mit der vorangegangenen Studie habe ich das Ziel verfolgt, die Rolle der
modernen Naturwissenschaft in Interpretationen der koranischen Embryo‐
logie des späten 20. Jahrhunderts zu untersuchen. Entscheidend ging es
dabei um die Frage, wie embryologisches Wissen genutzt wird, um Offen‐
barungswissen zu legitimieren und die Göttlichkeit des Korans zu bewei‐
sen. Hierzu habe ich die Interpretationen von Muḥammad ʿAlī al‑Bār und
ʿAbd al‑Maǧīd az‑Zindānī analysiert, in denen sie Erkenntnisse der mo‐
dernen Embryologie mit religiösen Textreferenzen kombinieren. Obwohl
beide Q. 23:12-14 sowie den Ibn Masʿūd- und den Ḥuḏaifa-Hadith als
religiöse Grundlage ihrer Interpretation auswählten, präsentieren sie sehr
unterschiedliche Modelle embryonaler Entwicklung.

In Kapitel 1 habe ich zunächst einen Überblick über die Entwicklung
wissenschaftsbasierter Koraninterpretationen gegeben. Wesentlich ist die
vorgenommene Abgrenzung des iʿǧāz ʿilmī vom tafsīr ʿilmī: Der tafsīr ʿilmī
ist eine Art der Exegese, die moderne naturwissenschaftliche Erkenntnisse
dazu nutzt, die im Koran erwähnten Naturphänomene zu erklären. Beim
iʿǧāz ʿilmī wird hingegen davon ausgegangen, dass im Koran naturwissen‐
schaftliche Fakten offenbart wurden, die erst im 19. oder 20. Jahrhundert
entdeckt oder verifiziert wurden. Mit dem Begriff iʿǧāz ʿilmī wird daher
der „wissenschaftliche Wundercharakter des Korans“ ausgedrückt. Indem
ich iʿǧāz ʿilmī als eine Art der islamischen Wissensproduktion behandelt
habe, konnte ich herausarbeiten, inwiefern dieser Ansatz den Diskurs über
die Vereinbarkeit zwischen „Islam“ und „Wissenschaft“ beeinflusst und be‐
stehende Interpretationen der koranischen Embryologie in Frage stellt.
Ich habe daher argumentiert, den iʿǧāz ʿilmī als eigenständigen Ansatz der
Koraninterpretation ernst zu nehmen.

Anschließend hat in Kapitel 2 der analytische Blick auf al‑Bārs Vorstell‐
ungen zur Embryogenese Spannungsfelder zwischen verschiedenen Inter‐
pretationsansätzen zur koranischen Embryologie des späten 20. Jahrhun‐
derts veranschaulicht. Dies betrifft vornehmlich die beiden Themenkom‐
plexe zur Rolle und Autorität von Mediziner:innen innerhalb der theore‐
tischen und praktischen islamischen Bioethik sowie die Kalkulation der
Zeiträume embryonaler Stadien, für die Offenbarungswissen und moder‐

263

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ne Embryologie kombiniert werden. Mittels der Auswertung von al‑Bārs
Erläuterungen zur embryonalen Entwicklung konnte ich seine Schnittstel‐
lenposition zwischen dem fiqh der Rechtsfindungsgremien und dem von
az‑Zindānī repräsentierten iʿǧāz ʿilmī erörtern.

Kapitel 3 umfasst eine ausführliche Biografie az‑Zindānīs, in der ich
neben seinen politischen Aktivitäten seine Rolle als religiösen Prediger
in den Blick genommen habe. Indem ich diese Aspekte des öffentlichen
Wirkens von az‑Zindānī erstmals nebeneinandergestellt habe, wurde deut‐
lich, dass az‑Zindānīs weitreichendes persönliches Netzwerk die Basis für
seine Arbeit in der Islamischen Weltliga, die erfolgreiche Kooperation mit
dem kanadischen Mediziner Keith Moore, der seine Interpretation stützte,
und die Gründung der CSMQS (Commission on the Scientific Miracles
in the Qurʾan and the Sunnah), über deren Infrastruktur az‑Zindānī seine
Publikationen verbreiten konnte, bildete.

In Kapitel 4 stand die ausführliche Analyse von az‑Zindānīs Modell der
embryonalen Entwicklung im Mittelpunkt. Das zentrale Argument seiner
iʿǧāz ʿilmī-Interpretation zur embryonalen Entwicklung ist, dass die drei
koranischen Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa innerhalb von 40 Tagen ver‐
laufen, und dass diese Auffassung von der modernen Embryologie bestätigt
wurde. Daraus schließt az‑Zindānī, dass naturwissenschaftliche Erkennt‐
nisse des 20. Jahrhunderts bereits im Koran dargelegt wurden und dieser
folglich göttlichen Ursprungs sein müsse. Als einen wichtigen Indikator
az‑Zindānīs für die Übereinstimmung der modernen Embryologie mit dem
koranischen Text habe ich die Bedeutung der äußeren Form des Embryos
identifiziert.

Daran anknüpfend habe ich durch das Einbeziehen bildlicher Materia‐
lien in die Analyse in Kapitel 5 erläutert, dass az‑Zindānī die bildlichen
Vergleiche zwischen dem Embryo im ʿalaqa-Stadium mit einem Egel und
im muḍġa-Stadium mit einer gekauten Substanz geprägt hat. Zu dieser Ent‐
wicklung hat insbesondere az‑Zindānīs Projekt This is the Truth (Innahu
l‑ḥaqq) beigetragen. In dem in den 1980er Jahren entstandenen gleichna‐
migen Video werden Ausschnitte von gefilmten Interviews gezeigt, die
az‑Zindānī mit verschiedenen nichtmuslimischen Wissenschaftlern führte.
Gemäß az‑Zindānīs Darstellung bestätigten sie durch ihre Antworten auf
seine Fragen, dass der Koran göttlichen Ursprungs sei.

Schließlich habe ich in Kapitel 6 veranschaulicht, wie stark sich
az‑Zindānīs Position sowie seine Darstellungen embryonaler Stadien au‐
ßerhalb der rechtstheoretischen Debatten islamischer Bioethik verbreitet
haben. Durch die Untersuchung der Rezeption von az‑Zindānīs Argumen‐

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

264

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ten in englischsprachigen Publikationen zu Zwecken der daʿwa, in pseu‐
dowissenschaftlichen Veröffentlichungen und in wissenschaftlichen Publi‐
kationen habe ich argumentiert, dass az‑Zindānī mittels seines iʿǧāz ʿilmī
maßgeblich für eine Erweiterung der zeitgenössischen koranischen Inter‐
pretation der embryonalen Entwicklung verantwortlich ist. Insbesondere
der Vergleich des Embryos im ʿalaqa-Stadium mit einem Egel wurde so
populär, dass ich auf einen Gewöhnungseffekt aufmerksam gemacht habe.
Dieser hat dazu geführt, dass der Egelvergleich ein fester Bestandteil der
Interpretationen von ʿalaqa geworden ist.

Anhand des spezifischen Beispiels von az‑Zindānīs Interpretation der
koranischen Embryologie habe ich die Ausdifferenzierung unterschiedli‐
cher Diskursstränge innerhalb der zeitgenössischen innerislamischen De‐
batten über die embryonale Entwicklung veranschaulicht. Neben den
Debatten der Rechtsfindungsgremien spiegeln die von az‑Zindānī ent‐
wickelten Positionen einen hierzu parallel laufenden Diskursstrang wider.
Durch meine Analyse ermögliche ich daher einen Perspektivwechsel auf
iʿǧāz ʿilmī, infolge dessen dieser als eine Art der Wissensproduktion verstan‐
den werden kann. Weiterhin trägt die vorliegende Studie zu einem besseren
Verständnis der Genese und Bedeutung von az‑Zindānīs Wissenskonfigura‐
tionen bei und ermöglicht ein Verständnis darüber, wie es ihm gelang, die
Bedeutung einiger Schlüsselbegriffe aus Q. 23:12-14 neu zu interpretieren
und diese international zu popularisieren. Mit meiner Auswertung von iʿǧāz
ʿilmī-Inhalten in daʿwa-Materialien schärfe ich zudem die Aufmerksamkeit
für die Verbindung zwischen iʿǧāz ʿilmī und daʿwa.

Basierend auf der Analyse von az‑Zindānīs Interpretation der korani‐
schen Embryologie, seines Netzwerkes sowie der zugrundeliegenden Pro‐
zesse und Strukturen, die den Kontext von az‑Zindānīs Wirken bilden,
habe ich seine Rolle als einen der wichtigsten und einflussreichsten Vertre‐
ter der sunnitischen arabischsprachigen iʿǧāz ʿilmī-Bewegung verifiziert. Ich
schlussfolgere, dass die von az‑Zindānī vertretene 40-Tage-Position nicht
als Minderheitenmeinung bezeichnet werden sollte. Vielmehr plädiere ich
dafür, den iʿǧāz ʿilmī als wirksamen Modus zur Generierung religiösen
Wissens über die Embryogenese anzuerkennen.

Gesamtschau zu Vereinfachungen und Verkürzungen in az‑Zindānīs iʿǧāz
ʿilmī

Mehrere Aspekte in az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī sind das Ergebnis von Vereinfa‐
chungen und Verkürzungen verschiedener Texte und Konzepte. Das erste

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

265

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Beispiel ist die nachweisliche Erweiterung der Deutungen der Embryo-
ʿalaqa. Zindānī sowie viele der Rezipient:innen seiner Arbeit verweisen
bezüglich der Bedeutung von ʿalaqa als Egel auf das Wörterbuch Lisān
al‑ʿarab, in dem diese Beschreibung gegeben sei. Ebenso wird Ibn Kaṯīr
(gest. 1373) als Beweis für die Definition von der ʿalaqa als ein Egel ange‐
führt. Tatsächlich wird in beiden Werken die maskuline Form ʿalaq als Egel
beschrieben. Wie in Kapitel 5 erläutert, konnte ich allerdings weder in Ibn
Kaṯīrs Tafsīr al‑qurʾān al‑ʿaẓīm noch im Lisān al‑ʿarab eine Verbindung zu
dem Embryo im Allgemeinen oder Q. 23:14 im Speziellen nachvollziehen.

Weiterhin habe ich drei hermeneutische Strategien formuliert, mit denen
az‑Zindānī seine Argumentation rechtfertigt und eine plausible Verknüp‐
fung zwischen seiner Interpretation von Koran und Sunna mit modernen
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen anstrebt. Ein wesentliches Merkmal
dieser Strategien sind Modifizierungen und vereinfachte Darstellungen von
Koran- und Hadithpassagen. Eine Übersicht oder Diskussion der islami‐
schen Tradition zur Auslegung dieser Passagen und verschiedener Sichtwei‐
sen präsentiert az‑Zindānī nicht. Ebenso verkürzt sind seine Bezüge zu vor‐
modernen Werken wie den Arbeiten at‑Tibyān und Tuḥfa von Ibn al‑Qay‐
yim (gest. 1350), an die sich az‑Zindānī argumentativ anzulehnen scheint.
Den Vergleich der unwillentlichen Bewegungen des unbeseelten Embryos
mit denen einer Pflanze von Ibn al‑Qayyim „islamisiert“ az‑Zindānī, indem
er die antike Vorgeschichte dieses Vergleichs ignoriert. Referenzen und
Bezugnahmen von Ibn al‑Qayyim bleiben ebenso unsichtbar wie antike
und frühislamische Vorstellungen der menschlichen Reproduktion und
Embryonalentwicklung, wodurch ein dekontextualisiertes und reduziertes
Bild der islamischen Ideengeschichte entsteht.

Selektiv paraphrasiert werden darüber hinaus die Ausführungen zu der
40-Tage-Position von Ibn Ḥaǧar (gest. 1449) und von az‑Zamlakānī (gest.
1253). Dadurch, dass mehrheitlich die angegebenen Referenzen nicht direkt
zitiert werden, lässt sich die Korrektheit der Aussagen schwer nachvollzie‐
hen. Dies ist beispielsweise bei Ibn Ḥaǧar der Fall, von dem az‑Zindānī
behauptet, er hätte bereits für die 40-Tage-Position plädiert. Ebenso wie bei
Ibn Kaṯīr und im Lisān al‑ʿarab konnte ich diese Darstellungen az‑Zindānīs
im Originaltext nicht nachvollziehen. Am Beispiel von az‑Zamlakānīs Aus‐
führungen zur Grammatik des Ibn Masʿūd-Hadiths zeigt sich ferner, dass
az‑Zindānī das eigentliche Thema unerwähnt lässt und den Inhalt stattdes‐
sen rekontextualisiert auf seine Argumentation überträgt.

Es ist festzuhalten, dass az‑Zindānīs Aussage, „die Muslime“ hätten die
vormodernen Lehren, die nach heutigem naturwissenschaftlichem Kennt‐

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

266

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nisstand falsch waren, „schon immer“ abgelehnt, ahistorisch und simplifi‐
ziert ist. Seine Argumentation stellt eine überhöhte Betonung der korani‐
schen Überlegenheit dar, ohne die Genese der islamischen Medizin sowie
der Auslegung der Offenbarungstexte in einen historischen Kontext einzu‐
ordnen.

Ein zusammenfassender Vergleich von az‑Zindānīs und al‑Bārs koranischer
Embryologie

Auch wenn ich in dieser Studie die Arbeiten von al‑Bār und az‑Zindānī
nicht direkt verglichen habe, so sind dennoch kapitelübergreifend einige
Gemeinsamkeiten und Unterschiede deutlich geworden, die ich an dieser
Stelle zusammenfassend darstelle.

Zindānī und al‑Bār stellen beide die klassische 120-Tage-Position in Fra‐
ge, indem sie mit den Erkenntnissen der modernen Embryologie argumen‐
tieren. Weiterhin beziehen sie sich im Kern auf identische religiöse und na‐
turwissenschaftliche Texte. Hierzu zählen vornehmlich Q. 23:12-14; Q. 22:5;
der Ibn Masʿūd- und der Ḥuḏaifa-Hadith sowie die moderne Embryolo‐
gie, auf dessen Darstellungen von Moores Developing Human (erschienen
1973) beide zurückgreifen. Beide Modelle embryonaler Entwicklung sind
weiterhin dadurch gekennzeichnet, dass die klassischen Kalkulationen von
Zeiträumen und embryonalen Entwicklungsstadien modifiziert werden, so
dass die Interpretationen von al‑Bār und az‑Zindānī mit den zeitgenössi‐
schen Erkenntnissen der Embryologie übereinstimmen. Obschon al‑Bār
und az‑Zindānī moderne embryologische Erkenntnisse unterschiedlich in
ihrer Argumentation einsetzen, streben beide nach Anerkennung und Ein‐
fluss ihrer Vorstellungen innerhalb der Embryologie. Bār strebt vor allem
angepasste Curricula des Medizinstudiums an, wohingegen az‑Zindānī für
die Übernahme der von ihm geprägten, koranisch basierten Terminologie
innerhalb der Embryologie plädiert. Beide Ansätze bewerte ich als eine
Form der Islamisierung des Wissens.

Zindānī und al‑Bār legen ihren Schwerpunkt auf unterschiedliche As‐
pekte der embryonalen Entwicklung und sollten daher nicht als konkur‐
rierende Interpretationen gelesen werden. Während al‑Bār den Beseelungs‐
zeitpunkt vom 120. Tag nach der Befruchtung der Eizelle als Beginn des
menschlichen Lebens in den Mittelpunkt seiner Argumentation stellt, argu‐
mentiert az‑Zindānī mithilfe medizinischen Wissens für die Göttlichkeit
des Korans. Ein entscheidender Aspekt in az‑Zindānīs Modell ist seine
Präferenz für die Variante des Ibn-Masʿūd Hadiths aus dem Ṣaḥīḥ Muslim

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

267

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in Kombination mit embryologisch basierten Argumenten zum Ablauf der
koranischen Stadien nuṭfa, ʿalaqa und muḍġa innerhalb von 40 Tagen.
Bār stützt die entsprechende 40-Tage-Position aus medizinischer Sicht,
behandelt im Gegensatz zu az‑Zindānī diese Tatsache aber nur am Rande.
Den Grund für die jeweiligen Schwerpunkte sehe ich in einem unterschied‐
lichen Adressat:innenkreis. In seinen Vorträgen innerhalb der Rechtsfin‐
dungsgremien richtet al‑Bār seine Erläuterungen vornehmlich an ein aka‐
demisches Publikum aus Rechtsgelehrten und Naturwissenschaftler:innen.
Auch seine Vorschläge eines medizinischen Curriculums erwecken den
Eindruck, dass er sich an (zukünftiges) medizinisches Fachpersonal richtet.
Zindānīs Darstellungen finden indes Verwendung in der daʿwa sowie in
Publikationen, die die Vereinbarkeit von religiösem und embryologischem
Wissen thematisieren.

Die entsprechenden Ziele und Motivationen werden auch an der Aus‐
wahl von bildlichen Materialien deutlich, die Zindānī und al‑Bār nutzen,
um ihrer Argumentation Nachdruck zu verleihen. Ebenso wie im Textma‐
terial stützen sie sich auf ähnliche, teils identische Bilder. Bār nutzt vor‐
nehmlich Sonogramme und Fotografien, um das Geschriebene zu veran‐
schaulichen. Insbesondere die bildliche Darstellung verschiedener Krank‐
heitsbilder wirkt, als nutze er diese entweder zur Abschreckung oder zur
Bestätigung seiner Forderung nach zulässigen Schwangerschaftsabbrüchen
in diesen Fällen. Zindānī hingegen dienen die Kombination aus Fotografi‐
en sowie vereinfachenden Illustrationen, die Vergleiche zwischen der ʿalaqa
und einem Egel sowie der muḍġa und einer gekauten Substanz aufzuzeigen.
Insbesondere in der daʿwa sind diese Bilder sehr beliebt geworden.

Ein weiterer gemeinsamer, religiöser Bezugspunkt ist Ibn al‑Qayyims
Seelenpassage, in dem er willenlose Bewegungen des unbeseelten Embryos
mit einer Pflanze vergleicht. Trotz der unterschiedlichen Hauptargumente
von al‑Bār und az‑Zindānī beziehen sich beide auf Ibn al‑Qayyims Sche‐
ma oder erwecken aufgrund der verwendeten Terminologie zumindest
den Eindruck, sich auf Ibn al‑Qayyim zu beziehen. Bār und az‑Zindānī
modifizieren Ibn al‑Qayyims Argumentation allerdings entsprechend ihrer
jeweiligen Vorstellungen. Diese strategische Modifikation ermöglicht es so‐
wohl al‑Bār als auch az‑Zindānī, ihre jeweiligen Vereinbarkeitsprobleme
zwischen religiösem und medizinischem Wissen aufzulösen: al‑Bār orien‐
tiert sich zwar, ebenso wie al‑Qayyim, am Beseelungszeitpunkt vom 120.
Tag, löst aber die Kalkulation von dreimal 40 Tagen für die Stadien nuṭfa,
ʿalaqa und muḍġa auf, da der Zeitraum von einmalig 40 Tagen medizinisch
plausibler ist. Weiterhin fügt er die Stadien ʿiẓām, laḥm und ḫalq āḫar,

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

268

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die in Q. 23:14 zusätzlich genannt werden, in den Zeitraum von 120 Tagen
ein. Für al‑Bār ist der Vergleich mit den willenlosen Bewegungen einer
Pflanze einleuchtend, da er eine Verbindung zwischen der Entwicklung des
Großhirns am 120. Tag und den folglich willentlichen Bewegungen des Un‐
geboren zieht. Mit der Seelenpassage von Ibn al‑Qayyim legitimiert er sei‐
ne embryologische Argumentation mit einer religiösen Autorität. Zindānī
hingegen lässt die Kalkulation Ibn al‑Qayyims außer Acht und ignoriert
den Zeitraum von 120 Tagen. Stattdessen unterscheidet er innerhalb von
40 Tagen zwischen unwillentlichem und willentlichem Leben. Ebenso wie
bei al‑Bār wirkt Ibn al‑Qayyim als legitimierender Faktor in az‑Zindānīs
Interpretation.

Der Kontrast zwischen den Aktivitäten von al‑Bār und az‑Zindānī sowie
al‑Bārs gleichzeitige Schnittstellenposition lassen sich weiterhin auf institu‐
tioneller Ebene erkennen. Beide sind in Suborganisationen der Weltliga
tätig, wo sie zu Themen rund um die embryonale Entwicklung arbeiten:
al‑Bār als medizinischer Berater in der IFA, az‑Zindānī als Gründer und
Vorsitzender der CSMQS. Neben der in Kapitel 2.2 erwähnten Zusammen‐
arbeit von al‑Bār und az‑Zindānī, die al‑Bār im Vorwort von Ḫalq al‑insān
darlegt, offenbarte sich anhand der Auswertung der CSMQS-Zeitschrift die
Einbindung al‑Bārs als medizinischer Berater in die Organisation.

Das Herausstellen von al‑Bārs medizinischem Schwerpunkt passt zu
einer weiteren auffälligen Abgrenzung gegenüber az‑Zindānī. So veröffent‐
lichte al-Bār zwar sieben weitere Artikel in der CSMQS-Zeitschrift, außer
in dem erwähnten befasst er sich in diesen jedoch nicht mit embryona‐
ler Entwicklung oder Beseelung, obwohl Embryologie sein thematischer
Schwerpunkt ist und seine einschlägige Monografie Ḫalq al‑insān bereits
1983 erschien.876 Ein Bericht über die sechste Konferenz der CSMQS im
April 2000 in Beirut bestätigt nicht nur al‑Bārs Teilnahme, sondern legt
nahe, dass er auch in seinen Vorträgen auf CSMQS-Veranstaltungen über
medizinische Themen ohne embryologischen Bezug gesprochen hat.877

876 Weitere Artikel befassen sich beispielsweise mit dem islamischen Alkoholverbot,
Stillen, Hirntod, Lepra oder Verwandtenehe und haben alle einen medizinischen
Fokus. Der letzte Artikel von al‑Bār erschien in Heft 25, das heißt, er publizierte
innerhalb eines Zeitraums von ca. 10 Jahren. Die Artikel in der CSMQS-Zeitschrift
tauchen in keiner verfügbaren Publikationsliste al‑Bārs auf. Es entsteht daher der
Eindruck, al‑Bār wolle keine zu sichtbare Verbindung zur CSMQS schaffen. Zu
al‑Bārs Publikationen vgl. Kapitel 2.

877 Bār wird als einer mehrerer prominenter Wissenschaftler aufgezählt. In zwei Vorträ‐
gen sprach er über die Schädlichkeit von Alkohol als Medikation und die gefährli‐

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

269

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bārs aktive Mitgliedschaft in der CSMQS ging mindestens bis zum Jahr
2009 und umfasste neben seiner Tätigkeit als wissenschaftlicher Berater,
der Mitgliedschaft des Verwaltungskomitees im Rat für Medizin und Bio‐
logie (Laǧnat aṭ-ṭibb wa‑ʿulūm al‑ḥayāt), ebenso eine Mitgliedschaft im
Exekutivrat der Kommission (al-Laǧna at‑tanfīḏīya li‑l‑haiʾa) inklusive
Mitgliedschaften in der öffentlichen Organisation, im Verwaltungskomitee
sowie im Wissenschafts- und Sachverständigenrat.878 Andere personelle
Überschneidungen aktiver Mitgliedschaften in der IFA und CSMQS konnte
ich nicht feststellen.

Über die Gründe für al‑Bārs Mitwirkung an der Arbeit der CSMQS
kann hier nur spekuliert werden. Trotz unterschiedlicher Ziele und Her‐
angehensweisen möchte ich nochmal darauf hinweisen, dass al‑Bār und
az‑Zindānī darin übereinstimmen, dass die Stadien nuṭfa, ʿalaqa und
muḍġa innerhalb eines Zeitraumes von 40 Tagen ablaufen und beide die‐
se Auffassung mit der Kongruenz von embryologischem und religiösem
Wissen begründen. Das Vorgehen al‑Bārs habe ich entsprechend meines
oben gegebenen Verständnis‘ als tafsīr ʿilmī beurteilt, da er sein medizini‐
sches Wissen für die Interpretation und Erläuterungen der Koranpassagen
heranzieht. Für az‑Zindānī hingegen erklärt der Koran die Embryogenese
vollumfänglich, die moderne Naturwissenschaft dient lediglich als bestäti‐
gendes Element in seinem iʿǧāz ʿilmī.

Anknüpfend an meine oben genannten Schlussfolgerungen bietet meine
Arbeit einen Ausgangspunkt für weitere Forschungsarbeiten insbesondere
zur Rezeption von az‑Zindānīs Annahmen. Eine Untersuchung darüber,
wie Fragen der embryonalen Entwicklung und der menschliche Lebens‐
beginn in verschiedenen Formaten wie beispielsweise in TV-Predigten be‐
handelt werden, wäre aufschlussreich. Ebenso halte ich es aufgrund der
Beobachtungen von beispielsweise Ayşe Almıla Akca und Nina Wiedl für
wahrscheinlich, dass Prediger:innen und Ehrenamtliche in Koranzirkeln,
Konversionskursen oder der Jugend- und Familienarbeit in Moscheen
einen erheblichen Anteil an der Verbreitung von iʿǧāz ʿilmī-Interpretationen
haben. Daher könnten meiner Ansicht nach insbesondere Studien über die

che Zunahme von Geschlechtskrankheiten als Ergebnis unmoralischen Verhaltens.
Vgl. Unbekannt, „MWL Commission on Scientific Signs in Qurʾan and Sunnah.
“ The Muslim World League Journal 28, Nr. 2 (2000): 10–12.

878 Vgl. al-Haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna, „Maǧlis idārat
al‑haiʾa yaʿqidu iǧtimāʿahu r-rābiʿ.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī
l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 34 (2009): 53–54, zuletzt geprüft am 25.01.2017, http://www
.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf.

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

270

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf


dort vermittelten Inhalte die Forschung zur Rezeption um eine sozial- und
kulturanthropologische Dimension ergänzen. Darüber hinaus könnten er‐
gänzende Arbeiten zu anderen Perspektiven auf die entsprechenden Inhalte
entlang von Kategorien wie Beruf, Geschlecht und Klasse der Interpretie‐
renden das Bild des iʿǧāz ʿilmī weiter vervollständigen.

Zu Beginn dieser Arbeit habe ich eine Szene aus Zadie Smith‘ Roman
White Teeth geschildert: Der Protagonist Millat Iqbal überlegt, wie er eine
Passantin an seinem Infostand von der Wahrhaftigkeit des Islams überzeu‐
gen könne. Millat entscheidet sich, auf seinen Mitstreiter Rakesh zu verwei‐
sen, da dieser in der Lage sei, mithilfe naturwissenschaftlicher Erkenntnisse
innerhalb von nur fünf Minuten die Existenz Gottes zu beweisen. Durch
die detaillierte Analyse von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī habe ich mit dieser Arbeit
eine mögliche Antwort auf die Frage gegeben, auf welche Konzepte sich
Millat und Rakesh beziehen könnten, wenn sie den Koran als naturwis‐
senschaftliches Dokument präsentieren. Die Wahrscheinlichkeit, dass sie
dabei auf az‑Zindānīs Darstellungen einer wunderhaften koranischen Em‐
bryologie verweisen, schätze ich als sehr hoch ein. Vor diesem Hintergrund
erscheinen die „wunderhaften Embryos“ keinesfalls mehr abstrus, sondern
als ein fester Bestandteil des sunnitischen Diskurses über das ungeborene
Leben vor dem Hintergrund von Q. 23:12-14 seit dem späten 20. Jahrhun‐
dert.

7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung

271

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis

Abaza, Mona. „Southeast Asia and the Middle East: Al-Manar and Islamic Moderni‐
ty.“ In From the Mediterranean to the China Sea: Miscellaneous Notes. Hrsg. von
Claude Guillot, Denys Lombard und Roderich Ptak, 93–111. South China and Mar‐
itime Asia 7. Wiesbaden: Harrassowitz, 1998.

———Debates on Islam and Knowledge in Malaysia and Egypt: Shifting Worlds. Lon‐
don u.a.: RoutlegeCurzon, 2002.

ʿAbd ar-Razzāq Naufal. al-Qurʾān wa-l-ʿilm al-ḥadīṯ. Beirut: Dār al-kitāb al-ʿarabī, 1984.
Zuletzt geprüft am 20.01.2022. https://books-library.net/free-437404333-download.

ʿAbd Allāh aš-Šabīlī, Mūna. „Min al-iʿǧāz aṭ-ṭibbī f ī l-qurʾān al-karīm.“ Maǧallat rābiṭat
al-ʿālam al-islāmī 25, Nr. 264 (1987): 53.

al-Abdin, A. Z. „The Free Yemeni Movement (1940-48) and its Ideas on Reform.“ Mid‐
dle Eastern Studies 15, Nr. 1 (1979): 36–48.

Abduh Ghanem, Isam M. „The Development of the Hādawī Doctrine, the Neo-Ratio‐
nalists of the Zaydī School since 1948, and the Current Role of ʿIlm al-Kalām (Or
Scholasticism) in Yemeni Courts: Part I.“ Arab Law Quarterly 3, Nr. 4 (1988): 329–
344.

———„The Development of the Hādawī Doctrine, the Neo-Rationalists of the Zaydī
School since 1948, and the Current Role of ʿIlm al-Kalām (Or Scholasticism) in
Yemeni Courts: Part II.“ Arab Law Quarterly 4, Nr. 1 (1989): 3–19.

Abouleish, Ezzat. „Contributions of Islam to Medicine.“ The Muslim World League
Journal 7, Nr. 8 (1980): 30–37.

———„Contributions of Islam to Medicine II.“ The Muslim World League Journal 7,
Nr. 9 (1980): 33–40.

Abū an-Naṣir Mubāšir aṭ-Ṭurāzī al-Ḥusainī. „al-Iǧhāḍ ḥarām.“ Maǧallat rābiṭat
al-ʿālam al‑islāmī 8, Nr. 3 (1970): 44–45.

Abu Harb, Ibrahim. „Guide to Islam.“ Zuletzt geprüft am 09.02.2022. https://guidetoisl
am.com/de/authors/74.

———„Islam Guide.“ Zuletzt geprüft am 09.02.2022. https://www.islam-guide.com.
———A Brief Illustrated Guide to Understanding Islam. 2. Aufl. Houston: Darussalam,

1997. Zuletzt geprüft am 09.02.2022. https://www.islam-guide.com/contents-wide.
htm.

———Ein kurzer illustrierter Wegweiser, um den Islam zu verstehen. 2. Aufl. London:
Darussalam, 2005. Zuletzt geprüft am 09.02.2022. https://www.islam-guide.com/de/.

Abu Sulayman, Abdul Hamid. „Letter to the Editor: Islamization of Knowledge.“ The
Muslim World League Journal 13, Nr. 1 (1985): 35.

Afzal, Madiha. „Saudi Arabia‘s Hold on Pakistan.“ Zuletzt geprüft am 18.03.2022. https:/
/www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/.

273

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://books-library.net/free-437404333-download
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://www.islam-guide.com/
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://books-library.net/free-437404333-download
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://guidetoislam.com/de/authors/74
https://www.islam-guide.com/
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/contents-wide.htm
https://www.islam-guide.com/de/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/
https://www.brookings.edu/research/saudi-arabias-hold-on-pakistan/


Ahmad, Yusuf al-Hajj. The Unchallengeable Miracle of the Qurʾan: The Facts that
can‘t Be Denied by Science. Riad u.a.: Darussalam, o.J. Übersetzt von Nasiruddin
al‑Khattab.

Ahmed, Akbar S. „The Islamization of Knowledge.“ In Esposito, The Oxford Encyclope‐
dia of the Modern Islamic World, 425–8.

Aḥmad, Muṣṭafā, Gerald Goeringer und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī. „Description of
Human Development: ʿIzam and Lahm Stages.“ In az-Zindānī et al., Human Devel‐
opment as Described in the Qurʾan and Sunnah, 80–93.

———„Some Aspects of the Historical Progress of Embryology through the Ages.“ In
az-Zindānī et al., Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 15–
32.

Aḥmad, Muṣṭafā, Marshall Johnson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī. „Description of
Human Development: The Nutfah Stage.“ In az-Zindānī et al., Human Development
as Described in the Qurʾan and Sunnah, 33–55.

———„The Scientific Significance of the Qurʾanic Terms.“ In az-Zindānī et al., Human
Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 167–76.

Aḥmad, Muṣṭafā, Keith Moore und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī. „Description of Human
Development: ʿAlaqah and Mudghah Stages.“ In az-Zindānī et al., Human Develop‐
ment as Described in the Qurʾan and Sunnah, 67–79.

———„New Terms for Classifying Human Development.“ In az-Zindānī et al., Human
Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 141–66.

Aḥmad, Muṣṭafā, Trivedi Persaud und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī. „Description of Hu‐
man Development: Nashʾah Stage - The Fetal Period.“ In az-Zindānī et al., Human
Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 94–113.

———„Human Development after the Forty-Second Day.“ In az-Zindānī et al., Human
Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 127–40.

Aḥmad, Muṣṭafā, Joe Simpson und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī. „Embryogenesis and
Human Development in the First Forty Days.“ In az-Zindānī et al., Human Develop‐
ment as Described in the Qurʾan and Sunnah, 114–26.

Ahmed, Sameera. „The Media Consumption of Young British Muslims.“ In Muslims
and the News Media. Hrsg. von Elizabeth Poole und John E. Richardson, 167–75.
London u. New York: Tauris, 2006.

Ahmed, Shahab und Yossef Rapoport, Hrsg. Ibn Taymiyya and his Times. Studies in
Islamic Philosophy 4. Karachi: Oxford University Press, 2010.

Ahmed, Suhaib, Mohammed Saleem, Bernadette Modell und Mary Petrou. „Screening
Extended Families for Genetic Hemoglobin Disorders in Pakistan.“ The New Eng‐
land Journal of Medicine 347, Nr. 15 (2002): 1162–1168.

Aishima, Hatsuki und Armando Salvatore. „Doubt, Faith, and Knowledge: The Recon‐
figuration of the Intellectual Field in Post-Nasserist Cairo.“ Journal of the Royal
Anthropological Institute 15, Nr. 1 (2009): 41–56.

Akca, Ayşe Almıla. Moscheeleben in Deutschland: Eine Ethnographie zu islamischem
Wissen, Tradition und religiöser Autorität. Globaler lokaler Islam. Bielefeld: Tran‐
script, 2020.

Literaturverzeichnis

274

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


al-Akiti, Afifi und Aasim Padela, Hrsg. Islam and Biomedicine. Philosophy and
Medicine 137. Cham: Springer, 2022.

Ali, Muhammad Shamsher. „Science and the Qurʾan.“ In Leaman, The Qurʾan, 571–6.
Alkuraya, Fowzan S. und Ramzi A. Kilani. „Attitude of Saudi Families Affected with

Hemoglobinopathies Towards Prenatal Screening and Abortion and the Influence of
Religious Ruling (Fatwa).“ Prenatal Diagnosis 21, Nr. 6 (2001): 448–451.

American Islamic Outreach Foundation. „Quran & Science.“ Zuletzt geprüft am
11.01.2022. https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-isl
amic-outreach-foundation/.

Amghar, Samir. „The Muslim World League in Europe: An Islamic Organization to
Serve the Saudi Strategic Interests?“ Journal of Muslims in Europe 1, Nr. 2 (2012):
127–141.

Anderson, Jon und Dale Eickelman. „Redefining Muslim Publics.“ In New Media in
the Muslim World: The Emerging Public Sphere. Hrsg. von Jon Anderson und Dale
Eickelman, 1–18. Indiana Series in Middle East Studies. Bloomington u. Indianapolis:
Indiana University Press, 1999.

Andree, Martin und Timo Thomsen. Atlas der digitalen Welt. Frankfurt a.M. u. New
York: Campus, 2020.

Angermüller, Johannes, Eva Herschinger, Macgilchrist Felicitas, Martin Nonhoff,
Martin Reisigl, Juliette Wedl, Daniel Wrana und Alexander Ziem, Hrsg. Diskurs‐
forschung: Ein interdisziplinäres Handbuch. Band 1: Theorien, Methodologien und
Kontroversen. DiskursNetz 1. Bielefeld: Transcript, 2014.

Anton, Andreas und Michael Schetsche. „Vielfältige Wirklichkeiten: Wissenssoziologi‐
sche Überlegungen zu Verschwörungstheorien.“ In Stumpf; Römer, Verschwörungs‐
theorien im Diskurs, 88–115.

Arabi, Oussama. „The Itinerary of a Fatwā: Ambulant Marriage (al-Zawāj al-Misyār), or
Grass Roots Law-Making in Saudi Arabia of the 1990s.“ In Studies in Modern Islamic
Law and Jurisprudence. Hrsg. von Oussama Arabi, 147–68. Arab and Islamic Laws
Series 21. Den Haag: Kluwer Law International, 2001.

Aristoteles. Über die Zeugung der Geschöpfe. Die Lehrschriften 8,3. Paderborn: Schö‐
ningh, 1959. Übersetzt von Paul Gohlke.

Armutcu, Ferah. „Islamic Religious Resources May Be an Additional Source of Scientif‐
ic Knowledge.“ Journal of Quranic Studies and Modern Science 1, Nr. 2 (2020): 9–23.
Zuletzt geprüft am 14.07.2021. http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&p
t=Home.

Asad, Muhammad. The Message of the Qurʾān: Translated and Explained. Gibraltar:
Dar al-Andalus, 1980.

———Die Botschaft des Koran: Übersetzung und Kommentar. Düsseldorf: Patmos,
2009.

al-Askari, Salah. „The Islamic Contribution to Medicine.“ The Muslim World League
Journal 4, Nr. 4 (1977): 46–47.

Asmuth, Christoph. Bilder über Bilder, Bilder ohne Bilder: Eine neue Theorie der Bild‐
lichkeit. Darmstadt: WBG, 2011.

Literaturverzeichnis

275

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
https://americanislamicoutreach.org/dev/quran-science-american-islamic-outreach-foundation/
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home
http://www.quranicstudiesjournal.com/?SyfNmb=1&pt=Home


Al-Atawneh, Muhammad. Wahhābī Islam Facing the Challenges of Modernity: Dār
al‑Iftā in the Modern State. Studies in Islamic Law and Society 32. Leiden u. Boston:
Brill, 2010.

Athamina, Khalil. „Al-Qasās: Its Emergence, Religious Origin and its Socio-Political
Impact on Early Muslim History.“ Studia Islamica 76 (1992): 53–74.

Atighetchi, Dariusch. Islamic Bioethics: Problems and Perspectives. Dordrecht: Springer,
2007.

al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh. „The Role of the Islamic Organization for Medi‐
cal Sciences in Reviving Islamic Medicine.“ Journal of the Islamic Medical Association
32 (2000): 68–72.

al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh et al., Hrsg. al-Islām wa-l-muškilāt aṭ‑ṭibbīya
al‑muʿāṣira: ṯāniyan: al-ḥayāt al-insānīya: bidāyatuhā wa-nihāyatuhā fī l mafhūm
al‑islāmī: ṯabat kāmil li-ʿummāl nadwat ‚al-ḥayāt al-insānīya: bidāyatuhā
wa‑nihāyatuhā fī l-mafhūm al-islāmī‘. Unter Mitarbeit von Aḥmad Raǧāʾī al-Ǧundī.
Silsila maṭbūʿāt al-munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya 2. Kuwait: al‑Mu‐
naẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, o.J. [1985?].

al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh und Aḥmad Raǧāʾī al-Ǧundī, Hrsg. Ruʾya
islāmīya li-baʿḍ al-muškilāt aṭ-ṭibbīya al-muʿāṣira: ṯabat kāmil li-uʿmmāl nadwat
‚al‑ʿulūm fī l-islām‘. Kuwait: al-Munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, 2002.

az-Zamlakānī, Kamāl ad-Dīn ʿAbd al-Wāḥid b. ʿAbd al-Karīm. al-Burhān: al-kāšif ʿan
iʿǧāz al-qurʾān. Bagdad: al-ʿĀnī, 1974.

Baffioni, Carmela. „Further Notes on Averroes’ Embryology and the Question of the
‚Female Sperm‘.“ In Averroes and the Aristotelian Heritage. Hrsg. von Carmela Baf‐
fioni, 159–72. Neapel: Guida, 2004.

Bahzād, ʿAbd ar-Razzāq. „Zawāǧ al-aṣdiqāʾ: ḥaqīqatuhu wa-fikratuhu.“ Zuletzt geprüft
am 22.02.2021. https://diae.net/46811/.

Baljon, J.M.S. Modern Muslim Koran Interpretation (1880-1960). Leiden: Brill, 1961.
Bano, Masooda und Hilary Kalmbach, Hrsg. Women, Leadership, and Mosques:

Changes in Contemporary Islamic Authority. Women and Gender: The Middle East
and the Islamic World 11. Leiden u. Boston: Brill, 2012.

al-Bār, Muḥammad ʿAlī. „al-Ǧanīn al-mušawwah asbābuhu wa-tašḫīṣuhu
wa‑aḥkāmuhu.“ Maǧallat al-maǧmaʿ al-fiqhī al-islāmī 2, Nr. 4: 287–468.

———Daurat al-arḥām. 2. Aufl. Dschidda: Dār as-saʿūdīya, 1982.
———Ḫalq al-insān baina ṭ-ṭibb wa-l-qurʾān. 4. Aufl. Dschidda: al-Dār as-saʿūdīya,

1983.
———al-Waǧīz fī ʿilm al-aǧinna al-qurʾānī. Dschidda: Dār as-saʿūdīya, 1985.
———Muškilat al-iǧhāḍ: dirāsa ṭibbīya fiqhīya. Dschidda: Dār as-saʿūdīya, 1985.
———„An Outline of a Syllabus in Islamic Medical Jurisprudence.“ Bulletin of Islamic

Medicine 5 (1988): 35–38.
———„An Islamic View on Contraception and Abortion.“ Journal of the Indian Medi‐

cal Association 21 (1989): 79–82.
———Contemporary Topics in Islamic Medicine. Dschidda: Saudi Publishing House,

1995.

Literaturverzeichnis

276

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://diae.net/46811/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://diae.net/46811/


———„Counselling About Genetic Disease: An Islamic Perspective.“ Eastern Mediter‐
ranean Health Journal 5, Nr. 6 (1999): 1129–1133.

———„Induced Abortion: Is it Still Criminal or Just Elective?“ Journal of Family and
Community Medicine 8, Nr. 3 (2001): 25–35.

———„Ethical Considerations in the Prevention and Management of Genetic Disor‐
ders with Special Emphasis on Religious Considerations.“ Saudi Medical Journal 23,
Nr. 6 (2002): 627–632.

———Human Development as Revealed in the Holy Quran and Hadith: The Creation
of Man Between Medicine and the Quran. 5. Aufl. Dammam u.a.: Saudi Publishing &
Distributing House, 2002.

———„Correspondence: Human Cloning, Stem Cell Research: An Islamic Perspec‐
tive.“ Saudi Medical Journal 31, Nr. 7 (2010): 838–841.

———„Abortion: Shafiʿi Perspective.“ In Abortion: Global Positions and Practices, Re‐
ligious and Legal Perspectives. Hrsg. von Alireza Bagheri, 147–53. Cham: Springer
International, 2021.

al-Bār, Muḥammad ʿAlī und Hassan Chamsi-Pasha. „Western and Islamic Bioethics:
How Close is the Gap?“ Avicenna Journal of Medicine 3, Nr. 1 (2013): 8–14.

———„Assisted Reproductive Technology: Islamic Sunni Perspective.“ Human Fertility
18, Nr. 2 (2015): 107–112.

———Contemporary Bioethics: Islamic Perspective. Dordrecht u.a.: Springer, 2015.
———„Ethical Dilemmas at the End of Life: Islamic Perspective.“ Journal of Religion

and Health 56, Nr. 2 (2017): 400–410.
al-Bār, Muḥammad ʿAlī, Hassan Chamsi-Pasha und Majed Chamsi-Pasha. „Teaching

Islamic Medical Ethics.“ Zuletzt geprüft am 18.08.2022. https://www.mededpublish.o
rg/articles/5-145.

al-Bār, Muḥammad ʿAlī, Abd Razak Salmi, Teguh Sasongko, Azhar Mohd Hussin
Zabidi und Bin Alwi Zilfalil. „Permissibility of Prenatal Diagnosis and Abortion for
Fetuses with Severe Genetic Disorder: Type 1 Spinal Muscular Atrophy.“ Annals of
Saudi Medicine 30, Nr. 6 (2010): 427–431.

al-Bār, Muḥammad ʿAlī und Zuhair Aḥmad as-Subāʿī. aṭ-Ṭabīb: adabuhu wa-fiqhuhu.
Beirut, Damaskus: Dār aš-šāmīya; Dār al-qalam, 1993.

Beauchamp, Tom und James Childress. Principles of Biomedical Ethics. 3. Aufl. New
York u.a.: Oxford University Press, 1989.

Becker, Alexander. „Kann man Wissen konstruieren?“ In Wissen und soziale Konstruk‐
tion. Hrsg. von Claus Zittel, 13–25. Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 3.
Berlin: Akademie-Verlag, 2002.

Becker, Carmen. „̒Gaining Knowledgeʼ: Salafi Activism in German and Dutch Online
Forums.“ Masaryk University Journal of Law and Technology 3, Nr. 1 (2009): 79–98.

———„Zurück zum Quellcode: Salafistische Wissenspraktiken im Internet.“ Inamo,
Nr. 57 (2009): 37–42.

Literaturverzeichnis

277

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.mededpublish.org/articles/5-145
https://www.mededpublish.org/articles/5-145


———„Following the Salaf ī Manhaj in Computer-Mediated Environments: Linking
Everyday Life to the Qurʾān and the Sunna.“ In Boekhoff-van der Voort; Versteegh;
Wagemakers, The Transmission and Dynamics of the Textual Sources of Islam, 421–
41.

Belguedj, Mohammed S. „La collection hippocratique et l’embryologie coranique.“ In
La collection hippocratique et son rôle dans l‘histoire de la médicine: Colloque de
Strasbourg (23 - 27 octobre 1972). Hrsg. von Université des sciences humaines de
Strasbourg, 321–33. Travaux du Centre de Recherche sur le Proche-Orient et la Grèce
Antiques 2. Leiden: Brill, 1975.

Ben Abdeljelil, Jameleddine und Serdar Kurnaz. Maqāṣid aš-Šarīʿa: Die Maximen des
islamischen Rechts. Islam im Diskurs, Studienreihe 1. Berlin: EB, 2014.

Berger, Peter L. und Thomas Luckmann. Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirk‐
lichkeit: Eine Theorie der Wissenssoziologie. Mit einer Einleitung zur deutschen Ausga‐
be von Helmuth Plessner. Conditio humana. Frankfurt a. M.: Fischer, 1969. Übersetzt
von Monika Plessner.

Bermejo, Fernando. The Internet Audience: Constitution and Measurement. Digital
Formations 35. New York u.a.: Peter Lang, 2007.

Berridge, Willow. Hasan al-Turabi: Islamist Politics and Democracy in Sudan. Cam‐
bridge: Cambridge University Press, 2017.

Bertolacci, Amos. „The Doctrine of Material and Formal Causality in the «Ilāhiyyāt» of
Avicenna’s «Kitāb al-Šifāʾ».“ Quaestio 2 (2002): 125–154.

Bigliardi, Stefano. „The Strange Case of Dr. Bucaille: Notes for a Re-examination.“ The
Muslim World 102, Nr. 2 (2012): 248–263.

———„Above Analysis and Amazement: Some Contemporary Muslim Characteriza‐
tions of ʻMiracleʼ and their Interpretations.“ Sophia 53, Nr. 1 (2014): 113–129.

———Islam and the Quest for Modern Science: Conversations with Adnan Oktar, Mehdi
Golshani, Mohammed Basil Altaie, Zaghloul El-Naggar, Bruno Guiderdoni and Nid‐
hal Guessoum. Swedish Research Institute in Istanbul - Transactions 21. Stockholm:
Swedish Research Institute in Istanbul, 2014.

———„On Harmonizing Islam and Science: A Response to Edis and a Self-Criti‐
cism.“ Social Epistemology Review and Reply Collective 3, Nr. 6 (2014): 56–68.

———„The Contemporary Debate on the Harmony between Islam and Science: Emer‐
gence and Challenges of a New Generation.“ Social Epistemology 28, Nr. 2 (2014):
167–186.

———„What We Talk About When We Talk About Iʿjāz.“ Social Epistemology Review
and Reply Collective 4, Nr. 1 (2014): 38–45.

———„The ʻScientific Miracle of the Qurʾānʼ, Pseudoscience, and Conspiracism.“ Zy‐
gon® 52, Nr. 1 (2017): 146–171.

———La mezzaluna e la luna dimezzata: Islam, pseudoscienza e paranormale. Padova:
Cicap, 2018.

———„Adventures of an Amazing Concept: Some Wanderings of ʻMiraclesʼ in the
Discourse on Islam and Science.“ Marburg Journal of Religion 22, Nr. 2 (2020): 1–22.

Literaturverzeichnis

278

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bobzin, Hartmut [Übersetzer]. Der Koran: Aus dem Arabischen neu übertragen von
Hartmut Bobzin unter Mitarbeit von Katharina Bobzin. Neue orientalische Biblio‐
thek. München: Beck, 2010.

Bodansky, Yossef. Bin Laden: The Man who Declared War on America. Rocklin: Forum,
1999.

Boekhoff-van der Voort, Nicolet, Kees Versteegh und Joas Wagemakers, Hrsg. The
Transmission and Dynamics of the Textual Sources of Islam: Essays in Honour of
Harald Motzki. Islamic History and Civilization 89. Leiden u. Boston: Brill, 2011.

Bonnefoy, Laurent. „Salafism in Yemen: A ʻSaudisationʼ?“ In Kingdom without Borders:
Saudi Political, Religious and Media Frontiers. Hrsg. von Madawi al‑Rasheed, 245–
62. London: Hurst & Company, 2008.

———„How Transnational is Salafism in Yemen?“ In Meijer, Global Salafism: Islam‘s
New Religious Movement, 321–41.

———„Muqbil Ibn Hadi Al-Wadiʿi: Founder of Salafism in Yemen.“ In Meijer, Global
Salafism: Islam‘s New Religious Movement, 431–2.

———„Varieties of Islamism in Yemen: The Logic of Integration under Pressure.“ Mid‐
dle East Review of International Affairs 13, Nr. 1 (2009): 26–36.

———Salafism in Yemen: Transnationalism and Religious Identity. London: Hurst &
Company, 2011.

———„Yemen’s New Player.“ Le Monde Diplomatique, November 2014. English Editi‐
on. Zuletzt geprüft am 08.01.2022. https://mondediplo.com/2014/11/10yemen.

Bonnefoy, Laurent und Fayçal Ibn Cheikh. „Le rassemblement yéménite pour la
réforme (al-Islâh) face à la crise du 11 septembre 2001 et la guerre en Afghanistan:
Une diversité idéologiquement assumée.“ Chroniques Yéménites 9 (2001). Zuletzt
geprüft am 11.05.2021. https://journals.openedition.org/cy/73.

Bosanquet, Antonia. „One Manuscript, Many Books: The Manuscript and Editing
History of Aḥkām ahl al-dhimma.“ Die Welt des Islams 61 (2021): 153–180.

Böttcher, Annabelle. „Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim al-Jawziyya as Changing Salafi
Icons.“ In Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philosophy and Law, 461–92.

Boullata, Issa J. „The Rhetorical Interpretation of the Qurʾān: Iʿjāz and Related Top‐
ics.“ In Approaches to the History of the Interpretation of the Qurʾān. Hrsg. von
Andrew Rippin, 139–57. Oxford: Clarendon Press, 1988.

Bowen, Donna L. „Contemporary Muslim Ethics of Abortion.“ In Brockopp, Islamic
Ethics of Life, 51–80.

Bredekamp, Horst und Franziska Brons. „Fotografie als Medium der Wissenschaft:
Kunstgeschichte, Biologie und das Elend der Illustration.“ In Iconic Turn: Die neue
Macht der Bilder. Hrsg. von Christa Maar und Hubert Burda, 365–81. Köln: Du‐
Mont, 2004.

Brehony, Noel. Yemen Divided: The Story of a Failed State in South Arabia. London u.
New York: Tauris, 2013.

Brinkmann, Stefanie. „Marginal Commentaries in Ḥadīṯ Manuscripts.“ In Practices of
Commentary. Hrsg. von Christina Lechtermann, Stock und Markus, 6–44. Frankfurt
a. M.: Vittorio Klostermann, 2020.

Literaturverzeichnis

279

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://mondediplo.com/2014/11/10yemen
https://journals.openedition.org/cy/73
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://mondediplo.com/2014/11/10yemen
https://journals.openedition.org/cy/73


Brinton, Jacquelene G. Preaching Islamic Renewal: Religious Authority and Media in
Contemporary Egypt. Oakland: University of California Press, 2016.

Brockopp, Jonathan, Hrsg. Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Euthanasia. Stud‐
ies in Comparative Religion. Columbia: University of South Carolina Press, 2003.

Brockopp, Jonathan und Thomas Eich. „Introduction: Medical Ethics and Muslim
Perspectives.“ In Brockopp; Eich, Muslim Medical Ethics, 1–13.

———, Hrsg. Muslim Medical Ethics: From Theory to Practice. Studies in Comparative
Religion. Columbia: University of South Carolina Press, 2008.

Brooks, Harvey. „Scientific Concepts and Cultural Change.“ Daedalus 94, Nr. 1 (1965):
66–83.

Browers, Michaelle. „Origins and Architects of Yemen‘s Joint Meeting Parties.“ Interna‐
tional Journal of Middle East Studies 39, Nr. 4 (2007): 565–586.

Brown, Jonathan. The Canonization of al-Bukhārī and Muslim: The Formation and
Function of the Sunnī Ḥadīth Canon. Islam History and Civilization 69. Leiden: Brill,
2007.

———Hadith: Muhammad‘s Legacy in the Medieval and Modern World. Oxford:
Oneworld Publications, 2011.

vom Bruck, Gabriele. Islam, Memory, and Morality in Yemen: Ruling Families in Transi‐
tion. Contemporary Anthropology of Religion. New York: Palgrave Macmillan, 2005.

———„How the Past Casts its Shadows: Struggles for Ascendancy in Northern Yemen
in the Post-Salih Era.“ In Precarious Belongings: Being Shiʿi in Non-Shiʿi Worlds. Hrsg.
von Gabriele vom Bruck und Charles Tripp, 257–346. London: The Centre for
Academic Shiʿa Studies (CASS), 2017.

Bruckmayr, Philipp und Jan-Peter Hartung. „Challenges from ʻthe Peripheryʼ? Salaf ī
Outside the Arab World. Spotlights on Wider Asia.“ Die Welt des Islams 60, 2-3
(2020).

———„Introduction: Challenges from ʻthe Peripheryʼ? Salaf ī Islam Outside the Arab
World. Spotlights on Wider Asia.“ Die Welt des Islams 60, 2-3 (2020): 137–169.

Bryld, Mette und Nina Lykke. „From Rambo Sperm to Egg Queens: Two Versions
of Lennart Nilsson‘s Film on Human Reproduction.“ In Bits of Life: Feminism at
the Intersections of Media, Bioscience, and Technology. Hrsg. von Nina Lykke und
Anneke Smelik, 79–93. In vivo. Seattle: University of Washington Press, 2008.

Bucaille, Maurice. La Bible, le Coran et la science: Les écritures saintes examinées à la
lumière des connaissances modernes. Paris: Seghers, 1976.

———„The Qurʾan and Modern Science.“ The Muslim World League Journal 6, Nr. 10
(1979): 19–26.

———„Propagation of Erroneous Ideas about Islam.“ The Muslim World League Jour‐
nal 8, Nr. 5 (1981): 34–37.

———Les momies des pharaons et la médecine: Ramsès II à Paris et le pharaon et Moïse.
Paris: Séguier, 1987.

———The Bible, the Qurʾan and Science: The Holy Scriptures Examined in the Light of
Modern Knowledge. Qum: Ansariyan Publications, 1999. Übersetzt aus dem Frz. von
Alastair Pannell u. dem Autor.

Literaturverzeichnis

280

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Buckser, Andrew und Steven Glazier. „Preface.“ In The Anthropology of Religious Con‐
version. Hrsg. von Andrew Buckser und Steven Glazier, xi–xviii. Lanham, Md.:
Rowman & Littlefield, 2003.

Bummel, Julia. „Zeugung und pränatale Entwicklung des Menschen nach Schriften
mittelalterlicher muslimischer Religionsgelehrter über die ‚Medizin des Prophe‐
ten‘.“ Dissertation, Fachbereich Orientalistik Universität Hamburg, 1999.

———„Human Biological Reproduction in the Medicine of the Prophet.“ In Islamic
Medical and Scientific Tradition: Criticial Concepts in Islamic Studies. Hrsg. von
Peter E. Pormann, 332–41 2. Abingdon u. New York: Routledge, 2011.

Bunt, Gary. iMuslims: Rewiring the House of Islam. Islamic Civilisation and Muslim
Networks. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2009.

———Hashtag Islam: How Cyber-Islamic Environments Are Transforming Religious
Authority. Islamic Civilisation and Muslim Networks. Chapel Hill: University of
North Carolina Press, 2018.

Burgat, François und Marie Camberlin. „Révolution: Mode d‘emploi: Muhammad
Mahmûd al-Zubayrî et les erreurs des Libres.“ Chroniques Yéménites 9 (2001). Zuletzt
geprüft am 10.05.2021. https://journals.openedition.org/cy/68.

Burgat, François und Muhammad Sbitli. „Les Salafis au Yémen ou… La modernisa‐
tion malgré tout.“ Chroniques Yéménites 10 (2002): 123–152. Zuletzt geprüft am
03.06.2021. https://journals.openedition.org/cy/137.

Bürgel, Johann C. „Dogmatismus und Autonomie im wissenschaftlichen Denken des
islamischen Mittelalters.“ Saeculum 23 (1972): 30–46.

———„Secular and Religious Features of Medieval Arabic Medicine.“ In Asian Medical
Systems: A Comparative Study. Hrsg. von Charles Leslie, 44–62. Berkeley u.a.: Uni‐
versity of California Press, 1976.

Burns, William. Knowledge and Power: Science in World History. 2. Aufl. New York:
Routledge, 2019.

Burr, J. M. und Robert O. Collins. Revolutionary Sudan: Hasan al-Turabi and the
Islamist State, 1989-2000. Social, Economic and Political Studies of the Middle East
and Asia 90. Leiden u. Boston: Brill, 2003.

———Alms for Jihad: Charity and Terrorism in the Islamic World. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2006.

Butter, Michael. „Nichts ist, wie es scheint“: Über Verschwörungstheorien. Sonderausgabe
für die Bundeszentrale für politische Bildung. Berlin: Suhrkamp, 2018.

Campanini, Massimo. The Qurʾan: Modern Muslim Interpretations. London u. New
York: Routledge, 2011. Übersetzt von Caroline Higgitt.

Carapico, Sheila J. „Elections and Mass Politics in Yemen.“ Middle East Report, Nr. 185
(1993): 2–6.

———Civil Society in Yemen: The Political Economy of Activism in Modern Arabia.
Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 1998.

Carpentier, Nico, Kim C. Schrøder und Lawrie Hallett, Hrsg. Audience Transforma‐
tion: Shifting Audience Positions in Late Modernity. Routledge Studies in European
Communication Research and Education 1. New York: Routledge, 2014.

Literaturverzeichnis

281

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journals.openedition.org/cy/68
https://journals.openedition.org/cy/137
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.openedition.org/cy/68
https://journals.openedition.org/cy/137


Carrier, Martin, Wolfgang Krohn und Peter Weingart. „Experten und Expertise.“ In
Nachrichten aus der Wissensgesellschaft: Analysen zur Veränderung der Wissenschaft.
Hrsg. von Martin Carrier, Wolfgang Krohn und Peter Weingart, 293–304. Weilers‐
wist: Velbrück Wissenschaft, 2007.

Cerami, Cristina. Génération et substance: Aristote et Averroès entre physique et
métaphysique. Scientia Graeco-Arabica 18. Boston u. Berlin: De Gruyter, 2015.

Chehadeh, Alexius. al-Turabi zwischen Nachahmung (taqlīd) und Erneuerung (taǧdīd):
Sein Verständnis von Islam, islamischem Staat, Menschenrechten und Dschihad. Studi‐
en zur Friedensethik 59. Baden-Baden: Nomos, 2018.

Chih, Rachida und Catherine Mayeur-Jaouen. „Le cheikh Sha‘râwî, le pouvoir et la
télévision: L‘homme qui a donné un visage au Coran.“ In Saints et héros du Moyen-
Orient contemporain: Actes du colloque des 11 et 12 décembre 2000, à l‘Institut Univer‐
sitaire de France. Hrsg. von Catherine Mayeur-Jaouen, 189–209. Paris: Maisonneuve
et Larose, 2002.

Churchill, Frederick B. „The Rise of Classical Descriptive Embryology.“ In A Conceptu‐
al History of Modern Embryology. Hrsg. von Scott F. Gilbert, 1–29. Baltimore u.
London: The Johns Hopkins University Press, 1991.

Clarke, Morgan, Thomas Eich und Jenny Schreiber. „The Social Politics of Islamic
Bioethics.“ Die Welt des Islams 55 (2015): 265–277.

Commins, David. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. London u. New York:
Tauris, 2006.

———„From Wahhabi to Salafi.“ In Haykel; Hegghammer; Lacroix, Saudi Arabia in
Transition, 151–66.

Condit, Celeste M. Decoding Abortion Rhetoric. Urbana u. Chicago: University of
Illinois Press, 1990.

Conermann, Stephan. Muṣṭafā Maḥmūd (geb. 1921) und der modifizierte islamische
Diskurs im modernen Ägypten. Islamkundliche Untersuchungen 201. Berlin: Klaus
Schwarz, 1996.

Çoruh, Hakan. Modern Interpretation of the Qurʾan: The Contribution of Bediuzzaman
Said Nursi. Palgrave Series in Islamic Theology, Law, and History. Cham: Palgrave
Macmillan, 2019.

al-Daghistani, Sami. The Making of Islamic Economic Thought: Islamization, Law, and
Moral Discourses. Cambridge: Cambridge University Press, 2021.

aḏ-Ḏahabī, Muḥammad. at-Tafsīr wa-l-mufassirūn. 3 Bde. 2. al-Maktaba wahba, 2000.
Dallal, Ahmad. „Science and the Qurʾān.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the

Qurʾān, 4:540–58.
———Islam, Science, and the Challenge of History. The Terry Lectures. New Haven u.

London: Yale University Press, 2010.
Damir-Geilsdorf, Sabine. Herrschaft und Gesellschaft: Der islamistische Wegbereiter

Sayyid Quṭb und seine Rezeption. Würzburg: Ergon, 2003.
Daneshgar, Majid. Ṭanṭāwī Jawharī and the Qurʾān: Tafsīr and Social Concerns in the

Twentieth Century. Routledge Studies in the Qurʾan. Milton: Taylor and Francis,
2017.

Literaturverzeichnis

282

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


———„Bucaille, Maurice.“ In Encyclopaedia of the Qurʾān Online. Hrsg. von Jane
McAuliffe. 2019. Zuletzt geprüft am 31.05.2022. http://dx.doi.org/10.1163/1875-392
2_q3_EQCOM_051597.

Daston, Lorraine. „The History of Science and the History of Knowledge.“ KNOW 1,
Nr. 1 (2017): 131–154.

Daudaḥ, Muḥammad Ibrāhīm. „ʿAn ad-duktūr.“ Zuletzt geprüft am 24.01.2022. https://
www.drdoudah.com/ ادلكتور عن .html#gsc.tab=0.

———„Ḥaqāʾiq ʿilmīya f ī l-qurʾān afḥamat al-mukābirīn.“ Maǧallat al-haiʾa al‑ʿālamīya
li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 21. Zuletzt geprüft am 16.01.2017. http://w
ww.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Sci
entific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran.

———„Mawāʿīd ʿalāmāt al-ḥaml f ī l-qurʾān al-karīm.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya
li‑l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 4. Zuletzt geprüft am 10.01.2017. http://ww
w.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs
-of-pregnancy-in-the-Quran.

———„Muḫallaqa wa-ġair muḫallaqa: kanz min al-maʿrifa yakšifu l-ʿināya bi-l-insān
qabla maulidihi.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa‑s‑sunna,
Nr. 47 (2014): 60–64. Zuletzt geprüft am 23.02.2017. http://www.eajaz.org/eajaz_mag
z/isuue-47.pdf.

Davis-Floyd, Robbie. „Der technokratische Körper: Geburt in den USA als kulturelle
Ausdrucksform.“ In Auf den Spuren des Körpers in einer technogenen Welt. Hrsg.
von Barbara Duden und Dorothee Noeres, 319–61. Technik und Kultur 4. Opladen:
Leske u. Budrich, 2002.

DeLong-Bas, Natana. „Bin Bāz.“ In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE.
Demant, Peter R. Islam vs. Islamism: The Dilemma of the Muslim World. London u.

Westport: Praeger, 2006.
Demirel, Serdar. „Abortion from an Islamic Ethical Point of View.“ International Jour‐

nal of Business and Social Science 2, Nr. 1 (2011): 230–237.
ad-Dirīmlī, Mahā. „al-Ḥaml min aš-šahr al-awwal ilā t-tāsiʿ.“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam

al-islāmī 25, Nr. 265 (1987): 35–36.
Dockter, Cornelia, Martin Dürnberger und Aaron Langenfeld, Hrsg. Theologische

Grundbegriffe: Ein Handbuch. Stuttgart: Schöningh, 2021.
van Doorn-Harder, Nelly. „Teaching and Preaching.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia

of the Qurʾān, 205–31.
Douglas, J. L. The Free Yemeni Movement 1935-1962. Beirut: The American University

of Beirut, 1987.
Drees, Willem B. „Islam and Bioethics in the Context of ʻReligion and Scienceʼ.“ Zygon®

48, Nr. 3 (2013): 732–744.
Dresch, Paul. „The Tribal Factor in the Yemeni Crisis.“ In The Yemeni War of 1994:

Causes and Consequences. Hrsg. von Jamal S. al-Suwaidi, 33–55. London: Saqi
Books, 1995.

———A History of Modern Yemen. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

Literaturverzeichnis

283

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
https://www.drdoudah.com
https://www.drdoudah.com
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_051597
https://www.drdoudah.com
https://www.drdoudah.com
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/62-Fourth-Issue/877-Dates-signs-of-pregnancy-in-the-Quran
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/isuue-47.pdf


Dresch, Paul und Bernard Haykel. „Stereotypes and Political Styles: Islamists and
Tribesfolk in Yemen.“ International Journal of Middle East Studies 27, Nr. 4 (1995):
405–431.

Drews, Axel, Ute Gerhard und Jürgen Link. „Moderne Kollektivsymbolik.“ Internatio‐
nales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur, Forschungsreferate 1, Nr. 1
(1985): 256–375.

Duden, Barbara. Der Frauenleib als öffentlicher Ort: Vom Mißbrauch des Begriffs Leben.
Neuauflage [1991]. Frankfurt a.M.: Mabuse, 2007.

Duderija, Adis, Hrsg. The Sunna and its Status in Islamic Law: The Search for a Sound
Hadith. Palgrave Series in Islamic Theology, Law, and History. Basingstoke: Palgrave
Macmillan, 2015.

Dupret, Baudouin. Practices of Truth: An Ethnomethodological Inquiry into Arab Con‐
texts. Pragmatic & Beyond New Series 214. Amsterdam u. Philadelphia: John Benja‐
mins, 2011.

Dürnberger, Martin, Aaron Langenfeld, Magnus Lerch und Melanie Wurst, Hrsg. Stile
der Theologie: Einheit und Vielfalt katholischer Systematik in der Gegenwart. Ratio
fidei 60. Regensburg: Friedrich Pustet, 2017.

Ebrahim, Abul Fadl Mohsin. Abortion, Birth Control and Surrogate Parenting: An
Islamic Perspective. Indianapolis: American Trust Publications, 1989.

———„Biology as the Creation and Stages of Life.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of
the Qurʾān, 1:229–32.

Echchaibi, Nabil. „From Audio Tapes to Video Blogs: The Delocalisation of Authority
in Islam.“ Nations and Nationalism 17, Nr. 1 (2011): 25–44.

Edipoğlu, Kerim. „Islamisierung der Soziologie oder Soziologisierung des Islam? Indi‐
genisierungsansätze in Malaysia, Iran und der arabischen Welt.“ Dissertation Eber‐
hard Karls Universität Tübingen, 2005. Zuletzt geprüft am 14.10.2021. https://publika
tionen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259.

Edis, Taner. An Illusion of Harmony: Science and Religion in Islam. New York: Prome‐
theus Books, 2007.

Eich, Thomas. Islam und Bioethik: Eine kritische Analyse der modernen Diskussion im
islamischen Recht. Heceas: Aktuelle Debatte 1. Wiesbaden: Reichert, 2005.

———„Die Diskussion islamischer Rechtsgelehrter um pre-marital screening und die
Abtreibung behinderter Embryonen.“ In Kulturübergreifende Bioethik: Zwischen
globaler Herausforderung und regionaler Perspektive. Hrsg. von Thomas Eich und
Thomas S. Hoffmann, 152–78. Angewandte Ethik 4. Freiburg u. München: Alber,
2006.

———„Pan-Islam and ‘Yellow Peril’: Geo-Strategic Concepts in Salafi Writings before
World War I.“ In The Islamic Middle East and Japan: Perceptions, Aspirations, and
the Birth of Intra-Asian Modernity. Hrsg. von Renée Worringer, 123–37. Princeton
Papers: Interdisciplinary Journal of Middle Eastern Studies 14. Princeton: Markus
Wiener, 2007.

———„Bioethics.“ In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE, Online Edition.

Literaturverzeichnis

284

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259
https://publikationen.uni-tuebingen.de/xmlui/handle/10900/46259


———„Decision-Making Processes among Contemporary ʿUlamaʾ: Islamic Embryolo‐
gy and the Discussion of Frozen Embryos.“ In Brockopp; Eich, Muslim Medical
Ethics, 61–77.

———„Induced Miscarriage in Early Mālikī and Ḥanafī Fiqh.“ Islamic Law and Society
16 (2009): 302–336.

———„Islamische Bioethik: Determinanten und Elemente der Meinungsbildung und
Entscheidungsfindung.“ In Religion in Bioethischen Diskursen: Interdisziplinäre, In‐
ternationale und Interreligiöse Perspektiven. Hrsg. von Friedemann Voigt, 245–66.
Berlin u. New York: De Gruyter, 2010.

———„Constructing Kinship in Sunni Islamic Legal Texts.“ In Islam and Assisted Re‐
productive Technologies: Sunni and Shia Perspectives. Hrsg. von Marcia Inhorn und
Soraya Tremayne, 27–52. Berghahn Books, 2012.

———„Patterns in the History of the Commentation on the so-called ḥadīth Ibn
Masʿūd.“ Journal of Arabic and Islamic Studies 18 (2018): 137–167.

———„The Term nasama in Ḥadīth with a Focus on Material about Predestination
and the Unborn.“ Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Nr. 108 (2018):
21–47.

———„Zur Abtreibung in frühen islamischen Texten.“ Zeitschrift der Deutschen Mor‐
genländischen Gesellschaft 170, Nr. 2 (2020): 345–360.

———„The Topos of the Unborn in Early Islamic Predestination Debates: A Study of
the hadīth of Hudayfa Ibn Asīd in Sahīh Muslim.“ Rocznik Orientalistyczny, Nr. 1
(2021): 5–57.

Eich, Thomas und Doru Doroftei. Adam und Embryo: Ein Beitrag zur Erforschung der
Adamsgeschichte im Koran. Recht, Ethik und Gesellschaft im Vorderen Orient | Law,
Ethics and Society in the Middle East 3. Baden-Baden: Ergon, 2023.

Eich, Thomas und Johannes Grundmann. „Muslimische Rechtsmeinungen zu Hirntod,
Organtransplantation und Leben.“ Zeitschrift für medizinische Ethik 49, Nr. 3 (2003):
302–309.

Eickelman, Dale. „Mass Higher Education and the Religious Imagination in Contem‐
porary Arab Societies.“ American Ethnologist 19, Nr. 4 (1992): 643–655.

———„Clash of Cultures? Intellectuals, their Publics, and Islam.“ In Intellectuals in
the Modern Islamic World. Hrsg. von Stéphane A. Dudoignon, Komatsu Hisao und
Kosugi Yasushi, 289–304. New Horizons in Islamic Studies. London u. New York:
Routledge, 2006.

Elias, Amin und Youssef Aschi. „Science et islam aux 19e et 20e siècles: De la primauté
des sciences religieuses au «miracle scientifique» dans le Coran.“ Vingtième Siècle,
Nr. 130 (2016): 31–43. Zuletzt geprüft am 11.02.2022. https://www.cairn.info/revue-vi
ngtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm.

El-Rouayheb, Khaled. „From Ibn Hajar al-Haytamī (d. 1566) to Khayr al-Dīn al-Ālūsī
(d. 1899): Changing Views of Ibn Taymiyya among Non-Hanbalī Sunni Scholars.“ In
Ahmed; Rapoport, Ibn Taymiyya and his Times, 296–318.

Elshakry, Marwa. „Knowledge in Motion: The Cultural Politics of Modern Science
Translations in Arabic.“ Isis 99 (2008): 701–730.

Literaturverzeichnis

285

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm
https://www.cairn.info/revue-vingtieme-siecle-revue-d-histoire-2016-2-page-31.htm


Emerick, Yahiya. A Complete Idiot‘s Guide to Understanding Islam. A Complete Idiot’s
Guide. Indianapolis: Alpha, 2002.

Ende, Werner und Udo Steinbach, Hrsg. Der Islam in der Gegenwart. 5. aktualisierte
und erweiterte Ausgabe. München: Beck, 2005.

Endress, Gerhard, Hrsg. Organizing Knowledge: Encyclopaedic Activities in the Pre-
Eighteenth Century Islamic World. Islamic Philosophy Theology and Science 61.
Leiden u. Boston: Brill, 2006.

Engelkamp, Johannes. Das menschliche Gedächtnis: Das Erinnern von Sprache, Bildern
und Handlungen. Göttingen: Verlag für Psychologie, 1990.

Esmailzadeh, Mahdi, Abolfazl Farhadi und Hamid Shahghasemi. „Developmental Biol‐
ogy in Holy Quran.“ Journal of Physiology and Pathophysiology 3, Nr. 1 (2012): 1–7.

Esposito, John L., Hrsg. The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World: Oxford
Islamic Studies Online. New York: Oxford University Press, 1995. Zuletzt geprüft am
08.02.2018. http://www.oxfordislamicstudies.com/browse?type=article.

van Ess, Josef. Zwischen Ḥadīṯ und Theologie: Studien zum Entstehen prädestinatiani‐
scher Überlieferung. Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen
Orients 7. Berlin: De Gruyter, 1975.

Fancy, Nahyan. „Generation in Medieval Islamic Medicine.“ In Reproduction: Antiquity
to the Present Day. Hrsg. von Nick Hopwood, Rebecca Flemming und Lauren
Kassell, 129–40. Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2018.

Fandy, Mamoun. Saudi Arabia and the Politics of Dissent. London: Macmillan, 1999.
Fannin, Maria. „Making an ʻEmbryological Vision of the World ʼ: Law, Maternity

and the Kyoto Collection.“ In Reproductive Geographies: Bodies, Places and Politics.
Hrsg. von Marcia R. England, Maria Fannin und Helen Hazen, 17–30. Routledge
International Studies of Women and Place. London u. New York: Routledge, 2019.

Farquhar, Michael. Circuits of Faith: Migration, Education, and the Wahhabi Mission.
Stanford Studies in Middle Eastern and Islamic Societies and Cultures. Stanford:
Stanford University Press, 2017.

al-Faruqi, Ismail. „Islamizing the Social Sciences.“ The Muslim World League Journal 4,
Nr. 10 (1977): 27–32.

Fischer, Nils. „National Bioethics Committees in Selected States of North Africa and the
Middle East.“ Journal of International Biotechnology Law 5, Nr. 2 (2008): 45–58.

Fleet, Kate, Gudrun Krämer, Denis Matringe, John Nawas und Everett Rowson, Hrsg.
Encyclopaedia of Islam THREE: Online Edition. Leiden u.a.: Brill, 2008-2022.

Fogg, Brian J. et al. „What Makes Web Sites Credible? A Report on a Large Quantitative
Study.“ In CHI ’01: Proceedings of the SIGCHI Conference on Human Factors in
Computing Systems. Hrsg. von Association for Computing Machinery, 61–8. New
York 2001.

Forum Freigeisterhaus. „Prof Alfred Kröner wollte keinesfalls den Koran bestätigen.“
Zuletzt geprüft am 17.11.2021. https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542.

Foucault, Michel. Die Ordnung des Diskurses. 9. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2003.
Übersetzt von Walter Seitter.

Literaturverzeichnis

286

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.oxfordislamicstudies.com/browse?type=article
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.oxfordislamicstudies.com/browse?type=article
https://freigeisterhaus.de/viewtopic.php?t=18542


———Archäologie des Wissens. 16. Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2013. Übersetzt
von Ulrich Köppen.

Frei, Daniel. „Pfingstler werden und bleiben: Konsolidierung der Konversion im
chilenischen Pentekostalismus.“ In Religiöse Grenzüberschreitungen: Studien zu Be‐
kehrung, Konfessions- und Religionswechsel. Hrsg. von Christine Lienemann-Perrin
und Wolfgang Lienemann, 506–22. Studien zur außereuropäischen Christentumsge‐
schichte (Asien, Afrika, Lateinamerika) 20. Wiesbaden: Harrassowitz, 2012.

Frenschkowski, Marco. „Pfingstbewegung/Pfingstkirchen.“ In Religion in Geschichte
und Gegenwart: Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. Bd. 6.
Hrsg. von Hans D. Betz. 4., völlig neu bearb. Aufl., ungekürzte Studienausg. 8 Bde.,
1232–5. Tübingen: Mohr Siebeck, 2008.

Fuchs, Simon W. „Failing Transnationally: Local Intersections of Science, Medicine,
and Sectarianism in Modernist Shiʿi Writings.“ Modern Asian Studies 48, Nr. 2
(2014): 433–467.

Gad Makhlouf, Ahmed. „Zur Mitwirkung von Frauen an den Fiqh-Institutionen.“ Zeit‐
schrift für Recht und Islam 9 (2017): 135–154.

———Das Konzept des kollektiven iǧtihād und seine Umsetzungsformen: Analyse der
Organisation und Arbeitsweise islamischer Rechtsakademien. Leipziger Beiträge zur
Orientforschung 38. Berlin: Peter Lang, 2018.

Gallab, Abdullahi. The First Islamist Republic: Development and Disintegration of Is‐
lamism in the Sudan. Aldershot u.a.: Ashgate, 2008.

Gallab, Abdullahi A. Ḥasan al-Turabi: The Last of the Islamists: The Man and his Times
1932-2016. Lanham u.a.: Lexington, 2018.

Gardner, Vika, Salman Hameed und Carolina Mayes. „Preaching Science and Islam:
Dr. Zakir Naik and Discourses of Science and Islam in Internet Videos.“ Die Welt des
Islams 58, Nr. 3 (2018): 357–391.

Gasser, Raymond. Atlas of Human Embryology. Maryland: Harper and Row, 1975.
Georgetown University Qatar. „Islamic Bioethics Project.“ Zuletzt geprüft am

27.09.2022. https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics
-eib/.

Gesetzesdekret Nr. 73-2 vom 26. Dezember 1973 zur Änderung des Artikels 214 des
Strafgesetzbuches [Décret-Loi No. 73-2 du 26 Décembre 1973 portant modification
de l’article 214 du code penal/Marsūm ʿadad 2 li-sana 1973 muʾarraḫ f ī 26 dīsambir
1973 yataʿallaq bi-tanqīḥ al-faṣl 214 min al-maǧalla al-ǧināʾīya]. Zuletzt geprüft am
17.12.2022. https://legislation-securite.tn/ar/law/44573.

Gesink, Indira F. „̒Chaos on the Earthʼ: Subjective Truths versus Communal Unity in
Islamic Law and the Rise of Militant Islam.“ The American Historical Review 108,
Nr. 3 (2003): 710–733.

———Islamic Reform and Conservatism: Al-Azhar and the Evolution of Modern Sunni
Islam. Library of Modern Religion 10. Leiden u.a.: Tauris, 2010.

Ghaly, Mohammed. „Human Cloning through the Eyes of Muslim Scholars: The New
Phenomenon of the Islamic International Religioscientific Institutions.“ Zygon® 45,
Nr. 1 (2010): 7–35.

Literaturverzeichnis

287

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://ibp.qatar.georgetown.edu/encyclopedia-of-islamic-bioethics-eib/
https://legislation-securite.tn/ar/law/44573


———„The Beginning of Human Life: Islamic Bioethical Perspectives.“ Zygon® 47, Nr. 1
(2012): 175–213.

———„Human Embryology in the Islamic Tradition: The Jurists of the Post-formative
Era in Focus.“ Islamic Law and Society 21 (2014): 157–208.

———„Islamic Bioethics: The Inevitable Interplay of ʻTextsʼ and ʻContextsʼ.“ Bioethics
28, Nr. 2 (2014): ii–v.

———„Pre-Modern Islamic Medical Ethics and Graeco-Islamic-Jewish Embryolo‐
gy.“ Bioethics 28, Nr. 2 (2014): 49–58.

———„Biomedical Scientists as Co-Muftis: Their Contribution to Contemporary Is‐
lamic Bioethics.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 286–311.

Ghanem, Isam. Islamic Medical Jurisprudence. London: Arthur Probsthain, 1982.
Gharaibeh, Mohammad. Zur Attributenlehre der Wahhabiya unter besonderer Berück‐

sichtigung der Schriften Ibn ʿUṯaimīns (1929 – 2001). Bonner Islamstudien 27. Berlin:
EB, 2012.

Gibb, Hamilton A. R., Johannes H. Kramers, Évariste Lévi-Provençal und Joseph
Schacht, Hrsg. The Encyclopaedia of Islam, Second Edition 1. Leiden u. London: Brill,
1960.

Gillespie, Marie, Hrsg. Media Audiences. Maidenhead: Open University Press, 2005.
Gleave, Robert. „Maḳāṣid al-Sharīʿa.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition.

Bd. 12. Hrsg. von Peri Bearman et al., 569–70. Leiden: Brill, 2004.
Glosemeyer, Iris. „The First Yemeni Parliamentary Elections in 1993: Practising Democ‐

racy.“ Orient 34, Nr. 3 (1993): 439–451.
———Liberalisierung und Demokratisierung in der Republik Jemen, 1990-1994: Einfüh‐

rung und Dokumente. Aktueller Informationsdienst moderner Orient Sondernr. 14.
Hamburg: Deutsches Orientinstitut, 1995.

———Politische Akteure in der Republik Jemen: Wahlen, Parteien und Parlamente.
Hamburg: Deutsches Orientinstitut, 2001. Hochschulschrift.

———„Jemen.“ In Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 550–9.
Goerke, Kay. „Pränatale Medizin.“ In Gynäkologie und Geburtshilfe. Hrsg. von Kay

Goerke und Axel Valet, 137–42. hoch2. München: Elsevier, 2020.
Golden, Daniel. „Western Scholars Play Key Role in Touting ʻScienceʼ of the

Quran.“ Wall Street Journal, 23.01.2002. http://www.wsj.com/articles/SB10117381
46332966760.

Goldziher, Ignaz. Die Richtungen der islamischen Koranauslegung: An der Universität
Upsala gehaltene Olaus-Petri-Vorlesungen. Unveränderter Neudruck. Leiden: Brill,
1952.

Golshani, Mehdi. The Holy Quran and the Science of Nature. Teheran: Islamic Propaga‐
tion Organization, 1986.

Görke, Andreas. „Die Spaltung des Mondes in der modernen Koranexegese und im
Internet.“ Die Welt des Islams 50, Nr. 1 (2010): 60–116.

Gril, Denis. „Miracles.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Qurʾān, 3:392–9.

Literaturverzeichnis

288

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760
http://www.wsj.com/articles/SB1011738146332966760


Grundmann, Johannes. „Scharia, Hirntod und Organtransplantation: Kontext und
Wirkung zweier islamischer Rechtsentscheidungen im Nahen und Mittleren Osten.“
Orient 45, Nr. 1 (2004): 27–46.

———Islamische Internationalisten: Strukturen und Aktivitäten der Muslimbruder‐
schaft und der Islamischen Weltliga. Heceas: Aktuelle Debatte 2. Wiesbaden: Rei‐
chert, 2005.

———„Islamismus, Bildung und Gesellschaft in Jordanien am Beispiel des privaten
Hochschulwesens.“ Dissertation, Seminar für Orientalistik und Islamwissenschaft
Ruhr-Universität Bochum, 2011. Zuletzt geprüft am 14.10.2021. https://hss-opus.ub.ru
hr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641.

Guénon, Melanie. „ʿAbd al-Majīd al-Zindānī’s iʿjāz ʿilmī Approach: Embryonic Devel‐
opment in Q. 23:12-14 as a Scientific Miracle.“ Journal of Qurʾanic Studies 21, Nr. 3
(2019): 32–56.

Guessoum, Nidhal. Islam‘s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Mod‐
ern Science. London u.a.: Tauris, 2011.

———„Islam and Science: The Next Phase of Debates.“ Zygon® 50, Nr. 4 (2015): 854–
876.

al-Ǧundī, Aḥmad Raǧāʾī, Hrsg. al-Islām wa-l-muškilāt aṭ-ṭibbīya al-muʿāṣira: 1: al‑inǧāb
fī ḍauʾ al-islām: ṯabat kāmil al-aʿmāl nadwat al-inǧāb fī ḍauʾ al-islām. Unter Mitar‐
beit von al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh. Silsilat maṭbūʿāt munaẓẓamat aṭ-ṭibb
al-islāmī 1. Kuwait: al-Munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, 1983.

———, Hrsg. al-Islām wa-l-muškilāt aṭ-ṭibbīya al-muʿāṣira: 2: al-ḥayāt al-insānīya:
bidāyatuhā wa-nihāyatuhā fī l-mafhūm al-islāmī: ṯabat kāmil li-ʿamāl nadwat
al‑ḥayāt al-insānīya: bidāyatuhā wa-nihāyatuhā fī l-mafhūm al-islāmī. Unter Mit‐
arbeit von al‑ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh. Silsilat maṭbūʿāt al-munaẓẓama
al-islāmīya li‑l-ʿulūm aṭ‑ṭibbīya 2. Kuwait: al-Munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm
aṭ-ṭibbīya, 1985.

al-Ǧundī, Aḥmad Raǧāʾī, al-ʿAwaḍī, ʿAbd ar-Raḥmān ʿAbd Allāh und ʿAlī Yūsuf as‑Saif,
Hrsg. al-Abḥāṯ wa-aʿmāl al-muʾtamar al-ʿālamī al-ḫāmis ʿan aṭ-ṭibb al-islāmī. Našrat
aṭ-ṭibb al-islāmī 5. Kuwait: al-Munaẓẓama al-islāmīya li-l-ʿulūm aṭ-ṭibbīya, 1988.

Gutas, Dimitri. Avicenna and the Aristotelian Tradition: Introduction to Reading Avicen‐
na‘s Philosophical Works. Islamic Philosophy and Theology 4. Leiden u.a.: Brill, 1988.

Haenni, Patrick. L‘islam de marché: L‘autre révolution conservatrice. La république des
idées. Paris: Seuil, 2005.

al-Haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna. „Maǧallat al-haiʾa
al‑ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna.“ Zuletzt geprüft am 20.09.2021.
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine.

al-Haiʾa li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna. „Magazine.“ Zuletzt geprüft am
21.03.2019. http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine.

———„About Us.“ Zuletzt geprüft am 18.01.2022. https://web.archive.org/web/2011050
5174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&
id=46&Itemid=70&lang=en.

Literaturverzeichnis

289

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
https://hss-opus.ub.ruhr-uni-bochum.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/2641
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
http://www.eajaz.org/index.php/Magazine/Issues-of-the-magazine
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en
https://web.archive.org/web/20110505174122/http://www.eajaz.org/eajaz/index.php?option=com_content&view=article&id=46&Itemid=70&lang=en


al-Haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna. „Maǧlis idārat al-haiʾa
yaʿqidu iǧtimāʿahu r-rābiʿ.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l‑qurʾān
wa-s-sunna, Nr. 34 (2009): 52–54. Zuletzt geprüft am 25.01.2017. http://www.eajaz.or
g/eajaz_magz/34.pdf.

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunnī Uṣūl
al‑Fiqh. Cambridge: Cambridge University Press, 1997.

———The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge University
Press, 2005.

Hamdy, Sherine. Our Bodies Belong to God: Organ Transplants, Islam, and the Struggle
for Human Dignity in Egypt. Berkeley u.a.: University of California Press, 2012.

Hammer, Olav. Claiming Knowledge: Stategies of Epistemology from Theosophy to the
New Age. Numen Book Series: Studies in the History of Religions 90. Leiden u.a.:
Brill, 2001.

Harms, Florian. Cyberdaʿwa: Islamische Mission im Internet: Voraussetzungen, Analyse
und Vergleich von daʿwa-Sites im World Wide Web. Berichte aus der Orientalistik.
Aachen: Shaker, 2007.

Harrison, Peter. „̒Scienceʼ and ʻReligionʼ: Constructing the Boundaries.“ In Science and
Religion: New Historical Perspectives. Hrsg. von Geoffrey Cantor, Thomas Dixon und
Stephen Pumfrey, 23–49. New York: Cambridge University Press, 2010.

———The Territories of Science and Religion. Chicago u. London: The University of
Chicago Press, 2015.

Hartung, Jan-Peter. Viele Wege und ein Ziel: Leben und Wirken von Sayyid Abū l-Hasan
ʿAlī al-Hasanī Nadwī (1914-1999). Kultur, Recht und Politik in muslimischen Gesell‐
schaften 6. Würzburg: Ergon, 2004.

———A System of Life: Mawdūdī and the Ideologisation of Islam. London: Hurst &
Company, 2013.

———„What Makes a ʻMuslim Intellectualʼ?: On the Pros and Cons of a Catego‐
ry.“ Middle East - Topics & Arguments 1, Nr. 1 (2013): 35–45.

Hartung, Jan-Peter und Guido Steinberg. „Islamistische Gruppen und Bewegungen.“ In
Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 681–95.

Hasan, Noorhaidi. „Integrating Islam and Science: Models, Challenges, and Opportu‐
nities in Indonesian Institutions of Higher Learning.“ In Knowledge, Science, and
Local Tradition: Multiple Perspectives on the Middle East and Southeast Asia in
Honor of Fritz Schulze. Hrsg. von Irene Schneider und Holger Warnk, 1–12. Studies
on Islamic Cultural and Intellectual History 3. Wiesbaden: Harrassowitz, 2021.

Hasan, Noorul. „The Sin of Killing a Human Being.“ The Muslim World League Journal
29 (2001): 14–15.

Hathout, Hassan. Topics in Islamic Medicine. Kuwait: o.A., 1983.
———Islamic Perspectives in Obstetrics and Gynaecology. Kuwait: o.A., 1996.
Hatina, Meir, Hrsg. Guardians of Faith in Modern Times: ʿUlamaʾ in the Middle East.

Social, Economic and Political Studies of the Middle East and Asia 105. Bosten u.
Leiden: Brill, 2009.

Literaturverzeichnis

290

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf
http://www.eajaz.org/eajaz_magz/34.pdf


Haustein, Jörg und Giovanni Maltese. „Pfingstliche und charismatische Theologie:
Eine Einführung.“ In Handbuch pfingstliche und charismatische Theologie. Hrsg. von
Jörg Haustein und Giovanni Maltese, 15–68. Academic. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2014.

Haykel, Bernard. Revival and Reform in Islam: The Legacy of Muhammad al-Shawkānī.
Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2003.

———„On the Nature of Salafi Thought and Action.“ In Meijer, Global Salafism: Is‐
lam‘s New Religious Movement, 33–57.

Haykel, Bernard, Thomas Hegghammer und Stéphane Lacroix, Hrsg. Saudi Arabia in
Transition: Insights on Social, Political, Economic and Religious Change. New York:
Cambridge University Press, 2015.

Hegghammer, Thomas. „Jihadi-Salafis or Revolutionaries? On Religion and Politics in
the Study of Militant Islamism.“ In Meijer, Global Salafism: Islam‘s New Religious
Movement, 244–66.

———Jihad in Saudi-Arabia: Violence and Pan-Islamism since 1979. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2010.

———The Caravan: Abdallah Azzam and the Rise of Global Jihad. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2020.

Heibach, Jens. „Contesting the Monopoly of Interpretation: The Uneasy Relationship
Between Ulama and Sunni Parties in Yemen.“ Middle Eastern Studies 51, Nr. 4 (2015):
563–584.

Heine, Peter. „Die Akademie für islamisches Recht (fiqh).“ Rechtstheorie 16, 1-4 (1985):
499–502.

Hepfer, Karl. Verschwörungstheorien: Eine philosophische Kritik der Unvernunft. Lizenz‐
ausgabe für die Bundeszentrale für politische Bildung. Bielefeld: Transcript, 2015.

———„‘Alternative Wirklichkeiten‘ und die Sehnsucht nach dem Absoluten.“ In Stumpf;
Römer, Verschwörungstheorien im Diskurs, 9–31.

Hess, David. „Crosscurrents: Social Movements and the Anthropology of Science and
Technology.“ American Anthropologist 109, Nr. 3 (2007): 463–472.

Hirschler, Konrad. The Written Word in the Medieval Arabic Lands: A Social and
Cultural History of Reading Practices. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2013.

Hitzler, Ronald. „Wissen und Wesen des Experten: Ein Annäherungsversuch - zur
Einleitung.“ In Expertenwissen: Die institutionalisierte Kompetenz zur Konstruktion
von Wirklichkeit. Hrsg. von Ronald Hitzler, Anne Honer und Christoph Maeder,
13–30. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1994.

Hoffmann, Joachim und Johannes Engelkamp. Lern- und Gedächtnispsychologie.
2. Aufl. Berlin u. Heidelberg: Springer, 2017.

Holert, Tom. „Bildfähigkeiten: Visuelle Kultur, Repräsentationskritik und Politik der
Sichtbarkeit.“ In Imagineering: Visuelle Kultur und Politik der Sichtbarkeit. Hrsg. von
Tom Holert, 14–33. Jahresring 47. Köln: Oktagon, 2000.

Holmes Katz, Marion. „The Problem of Abortion in Classical Sunni fiqh.“ In Brockopp,
Islamic Ethics of Life, 25–50.

Literaturverzeichnis

291

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Hoodbhoy, Pervez. Islam and Science: Religious Orthodoxy and the Battle for Rationali‐
ty. London u. New Jersey: Zed Books, 1991.

Hoover, Jon. Ibn Taymiyya. Makers of the Muslim World. New York: Oneworld Publi‐
cations, 2019.

Hu, Yifeng und Shyam Sundar. „Effects of Online Health Sources on Credibility and
Behavioral Intentions.“ Communication Research 37, Nr. 1 (2010): 105–132.

Hussain, Mohammed Mehboob. Islamic Sciences: An Analytical Study of Science in the
Light of Quranic Verses. Hyderabad: Seat Quest India, 2013 [?].

Hussain, Sikandar. „The Clot (al-ʿAlaq).“ The Islamic Quarterly 24 (1980): 107–110.
Hye, Hamid Abdul. „Duality in Allah’s Creations.“ The Muslim World League Journal

20, Nr. 1 (1992): 25–29.
Ibn Bāz, ʿAbd al-ʿAzīz. „Fatwa ‚Ḥukm iǧhāḍ al-ǧanīn‘.“ Zuletzt geprüft am 12.04.2021.

https://binbaz.org.sa/fatwas/7921/ اجلنني-اهجاض-حمك .
———„Fatwa ‚Maʿnā qaulihi taʿālā ‘.“ Zuletzt geprüft am 12.04.2021. https://binbaz.org.s

a/fatwas/8938/ خلق-بعد-من-خلقا-اهماتمك-بطون-ِف-خيلقمك-معىن-ما .
———„Fatwa ‚Šarh ḥadīṯ‘.“ Zuletzt geprüft am 12.04.2021. https://binbaz.org.sa/fatwas/1

0566/ تس̑تقر-بعدما-النطاة-عىل-املَل-يدخل-معىن-ما .
———„Fatwa ‚Tafsīr qaulihi taʿālā‘.“ Zuletzt geprüft am 12.04.2021. https://binbaz.org.sa

/fatwas/17142/ اهماتمك-بطون-ِف-خيلقمك-تعاىل-قوهل-تاسري .
———„al-Ǧanīnu lā yatimmu ḫalquhu wa-lā tunfaḫu f īhi r-rūḥ illā baʿda arbaʿati

ašhur.“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 27, Nr. 283 (1988): 41.
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī, Aḥmad b. ʿAlī. Fatḥ al-bārī bi-šarḥ Ṣahīḥ al-Imām Abī ʿAbd

Allāh Muḥammad Ibn Ismāʿīl al-Buḫārī Bd. 11. Kairo: Dār al-bayān li-t-turāṯ, 1986.
Ediert von Muḥibb ad-Dīn al-Ḫatīb.

Ibn Kaṯīr, Ismāʿīl b. ʿUmar. Tafsīr al-qurʾān al-ʿaẓīm: muǧallad 3: sūrat al-isrāʾ - sūrat
yā-sīn. Kairo: Dār ṯābit, 1994.

Ibn Manẓūr, Muḥammad b. Mukarram. Lisān al-ʿarab 7. Beirut: Dār Ṣādir u. Dār
Bairūt, 1956.

———Lisān al-ʿarab 9. Beirut: Dār Ṣādir, 2000.
Ibn Qayyim al-Ǧauzīya, Muḥammad b. Abī Bakr. aṭ-Ṭibb an-nabawī. Beirut: Dār

al‑kutub al-ʿilmīya, 1957. Herausgegeben von ʿAbd al-Ġanī ʿAbd al-Ḫāliq u. ʿĀdil
al‑Azharī.

———Tuḥfat al-maudūd bi-aḥkām al-maulūd. Bombay [Mumbai]: Šaraf ad-Dīn
al‑Kūtūbī, 1961. Herausgegeben von ʿAbd al-Ḥakīm Šaraf ad-Dīn.

———at-Tibyān fī aqsām al-qurʾān. Kairo: Dār aṭ-ṭibāʿa al-muḥammadīya, 1968. Her‐
ausgegeben von Ṭaha Yūsuf Šāhīn.

———Tuḥfat al-maudūd bi-aḥkām al-maulūd. Amman: Dār al-fikr, 1988. Heraus‐
gegeben von ʿAbd al-Latīf Āl Muḥammad Ṣāliḥ al-Fawāʿīr.

———aṭ-Ṭibb an-nabawī. Kairo: ad-Dār al-miṣrīya al-lubnānīya, 1989. Herausgegeben
von Muḥammad Fatḥī Abū Bakr u. Muṣṭafā Maḥmūd.

———Tuḥfat al-maudūd bi-aḥkām al-maulūd. Kairo: Dār Ibn-Raǧab, 1999. Herausge‐
geben von Aḥmad Sulaimān.

Literaturverzeichnis

292

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://binbaz.org.sa/fatwas/7921
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/8938
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/10566
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142
https://binbaz.org.sa/fatwas/17142


Ibn Taimīya, Abū al-Abbās Taqī ad-Dīn Aḥmad b. ʿAbd al-Ḥalīm. Muqaddima fī uṣūl
at‑tafsīr. 2. Aufl. Kuwait: Dār al-qurʾān al-karīm, 1972. Herausgegeben von Adnān
Zarzūr.

İhsanoğlu, Ekmeleddin. „Modern Islam.“ In Science and Religion Around the World.
Hrsg. von John H. Brooke und Ronald L. Numbers, 148–74. Oxford u.a.: Oxford
University Press, 2011.

Imtiyaz, Yusuf, Hrsg. Islam and Knowledge: Al Faruqi‘s Concept of Religion in Islamic
Thought. Essays in Honor of Ismaʿil Al Faruqi. London u.a.: Tauris, 2012.

Inter-Parliamentary Union. „Yemen: Majlis Annowab (House of Representatives).“ Zu‐
letzt geprüft am 05.05.2021. http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm.

Iqbal, Muzaffar. Science and Islam. Westport u.a.: Greenwood Press, 2007.
Islam, Sharmin, Bin Nordin Rusli und Bin Mohd Noor Hanapi. „Ethical Considera‐

tions on In Vitro Fertilization Technologies in Bangladesh.“ Bangladesh Journal of
Medical Science 12, Nr. 2 (2013): 121–128.

Islamic Education and Research Academy. „About Us.“ Zuletzt geprüft am 15.03.2022.
https://iera.org/.

Islamische Weltliga. „Members of the Supreme World Council of Masajid.“ The Muslim
World League Journal 15, ½ (1987): 19–20.

Islamische Weltliga Online. „Maǧālis ar-rābiṭa.“ Zuletzt geprüft am 31.03.2021. https://w
ww.themwl.org/ar/MWL-Profile.

Islamweb. „Consistency between the Quran and Modern Science -II.“ Zuletzt geprüft
am 18.03.2022. https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-th
e-quran-and-modern-science-ii.

Jäckel, Florian. „Wenn wir sagen, dass der Tropfen Mensch wird“: Vorstellungen ungebo‐
renen Lebens bei Bar ʿEḇrāyā (1226–1286 n. Chr.). Recht, Ethik und Gesellschaft
im Vorderen Orient | Law, Ethics and Society in the Middle East 2. Baden-Baden:
Ergon, 2022.

Jäger, Siegfried. Kritische Diskursanalyse: Eine Einführung. 6., vollständig überarbeitete
Auflage. Edition Diss 3. Münster: Unrast, 2012.

Jahn, Ilse, Hrsg. Geschichte der Biologie: Theorien, Methoden, Institutionen, Kurzbiogra‐
phien. Unter Mitarbeit von Erika Krauße. 3., neubearbeitete und erweiterte Auflage.
Jena u.a.: Fischer, 1998.

Jansen, Johannes J. The Interpretation of the Koran in Modern Egypt. Photomechanical
Reprint. Leiden: Brill, 1980.

Jawaid, Mahmood. The Quranic Stages in Human Development. 2016.
Jelić, Jordan. „Die Islamische Weltliga und die Organisation der Islamischen Konfe‐

renz.“ Internationale Politik 36, Nr. 856 (1985): 14–17.
Jindra, Ines W. „How Religious Content Matters in Conversion Narratives to Various

Religious Groups.“ Sociology of Religion 72, Nr. 3 (2011): 275–302.
Johansen, Baber. Contingency in a Sacred Law: Legal and Ethical Norms in the Muslim

Fiqh. Studies in Islamic Law and Society 7. Leiden u.a.: Brill, 1999.
Johnsen, Gregory. The Last Refuge: Yemen, Al-Qaeda, and the Battle for Arabia. Lon‐

don: Oneworld Publications, 2013.

Literaturverzeichnis

293

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm
https://iera.org/
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.ipu.org/parline/reports/2353_arc.htm
https://iera.org/
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.themwl.org/ar/MWL-Profile
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii
https://www.islamweb.net/en/article/135423/consistency-between-the-quran-and-modern-science-ii


———„Yemen’s Al-Iman University: A Pipeline for Fundamentalists?“ Terrorism Moni‐
tor 4, Nr. 22 (2016). Zuletzt geprüft am 08.11.2016. https://jamestown.org/program/ye
mens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/.

———„Zindani, Abd al-Majid al- (1938–).“ Zuletzt geprüft am 04.05.2021. https://www.
encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zind
ani-abd-al-majid-al-1938.

Jordanova, Ludmilla. „The Social Construction of Medical Knowledge.“ The Society for
the Social History of Medicine 8, Nr. 3 (1995): 361–381.

Jülich, Solveig. „Fetal Photography in the Age of Cool Media.“ In History of Participato‐
ry Media: Politics and Publics, 1750-2000. Hrsg. von Anders Ekström et al., 125–41.
Routledge Studies in Cultural History 13. New York: Routledge, 2011.

———„Lennart Nilsson‘s A Child Is Born: The many Lives of a Best-Selling Pregnancy
Advice Book.“ Culture Unbound 7 (2015): 627–648.

———„The Making of a Best-Selling Book on Reproduction: Lennart Nilsson‘s A Child
is Born.“ Bulletin of the History of Medicine 89, Nr. 3 (2015): 491–525.

———„Picturing Abortion Opposition in Sweden: Lennart Nilsson’s Early Pho‐
tographs of Embryos and Fetuses.“ Social History of Medicine 31, Nr. 2 (2018): 278–
307.

von Kügelgen, Anke. „The Poison of Philosophy: Ibn Taymiyya‘s Struggle for and
against Reason.“ In Krawietz; Tamer, Islamic Theology, Philosophy and Law, 253–
328.

———„Einleitung.“ In von Kügelgen, Philosophie in der islamischen Welt, XIX–XLIII.
———, Hrsg. Philosophie in der islamischen Welt: 19. und 20. Jahrhundert: Arabischer

Sprachraum. Völlig neu bearbeitete Ausgabe. Grundriss der Geschichte der Philoso‐
phie 4/1. Basel: Schwabe, 2021.

von Kügelgen, Anke und Sarhan Dhouib. „Einleitung Arabischer Sprachraum: Philoso‐
phie- und Wissenschaftsverständnis im Wandel (1. Hälfte 19. Jahrhundert bis 1920er
Jahre).“ In von Kügelgen, Philosophie in der islamischen Welt, 1–24.

Kalin, Ibrahim. „Three Views of Science in the Islamic World.“ In God, Life, and the
Cosmos: Christian and Islamic Perspectives. Hrsg. von Syed Nonamul Haq, Muzaffar
Iqbal und Ted Peters, 43–75. Aldershot u.a.: Ashgate, 2002.

Kalmbach, Hilary. Islamic Knowledge and the Making of Modern Egypt. Cambridge:
Cambridge University Press, 2020.

Kareem, Elias. „Embryology in the Qurʾān: A Description of the Alaqah Stage.“ Unver‐
öffentlichtes Manuskript, zuletzt geprüft am 10.01.2023. https://www.academia.edu/1
360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage.

Kästner, Ralph, Manfred Stauber, Thomas Schramm, Thomas Grubert und Hans F.
Staiger. „Untersuchungen in der Schwangerschaft.“ In Duale Reihe Gynäkologie und
Geburtshilfe. Hrsg. von Manfred Stauber und Thomas Weyerstahl. 4. vollständig
überarbeitete Auflage, 500–37. Stuttgart u.a.: Thieme, 2013.

Katz, Mark. „Yemeni Unity and Saudi Security.“ Middle East Policy 1, Nr. 1 (1992): 117–
135.

Kazim, Ebrahim. „Death, Rooh (Soul) and Nafs (Self ).“ The Muslim World League
Journal 19, 1-2 (1991): 41–47.

Literaturverzeichnis

294

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://jamestown.org/program/yemens-al-iman-university-a-pipeline-for-fundamentalists/
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.encyclopedia.com/international/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/zindani-abd-al-majid-al-1938
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage
https://www.academia.edu/1360747/Embryology_in_the_Quran_A_description_of_the_Alaqah_stage


Keller, Reiner. Wissenssoziologische Diskursanalyse: Grundlegung eines Forschungspro‐
gramms. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2005.

———„Wissenssoziologische Diskursanalyse als interpretative Analytik.“ In Die diskur‐
sive Konstruktion von Wirklichkeit: Zum Verhältnis von Wissenssoziologie und Dis‐
kursforschung. Hrsg. von Reiner Keller et al., 49–75. Erfahrung - Wissen - Imaginati‐
on. Schriften zur Wissenssoziologie 10. Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005.

Kellner, Martin. Islamische Rechtsmeinungen zu medizinischen Eingriffen an den Gren‐
zen des Lebens: Ein Beitrag zur kulturübergreifenden Bioethik. Mitteilungen zur
Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt 29. Würzburg: Ergon, 2010.

Kersten, Carool. Cosmopolitans and Heretics: New Muslim Intellectuals and the Study of
Islam. London: Hurst & Company, 2011.

———Contemporary Thought in the Muslim World: Trends, Themes and Issues. Abing‐
don u. New York: Routledge, 2019.

Kitcher, Philip. Science in a Democratic Society. New York: Prometheus Books, 2011.
Klassen, Pamela E. „Medicine.“ In The Oxford Handbook of the Study of Religion. Hrsg.

von Steven Engler und Michael Stausberg, 401–14. Oxford: Oxford University Press,
2016.

Knoblauch, Hubert. Wissenssoziologie. Konstanz: UVK-Verl.-Ges., 2005.
Köhler, Kevin. „Stämme, Staat und politischer Islam im Jemen: Die Islah-Partei zwi‐

schen Regime und Opposition.“ In Politischer Islam im Vorderen Orient: Zwischen
Sozialbewegung, Opposition und Widerstand. Hrsg. von Holger Albrecht und Kevin
Köhler, 165–82. Baden-Baden: Nomos, 2008.

Kokoschka, Alina und Birgit Krawietz. „Appropriation of Ibn Taymiyya and Ibn Qayy‐
im al-Jawziyya: Challenging Expectations of Ingenuity.“ In Krawietz; Tamer, Islamic
Theology, Philosophy and Law, 1–33.

Krämer, Benjamin. Mediensozialisation: Theorie und Empirie zum Erwerb medienbezo‐
gener Dispositionen. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2013.

Krämer, Gudrun. Gottes Staat als Republik: Reflexionen zeitgenössischer Muslime zu
Islam, Menschenrechten und Demokratie. Studien zu Ethnizität, Religion und Demo‐
kratie 1. Baden-Baden: Nomos, 1999.

Kravel-Tovi, Michal. „Rite of Passing: Bureaucratic Encounters, Dramaturgy, and Jew‐
ish Conversion in Israel.“ American Ethnologist 39, Nr. 2 (2012): 371–388.

Krawietz, Birgit. Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam.
Schriften zur Rechtstheorie 208. Berlin: Duncker u. Humblot, 2002.

———„Normative Islam and Global Scientific Knowledge.“ In The Globalization of
Knowledge in History. Hrsg. von Jürgen Renn, 295–310. Max Planck Research Library
for the History and Development of Knowledge 1. Berlin: Max-Planck-Institut für
Wissenschaftsgeschichte, 2012.

———„Open Source Salafiyya: Zugriff auf die islamische Frühzeit durch Ibn Qayyim
al-Dschauziyya.“ In Salafismus in Deutschland: Ursprünge und Gefahren einer isla‐
misch-fundamentalistischen Bewegung. Hrsg. von Thorsten Schneiders, 89–102. Glo‐
bal, Local Islam. Bielefeld: Transcript, 2014.

Literaturverzeichnis

295

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Krawietz, Birgit und Georges Tamer, Hrsg. Islamic Theology, Philosophy and Law:
Debating Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim al-Jawziyya. Unter Mitarbeit von Alina
Kokoschka. Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients 27. Berlin u.
Boston: De Gruyter, 2013.

Kretschmann, Carsten. „Einleitung: Wissenspopularisierung - ein altes, neues For‐
schungsfeld.“ In Kretschmann, Wissenspopularisierung, 7–21.

———, Hrsg. Wissenspopularisierung: Konzepte der Wissensverbreitung im Wandel.
Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 4. Berlin: Akademie-Verlag, 2003.

Kröner, Alfred. „Wissenschaftler zu den Wundern im Koran - Alfred Kröner.“ Zuletzt
geprüft am 25.11.2021. https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY.

Kruk, Remke. „Ibn Bājja’s Commentary on Aristotle’s De Animalibus.“ In The Ancient
Tradition in Christian and Islamic Hellenism. Hrsg. von Gerhard Endress und Remke
Kruk, 165–79. Leiden: Research School CNWS, 1997.

Kübler, Hans-Dieter. „Medienwirkungen versus Mediensozialisation.“ In Vollbrecht;
Wegener, Handbuch Mediensozialisation, 17–31.

———„Wissen.“ In Vollbrecht; Wegener, Handbuch Mediensozialisation, 306–15.
Kuiper, Matthew. Daʿwa and other Religions: Indian Muslims and the Modern Resur‐

gence of Global Islamic Activism. Routledge Islamic Studies Series 27. London u. New
York: Routledge, 2018.

———Daʿwa: A Global History of Islamic Missionary Thought and Practice. The New
Edinburgh Islamic Surveys. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2021.

Kukkonen, Taneli. „Faculties in Arabic Philosophy.“ In The Faculties: A History. Hrsg.
von Dominik Perler, 66–96. Oxford Philosophical Concepts. Oxford u.a.: Oxford
University Press, 2015.

Lacroix, Stéphane. Les islamistes saoudiens: Une insurrection manquée. Paris: Presses
Universitaires de France, 2010.

———Awakening Islam: The Politics of Religious Dissent in Contemporary Saudi Ara‐
bia. Cambridge: Harvard University Press, 2011.

———„Understanding Stability and Dissent in the Kingdom: The Double-Edged Role
of the jama‘at in Saudi Politics.“ In Haykel; Hegghammer; Lacroix, Saudi Arabia in
Transition, 167–80.

Langston, Elizabeth M. The Islamist Movement and Tribal Networks: Islamist Party
Mobilization amongst the Tribes of Jordan and Yemen. PhD thesis, University of
Kentucky, 2005.

Larkin, Brian. „Ahmed Deedat and the Form of Islamic Evangelism.“ Social Text 26,
Nr. 3 (2008): 101–121.

Latt, Swe Swe und Akbar Shah Tun Aung. „Internet Usage from Islamic Perspective:
A Preliminary Survey with First Year Medical Students, Kuantan Campus, Pahang
2015.“ International Journal on Recent and Innovation Trends in Computing and
Communication 5, Nr. 2 (2017): 207–213.

Lauritzen, Paul. „Visual Bioethics.“ The American Journal of Bioethics 12, Nr. 8 (2008):
50–56.

Literaturverzeichnis

296

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=u_Pkci7H-BY


Lauzière, Henri. The Making of Salafism: Islamic Reform in the Twentieth Century.
Religion, Culture, and Public Life. New York: Columbia University Press, 2016.

Lav, Daniel. Radical Islam and the Revival of Medieval Theology. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, 2012.

Layish, Aharon. „Ḥasan al-Turābī (1932-)*.“ In Islamic Legal Thought: A Compendium
of Muslim Jurists. Hrsg. von Oussama Arabi, David S. Powers und Susan A. Spec‐
torsky, 513–32. Studies in Islamic Law and Society 36. Leiden u. Boston: Brill, 2013.

Layman, Dale. Anatomy Demystified: A Self-Teaching Guide. Demystified Series. New
York u.a.: McGraw-Hill, 2004.

Lazarus-Yafeh, Hava. „Muhammad Mutawalli al-Shaʿrawi: A Portrait of a Contempo‐
rary ʿalim in Egypt.“ In Islam, Nationalism, and Radicalism in Egypt and the Sudan.
Hrsg. von Gabriel R. Warburg und Uri M. Kupferschmidt, 281–97. New York:
Praeger, 1983.

———„Taḥrīf.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Bd. 10. Hrsg. von Peri
Bearman et al., 111–2. Leiden: Brill, 2000.

Leaman, Oliver, Hrsg. The Qurʾan: An Encyclopedia. London: Routledge, 2006.
Lecheler, Sophie und Claes H. de Vreese. „Wie ‚langlebig‘ sind Framing-Effekte?“ In

Rezeption und Wirkung in zeitlicher Perspektive. Hrsg. von Monika Suckfüll, Hol‐
ger Schramm und Holger Wünsch, 185–98. Reihe Rezeptionsforschung 22. Baden-
Baden: Nomos, 2011.

Leder, Stefan. „Understanding a Text through its Transmission: Documented samāʿ,
Copies, Reception.“ In Manuscript Notes as Documentary Sources. Hrsg. von Andre‐
as Görke und Konrad Hirschler, 59–72. Beiruter Texte und Studien 129. Würzburg:
Ergon, 2011.

Lenfest, Yusuf. „Islam and the Beginning of Human Life.“ Zuletzt geprüft am 19.07.2018.
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-huma
n-life/.

Lewis, Bernard. „ʿIlm.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Bd. 3. Hrsg. von
Bernard Lewis et al., 1133–4. Leiden u. London: Brill, 1971.

Lewis, James R. „How Religions Appeal to the Authority of Science.“ In Handbook of
Religion and the Authority of Science. Hrsg. von Olav Hammer und James R. Lewis,
23–38. Brill Handbooks on Contemporary Religion 3. Leiden u. Boston: Brill, 2011.

Loimeier, Roman und Stefan Reichmuth. „Zur Dynamik religiös-politischer Netzwerke
in muslimischen Gesellschaften.“ Die Welt des Islams 36, Nr. 2 (1996): 145–185.

Louis, Gardet. „Kas̲h̲f.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second Edition. Bd. 4. Hrsg. von
Emeri van Donzel, Bernard Lewis und Charles Pellat, 696–8. Leiden: Brill, 1978.

al-Matary, Abdulrahman und Jaffar Ali. „Controversies and Considerations Regarding
the Termination of Pregnancy for Foetal Anomalies in Islam.“ BMC Medical Ethics
15, Nr. 10 (2014): o.S. Zuletzt geprüft am 09.11.2022. https://bmcmedethics.biomedce
ntral.com/articles/10.1186/1472-6939-15-10#citeas.

al-Maʿānī. „Online-Wörterbuch Arabisch.“ Zuletzt geprüft am 06.08.2021. https://www.
almaany.com/de/dict/ar-de/.

Maasen, Sabine. Wissenssoziologie. 2. Aufl. Bielefeld: Transcript, 2009.

Literaturverzeichnis

297

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
http://blogs.harvard.edu/billofhealth/2017/12/08/islam-and-the-beginning-of-human-life/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/
https://www.almaany.com/de/dict/ar-de/


Maasen, Sabine, Torsten Mayerhauser und Cornelia Renggli. „Bild-Diskurs-Analyse.“
In Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 7–26.

———, Hrsg. Bilder als Diskurse - Bilddiskurse. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft,
2006.

al-Maǧmaʿ al-fiqhī al-islāmī bi-rābiṭa al-ʿālam al-islāmī. „Ḥukm isqāṭ al-ǧanīn
al‑mušawwah ḫalqīyan.“ Maǧallat al-maǧmaʿ al-fiqhī al-islāmī, Nr. 7 (1990): 369.

M‘arrawi, Muneer. „Book Review: The Bible, the Qurʾan and Science.“ The Muslim
World League Journal 4, Nr. 4 (1977): 63.

Masud, Muhammad K., Reinhard Schulze und Paul E. Walker. „Daʿwah.“ In Esposito,
The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World.

Mattes, Hanspeter. „Sudan.“ In Ende; Steinbach, Der Islam in der Gegenwart, 489–98.
Matthews, Sandra und Laura Wexler. Pregnant Pictures. New York u.a.: Routledge,

2000.
Mayerhauser, Torsten. „Diskursive Bilder? Überlegungen zur diskursiven Funktion von

Bildern in polytechnologischen Dispositiven.“ In Maasen; Mayerhauser; Renggli,
Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 71–94.

McAuliffe, Jane, Hrsg. The Encyclopaedia of the Qurʾān. 6 Bde. Leiden u. Boston: Brill,
2001-2006.

———„Exegesis.“ In The Princeton Encyclopedia of Islamic Political Thought. Hrsg. von
Gerhard Bowering, 161–3. Princeton: Princeton University Press, 2013.

McCarthy, E. D. Knowledge as Culture: The New Sociology of Knowledge. London:
Routledge, 1996.

McGinnis, Jon. Avicenna. Great Medieval Thinkers. Oxford u.a.: Oxford University
Press, 2010.

McGregor, Andrew. „Stand-Off in Yemen: The al-Zindani Case.“ Terrorism Focus 3,
Nr. 9 (2006). Zuletzt geprüft am 08.11.2016. https://jamestown.org/brief/stand-off-in
-yemen-the-al-zindani-case/.

———„Yemeni Sheikh al-Zindani’s New Role as a Healer.“ Terrorism Focus 4, Nr. 8
(2007). Zuletzt geprüft am 08.11.2016. https://jamestown.org/program/yemeni-sheik
h-al-zindanis-new-role-as-a-healer/.

al-Mehri, A. B., Hrsg. Scientific Truths in the Qurʾān. Gekürzte Ausgabe. Bedfordshire:
The Qurʾān Project Distribution Centre, 2015.

Meijer, Roel, Hrsg. Global Salafism: Islam‘s New Religious Movement. London: Hurst &
Company, 2009.

———„Politicising ʻal-jārḥ wa-l-taʿdīlʼ: Rabīʿ b. Hādī al-Madkhalī and the Transnational
Battle for Religious Authority.“ In Boekhoff-van der Voort; Versteegh; Wagemakers,
The Transmission and Dynamics of the Textual Sources of Islam, 375–99.

Mermier, Franck. „L‘islam politique au Yémen ou la ʻtradition ʼ contre les traditions?“
Monde Arabe, Nr. 155 (1997): 6–19.

Mersch, Dieter. „Visuelle Argumente: Zur Rolle der Bilder in den Naturwissenschaften.“
In Maasen; Mayerhauser; Renggli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 95–116.

Messick, Brinkley. „The Mufti, the Text and the World: Legal Interpretation in
Yemen.“ MAN 21, Nr. 1 (1986): 102–119.

Literaturverzeichnis

298

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/brief/stand-off-in-yemen-the-al-zindani-case/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/
https://jamestown.org/program/yemeni-sheikh-al-zindanis-new-role-as-a-healer/


———„Media Muftis: Radio Fatwas in Yemen.“ In Islamic Legal Interpretation: Muftis
and their Fatwas. Hrsg. von Muhammad K. Masud, 310–20. Cambridge u.a.: Har‐
vard University Press, 1996.

Metzger, Albrecht. „Zwischen Ideologie und Pragmatismus: Die jemenitische Muslim‐
bruderzeitung al-Ṣaḥwa vor und nach dem zweiten Golfkrieg.“ Orient 34, Nr. 3
(1993): 453–463.

Michaels, Meredith W. „Fetal Galaxies: Some Questions about what we See.“ In Fetal
Subjects, Feminist Positions. Hrsg. von Lynn M. Morgan und Meredith W. Michaels,
113–31. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999.

Mirza, Muhammad K. „Guidance from the Glorious Qurʾan.“ The Muslim World
League Journal 22, Nr. 5 (1994): 2–3.

Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York u.a.: Oxford Univer‐
sity Press, 1993.

Mohiuddin, Ahmed. „Muslim Contribution to Biology.“ The Muslim World League
Journal 9, Nr. 2 (1981): 51–55.

Moore, Keith. „Highlights of Human Embryology in the Koran and Hadith: Proceed‐
ings from the Seventh Saudi Medical Conference, May 3-6 1982.“ Arabization and
Medical Education, o.J., 51–58. Zuletzt geprüft am 18.07.2018. https://islamicarchives.
wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-had
ith-by-dr-keith-l-moore/.

———„Waṣf at-taḫalluq al-bašarī: ṭaurā l-ʿalaqa wa-l-muḍġa.“ Maǧallat al-haiʾa
al‑ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 2. Zuletzt geprüft am
10.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Seco
nd-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. With 352 Drawings and
Photographs some in Colour. Philadelphia: Saunders, 1973.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. 3. Aufl. Philadelphia
u.a.: Saunders, 1982.

———„A Scientist’s Interpretation.“ The Journal of the Islamic Medical Association of
North America 18 (1986): 15–17.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. 4. Aufl. Philadelphia
u.a.: Saunders, 1988.

———„Embryology in the Qurʾan.“ Zuletzt geprüft am 06.12.2021. https://www.youtub
e.com/watch?v=upa4BSH7ua4.

Moore, Keith, Muṣṭafā Aḥmad und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī. The Qurʾan and Modern
Science: Correlation Studies. Beltsville: International Graphics, 1990.

Moore, Keith und Trivedi Persaud. Embryologie: Entwicklungsstadien, Frühentwick‐
lung, Organogenese, Klinik. 5. Aufl. München u. Jena: Elsevier, Urban & Fischer,
2007. Übersetzt von Christoph Viebahn.

Moore, Keith, Trivedi Persaud und Mark Torchia. Embryologie: Entwicklungsstadien,
Frühentwicklung, Organogenese, Klinik. 6. Aufl. München: Elsevier, Urban & Fischer,
2013. Übersetzt von Christoph Viebahn.

———The Developing Human: Clinically Oriented Embryology. 11. Aufl. Edinburgh:
Elsevier, 2018.

Literaturverzeichnis

299

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
https://islamicarchives.wordpress.com/2016/09/07/highlights-of-human-embryology-in-the-koran-and-hadith-by-dr-keith-l-moore/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/60-Second-Issue/224-Description-human-embryogenesis-sometimes-leech-embryo
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4
https://www.youtube.com/watch?v=upa4BSH7ua4


Moore, Keith und ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī. The Developing Human: Clinically Ori‐
ented Embryology: With Islamic Additions. 3. Aufl. Jeddah: Dār al-qiblah, 1983.

———„Waṣf at-taḫalluq al-bašarī: ṭaurā l-ʿalaqa wa-l-muḍġa.“ In ʿIlm al-aǧinna fī ḍauʾ
al-qurʾān wa-s-sunna. Hrsg. von Unbekannt. 1987.

Moosa, Ebrahim. „Muslim Ethics and Biotechnology.“ In The Routledge Companion to
Religion and Science. Hrsg. von James Haag, Gregory Peterson und Michael Spezio,
455–65. London u. New York: Routledge, 2012.

Moran, Glen. „Harun Yahya‘s Influence in Muslim Minority Contexts: Implications for
Research in Britain, Europe, and Beyond.“ Zygon® 54, Nr. 4 (2019): 837–856.

Morgan, Lynn M. „Magic and a Little Bit of Science: Technoscience, Ethnoscience, and
the Social Construction of the Fetus.“ In Bodies of Technology: Women‘s Involvement
with Reproductive Medicine. Hrsg. von Ann R. Saetnan, Nelly Oudshoorn und Marta
Kirejczyk, 355–67. Women and Health. Columbus: Ohio State University Press,
2000.

———Icons of Life: A Cultural History of Human Embryos. Berkeley u.a.: University of
California Press, 2009.

Mouline, Nabil. The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power in Saudi-
Arabia. New Haven u. London: Yale University Press, 2014. Übersetzt von Ethan S.
Rundell.

Muʾassasat aṣ-ṣaḥāb. Ḥāl al-umma al-islāmīya wa-tadmīr al-mudammira al-amrīkī
‚Kūl‘ (ḥiṣṣa II)., 2001. Zuletzt geprüft am 05.01.2022. http://archive.org/details/stateo
fthe ummah2.

al-Muḥḍār, Ḥusain. „Liqāʾ maʿa faḍīlat aš-šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Maǧallat
al‑haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 9 (2001): 46–47. Zu‐
letzt geprüft am 09.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/component/content/arti
cle/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani.

Müller, Christian. Recht und historische Entwicklung der Scharia im Islam. Studies in
the History and Culture of the Middle East 46. Berlin u. Boston: De Gruyter, 2022.

Munaẓẓama al-muʾtamar al-islāmī. „Iǧrāʾ at-taǧārib ʿalā l-aǧinna al-muǧhaḍa
wa‑l‑aǧinna al‑mustanbata.“ Maǧallat maǧmaʿ al-fiqh al-islāmī, Nr. 6,3 (1990).

Musa, Mohd F. Naquib Al-Attas‘ Islamization of Knowledge: Its Impact on Malay Reli‐
gious Life, Literature, Language and Culture. Trends in Southeast Asia 16. Singapur:
ISEAS Publishing, 2021.

Musallam, Basim. Sex and Society in Islam: Birth Control before the Nineteenth Century.
Cambridge Studies in Islamic Civilization. Cambridge u.a.: Cambridge University
Press, 1983.

———„The Human Embryo in Arabic Scientific and Religious Thought.“ In The Hu‐
man Embryo: Aristotle and the Arabic and European Traditions. Hrsg. von Gordon
Dunstan, 32–46. Exeter: University of Exeter Press, 1990.

Nabielek, Rainer. „Sexualität und Sexualhygiene im Islam.“ Dissertation B Humboldt-
Universität, 1990.

Nagamia, Husain. „Embryology in the Qurʾan.“ The Muslim World League Journal 15
(1987): 5–6.

Literaturverzeichnis

300

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive.org/details/stateofthe
http://archive.org/details/stateofthe
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://archive.org/details/stateofthe
http://archive.org/details/stateofthe
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/67-Issue-No/556-A-meeting-with-Sheikh-Abdul-Majid-al-Zindani


Naṣīf, ʿAbd Allāh ʿUmar. „More Dynamic Role for MWL.“ The Muslim World League
Journal 11, 5 u. 6 (1984): 65.

National Basic Intelligence Factbook., 1976. Zuletzt geprüft am 12.05.2021. https://babel.
hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1.

el-Nawawy, Mohammed und Sahar Khamis. Islam Dot Com: Contemporary Islamic
Discourses in Cyberspace. Palgrave Macmillan Series in International Political Com‐
munication. New York: Palgrave Macmillan, 2009.

Nedza, Justyna. „‘Salafismus‘ - Überlegungen zur Schärfung einer Analysekategorie.“ In
Said; Fouad, Salafismus, 80–105.

Needham, Joseph. A History of Embryology. Cambridge: Cambridge University Press,
1959.

Neumeyer, Harald. „Methoden diskursanalytischer Ansätze.“ In Methoden der literatur-
und kulturwissenschaftlichen Textanalyse: Ansätze - Grundlagen - Modellanalysen.
Hrsg. von Vera Nünning und Ansgar Nünning, 177–200. Stuttgart u. Weimar: J.B.
Metzler, 2010.

Nilsson, Lennart. Ett barn blir till: En bildskildring av de nio månaderna före födelsen.
Unter Mitarbeit von Ingelman-Sundberg, Axel und Wirsén, Claes. Stockholm: Albert
Bonnier, 1965.

———Ein Kind entsteht: Bilddokumentation über die Entwicklung des menschlichen
Lebens im Mutterleib. Gütersloh: Berterlsmann, 1967. Dt. Bearb.: Hellmuth Merkl.

Nilsson, Lennart und Albert Rosenfeld. „Drama of Life before Birth.“ Life, 30.04.1965.
17.

o.A. „Introduction.“ In az-Zindānī et al., Human Development as Described in the
Qurʾan and Sunnah, 1–10.

Oberauer, Norbert. Religiöse Verpflichtung im Islam: Ein ethischer Grundbegriff und
seine theologische, rechtliche und sozialgeschichtliche Dimension. Mitteilungen zur
Sozial- und Kulturgeschichte der islamischen Welt 18. Würzburg: Ergon, 2004.

Olsson, Susanne. Preaching Islamic Revival: ʿAmr Khaled, Mass Media and Social
Change in Egypt. Library of Modern Religion 30. London u. New York: Tauris, 2015.

Orkaby, Asher. Beyond the Arab Cold War: The International History of the Yemen Civil
War, 1962-68. Oxford Studies in International History. New York: Oxford University
Press, 2017.

Oseni, Zakariyau. „Science and Islam’s Ethical Norms.“ The Muslim World League
Journal 18, 11/12 (1989): 5–9.

Östling, Johan, Erling Sandmo, David Heidenblad Larsson, Anna Nilsson Hammar
und Kari Nordberg, Hrsg. Circulation of Knowledge: Explorations in the History of
Knowledge. Lund: Nordic Academic Press, 2018.

Padela, Aasim. „Islamic Medical Ethics: A Primer.“ Bioethics 21, Nr. 3 (2007): 169–178.
———„Muslim Perspectives on the American Healthcare System: The Discursive

Framing of ʻIslamicʼ Bioethical Discourse.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 413–
447.

Literaturverzeichnis

301

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.31210021734148&view=1up&seq=1


Padela, Aasim, Hasan Shanawani und Ahsan Arozullah. „Medical Experts and Islamic
Scholars Deliberating over Brain Death: Gaps in the Applied Islamic Bioethics
Discourse.“ The Muslim World 101, Nr. 1 (2011): 53–72.

Page, Ernest, Villee Dorothy und Claude A. Villee. Human Reproduction: Essentials of
Reproductive and Perinatal Medicine. 3. Aufl. Philadelphia: Saunders, 1981.

Paret, Rudi [Übersetzer]. Der Koran: Übersetzung von Rudi Paret. 10. Aufl. Stuttgart:
Kohlhammer, 2007.

Pedersen, Johannes. „Ādam.“ In Gibb et al., The Encyclopaedia of Islam, Second Edi‐
tion, 176–8.

Perho, Irmeli. The Prophet‘s Medicine: A Creation of the Muslim Traditionalist Scholars.
Studia Orientalia 74. Helsinki: Finish Oriental Society, 1995.

———„Ibn Qayyim al-Ǧawziyyah‘s Contribution to the Prophet‘s Medicine.“ Oriente
Moderno 90, Nr. 1 (2010): 191–210.

Persaud, Trivedi. Early History of Anatomy: From Antiquity to the Beginnung of the
Modern Era. Springfield: Charles C. Thomas, 1984.

Persaud, Trivedi und Muṣṭafā Aḥmad. „Sunnah al-Fitra.“ The Muslim World League
Journal 16, 5/6 (1989): 41.

Peters, Rudolph. „Idjtihād and Taqlīd in 18th and 19th Century Islam.“ Die Welt des
Islams 20, 3-4 (1980): 131–145.

Peterson, Daniel C. „A Prophet Emerging: Fetal Narratives in Islamic Literature.“ In
Imagining the Fetus: The Unborn in Myth, Religion, and Culture. Hrsg. von Vanessa
R. Sasson und Jane M. Law, 203–22. New York: Oxford University Press, 2009.

Pink, Johanna. Sunnitischer Tafsīr in der modernen islamischen Welt: Akademische
Traditionen, Popularisierung und nationalstaatliche Interessen. Texts and Studies on
the Qurʾān 7. Leiden u. Boston: Brill, 2011.

———„Striving for a New Exegesis of the Qurʾān.“ In The Oxford Handbook of Islamic
Theology. Hrsg. von Sabine Schmidtke, 765–89. Oxford: Oxford University Press,
2016.

———Muslim Qurʼānic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive
Communities. Sheffield: Equinox, 2019.

Pollack Petchesky, Rosalind. „Fetal Images: The Power of Visual Culture in the Politics
of Reproduction.“ Feminist Studies 13, Nr. 2 (1987): 263–292.

Pörksen, Uwe. Weltmarkt der Bilder: Eine Philosophie der Visiotype. Stuttgart: Klett-
Cotta, 1997.

Preckel, Claudia. „Screening Siddiq Hasan Khan‘s (1832-1890) Library: The Use of
Hanbali Literature in 19th-Century Bhopal.“ In Krawietz; Tamer, Islamic Theology,
Philosophy and Law, 162–219.

Pyka, Marcus. „Religion und die Popularisierung ‚ewiger Wahrheiten‘: Das Beispiel
christlicher und islamischer Häresiographien.“ In Kretschmann, Wissenspopularisie‐
rung, 47–77.

Qāsim Saʿīd, ʿAbdalkarīm. al-Iḫwān al-muslimūn wa-l-ḥaraka al-uṣūlīya fī l-Yaman.
Kairo: Madbūlī, 1995.

Literaturverzeichnis

302

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


al-Qazzāz, Muḥammad Ṣāliḥ. „The World Supreme Council of Mosques, Mecca
al‑Mukarramah.“ The Muslim World League Journal 3, Nr. 8 (1976): 9–13.

Qush, Suleiman. The Scientific Discoveries in Correlation to the Glorious Qurʾan. Mani‐
la: Islamic Daʿwah Council of The Philippines Suite, 1988.

Rabe, Lena. „Marktanteile der Suchmaschinen weltweit nach mobiler und stationärer
Nutzung im Januar 2022.“ Zuletzt geprüft am 04.11.2022. https://de.statista.com/stati
stik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/.

Ragab, Ahmed. „Prophetic Traditions and Modern Medicine in the Middle East: Res‐
urrection, Reinterpretation, and Reconstruction.“ Journal of the American Oriental
Society 132, Nr. 4 (2012): 657–673.

al-Rasheed, Madawi. Contesting the Saudi State: Islamic Voices from a New Generation.
Cambridge Middle East Studies 25. Cambridge u.a.: Cambridge University Press,
2007.

al-Rehaili, Abdullah. This is the Truth: Newly Discovered Scientific Facts Revealed in the
Qur‘aan & Authentic Hadeeth. 3. Aufl., 1999. Zuletzt geprüft am 05.03.2021.

Reichmuth, Stefan. „The Second Intifada and the ʻDay of Wrathʼ: Safar al-Hawali and
his Anti-Semitic Reading of Biblical Prophecy.“ Die Welt des Islams 46, Nr. 3 (2006):
331–351.

Reissner, Johannes. „Internationale islamische Organisationen.“ In Ende; Steinbach,
Der Islam in der Gegenwart, 743–51.

Research Center for Islamic Legislation and Ethics. „About Us.“ CILE. Zuletzt geprüft
am 27.09.2022. https://www.cilecenter.org/about-us.

———„Dr. Aasim Padela.“ Zuletzt geprüft am 11.09.2022. https://www.cilecenter.org/ab
out-us/our-team/dr-aasim-padela.

———„Dr. Mohammad Ali Al-Bar.“ CILE. Zuletzt geprüft am 24.08.2022. https://www.
cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar.

Richard, Martin. „Inimitability.“ In McAuliffe, The Encyclopaedia of the Qurʾān, 2:526–
36.

Riexinger, Martin. „Propagating Islamic Creationism on the Internet.“ Masaryk Univer‐
sity Journal of Law and Technology 2, Nr. 2 (1998): 99–112.

———„The Islamic Creationism of Harun Yahya.“ ISIM Newsletter, Nr. 11 (2002): 5.
———„Responses of South Asian Muslims to the Theory of Evolution.“ Die Welt des

Islams 49, Nr. 2 (2009): 212–247.
Rippin, Andrew. Muslims: Their Religious Beliefs and Practices. 2. Aufl. Library of

Religious Beliefs and Practices. London u. New York: Routledge, 2002.
———„The Qurʾān on the Internet: Implications and Future Possibilities.“ In Muslims

and the New Information and Communication Technologies: Notes from an Emerging
and Infinite Field. Hrsg. von Thomas S. Hoffmann und Göran Larsson, 113–26.
Muslims in Global Societies Series 7. Dordrecht u.a.: Springer, 2013.

Rispler-Chaim, Vardit. Islamic Medical Ethics in the Twentieth Century. Social, Econo‐
mic and Political Studies of the Middle East 46. Leiden u.a.: Brill, 1993.

———„The Right not to Be Born: Abortion of the Disadvantaged Fetus in Contempo‐
rary Fatwas.“ In Brockopp, Islamic Ethics of Life, 81–95.

Literaturverzeichnis

303

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://www.cilecenter.org/about-us
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/222849/umfrage/marktanteile-der-suchmaschinen-weltweit/
https://www.cilecenter.org/about-us
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-aasim-padela
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar
https://www.cilecenter.org/about-us/our-team/dr-mohammad-ali-al-bar


Rohe, Mathias. Das islamische Recht: Geschichte und Gegenwart. 3. aktualisierte und
erweiterte Auflage. München: Beck, 2011.

Rosenhauer, Sarah. „Das Paradox der Proposition: Replik zu Thomas Schärtl: Theolo‐
gie und Wissenschaft. Kriterien theologischer Spekulation.“ In Dürnberger et al., Stile
der Theologie, 43–54.

Roser, Max und Esteban Ortiz-Ospina. „Literacy.“ Our World in Data. Zuletzt geprüft
am 12.05.2021. https://ourworldindata.org/literacy.

Roth, Ronald S. „The Plain Truth about Abortion.“ The Muslim World League Journal
14, Nr. 4 (1986): 60–62.

Ruddies, Hartmut. „Liberale Theologie: Zur Dialektik eines komplexen Begriffs.“ In
Liberale Theologie: Eine Ortsbestimmung. Hrsg. von Friedrich W. Graf, 176–203.
Troeltsch-Studien 7. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 1993.

Saadat, Sabiha. „Human Embryology and the Holy Quran: An Overview.“ Internation‐
al Journal of Health Sciences 3, Nr. 1 (2009): 103–109. Zuletzt geprüft am 14.12.2017.
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3068791/.

Sachs-Hombach, Klaus. Das Bild als kommunikatives Medium: Elemente einer allge‐
meinen Bildwissenschaft. Köln: Herbert von Halem, 2013.

aš-Šaʿrāwī, Muḥammad Mutawallī. „Tafsīr aš-Šaʿrāwī: ḫawāṭir Muḥammad Mutawallī
aš-Šaʿrāwī ḥaula l-qurʾān al-karīm.“ Zuletzt geprüft am 15.12.2021. Abrufbar unter
http://www.al-eman.com/ رمق اآلȒيـــة تاسـري/الشــــــــــــــــــــعراوي تاســـري/الكتــــــــــــــــــــب  (14):/i489&d639182&c&p1#s63
9182.

———Muʿǧizāt al-qurʾān. Kairo: Dār al-ʿālamīya, 1998.
Sadler, Thomas. Langman‘s Medical Embryology. 5. Aufl. Baltimore: Williams and

Wilkins, 1985.
Sadouni, Samadia. La controverse islamo-chrétienne en Afrique du Sud: Ahmed Deedat

et les nouvelles formes de débat. Le temps de l‘histoire. Aix-en-Provence: Presses
Université de Provence, 2011.

Saeed, Abdullah. „Salafiya, Modernism, and Revival.“ In The Oxford Handbook of Islam
and Politics. Hrsg. von John L. Esposito und Emad El-Din Shahin, 27–41. Oxford:
Oxford University Press, 2013.

Sahin, Harun. „ʿAlaq.“ In Leaman, The Qurʾan, 27–8.
Said, Behnam T. und Hazim Fouad, Hrsg. Salafismus: Auf der Suche nach dem wahren

Islam. 2. erweiterte und verbesserte Auflage. Freiburg i. B.: Herder, 2014.
Sakr, Ahmad H. „Miracles of the Glorious Qurʾan.“ The Muslim World League Journal

16, ½ (1988): 8–9.
Šalabī, Hind. at-Tafsīr al-ʿilmī li-l-qurʾān al-karīm baina n-naẓarīyāt wa-t-taṭbīq. Tunis,

1985.
Saleh, Walid. „Ibn Taymiyya and the Rise of Radical Hermeneutics: An Analysis of

an Introduction to the Foundations of Qurʾānic Exegesis.“ In Ahmed; Rapoport, Ibn
Taymiyya and his Times, 123–62.

———„Preliminary Remarks on the Historiography of tafsīr in Arabic: A History of the
Book Approach.“ Journal of Qurʾanic Studies 12, 1-2 (2010): 6–40.

Literaturverzeichnis

304

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ourworldindata.org/literacy
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3068791/
http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ourworldindata.org/literacy
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3068791/
http://www.al-eman.com
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182
https://(14):/i489&d639182&c&p1#s639182


———„Contemporary Tafsīr: The Rise of Scriptural Theology.“ In The Oxford Hand‐
book of Qurʾanic Studies. Hrsg. von Mustafa Shah und Muhammad Abdel Haleem,
693–704. Oxford: Oxford University Press, 2020.

Salvatore, Armando. „Mustafa Mahmud: A Paradigm of Public Islamic Entrepreneur‐
ship?“ In Muslim Traditions and Modern Techniques of Power. Hrsg. von Armando
Salvatore, 211–23. Yearbook of Sociology 3. Münster: LIT, 2001.

Sardar, Ziauddin. „Can Science Come back to Islam?“ The Muslim World League
Journal 9, Nr. 7 (1982): 37–42.

———„Can Science Come back to Islam?“ The Muslim World League Journal 14, Nr. 1
(1986): 22–26.

Savage-Smith, Emilie. „Islamic Science and Medicine.“ In Information Sources in the
History of Science and Medicine. Hrsg. von Pietro Corsi und Paul Weindling, 437–55.
Butterworth Guides to Information Sources. London u.a.: Butterworth Scientific,
1983.

aṣ-Ṣāwī, ʿAbd al-Ǧawād. „al-Iʿǧāz al-ʿilmī li-l-qurʾān wa-s-sunna f ī dalālat ġaiḍ
al‑arḥām.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 5.
Zuletzt geprüft am 11.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/component/content/a
rticle/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of
-the-tip-wombs.

———„Aṭwār al-ǧanīn wa-nafḫ ar-rūḥ.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī
l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 8. Zuletzt geprüft am 19.08.2021. http://www.eajaz.org/inde
x.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breat
hed.

———„Mafātīḥ al-ġaib wa-ʿilm mā f ī l-arḥām.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz
al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 28. Zuletzt geprüft am 16.01.2017. http://www.eajaz
.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-fa
cts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran.

as-Sayyid Ḥassānain, Ǧamāl Ḥāmid. „al-Masʾūlīya al-muštaraka li-r-raǧul wa-l-marʾa
f ī taḥdīd nauʿ al-ǧanīn.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān
wa-s-sunna, Nr. 29. Zuletzt geprüft am 19.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/co
mponent/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men
-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus.

Schacht, Joseph. „Ahl al-Ḥadīt̲h̲.“ In Gibb et al., The Encyclopaedia of Islam, Second
Edition, 258–259.

Schärtl, Thomas. „Theologie und Wissenschaft: Kriterien theologischer Spekulation.“ In
Dürnberger et al., Stile der Theologie, 13–42.

Schlosser, Dominik. Lebensgesetz und Vergemeinschaftungsform: Muḥammad Asad
(1900-1992) und sein Islamverständnis. Bonner Islamstudien 32. Berlin: EB, 2015.

Schnädelbach, Herbert. Philosophie in Deutschland 1831-1933. Suhrkamp Wissenschaft
401. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1983.

Schoeler, Gregor. Charakter und Authentie der muslimischen Überlieferung über das
Leben Mohammeds. Studien zur Sprache, Geschichte und Kultur des islamischen
Orients 14. Berlin u. New York: De Gruyter, 1996.

Literaturverzeichnis

305

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/63-Fifth-Issue/573-Scientific-Miracles-of-the-Quran-and-Sunnah-in-a-sign-of-the-tip-wombs
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/542-Phases-of-the-fetus-and-breathed
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/79-Number-twenty-one/671-Scientific-facts-in-the-Quran-Avhmt-Almkibran
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/92-Number-xxix/971-The-common-responsibility-of-men-and-women-in-determining-the-sex-of-the-fetus


Schübel, Thomas. Grenzen der Medizin: Zur diskursiven Konstruktion medizinischen
Wissens über Lebensqualität. Theorie und Praxis der Diskursforschung. Wiesbaden:
Springer VS, 2016.

Schulze, Reinhard. „Die Islamische Weltliga (Mekka) 1962-1987.“ Deutsche Zeitschrift
für Politik, Wirtschaft und Kultur des Orients 29, Nr. 1 (1988): 58–67.

———Islamischer Internationalismus im 20. Jahrhundert: Untersuchungen zur Ge‐
schichte der islamischen Weltliga. Social, Economic and Political Studies of the Mid‐
dle East 41. Leiden u.a.: Brill, 1990.

———„Muslimische Intellektuelle und die Moderne.“ In Feindbild Islam oder Dialog
der Kulturen. Hrsg. von Jochen Hippler und Andrea Lueg, 103–15. Hamburg: Kon‐
kret, 2002.

———„Islamische Solidaritätsnetzwerke: Auswege aus den verlorenen Versprechen des
modernen Staates.“ In Transnationale Solidarität: Chancen und Grenzen. Hrsg. von
Jens Beckert et al., 195–218. Frankfurt a.M. u. New York: Campus, 2004.

———Geschichte der islamischen Welt: Von 1900 bis zur Gegenwart. München: Beck,
2016.

Schwedler, Jillian. „The Islah Party in Yemen: Political Opportunities and Coalition
Building in a Transitional Polity.“ In Islamic Activism: A Social Movement Theory Ap‐
proach. Hrsg. von Quintan Wiktorowicz, 205–28. Bloomington: Indiana University
Press, 2004.

———Faith in Moderation: Islamist Parties in Jordan and Yemen. Cambridge: Cam‐
bridge University Press, 2006.

Serageldin, Samia. „The Islamic Salon: Elite Women‘s Religious Networks in Egypt.“ In
Muslim Networks from Hajj to Hip Hop. Hrsg. von Miriam Cooke und Bruce B.
Lawrence, 155–68. Islamic Civilisation and Muslim Networks. Chapel Hill u. Lon‐
don: The University of North Carolina Press, 2005.

Serjeant, R. B. „The Yemeni Poet al-Zubayrī and his Polemic against the Zaydī
Imāms.“ Arabian Studies 5 (1979): 87–130.

Shabana, Ayman. „Paternity between Law and Biology: The Reconstruction of the
Islamic Law of Paternity in the Wake of DNA Testing.“ Zygon® 47, Nr. 1 (2012): 214–
239.

———„Negation of Paternity in Islamic Law between Liʿān and DNA Fingerprint‐
ing.“ Islamic Law and Society 20, Nr. 3 (2013): 157–201.

———„Islamic Law of Paternity between Classical Legal Texts and Modern Contexts:
From Physiognomy to DNA Analysis.“ Journal of Islamic Studies 25, Nr. 1 (2014):
1–32.

———„Foundations of the Consensus against Surrogacy Arrangements in Islamic
Law.“ Islamic Law and Society 22, 1-2 (2015): 82–113.

———„In Pursuit of Consonance: Science and Religion in Modern Works of
tafsīr.“ Journal of Qurʾanic Studies 21, Nr. 3 (2019): 7–31.

Shabazz, Abdulalim. „Islamic Contribution to Science.“ The Muslim World League
Journal 7, Nr. 10 (1980): 42–45.

Shaham, Ron. The Expert Witness in Islamic Courts: Medicine and Crafts in the Service
of Law. Chicago u. London: University of Chicago Press, 2010.

Literaturverzeichnis

306

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Shinar, Pessah und Werner Ende. „Salafiyya.“ In The Encyclopaedia of Islam, Second
Edition. Bd. 8. Hrsg. von Clifford E. Bosworth et al., 900–9. Leiden: Brill, 1995.

Shoukfeh, Muhammad. „Human Development as Revealed in the Glorious Qurʾan
and Hadith.“ Journal of the Islamic Medical Association of North America 38, Nr. 2
(2006): 50–55.

Sier, Kurt. „Weiblich und Männlich: Ihre Funktion bei der Zeugung nach Aristoteles
und Platon.“ In Antike Medizin im Schnittpunkt von Geistes- und Naturwissenschaf‐
ten: Internationale Fachtagung aus Anlass des 100-jährigen Bestehens des Akademi‐
envorhabens Corpus Medicorum Graecorum/Latinorum. Hrsg. von Christian Brock‐
mann, Wolfram Brunschön und Oliver Overwien, 191–212. Beiträge zur Altertums‐
kunde 255. Berlin: De Gruyter, 2009.

Sing, Manfred. „Sacred Law Reconsidered: The Similarity of Bioethical Debates in
Islamic Contexts and Western Societies.“ Journal of Religious Ethics 36, Nr. 1 (2008):
97–121.

Sivan, Emmanuel. Radical Islam, Medieval Theology and Modern Politics. New Haven
u. London: Yale University Press, 1985.

Skovgaard-Petersen, Jakob. Defining Islam for the Egyptian State: Muftis and Fatwas of
the Dār al-Iftā. Social, Economic and Political Studies of the Middle East and Asia
59. Leiden u.a.: Brill, 1997.

———„In Defense of Muhammad: ʿUlamaʾ, Daʿiya and the New Islamic International‐
ism.“ In Guardians of Faith in Modern Times: ʿUlamaʾ in the Middle East. Hrsg. von
Meir Hatina, 291–309. Social, Economic and Political Studies of the Middle East and
Asia 105. Bosten u. Leiden: Brill, 2009.

———„A Typology of Fatwas.“ Die Welt des Islams 55, 3-4 (2015): 278–285.
Smith, Zadie. White Teeth. London: Hamish Hamilton, 2000.
———Zähne zeigen. München: Droehmer, 2000. Übersetzt von Ulrike Wasel und

Klaus Timmermann.
Solberg, Anne R. „The Mahdi Wears Armani: An Analysis of the Harun Yahya Enter‐

prise.“ Dissertation Sördertörns högskola, 2013.
Steinberg, Guido. „Saudi-Arabien: Der Salafismus in seinem Mutterland.“ In Said;

Fouad, Salafismus, 265–96.
Stenberg, Leif. The Islamization of Science: Four Muslim Positions Developing an Islam‐

ic Modernity. Lund Studies in History of Religions 6. Lund: Novapress, 1996.
Stiff, James B. und Paul A. Mongeau. Persuasive Communication. New York: Guilford,

2002.
Stiftl, Ludwig. „The Yemeni Islamists in the Process of Democratization.“ In Le Yémen

contemporain. Hrsg. von Rémy Leveau, 247–66. Paris: Édition Karthala, 1999.
von Stuckrad, Kocku. „Discursive Study of Religion: Approaches, Definitions, Implica‐

tions.“ Method and Theory in the Study of Religion 25, Nr. 1 (2013): 5–25.
———„Religion and Science in Transformation: On Discourse Communities, the Dou‐

ble-Bind of Discourse Research, and Theoretical Controversies.“ In Making Religion:
Theory and Practice in the Discursive Study of Religion. Hrsg. von Kocku von Stuck‐
rad und Frans Wijsen, 203–24. Supplements to Method and Theory in the Study of
Religion 4. Leiden u. Boston: Brill, 2016.

Literaturverzeichnis

307

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stumpf, Sören und David Römer, Hrsg. Verschwörungstheorien im Diskurs. Zeitschrift
für Diskursforschung 4. Beiheft. Weinheim: Beltz Juventa, 2020.

Syed, Ibrahim B. „Islamisation of Knowledge: Modern Cosmological Theory.“ The
Muslim World League Journal 21, Nr. 1 (1993): 28–32.

———„The Human Cloning: An Islamic Perspective.“ The Muslim World League Jour‐
nal 25, Nr. 2 (1997): 43–48.

Tahir-ul-Qadri, Muhammad. Creation of Man: A Review of the Qurʾan & Modern Em‐
bryology. Lahore: Minhaj-ul-Qurʾan Publications, 2001. Bearbeitet von Asim Naveed.

Ṭanṭāwī Ǧauharī. al-Ǧawāhir fī tafsīr al-qurʾān al-karīm al-muštamil ʿalā ʿaǧāʾib
badāʾiʿ al-mukawwināt wa-ġarāʾib al-āyāt al-bāhirāt. 26 Bde. Kairo: Muṣṭafā al-Bābī
al‑Ḥalabī wa-aulāduhu, 1923-1935.

Taylor, Janelle S. The Public Life of the Fetal Sonogram: Technology, Consumption, and
the Politics of Reproduction. Studies in Medical Anthropology. New Brunswick u.a.:
Rutgers University Press, 2008.

Tegethoff, Dorothea. Bilder und Konzeptionen vom Ungeborenen: Zwischen Visualisie‐
rung und Imagination. Opladen u. Farmington Hills: Budrich UniPress, 2011.

The Quran Miracles. „Videos [Facebook-Profil].“ Zuletzt geprüft am 24.11.2021. https://
www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC.

Tottoli, Roberto. „Adam.“ In Fleet et al., Encyclopaedia of Islam THREE, Online Edi‐
tion.

Türk, Klaus. „Arbeitsdiskurse in der bildenden Kunst.“ In Maasen; Mayerhauser; Reng‐
gli, Bilder als Diskurse - Bilddiskurse, 142–80.

Tzortzis, Hamza A. Embryology in the Qurʾan: A Scientific-Linguistic Analysis of Chap‐
ter 23. London: Islamic Education and Research Academy, 2011.

U.S. Department of the Treasury. „United States Designates Bin Laden Loyalist.“ Zuletzt
geprüft am 23.04.2021. https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.tre
asury.gov/press/releases/js1190.htm.

Unbekannt. „ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Zuletzt geprüft am 08.11.2016. http://www.alja
zeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27/ الزنداين-اجمليد-عبد .

———„ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Wikipedia. Zuletzt geprüft am 13.05.2021. https://ar.
wikipedia.org/wiki/ الزنداين_اجمليد_عبد .

———„al-Iʿǧāz al-ʿilmī luġat ad-daʿwa f ī aṣr al-ʿilm.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya
li‑l‑iʿǧāz al-ʿilmī f ī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 8. Zuletzt geprüft am 25.01.2017. http://w
ww.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Mi
racles-language-advocacy-in-the-age-of-science.

———„aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Zuletzt geprüft am 15.09.2016. http://www.q
uran-m.com/?/quran/researcherdetails/28/ الزنداين-اجمليد-عبد-الش̑يخ .

———„aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Raʾīs maǧlis aš-šūrā li-l-ǧamāʿa f ī l-Yaman.“
Zuletzt geprüft am 15.09.2016. http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
= الزنداين_اجمليد_عبد .

———„Innahu l-ḥaqq.“ https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ.
———„The Qurʾan and the Modern Science.“ The Muslim World League Journal 5,

Nr. 10 (1978): 9–13.

Literaturverzeichnis

308

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://www.facebook.com/quranmiracles2/?__tn__=-UC
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
https://web.archive.org/web/20100314033922/http://www.treasury.gov/press/releases/js1190.htm
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
http://www.aljazeera.net/encyclopedia/icons/2014/11/27
https://ar.wikipedia.org/wiki
https://ar.wikipedia.org/wiki
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/66-Issue-VIII/540-Scientific-Miracles-language-advocacy-in-the-age-of-science
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.quran-m.com/?/quran/researcherdetails/28
http://www.ikhwanwiki.com/index.php?title
https://www.youtube.com/watch?v=pPYRZYZREXQ


———, Hrsg. ʿIlm al-aǧinna fī ḍauʾ al-qurʾān wa-s-sunna., 1987. Zuletzt geprüft am
12.11.2021. https://ebook.univeyes.com/88486.

———„Lā salām li-l-ʿālam, illā bi-taṭbīq al-qawāʿid allatī arsāhā l-islām.“ Maǧallat
rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 26, Nr. 271 (1987): 10–13.

———„Scientific Signs in the Qurʾan.“ The Muslim World League Journal 27, Nr. 4
(1999): 37–41.

———„MWL Commission on Scientific Signs in Qurʾan and Sunnah.“ The Muslim
World League Journal 28, Nr. 2 (2000): 7–12.

———„aš-Šaiḫ az-Zindānī yuwaḍḍiḥu maqṣidahu bi-‚zawāǧ friend‘.“ Islamweb. Zuletzt
geprüft am 10.01.2019. http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&la
ng=A&id=45934.

———„az-Zindānī yuṯīru ġaḍaba l-Azhari bi-sababi ‚zawāǧ friend‘.“ Zuletzt geprüft am
09.01.2019. http://almoslim.net/node/85255.

———„az-Zindānī: raqm ṣaʿb wa-muṯīr wa-mustaqbal ġāmiḍ.“ https://al‑tagheer.com/
news887.html.

———„az-Zindānī šaiḫ taqlīdī qahara r-rūsa wa-l-aidz wa-samiʿa l-amwāta f ī qubūri‐
him.“ Zuletzt geprüft am 08.06.2021. https://marebpress.net/articles.php?lng=english
&print=152.

———„Tamma al-ittifāqu ʿalī [sic, ʿalā] izālati ismī min qāʾimati l-irhāb.“ al-Quds
al‑ʿarabī, 11.03.2006. Zuletzt geprüft am 04.02.2022. https://www.alquds.co.uk/ -اإلتاـاق-مت

الار-قامئة-من-امسي-ازاةل-عيل /.
———„ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: ǧihād li-taṭbīq aš-šarīʿa, ǧuzʾ 2.“ Zuletzt geprüft am

28.11.2016. http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8/ -هجـاد-الزنـــداين-اجمليــد-عبــد
.لتطبيق

———„ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: sīrat šaiḫ wa-tārīḫ balad, ǧuz 1.“ Zuletzt geprüft am
03.11.2016. http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25/ -سـرية-الزنـداين-اجمليد-عبد

واترخي-ش̑يخ .
———„as-Sīra aḏ-ḏātīya: aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd b. ʿAzīz az-Zindānī.“ http://olamaa-ye

men.net/Article/index/315.
———„aš-Šaiḫ ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī.“ Zuletzt geprüft am 03.11.2016. http://www.ja

meataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521.
———„The Story of Maurice Bucaille’s Inspiring Conversion to Islam.“ The Muslim

World League Journal 41, 5/6 (2013): 24–26.
———„Habib Abd al-Qadir al-Saqqaf.“ Zuletzt geprüft am 03.01.2023. https://muwasal

a.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/.
User Meteo. „Anti-Religion.net.“ Zuletzt geprüft am 18.11.2021. http://www.anti-religion

.net/.
ʿUṯmān, Nabīh ʿAbd ar-Raḥmān. „at-Taʾammulāt f ī ḫalq al-insān: al-ḥalqa al-aḫīra.“

Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 24, Nr. 2 (1985): 26–29.
———„Muʿǧizat ḫalq al-insān: aṣl al-insān min turāb.“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam

al‑islāmī 23, Nr. 9 (1985): 48–49.
———„Muʿǧizat ḫalq al-insān (2): marāḥil ḫalq al-insān f ī l-qarār al-makīn

(ar-raḥim).“ Maǧallat rābiṭat al-ʿālam al-islāmī 23, Nr. 10 (1985): 9–14.

Literaturverzeichnis

309

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ebook.univeyes.com/88486
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://almoslim.net/node/85255
https://altagheer.com/news887.html
https://altagheer.com/news887.html
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://www.alquds.co.uk
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
http://www.anti-religion.net/
http://www.anti-religion.net/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://ebook.univeyes.com/88486
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://articles.islamweb.net/media/index.php?page=article&lang=A&id=45934
http://almoslim.net/node/85255
https://altagheer.com/news887.html
https://altagheer.com/news887.html
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://marebpress.net/articles.php?lng=english&print=152
https://www.alquds.co.uk
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/3/8
http://www.aljazeera.net/programs/privatevisit/2007/2/25
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://olamaa-yemen.net/Article/index/315
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1521
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
https://muwasala.org/2015/02/05/habib-abd-al-qadir-al-saqqaf/
http://www.anti-religion.net/
http://www.anti-religion.net/


———„Muʿǧizat ḫalq al-insān (3): marāḥil ḫalq al-insān f ī ar-raḥim.“ Maǧallat rābiṭat
al-ʿālam al-islāmī 24, Nr. 1 (1985): 17–22.

Vogel, Pierre. „Instagram-Account „pierrevogelabuhamsa“.“ Zuletzt geprüft am
08.07.2022. https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa/.

———„DAWA-Kurs 6: Naturwissenschaftliche Koranverse.“ Zuletzt geprüft am
08.07.2022. https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F
895B6897E29&index=8.

Vollbrecht, Ralf und Claudia Wegener, Hrsg. Handbuch Mediensozialisation. Wiesba‐
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2010.

Wagemakers, Joas. „Salafistische Strömungen und ihre Sicht auf al-walaʾ wa-l-baraʾ
(Loyalität und Lossagung).“ In Said; Fouad, Salafismus, 55–79.

———„Revisiting Wiktorowicz: Categorising and Defining the Branches of
Salafism.“ In Salafism after the Arab Awakening. Hrsg. von Francesco Cavatorta und
Fabio Merone, 7–24. Oxford: Oxford University Press, 2017.

Walton, Douglas. Appeal to Expert Opinion: Arguments from Authority. University
Park: Pennsylvania State University Press, 1997.

Watenpaugh, Keith D. Being Modern in the Middle East. Princeton u. Oxford: Prince‐
ton University Press, 2006.

Wehr, Hans. Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart: Arabisch-
Deutsch. 5. Aufl. Wiesbaden: Harrassowitz, 2011.

Weidenmann, Bernd. „Informierende Bilder.“ In Wissenserwerb mit Bildern: Instruktio‐
nale Bilder in Printmedien, Film/Video und Computerprogrammen. Hrsg. von Bernd
Weidenmann, 9–58. Psychologie-Forschung. Bern u.a.: Huber, 1994.

Weismann, Itzchak und Jamal Malik, Hrsg. Culture of Daʿwa: Islamic Preaching in the
Modern World. Salt Lake City: The University of Utah Press, 2020.

———„Introduction.“ In Culture of Daʿwa: Islamic Preaching in the Modern World.
Hrsg. von Itzchak Weismann und Jamal Malik, 1–12. Salt Lake City: The University
of Utah Press, 2020.

Weisser, Ursula. „Ibn Qaiyim al-Ǧauzīya über die Methoden der Embryologie.“ Medi‐
zinhistorisches Journal 16, Nr. 3 (1981): 227–239.

———Zeugung, Vererbung und pränatale Entwicklung in der Medizin des arabisch-isla‐
mischen Mittelalters. Erlangen: Verlagsbuchhandlung Hannelore Lüling, 1983.

Wellmann, Janina. Die Form des Werdens: Eine Kulturgeschichte der Embryologie
1760-1830. Göttingen: Wallstein, 2010.

———„Animating Embryos: The in toto Representation of Life.“ British Society for the
History of Science 50, Nr. 3 (2017): 521–535.

Who is: Identity for Everyone. „Domain Data.“ Zuletzt geprüft am 16.01.2023. https://w
ww.whois.com/.

WHOIS Search. „Domain Data.“ Zuletzt geprüft am 16.01.2023. https://who.is/.
Wichmann, Peter. Al-Qaida und der globale Djihad: Eine vergleichende Betrachtung des

transnationalen Terrorismus. Wiesbaden: Springer, 2014.
Wickham, Carrie R. Mobilizing Islam: Religion, Activism, and Political Change in Egypt.

New York: Columbia University Press, 2002.

Literaturverzeichnis

310

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa/
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.whois.com/
https://www.whois.com/
https://who.is/
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.instagram.com/pierrevogelabuhamsa/
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.youtube.com/watch?v=PXcM9Z_DsdQ&list=PL52D2F895B6897E29&index=8
https://www.whois.com/
https://www.whois.com/
https://who.is/


Wiedl, Nina. Zeitgenössische Rufe zum Islam: Salafitische Daʿwa in Deutschland,
2002-2011. Baden-Baden: Nomos, 2017.

Wielandt, Rotraud. Das Bild der Europäer in der modernen arabischen Erzähl- und
Theaterliteratur. Beiruter Texte und Studien 23. Beirut u. Wiesbaden: Orient-Institut
der Dt. Morgenländischen Ges; Steiner, 1980.

———„Exegesis of the Qurʾan: Early, Modern and Contemporary.“ In McAuliffe, The
Encyclopaedia of the Qurʾān, 124–41.

Wiesberger, Franz. Bausteine zu einer soziologischen Theorie der Konversion: Soziokul‐
turelle, interaktive und biographische Determinanten religiöser Konversionsprozesse.
Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der Görres-Gesellschaft 19. Berlin: Duncker
u. Humblot, 1990.

Wiktorowicz, Quintan. „Anatomy of the Salafi Movement.“ Studies in Conflict & Ter‐
rorism 29, Nr. 3 (2006): 207–239.

Windhager, Günther. Leopold Weiss alias Muhammad Asad: Von Galizien nach Arabien
1900-1927. 2. Aufl. Wien: Böhlau, 2003.

Winston, Robert. „Professor Robert Winston.“ Zuletzt geprüft am 18.02.2022. https://w
ww.robertwinston.org.uk/.

Winter, Stephan. Lost in Information? Sozialpsychologische Aspekte der Selektion
und Rezeption von journalistischen Online-Angeboten. Medienpsychologie. Stuttgart:
Kohlhammer, 2013.

Wippich, Werner. Lehrbuch der angewandten Gedächtnispsychologie: Bd. 1. 2 Bde. Stutt‐
gart: Kohlhammer, 1984.

Wohlrab-Sahr, Monika. Konversion zum Islam in Deutschland und in den USA. New
York: Campus, 1999.

Wrogemann, Henning. Missionarischer Islam und gesellschaftlicher Dialog: Eine Studie
zu Begründung und Praxis des Aufrufes zum Islam (daʿwa) im internationalen sunni‐
tischen Diskurs. Frankfurt a. M.: Otto Lembeck, 2006.

Yadav, Stacey P. „Understanding ʻWhat Islamists Wantʼ: Public Debate and Contestation
in Lebanon and Yemen.“ Middle East Journal 64, Nr. 2 (2010): 199–213.

———Islamists and the State: Legitimacy and Institutions in Yemen and Lebanon.
London: Tauris, 2013.

Yusuf, Hamza. „When Does a Human Fetus Become Human?“ Renovatio, 2018. Zuletzt
geprüft am 29.06.2018. https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fe
tus-become-human.

———„When Does a Human Foetus Become Human?“ In Islam and Biomedicine.
Hrsg. von Afifi al-Akiti und Aasim Padela, 113–34. Philosophy and Medicine 137.
Cham: Springer, 2022.

Zaman, Muhammad Qasim. Religion and Politics under the Early ʿAbbāsids: The Emer‐
gence of the Proto-Sunnī Elite. Islamic History and Civilization 16. Leiden u.a.: Brill,
1997.

———The Ulama in Contemporary Islam: Custodians of Change. New York: Princeton
University Press, 2002.

Literaturverzeichnis

311

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.robertwinston.org.uk/
https://www.robertwinston.org.uk/
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.robertwinston.org.uk/
https://www.robertwinston.org.uk/
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human
https://renovatio.zaytuna.edu/article/when-does-a-human-fetus-become-human


———„Consensus and Religious Authority in Modern Islam: The Discourses of the
ʿUlamāʾ.“ In Speaking for Islam: Religious Authorities in Muslim Societies. Hrsg. von
Gudrun Krämer und Sabine Schmidtke, 153–80. Social, Economic and Political
Studies of the Middle East 100. Bosten u. Leiden: Brill, 2006.

———„The Ulama and Contestations on Religious Authority.“ In Islam and Modernity:
Key Issues and Debates. Hrsg. von Muhammad K. Masud, Armando Salvatore und
Martin van Bruinessen, 206–36. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2009.

———Modern Islamic Thought in a Radical Age: Religious Authorities and Internal
Criticism. Cambridge u.a.: Cambridge University Press, 2012.

Zaytuna College. „About.“ Zuletzt geprüft am 22.03.2022. https://zaytuna.edu/about.
az-Zindānī, ʿAbd al-Maǧīd. al-Muʿǧiza al-ʿilmīya fī l-qurʾān wa-s-sunna. Kairo, o.J.
———„Innahu l-ḥaqq.“ Zuletzt geprüft am 05.03.2021. https://ar.islamway.net/book/2

5288/ نه Ȕاحلق-ا .
———Kitāb at-tauḥīd. Riad: Darussalam, o.J. Zuletzt geprüft am 08.01.2021. https://ww

w.noor-book.com/en/ebook- الزنداين-اجمليد-عبد-التوحيد --pdf.
———Naḥwa l-imān. o.O., o.J. Zuletzt geprüft am 18.01.2022. https://books-library.net/

free-677542517-download.
———Taʾṣīl al-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna. Unter Mitarbeit von Suat Yıldırım

und Muḥammad al-Amīn Walad aš-Šaiḫ. Saida u. Beirut: al-Maktaba al-ʿaṣrīya, o.J.
———al-Imān. Beirut: Muʾassasa ar-risāla, 1989. Zuletzt geprüft am 18.01.2022. https://

books-library.net/free-441539893-download.
———Ṭarīq al-imān. Riad: Dār al-ʿālamīya, 1994. Zuletzt geprüft am 17.01.2022. https://

ar.islamway.net/book/15035/ اإلȔميان-طريق .
———„al-Iʿǧāz al-ʿilmī: taʾṣīlan wa-manhaǧan.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li‑l‑iʿǧāz

al-ʿilmī fī l-qurʾān wa-s-sunna, Nr. 1 (1995): 10–17.
———„The classic video ʻThis is the Truth/Annahul Haqq [sic]ʼ: Abdel Megid El

Zindani [sic].“ Zuletzt geprüft am 24.11.2021. https://www.youtube.com/watch?v=Nk
pVFwdeO_c.

az-Zindānī, ʿAbd al-Maǧīd und Muṣṭafā Aḥmad. „Mountains: The Geological Concept
in the Qurʾan.“ The Muslim World League Journal 21, Nr. 8 (1994): 47–48.

az-Zindānī, ʿAbd al-Maǧīd, Muṣṭafā Aḥmad, Margaret Tobin und Trivedi Persaud,
Hrsg. Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah: Correlation
with Modern Embryology. Alexandria (USA) u.a.: Islamic Academy for Scientific
Research, 1994.

———, Hrsg. Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah: Correlation
with Modern Embryology. Alexandria (VA) u.a.: Islamic Academy for Scientific
Research, 1994.

az-Zindānī, ʿAbd al-Maǧīd, Gerald Goeringer und Muṣṭafā Aḥmad. „Naẓra tārīḫīya f ī
ʿilm al-aǧinna.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa‑s‑sunna 1,
Nr. 1 (1995). Zuletzt geprüft am 09.01.2017. http://www.eajaz.org/index.php/compone
nt/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology.

Literaturverzeichnis

312

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zaytuna.edu/about
https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://ar.islamway.net/book/15035
https://ar.islamway.net/book/15035
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zaytuna.edu/about
https://ar.islamway.net/book/25288
https://ar.islamway.net/book/25288
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://www.noor-book.com/en/ebook
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-677542517-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://books-library.net/free-441539893-download
https://ar.islamway.net/book/15035
https://ar.islamway.net/book/15035
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
https://www.youtube.com/watch?v=NkpVFwdeO_c
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/218-Historical-Perspective-in-embryology


az-Zindānī, ʿAbd al-Maǧīd, Marshall Johnson und Muṣṭafā Aḥmad. „Waṣf at-taḫalluq
al‑bašarī: marḥalat an-nuṭfa.“ Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l‑qurʾān
wa-s-sunna 1, Nr. 1 (1995). Zuletzt geprüft am 09.01.2017. http://www.eajaz.org/index.
php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryo
genesis (09.01.2017).

az-Zindānī, ʿAbd al-Maǧīd, Marshall Johnson, Gerald Goeringer, Joe Simpson, Keith
Moore, Muṣṭafā Aḥmad und Trivedi Persaud. „Introduction.“ In az-Zindānī et al.,
Human Development as Described in the Qurʾan and Sunnah, 1–10.

az-Zindānī, ʿAbd al-Maǧīd und ʿAbd al-Ǧawād aṣ-Ṣāwī. „Aṭwār al-ǧanīn wa-nafḫ
ar‑rūḥ.“ Zuletzt geprüft am 12.12.2016. http://www.jameataleman.org/main/articl
es.aspx?article_no=1258.

Zuberi, Ahmad Khizar. „How to Teach the Theory of Organic Evolution.“ The Muslim
World League Journal 12, Nr. 2 (1984): 26–33.

Zuberi, Masarrat H. „Understanding the Qurʾan in the Light of Modern Scientific
Theories.“ The Muslim World League Journal 15, 7/8 (1988): 9–13.

Literaturverzeichnis

313

https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.eajaz.org/index.php/component/content/article/59-The-first-issue/219-Description-human-embryogenesis
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258
http://www.jameataleman.org/main/articles.aspx?article_no=1258


https://doi.org/10.5771/9783987401039 - am 20.01.2026, 15:48:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987401039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	1. Einleitender Teil: Das Wundern über die Wunder
	2. Die Entwicklung eines neuen Expertentums: Der Mediziner Muḥammad ʿAlī al‑Bār
	2.1 Religiöse Autorität in medizinischen Entscheidungsprozessen: Praktizierende Mediziner:innen als selbstbewusste Entscheider:innen
	2.2 Die Harmonisierung der Kompetenzen durch die Kombination biologisch und religiös begründeter Entwicklungsschritte des Ungeborenen
	2.3 Der fiqh in der medizinischen Praxis: Die Bedeutung des Beseelungszeitpunkts für die islamrechtliche Einordnung von Schwangerschaftsabbrüchen
	2.4 Der Einsatz von Bildern als Argumentationshilfe
	2.5 Der Embryo in Medizin und Recht: Ein Zwischenstand

	3. ʿAbd al-Maǧīd az-Zindānī: Šaiḫ al-iʿǧāz
	3.1 Der jemenitische Prediger: daʿwa und Bildungsarbeit
	3.2 Der Politiker: Die Beziehung zu Saudi-Arabien und die Gründung der Iṣlāḥ-Partei
	3.3 Der salafistische Muslimbruder: Religiöse Ideologie und politische Realität

	4. Zindānīs Modell embryonaler Entwicklung: Q. 23:12-14 außerhalb der Rechtsfindungsgremien
	4.1 Zindānīs Geschichte der Embryologie als Beweis der koranischen Überlegenheit
	4.2 Überblick über az‑Zindānīs Modell und seine Anordnung der Stadien embryonaler Entwicklung
	4.2.1 Die Präferenz für den Ibn Masʿūd-Hadith in der Variante aus dem Ṣaḥīḥ Muslim
	4.2.2 Die Umformulierung von Ibn al-Qayyims Seelenpassage
	4.2.3 Die Modifikation des koranischen Stadiums ḫalq āḫar zu an‑našʾa


	5. Die Islamisierung der Embryologie: Die Rolle moderner Naturwissenschaft in az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī
	5.1 Zum Verhältnis von „Islam“ und „Wissenschaft“: Von der Prophetenmedizin zu iʿǧāz ʿilmī
	5.2 Verbildlichte Wunder: Der Egel und die gekaute Substanz
	5.3 Die Kooperation mit Keith Moore zur Legitimation von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī
	5.3.1 Die Islamic Additions in Moores Standardwerk The Developing Human
	5.3.2 Das Projekt „This is the Truth“ (Innahu l‑ḥaqq)
	5.3.3 Die Übernahme der koranischen Termini in der internationalen Embryologie


	6. Die Popularisierung des iʿǧāz ʿilmī durch az‑Zindānī
	6.1 Zindānī und die Islamische Weltliga
	6.2 Die Gründung der CSMQS als der Versuch, den iʿǧāz ʿilmī zu professionalisieren
	6.3 Der Embryo in den Publikationen der Weltliga als Ausdruck innerorganisatorischer Meinungsvielfalt
	6.3.1 Die Maǧallat al-haiʾa al-ʿālamīya li-l-iʿǧāz al-ʿilmī fī l-qurʾān wa‑s‑sunna
	6.3.2 Die Zeitschriften der Weltliga

	6.4 Die Rezeption von az‑Zindānīs iʿǧāz ʿilmī außerhalb der Weltliga

	7. Schlussbetrachtungen: Der Embryo zwischen Recht und Wundererzählung
	Literaturverzeichnis

