
5.	 Kritik der rein diätmoralischen Vernunft 	
	 oder die Antinomie der 					  
	 kantischen Ernährungsphilosophie

Vorbemerkung

Bei Kant gibt es reichlich Essen; seine berühmten Gastmähler, die er täglich mit 
einigen Freunde und Bekannten kultiviert, lassen unmissverständlich einen 
großen Stellenwert des Essens als etwas Gutem erkennen. Ein Sachverhalt, der 
von der kantianisch geprägten Philosophie bislang nicht hinreichend gewürdigt 
wurde, obwohl die unersättliche Kant-Rezeption ansonsten noch den kleinsten 
Krümel dieser Küche aufliest. Die unüberschaubare Menge an Publikationen, 
insbesondere zur praktischen Philosophie, zur Moraltheorie, zur Ästhetik des Ge-
schmacksurteils und zur Anthropologie, legen jedoch den Eindruck nahe, dass es 
eine Philosophie der Ernährung, jenseits des Anekdotischen, bei Kant nicht zu 
geben scheint. Die Ursache für dieses Vorurteil ist leicht auszumachen, nämlich 
in der allgemeinen Missachtung des Essens als einer philosophischen Angelegen-
heit. Aber bei Kant liegen die Dinge komplizierter. 

Soviel steht fest: Erst nach Kant beginnt die totale Essensvergessenheit der 
westlichen Philosophie. Jedenfalls sollte, wie sich zeigen wird, ein echter Kantia-
ner auch über das Essen philosophieren. Allerdings hat Kants überwiegend diät-
moralische Denkungsart maßgeblich dazu beigetragen, dass nach ihm – nicht 
nur im zeitlichen, sondern auch im systematischen Sinne – weder in der aka-
demischen Moraltheorie über das philosophisch vielschichtige Selbst- und Welt-
verhältnis der menschlichen Essistenz nachgedacht wird noch im allgemeinen 
Ernährungsbewusstsein (in der Alltagsphilosophie des Essens) ein Sinn dafür 
existiert, dass eine Ethik im vernünftigen Umgang mit Nahrungsmitteln mehr 
sein könnte, als mäßig und gesund zu essen und die eigenen Esssünden zu beich-
ten. – Sofern so etwas wie das Essen überhaupt mit Philosophie und Moralität in 
Verbindung gebracht wird.

Dennoch oder gerade deswegen liegt der Reiz und der erfreuliche Gewinn 
des Wagnisses, den Vernunftphilosophen Kant mit der Küche und dem Esstisch 
in Beziehung zu setzen, in der Entdeckung seiner unbekannten Gastrosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens228

Für deren Existenz gibt es zunächst biographische Indizien. »Kant liebte es wirk-
lich, gut zu speisen, hatte Sinn für gekonnte Zubereitung und war auf diesem 
Themengebiet nicht leicht aus dem Felde zu schlagen.«1 Interessanter, und noch 
philosophischer, erscheint die Tatsache, dass er selber auch die theoretischen Ar-
gumente für eine praktische Vernunft der »guten Mahlzeit« (Kant) liefert und 
seine Gastrosophie nicht als Anekdote zu seinem privaten Lebenswandel abgetan 
werden sollte. 

So sieht man sich bei Kant – dem Philosophen, der bekanntlich die Antino-
mien der menschlichen Vernunft denkt – mit einer Antinomie der ernährungs-
philosophischen Vernunftideen konfrontiert: Der traditionellen Idee einer diät-
moralischen Degradierung des Essens als eines der Philosophie unwürdigen 
Grundbedürfnisses unser animalischen Existenz steht – untergründig – das gast-
rosophische Ideal einer geschmackvollen Mahlkultur als der höchst guten Praxis 
»wahrer Humanität« gegenüber.2 

Doch schon Kants Metaphysik der Diätpflicht, die zunächst näher zu analy-
sieren sein wird, gebührt in der Genealogie des ernährungsphilosophischen Dis-
kurses doppelte Aufmerksamkeit. Einmal deshalb, weil in ihr die Geschichte des 
diätmoralischen Denkens ihren abschließenden Höhepunkt, ihre systematische 
Ausformulierung, findet. Zum anderen deshalb, weil sich anhand der kantischen 
Metaphysik der Esssitten ganz generell die konzeptionellen Schwächen einer 
kantianischen Moraltheorie veranschaulichen lassen. Über die Essensthematik 
sind sowohl eine formale Pflichtethik als auch eine metaphysische Vernunft-
moral philosophisch (gastrosophisch) zu widerlegen. Eine mögliche Aktualität 
der kantischen Philosophie besteht dann nicht in seiner ›Metaphysik der Sitten‹ 
und ihrer Idee von ›praktischer Vernunft‹; ebenso wenig in ihrer konzeptuellen 
– beispielsweise kommunikationstheoretischen – Reformulierung in Form einer 
Diskursethik oder in irgendeiner anderen Fortentwicklung der philosophischen 
(aber ungastrosophischen) Ethik. 

Aktuell ist die kantische Philosophie als eine praktische Philosophie der Hu-
manität.3 Diese bei Kant neu zu entdeckende Praxisphilosophie der Humanität 
lässt sich gastrosophisch begründen und veranschaulichen. Deren Maxime lautet 
ebenso einfach wie kategorisch: »Eine gute Mahlzeit in guter Gesellschaft« ver-
körpert »die Vereinigung des geselligen Wohllebens mit der Tugend, und hiermit 
die wahre Humanität« – womit Kant das höchste Gut seines gastrosophischen 
Vernunftbegriffs bestimmt. Bevor dieses höchste Gut sowohl als untergründiges 
Thema der praktischen Philosophie Kants wie auch als der aktuellste Teil seines 
Denkens aufzuklären sein wird, ist zunächst auf seine Diätmoral einzugehen. 

Es wird sich zeigen, dass Kants Moral der richtigen Diät letztlich doch die gas-
trosophische Ethik verdrängt hat. Nicht nur die seinige, sondern auch (wovon der 

1 | Gulyga, Immanuel Kant, 196.

2 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 617.

3 | Vgl. Gerhard, Immanuel Kant; Heidemann – Engelhard, Warum Kant heute?

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 229

zweite Hauptteil handeln wird) die Ansätze der – gemessen an Kants Philosophie 
– weniger einflussreichen Vordenker einer gastrosophischen Ethik. Die Verdrän-
gung des (eigenen) gastrosophischen Gedankenguts bei Kant und durch Kants 
Diätmoral liegt der heute vorherrschenden inhumanen und antihumanistischen 
Entwürdigung des Essens als ethischer Angelegenheit zugrunde und speist die 
fraglose Selbstverständlichkeit einer diätmoralischen Alltagspraxis ebenso wie 
einer essensvergessenen Philosophie.

Eine letzte Vorbemerkung: Die Feststellung einer unauflösbaren Antinomie 
zwischen dem Diätmoralisten Kant und dem Hedonisten oder dem ästheti-
schen Gastrosophen Kant dient nicht dazu, mit der Kritik an seinem asketischen 
Zwangssystem (einer metaphysischen Sinnenfeindlichkeit und Genussverach-
tung) seine ganze Vernunftphilosophie als widerlegt abzutun.4 Mir geht es im 
Gegenteil darum, zu zeigen, dass bei ihm eine andere Vernunft präsent ist, die 
freilich nur wahrnimmt, wer gastrosophisch über das Essen nachdenkt. Die 
Darstellung der kantischen Gastrosophie versteht sich daher als eine immanente 
Kritik des diätmoralischen Denkens, die in der Auseinandersetzung mit einem 
der maßgeblichsten Begründer dieser Denkungsart durchgeführt wird: Mit Kant 
gegen Kant gilt es zu zeigen, dass auch eine andere kantianische Moralphilosophie 
denkbar ist, die das Essen vielleicht nicht gleich als das höchste, aber doch als ein 
hohes Gut begründen hilft.

K antianische Mor alität als Diätmentalität

Das »tierische Bedürfnis« und die »niedrige Sinnlichkeit« beispielsweise des Es-
sens rufen Kants streng dualistische Zwei-Welten-Metaphysik hervor: Das »ani-
malische Sinnenwesen« des Menschen wünscht sich bloß die eigenen »natürli-
chen Triebe« und »notwendigen Bedürfnisse« befriedigt; es kennt nur die »Lust 
des Wohlergehens« beziehungsweise die abgewendete Unlust des Darbens und 
Hungerleidens als »Glückseligkeit«. Die Glückseligkeit seines animalischen Sin-
nenwesens hält den Menschen aber davon ab, sich seine »höhere Bestimmung« 
und sein »eigentliches Selbst«, nämlich die Freiheit und Würde seines geistigen 
»Vernunftwesens«, zum vorrangigen »wahren Zweck« seiner Existenz zu ma-
chen. Aber der Mensch, schreibt Kant im platonisch-aristotelischen Geiste, »ist 
doch nicht so ganz Tier, um gegen alles, was Vernunft für sich selbst sagt [sic!], 
gleichgültig zu sein, und diese bloß zum Werkzeuge der Befriedigung seines 
Bedürfnisses, als Sinnenwesens, zu gebrauchen. Denn im Werte über die bloße 
Tierheit erhebt ihn das gar nicht, dass er Vernunft hat, wenn sie ihm nur zum 
Behuf desjenigen dienen soll, was bei Tieren der Instinkt verrichtet; sie wäre als-

4 | Insbesondere Hartmut und Gernot Böhme weisen »die pathologenen Züge der Moral 

und die pathologischen Strukturen des Lebens von Kant« nach; vgl. Böhme/Böhme, Das 

Andere der Vernunft.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens230

denn nur eine besondere Manier, deren sich die Natur bedient hätte, auszurüsten, 
ohne ihn zu einem höheren Zwecke zu bestimmen.«5 Die besagte höhere Zweck-
bestimmung liegt für Kant – auch hier bekräftigt er den diätmoralischen Kanon 
– nicht darin, dass die Menschen ihre Tierheit mit Vernunft leben und also ihre 
natürlichen Bedürfnisse wie das Essen vernünftig genießen beziehungsweise ihr 
Wesen mit voller statt reiner Vernunft erfüllen. Seine metaphysische Anthropolo-
gie denkt die menschliche Essistenz als Hindernis und Gegensatz zum Vernunft-
vermögen der Menschen und deren würdevollen Freiheit (Autonomie). 

Trotz dieses strikten Manichäismus zwischen dem Menschen als sich ernäh-
rendem Tier und dem Menschen als einem vernünftigen Wesen (als Intelligenz) 
setzt eine klare Säkularisierung des christlichen Weltbildes in Kants rationalis-
tische Anthropologie ein: Die Unvernunft des menschlichen Nahrungsgesche-
hens wird nicht mehr in einem mittelalterlichen Sinne als Sünde und ebenso 
gefährliche wie unwiderstehliche Verführung des Teufels problematisiert. Der 
religionskritische Aufklärer Kant nimmt die große Lust und Glückseligkeit, die 
vom Essgenuss ausgeht, vielmehr wie die antiken Philosophen als eine ständige 
Bedrohung für die menschliche Vernunft wahr, in ihre rohen Anfänge zurückzu-
fallen und ihre höhere Bestimmung zu erniedrigen.

Indessen liegt die eigentlich folgenreiche Neuerung der metaphysischen An-
fangsgründe der traditionellen rationalistischen Anthropologie bei Kant darin, 
die augustinische Erbsündenlehre durch eine rigide Pflichtenlehre zu ersetzen. 
Während Augustinus für die christliche Theologie die Unfreiheit des Willens 
postuliert – als Resignation gegenüber der (eigenen) Genussgier –, setzt Kant kon-
trär dazu alles auf die Freiheit des Willens als einziger Triebfeder einer »prakti-
schen Vernunft«, um ein Herrschaftsverhältnis über sich selbst (auch als genuss-
süchtigem Wesen) zur moralischen Pflicht machen zu können. Kant gewinnt die 
für seine Moraltheorie grundlegende Idee der Willensfreiheit aus der Synthese 
von zwei analytisch gesehen unabhängigen Freiheitsbegriffen einer praxischen 
Selbstbestimmung. Dem rationalistisch-metaphysischen Begriff einer geistigen 
Selbstherrschaft als der Freiheit von sinnlichen Bedürfnissen (Leidenschaften, 
Neigungen, Begierden, Instinkten etc.) und dem – der Rousseauschen Philoso-
phie entliehenen – politischen Freiheitsbegriff einer Selbstgesetzgebung als dem 
Freiheitsvermögen, nach eigenen (moralischen und politischen) Gesetzen leben 
zu können. 

An diesen beiden grundverschiedenen Freiheitsbegriffen ist in unserem Zu-
sammenhang von großer Bedeutung, dass der metaphysische Freiheitsbegriff der 
Willensfreiheit – anders als der ethische Freiheitsbegriff der Selbstgesetzgebung 
oder Autonomie – gerade nicht, wie Kant behauptet, auf einer rationalen Begrün-
dung basiert. Die Idee der Willensfreiheit, welches das Fundament bildet, worauf 
das ganze System seiner »Metaphysik der Sitten« aufbaut, wird aus der besagten 
spekulativen Metaphysik einer Zwei-Welten-Anthropologie schlechterdings bloß 

5 | Kant, Kritik der praktischen Vernunft, 179.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 231

postuliert.6 Kant hält mit der größten Selbstverständlichkeit an dem altherge-
brachten Glauben fest, dass der Mensch zwei ungleichen und entgegengesetzten, 
sich ausschließenden Reichen angehöre. Im krassen Widerspruch zum argumen-
tativen (intersubjektiven) Selbstverständnis des Moralprinzips des kategorischen 
Imperativs, wonach normative Fragen der Moral philosophisch formal, d.h. über 
die kritische Prüfung ihrer Universalisierbarkeit, begründet werden sollen, lebt 
seine rationalistische Metaphysik des Menschen von dem bloßen (spekulativen) 
Postulat, dass die höhere (bessere, eigentlich gute und vernünftige) Wesensbe-
stimmung des Menschen in der geistigen Freiheit gegenüber seinem animali-
schen Wesen liege. 

Diese im wahrsten und schlechtesten Sinne metaphysischen (nämlich rein 
spekulativ postulierten) Anfangsgründe der kantischen »Metaphysik der Sitten« 
sind von einer philosophischen Begründung weit entfernt.7 Anders als Kants 
nicht bloß rationalistische, sondern »pragmatische Anthropologie«, die in seinen 
späteren Schriften an Kontur gewinnt (dazu später), reproduziert seine Moral-
philosophie unkritisch das manichäistische Schema des platonisch-christlichen 
Menschenbildes. Danach bestehe, wie wir zu Genüge wissen, wahres Menschsein 
in der Unabhängigkeit von Hunger, in der »Fleischesabtötung«, wie es bei Kant 
mustergültig heißt, im »Abbruch des sinnlichen Antriebs« und allem voran im 
Abbruch des Appetits, der begierigen Neigung zum angenehmen, beglückenden 
Essgenuss. Kurz: Menschliche Freiheit zeige sich lediglich darin, dem Essen zu 
entsagen. Dementsprechend basiert die metaphysische Grundlegung der kan-
tischen Sittenlehre, die schließlich seine Diätmoral tragen wird, auf allgemein 
vertrauten, aber darum nicht weniger grundlosen Boden: Der Mensch wird in 

6 | Im grundlegenden Unterschied zu dem metaphysischen Freiheitsbegrif f (Kants) leitet 

sich der moralisch-politische Freiheitsbegrif f (Rousseaus) tatsächlich aus der universa-

lisierbaren Normativität eines ethischen Voluntarismus (dem Gesellschaftsvertrag) ab. 

Darüber hinaus bleibt der Freiheitsbegrif f der Autonomie auf die Idee einer praktischen 

Selbstbestimmung des politischen Lebens (im wahrsten Sinne als Selbstgesetzgebung) 

beschränkt und wird nicht zum alleinigen Begrif f einer Selbstbestimmung erhoben (die 

auch für andere Lebensbereiche denkbar ist). Kant hat sich trotz des starken Einflusses 

der politischen Philosophie Rousseaus auf sein eigenes Denken, dessen gastrosophischen 

Freiheitsbegrif f nicht zueigen gemacht. Rousseau aber nutzt die Idee einer praktischen 

Selbstbestimmung auch für eine Vernunft der menschlichen Essistenz, sich aus Freiheit auf 

eine für alle gute Ar t und Weise zu ernähren. (Siehe II.3)

7 | Die rationalistische Anthropologie von Kants Metaphysik bleibt die empirisch-meta-

bolische, und in diesem buchstäblichen Sinne ›meta-physische‹ Erkenntnis des ganzheit-

lichen, physisch-moralischen Wesens des Menschen als einem sich ernährenden Natur-

wesen fremd. Wie sich zeigen wird, bietet die Philosophie des Mediziners Hippokrates be-

reits eine gastrosophische Anthropologie, die sich zu einer möglichen wissenschaftlichen 

Grundlegung eines ganzheitlichen Verständnisses der menschlichen Physis vorarbeitet. 

(Siehe II.2)

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens232

zwei Wesen auseinanderdefiniert, in ein angeblich höheres Vernunftwesen, das 
einer intelligiblen Verstandeswelt der Willensfreiheit angehört, und in ein angeb-
lich niedriges Bedürfniswesen, das in einer Sinnenwelt der Notwendigkeiten und 
Zwänge vegetiert. Sinnlichkeit, Genuss und Wohlergehen werden Vernunft, Wil-
le und Pflicht postulatorisch gegenübergestellt.

Es verwundert kaum, dass sich die nachkantianischen Moraltheorien – wenn-
gleich selten ausdrücklich und systematisch – von dieser »schlechten, dualisti-
schen Metaphysik« (Apel) distanzieren. Daher wird heute die konzeptuelle Stärke 
der kantischen Philosophie erst gar nicht mit einer zweischneidigen spekulativ-
metaphysischen Grundlegung der praktischen Vernunft in Beziehung gebracht, 
sondern dabei gleich an das universalistische Verallgemeinerungsprinzip des 
»kategorischen Imperativs« gedacht. Denn mit diesem Moralprinzip (womit sein 
Name üblicherweise verbunden wird) bringt Kant zweifelsohne den, gegenüber 
der antiken Moralphilosophie und christlichen Theologie, gänzlich neuen Ge-
danken einer philosophischen (postmetaphysischen) Begründung des moralisch 
Guten ins Spiel. Freilich begründet der kategorische Imperativ ausschließlich ein 
Moralprinzip der Verallgemeinerbarkeit von Handlungsmotiven, und allenthal-
ben keine metaphysische Anthropologie (und deren spekulativen und manichä-
istischen Normativität). Allerdings denkt Kant, dass sich aus der menschlichen 
Willensfreiheit das formale Moralprinzip des kategorischen Imperativs begrün-
den lasse.8 Es wird sich herausstellen, dass Kants metaphysische Anthropologie 
seinem ganzen moralphilosophischen System, einschließlich seiner Diätmoral, 
zugrunde liegt und nur dieses seine angeblich aus dem formalen Moralprinzip 
des kategorischen Imperativs abgeleitete Metaphysik der Sitten recht eigentlich be-
gründet und ihr diese fragwürdige Bezeichnung zutreffend verleiht.9

Explizit nimmt Kant in der gleichnamigen Schrift moralische Fragen rich-
tiger Esssitten sowie praktische Fragen eines vernünftigen »Umgangs mit Nah-
rungs- und Genussmitteln« auf. Die zentrale Stellung der darin enthaltenen Tu-
gendlehre innerhalb seiner ganzen Theorie der praktischen Vernunft wurde in 
der zurückliegenden Rezeption kaum wahrgenommen.10 Aus diesem Grund wird 
gewöhnlich ein unüberbrückbarer Gegensatz zwischen antiken Tugendlehren 
einerseits und der kantischen Pflichtmoral andererseits konstruiert. Das Bild von 
Kant als dem rigorosen Pflichttheoretiker täuscht indes darüber hinweg, dass er 
die scheinbare Kluft zwischen dem formalen Moralprinzip und dessen alltags-
weltlichen Anwendung auf konkrete Fragen der praktischen Lebensführung – in 
Übereinstimmung mit der antiken und insbesondere der stoischen Philosophie 
– durch eine »Weisheitslehre« der »moralischen Tugenden« und »guten Sitten« 

8 | Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 74ff.

9 | Wenigstens wird mittlerweile mit dem Begrif f Metaphysik alles andere als eine formale, 

universelle Begründung des sittlich Guten in Verbindung gebracht.

10 | Vgl. Esser, Ethik für Endliche.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 233

schließt.11 Die tugendtheoretischen Konkretisierungen des ethisch »Guten« und 
»Weltbesten« durch Kants Moralphilosophie wird vom zeitgenössischen Kantia-
nismus schlichtweg übergangen. 

Diät-Pflichten

Im dritten Artikel unter dem programmatischen Titel »Von der Selbstbetäubung 
durch Unmäßigkeit im Gebrauch der Genieß- oder auch Nahrungsmittel« wird 
in Kants Moralystem »das Laster der Gefräßigkeit« problematisiert und in der 
Folge die Bekämpfung dieses Lasters zur Tugend einer pflichtgemäßen Ernäh-
rung erklärt. Die metaphysische Geringschätzung der menschlichen Essistenz 
wird hier unmittelbar zur inhaltlichen Bestimmung des moralischen Handelns 
genutzt: »Die tierische Unmäßigkeit, im Genuß der Nahrung, ist der Mißbrauch 
der Genießmittel, wodurch das Vermögen des intellektuellen Gebrauchs dersel-
ben gehemmt oder erschöpft wird.« Sich der Unmäßigkeit und Gefräßigkeit zu 
enthalten, versteht sich demnach als eine praktische Konkretion der »Pflicht einer 
physisch-moralischen Selbstvervollkommnung«.12 

Ein menschenwürdiger Umgang mit den lebenspraxischen Angelegenhei-
ten des Essens beschränkt sich auch aus der Sicht der kantischen Pflichtlehre 
auf eine Tugend der diätischen Mäßigung und der rein moralischen Selbstbe-
herrschung einer unmäßigen Esslust. Mit dem Gedanken, dass ein vernünfti-
ger Gebrauch der Nahrungs- und Genussmittel hauptsächlich darin bestehe, die 
physischen Grundlagen für die eigentlich wichtigen Dinge (den »intellektuellen 
Gebrauch« des eigenen Lebens) zu gewährleisten, knüpft Kant an bekannte The-
men des diätmoralischen Diskurses an. Das heißt nicht nur, dass sich das tradi-
tionelle Ernährungsdenken bis in die kantische (angeblich formale) Pflichtethik 
fortsetzt und von deren Tugendlehre noch einmal prominent als Diätpflichtlehre 
bekräftigt wird. Diese Kontinuität macht deutlich, dass in diesem Fall eine bloß 
metaphysische Deduktion für die inhaltliche Bestimmung des Guten bzw. Rich-
tigen sorgt. Deswegen ist für Kants Sittenlehre das philosophisch relevante Pro-
blem eines vernünftigen Essens nicht etwa ein schlechter Geschmack der Nah-
rungs- und Genussmittel (in geschmacksästhetischer Hinsicht, etwa aufgrund 
eines übermäßigen Senfgebrauchs als Würzmittel) oder die Unvernunft von zu 
wenig Gemüse (in diätetisch-gesundheitlicher Hinsicht) oder die Unsitten eines 
Alleinessens (in mahlethischer Hinsicht). Ebendies sind – das lässt sich bereits 
an dieser Stelle sagen – die normativ-allgemeinen Kriterien, auf denen die kan-
tische Gastrosophie fußt: Sie basiert auf dem komplizierten Zusammenspiel von 
geschmacksästhetischen, diätetischen und mahlpraxischen Komponenten des 
ethisch Guten.

11 | Vgl. Engstrom/Whiting, Aristotle, Kant, and the Stoics.

12 | Kant, Metaphysik der Sitten, 549ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens234

Hingegen ist für Kants Sittenlehre einer richtigen Diät festzuhalten: Hier ist 
das einzig relevante Problem vernünftiger Esssitten lediglich Gefräßigkeit als 
einer rein moralischen Unvernunft des Appetits (im einzelnen Essakt) sowie des 
Genusslebens (in der Gesamtheit aller Essakte, der Ernährungsweise als Lebens-
weise). Der gar nicht so metaphysische Anfangsgrund für Kants Theorie eines 
pflichtbewussten Essens scheint ein empirisches Diätproblem zu sein. Und zwar 
die gesellschaftlich allgemein übliche »Überladung mit Speisen« (ebd., 560), in 
der er die »viehischen« Neigungen eines unbeherrschten Appetits erkennt. Sein 
Tugendgebot einer mäßigen Diät entgeht der Gefahr eines traditionellen Moralis-
mus rein zufällig dadurch, dass das Faktum der allgemein vorherrschenden Un-
vernunft (der viehischen Überladung) die Verallgemeinbarkeit der moralischen 
Pflicht (der sittsamen Mäßigung) möglich macht. Wenn die allgemeine Form der 
Ernährung von einer ungesunden Gefräßigkeit bestimmt ist und folglich das diä-
tetische Gebot, dass es für die Menschen gut wäre, weniger zu essen (wenn schon 
nicht aus rein moralischen Gründen, dann zumindest aus gesundheitsmorali-
schen Gründen), Allgemeingültigkeit beanspruchen kann, dann scheint katego-
risch jede Esshandlung unter das moralische Gesetz einer Pflicht zur Mäßigung 
zu fallen und gerade am Beispiel gemäßigter Esssitten das (angeblich) formale 
Prinzip der kantischen Moraltheorie bewiesen. Jedenfalls stellt diese Theorie so-
wohl das Verbot einer »tierischen Unmäßigkeit im Genuß der Nahrung« als auch 
das Gebot eines »vernünftigen Gebrauchs« der Genussmittel auf.

Doch die Übereinstimmung dieser Philosophie mit den konventionellen 
(diätmoralischen) Wertevorstellungen ändert nichts an dem Umstand, dass sich 
die Pflicht zur Mäßigung nicht gemäß des formalen Anspruchs des kantischen 
Moralprinzips aus einer rein moraltheoretischen Begründung erfolgt. Weil die 
Herleitung der normativen Gründe für das moralische Verhalten unaufgeklärt 
bleibt, taucht erst gar nicht die begründungstheoretische – und die ernährungs-
philosophische – Problematik auf, dass eine rein formale Bestimmung einer tu-
gendhaften Ernährung aus sich heraus viele praktische und allgemein relevante 
Fragen nicht zu bestimmen vermag. Zum Beispiel: Ab welchen Mengen verhält 
man sich ›unmäßig‹ und isst man ›gefräßig‹? Ist ›das Maß‹ mit zwei Flaschen 
Wein pro Mahlzeit ›voll‹? Ist die Maxime der ›Mäßigung‹ überhaupt sinnvoll ver-
allgemeinerbar oder kommt es nicht eher allgemein darauf an, ›das Richtige zu 
wählen‹? Ist das ›richtige Maß‹ für jeden gleichermaßen wohlbekömmlich? Ist 
es moralisch – und ästhetisch – gut, zu wollen, dass, ›Suppe mit mürben Rind-
fleisch‹ zu essen, ein allgemeines Gesetz werden kann? Und was ist mit solchen 
Fragen: Entspricht es der Würde des Menschen, jeden Tag Käse zu genießen oder 
vielleicht doch nur gelegentlich? Überhaupt: Ist Käse ein Genuss- oder ein Grund-
nahrungsmittel? – Und so weiter.13

13 | Indessen ist es nicht so, dass Kant gar keine Antworten auf solche Fragen gibt. So 

wird sich zeigen, dass er sehr wohl konkrete diätetische Antworten gibt, ohne sich aller-

dings vollständig im Klaren zu sein, dass die philosophisch begründete Allgemeinfähig-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 235

Die empirische und letztlich bloß metaphysisch postulierte Allgemeinheit der 
Diätpflicht, wie sie Kants Tugendlehre popularisiert, gibt keine philosophischen 
Antworten auf diese Fragen. Stattdessen lässt seine Sittentheorie den eigenen ge-
sellschaftlichen und kulturellen Hintergrund erkennen, den sie unkritisch auf 
den Begriff bringt. So ergibt sich das sittliche Faktum eines unmoralischen Ess-
verhaltens in der modernen Arbeitsgesellschaft vor allem unter dem lebenspraxis-
chen Aspekt einer zeitlichen Beeinträchtigung der Leistungsfähigkeit und einer 
Lähmung der Arbeitskraft: Ausdrücklich führt Kant zur Begründung der Allge-
meingültigkeit seiner Moraltheorie an, dass durch Gefräßigkeit und Überladung 
mit Speisen »Handlungen, wozu Gewandtheit und Überlegung im Gebrauche 
seiner Kräfte erfordert wird, auf eine gewisse Zeit gelähmt« würden.14 Freilich 
bestätigt dies nur, dass sich sein diätmoralische Tugendlehre für ihre normati-
ven Grundlagen auf außer-moralphilosophische (metatheoretische, ideologische) 
Gründe stützt. Zieht man alternativ Max Webers Analysen zur protestantischen 
Ethik heran, wird deutlich, dass sich in der kantischen Moral einer mäßigen Er-
nährungsweise die Faktizität jener innerweltlichen Askese widerspiegelt, welche 
zu dieser Zeit die allgemeinen Sitten prägt und den (protestantischen, mithin 
antigastrosophischen) Geist des Kapitalismus im Alltagsleben verankert. 

Ansonsten folgt die kantische Tugendlehre dem diätmoralischen Diskurs der 
antiken Philosophie und fördert den kapitalistischen Geist der bürgerlichen Ess-
sitten auch darin, dass gesellschaftstheoretische Erwägungen einbezogen wer-
den, die das Essen als Lebenspraxis betreffen. Entsprechend ruft die unvernünf-
tige »Schmauserei« als »förmliche Einladung zur Unmäßigkeit« (ebd., 561) seine 
strenge Kritik des gesellschaftlichen »Geschmacks« hervor. So sei besonders die 
»öffentliche Schwelgerei« wie »z.B. ein Lordmaireschmaus« (ein damals popu-
läres Volksfest mit Festessen) eindeutig ein »Übermaß« des »gesellschaftlichen 
Wohllebens«. Einer solchen moralisch geschmacklosen Schwelgerei stellt Kant 
immerhin die »prahlerische Üppigkeit« als Beispiel eines »Übermaßes des gesell-
schaftlichen Wohllebens mit Geschmack« gegenüber.15 Beide Fälle eines volks-
tümlichen Festessens, als der außeralltäglichen Situation eines üppigen Lebens-
genusses, werden hinsichtlich ihrer jeweiligen gesellschaftspolitischen Folgen 
für die »Wohlfahrt des Gemeinwesens« problematisiert. »Wenn man beiderlei 
Wirkungen auf die Wohlfahrt in Betrachtung zieht«, rechnet der strenge Esssit-
tenkritiker, »so ist Üppigkeit ein entbehrlicher Aufwand, der arm macht, Schwel-

keit oder die Nicht-Allgemeinfähigkeit dieser Auskünfte darüber entscheidet, ob es sich 

beispielsweise im Falle der ungesunden und unbeherrschten Gefräßigkeit (eines Zuviels 

von diesem oder jenem), um ein peinliches Geständnis der eigenen Unvernunft handelt 

(im Alter Suppe zu verweigern und lieber Deftiges essen) oder um eine existenzielle Be-

weisführung einer wirklich vorzeigbaren praktischen Vernunft seiner selbst (sich nach den 

allgemeinen Erkenntnissen der medizinischen Diätetik gesund zu ernähren).

14 | Kant, Metaphysik der Sitten, 560.

15 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 578.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens236

gerei aber ein solcher, der krank macht. Die erste ist doch noch mit der fortschrei-
tenden Kultur des Volks (in Kunst und Wissenschaft) vereinbar; die zweite aber 
überfüllt mit Genuß und bewirkt endlich Ekel.« (Ebd.) 

Kant ekelt sich vor dem exzessiven Luxus abgeschmackter Banketts – ein aus-
gesprochener rousseauistischer Ekel, der nur noch entfernt an Chrysostomus’ 
bewusste Malediktion, an das christologische Schlechtreden der menschlichen 
Essistenz, erinnert. Aber die Unvernunft der populären Volksfeste oder anderer 
»festlicher Traktamente (Gelag und Abfütterung)« wird durchaus zum Gegen-
stand einer pauschalen Moralschelte gemacht (ebd., 616). Anstatt jedoch eine er-
nährungsphilosophische Differenzierung anzustellen – etwa darüber, ob über-
haupt jede Mahlgemeinschaft vernünftig sein muss und ob es nicht vielmehr in 
Ansehung allgemein guter Esssitten ausreichen könnte, wenn lediglich die all-
tägliche Hauptmahlzeit der Tugend verpflichtet wäre –, geißelt der Diätmoralist 
Kant die bloß gelegentlichen, feiertäglichen Schmäuse als ekelhafte Vernunft-
widrigkeiten, anstatt darin das ökonomisch verzerrte Anzeichen einer allgemein-
menschlichen Neigung zum Guten, zu einem guten Essen als Bestandteil eines 
gesellschaftlichen Wohllebens, zu dechiffrieren.

Ein Blick auf die Genealogie des diätmoralischen Denkens lässt erkennen: 
Wie die antike Philosophie befasst sich auch die kantische Tugendlehre durch-
aus mit Fragen des Essens. Die Tatsache, dass überhaupt solche Dinge wie der 
Gebrauch von Nahrungs- und Genussmitteln, öffentliche Schwelgerei, kulinari-
sche Wohlfahrt und fortschrittliche Kultur und so weiter in Kants Moraltheorie 
Eingang finden, verdeutlicht darüber hinaus, dass seine Philosophie noch die 
ursprüngliche Reichweite und den Weltbegriff einer Weisheitslehre beansprucht 
und sich – durchaus im Selbstwiderspruch zum eigenen Anspruch – nicht auf 
moaltheoretische Begründungsfragen oder formale Begründungsprozeduren be-
schränkt. Freilich fällt im Vergleich zu der Vorgängern der bescheidene Umfang 
von Kants ernährungsphilosophischen Betrachtungen auf: Auf wenige Seiten 
wird in der Tugendlehre die Pflicht gegenüber sich selbst zum Zweck der eigenen 
Vollkommenheit abgehandelt, moralisch gute Esssitten zu kultivieren. In diesem 
Design ist Kants Tugendpflicht einer diätmoralischen Essistenz sowohl der Höhe-
punkt als auch der Endpunkt der klassischen Philosophie des Essens. Einer Philo-
sophie, die in ihrer Sittenlehre einer mäßigen Ernährung noch einmal – in ihren 
wesentlichen Punkten verdichtet – auflebt. Gleichzeitig ist es auch das letzte Mal, 
dass innerhalb der philosophischen Ethik eine Tugend des Essens systematisch 
gedacht und gefordert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 237

Theore tische Grenzen einer rein diätmor alischen Vernunf t

Die besondere Bedeutung dieser Philosophie liegt darüber hinaus darin, dass 
sie die theoretischen Grenzen eines diätmoralischen Ernährungsdenkens ver-
anschaulicht. Indem Immanuel Kant in unkritischer Übereinstimmung mit der 
dualistischen Anthropologie der platonisch-aristotelischen Philosophie das Essen 
der menschlichen Leibnatur und deren angeblich tierischen Sinnlichkeit zuord-
net und so die kulinarische Selbsterfüllung zu jenem unvernünftigsten Selbstan-
teil des Menschen entwertet (der ihn in die größte Nähe zu einer würdelosen Ani-
malität bringt), gibt sich seine Diätmoral als eine bloß metaphyisch postulierte 
Sittenlehre zu erkennen. Ohne philosophisch begründbare Allgemeingültigkeit 
mündet diese Moral schließlich in einer Tugendtheorie, der zufolge, gut zu essen, 
nicht mehr sei als, (ganz kategorisch) weniger zu essen. 

Die systematische Schwäche dieses Arrangements tritt deutlich dadurch zu-
tage, dass Kant die inhaltliche Bestimmung der Diätpflicht durchaus als rein 
moralphilosophisch (und nicht naturwissenschaftlich-diätetisch oder faktisch-
empirisch) begründet verstanden wissen will. Demnach soll gelten: »Das Laster 
in dieser Art der Unmäßigkeit wird hier nicht aus dem Schaden, oder den körper-
lichen Schmerzen (solcher Krankheiten), die der Mensch sich dadurch zuzieht, 
beurteilt.«16 Denn während die physischen Nachteile der Gefräßigkeit durch eine 
medizinische Diätetik inhaltlich bestimmt und »vielleicht vom Arzt gehoben wer-
den können« (ebd.), hänge eine philosophische Diätmoral ausschließlich von der 
Maxime und dem ethischen Vorsatz ab, einen vernünftigen Gebrauch der Ge-
nuss- und Nahrungsmittel einhalten zu wollen – nicht bloß als gesundheitliche 
Klugheitsregel, sondern aus Pflicht gegenüber der eigenen Selbstvervollkomm-
nung als tugendhaft handelnder Person. Mit anderen Worten, nicht primär eine 
Mäßigung aus diätetischen Motiven, sondern ausschließlich eine rein moralische 
Pflichterfüllung soll Kant zufolge vernünftigen Ernährungsgewohnheiten zu-
grunde liegen. 

Durch diese einseitige Grundlegung beraubt sich seine Sittenlehre der Mög-
lichkeit, im Rekurs auf einen medizinischen (naturwissenschaftlich-objektiven) 
Begriff des diätetisch Richtigen die eigenen normativen Grundsätze nicht-meta-
physisch begründbar zu machen und die allgemeine Tugend einer guten Ernäh-
rungsweise nicht primär als kategorische Pflicht zur Mäßigung bestimmen zu 
müssen. Um dem Moralprinzip (einer richtigen Diät) überhaupt eine solide phi-
losophische Grundlage zu sichern, wäre das sittlich Gute eines mäßigen Essens 
in keinem grundbegrifflichen Gegensatz zur physischen Existenz des Menschen 
(als eines potentiell vernünftigen, nämlich sich wohl- bzw. gesund ernährenden 
Wesens) zu denken. Vielmehr wäre auch das physische Wohlleben als ein an sich 
Gutes, das durch eine entsprechende vernünftige Praxis aktiviert werden kann, 

16 | Kant, Metaphysik der Sitten, 561.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens238

mit einer postmetaphysischen Idee der praktischen Vernunft (im Sinne einer pra-
xischen Vernunft) zu verbinden. 

Dazu müsste die medizinische Diätetik in die philosophische Ernährungs-
lehre integriert werden. Bezöge wiederum die philosophische Moral (des vernünf-
tigen Gebrauchs von Genuss- und Nahrungsmitteln) ihre Normativität komplett 
aus der Ernährungsmedizin, hätte das zur Konsequenz, dass sie – nun nicht mehr 
als reine Diätmoral, sondern als diätetische Moral – die individuelle Ethik eines 
bloß gesundheitlich guten Essens als Vernunftideal empfiehlt. Freilich wäre, wie 
sich zeigen wird, diese diätetische Engführung eines philosophischen Begriffs 
des ethisch guten Essens vermeidbar, sobald die grundbegrifflichen Grenzen 
einer solchen philosophischen Diätetik (die das ethisch Gute mit dem Gesun-
den gleichsetzt) überwunden werden würden durch eine gastrosophische Ästhe-
tik und Ethik (bei der das gute Essen als Lebenspraxis mehr und anderes ist als 
eine reine Pflicht zur Mäßigung und Gesundheit). Beide Gedankenstränge – eine 
diätetische Grundlegung des Moralprinzips sowie die gastrosophische Revision 
eines diätmoralischen Denkens – durchziehen Kants intensive Auseinanderset-
zung mit der medizinischen Diätetik. Diese theoretische Auseinandersetzung, 
die Kant in einen Streit mit der medizinischen Fakultät verwickelt, beweist zwar 
mustergültig das kritische Geschäft seines Philosophierens; an diesem Streit tritt 
aber auch eine Streitsüchtigkeit Kants zutage, die unfreiwillig die theoretischen 
Grenzen seiner eigener metaphysischen Moralphilosophie kenntlich macht. 

Um die diesbezüglichen Hintergründe besser nachvollziehen zu können, ist 
kurz eine beiläufige Bemerkung aufzugreifen, die in der Metaphysik der Sitten 
unter den Tisch fällt. Eine beachtenswerte Bemerkung, weil sie mit Blick auf 
die Grenzüberschreitung einer rein diätmoralischen zu einer praxisch gastroso-
phischen Vernunft von grundlegender Bedeutung ist. Denn tatsächlich versieht 
Kant seine offizielle Tugendlehre beiläufig – im Kontext seiner Reflexionen zum 
»Schmaus« – mit jenem Stichwort, welches einen Übergang zur Gastrosophie 
denkbar macht, so dass dem Schmausen oder dem Kultivieren des Tafelvergnü-
gens die Wertschätzung eines sittlich Guten (eines angenehmen und doch bloß 
moralischen Lebensgenusses) beigemessen werden kann. So habe der Schmaus, 
wird dort festgestellt, »außer dem bloß physischen Wohlleben, noch etwas zum 
sittlichen Zweck Abzielendes an sich, nämlich viel Menschen und lange zu wech-
selseitiger Mitteilung zusammen zu halten.« (Ebd.) Ansatzweise kündigt sich in 
der guten Sitte der Geselligkeit als Stichwort jener gastrosophische Grundgedan-
ke an, den Kant schließlich dazu bewegt, die gute Mahlzeit in guter Gesellschaft 
als das Ideal einer gesitteten Glückseligkeit zu begreifen. (Dazu später mehr.) 

An dieser Stelle gilt es im Vorgriff auf Kants Kritik einer rein diätetischen Ver-
nunft des Essens schon einmal festzuhalten: Bereits seine Tugendlehre lässt sich 
untergründig von der hedonistischen Idee eines gastrosophisch guten Lebens lei-
ten. Am Ende räumt Kant – der Stoiker, der eigentlich die »oft saure Pflicht« zur 
Mäßigkeit und Enthaltung fordert – dort sogar die problematische Nähe seiner 
eigenen Moraltheorie zu einer inhumanen »Mönchsasketik« (ebd., 626) ein, die 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 239

explizit mit dem strengen Verzichtsgebot des Fastens (als dem klassisch-anorekti-
schen Ideal einer Diätmoral) assoziiert wird. Er macht sich klar, dass eine solche 
Moralphilosophie »freudenlos, finster und mürrisch« ist und »die Tugend selbst 
verhasst macht und ihre Anhänger verjagt.« (Ebd.) Kant wird später sogar den fol-
genden anti-stoischen und anti-christlichen Gedanken hinzufügen: »Der Purism 
des Zynikers und die Fleischestötung des Anachoreten, ohne gesellschaftliches 
Wohlleben, sind verzerrte Gestalten der Tugend und für diese nicht einladend; 
sondern, von den Grazien verlassen, können sie auf Humanität nicht Anspruch 
machen.«17 

Damit schließlich diese freudenlose, finstere und mürrische Inhumanität, 
geschmacklose Verzerrungen und misologische Verhasstheit der Vernunft nicht 
für seine eigene Moralphilosophie zutreffen und diese stattdessen durch ihr hu-
manes und graziöses Selbstverständnis (welchem das ethisch gute Leben ein 
grundlegender Bezugpunkt ist) zu möglichst zahlreicher Anhängerschaft ein-
lädt, denkt Kant allen Ernstes daran, am liebsten die – dem (eigenen) Stoizismus 
entgegengesetzte – hedonistische »Idee des tugendhaften Epikurs« zu überneh-
men.18 Entsprechend wünscht er sich, um den Menschen die Tugend einer ver-
nünftigen Lebenspraxis nicht verhasst zu machen, eine epikureische Ethik, die 
über ein diätpflichtmoralisches Denken hinausgeht… 

Dann träfe, heißt es in der Tugendlehre (§ 53), für einen philosophischen Be-
griff des menschlichen Wohllebens zu, dass es zwar »eine Art von Diätetik für 
den Menschen [ist], sich moralisch gesund zu erhalten. Gesundheit ist aber nur 
ein negatives Wohlbefinden, sie selbst kann nicht gefühlt werden. Es muss etwas 
dazu kommen, was einen angenehmen Lebensgenuss gewährt und doch bloß mo-
ralisch ist.« Hier wird der Gastrosoph Kant schon greifbar. Doch bevor es möglich 
ist, den ungewohnten Gedanken zu fassen, dass es einen Kant gibt, der eher die 
Nähe zu Epikurs (gastrosophischen) Ethik sucht als die zum strengen (diätmora-
lischen) Stoizismus, gilt es sich das nicht unstrittige Verhältnis zwischen seiner 
Diätmoral und seiner Diätetik etwas genauer klarzumachen.

K ants Diäte tik

Das formalistische Selbstverständnis der kantischen Moralphilosophie weist jede 
empirische Begründung seiner Diätmoral zurück; es akzeptiert beispielsweise 
keine gesundheitlichen Gründe für eine (philosophische) Bestimmung vernünf-
tiger Esssitten. Zu dem Preis, dass das moralische »Laster der Unmäßigkeit« 
(Kant) metaphysisch postuliert werden muss als etwas »Animalisches«, welches 
das »geistige Vernunftwesen« des Menschen herabwürdige. Bei anderen Gele-

17 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 622.

18 | Auf den zu wenig beachteten Einfluss der epikureischen Philosophie auf Kant ist hier 

wenigstens hinzuweisen; vgl. Düsing, Kant und Epikur.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens240

genheiten präsentiert Kant durchaus eine, auf die physische Gesundheit ausge-
richtete, diätetische Grundlegung seiner Moral einer richtigen Ernährungswei-
se. Dies geschieht in Reaktion auf die medizinische Ernährungslehre des Arztes 
Christoph Wilhelm Hufeland. 

Hufeland hatte im Jahre 1796 – zu der Zeit als die Metaphysik der Sitten ent-
steht – ein Exemplar seines frisch publizierten (und im weiteren dann auch kul-
turgeschichtlich äußerst einflussreichen) Buchs Makrobiotik oder die Kunst, das 
menschliche Leben zu verlängern an die philosophische Fakultät in Königsberg 
gesendet. Diese zeitlichen und örtlichen Details sind von Relevanz, weil ihnen 
eine gewisse Bedeutung zukommt. Denn sie besagen, dass die jene Reaktion auf 
Hufelands Diätetik, welche Kant unter dem programmatischen Titel Der Streit der 
philosophischen Fakultät mit der medizinischen veröffentlicht, zeitlich nach Fertig-
stellung der eigenen Sittenlehre stattfindet. Dieser Sachverhalt ist für das Ver-
ständnis der Korrekturen von Kants pflichttheoretischer Diätmoral zu einer, in 
ihren philosophischen Grundsätzen unklaren, eigenen »Diätetik« (Kant) nicht 
unerheblich.19 In welchem Maße Kant die Idee einer diätetischen Begründung 
einer philosophischen Moral des Essens begeistert, geht unmittelbar aus seinem 
Antwortschreiben an Hufeland hervor. In einer vorab geschickten Erwiderung 
als Dank für die Buchsendung seines Kollegen von der medizinischen Fakulät 
äußert er seine Begeisterung für dessen Werk: »Mit keinem Buche konnte mir 
ein angenehmeres Geschenk gemacht werden, als mit dem, womit Sie so gütig 
gewesen sind, meine Stunden auszufüllen und in angenehmer Unterhaltung zu-
gleich zu belehren.«20 

Dass es nicht nur bei einer unterhaltsamen Belehrung bleibt, sondern der 
Philosoph unter dem Einfluss der medizinischen Diätetik eine eigene praktische 
Gesundheitslehre, seine »Diätetik« als »Heilkunde der praktischen Philosophie« 
(Kant), theoretisch ausarbeitet, kündigt er bei dieser Gelegenheit schon mal an. 
»Von meinen Beobachtungen, die ich hierüber an mir selbst zu diesem Behuf in 
Absicht auf die Diät gemacht habe, werde ich Ihnen vielleicht in kurzem öffent-
lich Nachricht zu geben mir die Ehre nehmen.« (Ebd.) Ausdrücklich spricht er 
davon, Hufelands Ideen »auch für die Anthropologie zu benutzen«, deren Nie-
derschrift von ihm unmittelbar danach in Angriff genommen wird. Bereits sein 
Antwortschreiben an den Mediziner (in Form der besagten Schrift zum Streit der 
philosophischen Fakultät mit der medizinischen) lässt erkennen, dass Kant beginnt, 
sich in eine eigene Diättheorie als Teil einer philosophischen, aber eben nicht 
mehr rein diätmoralischen Tugendlehre vernünftiger Esssitten hineinzudenken. 

19 | Erst Kants ›praktische Anthropologie‹ wird seine, in der Auseinandersetzung mit Hu-

feland erst ansatzweise präzisier te, Philosophie des Essens und deren gastrosophischen 

Grundlagen klär t.

20 | Kant an Hufeland in einem Brief vom 15.3.1797, abgedruckt in: Hufeland, Makrobio-

tik, 513.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 241

Auch die Tatsache, dass er sich in seiner Anthropologie die Aufgabe vorlegt, das 
»höchste moralisch-physische Gute« zu begründen (bei dem also das Moralische 
und das Physische nicht länger durch einen metaphysischen Dualismus strikt 
voneinander getrennt werden), lässt einen Einfluss der ganzheitlichen Medizin 
Hufelands auf Kants Spätphilosophie vermuten. Dass dessen Spätphilosophie 
schließlich das moralisch-physische Gute schlechthin in der gesitteten Glückse-
ligkeit der Tischgesellschaft bestimmen wird, geht freilich weit über die medizi-
nische Diätetik ebenso wie über eine philosophische Diätetik hinaus. Doch ich 
will den Dingen nicht vorgreifen.

Der Arzt Hufeland schickt ein Exemplar seiner Makrobiotik an »den Philo-
soph«, mit der Frage, was dieser von dem Versuch hält, eine auf die Gesundheit 
bezogene Ethik des physischen Wohllebens zu formulieren. Mit seiner Gesund-
heitsethik will der Mediziner die klassische Diätetik – auf der Grundlage des 
naturwissenschaftlichen und insbesondere des ernährungswissenschaftlichen 
Forschungsstandes der Zeit – erneuern. In der Beantwortung der von Hufeland 
gestellten Frage, was eine diätetische Aufklärung beinhalte, äußert Kant zunächst 
nur lobende Worte. Das erstaunte Publikum erfährt von dem namhaften Leib-
verächter und Genussfeind: »Eine mögliche Verbesserung der physischen Anla-
gen des menschlichen Lebens unter der Regie moralischer Vorsätze zu suchen« 
(ebd.), verrate unter Medizinern – wie es im Antwortschreiben des Philosophen 
an den Mediziner ironisch heißt – »den Philosophen« und nicht den »bloßen Ver-
nunftkünstler«. 

Das ausgesprochene Lob gilt also dem Arzt als philosophischen Heilprakti-
ker, der sich auf das menschliche Wohlleben versteht, im Gegensatz zum bloßen 
Theoretiker und Schulmediziner, dessen Kunst um technische Fertigkeiten und 
dessen Sachverstand um Schulwahrheiten kreisen. Mit einem solchen auf die Le-
bensweise der Menschen (auf das moralisch-praktische, lebenspraxische Wohl) 
bedachten Verständnis von Philosophie – welches Kant an Hufelands Medizin 
studiert –, beginnt Kant sich selbst nicht als bloßer Vernunftkünstler, sondern 
als echter Philosoph einer ganzheitlichen (physisch-moralischen) und alltagsethi-
schen Lebenskunst zu begreifen. 

Die praxische Vernunft oder, in kantischer Sprache, die praktische Vernunft 
dieser philosophische Lebenskunst wird unter dem systematischen Stichwort 
einer »moralischen Kultur« (Kant) in den folgenden Jahren seines Denkens wei-
ter konkretisiert. Schon in seiner Reaktion auf Hufelands Diätphilosophie findet 
Kant bemerkenswerte Worte: »Das Physische im Menschen moralisch zu behan-
deln; den ganzen, auch physischen, Menschen als ein auf Moralität berechnetes 
Wesen darzustellen, und die moralische Kultur als unentbehrlich zur physischen 
Vollendung der überall nur in der Anlage vorhandenen Menschennatur zu zei-
gen« – diese humanistische Aufklärung der menschlichen Natur mache den phi-
losophischen Gehalt einer medizinisch begründeten Moral als Heilkunde und als 
Teil der praktischen Philosophie aus. (Mit der Idee, dass das physische Wohl ein 
moralisches Gut ist, deutet Kant hier bereits die Möglichkeit einer echten philoso-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens242

phischen, nicht vernunftkünsterlischen, sondern lebenskünstlerischen Ethik des 
guten Lebens an, deren praktische Vernunft – mitunter – das physische Wohlle-
ben beinhaltet. Diese hier noch auf die Diätetik beschränkte Ethik wird, nachdem 
das physisch-moralisch Gute gastrosophisch umformuliert und präzisiert worden 
ist, wonach gutes Essen sich nicht nur auf gesundes Essen beschränkt, schließ-
lich den »genießenden Menschen« (Kant) als Verkörperung moralischen Glücks 
in physisch-moralischer Hinsicht zum höchsten Zweck haben. Freilich kommen 
über den Genuss in moralisch-praktischer Hinsicht noch ästhetische Fragen des 
guten Geschmacks hinzu.)

Indem die medizinische Heilkunst eine in praxi mögliche Verbesserung des 
leiblichen Zustandes unter die Regie »moralischer Vorsätze« stellt und als die 
ethische Aufgabe einer alltäglichen Kunst, vernünftig zu leben, präsentiert – wie 
wir sehen werden (siehe II.2), ganz im ursprünglichen Sinne der hippokratischen 
Diät als einer gesunden Lebensweise –, erweist sich die Diätetik jedenfalls laut 
Kant als eine »philosophische Wissenschaft« und »Weisheitslehre«. Während die 
Schulmedizin ihre Wissenschaft nutzt, um im Falle einer Erkrankung Medika-
mente und sonstige technische Hilfsmittel zu verschreiben, behandelt ein ›philo-
sophischer Arzt‹ ein gesundes Leben als ein mögliches Resultat der Tugend. Der 
täglich praktizierten Tugend, gemäß des eigenen physischen Wohls gut zu leben, 
was vor allem heißt, sich gesund zu ernähren: Die Gesundheitslehre lässt (hier: 
rein diätetische) Vernunft in ihrer physischen Heilkraft wirksam werden. 

Hufeland zeige mit seiner Makrobiotik als einer diätetischer Weisheitslehre, 
macht sich Kant weiter klar, dass er, »zu dem, was hilft, mit Geschicklichkeit, auch 
das, was zugleich an sich Pflicht ist, mit Weisheit, zu verordnen weiß«. (Ebd., 371) 
Insofern die medizinische Diätetik die alltagspraxische Kunst lehrt, gesund bzw. 
dem physischen Wohl gemäß (gut) zu leben, ist sie wahre Philosophie – eine, die 
dem menschlichen Wohlleben dient. Weshalb wiederum eine »moralisch-prakti-
sche Philosophie zugleich eine Universalmedizin abgibt, die zwar nicht allein für 
alles hilft, aber doch in keinem Rezepte mangeln kann.«21

Für Kants Aneignung der Diätetik Hufelands gilt: Die Kunst eines physischen 
Wohllebens ist im engeren moraltheoretischen Sinne philosophisch und nicht 
nur ärztlich, wenn bloß die »Macht der Vernunft im Menschen«, sich in der all-
tagspraktischen Gestaltung des physischen Lebens um das Gute zu sorgen, die 
Lebensweise bestimmt und als »die oberste diätetische Aufgabe« (ebd.) zur all-
gemeinen Maxime genommen wird. In seiner Auseinandersetzung mit der Me-
dizin und der ärztlichen Ernährungslehre seiner Zeit macht sich Kant die über 
Hufeland vermittelte und aktualisierte Einsicht des Hippokrates zu eigen: Der 
hippokratischen Gastrosophie zufolge macht die alltägliche Aufgabe, das physi-
sche Wohl im moralischen Sinne einer diaitetike techne zu kultivieren, eine indi-
viduelle Lebenspraxis erforderlich, die ebendieses Wohl als Selbstzweck verfolgt. 

21 | Kant, Streit der Fakultäten, 372.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 243

Im Rekurs auf die Hufelands (hippokratische) Lehre der so genannten sex-
res-non-naturales gehen Kants Ausführungen (ebd., 375ff.) neben dem richtigen 
Verhalten im Essen und Trinken dementsprechend auch auf praktische Fragen 
des gesunden Schlafs und Gemütszustands (bzw. krankhafter Gefühle der hypo-
chondrischen Einbildung) ebenso ein wie auf Fragen gesundheitsförderlicher 
oder krankmachender Atmungsgewohnheiten bzw. Luftverhältnisse.

Philosophische Begründung einer diäte tisch  
richtigen Ernährung

»Es finden sich krankhafte Gefühle ein, wenn man sich in einer Mahlzeit ohne 
Gesellschaft zugleich«, so Kant, »mit Bücherlesen oder Nachdenken beschäftigt, 
weil die Lebenskraft durch Kopfarbeit von dem Magen, den man belästigt, abge-
leitet wird.« (Ebd., 385) Wenn eine Mahlzeit ohne Gesellschaft dazu führt, dass 
man deswegen dabei durch Lesen oder Nachdenken gleichzeitig die Geisteskräfte 
strapaziert und dadurch die Verdauungskräfte ablenkt und schwächt, dann – frei-
lich hängt hier alles davon ab, ob sich diese Selbsterkenntnis tatsächlich verallge-
meinern lässt – sind solche Esssitten allgemein schlecht. Das moralphilosophi-
sche Gebot eines tugendhaften Essens in Gemeinschaft mit Anderen läge dann 
in den diätetisch positiven Wirkungen auf die gute Verdauung des Einverleibten 
begründet – gewissermaßen als vollkommene Pflicht gegenüber sich selbst als 
eines gesund zu ernährenden Vernunftwesens. Das moralische Gesetz schreibt 
in diesem Fall keine diätetische, sondern esskulturelle Maßnahmen vor, nämlich 
die Mahlzeit nicht ohne Gesellschaft einnehmen zu sollen. Demnach lässt sich 
ein nicht-metaphysischer, aber doch verallgemeinungsfähiger, philosophischer 
Begriff einer (in diätetischer Hinsicht) guten Ernährung begründen, sobald die 
Ethik des Essens als eine Frage der alltagskulturellen Lebensform verstanden 
wird, deren moralische Substanz (eine Mahlpraxis erforderlich zu machen) sich 
nicht oder wenigstens nicht primär auf eine bekämpfte Esslust und eine mög-
licherweise ungute Gefräßigkeit bezieht.

Kant nimmt die Überlegungen zum diätetischen Bestimmungsgrund einer 
philosophischen Ernährungslehre, die sich in seiner Auseinandersetzung mit 
Hufeland von einer rein diätmoralischen Denkungsart zu befreien beginnt, auch 
in seiner Anthropologie noch einmal auf. Dort wird deren theoretische Gültigkeit 
durch Selbstanwendung geprüft und in praxi bestätigt: »Allein zu essen (solipsis-
mus convictorii) ist für einen philosophierenden Gelehrten ungesund; ist nicht 
Restauration, sondern (vornehmlich wenn es gar einsames Schwelgen wird) Ex-
haustion; ist erschöpfende Arbeit, nicht belebendes Spiel der Gedanken.«22 Mit 
dem Argument, dass das Alleinessen – als konvivialer Solipsismus – zur Schwel-
gerei tendiert, wird es möglich, eine Tugend der Mäßigung rein moralisch for-

22 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 620.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens244

mal zu begründen: Nämlich als Pflicht gegenüber sich selbst, in Gesellschaft zu 
speisen, damit man nicht ungesund übermäßig isst und unter der praxischen 
Bedingung, dass die Anwesenheit der Anderen zur selbstbeherrschten Mäßigung 
anhält. 

Entgegen der oben erwähnten (metaphysisch postulierten) pflichttheoreti-
schen Diätmoral, wonach das Tafelvergnügen als Form eines Genusslebens aus-
schließlich eine »förmliche Einladung zur Unmäßigkeit« sei, denkt Kant nun, 
dass von den Tischgenossen (der Form einer gemeinsamen Mahlzeit) der formale 
Zwang einer gegenseitigen Mäßigung ausgeht, nicht gefräßig zu sein und sich 
nicht bis zur Erschöpfung vollzuschlagen. Statt sich allein maßlos zu überfüllen, 
in Gesellschaft maßvoll zu genießen, macht diese Praxis zu einer moralphilo-
sophisch begründeten guten Esskultur (und nicht nur zu einem unter medizi-
nischen Gesichtspunkten gesundheitlich guten Ernährungsverhalten). Freilich 
bleibt diese Mahlmoral hier auf eine diätetische Argumentation beschränkt. 
Denn ihr liegt der Gedanke zugrunde, dass eine Tafelgesellschaft nicht um ihrer 
selbst willen (als eines esssittlich Guten des gesellschaftlichen Wohllebens), son-
dern lediglich aus gesundheitlichen Gründen besser ist, als allein zu essen und 
die damit verbundene Möglichkeit der einsamen Schwelgerei. 

Der Diätetiker Kant entwirft eine recht eigenwillige Gastmahllehre, die – wäre 
sie das letzte Wort in der Sache, was nicht der Fall ist – ein befremdliches Bild auf 
seine tägliche Mahlpraxis werfen würde: Der philosophierende Gelehrte kommt 
beim Alleinessen ins Grübeln oder liest am liebsten weiter und hat deshalb an-
schließend Verdauungsschwierigkeiten und Mattheitsgefühle. Als Gegenmittel 
argumentiert er, dass man nur deshalb mit Anderen die Mahlzeit einnehmen soll, 
weil deren Anwesenheit ein »spielerisches Denken« ermöglicht, welches während 
des gemeinsamen Essens stattfinden muss (nicht etwa nach dem Essen, wie bei 
Platon), um die Lebenskräfte an der richtigen Stelle zu bündeln. Nämlich im Ma-
gen, der seine eigenen (mechanischen Verdauungs-)Kräfte spielen lassen muss. 

Dann lässt sich Kants moralphilosophisch begründete Tugendlehre rein diä-
tetischer Esssitten als Maxime so formulieren: Um gesundheitlichen Risiken 
bei der täglichen Ernährung »durch Diätetik Meister zu sein, wird nichts weiter 
erfordert, als die mechanische Beschäftigung des Magens mit der geistigen des 
Denkens wechseln zu lassen, und während dieser (der Restauration gewidmeten) 
Zeit das absichtliche Denken zu hemmen und dem (dem mechanischen ähnli-
chen) freien Spiele der Einbildungskraft den Lauf zu lassen.«23 Gleichsam unter 
dem Esstisch spielt sich das freie Spiel der gastrischen Einbildungskräfte ab, das 
sich oberhalb in der ästhetischen Denkungsart einer lebhaften Tischgesellschaft 
bloß vergeistigt und einen schönen Schein verleiht – »indessen, dass die Teilneh-
mer am Gastmahl, Wunder wie viel! Geisteskultur in einer Absicht der Natur zu 
finden wähnen.«24 

23 | Kant, Streit der Fakultäten, 385.

24 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 621.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 245

Dass hier das freie Spiel der Einbildungskraft und das Essen in Gesellschaft 
nicht als rein moralische (gastrosophische) Pflicht – in Ansehung der praxischen 
Vernunft eines solchen gemeinsinnigen Denkens und geschmackvollen Essens – 
bestimmt wird, sondern Kant deren moralische Tugendhaftigkeit nur mit einer 
rein diätetischen Begründung zu verbinden scheint, zeigt sich auch in seiner Be-
wertung einer weiteren Tugend vernünftiger Tischsitten: dem geselligen Lachen. 
So liege der moralische Wert des Lachens, welches aus der fröhlichen Ausgelas-
senheit eines geselligen Tafelns und Denkens hervorgeht – »wenn es laut und 
gutmütig ist« – darin, durch die »Bewegung des Zwerchfells und der Eingeweide 
ganz eigentlich für den Magen zur Verdauung, als zum körperlichen Wohlbe-
finden, bestimmt« (ebd.) zu sein.25 Die Erkenntnisse des Lachens als eines phy-
sisch-moralisch Guten nimmt Kant nicht nur aus der eigenen Erfahrung. Der 
Philosoph weiß sich diesbezüglich in Übereinstimmung mit dem Forschungs-
stand des medizinischen Wissens seiner Zeit. Danach gilt das Lachen in einer 
frohen und munteren Tischgesellschaft ausdrücklich als »eines der größten Ver-
dauungsmittel«, wie er in der Makrobiotik gelesen haben wird.26 

Wie sich zeigt, sprechen im Kontext seiner diätetischer Zweckbestimmung 
allgemein vernünftiger Esssitten für die Moralität einer Alltagspraxis des gemein-
samen Tafelns letztlich nicht metaphysische, sondern tatsächlich empirisch-phy-
sische und soziale Gründe. Der instrumentelle Charakter einer physisch-mo-
ralisch guten Esspraxis erhellt aus dem hypothetischen Imperativ, den Kant in 
diesem Zusammenhang formuliert: »Man braucht äußere Mittel der Anregun-
gen, und wenn niemand da ist, dann muss Tobak her, um dafür zu sorgen.«27 In 
diesem optionalen Ersatz der Tafelgesellschaft, als bloßem äußeren Reizmittel, 
durch wesentlich leichter verfügbare Stimulanzien wie Tabak wird erkenntlich, 
dass eine konsequent gedachte philosophische Diätetik, die sich als Morallehre 
des physischen Wohllebens begreift, jene Pflichtphilosophie widerlegt, welche 
ihre normativen Grundsätze aus der metaphysischen Abgrenzung des Vernünfti-
gen von der bloßen Sinnenwelt postuliert. Zumindest können offenbar auch Sin-

25 | Kant spricht dem Lachen jeden erkenntnismäßigen Sinn abspricht, wenn er sagt: »Es 

muss in allem, was ein lebhaftes, erschütterndes Lachen erregen soll, etwas Widersinniges 

sein (woran also der Verstand an sich kein Wohlgefallen finden kann).« (Ebd.) Dadurch wird 

es auf ein bloß physisches oder zumindest doch sehr anspruchsloses Geschehen reduzier t 

– was, wie sich bestätigen wird, kaum als geistvoller Witz gemeint sein kann, der Kants 

Tafelrunde zum Lachen bringen könnte. Die Tugend des geselligen Vergnügens und Lachens 

ist – wenigstens gemäß der eigenwilligen Vernunftbegrif fe von Kants »philosophischer Diä-

tetik« – nie nur Zweck an sich, sondern immer auch bloßes Mittel oder »Vehikel« für das 

physische Heil und nur moralisch gut um der guten Verdauung willen. Zur kulturphilosophi-

schen Relativität der Funktions- und Wirkungsweise der Verdauungskräfte vgl. Haarmann, 

Geist der Verdauung. 

26 | Hufeland, Makrobiotik, 388.

27 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 455.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens246

nenreize moralisch gut sein. (Alkoholische Getränke, wie wir sehen werden, sind 
ein weiteres Mittel dieser Moral.)

Kants Philosophie einer diätetischen Vernunft greift Nietzsches Verteidigung 
der »Großen Vernunft des Leibes« vor und lässt Kant als unerkannten Nietzschea-
ner hervortreten. Doch die Moral des Essens, die auf diese Weise entsteht, ist 
nicht viel besser als die bloße Diätlehre eines kategorisch asketischen Gebrauchs 
der täglichen Genussmittel: Der moralische Zweck des Essens erschöpft sich 
zwar nicht mehr in der verhassten Selbstkasteiung, um eine vermeintlich maß-
lose Überladung mit Speisen und eine animalische Gefräßigkeit zu verhindern; 
aber indem Kant darüber hinaus argumentiert, dass mit Anderen zu essen statt 
dies allein zu tun, nichts weiter als ein reizvolles Hilfsmittel sei, das Verdauungs-
vermögen anzuregen und deren Assimilationskräfte zu mobilisieren (um so das 
eigene physische Wohl zu befördern), verknüpft sich mit seiner philosophisch-
diätetischen Weisheitslehre eine absurde Idee: Das Gute einer Mahlzeit in Gesell-
schaft sei ein höchst wirksames Verdauungsmittel – und nicht (zwecks wahrer 
Humantität) moralischer Zweck für sich.

Halten wir fest: Eine Philosophie des Essens, die sich auf eine philosophische 
Diätetik beschränkt, muss sich, wie deutlich wurde, für die Allgemeingültigkeit 
ihres moralischen Gesetzes auf keine metaphysische Anthropologie berufen. 
Stattdessen lässt sie sich zum einen durch die empirische Universalität der physi-
schen Tatsache begründen, dass, gesund zu leben und zu essen, für jeden gut ist. 
Darüber hinaus basiert dieses Moralprinzip auf der Allgemeinheit, dass gesund-
heitlich gut zu leben und zu essen, allen Menschen gleichermaßen als ethische 
Alltagspraxis (im Prinzip, praxologisch) möglich ist. – Soweit die Stärke von Kants 
Diätetik im Vergleich zu dessen Diätmoral. 

Doch die systematische Schwäche einer solchen Moraltheorie des Essens 
liegt auf der Hand: Abgesehen von der erwähnten Absurdität einer rein physio-
logischen Begründung des »moralisch-physisch Guten« (Kant), mit Anderen zu 
speisen, bleibt das diätetisch Vernünftige – wie beim diätmoralischen Pflichtbe-
griff auch – letztlich nur postuliert. Denn es ist durch keine ernährungsmedizi-
nischen Aussagen gedeckt, die allgemeingültig begründen, was eine ›gesunde Er-
nährungsweise‹ im trophologischen Sinne beinhaltet; auch nicht, was ›gesunde 
Genuss- und Nahrungsmittel‹ wären und was nicht; und mithin bleibt ungeklärt, 
ob Kants Prämisse überhaupt zutrifft (wovon seine Philosophie stillschweigend 
ausgeht), dass ein Essen in Gesellschaft bei allen Menschen für eine bessere Ver-
dauung sorgt als die einsame und von anderen Reizen abgelenkte Schwelgerei. 

Ein solche objektive Begründung und inhaltliche Bestimmung einer gesund-
heitlich guten Ernährung scheint aber eine medizinische Diätetik zu leisten – im 
grundsätzlichen Unterschied zur kantischen Diätetik. Durch Hufelands Buch 
lernt Kant eine solche Wissenschaft des diätischen Wohllebens sogar kennen. 
Statt aber die Stärke des ärztlichen Wissens anzuerkennen und damit die Schwä-
che einer rein moraltheoretischen Ernährungslehre durch den Einbezug dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 247

ernährungsmedizinischen Erkenntnisse zu beheben, bestreitet Kant die Erkennt-
nisse seines Kollegen aus der medizinischen Fakultät. So kommt es zu dem von 
ihm – trotz allen Lobes der Hufeland’schen Diätetik – ausgesprochenen Streit der 
philosophischen Fakultät mit der medizinischen. Worin besteht dieser Streit, der aus 
Kants Sicht unversöhnlich scheint, wirklich? Was ist es, das Hufelands Buch für 
ihn gleichwohl nicht nur angenehm unterhaltsam macht, sondern dem eigenen 
Bekunden nach auch lehrreich?

Hufel ands Makrobiotik

Zwar lässt Hufeland seine Makrobiotik mit einer diätmoralischen Kritik an der 
Unmäßigkeit im Essen (und Trinken) beginnen, doch erklärt die Gesundheitsleh-
re des Arztes das Gute an einem mäßigen Essen (und Trinken) im Weiteren mit 
empirisch-naturwissenschaftlichen Gründen. Anders als Kants Diätetik vermag 
die Medizin das diätetisch Gute und dessen richtiges Maß inhaltlich allgemein-
gültig zu bestimmen und eine – dem damaligen physiologischen bzw. tropho-
logischen Kenntnisstand entsprechende – wissenschaftlich begründete »makro-
biotische Ernährungsweise« zu formulieren.28 In ihrem Mittelpunkt stehen im 
Wesentlichen zwei Dinge, auf die näher einzugehen ist: Die naturwissenschaft-
liche Erkenntnis der gesunden Wirkung von Mischkost und eine sich aus diesen 
Erkenntnissen ergebende Kritik der klassischen Kochkunst und deren kalorien-
reiche »Feinkost« (Hufeland).

Angesichts der Fleischlastigkeit der traditionellen Küche bildet die eigentli-
che ernährungsmedizinische Neuerung der Hufeland’schen Gesundheitslehre 
die Aufwertung und Priorisierung der Pflanzenkost gegenüber der Fleischkost. 
»Man halte sich bei der Wahl der Speisen immer«, empfiehlt der Mediziner, 
»mehr an die Vegetabilien. Fleischspeisen haben immer mehr Neigung zur 
Fäulnis, die Vegetabilien hingegen zur Säure und zur Verbesserung der Fäulnis, 
die unser beständiger nächster Feind ist.«29 Wegen der antioxidativen Heilwirk-
samkeit der vegetabilen Substanzen komme einer fleischarmen Diät eindeutig 
lebensverlängernde oder, griechisch ausgedrückt, makrobiotische Wirkungen zu. 
Auch zeige die Geschichte, dass nicht die Fleischesser, sondern die, die von Ge-
müse, Obst, Körnern und Milch lebten, das höchste Alter erreicht hätten. (Vgl. 
ebd., 390) Hufeland führt eine gesunde Wirkung unter anderem auf den Ballast-

28 | Die heute verbreitete gleichnamige makrobiotische Ernährungslehre (vgl. Abehsera, 

Das makrobiotische Kochbuch) beruft sich indessen nicht (mehr) auf Hufeland, sondern 

auf den japanischen Philosophen Ohsawa. Aber ihr ideengeschichtlicher Ursprung scheint 

doch in Hufelands Medizin zu liegen, die der Makrobiotik ihren Namen verleiht. Tatsächlich 

wurde Hufelands Makrobiotik auch ins Chinesische übersetzt, so dass denkbar wäre, dass 

Ohsawa indirekt Kenntnis davon hatte.

29 | Hufeland, Makrobiotik, 389.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens248

stoffanteil von pflanzlicher Nahrung zurück, die »in gröberer Gestalt genossen 
werden müssen«, insofern sie »erst beim Kauen im Munde aufgelöst und mit 
Speichel vermischt« und außerdem »länger im Magen aufgehalten« werden. So 
wird durch ihren Reiz der Magen »zu stärkerer Tätigkeit ermuntert, folglich [die 
einverleibten Substanzen] weit besser assimiliert und in unsere Natur umgewan-
delt«. (Ebd., 251) 

Deshalb, so der Ernährungsmediziner, sorge gerade eine Pflanzenkost für 
eine »wahre Restauration«, womit bereits eine deutlich andere und wissenschaft-
lich profundere Bestimmung für eine gut verdauliche, wohlbekömmliche Diät 
angegeben ist als die kantische. So ist aus ärztlicher Sicht denkbar, dass auch 
das gemeinsame Mahl auf die Verdauung schlägt, nicht weil während der Mahl-
zeit über falsche (›unverdauliche‹) Dinge geredet wurde, sondern weil das Falsche 
auf den Tisch kam – beispielsweise in Form deftiger und üppiger Fleischgerichte 
und von zu wenig Gemüse. Derartige ›Rezepte‹ einer praktischen Philosophie 
des moralisch-physischen Wohllebens sind wesentlicher Bestandteil der medizi-
nischen Diätetik Hufelands. Und obwohl solche konkreten Maximen dem kanti-
schen Selbstverständnis der Philosophie als einer ›Universalmedizin‹ durchaus 
entsprechen, werden sie Kant selbst gleichwohl nicht geschmeckt und – bei allem 
Verständnis und Lob – seinen Widerspruch während ihrer Lektüre hervorgerufen 
haben.

Phantastische Tugendhaf tigkeit und Mikrologie  
der Fischspeise

Um diesen Widerwillen richtig zu verstehen, ist ein kurzer Einschub erforderlich. 
Kant hatte in seiner Metaphysik der Sitten und im Vorfeld seiner pflichttheoreti-
schen Problematisierung des Essens in einer bemerkenswerten Passage versucht, 
sich moralische Fragen einer richtigen Ernährung (die über die diätmoralischen 
Pflichten hinausgehen) vom Leibe zu halten. Dies zu dem mindestens genau-
so bemerkenswerten Preis einer fundamentalen Erschütterung seiner Ethik und 
erst recht seiner Diätetik. Bei ihm heißt es: »Phantastisch-tugendhaft aber kann 
doch der genannt werden, der keine in Ansehung der Moralität gleichgültige Din-
ge einräumt und sich alle seine Schritte und Tritte mit Pflichten als mit Fußan-
geln bestreut und es nicht gleichgültig findet, ob ich mich mit Fleisch oder Fisch, 
mit Bier oder Wein, wenn mir beides bekömmt, nähre; eine Mikrologie, welche, 
wenn man sie in die Lehre der Tugend aufnähme, die Herrschaft derselben zur 
Tyrannei machen würde.«30 

Mit anderen Worten, Kant will sich hier – zeitlich noch vor seiner Lektüre 
der Hufeland’schen Makrobiotik und vor der Verfassung seiner eigenen Diätetik 
– ausbedingen, dass Fragen der Ernährung im Prinzip (wiewohl mit Ausnah-

30 | Kant, Metaphysik der Sitten (Einleitung zur Tugendlehre), 541.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 249

me von der Mäßigungspflicht) moralisch gleichgültig seien. Mit dieser Neutrali-
täts- bzw. Indifferenzregelung liefert er allen Stoff, die meinen, dass eine formale 
Ethik nichts über die private Lebensführung aussagen dürfe; es sei denn, man 
wolle eine Tyrannei der Tugend errichten, die alles Handeln moralisiert. Dieses 
Postulat einer Kritik der moralischen Mikrologie scheint trefflich übereinzustim-
men mit dem Formalismus des kantischen Moralprinzips, das von jedem Inhalt 
absieht. 

Indes verfängt sich Kant – wie noch jeder Kantianer – mit dem Freibrief, dass 
es praktische Lebensfragen gäbe, die moralisch gleichgültig seien, und dass mit-
hin die menschliche Ernährungsweise zu einem ethisch irrelevanten Ding erklärt 
werden könnte, in einer Aporie. Denn das Universalisierungsprinzip ist keines-
wegs in dem Sinne formal, dass es nur manche praktischen Dinge als moralisch 
relevant behandelt, während ihm andere Dinge gleichgültig sind. Woher sollten 
die normativen Kriterien kommen, die dies entscheiden? Diese kann Kants Mo-
ralprinzip aus sich heraus nicht bereitstellen. Es dient im Gegenteil dazu, katego-
risch, d.h. unter allen Umständen und unterschiedslos alle Dinge – Handlungen bzw. 
menschliche Verhaltensmotive gleichgültig welchen Inhalts – danach beurteilen 
zu können, ob sie moralisch gut ist oder schlecht. 

Weil gerade gemäß des Verallgemeinerungsgrundsatzes des kategorischen 
Imperativs sämtliches Handeln bzw. Wollen dem moralischen Gesetz unterwor-
fen sein soll, steckt in der kantischen Moraltheorie (und in jeder neueren Variante 
einer formalen Ethik) die von ihm selbst kritisierte Mikrologie: Ein Moralismus, 
welchem keine Handlung pflichtbewusst gleichgültig ist; eine moralisierende Ty-
rannei der Tugendhaftigkeit, die unterschiedslos sämtliches menschliches Tun 
und Lassen auf das Prinzip einer normativen Universalisierbarkeit oder Moralität 
verpflichtet. Entsprechend haben zahlreiche Kritiker der kantischen Pflichtmoral 
gerne vorgeführt, dass deren praktischer Formalismus (weil er unterschiedslos 
jede Handlung, jeden Handlungsinhalt unter das moralische Gesetz stellt) nicht 
zu dem angestrebter Ziel einer allgemeinfähigen Bestimmung eines moralisch 
guten Lebens, sondern zu absurden Resultaten führt. So beispielsweise31 lässt 
sich, weil jemand sein Schuhband zufällig zuerst links zubindet, die – ethisch ir-
relevante – Pflicht für alle begründen, ›das linke Schuhband zuerst zuzubinden‹ 
oder weil ich im Dunkeln pfeife, wenn ich alleine bin, das Gebot aufstellen: ›Pfei-
fe im Dunkeln, wenn du alleine bist‹. Bekanntlich mokiert sich schon Hegel über 
Kants Moraltheorie mit dem Argument, dass mit dem kategorischen Imperativ 
im Prinzip auch das Klauen zu einem sittlichen Gesetz erhoben werden könnte. 
(Nach dem Motto: ›Ich halte nichts von Eigentum, so dass die Eigentumslosigkeit 
zum allgemeinen Gesetz werden soll‹.) Kant selber führt mit seinem Beispiel, 
dass Lügen in jeder Situation unmoralisch sei, die ebenso moralistische wie in-
humane Logik seiner Pflichtethik vor.32

31 | Vgl. Frankena, Analytische Ethik, 52.

32 | Vgl. Kant, Über ein vermeintes Recht aus Menschenwürde zu lügen. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens250

Er macht sich mit der Kritik einer Mikrologie der Moral also durchaus ein 
systematisches Problem klar, mit dem seine Metaphysik der Sitten zu kämpfen 
hat. Allerdings zieht er unzureichende Schlüsse aus der richtigen Einsicht, dass 
vielleicht nicht alles menschliche Handeln gleichermaßen und unter allen Um-
ständen moralisch relevant ist. Die Schwierigkeit bei einer nicht nur formalen 
(allgemeingültigen), sondern auch inhaltlichen (alltagspraktischen) Bestimmung 
eines moralisch guten Handelns und Lebens besteht in der Begründung, warum 
bestimmte Handlungen und Lebensweisen als gute Handlungen und gute Le-
bensweisen sich gegenüber anderen als schlechten oder moralisch gleichgültigen 
Handlungen und Lebensweisen unterscheiden. Das verallgemeinerungsfähige 
Gute – das, zu tun, gut wäre für das Wohl aller – ist zu begründen, ohne dabei in 
eine konkretistische und formalistische Moralisierung zu verfallen (welche unter-
schiedslos alles als moralisch relevant behandelt). 

Aus der richtigen Erkenntnis, dass nicht alle Dinge des menschlichen Daseins 
der Moralität unterliegen, sollte indes nicht geschlussfolgert werden, dass ausge-
rechnet die angesprochene Frage, »ob ich mich mit Fleisch oder Fisch, mit Bier 
oder Wein, wenn mir beides bekömmt, nähre«, zu diesen ethisch gleichgültigen 
Dingen gehört. Denn, versteht man diese Frage als Frage nach einer allgemeinfä-
higen und alltäglich praktizierten Ernährungsweise, zeigt sie die konzeptionelle 
Anforderung an eine Theorie der praktischen Vernunft (i. S. einer praxischen 
Vernunft) an, allgemeine Kriterien für eine ethisch gute Lebenspraxis, die für 
das Wohl aller gut ist, zu begründen: In diesem Sinne ist durchaus etwa mit Blick 
auf das Wohl der Tiere bzw. die menschliche Gesundheit eine fleischlose bzw. 
fleischarme Ernährungsweise zu leben gut und allemal besser als ein (maßlos) 
karnivores Ernährungsverhalten. 

Wenn nun eine verallgemeinerungsfähige Begründung des moralisch Guten 
tatsächlich denkbar sein sollte – beispielsweise, dass die ›pythagoreische Lebens-
weise‹ moralisch besser ist, als Fleisch oder Fisch zu essen, was lange Zeit we-
nigstens moralphilosophisch als unbestreitbar galt – und wenn diese denkbare 
Bestimmung des moralisch Gebotenen sich nicht aus einem Universalisierungs-
prinzip (des kategorischen Imperativs oder etwa eines praktischen Diskurses33) 
ableiten lässt, dann erweist sich der konzeptionelle Formalismus der kantiani-
schen Moraltheorien als ein moralphilosophischer Defätismus des praxisch Gu-
ten. Die Prämisse, dass die praktische Philosophie keine inhaltlich bestimmte 
Tugendlehre oder Ethik des guten Lebens umfassen dürfe (etwa hinsichtlich der 
Frage, ob wir Tiere essen dürfen oder besser nicht), ist dann nicht nur unhaltbar. 
Sie ist darüber hinaus auch ein selbst gemachtes Hindernis, die eigentlichen Fra-
gen einer Theorie der praxischen Vernunft (die einer allgemeinen, aber nicht nur 
formalen Bestimmung des ethisch Guten) anzugehen. 

33 | Vgl. Habermas, Die Herausforderung der ökologischen Ethik für eine anthropozen-

trisch ansetzende Konzeption.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 251

Dieser moraltheoretische Defätismus entsteht bei Kant dadurch, dass er die 
philosophische Frage des Essens ins Geschmäcklerische wendet, wonach es dem 
eigenen Gusto überlassen bleibt, »ob ich mich mit Fleisch oder Fisch, mit Bier 
oder Wein, wenn mir beides bekömmt, nähre«. Diese Willkür ist möglich. Er-
nährungsethische Fragen ebenso wie alle anderen ethischen Angelegenheiten 
können jederzeit zu moralisch gleichgültigen Dingen abgetan werden, indem 
man sich auf die subjektive Freiheit (den subjektiven Geschmack) beruft. Selbst-
verständlich kann jeder für sich willkürlich festlegen, welche Dinge für ihn al-
lein moralisch gleichgültig sind und bei welchem Handeln aus seiner Sicht eine 
Tyrannei der Tugend beginnt. In diesem Sinne meint beispielsweise Immanuel 
Kant, jede allgemeine Forderung, die nicht in Übereinstimmung mit den eigenen 
Ernährungsgewohnheiten mit ihren subjektiven bzw. geschmäcklerischen Vorlie-
ben stehen, einfach (willkürlich) bestreiten zu können. Bestreiten kann man die 
ungesunden Auswirkungen von regelmäßigem und übermäßigem Alkoholkon-
sum (wobei tatsächlich gleichgültig ist, ob es Wein oder Bier ist), doch ändert das 
nichts daran, dass dieses Verhalten moralisch (im Hinblick auf das gesundheitli-
che Wohl) ungut ist. Bestreiten kann Kant selbstverständlich auch das allgemeine 
ernährungsmoralische Gebot, (im diätetischen Hinblick auf das gesundheitliche 
Wohl) sowohl auf Bier als auch auf Wein zu verzichten und weder Fleisch noch 
Fisch essen zu sollen, weil (im ästhetischen Hinblick auf den geschmacklichen 
Genuss) für ihn persönlich das moralisch höhere Gut darin liegt, dass es sich um 
geschmackvolles und nicht bloß gesundes Essen handeln soll. 

Statt die eigene Ernährungsweise mit einem geschmäcklerischen Subjektivis-
mus (gerne üppig zu essen und reichlich Wein zu trinken) zu verteidigen und 
dafür Ernährungsfragen in eine moralisch irrelevante Privatsache umzudeuten, 
hätte Kant sich die Frage vorlegen müssen, ob sich die diätmoralische Pflicht 
einer Mäßigung (der eigenen Gefräßigkeit bzw. der Trinkerei) überhaupt ähnlich 
allgemein begründen lässt (was eben nicht der Fall ist), wie eine dem tierischen 
Wohl gerechte Landwirtschaft, oder etwa, ob die Ästhetik einer geschmackvollen 
Tafel nicht (wie der Gastrosoph Kant schließlich selber vorschlagen wird) durch-
aus als eine moralisch äußerst relevante Tugend einer »guten Lebensart« (Kant) 
gelten soll. 

Damit ist der Bezug zu Hufelands makrobiotischen Diätlehre wieder her-
gestellt. Denn mit dem diätetischen Begriff einer überwiegend vegetabilen (und 
karnivor gemäßigten) Ernährungsweise formuliert Hufeland im Ansatz die Ma-
xime einer physisch-moralisch guten Diät – basierend auf der naturwissenschaft-
lich begründbaren Allgemeingültigkeit einer gesundheitlich guten Ernährungs-
weise. Entscheidend ist nun: Diese allgemeine Moral einer (im Hinblick auf das 
gesundheitliche Wohl) vernünftigen Ernährung widerlegt Kants diätmoralischen 
Liberalismus. Dieser will lediglich das eigene unvernünftige Verhalten vor einer 
moralicher Verurteilung seitens des Arztes schützen. Hufelands Gebote kommen 
Kants Gewohnheiten sogar entgegen, insofern die makrobiotische Ernährungs-
weise in der Frage eines gesundheitlich korrekten Umgangs mit Genussmitteln, 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens252

wie Wein oder Bier, keine abstoßende Moral der Abstinenz vertritt und auch kei-
nen rigorosen Verzicht auf Fleisch oder Fisch fordert. Hufeland fühlt sich von 
der (schon zu seiner Zeit aktuellen) moralphilosophischen Debatte um eine rein 
vegetarische Diät34 nicht in die Pflicht genommen. Daher bestätigt sich auch nicht 
die nahe liegende Vermutung, dass die makrobiotische Ernährungslehre rousse-
auistisches Gedankengut (bzw. Rousseaus fleischfreie Rohkostmoral, siehe II.3) 
gewissermaßen auf trophologische Grundlagen stellt. Stattdessen rechtfertigt der 
Arzt aus rein medizinischen und nicht aus tierethischen Erwägungen ein bloßes 
Primat der Vegetabilien und eine Einschränkung des Fleischessens. 

Allerdings enthält sich Hufeland ebenso einer extremen (anthropozentri-
schen, spezieistischen) Befürwortung karnivorer Schwelgerei – im Unterschied 
zu einigen Ärzten seiner Zeit. So findet beispielsweise sein Kollege Zückert: »Der 
Mensch darf und kann mit gutem Gewissen Fleisch essen. Das ist weder grau-
sam noch unerlaubt, oder den göttlichen Einrichtungen in der Natur zuwider.«35 
Keine Gerechtigkeitstheorie gegenüber den Tieren, nicht die moralische Achtung 
des Tierwohls ist der weltanschauliche Hintergrund für die fleischarme Küche, 
zu der Hufeland rät (obwohl er sich gerade in diesem Punkt sogar auf Kant hätte 
berufen können36), sondern ein unter den Ärzten des 18. Jahrhunderts verbreiteter 
irrationaler Animismus. So argumentiert er: »Alle fleischfressenden Menschen 
und Tiere sind heftiger, grausamer, leidenschaftlicher, da hingegen die vegeta-
bilische Kost immer mehr zur Sanftmut und Humanität führt.«37 Das magische 
Denken dieses naturwissenschaftlich unbewiesenen und philosophisch bloß pos-
tulierten Animismus reicht immerhin für die diätische Rechtfertigung einer art-
gerechten Tierhaltung, für die sich Hufeland schließlich ausspricht. »Fleisch von 
Tieren, die vor ihrem Tode Freiheit genossen haben, ist gesünder als das von ein-
gesperrten.« (Ebd., 394) Letztlich aber bleibt es (durchaus in erfreulicher Über-
einstimmung mit der kantischen Küche und deren praktischen Vernunft) dabei: 
Alles in allem rät die Makrobiotik des Kollegen von der medizinischen Fakultät 
nicht zu einem moralisch rigorosen Verzicht auf Fleisch, stattdessen lautet »das 
erste Gesetz einer gesunden Diät, immer animalische und vegetabilische Nah-
rung zu verbinden«. (Ebd., 407)

34 | Vgl. Kleinspehn, Warum sind wir so unersättlich, 268ff.

35 | Zückert, Medizinisch und moralische Abhandlungen über die Leidenschaften, 256.

36 | Kant macht sich zum Fürsprecher eines anthropo-pathozentrisch erweiter ten Gerech-

tigkeitsbegrif f, wonach die Grausamkeit gegen Tiere der Pflicht des Menschen gegen sich 

selbst zuwiderläuft: Der grausame Umgang mit Tieren stumpfe das moralische Gefühl und 

den humanen Sinn für Würde als höchstem Gut ab.

37 | Hufeland, Makrobiotik, 356.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 253

Medizinisch-diäte tische Kritik der r affinierten Kochkunst 

Als eine besondere Gefahr für die makrobiotische Lebenskunst attackiert Hu-
feland die delikaten Kunstwerke der französischen Grande Cuisine seiner Zeit. 
Ähnlich wie einst der Stoiker Seneca (Kap. I.3), der die römischen Küchenkünste 
und die apicianische Verfeinerung des Geschmacks als die maßgebliche Ursa-
che einer ungesund üppigen Feinschmeckerei verurteilt hatte, gilt es auch für 
den Arzt als ausgemacht, dass eine »zu raffinierte Kochkunst« das Schlimmste 
für die Gewährleistung eines möglichst langen, gesunden Lebens sei. Denn ihre 
unheilvolle Macht verstehe sich bestens darauf, »alles pikant und reizend zu ma-
chen«. (Ebd., 249) 

Im Gegensatz zu Platons Ranküne, die kulinarische Tätigkeit sei weder Kunst 
noch Wissenschaft, weil der Koch nichts von der Natur der Substanzen verstünde 
oder von der Lust, die er erzeugt, beschuldigt Hufeland die Kochkunst, dass sie 
ihre Sache zu gut zu tun wisse. »Sie weiß sich den Gaumen so zum Freunde zu 
machen, dass alle Gegenvorstellungen des Magens umsonst sind, und weil der 
Gaumen immer auf eine neue, angenehme Art gekitzelt wird«. Der unwidersteh-
liche Gaumenkitzel, der dazu verführt, »immer zu viel zu essen«, würde, wie der 
Heilpraktiker meint, durch die überhäuftesten und »unnatürlichsten« Zusam-
mensetzungen angeregt und durch ganz neue Schöpfungen und neue Reize her-
vorgerufen. Zwar sei der Grund, warum »der größte Teil der Menschen viel mehr 
isst, als er nötig hat« (ebd., 385), die individuelle Unmäßigkeit und Untugend 
gegenüber dem Laster der Gefräßigkeit. Doch anders als Kant und in tenden-
zieller Übereinstimmung mit Augustinus entschuldigt Hufeland diese diätische 
Pflichtverletzung als zwangsläufige Folge einer begrenzten Willensfreiheit der 
Individuen, da die raffinierte Zubereitungsart (der ästhetische Reiz) der Speisen 
die wahre Ursache der allgemeinen Fehlernährung sei. Der Arzt problematisiert 
die Unmäßigkeit daher weniger als moralische Verfehlung, nicht als gänzlich 
selbst verschuldete Unmündigkeit; vielmehr richtet sich seine Kritik der gras-
sierenden Fehlernährung an eine ungesunde Nahrungsproduktion, die einen 
unersättlichen Appetit bewusst erzeugt. Anders als Seneca wiederum trägt er 
eine ernährungswissenschaftlich begründete Verurteilung von hoch verarbeite-
ter, verfeinerter Kost vor. Eine auf künstliche Raffinessen spezialisierte Kulinarik 
führe »durch eine Art von Schleichhandel drei-, viermal mehr Nahrung in den 
Körper, als er zu fassen im Stande ist. Die Folge davon ist, dass eine beständige 
Überfüllung aller Gefäße entsteht, und diese stört immer das Gleichgewicht und 
also Gesundheit und Leben.« (Ebd., 250) 

Demnach lassen die diätischen Imperative, die Kants Denken beschäftigen, 
um möglichst verdauungsfördernde Gewohnheiten der Nahrungsaufnahme zu 
ersinnen, direkte Rückschlüsse auf seine ungesunde und unmäßige Küche zu 
(die er aber vehement abstreitet). Jedenfalls liest Kant in der Makrobiotik Dinge, 
die über seine Küche und seine »philosophische Diätetik« einiges Kritisches auf-
klären: Unter anderem erörtert Hufeland den vielen Lesern seines Diätratgebers, 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens254

dass kalorienreiches Essen »die Verdauungskräfte unmäßig [anstrenge], weil bei 
einer solchen Menge nicht alles gehörig verarbeitet werden kann, und es erzeu-
gen sich Cruditäten [unzureichend Verdautes] im Darmkanal und schlechte Säfte. 
Es vermehrt auch unverhältnismäßig die Blutmenge und beschleunigt dadurch 
Zirkulation und Leben; überdies entsteht dadurch sehr oft Indigestion und das 
Bedürfnis, ausleerende Mittel zu nehmen, was abermals schwächt.« (Ebd., 247)38 

Ein »Haupttriumph der neueren Kochkunst«, der die trophologische Kritik 
an der französischen Küche besonders erregt, »ist die Kunst, Nahrungssaft in der 
konzentriertesten Gestalt in den Körper zu bringen. Da hat man Consommés, 
Jus, Coulus.« Der Arzt stellt die Saucenfond-Künstelei der Grande Cuisine gar 
nicht einmal aus geschmacksästhetischen Bedenken in Frage. An den aufwändi-
gen Saucenfonds und den künstlich verfeinerten Geschmackskonzentraten, die 
»durch Auspressen und Einkochen die Kraft von mehrern Pfunden Rindfleisch, 
Kapaunen und Marksknochen« beinhalten, ist aus der Sicht des Heilpraktikers le-
diglich der hohe Verarbeitungsgrad der fetthaltigen Zutaten und deren schlechter, 
nämlich übermäßiger Nährwert problematisch. Diese hochkonzentrierten Essen-
zen gelangten, »ohne dem Magen die Mühe des Arbeitens gemacht zu haben«, 
direkt ins Blut. Die Fehlernährung, d.h. der medizinisch-diätetische Begriff eines 
gesundheitlich schlechten Essens, beschränkt sich strikt auf ernährungswissen-
schaftliche Kriterien. So vermag Hufeland die eigenen normativen Begriffe des 
Schlechten bzw. des Guten allgemeingültig auszuweisen. Entsprechend gilt, dass 
durch die Zufuhr hochverarbeiteter, fettiger Feinkost solche Säfte in den Körper 
geraten, die »keine gute Restauration bewirken können«, weil sie nicht hinläng-
lich durch die Kräfte des Magens unserer Natur homogener und ähnlich gemacht 
werden müssen. (Ebd., 250) 

Durch eine derartige raffinierte Diät-Unordnung füllen sich die Konsumen-
ten mit »schlechten und unreinen Säften« und »schleichendem Gift« an. Für 
die gesellschaftlich vorherrschenden Geschmacksgewohnheiten einer solchen 
Fertigkost diagnostiziert Hufeland eine existenzielle Essstörung, nämlich den 
sozialpathologischen Fall einer realen Anthropophagie: Das Gegessene isst letzt-
lich den Essenden. »Bei solchen Menschen heißt es mit Recht: Consumendo con-
sumimur, d.h. durch Verzehren verzehren wir uns selbst.« (Ebd., 248) Mithilfe 
naturwissenschaftlicher Argumente lässt Hufeland seine Kritik der zeitgenös-
sischen französischen Küche letztlich sogar in einer kategorischen Verachtung 
gipfeln, die weit über den anti-kulinarischen Standpunkt von Platon und Sene-
ca hinausgeht. »Ich glaube daher«, fasst er sein Verurteilung zusammen, »es ist 
sehr einleuchtend, dass eine Kunst, welche die wahre Restauration hindert, uns 
mit unverdauten raffinierten Säften anfüllt und die innere Konsumtion vermehrt, 

38 | Insbesondere die gesundheitlichen Folgen eines übermäßigen Genusses von fettem 

Süßgebäck mahnt der Ernährungsmediziner an – vermutlich in Reaktion auf die monumen-

tal ver feinerte Patisserie, die in der Kulinarik des französischen Speisekünstlers Antoine 

Carême zur Meisterschaft reif t. (Siehe I.3)

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 255

nicht als eine Freundin unseres Lebens anzusehen ist, sondern unter den wesent-
lichen Feinden desselben einen Platz verdient. Man sollte glauben, sie sei erfun-
den, um aus den herrlichsten Gaben Gottes ein schleichendes Gift zu bereiten.« 
(Ebd., 250) 

Doch der Begründer der makrobiotischen Diät versteht seine heftige Kritik 
am vorherrschenden Geschmack nicht so sehr als moralische Schelte, vielmehr 
will er die hippokratische Ernährungsmedizin aufgreifen und erneuern. Der 
konzeptuelle Bezug zur antiken Diätetik und ihrem Namensgeber zeigt sich an 
der Tatsache, dass Hufeland seiner Gesundheitslehre einen eigenen Abschnitt 
zur medizinischen Kochkunst widmet, in der allgemeine Grundlagen einer ge-
sunden Küche entwickelt werden. Im »medizinischen Tischbuch« (Hufeland) 
werden physiologische Anmerkungen zu »richtigen« Zubereitungstechniken ge-
geben, die sich ausschließlich auf den Nährstoffgehalt im Wandel vom Rohen 
zum Gekochten beziehen und ausschließlich die gute Verdaulichkeit und Wohl-
bekömmlichkeit im Sinn haben. Hufeland expliziert in seinem Kochbuch die 
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse, die seiner Moral zugrunde liegen. Die 
Ausführungen lassen erkennen, dass seine Kategorientafel der Nahrungsmittel 
im Rückgriff auf den Schematismus der klassischen Säftetheorie der hippokrati-
schen Tradition deduziert wird. (Vgl. II.2)39 

Mit anderen Worten: Zu einem Zeitpunkt, an dem sich die Entwicklungsli-
nie der cartesianischen Physiologie des Menschen als (Verbrennungs-)Maschine 
langsam in die moderne Ernährungswissenschaft, in deren nutritiven Kategorien 
wie Fette, Kohlenhydrate, Eiweiß etc. und in ihrer Vorstellung vom Essen als der 
Zufuhr von Kalorien und Brennwerten usw. zu transformieren beginnt, präsen-
tiert Hufeland die – ihrem eigenen Anspruch nach naturwissenschaftliche, wenn-
gleich in ihren säftetheoretischen Prämissen letztlich spekulative – physisch-mo-
ralische Idee zur reinen diätetischen Vernunft einer gesunden Ernährung. Diese 
Ethik fasst ihren Begriff einer guten Diät ausschließlich physiologisch. Dement-
sprechend versteht eine medizinische Diätetik unter einer vernünftigen Esskul-
tur nur eine gesunde Ernährungsweise – makrobiotische Mischkost, mit hohem 
Anteil von verdauungsaktivierendem Gemüse und ein wenig Fleisch aus artge-
rechter Tierzucht.

39 | Die Einzelheiten der Hufeland’schen Makrobiotik müssen uns hier nicht weiter be-

schäftigen, zumal bloß kurze Zeit später Friedrich Rumohr mit seinem Geist der Kochkunst 

eine gastrosophische und damit eine ganz andere, vielversprechendere Variante der 

Grundlegung einer gesundheitlich, aber auch geschmacklich guten Küche vorlegt (auf die 

näher einzugehen sein wird).

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens256

Streit um die Suppe

Kant widmet der Hufeland’schen Schrift, wie gesagt, eine intensive Lektüre. 
Neben reichlich Lob ruft sie auch vehemente Kritik hervor. Kants Kritik mündet 
in dem, was er den Streit der philosophischen Fakultät mit der medizinischen nennt. 
Die ebenso berechtigten wie unberechtigten Gründe für diese erregte Zurückwei-
sung der ernährungsmoralischen Wahrheiten der Medizin sind besonders auf-
schlussreich. Sie ermöglichen unmittelbare Einblicke in die versteckten Hinter-
gründe der kantischen Gastrosophie. Ein berechtigter Grund für Kants Kritik des 
rein medizinisch-diätetischen Vernunftbegriffs betrifft die subjektive Konkretion 
einer gesunden Ernährungsweise. So bestreitet der Philosoph, dass die Medizin 
für jeden Menschen gleichermaßen geltende Rezepte – buchstäblich in Form von 
konkreten Speiserezepten und Diätordnungen – festlegen kann. Tatsächlich ist 
es eine Sache, dass eine makrobiotische Ernährungslehre, wie die von Hufeland, 
den Menschen im Allgemeinen einen mäßigen Fleischgenuss und tierfreund-
liche Vernunft empfiehlt. Eine völlig andere und durchaus problematische An-
gelegenheit ergibt sich, wenn konkrete Speisen, beispielsweise der Genuss von 
Suppen, als eine für jeden jederzeit ›gesunde Kost‹ universalisiert werden. 

Zur Begründung einer solchen allgemeinen Vernunft der Suppenkost führt 
Hufeland an, das Flüssige in Suppengestalt genossen sei gut und außerdem eben-
so schnell verdaulich wie den Körpersäften beigemischt. Außerdem sei der Nut-
zen oder wenigstens die Unschädlichkeit der Suppe dadurch bewiesen, dass alle 
kräftigen und alt gewordenen Menschen »große Freunde der Suppe waren«.40 Zur 
weiteren Verifikation der Suppenküche werden deren gesundheitlich wohltuen-
den Wirkungen insbesondere für Gelehrte (also für Personen wie Kant) erwähnt. 
»Der Genuss der Suppe hat nicht nur keine Nachteile, sondern auch große Vor-
teile. Sie ersetzt das Getränk, besonders bei Gelehrten«, betont der Arzt, »und 
allen denen, welche außer Tisch wenig oder gar nicht trinken und die, wenn sie 
nun auch das Suppenessen unterlassen, viel zu wenig Feuchtigkeit ins Blut be-
kommen«. (Ebd.) Vom ernährungsmedizinischen Standpunkt ist daher die Sup-
pe ein großes Verhütungsmittel der Trockenheit und Rigidität des Körpers und 
»für trockene Naturen und im Alter die beste Art der Nahrung.« Entsprechend 
lautet die allgemeine Diätregel und zugleich die geschmacksethische Maxime, 
die Hufeland (speziell den Älteren unter seinen Lesern) als Rezept einer vernünf-
tigen Küche verschreibt: »Je älter der Mensch wird, desto mehr muss er von der 
Suppe leben.« (Ebd.) 

Das Problem ist: Die Diät, die dieses praktische Gesetz der ernährungsmedi-
zinischen Moral fordert, schmeckt Kant so gar nicht. Denn der Gelehrte und zu 
diesem Zeitpunkt bereits der ›alte Kant‹ mag keine Suppe. Einfach aus diesem 
subjektiven (entweder physischen oder geschmäcklerischen) Widerwillen heraus 
bestreitet er die allgemeine Verbindlichkeit und das sowohl medizinisch-diäteti-

40 | Hufeland, Makrobiotik, 393.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 257

sche als auch gesundheitsmoralische Pflichtgebot zu einer bestimmten Kost. Aus 
persönlichem Degout gegenüber Suppe und Wassertrinken und aus seiner indivi-
duellen Vorliebe für derbe Kost und belebenden Wein streitet Kant das heilkundi-
ge Wissen seines Kollegen aus der medizinischen Fakultät ab. Insbesondere »im 
Alter« und »vornehmlich dem männlichen Geschlecht« würde, wie er aus eigener 
Erfahrung findet, »die Quantität des Flüssigen« wie »Suppen oder viel Wasser zu 
trinken«, nicht bekommen41; »dagegen derbere Kost und anreizenderes Getränk 
(z.B. Wein)« zu verlangen, sei vielmehr das Richtige.

Kant beansprucht für seine vorgetragenen rein-subjektiven Vorstellungen von 
vernünftigem Essen bzw. für die Angewohnheiten seiner »geprüften und heilsam 
gefundenen Lebensart« (ebd.) eine Allgemeingültigkeit. Seine Vernunftbegriffe a 
posteriori sind nicht medizinisch-gesundheitlich, sondern philosophisch begrün-
det; allerdings durch zwei sehr unterschiedliche und potenziell auch gegenläufige 
Begründungen. Einerseits durch eine persönliche Diätetik, aus deren Praxis her-
aus jemand weiß, was das diätisch Wohlbekömmliche jeweils und konkret für ihn 
selbst ist. Insofern ist etwa für die Person Immanuel Kant die Frage, »ob ich mich 
mit Fleisch oder Fisch, mit Bier oder Wein, wenn mir beides bekömmt, nähre«, 
gerade nicht moralisch gleichgültig, sondern eine Angelegenheit, in der man im 
Gegenteil gerade unter Beweis stellen kann, ob man moralisch gut (nämlich ge-
mäß des eigenen physisch-moralischen Wohlergehens) lebt oder nicht. In diesem 
Sinne führt Kant seine persönliche Diät als einen sittlich beispielhaften Fall an, 
wie sich jemand moralisch gut verhält. 

Um andererseits – und gegenläufig dazu – die makrobiotische Küche als nicht 
allgemein gut abzustreiten, greift Kant auf den Universalismus seines morali-
schen Autonomiebegriffs zurück. Danach hat jeder das Recht bzw. die subjekti-
ve Freiheit, lebenspraktisch selbst zu bestimmen, wie er glücklich werde – und 
mithin, wie er sich ernähren will und was ihm schmeckt. Zwar beinhaltet die-
ser Liberalismus die Möglichkeit, dass aus subjektiver Willkür heraus auch das 
diätetisch Unvernünftige als für einen selbst subjektiv Gutes gewollt und gelebt 
werden kann (obgleich dies der allgemeinen Vernunft widerstreitet). Eine ver-
nünftige Lebenspraxis würde allerdings verlangen, eine nach dem medizinisch-
diätetischen Kenntnisstand gesunde Ernährung frei zu wählen. Nur beinhaltet 
diese praktische Vernunft in der freien Selbstbestimmung, sich möglichst gut zu 
ernähren, die kategorische Konsequenz, die Kant bestreitet: Nämlich die Pflicht, 
sich gesund zu ernähren anstatt unter Berufung auf die eigene (faktisch unge-
sunde) Ernährungsweise, der es mehr um den Genuss als um die richtige Diät 
geht, die Gültigkeit des medizinisch-diätetischen Vernunftbegriff abzustreiten. 
– Zwar kann es sein, dass der Eine Suppe oder Käse mag und der Andere lieber 
Fleisch oder Fisch, die Eine am liebsten Wein, die Andere nur Bier. Aber für sie 
alle beinhaltet diese subjektive geschmäcklerische Wahl allemal diätetische Wir-
kungen auf ihr gesundheitliches Wohl, ob sie dies wahrhaben wollen oder nicht 

41 | Kant, Streit der Fakultäten, 383.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens258

und auch gleichgültig, ob sie meinen (wie Kant), dass ihnen ihre eigene Ernäh-
rungsweise wohlbekommt. 

Eine ganze andere Sache ist es freilich, darauf zu insistieren, dass eine ethisch 
gute, dem Menschen würdig, vernünftige Küche auch einer anderen Ethik ver-
pflichtet sein kann als nur einer Gesundheitsmoral der medizinischen Diätetik. 
Jemand, der individuelle Geschmacksvorlieben nicht mithilfe eines geschmäck-
lerischen Subjektivismus begründet, sondern aus der persönlichen Erkenntnis 
einer für einen selbst erfahrungsgemäß wohlbekömmlichen Ernährungsweise, 
erweist sich durchaus als mündig. Denn er lässt sich die eigene Diät nicht von 
Anderen vorschreiben. Diese ethische Autonomie stimmt mit der berühmten 
Aufklärungsformel überein, die von Kant selbst stammt: Statt dass der Arzt »für 
mich die Diät beurteilt«, wie es in der entsprechenden Schrift heißt42, beweist sich 
die eigene »Mündigkeit« darin, in den alltäglichen Dingen einer guten Ernäh-
rung sich des eigenen Verstands zu bedienen. Freilich setzt sich der Mündige und 
Aufgeklärte nicht über den Arzt hinweg und er bestreitet auch nicht Allgemein-
gültigkeit einer naturwissenschaftlich begründeten Diät. Was jedoch konkret – in 
welcher Situation und unter welchen Umständen – getan werden müsste, um sich 
gesund zu ernähren, macht dann den eigenen Verstandsgebrauch erforderlich, 
weil niemand Anderes als man selbst dies am besten wissen kann. 

Mit sicherem Instinkt für einen entmündigenden Wahrheitsanspruch medizini-
scher Normen und Gesundheitsregeln setzt sich Kant, der kritische Aufklärer, 
gegen den falschen Konkretismus eines Guten zur Wehr, den Hufeland mit sei-
ner Makrobiotik verbreitet. Die beschriebenen Differenzierungen machen einen 
Sachverhalt deutlich, der für eine Analytik der Antinomie der kantischen Ver-
nunftbegriffe und deren möglichen Auflösung von großer Bedeutung ist. Denn 
die diätischen Selbstbeobachtungen (d.h. Verstandesbegriffe, die Kant der eige-
nen sinnlichen Erfahrung entnimmt) versteht er trotz deren empirischer Her-
kunft ausdrücklich als einen theoretischen Beweis der beanspruchten allgemein-
gültigen Wahrheit seiner Diät: Demnach sollen seine Selbstbeobachtungen die 
Selbsterkenntnis seiner ethischen Sorge um die eigene gute Ernährungs- und 
Lebensweise dokumentieren. 

Deshalb hätte Kant sein Antwortschreiben sicherlich als private Korrespon-
denz direkt an Hufeland richten können, statt sein persönliches Ernährungsver-
halten in die Öffentlichkeit zu tragen. Doch dem ist nicht so. Er entscheidet sich 
bewusst für die Publikation seiner »philosophischen Diätetik«. In der Absicht 
einer »universalmedizinischen« Aufklärung machen seine philosophischen Re-
flexionen bezüglich einer Ethik der gesunden Lebenspraxis auch biographische 
Details zur eigenen Person publik – als vorzeigbare Tat-Sache (als verallgemei-
nungsfähiger Fakt) einer zwar individuellen, aber bewiesenermaßen für jeden 
praxisch erreichbaren moralischen Kultur seiner Selbst. Der Philosoph bezieht 

42 | Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, 53.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 259

sich dabei auf das Faktum einer praktischen Vernunft als dem Exemplum einer ver-
nünftigen Lebenspraxis. Deren praxologische Allgemeingültigkeit (Universalität) 
hat wenig gemeinsam mit jenen transzendentalen Spekulationen eines ›morali-
sches Gesetzes im Menschen‹, einer ›Freiheit des Willens‹, die seine Metaphysik 
der Sitten postulieren. 

Halten wir fest: Kant behandelt die eigene Ernährungsweise als etwas phi-
losophisch Relevantes. Seine Philosophie des Essens ist nicht nur weit entfernt 
von seiner offiziellen Moraltheorie, die davon nichts wissen will. Diese Lebens-
philosophie unterscheidet sich ebenso von der üblichen Trennung zwischen dem 
Werk und dem Leben eines Philosophen. Als systematisches Argument seiner 
eigenen Philosophie verweist Kant auf die eigene Existenz und ihre exemplari-
sche Lebensart – in diesem Fall auf ihre Diät als dem Faktum einer praktischen 
Vernunft, welche der bloß medizinischen Moral einer vernünftigen Küche wider-
streitet. Dieses argumentum ad personam wird ausdrücklich gerechtfertigt: »Ich 
sehe mich genötigt, mein Ich laut werden zu lassen. Es würde tadelhafte Anma-
ßung sein, andere mit der inneren Geschichte meines Gedankenspiels unterhal-
ten zu wollen, welche zwar subjektive Wichtigkeit (für mich), aber keine objektive 
(für jedermann geltende) enthielten. Wenn aber dieses Aufmerken auf sich selbst 
und die daraus hervorgehende Wahrnehmung nicht so gemein ist, sondern, dass 
jeder dazu aufgefordert werde, eine Sache ist, die es bedarf und verdient, so kann 
dieser Übelstand, mit seinen Privatempfindungen andere zu unterhalten, wenigs-
tens verziehen werden.«43

Zweifelsohne ist diese unerwartete Gelegenheit zu nutzen, endlich einen legi-
timen, ja sogar notwendigen Blick in Kants Küche zu werfen, um in Erfahrung zu 
bringen, von welcher Vernunft jenes berühmte Ich, welches alle seine großartigen 
Gedanken begleitet, überhaupt ernährt wird. Zunächst und bereits im Vorgriff 
auf die philosophischen Grundlagen der kantischen Gastrosophie muss hervorge-
hoben werden: Detaillierte Kenntnisse zu seinen Ernährungsgewohnheiten sind 
keineswegs bloße Anekdoten zu den biographischen Eigenheiten einer außerge-
wöhnlichen Person, die laut Schulmeinung nichts mit seiner Philosophie zu tun 
hätten. Seine Verlautbarungen haben im Gegenteil einen systematischen Wert, 
legt man ein anderes, aber gleichwohl kantianisches Selbstverständnis zugrun-
de: die moralisch-praktische Idee einer vernünftigen »Menschheit in der eigenen 
Person« (Kant). 

Sein Gedankenspiel und seine Beweisführung, bezüglich dieser Humanität 
von sich sprechen zu sollen und seine private oder persönliche Lebenspraxis (aus-
gerechnet) als Exemplum einer diätetischen Vernunft auszugeben, ist freilich ein 
äußerst heikles Unterfangen. Denn im Unterschied zu dem Beweis der eigenen 
Mahlpraxis als Faktum einer gastrosophischen Vernunft (siehe unten) sind seine 
Ernährungsgewohnheiten unter rein gesundheitlichen Gesichtspunkten gera-
de nicht vorzeigbar und vorbildlich. Misslingt aber der Beweis, dass das eigene 

43 | Kant, Streit der Fakultäten, 372f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens260

Leben diätetisch korrekt ist, verändert sich der ganze Sinn der beanspruchten 
Beweisführung: Das Lautwerden von Kants Geschmacksvorlieben hat dann ledig-
lich den Charakter eines unverzeihlichen Bekenntnisses. Eines Bekenntnisses, 
worin das schlechte Gewissen gegenüber der moralisch eben nicht gleichgültigen 
Übertretung des diätetischen Gesetzes geständig ist; eines geschwätzigen Verba-
lisierens unwichtiger Privatempfindungen, welches die eigenen Esssünden durch 
öffentliches Bekunden (eines vermeintlich guten Willens) wieder oder erst richtig 
gut machen will – ohne etwas daran tätig verändern zu müssen: Kants »Diätetik«, 
als philosophische Theorie und persönliche Praxis eines ›vernünftigen Essens‹ 
ebenso wie als verlautbarter Widerspruch zu Hufelands Makrobiotik bzw. zur 
medizinischen Diätetik insgesamt, zeigt die Grenzen der »praktischen Vernunft« 
eines rein diätmoralischen Denkens.

Diäte tische Unvernunf t der k antischen Küche

Biographische Details aus Kants Küche belegen, dass die »volle Tafel« mit einer 
»Vielheit der Gerichte«, von der Kant selber gelegentlich spricht, so wenig ein bloß 
äußerlicher Anlass für das gesellige Vergnügen ist, zu dem der Philosoph täglich 
einige Freunde und Gäste einlädt, wie die gemeinsame Tafelrunde lediglich einer 
Mäßigung des Appetits dient. Zwar gibt es, wie sich ein Vertrauter erinnert, ge-
wöhnlich nur »3 Schüsseln«, aber diese seien »sehr gut und wohlschmeckend 
zubereitet«; dazu »2 Bouteillen Wein, und entsprechend der Jahreszeit kündigt 
der Nebentisch auch Obst und Nachspeisen an«.44 Zu Kants Leibgerichten ge-
hören getrocknete Pastinaken mit geräuchertem Bauchspeck, dicke Erbsen mit 
Schweins-Klauen, Pudding mit getrocknetem Obst. (Ebd., 23) Weitere Lieblings-
speisen sind frisch gefangener Kabeljau, Teltower Rüben, Göttinger Würste und 
– Kaviar.45 

Ansonsten scheint Kant erst mit dem Alter seiner Antipathie gegen der Suppe 
nachzugeben. Zumindest gehört sie eine Zeit lang auf den Tisch, offenbar aber 
nur, wenn sie mit Fleisch angereichert ist und eine Gelegenheit bietet, reichlich 
von seinem eigenen Senf dazu zu geben. »Nachdem die Suppe verteilt und zum 
Teil verzehrt war«, erinnert sich ein Gast, »wurde das Fleisch, (gewöhnlich mür-
bes Rindfleisch) geschnitten, wozu er, so wie zu den mehresten Speisen, engli-
schen Senf nahm, den er selbst präparierte.« Oder: »Saß er nun einmal an der 
Suppe, und fand er das Suppenfleisch recht mürbe, so war ihm ungemein wohl 
(wo nicht, so schalt er, und war etwas verdrüsslich).« (Ebd.) Freilich legt diese 
schnelle Verdrießlichkeit des Genusses von verkochtem Suppenfleisch nahe, dass 
Kant die Suppe von Anfang an (was für den späteren Widerwillen spricht) weni-
ger aus kulinarischen Geschmacksvorlieben als aus ökonomischen Gründen aus-

44 | Vgl. Hasse, Der alte Kant, 15.

45 | Vgl. Gulyga, Immanuel Kant, 196; Vorländer, Kants Leben, 193.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 261

löffelt – damals zählt die Suppe zu der preiswertesten Varianten von Nahrungs-
mitteln.46 

Andererseits kommen die im Vergleich zu Fleischgerichten weit günstigeren 
Kartoffelgerichte, die für die preußischen Untertanen in diesen knappen Zeiten 
zur ersten Staatsbürgerpflicht werden, bei einem so kritischen Geist wie Kant 
selbstverständlich nicht auf den Tisch.47 Auch die üblen Verdauungsschwierig-
keiten, die als Subtext seine philosophische Beschäftigung mit dem Essen beherr-
schen, lassen vermuten, dass in Kants Küche keine reine diätische Vernunft am 
Werke ist und seine Tafel statt von makrobiotischer (›neuer deutscher‹) Mischkost 
von üppiger (›klassisch französischer‹) Feinkost überfüllt ist – also mit Produkten 
einer Kochkunst, die dem mechanischen Spiel der Verdauungskräfte schwer zu-
setzen. 

Wie früher deutlich wurde, verurteilt die Tugendlehre des Diätmoralisten ka-
tegorischer als Hufelands Diätetik jede Unmäßigkeit gegenüber den Nahrungs- 
und Genussmitteln. Obwohl Kant zu einem selbstbeherrschten Appetit ermahnt 
und zwar rein aus Pflicht gegenüber sich selbst als vernünftigem Wesen und 
nicht nur aus diätetischen Klugheitserwägungen: Trotzdem »aß er, bis auf die 
letzte Zeit, so stark und viel, dass er sich, wie er sagte, den Bauch davon füllte«, er-
innert sich eine Tafelgenosse.48 Andere Berichte bestätigen diese sinnlich erfüllte 
Leidenschaft, bei der das geistige Wesen, die Vernunft (des Gesprächs) unterliegt: 
»Kant ließ sich die Speisen, darunter einen großen Seefisch, und den guten alten 
Wein so trefflich munden, dass er während des Essens nicht viel sprach.«49 Mit 
dieser Maxime demonstriert er in der eigenen Person ein typisches Beispiel für 
ein unvernünftiges Handeln. Eine bemerkenswerte Unvernunft, die mit jenem 
entgegengesetzten Fall vergleichbar ist, den er in der Kritik der praktischen Ver-
nunft selber zur Veranschaulichung anführt, nämlich »in der Mitte einer schönen 
Rede wegzugehen, um zur Mahlzeit nicht zu spät zu kommen.«50

Wenn Kant von den Antrieben einer »animalischen Genussgier« spricht, 
dann nicht zuletzt aus privater Anschauung. »Der untere Teil seines Gesichts, die 
ganze Peripherie der Kinnbacken drückte die Wollust des Genusses auf eine un-
verkennbare Weise aus«; in vornehmen, ehrerbietenden Ton fügt Friedrich Lupin, 
ein Tafelgast im Hause Kants, seinen aufschlussreichen Beobachtungen hinzu, 
»ja sogar einige der geistreichen Blicke fixierten sich so bestimmt auf diesen oder 
jenen Imbiß, dass er in diesem Augenblicke rein abgeschlossen, ein Mann der 

46 | Vgl. Hirschfelder, Europäische Esskultur, 133.

47 | Den eigentlichen Grund für die unpolitische Schwäche, typische Trägheit und geistlo-

se Unter tänigkeit der Deutschen, wie überhaupt der traurige Umstand, dass sie keinerlei 

revolutionäre Tatkraft haben, wird später Ludwig Feuerbach darauf zurückführen, dass »der 

größte Teil des Volks nur durch und aus Kartoffelstopfern« bestünde.

48 | Hasse, Der alte Kant, 16.

49 | Vorländer, Kants Leben, 193.

50 | Kant, Kritik der praktischen Vernunft, 130.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens262

Tafel war. Er ließ sich seinen guten alten Wein auf dieselbe Weise schmecken.«51 
Mit diesen Eigenheiten seiner persönlichen Tischsitten kann Kant sicherlich kein 
philosophisches Argument aus der eigenen Lebensart als Beispiel einer prakti-
schen Vernunft machen. Es sei denn, um sie zu widerlegen oder zur kritischen 
Aufklärung der gar nicht so metaphysischen, sondern ziemlich empirischen An-
fangsgründe des sich selbst gegebenen diätmoralischen Gesetzes, den eigenen 
Appetit zu bekämpfen, zu beherrschen oder wenigstens, so gut es geht, zu mä-
ßigen. – Freilich wäre Kant nicht Kant, wäre ihm nicht eine verallgemeinernde 
Erklärung für die Unvernunft der eigenen Esssitten eingefallen. So weiß man 
von ihm: »Wenn es ihm recht gut schmeckte, sagte er, ›man muss essen, was das 
Zeug hält‹.«52 

Entsprechend freut er sich, wenn »seine Gäste gleich ihm dem Essen tüch-
tig zusprachen.« (Ebd., 22) Dabei ersetzt der gemeinsame gute Wille, anständig 
zu essen, das schlechte Gewissen, dies besser nicht zu sollen. Wie der Heilige 
Augustinus scheint der mündige Kant der eigenen Genussgier nur mit großer 
Mühe Meister geworden zu sein. Bedrängt von der offenbar nicht unberechtigten 
Befürchtung, sinnliche Antriebe könnten ihn suchtartig überwältigen, zwingt 
er sich zur Vernunft: einer Vernunft der strengen Selbstdisziplinierung. Und er 
arrangiert seine Esssitten (wie auch seine Trink-, Rauch- und Schlafgewohnhei-
ten53) so, dass der »Kampf« gegen diese »animalischen Leidenschaften« und ihre 
»lasterhafte Lust« nicht völlig aussichtslos bleibt. Aus diesem Grund werden Din-
ge wie, »ob, gleich in 24 Stunden nur Ein Schlaf, so auch in eben so viel Stunden 
nur Eine Mahlzeit nach diätetischer Regel verwilligt werden könne oder ob es 
nicht besser (gesunder) sei, dem Appetit am Mittagstische etwas abzubrechen, 
um dafür auch zu Nacht essen zu können?« überhaupt erst fraglich .54 Sollte es 
nicht doch der menschlichen Vernunft entsprechen, abends noch einmal rich-
tig zuschlagen zu dürfen… – die Verführung und das Verlangen scheinen groß 
zu sein. Freilich entsteht daraus nur dann ein ernsthaftes diätetisches Problem, 
wenn essen gleichbedeutend ist mit unmäßig essen. Eine Gleichung, die für Kant 
offenbar außer Zweifel steht. 

Doch als Vernunfttheoretiker vertraut er auf die Macht der Selbstgesetzge-
bung: Daher wird das diätmoralische Gesetz erlassen, dass mehr als eine Haupt-
mahlzeit zu sich zu nehmen bedeutet, dem »Laster der Unmäßigkeit« nachzu-
geben. Weshalb es als Mäßigungsmaßnahme das Beste ist, nur einmal am Mittag 
und mit Anderen Mahl zu halten. Hier bestätigt sich, dass die Vernunft der Tafel-
gemeinschaft für Kant selbst die unersetzbare Funktion hat, ein zivilisierendes 
Bollwerk gegen seine eigene unbeherrschte Gefräßigkeit zu sein. »Auf diese Wei-
se«, berichtet er von seinen Erfahrungen, »kann man den Anreiz zum Abendes-

51 | Friedrich Lupin, in Kühn, Kant, 413.

52 | Hasse, Der alte Kant, 15.

53 | Vgl. Böhme/Böhme, Das Andere der Vernunft, 442.

54 | Kant, Streit der Fakultäten, 384.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 263

sen, nach einer hinreichenden Sättigung des Mittags, für ein krankhaftes Gefühl 
halten, dessen man durch einen festen Vorsatz so Meister werden kann, dass auch 
die Anwandlung desselben nach gerade nicht mehr verspürt wird.« (Ebd., 385) 

Gleichwohl drohen ständig die sinnlichen Neigungen und die animalischen 
Begierden sich unkontrolliert loszureißen – wie in seiner notorischen Senf- und 
Käsegier. Der Hausangestellte Wasianski spricht davon, der Philosoph habe »mit 
Ungestüm auf Stillung seines ausgearteten Appetits« bestanden. Die Kant-Kriti-
ker Gernot und Hartmut Böhme sehen in dieser Zwanghaftigkeit die psycholo-
gischen Mechanismen eines gestörten Essverhaltens, bei dem »trotz allgemeiner 
Appetitlosigkeit unstrukturierte orale Begierden überwältigend durchbrechen. 
Kant schlingt geriebenen Käse in sich hinein, der seinem Befinden höchst abträg-
lich gewesen zu sein scheint. Als Wasianski Kant den Käse – nach einer Gesund-
heitskrise – entzieht, bricht dieser in ›wehmütige Klagen‹ aus und ›entwöhnte 
sich endlich desselben‹ (Wasianski).«55 So obsiegt für die Menschheit in der Per-
son Kants am Ende doch die medizinisch-diätetische Vernunft. Zwar nicht aus 
Pflicht, aber doch wegen der größeren Vernunft des Leibes, der sich die Moral 
einer gesünderen Ernährungsweise zum Schutze des eigenen Wohls zu Nutze 
macht. 

Letztlich ist der Widerstreit, den Kant zwischen den eigenen Esssitten – sei-
ner philosophischen »Diätetik« – und der medizinischen Moral konstruiert, ein 
dialektischer Schein. Die Philosophie, ob als Diätmoral oder als Diätetik, muss 
keineswegs im Widerspruch zu den Vernunftbegriffen der Medizin stehen: Stets 
geht es dabei (nur) um das Ideal einer gesunden, lebenserhaltenden, auf die physi-
schen Grundbedürfnisse ausgerichteten und auf diese nutritiven Funktionen re-
duzierten Ernährung, um eine ›richtige Diät‹ als dem vernünftigen Essen gemäß 
der (traditionellen) philosophischen und medizinischen Moral. Lediglich in Kant 
streitet diese moralische Vernunft mit sinnlichen Neigungen, indem sie zwi-
schen einer Diätpflicht und einer anderen (gastrosophischen) Moralität schwankt, 
einer Ethik, die den Genuss einer geschmackvollen Tafel als das höchste Gute 
und Inbegriff wahrer Humanität betrachtet: Sein philosophisches Ich lässt diesen 
ewigen Unfrieden und diesen scheinbar unversöhnlichen Streit in seiner Person 
laut werden. Freilich nicht als ein subjektives und wahrlich wenig ergötzlichstes 
Problem der eigenen Essistenz, seiner »Diät«. 

Der systematische Widerstreit zwischen einer diätmoralischen und einer gast-
rosophischen Philosophie des Essens kommt in den Grundgedanken der eigenen 
Philosophie im Ganzen (sowohl der geschriebenen als auch der gelebten Philo-
sophie) ebenso wie in seiner Metaphysik der Sitten im Besonderen zur Sprache. 
So spricht sich das kantische Ich in seiner Tugendlehre der »Mäßigung« sowie in 
dem kategorisch geforderten Verzicht auf »Überladung mit Speisen« usw. ledig-
lich über die eigenen Diätprobleme aus, weshalb diese privaten Verlautbarungen 
und metaphysischen Setzungen (oder Vorsätze) nicht zur allgemeinen Grundlage 

55 | Böhme/Böhme, Das Andere der Vernunft, 442.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens264

der philosophischen Bestimmung einer praktischen Vernunft guter Esssitten ge-
nommen werden können. 

Man hat es hier keineswegs mit einem bloß biographischen, sondern mit 
einem äußerst philosophischen Problem zu tun. Der Grundlegung des kanti-
schen Moralprinzips des sittlich Guten, das Kant als eine »Herrschaft der Ver-
nunft über die Sinnlichkeit« denkt, liegt letztlich nichts normativ Allgemeines 
zugrunde; das Postulat eines solchen hierarchischen Manichäismus ist rein 
subjektiv motiviert und konstruiert. In dem Ideal (und in der gleichzeitigen Tu-
gendpflicht) eines »mäßigen Gebrauchs der Nahrungs- und Genussmittel« als 
der Moralität vernünftiger Esssitten wird bloß Kants Kampf mit dem »sinnlichen 
Genuss« in moralphilosophischen Begriffen verbalisiert. Während Augustinus 
in diesem täglichen Kampf resigniert und letztlich – über die Idee seiner Erb-
sündenlehre – glaubt, Hilfe bei Gott finden zu können (Siehe I.4), vertraut der 
Aufklärer auf die Macht einer eigenen Gesetzgebung und sucht Hilfe über die 
»Imperative« einer (an sich verhassten) asketischen Vernunft. 

Die Amphibolie des kantischen Ernährungsdenkens: Die unter dem Aspekt 
der fraglichen Verallgemeinerbarkeit vernünftigerweise verlautbarte Strittigkeit 
eines richtigen Umgangs mit dem Essen betrifft ein privates Diätproblem des 
Philosophen und nicht den Gegensatz zwischen Philosophie und Medizin als 
zwei unterschiedliche Perspektiven auf praktische Fragen eines guten Lebens. 
Doch gerade dieser Sachverhalt macht daraus ein echtes philosophisches Prob-
lem. Denn Kants Diätprobleme (seine Unmäßigkeit und seine ungesunden Er-
nährungsweise) verkörpern ein verallgemeinungsbares Beispiel. Darin kommt 
schlicht das gesellschaftlich verbreitete, allgemeine Faktum einer diätetischen 
Unvernunft zum Ausdruck. Insofern geht es nicht – um das noch einmal in aller 
Deutlichkeit zu sagen – darum, mit biographischen Einzelheiten und Psychosen 
die kantische Moraltheorie zu widerlegen. Vielmehr geht es ganz im Gegenteil 
darum, die tatsächlichen Anfangsgründe einer »Metaphysik der Sitten« und mit-
hin seines Begriffs der »praktischen Vernunft« aufzuklären. Diese immanente 
Kritik führt zu dem bemerkenswerten Ergebnis, wie deutlich wurde, dass für die 
Fundierung der diätmoralischen Pflichtlehre weniger eine philosophische Be-
gründung als vielmehr ein persönliches Geständnis geliefert wird. Denn es ist 
gar nicht einzusehen, warum eine philosophische Ethik des Essens (durchaus 
im Sinne einer Tugendlehre des vernünftigen Gebrauchs der Nahrungs- und Ge-
nussmittel) vorrangig und ausschließlich in der Pflicht bestehen sollte, sich einer 
Gefräßigkeit zu enthalten oder sich nur gesund zu ernähren. 

Zu einer essgestörten Philosophie wird die kantische Moraltheorie der Diät-
pflicht indessen dadurch, dass lediglich solche Diätprobleme in seiner Tugend-
lehre besprochen werden und zum alleinigen Bestimmungsgrund des esssittlich 
Guten genommen werden, so dass die bei Kant ebenso existente, aber unausge-
sprochene Gastrosophie keinen Eingang in sein System der praktischen Vernunft 
findet und deshalb untergründig bleibt – bis sie schließlich in der späten Schrift 
zur Anthropologie doch noch zur Sprache kommt. Kant tut sich aber nicht nur 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 265

schwer damit, die eigene (philosophische) Diätmoral umzusetzen; er ernährt sich 
auch nicht nach den (medizinischen) Diätregeln einer makrobiotischen Vernunft. 
So stehen die Ernährungsgewohnheiten des Philosophen in praxi im Streit mit 
der Hufeland’schen Diätetik. Offensichtlich dominiert in Kants Küche jene un-
mäßige Fleischlastigkeit, die der Arzt für ungesund hält. Anstelle von Vegeta-
bilien stehen an oberster Stelle seines Speisezettels Fisch- und Fleischgerichte. 
Würde es in dem Streit der philosophischen Fakultät mit der medizinischen, wie 
Kant meint, lediglich um eine Kritik an der Mikrologie von verschiedenen Koch-
rezepten, um die Strittigkeit diätischer Maximen zu einzelnen Gerichten gehen, 
behielte die philosophische Fakultät recht: Ein solcher Konkretismus torpediert 
die individuelle Freiheit, zu essen, was man will und was einem wohlbekommt. 
Dann wäre Kants Kritik recht zu geben, dass ein Suppen-Einmaleins und mit-
hin jede Doktrin gesunden Essens, die konkrete Rezepte und Ernährungsweisen 
als für jeden gleichermaßen gut ausgibt, in physiologischer Hinsicht keine allge-
meingültige Wahrheit beanspruchen kann: Eine richtige Diät, die für alle gleich 
ist, kann es nicht geben. 

Aber diese Sicht der Dinge verkürzt den allgemeingültigen Gehalt einer medi-
zinischen Diätetik. Denn der Wahrheitsanspruch ihrer Wissenschaftlichkeit be-
zieht sich vor allem auf die gesamte Ernährungsweise und nicht nur auf einzelne 
Speisen.56 Dann trifft Kants liberalistischer Einwand, dass es jedem überlassen 
bleiben soll, für sich selbst das diätetisch Beste zu konkretisieren, ins Leere. Es 
sollte als eine unbestreitbare Tatsache gelten, dass eine medizinische Ernährungs-
lehre, will sie ihren eigenen naturwissenschaftlichen Ansprüchen genügen, über 
allgemeine Erkenntnisse verfügt, beurteilen zu können, ob es sich bei einer ge-
gebenen persönlichen Diät (beispielsweise sich im Alter nicht Suppe, sondern 
deftige Kost schmecken zu lassen) um eine ungesunde Ernährungs- und Lebens-
weise handelt, auch wenn diese der betreffenden Person subjektiv behagt und 
sie diese Gewohnheiten gut findet oder die Person meint, sich damit gesund und 
wohl zu fühlen. 

Diese medizinischen Kenntnisse bestreiten zu wollen bedeutet, die subjekti-
ven Erfahrungen hinsichtlich des eigenen physischen Zustandes, die gar nicht 
allgemeinfähig sein können, für wahrer zu halten als die Objektivität naturwis-
senschaftlicher Erkenntnis. Wäre dies der Grund von Kants Kritik an der me-
dizinischen Diätetik, würde darin eine irrationale Denkungsart zum Ausdruck 
kommen, die nur schwer in Übereinstimmung zu bringen ist mit den wissen-
schaftstheoretischen Ansprüchen, die Kant sonst vertritt. Solange jedoch die mo-
ralische Freiheitspraxis nicht auch darin bestehen kann, dass man die praktische 
Vernunft einer geschmackvollen Gastmahlpraxis kultiviert, mündet Kants (auf 

56 | Hippokrates, das sei hier vorausgeschickt, gewinnt die medizinphilosophische Er-

kenntnis, dass sich durch die Berücksichtigung dieser theoretischen Begrenztheit sowie 

der jeweiligen Individualität des für die Gesundheit Guten eine wissenschaftliche Ernäh-

rungsmedizin von unwissenschaftlichen Ernährungslehren unterscheidet.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens266

Diät-Fragen und Gesundheit beschränkte) Ernährungsphilosophie in eine kon-
zeptuelle Antinomie: Einerseits muss sie sich zur allgemeinen Begründung des 
eigenen Moralprinzips eines mäßigen Essens auf die Diätetik berufen (trotz des 
transzendentalen, rein moralischen Anspruchs) und andererseits bestreitet sie 
deren empirische Wahrheiten aus subjektiven Geschmacksgründen und eigener 
diätetischer Unvernunft. 

In welchem Maße sich die kantische Ernährungslehre in einem philosophi-
schen Selbstwiderspruch bewegt, wird besonders in der Frage des Vegetarismus 
deutlich. Mehr als Hufeland, dessen Makrobiotik die Menschen vor dem Ver-
zicht darauf, Tiere zu essen, verschont, hätte Kant ausgehend von den eigenen 
tierethischen Überzeugungen und sogar in Übereinstimmung mit zahlreichen 
Philosophen vor ihm die ›pythagoreische Lebensweise‹ als inhaltlich-materiale 
Bestimmung einer moralischen Pflicht zur vegetarischen Diät in seine Tugend-
lehre aufnehmen können (oder sogar aufnehmen müssen). Statt seinem großen 
Vorbild Rousseau auch hinsichtlich einer, auf das Wohl der Tiere gerechtigkeits-
theoretisch erweiterten, rein moralischen Vernunft der fleischlosen Küche zu fol-
gen, verbeißt sich Kant, wie wir sahen, in dem Defätismus, die Frage, »ob er sich 
von Fleisch oder Fisch ernähre oder nicht«, als unphilosophisch (»mikrologisch«) 
zu diskreditieren und für »moralisch gleichgültig« zu erklären. 

Kritik der diäte tischen Vernunf t

Würde sich Kant bei dem Streit der philosophischen Fakultät mit der medizini-
schen nur auf das Moralprinzip seiner Pflichtlehre berufen, blieben ihm kaum 
argumentative Mittel diesen Streit für sich zu gewinnen. Denn nicht eine Meta-
physik gemäßigter Sitten, sondern erst eine Ernährungslehre wie die ›Makro-
biotik‹ begründet die Ethik einer mäßigen und gesunden und darüber hinaus 
tendenziell vegetarischen Diät. Die Auseinandersetzung mit Hufeland über die 
Bestimmung des moralisch-physischen Wohllebens ist in einer anderen Hinsicht 
aufschlussreich. In diesem interdisziplinären Vergleich macht sich Kant mit dem 
ungewöhnlichen Gedanken einer anderen, hedonistischen Moral vertraut, welche 
schließlich die Grundlage seiner Gastrosophie bilden wird. Erst indem (und nur 
in dem Maße, wie) sich der ernährungstheoretische Diskurs von der Gesundheit 
zum Genuss verlagert und der Medizin des gesunden Lebens die Philosophie des 
guten Lebens entgegenhalten wird, kann Kant den Streit für sich entscheiden. 
»Die Diätetik«, so das entscheidende Argument, bezieht sich nur auf die »Kunst, 
das Leben zu verlängern, nicht es zu genießen«.57 

Die berechtigte Kritik des Philosophen richtet sich gegen den bloß medizini-
schen Begriff des Guten, der das menschliche Wohlleben nur im quantitativen 
Sinn einer physischen Lebensverlängerung denkt. Dem gegenüber bezieht sich 

57 | Kant, Streit der Fakultäten, 375.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 267

der philosophische Begriff eines guten Lebens auf die Lebensqualität, einer als 
wertvoll erlebten und als gut genossenen Lebensweise: Nicht irgendwie möglichst 
lang zu leben (bloß gesund zu bleiben, sich nur gesund zu ernähren) ist gut, son-
dern das lustvolle Leben macht die philosophische Lebenskunst aus. Gegenüber 
der grundbegrifflichen Unzulänglichkeit eines diätetischen Begriffs des Guten 
argumentiert Kant, auch ein Hospitalkranker könnte Jahre auf seinem Lager lei-
den und darben, dabei den Tod herbeisehnen und gleichwohl in diesem Zustand 
alt werden und makro-biotisch vor sich hin vegetieren. »Dahin führt die Kunst, 
das menschliche Leben zu verlängern«, so lautet Kants Fazit, »dass man endlich 
unter den Lebenden nur so geduldet wird, welches eben nicht die ergötzlichste 
Lage« sei. (Ebd., 391) 

Zusätzlich zu diesem triftigen Einwand gibt er zu bedenken, dass Gesund-
heit letztlich nicht das Resultat einer moralischen (diätetischen) Praxis sei, son-
dern der Effekt des Zusammenwirkens diverser Faktoren, die nie völlig durch die 
eigene Lebensweise beeinflussbar seien. Dazu wird das Beispiel von Menschen 
angeführt (wobei Kant erkennbar an sich selbst denkt), »deren Diät ein immer 
wechselndes Abschweifen und wieder Einbeugen ihrer Lebensweise ist, und die 
es im Leben, wenn gleich nicht den Kraftäußerungen, doch der Länge nach, weit 
bringen.« (Ebd., 374) Und selbstverständlich gibt es auch die entgegengesetzten 
Fälle: »Wie viel aber meiner Freunde oder Bekannten habe ich nicht überlebt, 
die sich bei einer einmal angenommenen ordentlichen Lebensart einer völligen 
Gesundheit rühmten: Indessen dass der Keim des Todes (die Krankheit), der Ent-
wicklung nahe, unbemerkt in ihnen lag.« (Ebd.)

Mit anderen Worten: Sofern Hufeland seine Diätetik an das höchste Gute 
eines langen Lebens knüpft und das moralische Wohlleben der Menschen auf 
deren physisches Überleben reduziert, greift ein rein medizinischer Begriff der 
Lebenskunst zu kurz. Daher stellt Kant die uneingeschränkte Gültigkeit der Me-
dizin als Philosophie eines guten Lebens in Frage. Bereits in der Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten macht Kant sich klar, dass ein langes Leben auch »ein langes 
Elend« bedeuten kann und daher Gesundheit kein schlechthin Gutes sein kann. 
Und doch ist seine berechtigte Kritik einer rein medizinischen Vernunft nicht das 
eigentlich Interessante. Interessant ist, dass dem gesunden Leben das hedonisti-
sche Ideal eines genussvollen Lebens als einem anderen moralisch Guten gegen-
überstellt wird. Damit wird der Moralismus einer rein diätetischen Vernunft in 
seine Grenzen verwiesen, um einem übergeordneten Vernunftbegriff Platz zu 
schaffen. »Denn warum will ich«, fragt Kant, »um zu leben, mir den gewöhnten 
Genuss des Lebens schmälern«? (Ebd.) 

Damit wird zwar ein in der Geschichte der hedonistischen Ethik recht ver-
trauter Gedanken ins Spiel gebracht – eben der, dass ein genussvolles Leben ein 
an sich gutes Leben ist, weil der Genuss um seiner selbst willen als ein allgemein 
erfahrbares Glück der Praxis gelebt und kultiviert werden kann. Doch vor dem 
Hintergrund der kantischen Metaphysik und deren rationalistischen Anthropo-
logie (die den Genuss dem unvernünftigen Sinnenwesen des Menschen als Tier 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens268

zuordnet) kommt diese Argumentation zweifelsohne unerwartet. Eine solche 
philosophische oder gastrosophische Lebenskunst sieht den höchsten Zweck des 
Essens nicht (primär oder nur) darin, gesund zu essen, um lang zu leben. Viel-
mehr geht es ihr um die kulinarische Vernunftpraxis, um des Genusses willen zu 
essen, um genussvoll gut zu leben. Indes überschreitet diese gastrosophische Ver-
nunftidee den grundbegrifflichen Rahmen einer Ernährungslehre, die das Essen 
ausschließlich über das medizinisch-gesundheitliche Kriterium einer physisch 
wohlbekömmlichen Ernährung einerseits sowie über das philosophisch-diätmo-
ralische Kriterium einer mäßigen Sättigung andererseits denkt. 

	E  x tr abeil age: Die mor alische Pflicht,  
	 sich vernünf tig zu ber auschen

Die konzeptuelle Widersprüchlichkeit oder die Antinomie der kanti-
schen Ernährungsphilosophie zeigt sich in ihrem Umgang mit Wein. 
Dessen Reglement übernimmt Kant einerseits von Hufeland, um ande-
rerseits gleichzeitig eine klare und äußerst bemerkenswerte Differenz 
zwischen der medizinischen Diätetik und seiner eigenen Philosophie 
herzustellen. Bereits in der Tugendlehre wird (neben der Überladung 
mit Speisen in der Gefräßigkeit) die »Versoffenheit« als »Selbstbetäu-
bung durch Unmäßigkeit im Gebrauch der Genussmittel« problemati-
siert.58 Aus rein moralischem Grund wird daher die Betrunkenheit als 
»Laster« und als »Pflichtverletzung« wider sich selbst gegeißelt. Der Be-
trunkene verkörpere, wie Kant sagt und aus eigener Anschauung weiß59, 
eine entwürdigende »Erniedrigung«, die noch unter die tierische Natur 
falle. Trotz dieser rigorosen Verurteilung des Saufens und absichtlichen 
Selbstbetäubens verfolgen seine Ausführungen letztlich gegenläufige 
(gastrosophische) Überlegungen, die dem »Rausch« (Kant) einen explizit 
moralischen Wert verleihen. 
Demnach ist eine Unmäßigkeit im Trinken keine so »tierische Sinnen-
belustigung« wie ein unmäßiges Essen, weil die Übersättigung zu 
einer Passivität führe, während beim Trinkgenuss wenigstens die »Ein-
bildungskraft« durch ein »tätiges Spiel der Vorstellungen« beschäftigt 
werde. Dieser moralphilosophisch relevante Zusammenhang zwischen 
tendenziell übermäßigem Weinkonsum und lebhafter Einbildungskraft, 
zwischen berauschender (die Sinne belebender) Trinkerei und freier Ver-

58 | Kant, Metaphysik der Sitten, 560.

59 | Dazu weiß Onfray: »Als Immanuel Kant die Dreißig überschritten hatte, betrank er sich 

einmal in einer der Kneipen, die er hin und wieder aufzusuchen pflegte, so sehr, dass er sei-

ne Wohnung in der Magistergasse in Königsberg nicht wieder finden konnte.« Vgl. Onfray, 

Der Bauch der Philosophen, 69ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 269

nunfttätigkeit wird zunächst – als Bestandteil der Tugendlehre in der 
Metaphysik der Sitten – jedoch nicht weiter aufgeklärt. Stattdessen wirft 
Kant dort einige »kasuistische Fragen« einer pflichtbewussten Lebens-
praxis auf, die das Problem eines rein diätmoralischen Gebrauchs von 
berauschenden Genussmitteln umkreisen, ohne dass er auf diese Fra-
gen, wie sonst üblich, klare Antworten weiß. So bleibt die tugendtheore-
tische Bestimmung des richtigen Maßes eines mäßigen Trinkens ebenso 
aus wie die Beantwortung der aufgeworfenen Frage, wo die moralischen 
Grenzen für den Gastgeber, zum unmäßigen Genuss »einzuladen«, lie-
gen. Ein aus kantischer Sicht durchaus ernst zu nehmendes moralisches 
Problem wirft auch die folgende Ermessensfrage auf, welche abermals 
merkwürdig offen bleibt: »Kann man dem Wein, wenn gleich nicht als 
Panegyrist, doch wenigstens als Apologet, einen Gebrauch verstatten, 
der bis nahe an die Berauschung reicht…?«60 
Weit entfernt solche heiklen Angelegenheiten für philosophisch gleich-
gültig zu erklären, enthält sich Kant offenbar bewusst einer diätmorali-
schen Beantwortung. In der erstaunlichen Rolle eines Apologeten der 
Weinseligkeit denkt er sogar über den (jedenfalls in gastrosophischer 
Hinsicht) vernünftigen Gebrauch von Genussmitteln nach. Dieser laut-
lose Einstellungswechsel wird durch die daran anknüpfende Überlegung 
bekräftigt. Wiederum ohne zu einer aufklärenden Beantwortung fortzu-
schreiten, fragt Kant sich allen Ernstes, ob Wein womöglich unsere Tu-
gend fördert (statt ihr ein kategorisches Hindernis zu sein). »Oder kann 
man ihm [dem Verteidiger der Weinseligkeit] wohl gar das Verdienst 
zugestehen, das zu befördern, was Seneca vom Cato rühmt: virtus eius 
incaluit mero?«61 
In dieser suggerierten Notwendigkeit eines tugendhaften Gebrauchs von 
Genussmitteln tritt die Amphibolie, die Doppeldeutigkeit der kantischen 
Vernunftbegriffe des Essens (respektive des Trinkens) hervor: Denn der 
Philosoph kennt durchaus die Beantwortung der von ihm selbst aufge-
worfenen Fragen; sie würde nur nicht dem asketischen Geist seiner offi-
ziellen Sittenlehre entsprechen, die bekanntlich die Pflicht eines katego-
rischen Genussverzichts lehrt. Anders als im Falle der Beantwortung der 
Frage »Was ist Aufklärung?«, wo der Mut (»Sapere aude, habe Mut…«) 
zur Wahrheit zu einer unbedingten Tugend erhoben wird, scheint Kant 
dieser aufklärerische Mut im Kontext seiner moraltheoretischen Bestim-
mung einer guten Lebenspraxis zu fehlen. Denn mit einer solchen mu-
tigen Freigeisterei hätte er unter anderem die gastrosophische Tugend 
eines die freie Einbildungskraft belebenden Selbstgenusses direkt in den 
Pflichtkatalog seiner Ethik aufnehmen müssen – statt dies erst an einer 

60 | Kant, Metaphysik der Sitten, 561.

61 | Vir tus eius incaluit mero: »Dieser habe seine Tugend durch Wein gestärkt.«

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens270

anderen und weniger offiziellen Stelle (in der Anthropologie) nachzuho-
len. 
Auf alle Fälle ist hier bereits zu notieren: Der Gedanke, dass auch ein 
nicht nur mäßiges Trinken und Essen gut und statthaft, ja sogar ver-
nünftig sei und daher auch moralphilosophisch geboten scheint, deutet 
die Überlagerung der offiziellen ›nüchtern-trockenen Diätmoral‹ Kants 
mit seiner unbekannten und durchaus ›süffigen Gastrosophie‹ an. In der 
Anthropologie erläutert Kant, dass die »sehr ausgebreitete Neigung« der 
Menschen, sich »trunken oder berauscht« zu machen und mithin die 
Einbildungskraft durch entsprechende Mittel zu erregen oder zu besänf-
tigen, allenthalben philosophische Berücksichtigung verdiene. Denn für 
die Erkenntnistheorie geht aus dieser, wenn schon nicht transzendenta-
len (apriorischen), so doch universal-transkulturellen (empirisch-histori-
schen) Tatsache hervor, dass das Genussleben den Verstandesgebrauch 
nicht nur moralisch schlecht, sondern auch moralisch gut beeinflussen 
kann.62 Entsprechend macht sich Kant die anthropologischen Hinter-
gründe für die allgemeinmenschliche Neigung zum Griff nach diversen 
Rauschmitteln klar. »Alle diese Mittel aber sollen dazu dienen, den Men-
schen die Last, die ursprünglich im Leben überhaupt zu liegen scheint, 
vergessen zu machen.« (Ebd., 469) Ausgehend von diesen (sein rein diät-
moralisches Denken überschreitenden) gastrosophischen Vorannahmen 
sowie von entsprechenden eigenen Erfahrungen erscheinen ihm die 
praktischen Gesetze der naturwissenschaftlichen Diätetik seines Kolle-
gen aus der medizinischen Fakultät objektiv bestreitbar zu sein. Wäh-
rend Hufelands Gesundheitsphilosophie die Unmäßigkeit im Trinken 
rein unter makrobiotischen (lebensverlängernden bzw. lebensverkür-
zenden) Gesichtspunkten erörtert, gewinnt Kant, der Gastrosoph, dem 
Genuss von »anreizenden Getränken« (Kant) einen existenziell-hedonis-
tischen Wert ab. 
Als ein (meta)physisches Bedürfnis soll der Rausch dem Menschen 
die tragische Abgründigkeit und Hinfälligkeit des irdischen Daseins 
zerstreuen helfen. Im Rausch vermag er sich vorübergehend dem täu-
schenden Gefühl überlassen, sogar glücklich in seiner realen Schwä-
che sein zu können und »auf eine Weile geträumte Glückseligkeit und 
Sorgenfreiheit, ja wohl auch eingebildete Stärke«63 hervorzubringen. 
Zwar wiederholt Kant auch im Kontext der Anthropologie noch einmal 
die diätmoralische Doktrin, dass ein unmäßiger Gebrauch berauschen-
der Genussmittel widernatürlich und gekünstelt sei. Aber seine Aus-
führungen sind doch von einer erkennbaren Zurückhaltung und einem 
bewusst apologetischen Ton bestimmt, ein unter gesundheitlichen Ge-

62 | Vgl. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 470.

63 | Kant, Metaphysik der Sitten, 560.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 271

sichtspunkten unmäßiges Trinken nicht rigoros als ein unvernünftiges 
Verhalten zu verurteilen. Während der Diätmoralist Kant in der Betrun-
kenheit nur ein Laster sieht, heißt der Hedonist Kant das Sichberauschen 
als Lasterlöser gut. Damit wird also eine in der Tugendlehre offen gelas-
sene Frage hinsichtlich der Bedingungen der Möglichkeit eines vernünf-
tigen Trinkens bzw. Sichbetrinkens in der Anthropologie beantwortet: 
Der Rausch hat den moralischen Sinn angesichts faktischen Leids oder 
des allgegenwärtigen Übels (Unwohlseins) und der realen Unfreiheit 
des eigenen Lebens den fortgesetzten genussästhetischen Schein einer 
eingelösten Glückseligkeit und einer, zumindest durch eine berauschte 
Einbildungskraft, erfahrenen (Sorgen-)Freiheit zu erzeugen. Ist die zen-
tralste Vorstellung der kantischen Philosophie, die Idee der Freiheit, wo-
möglich nur eine Schnapsidee?

Der Rausch hat nicht nur den menschlichen, allzumenschlichen Sinn 
eines Sorgenbrechers und existenziellen Antidepressivums (oder sogar 
eines imaginären Freiheitsdenkens): Über dessen pharmakologische Ef-
fekte hinaus interessiert sich Kant für den Einfluss von berauschenden 
Genussmitteln auf den Verstandesgebrauch, also für ihre epistemologi-
sche Wirksamkeit, »die Einbildungskraft zu erregen oder zu besänfti-
gen«. (Ebd.) Womit weitere Stichworte aus seiner Tugendlehre wieder 
aufgenommen werden. Nun fasst der angeblich nüchterne Rationalist 
einer reinen Vernunft seinen ganzen aufklärerischen Mut und nimmt 
eine Klassifikation der einschlägigen Rausch- und Betäubungsmittel 
vor. Zu giftigen »Genießmitteln« zählt er »gewisse Schwämme, Porsch, 
wilder Bärenklau, das Chicha der Peruaner und das Ava der Südseein-
dianer, das Opium«.64 Diese Rauschmittel schneiden schlecht ab, weil 
der Rauschexperte ihnen eine giftige, die Lebenskraft schwächende Wir-
kungsweise attestiert. Zu den Rauschmittel, die die Lebenskraft stärken 
oder »wenigstens ihr Gefühl erhebend« wirken, zählt er erwartungsge-
mäß »gegorne Getränke, Wein und Bier, oder dieser ihr geistiger Aus-
zug, Branntwein.« (Ebd.) 
Der Philosoph schließt sich mit dieser Ordnung der Dinge der Auffas-
sung des Mediziners an; Hufeland zählt jede Art »spirituöser Getränke« 
zu der Klasse der eindeutigen »Lebensverkürzungsmittel«.65 Vor allem 
der Branntwein, aber schon »milde und süß schmeckende Liköre« haben 
nach seinem Dafürhalten diese anti-biotische (lebenskraftschwächende) 
Wirkung. Der regelmäßig fortgesetzte Genuss von Spirituosen beschleu-
nige die »Lebenskonsumtion auf eine fürchterliche Art«, weil er unter 
anderem die Gesundheit der inneren Organe ruiniere. (Ebd.) Neben den 

64 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 469.

65 | Hufeland, Makrobiotik, 135.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens272

physischen Schäden führt der unmäßige Konsum dieser Rauschmittel 
– darin stimmt der Arzt wiederum dem Diätmoralisten zu – zum völ-
ligen Verlust der moralischen Gesundheit.66 Hufeland kommt zu dem 
ernüchternden Ergebnis: »Ich kenne nichts, was den völligen Charakter 
der stumpfsinnigen Brutalität im Menschen so erzeugen und ihn der-
gestalt degradieren könnte«. (Ebd., 252) 
Auch Kant erwähnt neben den gesundheitlichen Folgen das moralisch 
Schändliche von Opium und Branntwein – allerdings fällt in diesem 
Punkt die Begründung eher im Sinne seiner philosophischen Diäte-
tik aus, die hier zum Gastrosophischen tendiert: »Alle stumme Berau-
schung, d. i. diejenige, welche die Geselligkeit und wechselseitige Ge-
dankenmitteilung nicht belebt, hat etwas Schändliches an sich.«67 In 
dieser Hinsicht würde besonders der Gebrauch von Opium und Brannt-
wein zur »Niederträchtigkeit« führen, »weil sie, bei dem geträumten 
Wohlbefinden, stumm, zurückhaltend und unmitteilbar machen, daher 
auch nur als Arzneimittel erlaubt sind.«68 Anders verhält es sich mit den 
üblichen Hausmittelchen: Bei alkoholischen Getränken, etwa Wein und 
Bier, denkt Kant schließlich an jene Klasse von Genuss- bzw. Rauschmit-
teln, die in der bürgerlichen Esskultur einen privilegierten Stellenwert 
einnehmen. Wiederum wird zunächst Hufelands diätetische Klassifika-
tion ohne jeden Vorbehalt referiert, wonach Weine »bloß reizend«, hin-
gegen das Bier mehr »nährend« und gleich einer Speise »sättigend« sei.69 
Tatsächlich ist für Hufeland, dessen ernährungswissenschaftlicher 
Standpunkt dabei jedes moralische Bedenken ausblendet, sogar der Ge-
nuss von Bier als »Ersatz des Wassers« denkbar, falls kein gutes Trink-
wasser zur Verfügung steht. Zumal dieses gut-bürgerliche Bier-wie-
Wasser-Trinken eben den angenehmen Nebeneffekt hat, eine sättigende 
Flüssignahrung zu sein. »Doch muss es«, wie der Kenner im Sinne des 
sehr deutschen Reinheitsgebotes fordert, »gut bereitet und gut gewartet 
sein, d.h. einen gehörigen Anteil Malz und Hopfen haben (das erste gibt 
ihm die nährenden, das zweite die Magen stärkenden und Verdauung be-
fördernden Teile), gehörig ausgären und auf Flaschen gefüllt werden, da-
mit es auch Geist behalte.«70 Beim Wein, den Hufeland als weiteres Ge-
tränk erwähnt, fallen die Ratschläge des Arztes etwas vorsichtiger aus als 

66 | Vom Standpunkt seines interkulturellen Philosophierens kommt Kant daher zu dem 

eurozentrischen Schluss: »Der Mohammedanism, welcher den Wein ganz verbietet, hat 

also sehr schlecht gewählt, dafür das Opium zu erlauben.« Vgl. Kant, Metaphysik der Sit-

ten, 561. 

67 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 470.

68 | Kant, Metaphysik der Sitten, 561.

69 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 470.

70 | Hufeland, Makrobiotik, 393.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 273

beim Philosophen: Der Wein erfreue wohl des Menschen Herz, aber er 
sei kein Nahrungsmittel und auch nicht makrobiotisch wirksam. (Ebd.) 
In jedem Fall ermahnt der Ernährungsmediziner – im Widerspruch 
zum Vernunfthumanisten Kant – dazu, nicht täglich und nie übermäßig 
Wein zu trinken. Höchstens ein minimaler und nur ganz gelegentlicher 
Konsum gehöre zur Kunst einer gesunden Lebensweise. »Am besten ist 
es, wenn man den Wein als Würze des Lebens betrachtet und benutzt 
und ihn nur auf Tage der Freude und Erholung« (ebd., 197) zu sich 
nimmt. Zwar räumt auch Hufeland die sozial belebende Wirkung dieser 
Genussquelle im Kontext eines »freundschaftlichen Zirkels« (ebd.) ein, 
aber eine pflichtbewusste Tugendhaftigkeit im Trinken sieht er doch vor-
rangig im alkoholfreien Erfrischungsgetränk. Als »das beste Getränk« 
(ebd., 196) gilt, wenigstens aus medizinischer Sicht, »frisches Wasser« – 
nicht Bier oder Wein. Insofern gibt es hier nichts zu bestreiten: Ob man 
Bier oder Wein oder Wasser trinkt, ist moralisch nicht gleichgültig, wenn 
diätetische Gebote als moralisches Gesetz gelten sollen und falls das phy-
sische Wohlleben mit einem möglichst langen Leben gleichgesetzt wird.
Der Streit der philosophischen Fakultät mit der medizinischen hat nicht zu-
letzt hier seinen Ursprung. Denn das (gastrosophische Denken), was 
Kant als »philosophische Diätetik« ausgibt, folgt nicht nur diätetischen 
Prinzipien, es impliziert auch eine hedonistische Moral. Jedenfalls zeigt 
sich der Pflichttheoretiker bei der Frage eines vernünftigen Gebrauchs 
beispielsweise der Getränke (Wasser, Bier oder Wein) nicht als Freund 
der reinen Nüchternheit aus Pflichtgefühl. So hält er nichts von dem Rat 
des Heilpraktikers, dass frisches Wasser das beste Getränk sei und Gutes 
schlechthin genossen werden sollte. Er vertritt die entgegengesetzte Auf-
fassung. »Viel Wasser« zu trinken, insbesondere im Alter bei dem männ-
lichen Geschlecht, sei dem langen Leben ungünstig.71 Von der gesunden 
Diät, die der Arzt vorschreibt, will Kant nichts wissen.
Der Philosoph ist sich selbst sein Arzt, der für sich die Diät beurteilt – 
indem er auf einem berauschenden und anreizenden Weinkonsum be-
harrt und gegen den Rationalismus einer nüchternen Wasserschwelgerei 
wettert. Dazu bringt er die angeblich vernünftigen Grundsätze seines 
eigenen Tuns und Lassens vor: »Der Anwandelung des Appetits zum 
Wassertrinken (dem Durst), welche großenteils nur Angewohnheit ist, 
nicht sofort nachzugeben, und ein hierüber genommener fester Vorsatz 
bringt diesen Reiz in das Maß des natürlichen Bedürfnisses des den 
festen Speisen beizugebenden Flüssigen, dessen Genuss in Menge im 
Alter selbst durch den Naturinstinkt geweigert wird.« (Ebd.) Der betag-
te Kant gelangt durch seine kritische Selbstbeobachtung außerdem zu 
einer von ihm als allgemeingültige Wahrheit öffentlich vorgetragenen 

71 | Kant, Streit der Fakultäten, 384.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens274

Erkenntnis a posteriori. »Man schläft auch nicht gut«, weiß er aus eige-
ner Erfahrung, »wenigstens nicht tief bei dieser Wasserschwelgerei, weil 
die Blutwärme dadurch vermindert wird.« (Ebd.) 
Letztlich zielt seine Verteidigung eines täglichen und üppigen Wein-
konsums aber gar nicht darauf ab, der medizinischen und einigermaßen 
evidenten Erkenntnis a priori, dass Wassertrinken im allgemeinen für je-
den gesundheitlich gut ist, lediglich seine subjektiven Erfahrungen und 
seine eigenwilligen Gesundheitsvorstellungen entgegen zu halten. Unter 
rein ernährungsmedizinischen Gesichtspunkten würde dieser Streit zu-
ungunsten des Philosophen ausgehen. Also nicht die erfahrungswissen-
schaftlich begründete Diätetik an sich ist es, gegen die sich Kant wehrt 
und die ihn zur Kritik eines rein diätetischen Vernunftbegriffs verleitet. 
Ohnehin stützt sich seine Ernährungsphilosophie in Vielem auf die Huf-
eland’sche Heilkunde. Vielmehr liegt der philosophisch begründete Sinn 
der kantischen Apologie eines unmäßigen Weingenusses in der moral-
theoretischen (nämlich der mahlethischen) Rechtfertigung eines in die-
sem (gastrosophischen) Sinne tugendhaften Rausches. 
≤Diesbezüglich zieht Kant auch das Bier, sofern es in der Anwesenheit 
Anderer genossen wird, zumindest theoretisch in Betracht. Zwecks einer 
»geselligen Berauschung« meint er allerdings einen entscheidenden 
Unterschied zwischen Wein und Bier ausgemacht zu haben. Der offen-
bar alles andere als moralisch gleichgültige Unterschied, »ob ich mich 
von Bier oder Wein ernähre«, bestehe nämlich darin, wie Kant weiß, 
»dass die Trinkgelage mit dem letzteren [dem Bier] mehr träumerisch 
verschlossen, oft auch ungeschliffen, die aber mit dem ersteren fröhlich, 
laut und mit Witz redselig sind.«72 Der Philosoph räumt dazu ein, dass 
die Unenthaltsamkeit beim gesellschaftlichen Trinken, die bis zur Bene-
belung der Sinne geht, eine »Unart des Mannes« sei, – nicht nur gegen-
über der Gesellschaft, in der er sich befindet, sondern auch hinsichtlich 
der »Selbstschätzung«, wenn er diese »taumelnd, wenigstens nicht si-
cheren Schrittes oder bloß lallend« (ebd.) verlasse.

Zur Antinomie des Weingenusses

Trotz dieser kaum zu beschönigenden männlichen Unart im Alkoholkonsum 
sieht Kant, der hier aus der täglichen Erfahrung seiner Gastmahlpraxis spricht 
und sich als ein um redselige Konvivialität bemühter Gastgeber und Wirt zu er-
kennen gibt, durchaus ein Dilemma: »Denn der Wirt will doch, dass der Gast 
durch diesen Akt der Geselligkeit völlig befriedigt (ut conviva satur) herausgehe.« 
(Ebd.) Die moraltheoretische Antinomie des Weingenusses und mithin eines 

72 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 470.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 275

guten Genusslebens im Trinken, über das Kant philosophiert, besteht also dar-
in, dass einerseits jede Unmäßigkeit eine Verletzung der (diätmoralischen) Tu-
gendpflicht gegenüber sich selbst und den Tischgenossen ist, aber andererseits 
(in hedonistischer Hinsicht) eine fröhliche, laute und geistreiche Trinkrunde zu 
einer gelungenen Geselligkeit gehört. Wie bei der »Antinomie des Geschmacks« 
(Kant), auf die noch einzugehen sein wird, findet Kant aber einen Weg, den Wi-
derstreit als einen bloß scheinbaren Gegensatz aufzulösen. Er löst die Antinomie 
als Apologet der Weinseligkeit und im Sinne seiner gastrosophischen Ethik (und 
in schöner Übereinstimmung mit der eigenen Lebenspraxis): Unmäßiger, im 
Prinzip maßloser Weingenuss ist praktisch vernünftig, weil viel Wein zu trinken 
an sich – etwa für Kant – gut ist. Denn sittsames Weintrinken belebt das gesellige 
Tischgespräch und hält es geistig in Schwung.

Dementsprechend plädiert Kant energisch – durchaus im Widerspruch zu der 
von ihm selbst aufgestellten Moral einer unbedingten Selbstbeherrschung – für 
eine »Milderung des Urteils über ein solches Versehen, da die Grenzlinie des 
Selbstbesitzes so leicht übersehen und überschritten werden kann«. (Ebd.) Und 
er, der Theoretiker vernünftiger Grenzziehungen, geht noch einen jede denkbare 
Grenze überschreitenden Schritt weiter, wenn er sagt: Genügend Wein gehöre 
zu einem guten Genussleben, weil er »ein materiales Vehikel einer moralischen 
Eigenschaft, nämlich der Offenherzigkeit« (ebd., 471), bietet und wegen der Er-
regung der Einbildungskraft auch »die Gesellschaft zur Gesprächigkeit belebt«.73 

Wenn die Metaphysik der Sitten unter dem Stichwort »Umgangstugenden« 
(§ 48) die »Leutseligkeit« als eine »humanitas aesthetica« definiert und, diese zu 
kultivieren, zur menschlichen »Tugendpflicht« erklärt, dann sollte dabei stets der 
maßlose Gebrauch von Wein als genussästhetisches Mittel der sittlichen Vervoll-
kommnung mitgedacht werden. Dann lautet die Maxime der kantischen Euöno-
logie (Weinglückseligkeit): Weil der Weinrausch das Herz öffnet und die Zunge 
löst, ist er ein willkommener Erfüllungsgehilfe der wahren Humanität. Und weil 
das so ist, stößt eine vernünftige Tischgesellschaft mit gefüllten Weingläsern an 
– zum Wohl! 

Solche gastrosophischen Erkenntnisse hinsichtlich der Bedingungen der 
Möglichkeit menschlichen Wohllebens und solche konvivialen Vernunftbegriffe 
eines erfahrenen Symposiasten führen weit über einen rein diätmoralischen und 
einen rein diätetischen Begriff der Ess- und Trinkkultur hinaus. An diesen Tatsa-
chen lässt sich ablesen, dass sich die kantische Moralphilosophie unterschwellig 
einer gastrosophischen Ethik der kulinarischen Sitten annährt, welche Pflichten 
der Mäßigkeit und Gesundheit hintanstellen. In der Bestimmung der guten Sit-
ten beim Trinken geht sein gastrosophischer Hedonismus erstaunlich weit: Nicht 
nur apologetisch, verteidigend, sondern schlechterdings panegyrisch, also befür-
wortend, wird das Gebot gefordert, die nüchternen Grenzen einer pflichtmorali-
schen Vernunft übertreten zu dürfen und das milde Urteil gegenüber taumeln-

73 | Kant, Metaphysik der Sitten, 561.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens276

den oder lallenden Männern als Ausdruck von Güte oder Gutmütigkeit gelten zu 
lassen. »Gutmütigkeit wird bei dieser Erlaubnis, die der Mann hat, der geselligen 
Freude wegen über die Grenzlinie der Nüchternheit ein wenig und auf kurze Zeit 
hinauszugehen, vorausgesetzt«. (Ebd., 471) 

Angesichts dieser jede Grenzen der praktischen Vernunft überschreitenden 
Gutmütigkeit drängt sich die Vermutung auf, dass Kants mittägliche Tischgesell-
schaft eventuell nicht mit nur »zwei Bouteillen des guten alten Weins«74 ausge-
kommen sein wird, den er seinen Gästen und sich regelmäßig schmecken ließ. 
Indessen interessiert an dieser Philosophie des guten Trinkens weniger das Fak-
tum einer alltagsethischen Konvergenz von Leben und Denken (die gewöhnlich 
hervorgehoben wird, um die Genussfeindlichkeit und Leibverachtung der kanti-
schen Philosophie zu beweisen). Hier interessiert lediglich der Sachverhalt, dass 
sich seine Philosophie eines vernünftigen Alkoholkonsums nicht in einem strikt 
diätetischen Geist erschöpft, sondern systematische Gedanken entwickelt, die – 
amphibolisch – auf die Idee einer gastrosophischen Vernunft weisen. Diese setzt 
an die Stelle einer Tugend der Mäßigkeit die Tugend der Geselligkeit, und die 
moralische Kultur dieser Vernunft basiert nicht auf dem einsamen Erkenntnis-
geschäft, sondern auf dem gemeinsamen Gedankenaustausch. 

Um die nötige Gesprächigkeit und Offenherzigkeit einer lebhaften und im 
Witz redseligen Geselligkeit zu erreichen, erscheint Kant aber der Gebrauch von 
physischen Genuss- und Rauschmitteln unentbehrlich – ohne dieses fremde 
Hilfsmittel würde sich die (eigene) Tischgesellschaft offenbar nicht vergnügen. 
Nur mithilfe eines sinnlichen Reizmittels scheint ihm ein moralphilosophisch 
vernünftiger Übergang vom »Sinnenreiz zum Sittengefühl« denkbar. Die in der 
Tugendlehre lediglich rhetorisch vorgetragene Frage, ob Seneca vom Cato zurecht 
rühme, er habe seine Tugend durch Wein gestärkt, wird daher in der Anthropo-
logie ohne weitere Einschränkung bejaht.75 In welchem hohen Maße sich die kan-
tische Gastrosophie der geselligen Berauschung von den diätmoralischen Impe-
rativen seiner offiziellen Sittentheorie wegbewegt, wird daran deutlich, wie er mit 
möglichen Bedenken umgeht: Bekanntlich – in vino veritas – birgt ein übermäßi-
ger Genuss von Wein das Risiko der Wahrheit. Entsprechend sagen Betrunkene 
bzw. Angetrunkene mit ungehemmter Zunge und in redseliger Offenherzigkeit 
eventuell Dinge, die Andere leicht in den falschen Hals bekommen können. Oder 
sie verzapfen irgendwelchen Unsinn, der Rückschlüsse auf den möglicherwei-
se nocht tadellosen Charakter der betreffenden Personen zulässt. Wegen dieser 
Risiken kann Weinseligkeit jederzeit zu einer für alle bedrohlichen Angelegen-
heit und Unsitte mutieren. Obwohl gegenüber solchen sinnlichen Neigungen, 
wie man annehmen würde, sittlicher Abbruch geleistet werden sollte, will Kant 
von der Allgemeingültigkeit dieser Volksweisheit rundweg nichts wissen: »Ob 
man beim Trinken auch wohl das Temperament des Menschen, der sich betrinkt, 

74 | Hasse, Der alte Kant, 15.

75 | Vgl. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 471.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 277

oder seinen Charakter erforschen könne? Ich glaube nicht.« (Ebd., 472) Ganz aus-
drücklich will er keine moralische Einschränkung des Genusses gelten lassen. 

Zur Entkräftung eines sittenstrengen Sollens werden physiologische Gründe 
angeführt – eine empirische Argumentationslogik, die seiner Philosophie gemäß 
eigentlich unstatthaft ist. Viel Wein trinken sei demnach doch moralisch gleich-
gültig, weil dabei dem eigenen Blut mit der zu sich genommenen Flüssigkeit bloß 
neue Säfte beigemischt würden und so ein anderer Reiz auf die Nerven, der nicht 
unmittelbar auf die natürliche Temperatur einwirke, auch einen anderen Reiz des 
Gemuts hervorbringen würde. »Daher«, so der amoralische Naturalist, »wird der 
eine, der sich betrinkt, verliebt, der andere großsprecherisch, der dritte zänkisch 
werden, der vierte (vornehmlich beim Bier) sich weichmütig oder andächtig oder 
gar stumm zeigen; alle aber werden, wenn sie den Rausch ausgeschlafen haben, 
und man sie an ihre Reden des vorigen Abends erinnert, über diese wunderliche 
Stimmung oder Verstimmung ihrer Sinne selber lachen.« (Ebd., 472) 

Eben darauf kommt es Kant unbedingt an – auf ein unbeschwertes Besau-
fen. Hauptsache der Abend ist unterhaltsam und witzig, damit wenigstens die-
ses sittlich Gute (geistreiche Geselligkeit) in die Welt kommt. Seine Theorie der 
hedonistischen Trinksitten, womit er das antike Symposienwesen auf moralphi-
losophische Grundlagen stellt, vertraut auf eine Art unausgesprochenen Gesell-
schaftsvertrag und dessen moralische Kultur, welche die Mitgenossen und »lus-
tigen Trinker« (Kant) aus dem nüchtern Naturzustand befreit. »Denn ein jedes 
Symposium hat, auch ohne einen besonderen dazu getroffenen Vertrag, eine ge-
wisse Heiligkeit und Pflicht zur Verschwiegenheit bei sich, in Ansehung dessen, 
was dem Mitgenossen der Tischgesellschaft nachher Ungelegenheit außer dersel-
ben verursachen könnte; weil, ohne dieses Vertrauen, das der moralischen Kultur 
selbst so zuträgliche Vergnügen in Gesellschaft, und selbst diese Gesellschaft zu 
genießen, vernichtet werden würde.« (Ebd., 618) Aufgrund dieser transzenden-
talgastrosophischen Idealität der Tischgesellschaft a priori geht der Sittenlehrer 
Kant erwartungsgemäß streng – allerdings unter diametral umgekehrten Vor-
zeichen – mit Abweichlern von einer solchen moralischen Vernunft um. So sei in 
vergnüglicher Geselligkeit »das Zurückhalten mit seinen Gedanken für ein lau-
teres Herz ein beklemmender Zustand«. Weshalb »lustige Trinker es auch nicht 
gerne dulden, dass jemand bei einem Gelage sehr mäßig sei, weil er in seiner 
Abstinenz wie ein Aufpasser wirke, der auf die Fehler der anderen Acht hat, seine 
eigenen aber zurückhält.« (Ebd., 471)

Kants hedonistisches Sittengesetz eines bis nahe an einen massiven Rausch 
reichenden, vernünftig-vergnüglichen Weingenusses wird schließlich den Grund-
sätzen einer diätetischen Mäßigungsmoral frontal gegenüberstellt: Allen, die nur 
Wasser und keinen Alkohol trinken, weil sie in der kollektiven (männlichen) Un-
art einer an Besinnungslosigkeit grenzenden Versoffenheit »ein Skandal« (ebd.) 
sehen, wird in einem diskriminierenden Ton heuchlerische Abweichung und 
moraler Rigorismus vorgeworfen. »Weiber, Geistliche und Juden betrinken ge-
wöhnlich sich nicht, wenigstens vermeiden sie sorgfältig allen Schein davon […]. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens278

Denn ihr äußerer Wert beruht bloß auf dem Glauben anderer an ihre Keuschheit, 
Frömmigkeit und separatistische Gesetzlichkeit.« (Ebd.) – Sieht man einmal von 
diesen höchst problematischen Ressentiments ab, scheint sich Kant hier vor allem 
von seiner eigenen Diätmoral distanzieren zu wollen: Von einem asketischen und 
antigastrosophischen Tugendideal, welches im Umgang mit Genussmitteln (bei-
spielsweise im Weintrinken) nur das ausnahmslose, gesetzesförmige Gebot und 
die allgemeine Pflicht einer Enthaltsamkeit gegenüber der Unmäßigkeit fordert 
und nur darin eine sittliche Vervollkommnung einer vernünftigen Lebenkultur 
erlaubt.

Die Küche als Entstehungsherd der Geschmacksästhe tik

Die Tatsache, dass sich Kants philosophische Beschäftigung mit dem Essen 
nicht nur auf eine diätmoralische Perspektive festlegt, sondern sich ebenso – und 
gegenläufig dazu – der gastrosophischen Idee einer kulinarischen Ästhetik nä-
hert, kann seiner »Ästhetik des Geschmacks« (Kant) entnommen werden. Sei-
ne Geschmackstheorie behandelt auch Geschmacksfragen des Essens und spielt 
daher eine wesentliche Rolle für den allmählichen Perspektivenwechsel seines 
Denkens von einer bloß diätmoralischen zu einem gastrosophischen Vernunft-
idee. Freilich hat die herkömmliche Kant-Rezeption keinen Sinn für dessen kuli-
narischen Geschmacksbegriff entwickelt, der im Hintergrund seiner philosophi-
schen Theorie einer reflektierenden ästhetischen Urteilskraft wirkt.76 Wie sich 
zeigen wird, erschöpft sich eine gastrosophische Bestimmung des Guten zwar 
nicht im ästhetischen Begriff des guten Geschmacks, aber immerhin erarbeitet 
sich Kant mit seiner Philosophie des Geschmacks einen Grundbegriff der Gastro-
sophie – auch der eigenen Gastrosophie. 

Dem nahe liegenden Einwand, die Kritik der Urteilskraft handle nun mal nicht 
vom Essen, sondern vom Schönen, ist zunächst stichwortartig entgegenzuhalten, 
dass dort ausdrücklich von Pariser »Garküchen« (41) die Rede ist oder von »durch 
Gewürze und andere Zusätze den Geschmack erhebenden Gerichten« (44); Kant 
geht auf den für manche angenehmen »Geschmack von Kanariensekt« (49) ein; 
zur Erläuterung des Geschmacksurteils wird auf »vernünftelnde Köche« (135) Be-
zug genommen; über »verschiedenerlei Ingredienzen eines Gerichts« und sogar 
über den bestreitbaren »Vorzug von gesundem Essen« (134) wird ebenso gespro-
chen wie über den »Genuss« und den guten »Appetit«, und selbst für die »ästheti-
sche Kunst der Tafel« und die Art, wie »der Tisch zum Genusse« ausgerüstet wird 
(158), findet Eingang in Kants Werk. Diese Spuren führen zu der im Folgenden 
zu erhärtenden Vermutung, dass seine »Ästhetik des Geschmacks« eine Ästhetik 
des kulinarischen Geschmacks, eine Essthetik impliziert, und dass der theoreti-

76 | Vgl. Franke, Kants Schlüssel zur Kritik des Geschmacks; Engelhard, Kant in der Ge-

genwartsästhetik; Allison, Kant’s Theory of Taste; Höffe, Immanuel Kant.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 279

schen Bestimmung seines Begriffs eines »ästhetischen Urteilsvermögens« die 
Logik des kulinarischen bzw. eines essthetischen Geschmacksurteils zugrunde 
liegt – oder doch zugrunde gelegt werden kann. Versteht man die kantische Äs-
thetik des Geschmacks als Theorie der kulinarischen Geschmacksreflexion bzw. 
als eine Essthetik des Geschmacks und damit als eine im Ansatz gastrosophische 
Ästhetik, dann erscheint der Grundbegriff seiner Theorie einer reflektierenden 
Urteilskraft – das »ästhetische Geschmacksurteil« – in seiner metaphorischen 
Gebrauchsweise wenig erklärungsbedürftig. Vielmehr wäre die Rede vom »Ge-
schmacksurteil« dem guten Geschmack (einem kultivierten Sinn für geschmack-
volle Kochkünste) und einer Ästhetik des Essens (einer guten Küche) wortwörtlich 
entnommen. Untergründig liefert Kants gelebte Gastrosophie dann die sinnliche 
Erfahrung und den faktischen Impuls, ein eigenständiges Erkenntnisvermögen 
und mithin die allgemeine Möglichkeit der Ausbildung eines essthetischen Sinns 
als dem alltagsethisch kultivierten Vermögen einer praktischen Vernunft zu 
theoretisieren.

Abbruch des Geschmacks der Zunge, des Gaumens und  
des Schlundes

Freilich sorgt Kants metaphysische Grundprämisse eines strikten Gegensatzes 
zwischen Vernunft und Sinnlichkeit auch in seiner Ästhetik für eine »transzen-
dentalphilosophische« Trennung zwischen einem ästhetischen »Reflexionsge-
schmack« und einem empirischen »Sinnengeschmack«77, dem der »Geschmack 
der Zunge, des Gaumens und des Schlundes« zugeordnet wird. (Ebd., 49) Kant 
postuliert eine dogmatische und letztlich grundlose Polarität zwischen Ästhetik 
und Kulinarik entgegen aller Indizien, die dafür sprechen, dass die allgemeine 
Bestimmung des »ästhetischen Geschmacks« auch für den kulinarischen Ge-
schmack anwendbar ist.78 

Seinem programmatischen Selbstverständnis nach ist die Kochkunst und 
das kulinarische Schöne (der wohlgefällige Geschmack des Essens) aus seiner 
philosophischen Erörterung der feinen Kunst und des ästhetisch Schönen ausge-
schlossen: Eine systematische Reflexion der kulinarischen Produkte hinsichtlich 
ihrer geschmacklichen Zubereitung und Darbietung sowie die Explikation der 
Bedingungen der Möglichkeit eines solchen kulinarisch-ästhetischen (esstheti-
schen) Urteils und Sinns für schönes Essen findet in der Kritik der Urteilskraft 
nicht oder zumindest nicht explizit statt. Und dies, obwohl Kant gerade dadurch 
die eigentlichen Gründe zur Hand hätte, Hufelands bloß diätetische Betrachtung 
einer feinen Küche und die vernichtende Kritik der französischen Kochkunst aus 

77 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 52.

78 | Ich unterscheide for tan zwischen der Kulinarik als Theorie der Kochkunst und der 

Essthetik als Theorie des kulinarischen Geschmacksurteils. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens280

rein ästhetischer Sicht in aller Vehemenz zu bestreiten. Obwohl Kant ausführlich 
über seine eigene Diät spricht, schweigt er über die Ästhetik der eigenen Küche, 
die schlechterdings – und im anmutigen Gegensatz zu jener – als lebensphilo-
sophisches Muster und als allgemeines Faktum der praktischen Vernunft einer 
»guten Lebensart« (Kant) vorzeigbar gewesen wäre. Diese lebenspraxische Be-
weisführung des Exemplums der eigenen Weisheit (wenigstens des guten Essens) 
hätte nahe gelegen, gerade auch in gastrosophischer Anwendung seiner Erkennt-
nis, dass das Vernunftfaktum eine Sache der »Einverleibung« ist. 

Hingegen glaubt Kant den kategorischen Ausschluss einer geschmacksästhe-
tischen Beurteilung des Essens durch das Konzept des »reinen« Geschmacks-
urteils als dem alleinigen Gegenstand einer philosophischen Ästhetik vollziehen 
zu können. Dementsprechend trennt er das »sinnlich Angenehme« der Sättigung 
(als dem vermeintlich einzigen interessanten Zweck des Essens) kategorisch vom 
»ästhetisch Schönen« eines selbstzwecklichen oder interessenlosen Wohlgefal-
lens, dessen sinnliche Gegebenheit für das Kulinarische gänzlich ausgeschlossen 
wird. Auf diese ausgrenzende Weise soll seine Theorie des Geschmacks vom Gau-
mengeschmack und von den Spuren der Küche »rein« gehalten werden. Diese 
systematische Bereinigung der ästhetischen Begriffe von allem Kulinarischen 
basiert freilich auf der fragwürdig schematischen Prämisse, dass die Beurteilung 
des Essens bzw. der Objekte der Kochkunst sich ausschließlich nach dem Krite-
rium der angenehmen Sättigung oder der gesundheitlichen Wohlbekömmlich-
keit richteten. Zwar räumt Kant gegenüber dem nutritiven Interesse an einem 
angenehmen Geschmack durchaus das mögliche Wohlgefallen an einem »gu-
ten Essen« (Kant) ein. Doch in seiner Ästhetik denkt er dabei eben nicht an ge-
schmacklich gutes, sondern lediglich (seiner philosophischen Diätetik folgend) an 
gesundes Essen (§ 4). Alles läuft darauf hinaus, dass der kulinarische Geschmack 
gerade nicht »rein ästhetisch« gedacht wird: Das kulinarisch Angenehme ist ent-
weder bloß gut hinsichtlich des Gefühls der Sättigung, aber deshalb nicht schön 
(ästhetisch), oder das kulinarisch Angenehme ist gesund. Ist es gesundheitlich 
gut, dann ist es ebenfalls nicht rein ästhetisch zu beurteilen. 

Indessen spricht in der Sache nichts dagegen, ein rein ästhetisches Wohlgefal-
len an einem geschmackvollen Gericht zu haben und es um seiner selbst willen 
zu genießen – mit dem gegebenenfalls angenehmen Effekt eines wohlvollen Sät-
tigungsgefühls und gesundheitlichen Wohlbefindens. Doch von einem solchen 
gastrosophischen Wohlgefallen an »Garküchen« (Kant) und von der moralischen 
Wohl-Lust eines »durch Gewürze und andre Zusätze den Geschmack erheben-
den Gerichts«, wie Kant die metatheoretischen Grenzen seiner philosophischen 
Ästhetik dekretorisch markiert – doch »davon ist jetzt nicht die Rede«, wie sein 
antigastrosophischer Vorsatz zu Beginn der Kritik der Urteilskraft lautet. (Ebd., 41) 
Der Philosophiehistoriker Alfred Bäumler gibt diesen antikulinarischen Geist der 
kantischen Ästhetik treffend wieder, wenn er postuliert: »Um vom Geschmack 
des Angenehmen zu dem des Schönen zu gelangen, müssen wir uns aus der 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 281

Küchenluft erheben.«79 Sogar Adornos Kritik an der kantischen Ästhetik bleibt 
diesem idealistischen Geist verhaftet, wenn es bei ihm ähnlich unkritisch heißt, 
dass die »Emanzipation der Künste von den Erzeugnissen der Küche […] irrevo-
kabel« sei.80 

Begründet wird diese unwiderrufliche Ausgrenzung der Kochkunst und des 
kulinarischen Geschmacks aus der legitimen Sphäre der Künste mit dem durch-
sichtigen Argument, die moderne Kunst wahre allein darin ihre Autonomie, 
dass ihre Werke nicht »sattmachen« müssten wie die Werke der Kochkunst, und 
»wahre Werke« nicht danach zu beurteilen seien, ob sie dem »sinnlichen Ge-
nuss« dienen. Nicht dass diese Bestimmungen falsch wären. Sie führen zwecks 
der systematischen Begründung einer philosophischen Ästhetik allerdings nicht 
zwangsläufig dazu, der feinen Küche und der Kochkunst einen Kunstcharakter 
im Sinne der freien und feinen Künste kategorisch abzusprechen und eine ästhe-
tische Beurteilung des Essens hinsichtlich dessen geschmacklicher Zweckmäßig-
keit prinzipiell auszuschließen. Für Kants Ästhetik jedenfalls ist anzumerken: 
Der einzige Grund für den programmatischen Ausschluss der Kulinarik aus dem 
Bereich einer philosophischen Ästhetik des Geschmacks, worin der eigentliche 
Geschmack nur metaphorisch präsent bleibt, liegt schlicht in dem ungastrosophi-
schen Beschluss, dass davon »nicht die Rede« (Kant) sein soll.

In dieser grundbegrifflichen Verdrängung der Küche und des essthetischen 
Wohlgefallens an Geschmackvollem, die durch die fortgesetzte Rede vom Ge-
schmack freilich unvollständig bleibt, zeigt sich die Amphibolie der kantischen 
Begriffe der kulinarischen Vernunft. In ihr treten am deutlichsten die philoso-
phischen Hintergründe eines gestörten Verhältnisses zum Essen hervor, dessen 
Kantianismus sich tief in die Philosophie und ihrer Ästhetik hineingefressen hat 
und das kulturelle Selbstverständnis der bürgerlichen Gesellschaft samt ihres 
schlechten Geschmacks genährt hat. Und das, obwohl Kant selbst es in den Din-
gen des gastrosophischen Wohlgeschmacks eigentlich besser wusste und besser 
machte.

K ants Versäumnis 

In Kants Ästhetik wird zwar von der »genialen Kunst« gesprochen, die darin be-
stehe, »Produkte des Geschmacks« zu schaffen; doch über die Kochkunst als dem 
Entstehungsherd jenes allmittäglich aufgetischten und in vollen Zügen genos-
senen Geschmacks soll nicht geredet werden. Im Gegensatz zum Heilpraktiker 
Hufeland und auch im Gegensatz zu anderen Philosophen seiner Zeit findet sich 
bei dem großen Denker kein Wort zur Kochkunst. Während der Stoiker Seneca, 
auf dessen Philosophie sich Kant gerade in Fragen der Lebenskunst bezieht, in 

79 | Bäumler, Irrationalitätsproblem in der Ästhetik, 267.

80 | Adorno, Ästhetische Theorie, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens282

eine theoretische Auseinandersetzung mit der kulturell vorherrschenden Kulina-
rik seiner Zeit tritt, gerade weil diese göttliche Kunst in ihrer ebenso wohlgefäl-
ligen wie wohltuenden Weisheit mit der Philosophie konkurriert, will Kant über 
die schöne Lustproduktion der Garküchen nicht sprechen. Obwohl er von Rous-
seaus politischer Philosophie stark beeinflusst ist, wird dessen Gastrosophie von 
ihm nicht weiterentwickelt. Kant folgt Rousseaus Philosophie weder in der mora-
lischen Forderung einer vegetarischen Küche noch in ihrer politisch-ethischen 
Ästhetik eines guten Geschmacks. (Siehe II.3) Im Gegenteil: Explizit schließt er 
eine ästhetische Kritik am Geschmack der feudalen Gesellschaft aus.81 So ist es 
dabei geblieben, dass Kant sich über nahezu alle Künste (sogar die Gartenkunst) 
irgendwie äußert und sich noch über das Abwegigste, wie das Ende aller Dinge, 
ernsthafte Gedanken macht – nur eben über die Kunst einer geschmackvollen 
Küche mag er bei bestem Willen keine Worte verlieren.

Indes ließe sich mit der kantischen Philosophie ohne weiteres eine philoso-
phische Wissenschaft der guten Essenszubereitung verbinden. Die Methoden-
lehre eines klugen Gebrauchs des Senfs, eine Analytik aromatischer Saucen, die 
Deduktion brauchbarer Begriffe der Feinschmeckerei, synthetische Urteile zur 
Kombination von Suppe und mürbem Fleisch, Antinomien zur kategorischen 
Unvereinbarkeit bestimmter Zutaten oder ihre geniale Auflösung in einer neu-
en Mischung der synthetischen Einheit und dergleichen mehr wäre problemlos 
denkbar. Ein Kantianismus könnte genauso gut zur Aufklärung der kulinarisch-
ästhetischen Ideen als Vernunfterkenntnisse dienen, wie eine gastrosophische 
Kant-Rezeption in der Lage wäre, moraltheoretische Lösungsansätze anbetracht 
der Welthunger-Ungerechtigkeit zu bieten.82 

Nichts von alledem findet sich explizit in Kants Schriften; und doch ist es auch 
ein Teil seiner Philosophie, dass er in der Küche steht und darüber räsoniert, wel-
che Auswahl von Gerichten und Zusammenstellungen ästhetisch wohlgefällig 
wären, welcher schöne Genuss und welche spielerische Einheit in der Mannig-
faltigkeit der Tafel seinen Gästen am besten munden und folglich die allgemei-
ne Zustimmung ihres Geschmacksurteils erwerben könnten: Kant kennt – im 
Unterschied zu den meisten Kantianern – die Küche von innen, als einen ebenso 
heiligen wie humanen Ort der gastrosophischen Weisheit. Zwar werden sich sei-
ne eigenen Kochkünste vermutlich auf weniges beschränkt haben. Doch hätte er 
seine praktische Vernunft und deren Vergnügen gerade auch darin unter Beweis 
stellen können, diese hochrangige Lebenspraxis zu kultivieren. 

81 | Vgl. Kant, Kritik der Urteilskraft, 41: »Wenn mich jemand fragt, ob ich den Palast, den 

ich vor mir sehe, schön finde, so mag ich zwar sagen: ich liebe dergleichen Dinge nicht, 

die bloß für das Angaffen gemacht sind […], ich kann noch über dem auf gut Rousseauisch 

auf die Eitelkeit der Großen schmählen, welche den Schweiß des Volks auf so entbehrliche 

Dinge verwenden […] Man kann mir alles dieses einräumen und gutheißen: nur davon ist 

jetzt nicht die Rede.«

82 | Vgl. O’Neill, Ending World Hunger.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 283

Kein geringerer als François Marin, einer der einflussreichsten Kochkunst-
theoretiker und Gastrosophen des 18. Jahrhunderts, erinnert an einen bedenkens-
werten Sachverhalt: »Wir kennen in Frankreich mehrere Personen von hohem 
Stand, die es zu ihrem eigenen Vergnügen nicht verschmähen, hin und wieder 
über das Kochen zu sprechen, und deren exquisiter Geschmack zur Schulung 
hervorragender Küche vieles beiträgt.«83 Der berühmteste Aristokrat unter allen, 
denen man Ausflüge in die Küche nachsagt, war Philipp von Orléans, Sohn von 
König Ludwig XIII. von Frankreich und Anna Maria von Spanien sowie Bruder 
Ludwigs XIV. In einem Brief von Elisabeth Charlotte von der Pfalz, berichtet sie 
in mütterlichem Stolz: »Mein Sohn versteht zu kochen; das ist etwas, was er in 
Spanien gelernt hat.«84 Kant hätte also die Küchenarbeit selbst als geradezu kö-
nigliche Aufgabe begreifen und sich in diesem gastrosophischen Sinne sogar mit 
Recht als der König von Königsberg hofieren lassen können. Erst recht und weit 
besser aber hätte er sich in dieser Angelegenheit auf einige antike Philosophen 
wie Heraklit, Sokrates und Epikur als Vorbilder berufen können. 

Wie man sich überhaupt den Bonvivant auf dem Markt beim Einkaufen gut 
vorstellen mag – bedenkt man, dass Kant in so manchem als Sonderling von sei-
nem bürgerlichen Umfeld abweicht: Unverheiratet und kinderlos glücklich, kul-
tiviert dieser Intellektuelle eine gute Lebensart, bei der die volle Vernunft von 
guten Mahlzeiten in guter Gesellschaft Tag für Tag gelebt wird. Mit Kant – aber 
im Gegensatz zur kantianisch geprägten Schulphilosophie – sind ernährungs-
philosophische Fragen der Herkunft des Essens, des richtigen Einkaufs durch 
weltkluge und qualitätsbewusste Wahl sowie ein fundiertes Wissen von der Güte 
der Nahrungsmittel – als Naturschönes – und ihrer kunstvollen Verwertung und 
ihrer ästhetischen Darbietung denkbar. Wenigstens ein Exemplum, welches sich 
in Kants Küche abspielt, ist publik geworden: Das allgemein bekannte Faktum, 
dass er den englischen Senf, den er sich so gerne und oft schmecken ließ, »selbst 
zurecht machte«.85

Ästhe tischer Begriff des kulinarischen Geschmacks

Für das Unterfangen, nein, für das Abenteuer, die kantische Philosophie des Es-
sens unter Einbezug seiner Geschmacksästhetik aus den engen Grenzen einer 
bloß diätmoralischen und diätetischen Denkungsart zu befreien, spricht allemal 
der Befund, dass der »ästhetische Geschmacksbegriff« (Kant) an verschiedenen 
Stellen tatsächlich im (obgleich negativen) Bezug auf den kulinarischen Ge-
schmack erklärt wird. So wird beispielsweise die verbreitete Auffassung erwähnt, 
wonach Leuten mit »gesundem Appetit« »alles schmecke« und der »Hunger« der 

83 | Marin, Dons de Comus, XXVI.

84 | Mennell, Die Kultivierung des Appetits, 117.

85 | Borowski, Immanuel Kant, 55.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens284

»beste Koch« sei.86 Dieser »sinnliche Geschmack« wird zwar nicht zum Anlass 
genommen, eine Theorie einer essthetischen Urteilskraft zu entwerfen. Doch 
Kant veranschaulicht an dieser Abgrenzung zum kulinarischen Geschmack die 
eigene Definition eines reinen ästhetischen Geschmacks. Demzufolge wird das 
eigentliche Geschmacksurteil als Typ eines Wohlgefallens aus bloßem Hun-
ger behandelt, das »keine Wahl nach Geschmack« im Sinne eines ästhetischen 
Geschmacks beweise, wie ihn Kant verstanden wissen will: »Der Hunger aber 
und die Befriedigung desselben (die Sättigung) ist ganz was anders als der Ge-
schmack.«87 Gegenüber einem Geschmack, der das Essen ausschließlich nach 
seinem funktionellen (nutritiven) Nutzen, also danach beurteilt, bloß satt zu ma-
chen und »abzufüllen«, lässt sich gleichwohl – mit Kant gegen Kant – die Idee 
eines wählerischen Geschmacks und Hungers fassen, dem es primär nicht um 
die Bedürfnisbefriedigung der »sinnlichen« (physischen) Sättigung geht, son-
dern vorrangig um den rein ästhetischen, nämlich den kulinarischen (auch mo-
ralischen) Geschmack. 

Wendet man die kantische Geschmacksästhetik so auf die kulinarische Äs-
thetik an, steht die systematische Frage nach der Möglichkeit einer allgemein-
fähigen Beurteilung, wie das Dargebotene unter rein geschmacklichen Kriterien 
gefällt, im Mittelpunkt. Das kulinarische Urteil bezieht sich dann auf die ästheti-
sche Lust am Wohlgeschmack als dem Schönen des Essens (einer guten Mahlzeit) 
und nicht primär auf die Sättigungslust und einen Heißhunger, dem alles gleich 
gut schmeckt. In Kants Worten: »Nur wenn das Bedürfnis befriedigt ist, kann 
man unterscheiden, wer Geschmack habe oder nicht.«88 Bezogen auf diese gastro-
sophische Differenz im Umgang mit Fragen des Geschmacks tun die Urteilenden 
entweder einen ästhetischen (kulinarischen) oder einen unästhetischen (kulina-
risch unentwickelten) Sinn kund. 

An anderen Stellen bestätigt sich, dass der ästhetische Geschmacksbegriff 
durchaus für das kulinarische Geschmacksvermögen, für das echte Schmecken 
und für die Dinge der Küche gilt. »So sagt man von jemandem, der seine Gäste 
mit Annehmlichkeiten (des Genusses durch alle Sinne) so zu unterhalten weiß, 
dass es ihnen insgesamt gefällt: er habe Geschmack.« (Ebd., § 7) Ebenfalls führt 
Kant den gut ausgebildeten Geschmack von »Köchen« (ebd., § 34) als ein typi-
sches Beispiel einer reflektierenden Urteilskraft an, um deren philosophische Be-
schreibung es seiner Theorie des ästhetischen Erkenntnisvermögens geht. Eine 
Passage, in der Kant auf die »Hauptursache« zu sprechen kommt, weswegen die 
ästhetische Urteilskraft und die subjektive Autonomie des Wohlgefallens gerade 
mit dem Namen des »Geschmacks« belegt werde, veranlasst ihn wiederum zu 
einem Ausflug in die Küche, insofern dort eben jene Praxis eines Geschmacks-
sinns studiert werden kann, die seiner philosophischen Ästhetik als Muster dient. 

86 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 47.

87 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 467.

88 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 47.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 285

»Es mag mir jemand«, erläutert dort der gastrosophische Ästhet und Hedonist 
Kant eindringlich, »alle Ingredienzen eines Gerichts erzählen und von jedem be-
merken, dass jedes derselben mir sonst angenehm sei, auch obendrein die Ge-
sundheit dieses Essens mit Recht rühmen, so bin ich gegen alle diese Gründe 
taub, versuche das Gericht an meiner Zunge und meinem Gaumen, und darnach 
(nicht nach allgemeinen Prinzipien) fälle ich mein Urteil.« (Ebd., § 33) Sieht man 
von der Frage ab, was hier mit »nicht nach allgemeinen Prinzipien« genau ge-
meint ist, und davon, wie Kant die allgemeine Logik eines solchen subjektiven Ge-
schmacksurteils denkt89, ist diese Passage in gastrosophischer Hinsicht äußerst 
bemerkenswert. Denn sie belegt recht eindeutig nicht nur meine Behauptung, 
dass zur systematischen Erörterung der kantischen Theorie einer reflektierenden 
Urteilskraft und eines ästhetischen Erkenntnisvermögens auf einen kulinari-
schen Begriff des Geschmacks zurückgegriffen werden kann. Kants Äußerungen 
zeigen außerdem, dass er selbst dies ansatzweise tut – entgegen des eigenen Be-
kundens und entgegen des geläufigen Kantianismus einer ungastrosophischen 
Geschmacksästhetik. 

Eine gastrosophische Interpretation der kantischen Ästhetik macht es schließlich 
möglich, ihren sachlichen und hintergründigen Bezug zur Geschmacksdebatte 
des 18. Jahrhunderts hervortreten zu lassen. Deren realer Ursprung geht auf die 
Transformation der mittelalterlich-feudalen Küche zur modernen Kochkunst und 
zur Esskultur der bürgerlichen Gesellschaft zurück.90 Im Kontext dieser epocha-
len Veränderungen des kulinarischen Geschmacks bietet Kants Ästhetik eine 
philosophische Antwort auf die strittigen Grundlagen, wie solche Geschmacks-
fragen sinnvoll beurteilt und entschieden werden können.91 Während sich jedoch 
andere namhafte Philosophen wie beispielsweise Hume, Locke, Thomasius, Du-
bos oder Voltaire und Rousseau (auf die sich Kant teilweise ausdrücklich bezieht) 
durchaus auf den sachlichen Zusammenhang zwischen Küche und Geschmack, 
Ästhetik und Essen beziehen92, schweigt sich Kant, der Diätmoralist, über diesen 
gastrosophischen Hintergrund der Geschmacksproblematik aus. 

Oder genauer: Trotz der grundbegrifflichen Präsenz des Geschmacksbegriffs 
in Kants Denken – und trotz der inhaltlichen Relevanz des guten Geschmacks 
des Essens als dem Ding an sich, dem gegenüber eine ästhetische Urteilskraft 
tätig wird – trotz dieser lebhaften Anschauung meint Kant, zwecks der philoso-
phischen Bestimmung eines ästhetischen Begriffs des Geschmacks nur in einem 

89 | Vgl. Kulenkampff, Kants Logik des ästhetischen Urteils.

90 | Auch Hufelands Kritik der traditionellen Kochkunst der höfischen Gesellschaft, die 

durch eine neue, bürgerliche Küche überwunden werden soll, steht in diesen kulturhisto-

rischen Kontext.

91 | Vgl. Schümmer, Entwicklung des Geschmacksbegrif fs in der Philosophie des 17. und 

18. Jahrhunderts.

92 | Vgl. Stierle, Ar tikel: Geschmack; Gabler, Geschmack und Gesellschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens286

übertragenen (metaphorischen, symbolischen) Sinne vom Geschmack sprechen 
zu können. Diskursanalytisch ist daran bemerkenswert, dass er durch diese gast-
rorhetorische Übertragung mit dem Begriff implizit Kulinarisches ständig in den 
Mund nimmt. Warum sonst sollte man immerfort von Geschmack reden, wo gar 
keiner ist? – Kants vollmundige Gastrorhetorik unterscheidet sich indessen er-
heblich von der Bauchrednerei, der Gastrologie Platons oder Augustins. Während 
die platonische Nahrungsmetaphorik das verdrängte Begehren wiederkehren 
lässt (»die Anfüllung mit wahren Sein« etc.), kommt bei Kants Reden vom Ge-
schmack das Ding an sich entweder begrifflich unverstellt vor (»gut schmeckende 
Speisen«, »Garküche«, »volle Tafel« etc.) oder die metaphorische Verdrängung ist 
nahezu vollständig, so dass im Kontext einer philosophischen Beschäftigung mit 
dem »ästhetischen Geschmacksurteil« tatsächlich überhaupt nicht an Essen und 
den kulinarischen Geschmack gedacht wird. Deshalb redet Kant, wenn er über 
ästhetische Dinge reden will, nicht übers Essen (noch nicht einmal in einem rein 
ästhetischen Sinne). Worin er sich wiederum von Augustinus unterscheidet, bei 
dem, wie sich zeigte, gerade die kulinarische Ästhetik, der Geschmacksgenuss 
von Leckerbissen, geständig thematisiert wird. Freilich nehmen Kants diäteti-
schen und diätmoralischen Reden über das Essen ebenfalls Geständnischarakter 
an – als Moralist ist Kant keineswegs frei von einem schlechten Essensgewissen. 
Nimmt man jedoch seine Philosophie des Geschmacks wörtlich und in ihrer im-
manenten Systematik rein gastrosophisch, dann findet man in ihr eine veritable 
Theorie der kulinarischen Geschmacksreflexion. Tatsächlich wird in ihrer Darstel-
lung einer Antinomie des Geschmacksurteils eben jene Problematik systema-
tisch erörtert, die im Zentrum der damaligen und einer heute noch aktuellen 
Geschmacksdebatte steht. 

Antinomie des Geschmacks

Die »Antinomie des Geschmacks«93 besteht für Kant darin, dass manche die The-
se vertreten, Geschmack sei etwas Subjektives. Entsprechend gilt: »Ein jeder hat 
seinen eigenen Geschmack«. Während manche die Antithese für wahr halten. 
Ihnen zufolge gilt: »Über den Geschmack lässt sich nicht disputieren«, weil es 
objektive Kriterien für einen guten Geschmack gäbe. Kant sucht die Auflösung 
dieser Antinomie in der Einführung eines »richtigen Begriffs des Geschmacks« – 
eben des Geschmacks als »einer bloß reflektierenden ästhetischen Urteilskraft«. 
(Ebd., § 57) 

Eine kenntnisreiche Interpretation der Kritik der Urteilskraft kommt in diesem 
Zusammenhang zu folgendem Ergebnis. »Wenn die Antinomie des Geschmacks 
das Geschmacksurteil selbst charakterisiert, so ist es nicht vermessen zu sagen, 
dass Kants Darstellung der Antinomie immer noch die treffendste Weise ist, Ge-

93 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 196ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 287

schmacksurteile zu kennzeichnen.«94 Denn ausgehend von dem neu eingeführ-
ten Begriff eines ästhetischen Geschmacks rekonstruiert und markiert Kant ein 
Erkenntnisvermögen, dessen Urteile weder rein subjektiv noch unbestreitbar ob-
jektiv sind, sondern aufgrund eines »ästhetischen Gemeinsinns« (sensus commu-
nis aestheticus) »subjektiv-allgemeine Gültigkeit« haben. Dieses Schlüsselkonzept 
seiner Theorie einer reflektierenden ästhetischen Urteilskraft ist weitestgehend 
bekannt. Daher soll hier der unüberschaubaren Anzahl an Versuchen, Kants drit-
tes Hauptwerk zu verstehen, kein weiterer hingefügt werden. Vielmehr feht es 
daran, anhand der kantischen Ästhetik den Geschmack in dessen kulinarischen 
Bedeutung (als gastrosophischen Begriff) aufzuwerten, um jenen dogmatischen 
Kantianismus zu widerlegen, der es für ausgemacht hält, dass die Küche nicht in 
die Domäne einer philosophischen Ästhetik gehöre und der ästhetische Sinn für 
gutes Essen kein wesentlicher Aspekt einer philosophischen Ethik sei. 

Geradezu mustergültig vertritt Luc Ferry einen solchen ungastrosophischen 
Kantianismus, der den philosophischen Geist der Gegenwart beherrscht: Der 
französische Philosoph spricht unter Berufung auf Kant (es hätte auch Platon 
sein können) der Küche explizit ab, ein würdiger Gegenstand der Ästhetik (und 
mithin der Ethik) zu sein, weil es sich angeblich bei dem »kulinarischen Bereich, 
von dem man zu unrecht sagt, dass er aus der Kunst hervorgehe, […] doch nur um 
ein Handwerk« handele.95 Im Widerspruch dazu ist für das Verständnis der äs-
thetischen Hintergründe der kantischen Gastrosophie festzuhalten, dass aus der 
Auflösung der Antinomie des Geschmacks geradewegs der Hauptsatz von Kants 
Theorie eines reflektierenden ästhetischen Erkenntnisvermögens hervorgeht. 
Dieser lautet: »Über den Geschmack lässt sich streiten.«96 Allerdings ist eine na-
heliegende Fehlinterpretation dieses Satzes zu vermeiden. Denn die sprichwört-
lich gewordene Formel der kantischen Geschmacksästhetik – eben jenes »über 
den Geschmack lässt sich streiten« – versteht der Volksmund gewöhnlich als Be-
stätigung des, gerade von Kant kritisierten, bloß geschmäcklerischen Subjektivis-
mus (wonach jeder seinen eigenen Gusto hat und es keinen subjektiv-allgemei-
nen guten oder schlechten Geschmack geben könnte). Dem entsprechend wird 
der Gemeinplatz »über Geschmack lässt sich streiten« gewöhnlich so aufgefasst, 
dass sich darüber gerade nicht diskutieren lässt, wie es in der lateinische Version 
degustibus non est diputandum (über Geschmack lässt sich nicht streiten) heißt, 
weil eben jeder subjektive Geschmacksvorlieben habe. 

Doch die kantische Bedeutung dieses Sprichworts besagt das genaue Gegen-
teil: Man muss sich um die Wahrheit von Urteilen des Geschmacks streiten und 
kann gar nicht anders, als sich in der »Kunst der wechselseitigen Mitteilung« 
(ebd., § 60) zu betätigen, um auf diese Weise »reflektierend« oder »vernünf-
telnd« zu einer gemeinsinnigen (konsensuellen, intersubjektiven), wiewohl sub-

94 | Maier, Über die Antinomie des Geschmacks, 217.

95 | Ferry, Der Mensch als Ästhet, 60. 

96 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 196.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens288

jektiven und begründeten (subjektiv-allgemeinen) Erkenntnis in diesen Dingen 
zu gelangen. Obgleich Kants eigene Ausführungen in diesen wichtigen Diffe-
renzierungen uneindeutig sind97, so spricht die gastrosophische Praxis der Ge-
schmacksreflexion eindeutig dafür, dass es sich bei diesem Reflexionsgeschehen 
der gemeinsamen Beurteilung um eine reale – und deshalb wahrscheinlich auch 
strittige – Diskussion handelt. Denn, »weil beim Vernünfteln«, wie Kant die ty-
pische Dynamik eines solchen Meinungsstreits beschreibt, »Verschiedenheit der 
Beurteilung über ein und dasselbe auf die Bahn gebrachte Objekt schwerlich zu 
vermeiden ist, und jeder doch von der seinigen eben nicht die geringste Meinung 
hat, so erhebt sich ein Streit […]«.98 

Ein alltagskultureller, lebenspraxischer Ort dieses unvermeidlichen Streit-
gesprächs, das nur durch die »Kunst der wechselseitigen Mitteilung« gelingen 
kann, ist für Kant das Tischgespräch (worauf näher einzugehen sein wird). Die 
Idee des unumgänglichen und gekonnten Streits oder Vernünftelns führt von 
dort aus geradewegs ins philosophische Epizentrum des systematischen Anlie-
gens seiner Kritik des Geschmacks: Eine gemeinsame Reflexion ist unumgäng-
lich, weil die Begründung eines Wohlgefallens (sei es eines Wohlgefallens von 
Objekten der schönen Kunst oder von Produkten der Küche oder von Themen der 
Politik) weder objektiv gegeben sein sollte noch bloß subjektiv sein darf. Vielmehr 
muss eine »subjektive Allgemeinheit« (ebd., § 8) der normativen Gültigkeit oder 
Wahrheit solcher Urteile ermittelt werden, damit unter der Bedingung und auf-
grund einer solchen Urteilsgemeinschaft überhaupt eine geteilte Welt (des guten 
Geschmacks, des Schönen, des Richtigen etc.) möglich sein kann: Diese stritti-
ge Reflexion und Vernünftelei setzt die moralische Kultur und (diskurs)ethische 
Praxis einer reflektierenden Urteilskraft in der Geselligkeit voraus.99 Deshalb ist 

97 | Es wurde vielfach herausgearbeitet, dass Kants Theorie der ästhetischen Urteilskraft 

zwischen zwei Gedankengängen hin und her schwankt. Hans-Georg Gadamer spricht hier 

höflich von der »Fragwürdigkeit« ihrer Konzeption. Gemeint ist die Widersprüchlichkeit 

zwischen einer Lusttheorie, die behauptet, ästhetische Urteile basier ten lediglich auf Ge-

fühlen der Lust oder Unlust, des Angenehmen oder des Missfallens, einerseits und einer 

Erkenntnistheorie andererseits, die besagt, dass richtige Geschmacksurteile nur als be-

gründbare Erkenntnisurteile zu begreifen sind und sich folglich ein ästhetisches Unter-

scheidungsvermögen aus dem praktischen Sachverstand bilden muss. (Vgl. Kern, Schöne 

Lust, 145ff.) Hinzu kommen die widersprüchlichen Beschreibungen des Urteils und der Ge-

schmacksreflexion, die Kant zwar als einsames Zwiegespräch zu denken scheint; es aber 

auch deutlich wird, dass dieses Vermögen notwendig ein intersubjektives Gespräch, als 

praktischer Diskurs (hier knüpft die Habermas’ Diskursethik an) und gerade bei Tisch, er-

forderlich macht. Vgl. Arendt, Kants Kritik der Urteilskraft.

98 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 620.

99 | Mit dieser reflexionstheoretischen Fundierung eines gemeinsinnigen Geschmacks 

liefer t Kants Konzept der reflektierenden Urteilskraft den entscheidenden, postmetaphy-

sischen Grundgedanken zu einer intersubjektiven Wahrheitstheorie, die schließlich den 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 289

das ästhetische Urteil »ein Urteil in Beziehung auf die Geselligkeit«.100 In der 
Beziehung zu konkreten Gesprächsteilnehmern oder eben Tischgenossen wirbt 
man »um jedes anderen Beistimmung, weil man dazu einen Grund hat, der allen 
gemein ist« (79). Sofern dieser Grund, wird man hinzufügen müssen, von allen 
gemeinsam geteilt wird. Jedenfalls gilt dann: »Erkenntnisse und Urteile müssen 
sich, samt der Überzeugung, die sie begleiten, allgemein mitteilen lassen«. (80) 
Und gerade weil jeder einen eigenen Geschmack hat, das ist Kants tiefe Einsicht, 
muss über das gemeinsam geteilte und einander mitgeteilte Geschmacksurteil 
»gar wohl und mit Recht gestritten werden«. (196) 

Zur praxologischen Bedingung der Möglichkeit eines ästhetischen Sinns ge-
hört daher eine Kultur, mitunter »die Geschicklichkeit der Menschen, sich ihre 
Gedanken mitzuteilen«. (147) Dabei handelt es sich gewissermaßen um eine 
ebenso schöne wie hohe Kunst, weil sich diese kultivierte Gedankenmitteilung 
über den Meinungsstreit und Vernünftelei – über eine bloß diskursive Vernunft 
abspielt. Nur die Streitlustigkeit, d.h. die von jedem Diskutanten in Anspruch 
genommene ästhetische Subjektivität, erzwingt wirklich eine »erweiterte Den-
kungsart«. Und nur den betrachtet man als einen ästhetischen Menschen, »wel-
cher seine Lust anderen mitzuteilen geneigt und geschickt ist, und den ein Objekt 
nicht befriedigt, wenn er das Wohlgefallen an demselben nicht in Gemeinschaft 
mit anderen fühlen kann.« (148) Daher begreift der diskursethische Reflexions-
begriff die geschmackliche Beurteilung als notwendig gemeinschaftliches Räson-
nement und erweiterte Denkungsart, was Kant als »den Gemütszustand in dem 
freien Spiel der Einbildungskraft und des Verstandes« (56) beschreibt. Freilich ist 
an diesem geselligen Spiel im Kontext einer gastrosophischen Ästhetik (im Unter-
schied zur philosophischen Diätetik) nicht der verdauungsfördernde Aspekt zent-
ral, sondern die versittlichende Kultur einer gemeinsamen Erkenntnispraxis und 
die Belebung der subjektiven Urteilskraft als eines geteilten »allgemeinen Men-
schensinns«. (216) 

Kant fasst seine Überlegungen zusammen: »Die Belebung beider Vermögen 
(der Einbildungskraft und des Verstandes) zu bestimmter, aber doch, vermittelst 
des Anlasses der gegebenen Vorstellung, einhelliger Tätigkeit, derjenigen näm-
lich, die zu einer Erkenntnis überhaupt gehört, ist die Empfindung, deren allge-
meine Mitteilbarkeit das Geschmacksurteil postuliert.« (56) Weil in der ästheti-
schen Beurteilung beispielsweise des Geschmacks eines gemeinsam genossenen 
Essens die Einbildungskraft nicht alleine, sondern zusammen mit dem Verstand 
(der Anderen) spielt, kann sich dieses Urteil nicht auf bloß private Geschmacks-
empfindungen berufen, sondern muss sich den Anderen (allgemein) mitteilen 
und darüber hinaus auch mitteilbar (zustimmungsfähig, zuletzt unstrittig) sein. 
Das ästhetische Geschmacksurteil kann so einerseits eine intersubjektive oder 

intersubjektivitätstheoretischen Paradigmenwechsel innerhalb der jüngeren Philosophie-

geschichte auslöst. Vgl. Forum: Ästhetische Reflexion und kommunikative Vernunft.

100 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 51.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens290

subjektiv-allgemeine Wahrheit beanspruchen, verlangt aber andererseits die pra-
xische Ausbildung eines kulinarischen (ästhetischen) Erkenntnisvermögens so-
wie des entsprechenden (Sach-)Verstandes, ein begründetes kulinarisches Urteil 
fällen zu können. Unter diesen praktischen Bedingungen kommt in einem ästhe-
tischen Urteilsvermögen Humanität in die Welt: »Weil Humanität einerseits das 
allgemeine Teilnehmungsgefühl, andererseits das Vermögen, sich innigst und 
allgemein mitteilen zu können, bedeutet.« (216) 

Halten wir fest: In gastrosophischer Hinsicht läuft die kantische Ästhetik auf 
die alltagsethische Notwendigkeit des Zusammenspiels eines auszubildenden 
Sachverstandes in den Dingen der Kochkunst mit der gemeinschaftlichen Refle-
xion ihrer Produkte hinaus. Die Tatsache, dass ein geschmacksästhetischer Sinn 
nur in einer Reflexionsgemeinschaft – beispielsweise einer Tischgesellschaft – 
zu kultivieren ist, verweist auf Kants zu wenig wahrgenommenen und gastro-
sophisch relevanten Ethik der Geselligkeit als lebenspraxischer Bedingung zur 
möglichen Bildung einer reflektierenden Urteilskraft.101 Das Geschmacksvermö-
gen an sich ist, als transzendentale Veranlagung des Menschen, jedem gegeben; 
aber viel entscheidender ist seine Belebung, Bekräftigung und Habitualisierung 
bzw. Kultivierung in einer entsprechenden Alltagspraxis: Ohne »Bildung und 
Kultur des Geschmacks« (Kant) wird aus demselben keine geschmacksästheti-
sche Urteilskraft. Allerdings reicht es für die Aufklärung der philosophischen 
Grundlagen der Bildung und Kultur eines gut entwickelten Geschmackssinns 
nicht, wie Kant, zu glauben, dass dessen Bildung und Kultur »wie bisher so fer-
nerhin ihren Gang nehmen« werde.102 Denn sein idealistischer Fortschrittsglau-
be, dass sich unter den Menschen sukzessive ein ästhetischer Geschmack und 
eine geschmacksvolle Vernunft entwickle, verstellt gerade die moralisch-prakti-
schen Anfangsgründe einer solchen Urteilskraft – eben die alltagsethische Auf-
gabe, dieses Vermögen in einer entsprechenden Lebenspraxis auszubilden und zu 
kultivieren. Man muss hier den Ästheten Kant ernster nehmen, als er es selber 
tut: Nur sofern der »Geschmack, durch Kenntnis einer genugsamen Menge von 
Gegenständen einer gewissen Art, auch genug gebildet« (133) wird und die eigene 
»Urteilskraft durch Ausübung mehr geschärft« (131) ist und »einige Kultur hat« 
(112), vermag man »nicht bloß Mensch, sondern auch nach seiner Art ein feiner 
Mensch zu sein«. (148)

Die kantische Philosophie der reflektierenden Urteilskraft bzw. der gemeinsa-
men Beurteilung dessen, was gut gefällt oder missfällt, was schön ist und was un-
schön etc., lässt sich auf den Alltag der kulinarischen Geschmacksfragen und die 
Art eines feinen Menschseins als Feinschmecker anwenden. Geschieht dies, lässt 
sich auch der Grundgedanke der Kritik der Urteilskraft dahingehend veranschau-
lichen und popularisieren, dass die Essthetik einen Übergang – jene von Kant ge-
suchte alltagspraktische Brücke zwischen Sinnlichkeit und Vernunft – schafft hin 

101 | Vgl. Heller, Culture, or Invitation to Luncheon by Immanuel Kant.

102 | Kant, Kritik der Urteilskraft, Vorrede IX.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 291

zur Ethik oder Sitte einer alltäglich kultivierten, verfeinerten, guten Lebensart. 
Der »Übergang unseres Beurteilungsvermögens von dem Sinnengenuß zum Sit-
tengefühl« (ebd., 149) geschieht aufs Schönste in der Mahlgemeinschaft als Dis-
kursgemeinschaft und Reflexionspraxis, im Umgang mit Wohlschmeckendem 
als Ausdruck einer praktizierten Humanität. »Der Geschmack«, wird erläutert, 
»macht gleichsam den Übergang vom Sinnenreiz zum habituellen moralischen 
Interesse ohne einen zu gewaltsamen Sprung möglich, indem er […] an Gegen-
ständen der Sinne auch ohne Sinnenreiz ein freies Wohlgefallen finden lehrt.«103 

Wenn geschmacklich gutes Essen eine Versinnlichung der sittlichen Idee 
einer gastrosophischen Vernunft ist, verkörpert der ästhetische Sinn für kulina-
rischen Geschmack mithin einen moralischen Geschmack. Sinnenobjekte wie 
beispielsweise »durch Gewürze und andere Zusätze den Geschmack erhebende 
Gerichte« setzen zu ihrer essthetischen Beurteilung das freie Spiel der Einbil-
dungskräfte mit dem eigenen Verstand in Bewegung, wodurch der Menschen als 
Vernunftwesen aktiviert ist: An der möglichen (möglicherweise strittigen) Be-
urteilung, ob das Essen unter kochkünstlerischen Gesichtspunkten geschmack-
lich wohlgefällt, lässt sich – mit dem gastrosophischen Ästheten und Feinschme-
cker Kant gegen den diätmoralischen Asketen und Gierhals Kant – die alltägliche 
Quelle einer praktischen Vernunft herausschmecken. Das reizvolle Faktum die-
ser Vernunft (vernünftiger Esssitten) muss nicht über eine Metaphysik der Sitten 
lediglich aus der Freiheit des Willens herbeigezaubert – bloß postuliert werden.104 
Daher sind der ästhetische Geschmack der guten Küche sowie die eigene Koch-
kunst als Kennzeichen der moralischen Lebenskunst, ein Mensch von kulina-
risch gemeinsinnigem und feinsinnigem, gut ausgebildetem Geschmack zu sein, 
auch ein genussvolles »Symbol der Sittlichkeit« (213). Jemand ohne Sachverstand 
für die Feinheiten der Esskunst, jemand ohne Wahrheitssinn für die »Regeln 
eines geschmackvollen Gastmahls« – von denen Kant in seiner Anthropologie in 
pragmatischen Hinsicht endlich den Mut haben wird, zu sprechen und sein Ich 
über diese seine Alltagsästhetik laut werden zu lassen – hätte die Rede vom Ge-
schmack nicht derart im eigenen Denken verinnerlichen können, wie dies bei 
Kant der Fall war. Sicherlich, das geläufige Kant-Bild hebt nur den Genussasketen 
hervor. Doch es gibt auch den Gastrosophen und damit die Idee zu einer ganz an-

103 | Ebd., 215. Weniger für den Genussmenschen und Feinschmecker Kant als für den 

gefräßigen Schlemmer Kant bleibt ein solches Zusammenspiel von Sinnengenuss und Sit-

tengefühl in einer guten Mahlzeit tatsächlich ein »zweideutiger Übergang vom Angenehmen 

zum Guten« (ebd., 149), weil gerade für einen unbeherrschten Esser (und Trinker) immer die 

Gefahr droht, vom Guten zu viel zu genießen – und das vor den Augen der Gäste.

104 | Bei diesem geschmackssinnlichen Ursprung der Erkenntnis und dem Faktum eines 

gastrosophischen Vernunftvermögens setzt Georg Forsters bemerkenswerte Replik auf 

Kant an. Vgl. Forster, Über Leckereyen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens292

deren Vernunft.105 Insofern beweist seine Lebensweise als »genießender Mensch« 
(Kant) in praxi die eigene Theorie bzw. Kultur eines ästhetischen Geschmacks 
und deren moralisch andersartigen Vernunftbegriffe.

Der unbek annte Gastrosoph K ant

Weithin bekannt sind »seine in ganz Königsberg berühmten Mittagsgesell-
schaften«106, bei denen er seine tägliche Hauptmahlzeit meist mit zwei bis fünf 
Freunden genießt. Dabei zeigt sich Kant – in vollster Übereinstimmung mit den 
Grundgedanken seiner philosophischen Ästhetik – als ein »Mensch von gutem 
Geschmack«, der weiß, »seine Gäste mit Annehmlichkeiten des Genusses durch 
alle Sinne so zu unterhalten, dass es ihnen insgesamt gefällt.«107 Dass die Tafel-
gäste, die der Philosoph bewirtet, tatsächlich in den Genuss von geschmacklich 
gutem Essen kommen, ist von zahlreichen Zeugnissen belegt. Ein Besucher der 
kantischen Gastmähler erinnert sich an Einzelheiten, die einiges, von dem bis-
lang die Rede war, bestätigen: »Kant sagte mir beim Gehen, ich möchte morgen 
das Mittagessen bei ihm einnehmen. Welch ein Triumph, bei dem König in Kö-
nigsberg an die Tafel gezogen zu werden! […] Als ich mich des andern Tages zur 
gesetzten Stunde bei dem verheißenen Ehrenmahle einfand, […] bemerkte ich 
bald, dass große Geister nicht bloß von der Luft leben. Er aß nicht nur mit Appe-
tit, sondern mit Sinnlichkeit.«108 Dem schüchternen Gast, der sich den Schmaus 
kaum zu schmecken lassen traute, ermuntert Kant offenherzig zu mehr Appetit: 
»Essen Sie, essen Sie, es ist ein seltener Fisch, bezahlt und nicht gestohlen.«109 
Kant isst nicht nur mit heftigem Appetit, wie wir wissen, sondern in lebhafter Ge-
sellschaft auch mit vollmundiger Sinnlichkeit – beispielsweise einen exquisiten 
Fisch: Ein ungewohntes Bild von jemandem, der vor allem damit bekannt gewor-
den ist, die Sinnlichkeit als größten Feind der Vernunft zu bekämpfen.

Wenn Kant mit Sinnlichkeit isst, dann steckt darin ein echter Selbstwider-
spruch zu seiner pflichttheoretischen Diätmoral, allen sinnlichen Neigungen 
»Abbruch zu leisten«. Ebendiese Antinomie lässt seine Diätetik verlauten. Wäh-
rend über die Mahlzeiten der meisten namhaften Philosophen kaum etwas be-
kannt ist, praktiziert Kant seine Philosophie in Form seiner Gastmähler. Es ist 

105 | Ein Aspekt, der man bei einer (überwiegend berechtigten) Abrechnung mit Kants 

Rationalismus leicht unterschlagen kann. Vgl. Böhme/Böhme, Das Andere der Vernunft.

106 | Vorländer, Kants Leben, 192.

107 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 50.

108 | Lupin, zitier t in: Kühn, Kant, 413.

109 | Kants Gast und Tischgenosse Lupin gelingt (ebd., 414) eine witzige Entgegnung: 

»Ich führte ihm dagegen die Geschichte des Magister Vulpius zu Gemüt, der, bei Leibniz 

gastier t, damit ihm ja kein Wort entfalle, eine Gansleber ungekaut verschluckte und des 

andern Tages an einer Indigestion starb.« 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 293

immer das gleiche Bild: »Er ist der heiterste, unterhaltendste Greis«, so seine Ta-
felgenossen, »der beste compagnon, ein wahrer bon-vivant im edelsten Verstande. 
Er verdauet so gut die härtesten Speisen, als das Publikum, was ihn lesen will, 
seine Philosophie schlecht verdauet. Aber – erkenne darin den Mensch von Ge-
schmack und Welt«. (Ebd., 413) Der Hausgehilfe Borowski kennt den ästhetischen 
Gastrosophen Kant aus langjähriger Anschauung und weiß um die Antinomie 
seiner praktischen Vernunft: »Der nüchterne, strenge Pietist, der schwierige und 
anspruchsvolle Philosoph war nichtsdestoweniger ein Trinker und ein so erfah-
rener Esser, dass sein Freund, Geheimrat von Hippel, ihm mehrmals scherzend 
sagte, ›er werde doch noch über kurz oder lang eine Kritik der Kochkunst schrei-
ben‹.«110 In der Tat hätte Kants Philosophie, wie sich zeigte, diese vierte Kritik, 
eine Kritik der Kochkunst, entwickeln können. Gewöhnlich werden biographi-
sche Hinweise auf seine Esskultur als bloße Anekdoten abgetan, weil die persön-
liche Lebenspraxis kein philosophisches Argument sei. Eine derartige Intellektu-
alisierung der Philosophie weiß sich mit dem akademischen Selbstverständnis 
konform, dass die persönliche Lebensführung prinzipiell von der Gültigkeit des 
geistigen Werks zu trennen sei. Diese übliche Auffassung lässt sich mit Kant ent-
kräften: Kant selbst argumentiert mit seiner Lebensart. 

Die besagte schlechte Abstraktion der Philosophie von der Praxis steht im 
Widerspruch zu Kant, der die Weisheit einer ethischen Lebenskunst unter dem 
»Weltbegriff« der Philosophie fasst und vom akademischen »Schulbegriff« des 
philosophischen Geschäfts absetzt. Aber die geläufige Vorstellung, seine Mit-
tagsgesellschaft stünde – gerade auch hinsichtlich ihres krassen Gegensatzes zu 
seiner Diätmoral – in keinerlei systematischen Beziehung zu seiner Philosophie, 
erweist sich als unkritische Gefolgschaft und falsche Treue gegenüber Kant: Er 
selbst liefert in seiner Kritik der Urteilskraft und schließlich in seiner späten Anth-
ropologie die ästhetischen und moraltheoretischen Begriffe für eine gastrosophi-
sche Ethik. 

Humanität der vollen Tafel als Tugend eines guten Lebens

In der Schrift zur Anthropologie in pragmatischer Hinsicht aus dem Jahre 1798 wird 
dargelegt, was der Mensch als sein eigener letzter Zweck »aus sich selber macht, 
oder machen kann und soll«.111 Mit dieser Programmatik einer ethisch-praxischen 
Selbst-Bestimmung der Menschheit legt Kant das Fundament für eine gänzlich 
neue Moralphilosophie, die mehr und anderes als eine formale Pflichtethik ist. 
Während seine rationalistische Anthropologie den Menschen in ein höheres Ver-
nunftwesen und ein niedrigeres Sinnenwesen auseinander reißt und alle norma-
tiven Fragen des guten Menschseins über dieses metaphysische Schema begrün-

110 | Borowski, Immanuel Kant, 55.

111 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Vorrede.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens294

det, taucht mit der pragmatischen Anthropologie eine diesen metaphysischen 
Manichäismus radikal in Frage stellende praxische oder eben »pragmatische« 
Wesensbestimmung des Menschen auf. Mit Kant kann dann der Grundgedanke 
einer »Weltkenntnis« (ebd.) gefasst werden, die in der Folge Linkskantianer wie 
Feuerbach, Marx und Nietzsche jeder auf eigene Art zum Ausgangspunkt ihres 
Philosophierens gemacht haben. Nämlich der schlichte und immer noch aktuelle 
Grundgedanke einer postmetaphysischen Anthropologie der Praxis, wonach der 
Mensch das ist, was er in praxi aus sich selbst macht.112

Entsprechend fällt in Kants (späteren) pragmatischen Anthropologie die ver-
suchte Anwendung seiner moralphilosophischen Grundgedanken der Freiheit 
und Würde auf eine Weisheitslehre anders und – bezogen auf ernährungsphi-
losophische Fragen – auch gastrosophischer aus. Kants gastrosophische Weis-
heitslehre, wie sie sich anhand des Spätwerks rekonstruieren lässt, kreist um die 
Erkenntnis des »höchsten moralisch-physischen Guts«. (Ebd., 615) Damit wird 
jene in der Korrespondenz mit Hufeland bereits behandelte und aufs Diäteti-
sche beschränkte Thematik einer »moralischen Kultur seiner selbst« erneut auf-
gegriffen. Nun aber bringt Kant das höchste Gut in einen pragmatischen bzw. 
ethisch-praxischen Zusammenhang mit der »wahren Glückseligkeit« (und nicht 
mit dem gesundheitlichen Wohl). Die Alltagsethik einer geglückten Lebenspraxis 
wird durch die »Vereinigung« oder »Vermischung« eines »Wohllebens« mit der 
»Tugend« bestimmt. Insofern sich die alltägliche Betätigung und die moralische 
Kultivierung eines solchen Wohllebens mit der praxischen Selbstvervollkomm-
nung des moralisch Guten vereint, kann diese Alltagsethik – wie Kant in einer be-
merkenswerten Formulierung sagt – »den Genuß einer gesitteten Glückseligkeit 
verschaffen«. (Ebd., 616) Mit dieser, gemessen an den eingespielten Rezeptions-
gewohnheiten und Schulweisheiten des Kantianismus sicherlich verblüffenden 
Formel vom möglichen Lebensgenuss einer gesitteten Glückseligkeit als einer 
alltagsethischen Vereinigung (Praktikabilität) von Sittlichkeit (Moralität) und 
Glückseligkeit (Wohlleben) verdichtet Kant das neue andere, mithin gastrosophi-
sche Ideal einer moralisch guten Lebensart, von der »nach seiner Art ein feiner 
Mensch zu sein« bereits in der Kritik der Urteilskraft die Rede war. Dem Akteur 
dieser Art, fein zu sein und gut zu leben oder, was das gleiche meint, dem ethi-
schen Selbst dieser Lebenskunst muss es »im Ganzen seiner Existenz nicht alles 
nach Wunsch und Willen gehen«, um sich dennoch »der Glückseligkeit würdig 
zu machen«, aufgrund der geglückten Praxis dieser Lebenskunst dem Genuss 
einer gesitteten Glückseligkeit teilhaftig werden zu können.113 

112 | Freilich wurde von ihnen das, was diese Praxis ist und sein sollte, ganz unterschied-

lich bestimmt. Zur Kritik an Marx’ Praxisbegrif f vgl. Lemke, Was ist Praxologie?

113 | Vgl. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, 255. Zwar nimmt es Kant bekanntlich 

mit den Nuancen zwischen Tugend und Glückseligkeit sehr genau, aber in der Praxis des 

höchsten Guten, auf die es alleine ankommt, spielen diese Nuancen bis ins Unkenntliche 

zusammen (ebd., 239): »So fern nun Vernunft und Glückseligkeit zusammen den Besitz des 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 295

Die Anwendung dieser moralphilosophischen Konzeption einer ethischen 
Alltagspraxis des richtig guten Lebens geschieht bei Kant oder genauer bei dem 
unbekannten Kant – und dies ist für den vorliegenden Versuch einer gastrosophi-
schen Selbstkritik der abendländischen Philosophie von erheblicher Bedeutung 
– über ein gastrosophisches Ideal; dies lautet: »Es ist keine Lage, wo Sinnlichkeit 
und Verstand, in einem Genusse vereinigt, so lange fortgesetzt und so oft mit 
Wohlgefallen wiederholt werden können, als eine gute Mahlzeit in guter Gesell-
schaft.«114 

Mit dieser Ethik eines guten Essens ist der Grundgedanke der kantischen 
Gastrosophie ausgesprochen, die es sich lohnt, im Folgenden genauer kennen zu 
lernen.115 

Zunächst gilt es sich klarzumachen, dass Kants gastrosophische Glückslehre 
im Kontext einer tugendtheoretischen Bestimmung des »geselligen Umgangs« 
entwickelt wird.116 Dem Anschein nach denkt Kant den Genuss einer gesitteten 
Glückseligkeit nicht primär über »die gute Mahlzeit« (die Ethik eines geschmack-
vollen Essens), sondern über »die gute Gesellschaft« (die Ethik einer freien Ge-
selligkeit). Dementsprechend betont der Abschlussparagraph der Anthropologie 
weniger die Präsenz der Tafelgesellschaft (d.h. die reale Vereinigung des kulina-
rischen Wohllebens mit der moralischen Tugend der Gesellung zur gastrosophi-
schen Humanität) als die Humanität der Denkungsart, die in ihr kultiviert wird: 
»Die Denkungsart der Vereinigung des Wohllebens mit der Tugend im Umgange 
ist die Humanität.« (Ebd.) Doch die Humanität des Wohllebens nur über die Tu-
gend eines geselligen Umgangs zu denken, ist freilich ein kantianisch-gastroso-
phischer Umweg. Weder ist die Mahlpraxis bloß gut als Geselligkeit (die auch 
ohne Essen möglich wäre) noch erschöpft sich die gastrosophische Vernunft und 

höchsten Guts in einer Person, hiebei aber auch Glückseligkeit, ganz genau in Proportion 

der Sittlichkeit (als Wert der Person und deren Würdigkeit glücklich zu sein) ausgeteilt, das 

höchste Gute einer möglichen Welt ausmachen: so bedeutet dieses das Ganze, das voll-

endete Gute, worin doch Tugend immer, als Bedingung, das oberste Gute ist, weil es weiter 

keine Bedingung über sich hat, Glückseligkeit immer etwas, was dem, der sie besitzt, zwar 

angenehm, aber nicht für sich allein schlechterdings und in aller Rücksicht gut ist, sondern 

jederzeit das moralische gesetzmäßige Verhalten als Bedingung voraussetzt.«

114 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 567; Hervorh. H.L.

115 | Der französische Gastrosoph Brillat-Savarin wird einige Zeit später in seiner Tugend-

lehre des Tafelvergnügens kantische Impulse erkennbar aufnehmen: »Man geniesst dieses 

Vergnügen jedes Mal, sobald nur folgende vier Bedingungen er füllt sind: Leidliches Essen, 

guter Wein, liebenswürdige Gäste, hinreichende Zeit. […] Im Gegentheile gibt es kein Ta-

felvergnügen, mögen auch die Speisen noch so gut und die Nebendinge noch so pracht-

voll sein, wenn der Wein schlecht, die Gäste ohne Wahl zusammengewürfelt, die Gesichter 

traurig sind und das Mahl in Eile verschluckt wird.« Vgl. Brillat-Savarin, Physiologie des 

Geschmacks, 157.

116 | Vgl. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 616ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens296

Humanität in einer guten Mahlzeit (weil dazu immer auch die gute Gesellschaft 
gehört). Daher bleibt es letztlich in pragmatischer Hinsicht, wie Kant sagt, oder in 
lebenspraxischer Hinsicht, wie man auch sagen könnte, bei der folgenden Grund-
einsicht: »Das Wohlleben, was zu der wahren Beförderung dieser wahren Hu-
manität am besten zusammen zu stimmen scheint, ist eine gute Mahlzeit in gu-
ter (und wenn es sein kann auch abwechselnder) Gesellschaft.« (Ebd., 616) Und 
daher lautet Kants unbekannte Sittenlehre der gastrosophischen Lebenskunst: 
»Gute Lebensart ist die Angemessenheit des Wohllebens zur Geselligkeit (also 
mit Geschmack).« (Ebd., 578) 

Ein denkwürdiger Augenblick in der Geschichte des ernährungsphilosophi-
schen Denkens: Jetzt – in dem Kontext, in dem Kant über die Weltkenntnis einer 
praktizierten und kultivierten Humanität nachdenkt –soll davon die Rede sein, 
worüber so lange geschwiegen wurde. Jetzt soll doch von derjenigen allmittägli-
chen Lebenskunst gesprochen werden, von ebenjener moralischen Selbstvervoll-
kommnung in der tugendhaften Form der gesellig-freundschaftlichen Gastlich-
keit einer vollen Tafel, welche Kant (als Diätmoralist) sonst vergessen macht und 
für deren praktische Vernunft er (als philosophischer Diätetiker) immerhin sogar 
streitet. 

Diese reale Vereinigung und sittliche Vermählung der Tugend mit der Glück-
seligkeit beim Essen ist in der Geschichte der Philosophie nicht ganz unerkannt 
geblieben. Schopenhauer hat diese Zusammenhänge durchschaut und sie zu-
recht als »Kants Eudämonismus« bezeichnet. Er sieht darin eine Moral, »welche 
Kant als heteronomisch feierlich zur Haupttüre seines Systems hinausgeworfen 
hatte, und die sich nun unter dem Namen höchstes Gut zur Hintertüre wieder 
hineinschleicht.«117 Freilich dient Schopenhauer die Aufklärung dieses interes-
santen Schleichhandels bloß polemischen Zwecken – oder weiß man irgendetwas 
darüber, wie Schopenhauer selbst übers Essen dachte? Jedoch nicht dem philo-
sophischen Zweck, Kants unbekannte Gastrosophie gegenüber seinem allzu be-
kannten Moralsystem stark zu machen. 

Kant jedenfalls weiß als Eudämonist (und im gastrosophischen Sinne seiner 
Theorie der praktischen Urteilskraft), dass zu dem Glück moralisch guter Esssit-
ten der essthetische Geschmack des Selbst nötig ist. Wenn seine Gäste den Wirt 
und Symposiasten Kant als »Bonvivant« und »Kampagnen« loben, dann nicht 
aus kecker Lust an unphilosophischen Anekdoten, sondern als – echte Kantianer: 
Sie würdigen die Tatsache, dass Kant einen moralischen Geschmack in Form sei-
ner kulinarischen Lebenskunst praktiziert und sein gastrosophisches Selbst nach 
Kräften kultiviert als praktisch-sittlich geglückter Beweis seines Eudämonismus, 
seiner Gastrosophie. 

117 | Schopenhauer, Preisschrif t über die Grundlage der Moral, 252f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 297

Gese t ze der verfeinerten Menschheit:  
Regeln eines geschmack vollen Gastmahls 

Kant denkt über eine gastrosophische Freiheit im Reich der sinnlichen Gaumen-
freuden ernsthaft nach und nähert sich mit seiner Vernunftidee der Guten-Mahl-
zeit-in-guter-Gesellschaft auch dem ästhetischen Hedonismus eines tugendhaf-
ten Lebens. »Der ästhetische Geschmack des Wirts«, schreibt der vielerfahrene 
Gastgeber, »zeigt sich nun in der Geschicklichkeit, allgemeingültig zu wählen; 
welches er aber durch seinen eigenen Sinn nicht bewerkstelligen kann: weil seine 
Gäste sich vielleicht andere Speisen oder Getränke, jeder nach seinem Privatsinn, 
auswählen würden.« Und Kant ergänzt sachkundig: »Er setzt also seine Veran-
staltung in der Mannigfaltigkeit: dass nämlich für jeden nach seinem Sinn eini-
ges angetroffen werde; welches eine komparative Allgemeingültigkeit abgibt.«118 
Der empirische (esskulturelle) Ursprung dieser hier als universelles (transkultu-
relles) Apriori vorgestellten Vernunftidee zu einer ästhetischen Tafel findet sich 
in den Anordnungsregeln eines service à la française.119 Daher lässt sich einwen-
den, dass Kant seinen gastrosophischen Wertevorstellungen hier bloß die guten 
Sitten des eigenen – nämlich den damaligen Normen der westlichen Zivilisation 
entsprechenden – ›französischen Geschmacks‹ und demnach letztlich einen bloß 
kulturrelativen ›guten Geschmack‹ zugrunde legt. Diesem Einwand kann ent-
gegengehalten werden, dass die (nicht nur in ihrer Üppigkeit, sondern auch we-
gen ihrer Fülle der verschiedenen Geschmäcker) volle Tafel, die Kant beschreibt 
und um deren komparativ-allgemeine Begründung er sich an dieser Stelle be-
müht, in vielen Esskulturen (also zumindest relativ-allgemein) verbreitet ist und 
in der fernöstlichen Küche lange vor der französischen Esskultur (und bis in die 
Gegenwart hinein) auf Zustimmung stößt – wahrscheinlich aus den geschmacks-
ästhetischen Gründen, die Kant anführt.120 

118 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 568.

119 | Im Unterschied zum französischen Menü, dem service à la française, der im 17. Jahr-

hundert in Europa üblich wird, werden beim Servieren à la russe, der typisch aristokra-

tischen, repräsentativen Tafelästhetik, alle Gerichte nacheinander aufgetragen, so dass 

keine freie subjektive Auswahl für jeden nach eigenem Privatgeschmack möglich ist. (Vgl. 

Flaudrin, Der gute Geschmack und die soziale Hierarchie, 296) Freilich entspricht diese 

(heute als gerade französisch geltende) Menü-Ästhetik dem aristokratischen Tafelprunk.

120 | In einer anderen (allerdings kaum verallgemeinerungsfähigen) Frage, nämlich worin 

die Gerichte konkret bestehen sollen, übernimmt Kant, in Theorie und Praxis unkritisch, 

die bloß traditionellen, modischen Geschmacksgewohnheiten der »Deutschen, mit ei-

ner Suppe anzufangen«. (Vgl. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 564) Ohne 

diese kulinarische Ästhetik weiter zu begründen, ur teilt Kant, der deutsche Geschmack 

sei daher einfach besser als (beispielsweise) die englische Sitte, bei der man »mit derber 

Kost« (ebd.) beginne. – Nietzsche wird seinen gastrosophischen Sinn unter Beweis stellen, 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens298

Seine Ethik einer vernünftigen Mahlkultur versucht weitere universalisierba-
re Maxime und kulturübergreifende, universalistische Praktiken einer konvivia-
len Lebenskunst des Tafelns gastrosophisch zu begründen. So die Regeln für ein gu-
tes Tischgespräch als konstitutives Moment einer geglückten Tafelgemeinschaft. 
Dazu werden die Anforderungen einer Kunst der Mitteilung expliziert. »Bei einer 
vollen Tafel«, macht sich der Diskursethiker bzw. der Tischgesprächstheoretiker 
Kant klar, »geht die Unterredung gewöhnlich durch drei Stufen: 1) Erzählen, 2) 
Räsonieren und 3) Scherzen.«121 Zur Erzählphase wird dann näher ausgeführt, 
dass zunächst einheimische, dann auch auswärtige Neuigkeiten des Tages, die 
verschiedenen Medien, wie Briefe und Zeitungen entnommen wurden, ausge-
tauscht werden. In der zweiten Phase des Räsonnierens vermischt sich das Mit-
einandersprechen mit dem Genuss der Speise, so dass sich das Vernünfteln mit 
einem vernünftigen Gebrauch der aufgetischten Nahrungs- und Genussmittel 
vereint: »Wenn dieser erste Appetit [des Sicherzählens] befriedigt ist, so wird die 
Gesellschaft schon lebhafter; denn weil beim Vernünfteln Verschiedenheit der 
Beurteilung über ein und dasselbe auf die Bahn gebrachte Objekt schwerlich zu 
vermeiden ist, und jeder doch von der seinigen eben nicht die geringste Meinung 
hat, so erhebt sich ein Streit, der den Appetit für Schüssel und Bouteille rege, und 
nach dem Maße der Lebhaftigkeit dieses Streits und der Teilnahme an demsel-
ben, auch gedeihlich macht.« Die Tatsache, dass für Kant der ästhetische Diskurs 
und das Streiten über Geschmacksfragen während des Mahls stattfindet und dort 
seinen Ort hat, bestätigt die systematische Tragfähigkeit des oben entwickelten 
Verständnisses der Theorie des ästhetischen Geschmacks als Moment der kanti-
schen Gastrosophie und ihrer Moralität. 

Freilich fällt an der erwähnten Passage erneut Kants diätetischer Drang auf, 
das Geistige als bloßes Vehikel für das Leibliche verstehen zu wollen: Er streitet, 
gerne lebhaft, über Geschmacksfragen, um rege und wohlbekömmlich zu spei-
sen. Freilich ist es denkbar und in gastrosophischer Hinsicht der Glückseligkeit 
dieser Situation würdiger, dass die gemeinschaftliche Reflexion auch über den 
kulinarischen Geschmack der Speisen räsonniert, die in dem Moment genossen 
werden, so dass in der tafelgemeinschaftlichen Beurteilung darüber gestritten 
und vernünftelt wird, ob diese gut schmecken und deren kochkünstlerische (und 
naturschöne) Qualität allgemein wohlgefallen.

Schließlich und drittens nähert sich die Tafelrunde der letzten symbolhaften 
Stufe, in der mit aller fröhlichen Eindeutigkeit die physisch-moralische Einheit 
des esssittlich Guten hervortritt: »Weil aber das Vernünfteln immer eine Art 
von Arbeit und Kraftanstrengung ist, diese aber durch einen während desselben 
ziemlich reichlichen Genuß endlich beschwerlich wird: so fällt die Unterredung 

indem er diese bloß konventionelle (partikularistisch-nationale) Wertschätzung zu Recht 

kritisier t.

121 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 620.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 299

natürlicherweise auf das bloße Spiel des Witzes, […] und so endigt die Mahlzeit 
mit Lachen«. (Ebd., 621)122 Im Übrigen gelte allerdings: »Der Witz geht mehr 
nach der Brühe, die Urteilskraft nach der Nahrung.« (Ebd., 539)123 Weil aber das 
höchste Gute – in der praktischen Vernunft der Guten-Mahlzeit-in-guter-Gesell-
schaft erkannt – ein an sich wohllustvolles und sittlich-schönes Vergnügen ist, 
bleibt dieses Glück (von einem schlechten Gewissen, von diätmoralischen Ge-
wissensbissen begleitet) auch »immer Verleitung zum Unsittlichen, nämlich der 
Unmäßigkeit«.124 Und weil von der pulsierenden Lebendigkeit einer gastrosophi-
schen Vernunftspraxis für Kant immer auch eine unsittliche Verleitung, eine 
»förmliche Einladung zur Übertretung« der diätetischen Pflicht einer Mäßigkeit 
gegenüber sich selbst ausgeht, entwirft er weitere Prinzipien einer mahlethischen 
Elementarlehre. 

Deren Idee einer den Menschen würdigen Geschmackskultur soll dazu bei-
tragen, dass uns eine gute Lebensart und ein geselliges Wohlleben bei einer 
vollen Tafel glücken. Zu den Prinzipien einer solchen mahlethischen Elementar-
lehre gehören – neben dem bereits erwähnten kulinarisch-ästhetischen Gebot 
einer geschmacklichen Vielfalt der Speisen sowie der hohen Kunst des vergnüg-
lichen Tafelns und Vernünftelns – zusätzliche Tugenden eines geschmackvollen 

122 | Ein nicht ganz so leicht verdaulicher Lacher ist dieser Witz aus den aufgeklär ten 

Zeiten des europäischen Kolonialismus: »Wenn jemand erzählt, dass ein Indianer, der an 

der Tafel eines Engländers in Surate eine Bouteille mit Ale öffnen und alles dies Bier, in 

Schaum verwandelt, herausdringen sah, mit vielen Ausrufungen seine große Verwunderung 

anzeigte, und auf die Frage des Engländers: ›Was ist denn hier sich so sehr zu verwundern?‹ 

antwortete: ›Ich wundere mich auch nicht darüber, dass es herausgeht, sondern wie Ihr’s 

habt herein kriegen können‹, so lachen wir, und es macht uns eine herzliche Lust; nicht, 

weil wir uns etwa klüger finden als diesen Unwissenden, oder sonst über etwas, was uns der 

Verstand hierin Wohlgefälliges bemerken ließe, sondern unsere Erwartung war gespannt 

und verschwindet plötzlich in nichts.« (Kritik der Urteilskraft, 191) Schon etwas weniger 

witzig ist die (ernst gemeinte) Anekdote von Kant, in der ebenfalls ›ein Wilder‹ die zentrale 

Rolle spielen darf, diesmal ein Indianerhäuptling: eben »jener irokesische Sachem«, der 

bekundet habe, »ihm gefalle in Paris nichts besser als die Garküchen.« (ebd., 41) – Womit 

Kant veranschaulichen will, in welchem Sinne er das vermeintlich primitive, unzivilisier te, 

bloß sinnliche Geschmacksurteil von dem angeblich reinen ästhetischen Geschmacksur-

teil abzugrenzen wünscht anstatt damit auf den möglichen Gedanken eines moralischen 

Vorsprungs der Wilden in Sachen gastrosophischer Weisheit anzuspielen – was ein echter 

Scherz gewesen wäre.

123 | Wenig appetitlich (aber desto verbreiteter) ist Grund, den Kant dafür angibt, warum 

mitunter die Unterhaltung vom Vernünfteln zum Witzeln abgleitet. Denn dies geschehe, um 

»zum Teil auch dem anwesenden Frauenzimmer zu gefallen, auf welches die kleinen mutwil-

ligen, aber nicht beschämenden Angrif fe auf ihr Geschlecht die Wirkung tun, sich in ihrem 

Witz selbst vor teilhaft zu zeigen«. Vgl. Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 621.

124 | Kant, Metaphysik der Sitten, 561.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens300

Gastmahls, dessen Begriff Kant nicht zuletzt seiner eigenen Anschauung und 
alltäglichen Erfahrung entnimmt. Seine gastrosophische Alltagskultur begrün-
det explizit »die Regeln eines geschmackvollen Gastmahls, das die Gesellschaft 
animiert«.125 Die theoretischen Grundsätze dieser esssittlichen Regeln betreffen 
die passenden Inhalte des Tischgesprächs (in der Phase des Vernünftelns), de-
ren sachdienliche und lehrreiche Dramaturgie, die allgemeinen Spielregeln einer 
geistvollen Leichtigkeit ebenso wie die Atmosphäre einer guten (Gast-)Freund-
schaftlichkeit, in der trotz Strittigem und gegensätzlichen Standpunkten ein Sinn 
für den habituellen (sinnlich-versittlichenden) Wert des glücklich geteilten Wohl-
lebens gewahrt bleibt. 

Doch man höre den Gastrosophen selbst dazu, was seine ausführlichen mo-
ralischen Gesetze guter Tischsitten einhalten: »A) Wahl eines Stoffs zur Unter-
redung, der alle interessiert und immer jemanden Anlass gibt, etwas schicklich 
hinzuzusetzen. B) Keine tödliche Stille, sondern nur augenblickliche Pause in der 
Unterredung entstehen zu lassen. C) Den Gegenstand nicht ohne Not zu variieren 
und von einer Materie zu einer andern abzuspringen; weil das Gemüt am Ende 
des Gastmahls wie am Ende eines Drama (dergleichen auch das zurückgelegte 
ganze Leben des vernünftigen Menschen ist) sich unvermeidlich mit der Rücker-
innerung der mancherlei Akte des Gesprächs beschäftigt: wo denn, wenn es kei-
nen Faden des Zusammenhangs herausfinden kann, es sich verwirrt fühlt und in 
der Kultur nicht fortgeschritten, sondern eher rückgängig geworden zu sein mit 
Unwillen inne wird.« Darum postuliert Kant: »Man muß einen Gegenstand, der 
unterhaltend ist, beinahe erschöpfen, ehe man zu einem anderen übergeht, und 
beim Stocken des Gesprächs etwas anderes damit Verwandtes zum Versuch in 
die Gesellschaft unbemerkt zu spielen verstehen: so kann ein einziger in der Ge-
sellschaft unbemerkt und unbeneidet diese Leitung der Gespräche übernehmen. 
D) Keine Rechthaberei, weder für sich noch für die Mitgenossen der Gesellschaft 
entstehen oder dauern zu lassen: vielmehr, da diese Unterhaltung kein Geschäft 
sondern nur Spiel sein soll, jene Ernsthaftigkeit durch einen geschickt angebrach-
ten Scherz abwenden. E) In dem ernstlichen Streit, der gleichwohl nicht zu ver-
meiden ist, sich selbst und seinen Affekt sorgfältig so in Disziplin zu erhalten, 
dass wechselseitige Achtung und Wohlwollen immer hervorleuchte; wobei es 
mehr auf den Ton (der nicht schreihälsig oder arrogant sein muß), als auf den 
Inhalt des Gesprächs ankommt; damit keiner der Mitgäste mit dem anderen ent-
zweiet aus der Gesellschaft in die Häuslichkeit zurückkehre.« (Ebd.) 

Kant scheint vorausgeahnt zu haben – und hat letztlich mit seiner offiziellen 
Diätmoral auch maßgeblich dazu beigetragen –, dass diese lebensnahen und welt-
klugen »Regeln« einer »moralischen Kultur« des »geschmackvollen Gastmahls« 
weniger Beachtung finden als sein kategorischer Imperativ und seine rein mora-
lischen Sittengesetze einer »oft sauren Pflicht«.126 So verteidigt er die praktische 

125 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 621.

126 | Kant, Metaphysik der Sitten, Vorrede.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 301

Moralität oder Humanität des Tafelvergnügens, in der sich jene gute Lebensart ha-
bitualisiert, die dem vernünftigen Menschen (als seinem eigenen letzen Zweck) 
über diesen einfachen und weisen Weg Würde verschafft. »So unbedeutend diese 
Gesetze der verfeinerten Menschheit auch scheinen mögen, vornehmlich wenn 
man sie mit dem reinmoralischen vergleicht«, schreibt Kant, »so ist doch alles, 
was Geselligkeit befördert, wenn es auch nur in gefallenden Maximen oder Ma-
nieren bestände, ein die Tugend vorteilhaft kleidendes Gewand, welches der letz-
teren auch in ernsthafter Rücksicht zu empfehlen ist.«127 Um diesen fundamen-
talen – allerdings bislang wirkungslosen – Gedanken gebührenden Nachdruck 
zu verleihen, variiert er seine Formel vom gastrosophischen Geschmack mit den 
Worten: »Also hat der ideale Geschmack eine Tendenz zur äußeren Beförderung 
der Moralität. – Den Menschen für seine gesellschaftliche Lage gesittet zu ma-
chen, will zwar nicht ganz so viel sagen, als ihn sittlich-gut (moralisch) zu bilden, 
aber bereitet doch, durch die Bestrebung, in dieser Lage anderen wohlzugefallen 
(beliebt oder bewundert zu werden), dazu vor. – Auf diese Weise könnte man den 
Geschmack Moralität in der äußeren Erscheinung nennen.« (Ebd., 570)

Allgemeine Bedingungen der Möglichkeit einer  
gesit te ten Glückseligkeit

Die Kriterien eines praktischen Gelingens einer vergnügten und vernünftigen, 
guten Tischgesellschaft wiederum leitet Kant aus den allgemeinen Bedingungen 
der Möglichkeit einer dynamischen Konvivialität ab. Dementsprechend muss die 
Anzahl an Tafelgästen so sein, dass »die Unterredung nicht stocken, oder auch in 
abgesonderten kleinen Gesellschaften mit dem nächsten Beisitzer sich teilen zu 
lassen, befürchtet werden darf.« (Ebd., 617f.) Eine ethische Mahlpraxis erfordert 
also, dass die Umgänglichkeit »immer Kultur bei sich führen muß, wo immer 
Einer mit allen (nicht bloß mit seinem Nachbar) spricht.« (Ebd.) Deshalb bedeu-
tet, wie es auch in der Kritik der Urteilskraft heißt, »Humanität einerseits das all-
gemeine Teilnehmungsgefühl, andererseits das Vermögen, sich innigst und all-
gemein mitteilen zu können; welche Eigenschaften zusammen verbunden die der 
Menschheit angemessene Geselligkeit ausmachen«.128 

Dann lautet gewissermaßen die transzendentalphilosophische Deduktion der 
apriorischen Vernunft einer ästhetischen Tischgesellschaft als Ermöglichungs-
grund einer gastrosophischen Humanität in der eigenen Person: »Alle Darstel-
lung seiner eigenen Person oder seiner Kunst mit Geschmack setzt einen gesell-
schaftlichen Zustand (sich mitzuteilen) voraus«.129 Aus diesen Voraussetzungen 
der Humanität einer freien Gesprächsdynamik und einer im wahrsten Sinne 

127 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 622.

128 | Kant, Kritik der Urteilskraft, 216.

129 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 564.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens302

vollmundig praktizierten Mündigkeit ergibt sich auch die Möglichkeit einer for-
malpragmatischen Bestimmung der Anzahl der Tischgäste. Um vernünftige 
Tischgespräche zu gewährleisten, sollte die Gesellschaft »nicht unter der Zahl 
der Grazien und auch nicht über die Musen sein« (Ebd.) Über die Begrenzung 
der Zahl der Gäste hinaus beweist sich das ästhetische Feingefühl des Gastgebers 
auch darin, seine Gäste klug auszuwählen, nämlich nach dem Kriterium, ob eine 
wechselseitige Unterhaltung mutmaßlich zustande kommt, so dass ein geselli-
ges Zusammensein auch wirklich gelingt. In dieser Klugheit zeige sich, so der 
Gastmahlethiker Kant, nicht nur ein klug kultivierter Geschmack (in Ansehung 
eines geselligen und geschmackvollen Wohllebens), sondern vielmehr »Vernunft 
in ihrer Anwendung auf den Geschmack« (ebd., 568), sofern die am Esstisch zur 
Mahlgemeinschaft versammelte »gute Gesellschaft« als ein Zweck an sich selbst 
gewollt wird (und nicht nur als ein Mittel, das die gute Verdauung und mithin den 
guten, sinnlichen Appetit fördert bzw. lasterhafte Gefräßigkeit hemmt). 

Zum gastfreundschaftlichen Merkmal einer all-mählichen Verwirklichung 
dieser Vernunft gehört, dass man »zur guten Mahlzeit […] wenn es sein kann, 
auch abwechselnde Gesellschaft« (ebd., 616) und die verschiedensten Menschen 
und Standpunkte bei sich versammelt.130 Das offene und praktisch klassenlose 
Reich einer mahlpraxischen Vergemeinschaftung lässt erkennen, dass Kant an 
die antike Mahlkultur anzuknüpfen sucht. So wird verständlich, warum seiner 
Philosophie der Freundschaft (als Ideal des Umgangs von Freien und Gleichen) 
auch im Kontext seiner gastrosophischen Ethik unter dem Aspekt der Gastlich-
keit eine systematische Bedeutung zukommt. Denn in dem Maße, wie mit der 
wünschenswertereeise wechselhaften Zusammensetzung und der klug ausge-
wählten Verschiedenheit der Mahlgäste die Wahrscheinlichkeit eines unvermeid-
lichen Streits (aufgrund der möglichen Meinungsverschiedenheit) zunimmt, ist 
»wechselseitige Achtung und Wohlwollen« (Kant) als der freundschaftliche Geist 
eines geschmackvollen Gastmahls erforderlich. Deshalb ist die Gastmahlpraxis 
nicht ohne eine Ethik der Freundschaft möglich. Mit dieser freundschaftsethi-
schen Fundierung eines guten Mahls tritt die Tatsache hervor, dass die kantische 
Gastrosophie weniger die Motive der christlichen Abendmahllehre aufnimmt, als 
vielmehr untergründig mit dem sokratischen Symposienwesen (das gleich näher 
herauszuarbeiten sein wird) kommuniziert und dieses in seine Begriffe übersetzt. 

130 | Vorländer berichtet von dieser egalitären, klassenlosen Vernunft in ihrer Anwendung 

auf den Geschmack des Gastgebers Kant: »Zu Kants – im einzelnen natürlich häufig wech-

selnden – Tischgästen zählten Mitglieder der verschiedensten Stände«, und listet Namen 

von Kaufleuten, höheren Beamten, Ärzten, aber auch Kollegen und frühere Schüler auf. 

»Bisweilen lud er auch junge Studierende dazu ein, um durch den Altersunterschied erhöh-

tes Leben in die Gesellschaft zu bringen.« Durchreisende Fremde wurden »unter Umstän-

den auch allein eingeladen. Dies Glück wurde u.a. dem 23jährigen Bergbaubeflissenen 

Friedrich von Lupin aus Schwaben zuteil.« Vgl. Vorländer, Kants Leben, 195.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 303

In diesem Zusammenhang ist an den fundamentalen, wenngleich von der 
üblichen Kant-Rezeption kaum wahrgenommenen Stellenwert der Freundschaft 
in Kants Idee einer praktischen Vernunft zu erinnern.131 

Hier bleibt festzustellen, dass die Mahlpraxis in einer Freundschaftspraxis 
mündet, wie umgekehrt die Freundschaftspraxis in einer Mahlpraxis mundet 
(weshalb für Kant die gute Gesellschaft gleichbedeutend ist mit einer guten Tisch-
gesellschaft aus Freunden). Den wechselseitigen Einfluss dieser vollen Mündig-
keit verkennt Kant allerdings, weil er die Freundschaft stiftende Wirkung des 
geteilten Essens, als Praxis eines geteilten physischen Wohllebens, konzeptuell 
unberücksichtigt lässt.132 So findet das Wissen, dass auch das Sich-Bekochen 
Freundschaft stiftend und an sich selbst ein Akt des guten Freundens ist – wie 
Kant, der seine Freunde mit ihren Lieblingsgerichten erfreut, eigentlich aus eige-
ner Erfahrung durchaus weiß –, keinen Eingang in das gastrosophische Denken 
Kants. Hingegen aus der Perspektive einer denkbaren philosophischen Ethik des 
guten Lebens basiert das lebenspraxische Zusammenspiel zwischen (miteinan-
der) Essen und Freundsein auf einer inhärenten Dynamik. Danach teilen gerade 
Freunde gutes Essen und die Lebensgewohnheit des gemeinsamen Mahls, um 
sich als Freunde zu betätigen und um einander zwecks des geteilten Wohllebens 
(des Wohls der Freundschaft) wohltätig zu sein. Freunde bekochen und bewirten 
sich gegenseitig, auch um sich in dieser Zweckbestimmung (des kulinarischen 
Wohllebens) gegenseitig Gutes zu tun und gemeinsam das Gute zu leben. Des-
wegen ist die Lebenspraxis guter Freundschaft oft und inhärent mit dem Ritual 
des geschmackvollen Mahls verbunden. 

Insofern bezieht sich die gastrosophische Ethik – in Anwendung der kanti-
schen Tugendlehre – sowohl auf die Tugend (Praxis) einer »eigenen Vollkommen-

131 | Den »Beschluss der Elementarlehre« (§ 46, § 47) von Kants Metaphysik der Sitten 

bilden Ausführungen zur Tugend der guten Freundschaft. Auf die Einzelheiten ist in diesem 

Kontext nicht weiter einzugehen. Den Versuch, eine Ethik der Freundschaft in kritischer 

For tsetzung und Abgrenzung zu Kant zu denken, habe ich an anderer Stelle unternommen; 

vgl. Lemke, Freundschaft.

132 | Insofern aktualisier t Kant auch nicht den gastrosophischen Sokratismus, der die 

Freundschaftsethik innerhalb einer Philosophie des guten Lebens denkt. Nur beiläufig (und 

kontraktualistisch gedeutet) taucht das sozialutopische Motiv der Mahlgemeinschaft, als 

Inbegrif f eines guten Zusammenlebens, auf, wenn Kant an einer Stelle (Anthropologie in 

pragmatischer Hinsicht, 619) notier t: »Hier ist etwas Analogisches im Vertrauen zwischen 

Menschen, die mit einander an einem Tisch speisen, mit alten Gebräuchen, z.B. des Ara-

bers, bei dem der Fremde, sobald er jenem nur einen Genuß (einen Trunk Wasser) in seinem 

Zelt hat ablocken können, auch auf seine Sicherheit rechnen kann; oder wenn der russi-

schen Kaiserin Salz und Brot von den aus Moskau ihr entgegenkommenden Deputier ten ge-

reicht wurde, und sie durch den Genuß desselben sich auch vor aller Nachstellung durchs 

Gastrecht gesichert halten konnte. – Das Zusammensein an einem Tische wird aber als die 

Förmlichkeit eines solchen Vertrags der Sicherheit angesehen.«

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens304

heit« in ethischer Selbsttätigkeit als Koch und Freund als auch auf die Tugend 
der »Förderung fremder Glückseligkeit« beispielsweise der Tafelfreunde und de-
ren Tafelfreude. Das freundschaftliche Mahl ist umgekehrt für die gastrosophi-
sche Lebenskunst konstitutiv, weil es die Möglichkeit einer alltäglichen Praxis 
bietet, sich im geschmackvollen Essenmachen und in der Gastfreundschaft als 
ein Mensch mit gutem Geschmack, als Gastrosoph, zu betätigen und in praxi zu 
beweisen. Denn es gibt keine bessere Lage, wo die Beteiligten, in einem Genus-
se vereinigt, über den dargebotenen Essensgeschmack freundschaftlich streiten 
können als – bei einer vollen Tafel. 

Zwar bleibt Kant selbst die gastrosophische Grunderkenntnis, dass der ess-
thetisch gute Geschmack etwas mit praktisch ausgebildeter Lebensweisheit zu 
tun hat, letztlich fremd, wenn er den etymologischen Zusammenhang zwischen 
sapor und sapientia nur thematisiert, um sich darüber zu wundern, dass der Ge-
schmack »sogar zur Benennung der Weisheit« dienen kann.133 Im Prinzip jedoch 
bietet seine Gastrosophie die philosophischen Argumente, welche die Weisheit 
des Geschmacks als einem gastrosophischen Vernunftvermögen begründen. 
Denn aus dem bemerkten Sachverhalt, dass keine vergleichbare Lebenssituation 
existiert – um diese schöne Passage noch einmal zu zitieren –, »wo Sinnlich-
keit und Verstand, in einem Genusse vereinigt, so lange fortgesetzt und so oft 
mit Wohlgefallen wiederholt werden können, als eine gute Mahlzeit in guter Ge-
sellschaft«, lässt sich sehr gut erklären, warum das ästhetische Beurteilungsver-
mögen mit den Ausdrücken »gustus, sapor« (ebd.) bezeichnet wird, die sich auf 
geschmackliche (kulinarische) Beurteilung beziehen. Weil außerdem die alltäg-
liche Bildung des gastrosophischen Geschmacks als praktischer Weltweisheit zu 
einem allgemeinen Menschensinn führt und weil das ästhetische Urteil von einer 
moralischen Kultur abhängt, ist die Verwirklichung dieses Vernunftvermögens 
eine Sache der individuellen Ethik. 

Es scheint daher noch nicht einmal aus der Luft gegriffen, den berühmten 
Wahlspruch der Mündigkeit gastrosophisch zu reformulieren: ›Sapere aude! 
Habe Mut, dich der Weisheit (sapientia) deines eigenen Geschmacksvermögens 
(sapor, gustus) zu bedienen.‹ Gastrosophische Aufklärung ist dann der Ausgang 
aus der selbst verschuldeten kulinarischen Unmündigkeit durch die Befreiung 
aus gesellschaftlich vorherrschenden Verhältnissen gastrosophischer Entmün-
digung und mithin die Selbstbefreiung aus der Bevormundung diätmoralischer 
Vormünder, die, noch bevor man isst, schon für einen selbst festgelegt und einem 
so in den Mund gelegt haben, was allgemein schmecken soll. Gastrosophische 
Mündigkeit lebt von dem gemeinschaftsbildenden individuellen und tagtäglichen 
Entschluss zu einer vollmundigen Moral: Vom Selbstgenuss der gesitteten Glück-
seligkeit einer geschmackvollen Mahlkultur als Alltagspraxis eines guten Essens 
und von der schönen Gewohnheit, in ebendieser Lebensart das Gute zu leben. 

133 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 568.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 305

Solch eine Aufklärung wäre also mit Kant, dem unbekannten Gastrosophen, 
denkbar – und wird hier in Angriff genommen. 

Der Grundgedanke dieser Gastrosophie lautet: Gute-Mahlzeit-in-guter-Ge-
sellschaft ist der Ausbildungsort eines ästhetischen, mithin kulinarischen Ge-
schmackssinns und einer dem Menschen würdigen, schön verfeinerten und 
guten Lebensart. Dieser alltäglich kultivierte Geschmack verkörpert eine ebenso 
selbstzweckliche wie praxische Moralität. In dieser jedem möglichen Moralität 
sieht Kant die »sittliche Selbstvervollkommnung« des Menschen und die »Ver-
schönerung seiner Person« als einer vernünftigen Menschheit. Das esssittlich 
Gute und Schöne verwirklicht sich in der Ästhetik der vollen Tafel – als einem 
wesentlichen (hedonistisch-eudämonistischen) Teil einer gastrosophischen Ethik 
des Wohllebens. Was in der allmählichen Verwirklichung dieser Vernunft zur 
Welt kommt, ist nichts Geringeres als ein Stück täglich kultivierter und habituali-
sierter wahrer Humanität. Wie sich zeigte, orientiert sich Kants eigene Gastroso-
phie ausschließlich an dem Geselligkeitsideal eines »rein ästhetischen« Tafelver-
gnügens. Die puristische Geschmacksästhetik dieser Gastrosophie ist als Grund 
anzuführen, warum Kant sich weder mit einer rousseauistischen (politischen) 
noch mit einer makrobiotischen (gesunden) Küche anfreunden will und die je-
weilige Gültigkeit des moralischen Geschmacks dieser Ernährungsphilosophien 
abstreitet, obwohl beide in ihren Prinzipien der moralischen Pflicht folgen.134

Zu Tisch bei K ant

Eine wesentliche Schwäche des gastrosophischen Sinns bei Kant zeigt sich auch 
darin, dass er es nicht schafft, weder das von ihm gut geheißene geschmack-
volle Mahl noch die volle Tafel wirklich für voll zu nehmen. Dann nämlich wäre 
nicht nur das Vergnügen und die gesittete Glückseligkeit des tischgesellschaft-
lichen Wohllebens moralphilosophisch zu würdigen. Dann wäre auch und mit 
der gleichen konzeptuellen Konsequenz an die vollen Schüsseln und an den gu-
ten Wein, d.h. an das kulinarische Wohlleben zu denken. Hingegen ist eine gute 
Mahlzeit für den kryptogastrosophischen Diätmoralisten Kant nicht Zweck an 
sich selbst, eben kulinarisch gut zu essen, sondern sie soll nur Mittel zum eigent-
lichen Zweck des geselligen Miteinanders sein. »Wenn ich eine Tischgesellschaft 
aus lauter Männern von Geschmack (ästhetisch vereinigt) nehme«, philosophiert 
er, »so muß diese kleine Tischgesellschaft nicht sowohl die leibliche Befriedigung 
(Sättigung) – die ein jeder auch für sich allein haben kann –, sondern das gesel-

134 | Nämlich der rein moralischen Pflicht, auf den geschmacksästhetischen Genuss des 

Fleischessens zu verzichten aus tierethischen Gründen (der Achtung gegenüber dem Wohl 

der Tiere); der moralisch-physischen Pflicht, sich gesund zu ernähren aus diätischen Grün-

den (der Achtung gegenüber dem eigenen physischen Wohl).

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens306

lige Vergnügen, wozu jene nur das Vehikel zu sein scheinen muß, zur Absicht 
haben.« (Ebd., 618) 

Dass es tatsächlich ein bloßer Schein (kryptisch) ist, zu meinen, ein geselliges 
Tafelvergnügen käme auch ohne gute Mahlzeit aus und die volle Tafel habe kei-
nen konstitutiven Wert für das genossene Vergnügen, belegt Kants eigene gastro-
sophische Lebenspraxis recht eindrücklich.135 In dem Schein, dass gutes Essen 
nichts an sich Vernünftiges und der Philosophie Würdiges habe, spiegelt sich 
vielmehr der immanente Selbstwiderspruch des kantischen Ernährungsdenkens 
wider; hingegen liegt eine beispielhafte Übereinstimmung von Philosophie und Pra-
xis – als Ideal einer Weltweisheit, um die es Kant letztlich geht136 – einzig in sei-
ner implizit gebliebenen Gastrosophie vor. Denn jenseits einer diätmoralischen 
Leugnung des gastrosophischen Selbst und auf der rein ästhetischen Ebene einer 
vollen Tafel (als dem Ding an sich einer alltagspraktischen Konvivialität) misst 
Kant, wie wir inzwischen wissen, dem moralischen Geschmack guter Mahlzei-
ten durchaus den Rang einer echten Lebenskunst bei. Entsprechend tugendhaft 
macht er sich das (nicht nur geistige) Wohl seiner Tafelfreunde zur angenehmen 
Pflicht einer ethischen Wohltätigkeit und wahren Humanität. 

Als Mensch mit gutem Geschmack sinnt Kant darauf, seine Gäste mit An-
nehmlichkeiten des kulinarischen und geistigen Genusses so zu unterhalten, 
dass es ihnen insgesamt gefällt und sie sich durch dieses gesellschaftliche Wohl-
leben vergnügen. Mustergültig befolgt der Aufklärer und Humanist die – sich 
selbst gegebenen – »Gesetze einer verfeinerten Menschheit«. 

Deshalb weiß sein Hausgehilfe Borowski in dessen von Kant selbst genau 
revidierten und berichtigten Erinnerungen zu berichten: »Wenn ein Gericht 
ihm schmeckte, ließ er sich die Art der Zubereitung sagen.«137 Mit systemati-
scher Gründlichkeit reflektiere der Hausherr echte Geschmacksfragen. »Er selbst 
ordnete den Küchenzettel, wobei er gern auf ihm bekannte Lieblingsgerichte be-
stimmter Gäste acht hatte.«138 Als Gastgeber und Freund regt Kant seine ausge-
wählte Tafelgesellschaft auch mitfühlend und teilnahmevoll dazu an, sich einan-
der lebhaft mitzuteilen und in eine freie und gemeinsinnige Reflexion zu treten, 
um in allen erdenklichen Sachen die rechte Urteilskraft und eine erweiterte, welt-
offene Denkungsart so tatkräftig wie spielerisch zu üben. »Vor allem aber sorgte 
er in der liebenswürdigsten Weise für die geistige Unterhaltung seiner Gäste. Oft 
hob er besonders interessante Briefe oder Neuigkeiten für sie auf. Jedem merkte 
er ab, was ihn besonders interessierte, und unterhielt sich dann mit ihm darüber. 

135 | Zumal von ihm selbst festgestellt worden ist (und hier auch als ernährungsmedizini-

sche Einsicht seiner Gastrosophie verstanden werden kann), dass aus diätetischen Grün-

den die einsame Sättigung (Schwelgerei) für das leibliche Wohlbefinden schlecht ist im 

Vergleich zu den wohltuenden Wirkungen des geselligen Tafelvergnügens.

136 | Vgl. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Vorrede.

137 | Borowski, Immanuel Kant, 55.

138 | Vorländer, Kants Leben, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 307

Es herrschte Herzlichkeit und Offenheit. Wie er selbst sich bei Tische, zur Er-
holung von seinen anstrengenden Geistesarbeiten, alles Zwanges entledigte, so 
wünschte er es auch von seinen Gästen.« (Ebd., 193) Deutlich zeigt sich Kants 
fröhliche Wissenschaft der gastrosophischen Lebenskunst darin, dass er sich 
freut, wenn seine Gäste »›froh und heiter, an Geist und Leib gesättigt, nach einem 
sokratischen Mahle seinen Tisch verließen‹ (Wasianski).« (Ebd., 195) In welchem 
ausgiebigen Maße er das gesellige Essen genoss, wird schon daran ersichtlich, 
dass sich die gastfreundschaftliche Zusammenkunft in seinem Hause »meist bis 
4 Uhr, zuweilen sogar bis 6 Uhr nachmittags hinzog.« (Ebd.)

In der aktuellen Debatte wird die kantische Moraltheorie stets als Musterkon-
zeption dafür angeführt, dass die Moralphilosophie – zumal eine formale Pflicht-
ethik – nichts über das gute und geglückte Leben aussagen dürfe, um den Libe-
ralismus der individuellen Lebensgestaltung zu garantieren.139 Die Vorstellung, 
dass jeder nach seinen eigenen Gusto glücklich werde, läuft im Hinblick auf die 
alltägliche Lebenspraxis und ihre mögliche Vernunft freilich auf eine relativisti-
sche Moral des vermeintlich bloß subjektiven Glücks und guten Lebens hinaus. 
Vertreter eines solchen neoliberalen Kantianismus stützen sich dabei insbeson-
dere auf Kants vulgär-hedonistisches Verständnis der Glückseligkeit als eines Zu-
stands, in welchem es einem »im Ganzen seiner Existenz alles nach Wunsch und 
Willen« gehe.140 

Dächte man hier an die subjektive Bedürfnisbefriedigung des glücklich vollen 
Bauches, eines seligen Erfülltseins, käme dann immerhin das zwar archaische, 
aber doch allgemein-menschliche Wunschbild einer mythogastrosophischen Vor-
stellungswelt (einer dauerhaft ›erfüllten Existenz‹) in den Blick. Freilich lassen un-
gastrosophische Pflichttheoretiker einen solchen Glücksbegriff kaum gelten, nicht 
wegen seiner bloß empirischen Universalität, sondern wegen seiner Annäherung 
an das populäre ›vulgäre‹ Wunschbild von einem Leben im ›Schlaraffenland‹. 
Doch das eigentliche Argument, welches hingegen der Idee, dass ein geglücktes 
Leben durchaus auch ein moralisches Leben sein könnte, Verallgemeinerungs-
fähigkeit verschafft, liefert Kant selbst: Die ganze Statik seines moralphilosophi-
schen Systems, des Prachtbaus seiner Sittenlehre basiert auf dem fundamentalen 
Gebrauch des Begriffs »des Guten«.141 – Man muss schon über Vieles hinwegse-

139 | Vgl. Düsing, Kants Ethik in der Philosophie der Gegenwart; Kim, kantische Moral und 

das gute Leben; Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik; Seel, Versuch über die Form 

des Glücks. Im Übrigen übersieht ein solcher pflichtmoralischer ›leerer‹ Kantianismus sy-

stematisch, dass Kants Philosophie eine Tugendlehre umfasst, die allgemein bestimmt, 

was es heißt, moralisch gut zu leben. Darüber hinaus ist offenkundig, dass Kants Philoso-

phie voll ist von Begrif fen wie das »moralisch Gute«, das »sittlich Gute«, »das höchste Gut«, 

»Wohlleben« etc., die der moraltheoretischen Bestimmung der praktischen Vernunft (das 

Gute zu leben) dienen.

140 | Kant, Kritik der praktischen Vernunft, 255.

141 | Vgl. Forschner, Über das Glück des Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens308

hen, um nicht wahrzunehmen, dass Moralität bei Kant in der Verwirklichung einer 
Weltweisheit begründet liegt, die sich der praktischen Vernunft verpflichtet fühlt, 
ein guter Mensch sein zu wollen und die darüber hinaus jeden dazu auffordert, 
in praxi einen solchen Menschen aus sich selbst zu machen – als »dem höchsten 
Guten« und als »Zweck an sich selbst«, wie es bei ihm explizit heißt. 

So sieht Kants Systematik allenthalben den an zahllosen Stellen diskutierten 
Gedanken vor, dass ein vernünftiges Leben etwas allgemein Gutes ist und dass 
dieses Gute uns Menschen auch zu beglücken vermag, »selig macht«: Die all-
tägliche Kultur, die praktische Erfüllung der moralischen Vernunft macht uns 
»der Glückseligkeit würdig«, wie eine bekannte Formulierung lautet. Im Unter-
schied zur metaphysischen Anthropologie seiner formalen Pflichtethik argumen-
tiert Kants pragmatische Anthropologie dafür, dass das würdevolle Glück einer 
in ihren täglich praktizierten Sitten guten Lebensweise und mithin der fröhliche 
Lebensgenuss einer »gesitteten Glückseligkeit« (Kant) möglich ist. 

Schon die Tatsache, dass die kantische Moral die Sittlichkeit einer geglückten 
guten Lebenspraxis denkt, mag so manchen erstaunen. Erst recht aber dürfte der 
Gedanke verblüffen, dass Moralität und Glückseligkeit, Tugend und Wohlleben 
bei Kant in der moralischen Kultur und alltäglichen Ästhetik des Essens kon-
vergieren… 

Dass die heutige Philosophie nicht über das Essen und eine Ethik des guten 
Essens nachdenkt, ist also noch nicht einmal die notwendige Folge eines Kantia-
nismus. Wie sich herausstellt, kann man durchaus systematischer Moraltheoreti-
ker sein und trotzdem über gutes Essen philosophieren: Den Sinn dieses trotzdem 
– sowie die Gründe, warum man gerade als Moraltheoretiker über gutes Essen 
philosophieren muss – kann man bei Kant, dem unbekannten Gastrosophen, an-
satzweise verstehen lernen. Die Gegenwartsphilosophie verinnerlicht in ihrem 
antigastrosophischen Selbstverständnis lediglich Kants diätmoralische Philoso-
phie und unterstützt durch diesen unkritischen Geist die vorherrschenden un-
vernünftigen Ernährungsverhältnisse. Angesichts dessen trifft der Vorwurf, die 
kantische Ästhetik würde nur den »Klassengeschmack der bürgerlichen Gesell-
schaft« zu einem philosophischen Ideal erheben142, zumindest nicht für seine 
gastrosophische Vernunfttheorie eines geschmackvollen Essens zu. Ein Grund 
für die Berühmtheit von Kants Mittagsgesellschaft erklärt sich allenthalben aus 
dem historischen Faktum, dass sie ebenso ungewöhnlich wie den (heute noch) 
bestehenden Esssitten entgegengesetzt ist. In dieser Hinsicht ist Kants prakti-
sche Philosophie der gastrosophischen Vernunft wirklich kritisch gegenüber der 
gesellschaftlich vorherrschenden Unvernunft: Mit der Mahlpraxis seiner alltäg-
lichen Tischgesellschaft widerlegt er selbst durch ein praktisches Exemplum den 
moralisch (gastrosophisch) schlechten Geschmack von Lebensverhältnissen, die 
das Essen im Alltag zu einer nutritiven Nebensache degradieren, um es feiertags 
zu einer maßlosen Völlerei ausufern zu lassen. 

142 | Vgl. Bourdieu, Die feinen Unterschiede, 783.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 309

Resümee: K ants ernährungsphilosophische Antinomie als 
Muster einer gestörten Esskultur

Gleichwohl gilt: Die Antinomie von Kants ernährungsphilosophischen Begriffen 
– sein eigener Selbstwiderspruch zwischen einer Theorie der Tugendpflichten 
(einer traditionellen Diätmoral) und einer ihr entgegengesetzten täglichen Praxis 
(einer gastrosophischen Ethik) – das allgemeine Muster einer in ihren philoso-
phischen Grundlagen gestörten Esskultur verkörpert. Gegenüber der Dominanz 
eines pflichttheoretischen und diätmoralischen Systems, das bis in die feinsten 
Strukturen und Prämissen hinein Kants Gedankengut durchzieht, vermag dessen 
gastrosophischer Ansatz daran nur noch wenig durch »Übergänge«, »Sprünge« 
und »Ausgänge« und andere Hintertüren oder »Symbole« einer ganzheitlichen 
»Vermischung«, »Verbindung«, »Vereinigung« von Sinnlichkeit und Vernunft 
zu ändern. Kants diätmoralischer Geist, der wider besseren Wissens die Küche 
aus der philosophischen Ästhetik verbannt und den »Gaumengenuss« zu einer 
»animalischen Triebbefriedigung« degradiert, behält bezogen auf seine Philo-
sophie im Ganzen das letzte Wort, auch hinsichtlich ihrer Wirkungsgeschichte 
und dieser ungastrosophische Geist macht schließlich alle denkbare Weisheit des 
Geschmacks zunichte. 

Offiziell, d.h. in der diskursiven Vorherrschaft eines diätmoralischen Denkens 
gegenüber gastrosophischen Ansätzen, bleibt für Kant »die Vielheit der Gerichte 
nur auf das lange Zusammenhalten der Gäste abgezweckt«.143 Über das Zusam-
menspiel von Geschmackssinn und Weisheit, sapor und sapientia, trägt daher der 
Diätmoralist Kant die gastrosophisch unsinnige, aber populäre Meinung vor, dass 
die Weisheit des Geschmacks nur in der rein physiologischen Unterscheidung 
bestehe, »ob etwas süß oder bitter sei, oder ob das Gekochte (Süße oder Bittere) 
angenehm sei«. (Ebd., 563) In eigenwilliger Absetzung zu den gastrosophischen 
Frühaufklärern oder auch zu Rousseau und erst recht im Selbstwiderspruch zum 
eigenen Vernunftbegriff einer guten Lebensart legt Kant in seiner offiziellen 
Moraltheorie keinen ethischen Geschmacksbegriff dar, der sich auf den kulina-
rischen Wohlgeschmack bezieht und die Vernunft in der Küche als ästhetische 
Grundlage der Humanität der eigenen Mahlspraxis lehrt. Seine diesbezügliche 
Selbsttätigkeit wird in keiner vierten Kritik, einer Kritik der Kochkunst, expli-
ziert. Nicht der kulinarische Genuss, lediglich der geistige Genuss findet syste-
matischen Eingang in seine philosophischen Hauptwerke der drei Kritiken. Ent-
sprechend beruft sich Kant auf das, im wahrsten Sinne des Wortes, kulinarisch 
geschmacklose »Gastmahle des Plato« (ebd., 617), ohne sich daran zu stören, dass 
seine eigenen sokratischen Gastmähler eben nicht, wie in Platons Beschreibung, 
von einer leeren Tafel beherrscht sind. So setzt sich die klassische Diätmoral bis 
in die kantische Philosophie fort. Letztlich ist es nicht die sokratische Lebenspra-

143 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, 620.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens310

xis, es sind die platonischen Idealisierungen einer asketischen Moral des Essens, 
die bei Kant ihren systematischen und historischen Höhepunkt finden. 

Letztlich verhindert die rigorose Hierarchie einer, noch heute unhinterfrag-
ten und implizit vorherrschenden, rationalistischen Metaphysik den gastrosophi-
schen Gedanken, dass das Essen mehr sein kann als eine Nebensache. Das Essen 
bleibt eine Nebensache, die philosophische Aufmerksamkeit höchstens deshalb 
verdient, weil eine unmäßige Genussbegierde und eine unbeherrschte Esslust die 
Tierheit in uns zu entfesseln droht oder aber weil der Hunger nur lästig das Den-
ken stört. Das Selbstverständnis eines solchen Denkens bringt auch Kant – trotz 
seiner bemerkenswerten Ansätze zu einer gastrosophischen Ethik – dazu, wie so 
viele Philosophen vor ihm und erst recht nach ihm, das kulinarische Wohlleben 
nicht zum offiziellen Thema der Philosophie zu machen. Anstatt diesen dogma-
tischen Schlummer der philosophischen Selbst- und Welterkenntnis einer Kritik 
zu unterziehen und über diesen Weg eine entsprechende Revolutionierung der 
Denkungsart in Gang zu setzen, bleibt bei Kant letztlich eine Aufklärung der 
gastrosophischen Vernunft und eine Kritik der Kochkunst aus – ausgerechnet 
eine solche Kritik, zu welcher man ihn aus Kenntnis seiner darin beispielhaften 
guten Lebenspraxis vergeblich ermutigte.

Doch die Antinomie des kantischen Ernährungsdenkens lässt die symptoma-
tische Schwäche seiner Philosophie in ihrem theoretisch wie praktisch gestör-
tem Verhältnis zum kulinarischen Begehrungsvermögen erkennen. Denn einer-
seits bewegt sich Kant in einem Denken, welches das Essen reflektiert, ja – wenn 
man genau hinsieht – es sich sogar voll munden lässt. Andererseits verhindern 
zugleich seine Metaphysik, seine diätmoralische Pflichtlehre und seine diäteti-
schen Vorsätze bzw. Verfehlungen, dass es zu einer eigenständigen Gastrosophie 
kommt. Mit dem Ergebnis, dass Kant der traditionellen asketischen Essensphilo-
sophie eine gewichtige Stimme verleiht und damit seinen Teil dazu beiträgt, dass 
die moralische Kultur eines kulinarischen Wohllebens (»der guten Mahlzeit in 
guter Gesellschaft«) als Praxis einer möglichen Lebenskunst im Alltag abgewertet 
und als ein Gutes marginalisiert bleibt. Nicht zuletzt haben wir es dem diätmo-
ralischen Sittenlehrer Kant zu ›verdanken‹, dass die gegenwärtige Philosophie 
und der gesellschaftliche Zeitgeist das Bildungsideal eines »guten Geschmacks« 
als ein Aspekt »wahrer Humanität« degoutiert – anstatt darin den Widerstand 
gegen allerlei Bevormundungen, Entmündigungen und auch ein Stück selbst ver-
schuldeter Unmündigkeit zu suchen, anstatt die Weisheit einer gastrosophischen 
Befreiungspraxis und Selbsterfüllung gut zu heißen.

Zwei jüngere Zeitgenossen Kants werden dies fordern: Friedrich von Rumohr 
versucht einige Zeit später mit seiner Schrift über den Geist der Kochkunst (1822), 
auf die noch ausführlich einzugehen sein wird, das »verschämte Schweigen« 
gegenüber der Weisheit einer guten Essistenz und die sachlich unbegründete 
»Vernachlässigung des Essens« zu durchbrechen. Jean Anthelme Brillat-Savarin 
legt wenige Jahre später mit seiner Physiologie des Geschmacks (1825) die Ergebnis-
se seiner gastrosophischen Forschungen oder, in seinen Begriffen, Meditationen 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Krit ik der rein diätmoralischen Vernunf t 311

zu einer transzendenten Gastronomie (Untertitel) vor. Schließlich taucht mit dem 
im Jahre 1851 von Eugen von Vaerst erschienenen Buch Gastrosophie oder Lehre 
von den Freuden der Tafel erstmals der Begriff Gastrosophie auf. Neben diesen ers-
ten systematischen Werken eines expliziten gastrosophischen Nachdenkens über 
die mögliche »Vernunft in der Küche« (Nietzsche) werden es unter den namhaf-
ten Philosophen vor allem Ludwig Feuerbach und Friedrich Nietzsche sein, die 
die traditionelle Diätmoral überwinden. Indessen beziehen sich Feuerbach und 
Nietzsche – das sei hier vorgreifend gesagt – nicht auf Kant (der als Gastrosoph 
auch ihnen unerkannt geblieben ist), sondern auf Sokrates, Epikur und Rousseau 
als gastrosophische Vordenker.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434369-007 - am 14.02.2026, 09:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

