Malum esse duplex, et le non ens ipsum: la distinzione tra 1o pr 6v
e T0 pndapdg &v del Sofista di Platone nella soluzione procliana al
problema del male

Claudia Gianturco
Universita degli Studi di Salerno — Ecole Pratique des Hautes Etudes

This paper aims to show the centrality of the reception of the notion of relative non-be-
ing that can be derived from Plato’s Sophist for Proclus’ definition of the ontological
status of evil and its definition through the notion of mapunéorasic, “form of collateral
subsistence”. In the Sophist, Plato seems to individuate two notions of non-being: to
pndapws 6v, “absolute non-being”, which corresponds to nothingness, and 1o p1n &v,
‘relative non-being’, which is instead counted among the many entities: it participates in
being precisely in its constitution as ‘other’ and ‘different’ from a specific being. In doing
so, Plato grants a specific form of existence to non-being as ‘the different’, one of the five
supreme genres. This Platonic teaching translates, in Proclus’ De Malorum Subsistentia,
into the position of a double track of evil and non-being, which consists in affirming that
just as two types of non-being can be identified, so two types of evil can be hypothesized,
that is, an absolute evil, corresponding to the Sophist’s T0 pndapis 6v, and a relative evil,
corresponding to to p1} 6v. It will then be possible to show how the assumption of the
distinction of the Sophist allows Proclus, on the one hand, to resolve the aporias left open
by the Plotinian treatment of evil (which would assume, as demonstrated by O’Brien,
precisely the distinction between 1o pi 6v and 10 pundopuds 6v) and, on the other, to
redefine the ontological status of evil and give, thus, a justification of its presence. It
will then be clear that this conception derives from a correct position of the problem of
negation, which Proclus finds precisely in the platonic Sophist.

Plato, Sophist, non-being, Proclus, evil

Straniero. — Non credere che io divenga quasi un parricida.

Teeteto. — E perché mai?

Straniero. — Perché, per difenderci, sara necessario che noi sottoponiamo
a esame il discorso del nostro padre Parmenide, e dovremo sostenere con
forza che cio che non ¢, in certo senso ¢ esso pure, e che cio che ¢, a sua
volta in certo senso non &.!

E con queste celebri parole dello Straniero di Elea che lo stesso Platone, nel
dialogo Sofista (241d3-7), si definisce come una sorta di parricida nei con-
fronti di Parmenide: si tratta, notoriamente, del difficile problema inerente

1 Trad. A. Zadro, in Giannantoni 1974, 401.

333

2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gianturco

alla nozione di non-essere, che Parmenide aveva bandito completamente
dall’esistenza, e alla quale invece Platone concede una specifica forma di
esistenza in qualita di ‘diverso’, arrivando a farne uno dei cinque generi
sommi. Si tratta, in particolare, della distinzione ricavabile dal dialogo pla-
tonico tra due differenti forme di non-essere: da un lato, quello che Platone
chiama 10 pundopuws 6v (Sph. 237b7-8), traducibile come ‘cio che non esiste
assolutamente in nessun modo’, il non-essere nella sua purezza, inteso come
assoluto. Dall’altro lato, quello che Platone definisce to pm 6v (Sph. 257-259),
una forma di non-essere che potremmo definire ‘relativo’ in quanto non
si pone come opposizione o contrarieta a tutto 'essere o all’essere in quan-
to tale, bensi come contrario — ‘altro’ — rispetto ad uno specifico essere,
venendo cosi a delinearsi come differenza e alteritd, ossia come il diverso. E
proprio in virtu di questa contrarieta solo relativa che il non-essere inteso
come TO 7] 6v ha per Platone una certa forma di esistenza e puo dunque
essere annoverato tra gli enti, poiché partecipa all’essere proprio nel suo
costituirsi come altro e diverso, e proprio in virtu di tale relazione fa parte
dell’essere stesso.

Particolarmente interessante & rilevare la centralita che la ricezione di tale
concezione platonica assunse nella trattazione procliana del problema del
male e nella definizione del male come mapuméotacts, la quale trova proprio
nella corretta posizione della nozione di non-essere in relazione al male il
suo fondamento.

Proclo dedica un’opera specifica alla discussione sulla natura del male,
il De Malorum Subsistentia,” nella quale il tema viene affrontato alla luce
dei concetti di essenza, sussistenza, sostanza ed essenza, ossia da un punto
di vista prettamente ontologico.> La definizione della specifica forma di
esistenza del male non puo allora che costituire per Proclo il punto di
partenza ed insieme il fondamento dell'intera discussione sul male, poiché
da essa dipende l'affermazione dell’'unicita e della bonta del Principio Primo,
nonché 'eliminazione di qualsiasi deriva dualistica e della ‘ipostatizzazione’
del male. L’argomentazione procliana a tal riguardo e significativa: chieden-
dosi quale sia lo statuto ontologico del male, Proclo passa in rassegna le

2 1l De Malorum Subsistentia (d’ora in avanti: DMS) fa parte dei Tria Opuscola procliani,
nei quali il filosofo affronta le questioni inerenti alla Provvidenza, alla Liberta umana ed
al Male. Possediamo queste opere unicamente nella traduzione latina di Guglielmo di
Moerbeke (1280). Si segnala la retroversione in greco di Strobel 2014.

3 Soprattutto alla luce del sistema emanazionistico neoplatonico che non solo pone un
unico Principio Primo, causa prima e fine ultimo di tutte le cose ('Uno), ma per il quale
tale principio € identificato con lo stesso Bene assoluto, in quanto tale causa solo di beni.

334

https://dol.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. [



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malum esse duplex, et le non ens ipsum

tesi contrapposte di coloro, da un lato, che ritengono che il male non esista
e, dall'altro, di coloro che ritengono invece che il male esista. Ritenendo
necessario che, come in un procedimento giudiziario - per usare I'immagine
impiegata da Proclo stesso* - si debba prendere una posizione e dare un
giudizio, la risposta del Diadoco non appoggia pienamente nessuna delle
due posizioni, e cio, significativamente, proprio sulla base della nozione di
non-essere che emerge dalle parole dello Straniero di Elea (Procl. DMS I, 8,
5-37):

Se vuoi, sia dunque questo il nostro giudizio: il male & duplice (malum
esse duplex), (...) da un lato quello che & solo male, puro e non commisto
con il bene, dall'altro quello che non e puro e che & unito con la natura
del bene. (...) Cio che partecipa in modo discontinuo al primo bene puo
essere legato al non-bene, poiché I'essere delle ipostasi superiori € in modo
perfetto e puro ma gli enti ultimi invece possono unirsi in qualche modo
al non-essere. Infatti alcune realta sono mentre altre non sono, a volte
esistono ma infinite altre volte non sono, un ente € cio che ¢ ma non &
tutte le altre cose; si puo dire che in questo essere unito al non-essere
Pesistenza sia superiore al non-essere. Il non-essere stesso (et le non ens
ipsum) [e duplice], da un lato quello che non ¢ in senso assoluto, diverso e
al di [a dell'ultima natura che & secondo l'accidente, non potendo esistere
né per se stesso né secondo accidente: infatti quello che & non-essere in
senso assoluto non puo a volte essere e a volte non essere; altro € invece
il non essere che si da unitamente a cio che ¢, che sia lecito chiamarlo
privazione di essere o alterita. E infatti 'uno e assolutamente non-essere,
invece l'altro, come dice lo Straniero di Elea (ut ait Eleates xenus), ¢ ad
un livello superiore e il suo grado d’esistenza non ¢ inferiore a quello
di cio che e. D’altra parte in quegli enti che sono in modo discontinuo
il non-essere ¢ pitt debole dell’essere, ma in certo modo preservato dall’es-
sere stesso.?

E qui esplicitato quello che pud essere definito come ‘il doppio binario del
male e del non-essere’, che consiste nell’affermare, come si evince dal passo,
che cosi come si possono individuare due tipi di non-essere, allo stesso
modo si possono ipotizzare due tipi di male, ad essi corrispondenti. Prima
di passare alla loro analisi e per comprendere ulteriormente le implicazioni

4 Procl. DMST, 8, 5-8.
5 Trad. Paparella 2014, 491-493, modificata. Per altre traduzioni del DMS, si rimanda alla
bibliografia.

335

2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gianturco

che tale distinzione comporta per la teodicea procliana, occorre sottolineare
come uno degli aspetti piti interessanti di questo passo consiste non solo
nell’evidente ed esplicito riferimento di Proclo alla nozione di non-essere
presente nel Sofista di Platone, ma soprattutto nel fatto che, secondo I'in-
terpretazione di O’Brien,® vi si celerebbe un’implicita contrapposizione a
Plotino ed alla sua celebre identificazione male-materia;” contrapposizione
che si giocherebbe proprio sul terreno del Sofista e sulla necessita di porre in
modo corretto la corrispondenza tra male e non-essere.

Plotino aveva definito il male come ‘una forma di non-essere’, specifican-
do che questo non fosse da intendersi come il non-essere in senso assolu-
to (10 moavtehdg pn 6v), ma soltanto come il diverso dall'essere (Etepov
pévov tob &vtog) (Enn. I 8, 3, 2-7); si tratta, anche in questo caso, di un
riferimento alla celebre nozione di non-essere presentata dallo Straniero
di Elea. Conseguenza di tale definizione, nella prospettiva plotiniana, &
Iidentificazione del male con la materia, ultimo gradino della gerarchia che
discende dall’'Uno e proprio per questo concepita non solo come negazione e
otépnolg di essere, ma proprio per questo definita da Plotino come ka’a0to
kaxév (Enn. I 8, 3, 40), ‘il male proprio in quanto male’, dunque male
primario/male in sé/male assoluto. Alla luce di cio, convinzione di O’Brien
¢ che la necessita di porre due tipi di male corrispondenti a due tipi di
non-essere scaturisse per Proclo da quella che dovette apparirgli come un’in-
accettabile contraddizione implicita nella concezione plotiniana del male,
derivante, in tale prospettiva, da un uso errato da parte di Plotino della
distinzione tra T0 p1 6v e T0 pndapidg 6v del Sofista: sebbene Plotino iden-
tifichi il male con il non-essere relativo, gli fa tuttavia corrispondere una
nozione di male inteso come assoluto. In altre parole, secondo la prospettiva
procliana l'errore di Plotino sarebbe quello di aver fatto corrispondere al
non-essere relativo non un male altrettanto relativo, bensi un male in sé,
assoluto, il quale invece, a rigor di logica, dovrebbe corrispondere proprio
a quel non-essere assoluto che lo stesso Plotino, in accordo con Platone,
aveva escluso. La correzione di tale contraddittorieta si rivelerebbe allora
fondamentale per Proclo, e non solo per smascherare le aporie insite nella
soluzione plotiniana e, di conseguenza, per rifiutare I'identificazione male-
materia, ma soprattutto per definire lo statuto ontologico del male e, di qui,
la sua natura.

6 O’Brien 2017.
7 Su tale tema, cf. ad esempio O’Meara 2005.

336

https://dol.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. [



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malum esse duplex, et le non ens ipsum

Si comprende allora come la ricezione della nozione di non-essere del
Sofista abbia delle conseguenze fondamentali per la soluzione procliana al
problema del male (Procl. DMST, 9):

Allora se qualcuno ci chiedesse se il non-essere & oppure non e, diremo
che il non-essere assoluto che non partecipa in alcun modo dell’essere,
non ¢ in senso assoluto; il non-essere relativo invece puo essere consider-
ato uno degli enti. Allo stesso modo, il male - poiché anche questo &
duplice: uno che & solamente male, ed uno che non ¢ privo di mescolanza
con il bene —: il primo lo collocheremo al di la del non-essere assoluto,
nella stessa misura in cui il Bene ¢ al di 1a dell’essere, mentre 'altro lo
collocheremo tra gli esseri; né infatti puo restare privo di essere a causa
della mediazione del bene, né puo ancora restare privo di bene a causa
dell’essere: ¢ infatti allo stesso tempo essere e buono. E invece quello che
e totalmente male ed ¢ una caduta e come una deviazione dal primo dei
beni, a buon diritto € anche privato dell’essere: quale cosa infatti avra
un accesso negli enti, non potendo partecipare al bene? Invece, quello
che non ¢ male totale ma & sub-contrario ad un certo bene e non a
tutto il bene, & al contrario ordinato e reso buono dalla preminenza dei
beni totali; ed € un male per quelli ai quali si oppone, ma d’altra parte
da quelli dipende come qualcosa di buono: non ¢ lecito infatti che si
opponga a quei beni, ma che li segua tutti secondo giustizia, altrimenti
non esisterebbe assolutamente.?

Si trova in questo passo la definizione piu completa del doppio binario del
male e del non-essere, che come accennato in precedenza consiste nell'ipo-
tizzare due tipi di male, un male assoluto ed uno relativo, dichiaratamente
corrispondenti ai due tipi di non-essere delineati nel Sofista di Platone.
Ne deriva che il male assoluto, corrispondente al non essere assoluto (t0
pndopds 6v), non puod assolutamente esistere: secondo l'argomentazione
procliana, cosi come il Bene si pone oltre I'essere, il male assoluto (o in sé),
se esistesse, in quanto diametralmente opposto al Bene, dovrebbe porsi al di
la del non-essere; esso &€ dunque ancor meno esistente del non-essere stesso.
Diverso ¢ il caso del male relativo, che, significativamente, corrisponde al
70 p1 6v del Sofista: esso si pone piuttosto come alterita e come privazione
parziale del bene, e proprio per tale motivo puo avere una qualche forma
di sussistenza, in quanto subordinato e dipendente dal bene. Il primo punto
fondamentale della teodicea procliana e allora questo: la negazione di sussis-
tenza ontologica autonoma del male, stante la quale non puo esistere un

8 Trad. Paparella 2014, 493-495, modificata.

337

2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gianturco

male assoluto che si dia come totale deficienza e privazione del bene, perché
cio che non ha in sé nemmeno una traccia di bene non puo partecipare in
alcun modo dell’essere, e viceversa. Analogamente al non-essere relativo al
quale corrisponde, che si pone come altro e diverso rispetto all’essere o ad un
essere specifico e proprio in virtu di tale relazione partecipa necessariamente
dell’essere stesso, il male puo allora sussistere solo se inteso a sua volta come
relativo, ossia come privazione solo parziale di un bene particolare e che,
proprio in quanto tale, ¢ comunque legato e commisto al bene e in virtu di
tale relazione puo in qualche modo sussistere.

Se allora risulta evidente come siano proprio la ripresa della nozione
di non-essere presente nel Sofista di Platone e la sua corretta messa in
relazione con il tema del male a costituire per il Diadoco il presupposto
imprescindibile per la definizione dello statuto ontologico del male, é fonda-
mentale sottolineare a questo punto del discorso come & proprio su queste
basi che si fonda la definizione procliana del male come mapunéotootis,
che scaturisce dunque come naturale conseguenza dallidentificazione del
male con il non-essere relativo e dalle implicazioni che tale identificazione
comporta. Poiché infatti e stata negata al male la sussistenza ontologica au-
tonoma, ne consegue nella prospettiva procliana che il male non ¢ in grado
di opporsi attivamente ad alcunché, perché nella sua condizione ontologica
non possiede né la potenza né la capacita di agire. Afferma infatti Proclo
in diversi punti del De Malorum Subsistentia® che la potenza del male non
deriva da se stessa, bensi dalla presenza del suo contrario, e che dunque il
male né agisce né ¢ in grado di agire, ma sia I'agire sia la capacita di agire gli
derivano dal suo contrario. La relazione tra il bene e il male, in particolare, &
resa possibile secondo Proclo proprio dall’eccellenza della potenza del bene,
che ¢ tale da attribuire concretezza anche alla sua stessa privazione.l® Cio
che ne consegue nel discorso procliano ¢ allora che il male non puo che
subentrare negli enti in modo del tutto accidentale e solo collateralmente
al bene, dal momento che il male non ha una causa specifica e primaria: a
differenza delle molte cose buone, la cui bonta puo essere ricondotta al Bene
supremo, i mali costituiscono al contrario una moltitudine indeterminabile
ed indefinibile, e non possono dunque essere attribuiti ad un principio
ed una causa unici ma piuttosto ad infinite cause, intese come debolezza,
discordanza, impotenza.l! Ne deriva, come una naturale e necessaria con-

9 Cf, ad esempio, Procl. DMS, 7; 111, 43; 1V, 54.
10 Ibid,, I, 7, 45-54.
11 Cf. 1bid., 111, 47, 3-10; 48, 21-26.

338

https://dol.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. [



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malum esse duplex, et le non ens ipsum

seguenza, la celebre definizione di Proclo del male come mapunéotaots,
“forma di sussistenza collaterale”.? La centralita di tale nozione consiste nel
fatto che essa esprime abilmente non solo la non autonomia dell’esistenza
del male, ma anche il subentrare del male negli enti in modo del tutto
accidentale, derivante in prima istanza proprio dal fatto che il male non
ha per Proclo una sussistenza ontologica autonoma, ma solo relativa, come
la forma di non-essere con cui ¢ identificato. Nella prospettiva procliana
cio significa che il male deve essere annoverato fra le realta che vengono a
sussistere in modo accidentale, in virtu di un altro fattore e non a partire
dal proprio principio:1® sono allora la molteplicita e la differenziazione a
determinare I'insorgere del male in un soggetto, di modo che il male non
puo che essere considerato come un elemento avventizio ed accidentale che
compare la dove esiste la molteplicita. E proprio in tal senso che, proprio
perché ¢ stato identificato con il non-essere relativo, entro la prospettiva pro-
cliana il male non deve tanto essere definito come negazione o privazione di
essere — come invece in Plotino e nella tradizione neoplatonica in generale:
non possedendo un’esistenza autonoma, il male non puod opporsi all’essere,
e deve dunque piuttosto essere inteso come negazione di unita. E in tal
senso che il male in quanto mapunéoTaotis, si configura come una forma di
sussistenza collaterale che subentra in corrispondenza dell'impoverimento
della dOvopig emanata dall'Uno, impoverimento che, come tale, puo sussis-
tere unicamente in dipendenza della sostanza alla quale inerisce, traendo
da essa, come suo sub-contrario, il proprio essere. Un aspetto fondamentale
sembra emergere dalle considerazioni finora esposte, e che costituisce in
qualche modo la peculiarita della soluzione procliana al problema del male:
il male (e dunque il negativo) puo e deve essere considerato come un
elemento essenziale del passaggio dall'Unita originaria e trascendente alla
totalita unitaria, articolata ed ordinata del cosmo. Cio significa che il male
relativo che ¢ la mapunéotaois puo darsi quale non-essere relativo proprio in
virtt della struttura scalare del Tutto, ossia della gradazione gerarchicamente
ordinata dell’emanazione del reale a partire dall'Uno, in virtt della quale
Pestroflessione della dUvayug dell’'Uno determina un progressivo indebolirsi
della dUvopig stessa, e dunque un conseguente indebolimento del legame
tra I'Uno, quale causa prima, e la totalita degli effetti da esso derivati. Si
puo considerare come, in tal senso, il negativo si origina proprio a causa
del prevalere del principio dell’alterita su quello dell'identita, della molteplic-

12 Secondo la traduzione di Abbate 1998. Per una ricostruzione della storia del termine,
cf. Lloyd 1987.
13 Procl. DMS 1V, 50, 12-15.

339

2026, 16:44:46. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Claudia Gianturco

ita sull'unita, il che tuttavia, occorre ribadirlo, ¢ un elemento necessario e
strettamente conseguente della scalarita del Tutto e della generazione della
totalita dell'Essere che deriva dall’'Uno.

Risulta allora evidente come nella prospettiva procliana, sulla scorta del
Sofista di Platone, il non-essere relativo venga a configurarsi come la stessa
possibilita metafisica della realta distinta dall'Uno: ¢ in tal senso che il
non-essere relativo puo essere definito come la radice ontologico-metafisica
della molteplicita, ossia come la condizione del darsi di una pluralita di
enti differenti. Ne deriva nel discorso procliano che il non-essere relativo,
proprio in quanto fulcro della differenziazione dell’essere e nodo della possi-
bilita metafisica dell’esistenza del molteplice, & anche radice della condizione
ontologica del male. E allora evidente come tale concezione derivi da una
corretta posizione del problema della negazione, che Proclo ha ritrovato
nella nozione di non-essere presentata nel Sofista platonico.

340

https://dol.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. [



https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

