
Malum esse duplex, et le non ens ipsum: la distinzione tra τὸ μὴ ὄν 
e τὸ μηδαμῶς ὄν del Sofista di Platone nella soluzione procliana al 
problema del male 

Claudia Gianturco
Università degli Studi di Salerno – École Pratique des Hautes Études

This paper aims to show the centrality of the reception of the notion of relative non-be­
ing that can be derived from Plato’s Sophist for Proclus’ definition of the ontological 
status of evil and its definition through the notion of παρυπόστασις, “form of collateral 
subsistence”. In the Sophist, Plato seems to individuate two notions of non-being: τὸ 
μηδαμῶς ὄν, “absolute non-being”, which corresponds to nothingness, and τὸ μὴ ὄν, 
‘relative non-being’, which is instead counted among the many entities: it participates in 
being precisely in its constitution as ‘other’ and ‘different’ from a specific being. In doing 
so, Plato grants a specific form of existence to non-being as ‘the different’, one of the five 
supreme genres. This Platonic teaching translates, in Proclus’ De Malorum Subsistentia, 
into the position of a double track of evil and non-being, which consists in affirming that 
just as two types of non-being can be identified, so two types of evil can be hypothesized, 
that is, an absolute evil, corresponding to the Sophist’s τὸ μηδαμῶς ὄν, and a relative evil, 
corresponding to τὸ μὴ ὄν. It will then be possible to show how the assumption of the 
distinction of the Sophist allows Proclus, on the one hand, to resolve the aporias left open 
by the Plotinian treatment of evil (which would assume, as demonstrated by O’Brien, 
precisely the distinction between τὸ μὴ ὄν and τὸ μηδαμῶς ὄν) and, on the other, to 
redefine the ontological status of evil and give, thus, a justification of its presence. It 
will then be clear that this conception derives from a correct position of the problem of 
negation, which Proclus finds precisely in the platonic Sophist. 
Plato, Sophist, non-being, Proclus, evil

 

Straniero. — Non credere che io divenga quasi un parricida. 
Teeteto. — E perché mai? 
Straniero. — Perché, per difenderci, sarà necessario che noi sottoponiamo 
a esame il discorso del nostro padre Parmenide, e dovremo sostenere con 
forza che ciò che non è, in certo senso è esso pure, e che ciò che è, a sua 
volta in certo senso non è.1

È con queste celebri parole dello Straniero di Elea che lo stesso Platone, nel 
dialogo Sofista (241d3-7), si definisce come una sorta di parricida nei con­
fronti di Parmenide: si tratta, notoriamente, del difficile problema inerente 

1 Trad. A. Zadro, in Giannantoni 1974, 401.

333

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alla nozione di non-essere, che Parmenide aveva bandito completamente 
dall’esistenza, e alla quale invece Platone concede una specifica forma di 
esistenza in qualità di ‘diverso’, arrivando a farne uno dei cinque generi 
sommi. Si tratta, in particolare, della distinzione ricavabile dal dialogo pla­
tonico tra due differenti forme di non-essere: da un lato, quello che Platone 
chiama τὸ μηδαμῶς ὄν (Sph. 237b7-8), traducibile come ‘ciò che non esiste 
assolutamente in nessun modo’, il non-essere nella sua purezza, inteso come 
assoluto. Dall’altro lato, quello che Platone definisce τὸ μὴ ὄν (Sph. 257-259), 
una forma di non-essere che potremmo definire ‘relativo’ in quanto non 
si pone come opposizione o contrarietà a tutto l’essere o all’essere in quan­
to tale, bensì come contrario – ‘altro’ – rispetto ad uno specifico essere, 
venendo così a delinearsi come differenza e alterità, ossia come il diverso. È 
proprio in virtù di questa contrarietà solo relativa che il non-essere inteso 
come τὸ μὴ ὄν ha per Platone una certa forma di esistenza e può dunque 
essere annoverato tra gli enti, poiché partecipa all’essere proprio nel suo 
costituirsi come altro e diverso, e proprio in virtù di tale relazione fa parte 
dell’essere stesso. 

Particolarmente interessante è rilevare la centralità che la ricezione di tale 
concezione platonica assunse nella trattazione procliana del problema del 
male e nella definizione del male come παρυπόστασις, la quale trova proprio 
nella corretta posizione della nozione di non-essere in relazione al male il 
suo fondamento.

Proclo dedica un’opera specifica alla discussione sulla natura del male, 
il De Malorum Subsistentia,2 nella quale il tema viene affrontato alla luce 
dei concetti di essenza, sussistenza, sostanza ed essenza, ossia da un punto 
di vista prettamente ontologico.3 La definizione della specifica forma di 
esistenza del male non può allora che costituire per Proclo il punto di 
partenza ed insieme il fondamento dell’intera discussione sul male, poiché 
da essa dipende l’affermazione dell’unicità e della bontà del Principio Primo, 
nonché l’eliminazione di qualsiasi deriva dualistica e della ‘ipostatizzazione’ 
del male. L’argomentazione procliana a tal riguardo è significativa: chieden­
dosi quale sia lo statuto ontologico del male, Proclo passa in rassegna le 

2 Il De Malorum Subsistentia (d’ora in avanti: DMS) fa parte dei Tria Opuscola procliani, 
nei quali il filosofo affronta le questioni inerenti alla Provvidenza, alla Libertà umana ed 
al Male. Possediamo queste opere unicamente nella traduzione latina di Guglielmo di 
Moerbeke (1280). Si segnala la retroversione in greco di Strobel 2014.

3 Soprattutto alla luce del sistema emanazionistico neoplatonico che non solo pone un 
unico Principio Primo, causa prima e fine ultimo di tutte le cose (l’Uno), ma per il quale 
tale principio è identificato con lo stesso Bene assoluto, in quanto tale causa solo di beni.

Claudia Gianturco

334

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tesi contrapposte di coloro, da un lato, che ritengono che il male non esista 
e, dall’altro, di coloro che ritengono invece che il male esista. Ritenendo 
necessario che, come in un procedimento giudiziario – per usare l’immagine 
impiegata da Proclo stesso4 – si debba prendere una posizione e dare un 
giudizio, la risposta del Diadoco non appoggia pienamente nessuna delle 
due posizioni, e ciò, significativamente, proprio sulla base della nozione di 
non-essere che emerge dalle parole dello Straniero di Elea (Procl. DMS I, 8, 
5-37):

Se vuoi, sia dunque questo il nostro giudizio: il male è duplice (malum 
esse duplex), (…) da un lato quello che è solo male, puro e non commisto 
con il bene, dall'altro quello che non è puro e che è unito con la natura 
del bene. (…) Ciò che partecipa in modo discontinuo al primo bene può 
essere legato al non-bene, poiché l’essere delle ipostasi superiori è in modo 
perfetto e puro ma gli enti ultimi invece possono unirsi in qualche modo 
al non-essere. Infatti alcune realtà sono mentre altre non sono, a volte 
esistono ma infinite altre volte non sono, un ente è ciò che è ma non è 
tutte le altre cose; si può dire che in questo essere unito al non-essere 
l’esistenza sia superiore al non-essere. Il non-essere stesso (et le non ens 
ipsum) [è duplice], da un lato quello che non è in senso assoluto, diverso e 
al di là dell’ultima natura che è secondo l’accidente, non potendo esistere 
né per se stesso né secondo accidente: infatti quello che è non-essere in 
senso assoluto non può a volte essere e a volte non essere; altro è invece 
il non essere che si dà unitamente a ciò che è, che sia lecito chiamarlo 
privazione di essere o alterità. E infatti l’uno è assolutamente non-essere, 
invece l’altro, come dice lo Straniero di Elea (ut ait Eleates xenus), è ad 
un livello superiore e il suo grado d’esistenza non è inferiore a quello 
di ciò che è. D’altra parte in quegli enti che sono in modo discontinuo 
il non-essere è più debole dell’essere, ma in certo modo preservato dall’es­
sere stesso.5 

È qui esplicitato quello che può essere definito come ‘il doppio binario del 
male e del non-essere’, che consiste nell’affermare, come si evince dal passo, 
che così come si possono individuare due tipi di non-essere, allo stesso 
modo si possono ipotizzare due tipi di male, ad essi corrispondenti. Prima 
di passare alla loro analisi e per comprendere ulteriormente le implicazioni 

4 Procl. DMS I, 8, 5-8.
5 Trad. Paparella 2014, 491-493, modificata. Per altre traduzioni del DMS, si rimanda alla 

bibliografia.

Malum esse duplex, et le non ens ipsum

335

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che tale distinzione comporta per la teodicea procliana, occorre sottolineare 
come uno degli aspetti più interessanti di questo passo consiste non solo 
nell’evidente ed esplicito riferimento di Proclo alla nozione di non-essere 
presente nel Sofista di Platone, ma soprattutto nel fatto che, secondo l’in­
terpretazione di O’Brien,6 vi si celerebbe un’implicita contrapposizione a 
Plotino ed alla sua celebre identificazione male-materia;7 contrapposizione 
che si giocherebbe proprio sul terreno del Sofista e sulla necessità di porre in 
modo corretto la corrispondenza tra male e non-essere. 

Plotino aveva definito il male come ‘una forma di non-essere’, specifican­
do che questo non fosse da intendersi come il non-essere in senso assolu­
to (τὸ παντελῶς μὴ ὄν), ma soltanto come il diverso dall’essere (ἕτερον 
μόνον τοῦ ὄντος) (Enn. I 8, 3, 2-7); si tratta, anche in questo caso, di un 
riferimento alla celebre nozione di non-essere presentata dallo Straniero 
di Elea. Conseguenza di tale definizione, nella prospettiva plotiniana, è 
l’identificazione del male con la materia, ultimo gradino della gerarchia che 
discende dall’Uno e proprio per questo concepita non solo come negazione e 
στέρησις di essere, ma proprio per questo definita da Plotino come καθ’αὑτὸ 
κακόν (Enn. I 8, 3, 40), ‘il male proprio in quanto male’, dunque male 
primario/male in sé/male assoluto. Alla luce di ciò, convinzione di O’Brien 
è che la necessità di porre due tipi di male corrispondenti a due tipi di 
non-essere scaturisse per Proclo da quella che dovette apparirgli come un’in­
accettabile contraddizione implicita nella concezione plotiniana del male, 
derivante, in tale prospettiva, da un uso errato da parte di Plotino della 
distinzione tra τὸ μὴ ὄν e τὸ μηδαμῶς ὄν del Sofista: sebbene Plotino iden­
tifichi il male con il non-essere relativo, gli fa tuttavia corrispondere una 
nozione di male inteso come assoluto. In altre parole, secondo la prospettiva 
procliana l’errore di Plotino sarebbe quello di aver fatto corrispondere al 
non-essere relativo non un male altrettanto relativo, bensì un male in sé, 
assoluto, il quale invece, a rigor di logica, dovrebbe corrispondere proprio 
a quel non-essere assoluto che lo stesso Plotino, in accordo con Platone, 
aveva escluso. La correzione di tale contraddittorietà si rivelerebbe allora 
fondamentale per Proclo, e non solo per smascherare le aporie insite nella 
soluzione plotiniana e, di conseguenza, per rifiutare l’identificazione male-
materia, ma soprattutto per definire lo statuto ontologico del male e, di qui, 
la sua natura. 

6 O’Brien 2017.
7 Su tale tema, cf. ad esempio O’Meara 2005.

Claudia Gianturco

336

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Si comprende allora come la ricezione della nozione di non-essere del 
Sofista abbia delle conseguenze fondamentali per la soluzione procliana al 
problema del male (Procl. DMS I, 9):

Allora se qualcuno ci chiedesse se il non-essere è oppure non è, diremo 
che il non-essere assoluto che non partecipa in alcun modo dell’essere, 
non è in senso assoluto; il non-essere relativo invece può essere consider­
ato uno degli enti. Allo stesso modo, il male – poiché anche questo è 
duplice: uno che è solamente male, ed uno che non è privo di mescolanza 
con il bene –: il primo lo collocheremo al di là del non-essere assoluto, 
nella stessa misura in cui il Bene è al di là dell’essere, mentre l’altro lo 
collocheremo tra gli esseri; né infatti può restare privo di essere a causa 
della mediazione del bene, né può ancora restare privo di bene a causa 
dell’essere: è infatti allo stesso tempo essere e buono. E invece quello che 
è totalmente male ed è una caduta e come una deviazione dal primo dei 
beni, a buon diritto è anche privato dell’essere: quale cosa infatti avrà 
un accesso negli enti, non potendo partecipare al bene? Invece, quello 
che non è male totale ma è sub-contrario ad un certo bene e non a 
tutto il bene, è al contrario ordinato e reso buono dalla preminenza dei 
beni totali; ed è un male per quelli ai quali si oppone, ma d’altra parte 
da quelli dipende come qualcosa di buono: non è lecito infatti che si 
opponga a quei beni, ma che li segua tutti secondo giustizia, altrimenti 
non esisterebbe assolutamente.8

Si trova in questo passo la definizione più completa del doppio binario del 
male e del non-essere, che come accennato in precedenza consiste nell’ipo­
tizzare due tipi di male, un male assoluto ed uno relativo, dichiaratamente 
corrispondenti ai due tipi di non-essere delineati nel Sofista di Platone. 
Ne deriva che il male assoluto, corrispondente al non essere assoluto (τὸ 
μηδαμῶς ὄν), non può assolutamente esistere: secondo l’argomentazione 
procliana, così come il Bene si pone oltre l’essere, il male assoluto (o in sé), 
se esistesse, in quanto diametralmente opposto al Bene, dovrebbe porsi al di 
là del non-essere; esso è dunque ancor meno esistente del non-essere stesso. 
Diverso è il caso del male relativo, che, significativamente, corrisponde al 
τὸ μὴ ὄν del Sofista: esso si pone piuttosto come alterità e come privazione 
parziale del bene, e proprio per tale motivo può avere una qualche forma 
di sussistenza, in quanto subordinato e dipendente dal bene. Il primo punto 
fondamentale della teodicea procliana è allora questo: la negazione di sussis­
tenza ontologica autonoma del male, stante la quale non può esistere un 

8 Trad. Paparella 2014, 493-495, modificata.

Malum esse duplex, et le non ens ipsum

337

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


male assoluto che si dia come totale deficienza e privazione del bene, perché 
ciò che non ha in sé nemmeno una traccia di bene non può partecipare in 
alcun modo dell’essere, e viceversa. Analogamente al non-essere relativo al 
quale corrisponde, che si pone come altro e diverso rispetto all’essere o ad un 
essere specifico e proprio in virtù di tale relazione partecipa necessariamente 
dell’essere stesso, il male può allora sussistere solo se inteso a sua volta come 
relativo, ossia come privazione solo parziale di un bene particolare e che, 
proprio in quanto tale, è comunque legato e commisto al bene e in virtù di 
tale relazione può in qualche modo sussistere. 

Se allora risulta evidente come siano proprio la ripresa della nozione 
di non-essere presente nel Sofista di Platone e la sua corretta messa in 
relazione con il tema del male a costituire per il Diadoco il presupposto 
imprescindibile per la definizione dello statuto ontologico del male, è fonda­
mentale sottolineare a questo punto del discorso come è proprio su queste 
basi che si fonda la definizione procliana del male come παρυπόστασις, 
che scaturisce dunque come naturale conseguenza dall’identificazione del 
male con il non-essere relativo e dalle implicazioni che tale identificazione 
comporta. Poiché infatti è stata negata al male la sussistenza ontologica au­
tonoma, ne consegue nella prospettiva procliana che il male non è in grado 
di opporsi attivamente ad alcunché, perché nella sua condizione ontologica 
non possiede né la potenza né la capacità di agire. Afferma infatti Proclo 
in diversi punti del De Malorum Subsistentia9 che la potenza del male non 
deriva da se stessa, bensì dalla presenza del suo contrario, e che dunque il 
male né agisce né è in grado di agire, ma sia l’agire sia la capacità di agire gli 
derivano dal suo contrario. La relazione tra il bene e il male, in particolare, è 
resa possibile secondo Proclo proprio dall’eccellenza della potenza del bene, 
che è tale da attribuire concretezza anche alla sua stessa privazione.10 Ciò 
che ne consegue nel discorso procliano è allora che il male non può che 
subentrare negli enti in modo del tutto accidentale e solo collateralmente 
al bene, dal momento che il male non ha una causa specifica e primaria: a 
differenza delle molte cose buone, la cui bontà può essere ricondotta al Bene 
supremo, i mali costituiscono al contrario una moltitudine indeterminabile 
ed indefinibile, e non possono dunque essere attribuiti ad un principio 
ed una causa unici ma piuttosto ad infinite cause, intese come debolezza, 
discordanza, impotenza.11 Ne deriva, come una naturale e necessaria con­

9 Cf., ad esempio, Procl. DMS I, 7; III, 43; IV, 54.
10 Ibid., I, 7, 45-54.
11 Cf. Ibid., III, 47, 3-10; 48, 21-26.

Claudia Gianturco

338

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seguenza, la celebre definizione di Proclo del male come παρυπόστασις, 
“forma di sussistenza collaterale”.12 La centralità di tale nozione consiste nel 
fatto che essa esprime abilmente non solo la non autonomia dell’esistenza 
del male, ma anche il subentrare del male negli enti in modo del tutto 
accidentale, derivante in prima istanza proprio dal fatto che il male non 
ha per Proclo una sussistenza ontologica autonoma, ma solo relativa, come 
la forma di non-essere con cui è identificato. Nella prospettiva procliana 
ciò significa che il male deve essere annoverato fra le realtà che vengono a 
sussistere in modo accidentale, in virtù di un altro fattore e non a partire 
dal proprio principio:13 sono allora la molteplicità e la differenziazione a 
determinare l’insorgere del male in un soggetto, di modo che il male non 
può che essere considerato come un elemento avventizio ed accidentale che 
compare là dove esiste la molteplicità. È proprio in tal senso che, proprio 
perché è stato identificato con il non-essere relativo, entro la prospettiva pro­
cliana il male non deve tanto essere definito come negazione o privazione di 
essere – come invece in Plotino e nella tradizione neoplatonica in generale: 
non possedendo un’esistenza autonoma, il male non può opporsi all’essere, 
e deve dunque piuttosto essere inteso come negazione di unità. È in tal 
senso che il male in quanto παρυπόστασις, si configura come una forma di 
sussistenza collaterale che subentra in corrispondenza dell’impoverimento 
della δύναμις emanata dall’Uno, impoverimento che, come tale, può sussis­
tere unicamente in dipendenza della sostanza alla quale inerisce, traendo 
da essa, come suo sub-contrario, il proprio essere. Un aspetto fondamentale 
sembra emergere dalle considerazioni finora esposte, e che costituisce in 
qualche modo la peculiarità della soluzione procliana al problema del male: 
il male (e dunque il negativo) può e deve essere considerato come un 
elemento essenziale del passaggio dall’Unità originaria e trascendente alla 
totalità unitaria, articolata ed ordinata del cosmo. Ciò significa che il male 
relativo che è la παρυπόστασις può darsi quale non-essere relativo proprio in 
virtù della struttura scalare del Tutto, ossia della gradazione gerarchicamente 
ordinata dell’emanazione del reale a partire dall’Uno, in virtù della quale 
l’estroflessione della δύναμις dell’Uno determina un progressivo indebolirsi 
della δύναμις stessa, e dunque un conseguente indebolimento del legame 
tra l’Uno, quale causa prima, e la totalità degli effetti da esso derivati. Si 
può considerare come, in tal senso, il negativo si origina proprio a causa 
del prevalere del principio dell’alterità su quello dell’identità, della molteplic­

12 Secondo la traduzione di Abbate 1998. Per una ricostruzione della storia del termine, 
cf. Lloyd 1987.

13 Procl. DMS IV, 50, 12-15.

Malum esse duplex, et le non ens ipsum

339

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ità sull’unità, il che tuttavia, occorre ribadirlo, è un elemento necessario e 
strettamente conseguente della scalarità del Tutto e della generazione della 
totalità dell’Essere che deriva dall’Uno.

Risulta allora evidente come nella prospettiva procliana, sulla scorta del 
Sofista di Platone, il non-essere relativo venga a configurarsi come la stessa 
possibilità metafisica della realtà distinta dall’Uno: è in tal senso che il 
non-essere relativo può essere definito come la radice ontologico-metafisica 
della molteplicità, ossia come la condizione del darsi di una pluralità di 
enti differenti. Ne deriva nel discorso procliano che il non-essere relativo, 
proprio in quanto fulcro della differenziazione dell’essere e nodo della possi­
bilità metafisica dell’esistenza del molteplice, è anche radice della condizione 
ontologica del male. È allora evidente come tale concezione derivi da una 
corretta posizione del problema della negazione, che Proclo ha ritrovato 
nella nozione di non-essere presentata nel Sofista platonico.

Claudia Gianturco

340

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333 - am 22.01.2026, 16:44:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991367-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

