Das Geheimnis der Munze

AXEL T. PAUL'

Rezension zu Bernbard Lanm (2006): Heiliges Geld. Eine historische Untersuchung iiber den
sakralen Ursprung des Geldes, Berlin: Semele.

Das Geld als Gott unserer Zeit zu bezeichnen, den Kapitalismus als Gottesdienst zu
interpretieren oder die Geldwirtschaft irgendwie mit Religion in Zusammenhang zu
bringen, ist ein seit Marx geldufiges, hdufig freilich eher assoziativ betriebenes als pri-
zise durchgefiihrtes und mit entsprechenden Einsichten gesegnetes Unterfangen.
Auch die historischen Konflikt- und Kreuzungspunkte von Geld und Religion, insbe-
sondere das kirchliche Wucherverbot und der Ablasshandel, sind hinreichend be-
kannt. Eine Herleitung des Geldes aus der Religion selbst — nicht die Substitution
dieser durch jenes, sondern vielmehr die Bedingung und Schaffung jenes durch diese
— ist jedoch selten und kommt in der Regel iiber Andeutungen nicht hinaus. Um so
erfreulicher ist es, den Neudruck eines kleinen 1924 erstmalig erschienenen, hier und
da zwar zitierten, der Sache nach aber zu Unrecht kaum zur Kenntnis genommenen
Buches anzeigen zu kénnen. Ja, ich mochte behaupten, dass Bernhard Laums Hez/ges
Geld fir die monetire Theorie von dhnlicher Bedeutung ist — das heil3t: es hitte sein
kénnen —, wie sie Marcel Mauss’ zeitgleich publizierter Untersuchung tber die Gabe
fir die Theorie des Tausches zukommt.

Laum trat an, mit seinem Buch die seinerzeit zwar nicht erst entstandene, gleichwohl
besonders heftig tobende Kontroverse zwischen Geld-Realisten und -Nominalisten,
das heil3t zwischen den Tausch- und Zahlungsmitteltheoretikern des Geldes, dadurch
zu schlichten, dass er im Rickgang auf die Urspriinge des altgriechischen als des fri-
hesten und fiir die weitere europiische Geschichte bestimmenden Geldes die zentra-
len Geldfunktionen, nidmlich Tausch- und Zahlungsmittel, Wertstandard und
-speicher zu sein, in einen zumindest zeitlichen Zusammenhang bringt. Der Streit
drehte sich im Kern darum, ob Geld in erster Linie ein Tauschmittel sei, das heil3t
einen materialen Eigenwert wenn nicht mehr besitzen, so doch besessen haben miisse,
um Kaufkraft zu entwickeln, oder aber ob Geld als bloBes Zeichen oder eben Zah-
lungsmittel anzusehen sei, das seinen Wert allein dadurch erhalte, dass eine politische
Autoritit seinen Gebrauch vorschreibe oder wenigstens nahe lege und seine Annahme
damit erzwinge. Dieser Streit hat sich seither keineswegs erledigt. Vielmehr schwelt er
zwischen Monetaristen und (Post-)Keynesianern bis heute fort. Und nicht zuletzt

PD Dr. Axel T. Paul, Institut fir Soziologie, Albert-Ludwigs Universitit Freiburg im Breisgau,
Rempattstrale 15, D-79098 Freuburg/Br., Tel.:+49-(0)761-203-3496, Fax: +49-(0)761-203-3493,
E-Mail: axel.paul@soziologic.uni-freiburg.de, Forschungsschwerpunkte: Wittschaftssoziologie,
Theorie der Gesellschaft, Historische Anthropologie, Afrika.

zfwu 7/3 (2006), 379-383 379

21673.216.95, am 14.01.2026, 20:08:57. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379

380

darin, dass Laum einen wesentlichen Beitrag leistet, das Problem zu historisieren, liegt
die Aktualitit seines Buches.

Zunichst hat es den Anschein, als umschiffe LLaum das Problem. Zu Recht betont er,
dass eine Geschichte des Geldes nur zu schreiben sei, sofern man tber einen Begriff
desselben verfiige, andererseits jedoch je nach Definition des Geldes oder definitori-
scher Privilegierung bestimmter Geldfunktionen ganz unterschiedliche Geldgeschich-
ten geschrieben werden kénnten. Laums Kniff besteht darin, sich auf die Suche nach
dem Ursprung einer weiteren Geldfunktion zu machen, die von keiner der beiden
streitenden Parteien analytisch favorisiert, implizit aber von beiden vorausgesetzt oder
mitgedacht wird: die Eigenschaft des Geldes, Werte zu messen. In der Tat gehort es
zu den geldtheoretisch groBen, von Positivisten freilich gerne tibergangenen Fragen,
wo und wie die Kategorie des wirtschaftlichen, quantifizierbaren und kommensurab-
len Werts iiberhaupt in die Welt tritt. Denn es ist alles anderes als selbstverstindlich
oder gar natirlich, dass den Dingen ein wirtschaftlicher, mit Hilfe eines ihnen duf3erli-
chen Mal3stabs zu messender Wert innewohnt oder anhaftet. Woher also rihrt diese
Vorstellung?

Daher, so Laum, dass die Griechen der homerischen Zeit, die ihren Gottern ihrer
Beschaffenheit und Verfassung nach genau bestimmte Rinder als Opfertiere schuldig
waren, diese durch dingliche Weihgaben ersetzten, deren Wert beziechungsweise Voll-
wertigkeit sich in nichts anderem als Rinderpreisen ausdriickte. Ein Normalmal3 oder
Wertstandard, welcher den Wert als 6konomischen gleichzeitig damit, dass er ihn
misst, allererst in die Welt setzt, sei zunichst im Verkehr der Menschen mit ihren
Gottern entstanden. Das Indiz, das Laum auf die Spur setzt, ist, dass in den Epen
Homers Werte, wenn berhaupt, dann in Rindern ausgedriickt werden. Von einem
Handel mit Rindern wie von Handel iiberhaupt als nennenswerter und fiir die Versor-
gung der Bevolkerung zentraler Aktivitit kann fiir das Griechenland der archaischen
Zeit — beschrieben werden in [/ias und Odyssee das 8. und 7. Jahrhundert v. Chr. — al-
lerdings keine Rede sein. Vielmehr war die Welt Homers eine des Gabentauschs. Das
Rind war ein heiliges Tier, das nicht anders als noch heute in Indien nicht aus wirt-
schaftlichen, sondern aus religisen Griinden gehalten wurde; es wurde den Géttern
geopfert. Entscheidend war, dass nicht alle, sondern nur Rinder mit bestimmten Ei-
genschaften geopfert werden durften, Rinder in Hinblick auf ihren Wert als Opfer
also mit anderen Rindern verglichen werden mussten. Daraus folgert Laum, dass die
Vorstellung von Wertgréfien der religiGsen Sphire entsprang.

In gewisser Hinsicht hatte der Streit um den Primat von Tausch- oder Zahlungsmittel-
funktion des Geldes sich damit erledigt. Denn je nachdem, wie die Menschen ihren
Opferverkehr mit den Goéttern interpretierten und ausgestalteten — sei es als unver-
gingliche, untilgbare und deswegen auf dauerhafte und regelmiflige Ableistung hin
angelegte Schuld, sei als Preis fir eine ganz bestimmte gottliche Leistung, als eine Art
Bestechung der Gotter — fungierte die Opfergabe, der Wertmesser 7 nuce, zugleich als
Zahlungs- beziehungsweise Tauschmittel. Den ersten Fall siecht Laum im antiken Rom
realisiert, in dem der Staat beziehungsweise der Kultus prizise vorschrieb, wann wem
welche Opfergaben darzubringen waren, wohingegen die Griechen Homers ein sehr
viel auf- und abgeklirteres Verhiltnis zu ihren Géttern pflegten und deren Gunst in
der Tat zu kaufen oder eben mit Hilfe von Opfergaben einzutauschen suchten.

21673.216.95, am 14.01.2026, 20:08:57. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379

Es fragt sich allerdings, ob Laum an dieser Stelle seiner im Prinzip richtigen Ableh-
nung allzu rationalistischer Deutungen frithantiker Phinomene zum Trotz nicht selbst
einem rationalistischen Missverstindnis aufsitzt. Denn es ist zweifelhaft, gerade die
Opferpraxis der homerischen, allem Krimergeist abholden Griechen als Handel anzu-
sprechen. Selbst wenn eine (unterstellte) Wertdquivalenz jetzt nicht, wie von Laum mit
guten Griinden angenommen, zwischen den Opfergaben selbst, sondern zwischen
Opfergabe und gottlicher Leistung bestanden haben sollte, wurden weder, wie im
Handel, Guter zeitgleich getauscht, noch existierte irgendein ,,Rechts*“-Anspruch des
Gebers auf Vergiitung des Opfers. Mit anderen Worten, insofern das Opfer eine spe-
zielle Form des Gabentauschs und eben keinen Handel darstellte, war das Opfergut
auch bei den Griechen kein Tausch-, sondern Zahlungsmittel.

Hinzu kommt, dass fir die Entwicklung des Geldes, das heif3t fiir die Vereinigung
verschiedener Geldfunktionen auf einen Gegenstand, weniger die Entlohnung der
Gotter als vielmehr der Priesterschaft entscheidende Bedeutung erlangte. Durch das
Opfermahl, die gemeinsame Feier des Opfers und vor allem die gleichmiBige Vertei-
lung des Fleisches — wohlgemerkt nicht die Verteilung véllig gleicher Stiicke, sondern
je bestimmter Anteile fiir je bestimmte Individuen; den Gottern hingegen stand nur
der Rauch zu! — wurde die Zugehorigkeit zur Gemeinschaft beschworen und ausge-
driickt. Umgekehrt besal3 jeder, der zur Gemeinschaft gehorte, ein Anrecht auf
(s)einen Anteil am gebratenen Rind. Einen besonderen, im Kultus festgelegten Teil
empfingen die Priester. So wie die Gétter symbolisch ein nur ihnen zugedachtes Op-
fer erhielten, bekamen die Priester real ein allein ihnen zustehendes Bratenstiick. Da-
mit war der Ubergang des Opferguts als Wertstandard und Zahlungsmittel von der
sakralen in die profane Sphire im Prinzip vollzogen.

Zu kliren freilich bleibt, wie genau und aus welchen Griinden sich die Verwandlung
von gebratenem Fleisch in Geld und spiter Miinzen abgespielt hat. Dass hier ein Zu-
sammenhang besteht, ist schon angesichts der etymologischen Verwandtschaft von
obelos/Bratspiel3 und obolos/Minze naheliegend. Laum argumentiert, dass es im Inte-
resse der Priesterschaft gelegen haben muss, das ihnen zuflieBende verderbliche
Fleisch vor seinem natiirlichen Schicksal zu bewahren und gegen andere Giiter des
tiglichen Bedarfs einzutauschen. Es lag mithin nahe, dass die Priester als Herren des
Verfahrens andere Gegenstinde als Rinder, das heiit Gegenstinde tberhaupt, zum
Opfergut bestimmten. Zu Hilfe gekommen sei ihnen bei dieser Operation ein spezi-
fisch griechischer ,,Trieb zu kiinstlerischer Gestaltung™ (110). Die vom magischen,
auch den Griechen des Altertums nicht fremden Denken unterstellte Identitit von
Bild und dargestelltem Gegenstand habe es moglich gemacht, anstelle realer Rinder
figtrliche Stellvertreter derselben zu opfern. Diese aber lieBen sich anders als Bra-
tenstiicke problemlos speichern und, insofern die priestetlichen Opferexperten ver-
mutlich ihre Herstellung monopolisierten, gegen von der Priesterschaft begehrte Ge-
genstinde eintauschen. Damit hitte das zunichst als Zahlungsmittel fungierende Op-
fergut die weitere und fiir Geld im Vollsinne wesentliche Eigenschaft eines Tausch-
mittel Ubernommen und wire darliber hinaus der immer wieder bemerkte Sachverhalt
aufgeklirt, warum die antiken Tempel die wichtigsten Marktplidtze waren: Nicht
Hindler hitten sekundir die Chancen genutzt, die sich aus der Versammlung vieler

zfwu 7/3 (2006), 379-383 381

21673.216.95, am 14.01.2026, 20:08:57. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379

382

zum gemeinsamen Opfer ergaben, sondern die Tempelherren selbst hitten den Dedi-
kanten den Handel sozusagen aufgendtigt.

Diese Erklirung ist elegant, wenn auch, wie Laum selbst einrdumt, nicht durchweg
durch Fakten gestiitzt. Weniger das Fehlen einer liickenlosen Beweiskette jedoch als
prinzipielle Uberlegungen scheinen mir den Argumentationsgang indes zu schwichen
oder zumindest zu relativieren: Birdet Laum der Priesterschaft nicht zuviel auf, wenn
er sie den Handel gewissermallen erfinden ldsst? Es ist zwar richtig, dass der Tausch-
handel eine im archaischen Griechenland marginale Rolle spielte und sich das Geld
nicht zwanglos aus diesem entwickelte, verkannt werden darf allerdings nicht, dass die
Epen Homers die Verhiltnisse des 8. und 7. Jahrhunderts nicht nur beschreiben, son-
dern auch ideologisch verzeichnen. Wohl stellte die Reziprozitit nach wie vor das
dominante Transaktionsprinzip dar, doch war sie, wovon etwa die andauernden Strei-
tereien um die Verteilung der Beute Zeugnis ablegen, problematisch geworden. Der
verfiigbare und ungleich verteilte Reichtum hatte lingst Unfrieden unter den Griechen
gesit. Ebenso entsprach die religiése Praxis nicht mehr den von Homer geschilderten
Riten; anstelle des gemeinsamen Opfermahls waren mehr und mehr individuelle
Weihgaben — hidufig in Form von Edelmetallen — getreten. Der aristokratische, alles
andere als selbstlose Gabentausch schickte sich an, das egalitire, vergemeinschaftende
Opfer zu tiberdecken. Die Tempel hiuften also Schitze an, auch ohne dass die Pries-
ter zuvor ein religiéses Zahlungsmittel in Umlauf zu setzen gezwungen waren.

Und iiberhaupt, was trat, nachdem die Priesterschaft das Schlachtopfer durch symbo-
lische Opfergaben ersetzt hatte, an die Stelle der Verteilung des Fleisches? Die Vertei-
lung von Opfersymbolen? Wie sollten die Priester diese den Dedikanten dann aber
noch zum Tausch anbieten kdénnen? Kann es nicht sein, dass ein wie auch immer
randstindiger Handel nicht erst durch die Versorgungsnéte der Priester und deren
Findigkeit in die Welt gelangte, sondern vielmehr durch das Hinzutreten eines in der
Tat anderswo als auf dem Markt entstandenen Zahlungsmittels wachgekisst wurde?
Kann es nicht sein, dass die auch religiése Krise der homerischen Zeit, das heif3t die
der altgriechischen Opferidee und -praxis widrige Verwandlung der Tempel in Schatz-
speicher, in Horte insbesondere der ihnen von reichen Individuen zugedachten Silber-
und Goldgeschenke zugleich die Voraussetzung ihrer politischen Ldsung enthielt?
War es nicht die Leistung der po/is, beispielhaft verkorpert in Solons Reformen, die
durch materielle Ungleichheiten und permanente Rachefehden in ihren Grundfesten
erschiitterte Gemeinschaft der Griechen dadurch vor der Auflésung zu retten, dass
einerseits in gewogenem Silber nominierte Steuerpflichten und 6ffentliche Strafen an
die Stelle von Bestechung und Selbstjustiz traten, andererseits jedoch die Biirger der
Stadt durch regelmiBige, der religidsen Verteilung des Fleisches analoge beziehungs-
weise abgeschaute Ausschiittungen von Silber am akkumulierten Reichtum des unter
staatlicher Verwaltung stehenden Tempels beteiligt wurden?

Die poleis des 6. Jahrhunderts kannten und benutzten Silber als ungemitinztes Zah-
lungs- und Tauschmittel. Die immer noch beachtliche Leistung der religiésen Autori-
titen wire es dann gewesen, den ihnen zugeflossenen und politisch verteilten metalli-
schen Reichtum als Opfersubstitut akzeptiert und ihm damit die fir seine Verbrei-
tung, seine Nutzung als allgemeines Tausch- und Zahlungsmittel notige Weihe gege-
ben zu haben. Mit anderen Worten: Nicht oder wenigstens nicht allein die Erfindung

21673.216.95, am 14.01.2026, 20:08:57. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379

religiGs-ritueller Zahlungsmittel hitte den Gebrauch dieser auch als Tauschmittel aus
sich hervorgetrieben, sondern die religiése Beglaubigung einer politischen Praxis hitte
dem wirtschaftlichen Gebrauch von Silber als eines allgemeinen, weil standardisierten
Wertspeichers und Tauschmittels den Weg gewiesen und den eben aufgrund des Feh-
lens von Geld immer noch unbeholfenen Handel in Schwung gebracht.

Eine solche Erklirung wiirde im Ubrigen plausibel machen, warum die Erfindung der
Miinze, wie von Laum zwar behauptet, aber nicht ausgewiesen, nicht blof3 formal,
sondern auch und gerade sachlich eine entscheidende Etappe in der Evolution des
Geldes darstellt. Denn — und eben darin liegt das eigentlich Heilige der Munze, ihr
religiéser Mehrwert, wenn man so will — der Prigestempel symbolisierte mehr als das
Gewicht oder den Feingehalt eines Geldstiicks; er verburgte seine Akzeptanz als Zah-
lungs- und damit indirekt auch als Tauschmittel. Er standardisierte ein nur erst ir-
gendwie wertvolles Material und trieb damit, dass er sie einkleidete, die (Geld-)Idee
einer unsichtbaren, homogenen Wertidee gewissermallen riickwirkend aus sich heraus.
Die Minze war damit in zweifachem Sinne ein gemtnztes Stiick Glauben: Glaube
daran, dass es so etwas wie Wert an sich tiberhaupt gibt, und Glaube daran, dass ande-
re ihn teilen. In der Tat war die Erfindung der Miinze eine Revolution, nur wusste
Laum nicht recht zu sagen, warum.

Diesen Einwinden zum Trotz bleibt der Laumsche Gedanke, bleibt die Geschichte,
die er von den antiken Anfingen unseres Geldes erzihlt, im Kern korrekt. Es ist wohl
Ubertrieben zu sagen, angesichts der Hartnickigkeit, mit der sich Fabeln auch im
Reich der Wissenschaft halten, dass der historischen Geldforschung und der Geldthe-
orie so mancher Um- und Irrweg erspart geblieben wire, hitte man Laum nur friher
gelesen. Gerade deswegen jedoch ist die Neuauflage seines Buches so wichtig. Eben
weil Aufklirung tiber das Geld nach wie vor Not tut, sind seinem Buch viele Leser zu
winschen.

zfwu 7/3 (2006), 379-383 383

21673.216.95, am 14.01.2026, 20:08:57. © Inhalt.
mit, far oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379

