
zfwu 7/3 (2006), 379-383 379

Das Geheimnis der Münze 

AXEL T. PAUL*

Rezension zu Bernhard Laum (2006): Heiliges Geld. Eine historische Untersuchung über den 
sakralen Ursprung des Geldes, Berlin: Semele. 

Das Geld als Gott unserer Zeit zu bezeichnen, den Kapitalismus als Gottesdienst zu 
interpretieren oder die Geldwirtschaft irgendwie mit Religion in Zusammenhang zu 
bringen, ist ein seit Marx geläufiges, häufig freilich eher assoziativ betriebenes als prä-
zise durchgeführtes und mit entsprechenden Einsichten gesegnetes Unterfangen. 
Auch die historischen Konflikt- und Kreuzungspunkte von Geld und Religion, insbe-
sondere das kirchliche Wucherverbot und der Ablasshandel, sind hinreichend be-
kannt. Eine Herleitung des Geldes aus der Religion selbst – nicht die Substitution 
dieser durch jenes, sondern vielmehr die Bedingung und Schaffung jenes durch diese 
– ist jedoch selten und kommt in der Regel über Andeutungen nicht hinaus. Um so 
erfreulicher ist es, den Neudruck eines kleinen 1924 erstmalig erschienenen, hier und 
da zwar zitierten, der Sache nach aber zu Unrecht kaum zur Kenntnis genommenen 
Buches anzeigen zu können. Ja, ich möchte behaupten, dass Bernhard Laums Heiliges 
Geld für die monetäre Theorie von ähnlicher Bedeutung ist – das heißt: es hätte sein 
können –, wie sie Marcel Mauss’ zeitgleich publizierter Untersuchung über die Gabe 
für die Theorie des Tausches zukommt. 
Laum trat an, mit seinem Buch die seinerzeit zwar nicht erst entstandene, gleichwohl 
besonders heftig tobende Kontroverse zwischen Geld-Realisten und -Nominalisten, 
das heißt zwischen den Tausch- und Zahlungsmitteltheoretikern des Geldes, dadurch 
zu schlichten, dass er im Rückgang auf die Ursprünge des altgriechischen als des frü-
hesten und für die weitere europäische Geschichte bestimmenden Geldes die zentra-
len Geldfunktionen, nämlich Tausch- und Zahlungsmittel, Wertstandard und  
-speicher zu sein, in einen zumindest zeitlichen Zusammenhang bringt. Der Streit 
drehte sich im Kern darum, ob Geld in erster Linie ein Tauschmittel sei, das heißt 
einen materialen Eigenwert wenn nicht mehr besitzen, so doch besessen haben müsse, 
um Kaufkraft zu entwickeln, oder aber ob Geld als bloßes Zeichen oder eben Zah-
lungsmittel anzusehen sei, das seinen Wert allein dadurch erhalte, dass eine politische 
Autorität seinen Gebrauch vorschreibe oder wenigstens nahe lege und seine Annahme 
damit erzwinge. Dieser Streit hat sich seither keineswegs erledigt. Vielmehr schwelt er 
zwischen Monetaristen und (Post-)Keynesianern bis heute fort. Und nicht zuletzt 

________________________ 
*  PD Dr. Axel T. Paul, Institut für Soziologie, Albert-Ludwigs Universität Freiburg im Breisgau, 

Rempartstraße 15, D-79098 Freuburg/Br., Tel.:+49-(0)761-203-3496, Fax: +49-(0)761-203-3493, 
E-Mail: axel.paul@soziologie.uni-freiburg.de, Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftssoziologie, 
Theorie der Gesellschaft, Historische Anthropologie, Afrika. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 20:09:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379


380

darin, dass Laum einen wesentlichen Beitrag leistet, das Problem zu historisieren, liegt 
die Aktualität seines Buches. 
Zunächst hat es den Anschein, als umschiffe Laum das Problem. Zu Recht betont er, 
dass eine Geschichte des Geldes nur zu schreiben sei, sofern man über einen Begriff 
desselben verfüge, andererseits jedoch je nach Definition des Geldes oder definitori-
scher Privilegierung bestimmter Geldfunktionen ganz unterschiedliche Geldgeschich-
ten geschrieben werden könnten. Laums Kniff besteht darin, sich auf die Suche nach 
dem Ursprung einer weiteren Geldfunktion zu machen, die von keiner der beiden 
streitenden Parteien analytisch favorisiert, implizit aber von beiden vorausgesetzt oder 
mitgedacht wird: die Eigenschaft des Geldes, Werte zu messen. In der Tat gehört es 
zu den geldtheoretisch großen, von Positivisten freilich gerne übergangenen Fragen, 
wo und wie die Kategorie des wirtschaftlichen, quantifizierbaren und kommensurab-
len Werts überhaupt in die Welt tritt. Denn es ist alles anderes als selbstverständlich 
oder gar natürlich, dass den Dingen ein wirtschaftlicher, mit Hilfe eines ihnen äußerli-
chen Maßstabs zu messender Wert innewohnt oder anhaftet. Woher also rührt diese 
Vorstellung?
Daher, so Laum, dass die Griechen der homerischen Zeit, die ihren Göttern ihrer 
Beschaffenheit und Verfassung nach genau bestimmte Rinder als Opfertiere schuldig 
waren, diese durch dingliche Weihgaben ersetzten, deren Wert beziehungsweise Voll-
wertigkeit sich in nichts anderem als Rinderpreisen ausdrückte. Ein Normalmaß oder 
Wertstandard, welcher den Wert als ökonomischen gleichzeitig damit, dass er ihn 
misst, allererst in die Welt setzt, sei zunächst im Verkehr der Menschen mit ihren 
Göttern entstanden. Das Indiz, das Laum auf die Spur setzt, ist, dass in den Epen 
Homers Werte, wenn überhaupt, dann in Rindern ausgedrückt werden. Von einem 
Handel mit Rindern wie von Handel überhaupt als nennenswerter und für die Versor-
gung der Bevölkerung zentraler Aktivität kann für das Griechenland der archaischen 
Zeit – beschrieben werden in Ilias und Odyssee das 8. und 7. Jahrhundert v. Chr. – al-
lerdings keine Rede sein. Vielmehr war die Welt Homers eine des Gabentauschs. Das 
Rind war ein heiliges Tier, das nicht anders als noch heute in Indien nicht aus wirt-
schaftlichen, sondern aus religiösen Gründen gehalten wurde; es wurde den Göttern 
geopfert. Entscheidend war, dass nicht alle, sondern nur Rinder mit bestimmten Ei-
genschaften geopfert werden durften, Rinder in Hinblick auf ihren Wert als Opfer 
also mit anderen Rindern verglichen werden mussten. Daraus folgert Laum, dass die 
Vorstellung von Wertgrößen der religiösen Sphäre entsprang. 
In gewisser Hinsicht hatte der Streit um den Primat von Tausch- oder Zahlungsmittel-
funktion des Geldes sich damit erledigt. Denn je nachdem, wie die Menschen ihren 
Opferverkehr mit den Göttern interpretierten und ausgestalteten – sei es als unver-
gängliche, untilgbare und deswegen auf dauerhafte und regelmäßige Ableistung hin 
angelegte Schuld, sei als Preis für eine ganz bestimmte göttliche Leistung, als eine Art 
Bestechung der Götter – fungierte die Opfergabe, der Wertmesser in nuce, zugleich als 
Zahlungs- beziehungsweise Tauschmittel. Den ersten Fall sieht Laum im antiken Rom 
realisiert, in dem der Staat beziehungsweise der Kultus präzise vorschrieb, wann wem 
welche Opfergaben darzubringen waren, wohingegen die Griechen Homers ein sehr 
viel auf- und abgeklärteres Verhältnis zu ihren Göttern pflegten und deren Gunst in 
der Tat zu kaufen oder eben mit Hilfe von Opfergaben einzutauschen suchten. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 20:09:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379


zfwu 7/3 (2006), 379-383 381

Es fragt sich allerdings, ob Laum an dieser Stelle seiner im Prinzip richtigen Ableh-
nung allzu rationalistischer Deutungen frühantiker Phänomene zum Trotz nicht selbst 
einem rationalistischen Missverständnis aufsitzt. Denn es ist zweifelhaft, gerade die 
Opferpraxis der homerischen, allem Krämergeist abholden Griechen als Handel anzu-
sprechen. Selbst wenn eine (unterstellte) Wertäquivalenz jetzt nicht, wie von Laum mit 
guten Gründen angenommen, zwischen den Opfergaben selbst, sondern zwischen 
Opfergabe und göttlicher Leistung bestanden haben sollte, wurden weder, wie im 
Handel, Güter zeitgleich getauscht, noch existierte irgendein „Rechts“-Anspruch des 
Gebers auf Vergütung des Opfers. Mit anderen Worten, insofern das Opfer eine spe-
zielle Form des Gabentauschs und eben keinen Handel darstellte, war das Opfergut 
auch bei den Griechen kein Tausch-, sondern Zahlungsmittel. 
Hinzu kommt, dass für die Entwicklung des Geldes, das heißt für die Vereinigung 
verschiedener Geldfunktionen auf einen Gegenstand, weniger die Entlohnung der 
Götter als vielmehr der Priesterschaft entscheidende Bedeutung erlangte. Durch das 
Opfermahl, die gemeinsame Feier des Opfers und vor allem die gleichmäßige Vertei-
lung des Fleisches – wohlgemerkt nicht die Verteilung völlig gleicher Stücke, sondern 
je bestimmter Anteile für je bestimmte Individuen; den Göttern hingegen stand nur 
der Rauch zu! – wurde die Zugehörigkeit zur Gemeinschaft beschworen und ausge-
drückt. Umgekehrt besaß jeder, der zur Gemeinschaft gehörte, ein Anrecht auf 
(s)einen Anteil am gebratenen Rind. Einen besonderen, im Kultus festgelegten Teil 
empfingen die Priester. So wie die Götter symbolisch ein nur ihnen zugedachtes Op-
fer erhielten, bekamen die Priester real ein allein ihnen zustehendes Bratenstück. Da-
mit war der Übergang des Opferguts als Wertstandard und Zahlungsmittel von der 
sakralen in die profane Sphäre im Prinzip vollzogen. 
Zu klären freilich bleibt, wie genau und aus welchen Gründen sich die Verwandlung 
von gebratenem Fleisch in Geld und später Münzen abgespielt hat. Dass hier ein Zu-
sammenhang besteht, ist schon angesichts der etymologischen Verwandtschaft von 
obelos/Bratspieß und obolos/Münze naheliegend. Laum argumentiert, dass es im Inte-
resse der Priesterschaft gelegen haben muss, das ihnen zufließende verderbliche 
Fleisch vor seinem natürlichen Schicksal zu bewahren und gegen andere Güter des 
täglichen Bedarfs einzutauschen. Es lag mithin nahe, dass die Priester als Herren des 
Verfahrens andere Gegenstände als Rinder, das heißt Gegenstände überhaupt, zum 
Opfergut bestimmten. Zu Hilfe gekommen sei ihnen bei dieser Operation ein spezi-
fisch griechischer „Trieb zu künstlerischer Gestaltung“ (110). Die vom magischen, 
auch den Griechen des Altertums nicht fremden Denken unterstellte Identität von 
Bild und dargestelltem Gegenstand habe es möglich gemacht, anstelle realer Rinder 
figürliche Stellvertreter derselben zu opfern. Diese aber ließen sich anders als Bra-
tenstücke problemlos speichern und, insofern die priesterlichen Opferexperten ver-
mutlich ihre Herstellung monopolisierten, gegen von der Priesterschaft begehrte Ge-
genstände eintauschen. Damit hätte das zunächst als Zahlungsmittel fungierende Op-
fergut die weitere und für Geld im Vollsinne wesentliche Eigenschaft eines Tausch-
mittel übernommen und wäre darüber hinaus der immer wieder bemerkte Sachverhalt 
aufgeklärt, warum die antiken Tempel die wichtigsten Marktplätze waren: Nicht 
Händler hätten sekundär die Chancen genutzt, die sich aus der Versammlung vieler 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 20:09:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379


382

zum gemeinsamen Opfer ergaben, sondern die Tempelherren selbst hätten den Dedi-
kanten den Handel sozusagen aufgenötigt. 
Diese Erklärung ist elegant, wenn auch, wie Laum selbst einräumt, nicht durchweg 
durch Fakten gestützt. Weniger das Fehlen einer lückenlosen Beweiskette jedoch als 
prinzipielle Überlegungen scheinen mir den Argumentationsgang indes zu schwächen 
oder zumindest zu relativieren: Bürdet Laum der Priesterschaft nicht zuviel auf, wenn 
er sie den Handel gewissermaßen erfinden lässt? Es ist zwar richtig, dass der Tausch-
handel eine im archaischen Griechenland marginale Rolle spielte und sich das Geld 
nicht zwanglos aus diesem entwickelte, verkannt werden darf allerdings nicht, dass die 
Epen Homers die Verhältnisse des 8. und 7. Jahrhunderts nicht nur beschreiben, son-
dern auch ideologisch verzeichnen. Wohl stellte die Reziprozität nach wie vor das 
dominante Transaktionsprinzip dar, doch war sie, wovon etwa die andauernden Strei-
tereien um die Verteilung der Beute Zeugnis ablegen, problematisch geworden. Der 
verfügbare und ungleich verteilte Reichtum hatte längst Unfrieden unter den Griechen 
gesät. Ebenso entsprach die religiöse Praxis nicht mehr den von Homer geschilderten 
Riten; anstelle des gemeinsamen Opfermahls waren mehr und mehr individuelle 
Weihgaben – häufig in Form von Edelmetallen – getreten. Der aristokratische, alles 
andere als selbstlose Gabentausch schickte sich an, das egalitäre, vergemeinschaftende 
Opfer zu überdecken. Die Tempel häuften also Schätze an, auch ohne dass die Pries-
ter zuvor ein religiöses Zahlungsmittel in Umlauf zu setzen gezwungen waren. 
Und überhaupt, was trat, nachdem die Priesterschaft das Schlachtopfer durch symbo-
lische Opfergaben ersetzt hatte, an die Stelle der Verteilung des Fleisches? Die Vertei-
lung von Opfersymbolen? Wie sollten die Priester diese den Dedikanten dann aber 
noch zum Tausch anbieten können? Kann es nicht sein, dass ein wie auch immer 
randständiger Handel nicht erst durch die Versorgungsnöte der Priester und deren 
Findigkeit in die Welt gelangte, sondern vielmehr durch das Hinzutreten eines in der 
Tat anderswo als auf dem Markt entstandenen Zahlungsmittels wachgeküsst wurde? 
Kann es nicht sein, dass die auch religiöse Krise der homerischen Zeit, das heißt die 
der altgriechischen Opferidee und -praxis widrige Verwandlung der Tempel in Schatz-
speicher, in Horte insbesondere der ihnen von reichen Individuen zugedachten Silber- 
und Goldgeschenke zugleich die Voraussetzung ihrer politischen Lösung enthielt? 
War es nicht die Leistung der polis, beispielhaft verkörpert in Solons Reformen, die 
durch materielle Ungleichheiten und permanente Rachefehden in ihren Grundfesten 
erschütterte Gemeinschaft der Griechen dadurch vor der Auflösung zu retten, dass 
einerseits in gewogenem Silber nominierte Steuerpflichten und öffentliche Strafen an 
die Stelle von Bestechung und Selbstjustiz traten, andererseits jedoch die Bürger der 
Stadt durch regelmäßige, der religiösen Verteilung des Fleisches analoge beziehungs-
weise abgeschaute Ausschüttungen von Silber am akkumulierten Reichtum des unter 
staatlicher Verwaltung stehenden Tempels beteiligt wurden? 
Die poleis des 6. Jahrhunderts kannten und benutzten Silber als ungemünztes Zah-
lungs- und Tauschmittel. Die immer noch beachtliche Leistung der religiösen Autori-
täten wäre es dann gewesen, den ihnen zugeflossenen und politisch verteilten metalli-
schen Reichtum als Opfersubstitut akzeptiert und ihm damit die für seine Verbrei-
tung, seine Nutzung als allgemeines Tausch- und Zahlungsmittel nötige Weihe gege-
ben zu haben. Mit anderen Worten: Nicht oder wenigstens nicht allein die Erfindung 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 20:09:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379


zfwu 7/3 (2006), 379-383 383

religiös-ritueller Zahlungsmittel hätte den Gebrauch dieser auch als Tauschmittel aus 
sich hervorgetrieben, sondern die religiöse Beglaubigung einer politischen Praxis hätte 
dem wirtschaftlichen Gebrauch von Silber als eines allgemeinen, weil standardisierten 
Wertspeichers und Tauschmittels den Weg gewiesen und den eben aufgrund des Feh-
lens von Geld immer noch unbeholfenen Handel in Schwung gebracht. 
Eine solche Erklärung würde im Übrigen plausibel machen, warum die Erfindung der 
Münze, wie von Laum zwar behauptet, aber nicht ausgewiesen, nicht bloß formal, 
sondern auch und gerade sachlich eine entscheidende Etappe in der Evolution des 
Geldes darstellt. Denn – und eben darin liegt das eigentlich Heilige der Münze, ihr 
religiöser Mehrwert, wenn man so will – der Prägestempel symbolisierte mehr als das 
Gewicht oder den Feingehalt eines Geldstücks; er verbürgte seine Akzeptanz als Zah-
lungs- und damit indirekt auch als Tauschmittel. Er standardisierte ein nur erst ir-
gendwie wertvolles Material und trieb damit, dass er sie einkleidete, die (Geld-)Idee 
einer unsichtbaren, homogenen Wertidee gewissermaßen rückwirkend aus sich heraus. 
Die Münze war damit in zweifachem Sinne ein gemünztes Stück Glauben: Glaube 
daran, dass es so etwas wie Wert an sich überhaupt gibt, und Glaube daran, dass ande-
re ihn teilen. In der Tat war die Erfindung der Münze eine Revolution, nur wusste 
Laum nicht recht zu sagen, warum. 
Diesen Einwänden zum Trotz bleibt der Laumsche Gedanke, bleibt die Geschichte, 
die er von den antiken Anfängen unseres Geldes erzählt, im Kern korrekt. Es ist wohl 
übertrieben zu sagen, angesichts der Hartnäckigkeit, mit der sich Fabeln auch im 
Reich der Wissenschaft halten, dass der historischen Geldforschung und der Geldthe-
orie so mancher Um- und Irrweg erspart geblieben wäre, hätte man Laum nur früher 
gelesen. Gerade deswegen jedoch ist die Neuauflage seines Buches so wichtig. Eben 
weil Aufklärung über das Geld nach wie vor Not tut, sind seinem Buch viele Leser zu 
wünschen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 20:09:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-379

