
4.	 Zum Geständniszwang süßer Sünden 		
	 oder die augustinische Doppelmoral 		
	 einer unreinen Genussgier

Unerwarte te Einl adung zu Fleisch- und Weingenuss

»Was mich in Furcht setzt«, gesteht Augustinus, ist »die Unreinheit der Genuss-
gier.«1 Und diese Furcht »plagt« das christliche Gewissen des großen Theologen 
»täglich«. Die augustinischen Bekenntnisse beschäftigen sich nicht mehr mit der 
urchristlichen Symbolkost; ihr Problem ist die kulinarische Lust einer gottfrom-
men Diät. Dabei bedient sich der heilig gesprochene Kirchenvater thematischer 
Vorlagen der platonisch-stoischen Lehre von der mäßigen Küche und deren Spei-
seplan. Er entwirft eine uns bekannte Szenerie, wenn er der vermeintlichen Un-
vernunft einer zur Genussgier reizenden Feinschmeckerei bewusst die Moral 
einer asketischen Essistenz entgegenhält. Entsprechend bezeichnet Augustinus 
jemanden, der »den Appetit des Gaumens und Bauches mäßigend, nicht zweimal 
am Tag isst«, als einen selbstbeherrschten »braven Menschen«.2 Dessen brave 
Ernährungsweise begnüge sich mit Gemüse, das mit Pökelfleisch gereicht wird; 
wobei man nicht unerwähnt lässt, dass das Gemüse nur »mit diesem Pökelfleisch 
bestrichen und gewürzt« sein soll, gerade so, wie es »zur Unterdrückung des 
Hungers ausreichend ist.« Außerdem muss der Durst »aus Gesundheitsfürsorge 
mit wenigstens zwei oder drei Portionen unverfälschtem Wein« gelöscht werden. 
Diesen ›sparsamen‹ Fleisch- und Weingenuss wünscht sich Augustin als Ideal 
für den »täglichen Lebensbedarf.« 

Die Moral eines richtigen Essens, die den Theologen beschäftigt, betrifft dem-
nach das intensiv reflektierte Gebot, einer fürchterlichen Genussgier widerstehen 
zu sollen, indem man sich in einem anspruchslosen Geschmack übt. Freilich 
steht ein solches Sollen, welches sich an den freien Willen des Menschen richtet, 
das eigene Ernährungsverhalten im Glauben an Gott zu verbessern, in einem 
eigenartigen Kontrast zu der augustinischen Erbsündenlehre, auf die näher ein-

1 | Augustinus, Bekenntnisse, X, 31.

2 | Augustinus, Vom wahren Zweck des Essens, 344f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens196

zugehen sein wird. Zunächst bleibt der bemerkenswerte Befund festzustellen, 
dass die augustinische Ernährungslehre keinen rigorosen Verzicht auf mögli-
cherweise moralisch unreinen Fleisch- und Weingenuss zum asketischen Kern 
der christlichen Pflicht erklärt.3 

Mit seiner moralischen Toleranz gegenüber einem solchen freizügigen Ge-
nussleben macht sich Augustin eine Ambivalenz des christlichen Glaubens auf 
eine Art zunutze, in welcher sich bereits eine tiefgreifende Revision der Lehre 
Christi abzeichnet. Eine Revision, für welche die augustinische Philosophie in-
nerhalb der Geschichte dieser Religion allgemein steht.4 So betrachtet Augusti-
nus – im Widerspruch zur mutmaßlich und tendenziell vegetarischen Ethik Jesu 
– unter dem »verderblichen Werk des Fleisches« ausgerechnet die Einverleibung 
von tierischem Fleisch nicht als »unrein«, sondern im Gegenteil als »reinen Ge-
nuss«. Um sich die wonnige Uneingeschränktheit wenigstens dieses Fleischver-
gnügens gegen vegetarische Enthaltsamkeitsgebote zu sichern, bringt er seine 
ganze bibelfeste Gelehrsamkeit auf und führt zur Rechtfertigung dieses kuli-
narischen Genusses an: »Ich weiß, dass dem Noe jede Art von Fleisch, die zur 
Nahrung dienen kann, zu essen erlaubt war, dass Elias an Fleischnahrung sich 
stärkte, dass Johannes, dem eine so wunderbare Enthaltungsgabe verliehen war, 
sich nicht verunreinigte an tierischen Wesen, an den Heuschrecken, die ihm zur 
Speise dienten.«5 

Anstatt der religiösen Kritik an einer solchen Omniphagie der Menschen und 
einer gegenüber dem Mitgeschöpf Tier alles andere als asketischen Enthaltung 
stellt der Kirchenlehrer einen ganz anderen Sachverhalt in den Mittelpunkt sei-
nes Ideals eines christlichen Essens. Das ist die moralisch weniger grundsätz-
liche und rein quantitative Problematik eines zu üppigen Genusslebens. Die in 
diesem Sinne maßlosen und als unchristlich verurteilten Ernährungsgewohnhei-
ten werden von Augustinus, dessen Einfluss auf die Ideenentwicklung des abend-
ländischen Christentums seit über eineinhalb Jahrtausenden den jedes anderen 

3 | Tatsächlich wird im Bericht des Apostels Paulus die Erlaubnis ausgesprochen, im Prin-

zip alles und sogar ( jede Ar t von) Fleisch zu essen: »Alles, was feil ist auf dem Fleischmarkt, 

das esset, und forschet nicht, auf das ihr das Gewissen verschonet.« (1. Kor 10, 25) An an-

derer Stelle kommentier t Paulus allerdings einschränkend, diese Freiheit gelte nur, sofern 

niemand dagegen etwas einwende oder das eigene Gewissen sich nicht widersetze: »Es ist 

zwar alles rein; aber es ist nicht gut dem, der es isst mit einem Anstoß seines Gewissens. Es 

ist besser, du essest kein Fleisch und trinkest keinen Wein und tuest nichts, daran sich dein 

Bruder stößt oder ärgert oder schwach wird. Wer aber darüber zweifelt, und isst doch, der 

ist verdammt.« (Römer 14, 20-23) Der individuelle Fleischgenuss bleibt deshalb ein Pro-

blem: »Darum, so die Speise meinen Bruder ärgert, wollte ich nimmermehr Fleisch essen, 

auf dass ich meinen Bruder nicht ärgere.« (1. Kor 8, 13)

4 | Vgl. Flasch, Augustin; Pagels, Theologie der Sünde; Wills, Augustinus.

5 | Augustinus, Bekenntnisse, X, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 197

Theologen übersteigt6, in den Einzelheiten phantasievoll ausgemalt. So nimmt 
ein solcher unchristlicher Genussmensch »vielleicht zur neunten Stunde unge-
niert ausgewählte, ausländische Früchte, in vielen Gängen variiert und mit reich-
lich Pfeffer versetzt, zu sich und wird das gleiche zu Beginn der Nacht speisen; 
er wird dazu vielleicht Met trinken, süßen Traubensekt und Säfte von mehreren 
ausgepreßten Obstsorten, die die Art von Wein genügend nachahmen, ihn dabei 
aber an Lieblichkeit übertreffen; und er trinkt nicht soviel, wie ihn dürstet, son-
dern wie ihm beliebt; und er sorgt dafür, dass ihm das täglich gewährt werde, und 
genießt solchen Lebensstandard und Luxus vollständig, mit keiner Notwendig-
keit, aber mit großer Lust.«7 

Diese Ausführungen lassen an Deutlichkeit nichts vermissen: Was Essen und 
Trinken anbelangt, verhält sich christlich oder tugendhaft, wer sich jeder Fein-
schmeckerei enthält und dem Kulinarischen eine möglichst minimale Bedeu-
tung im alltäglichen Leben beimisst; von der Heiligungsregel fällt ab, wer »nach 
dem Genuss von Pilzen, Reis, Trüffel, Kuchen, Süßwein, Pfeffer, Laser mit einem 
zum Platzen vollen Bauch unter Dankbezeigung rülpst und täglich solches ver-
langt«. Die Moral dieses kurzen programmatischen Lehrstücks löst Augustinus 
an seine zeitlose Leserschaft gewendet mit den Worten auf: »Ich glaube nicht, 
dass ihr so blind seid, diesen Fresser jenem mit sparsamen Fleisch- und Wein-
genuss vorzuziehen. […] Was nämlich ist verzerrter als diese Verkehrung? Was 
wahnsinniger?« (Ebd.) 

Das Wertesystem, das diesem Urteil zugrunde liegt, steht in erkennbarer Kon-
tinuität zum Mäßigungsgebot der antiken Philosophen, welches sich gegen den 
geschmacklichen Unsinn einer prahlerischen Küche und unvernünftigen Völle-
rei richtet. Auch die von dem Kirchenoberhaupt Gregor verfasste Schrift Mora-
lia aus dem 6. Jahrhundert ist der traditionellen Diätmoral verpflichtet. Gregors 
Tugendlehre listet fünf Arten der Unmäßigkeit auf: Man kann sündigen, indem 
man vor den Mahlzeiten nascht; indem man zu teuer und aufwändig speist; in-
dem man zu viel in sich hineinstopft und das Essen zu gierig verschlingt; oder 
sich an zu raffinierten Gerichten labt.8

Die augustinische Ernährungslehre verschränkt die Normativität des Essens 
primär mit gesundheitlichen Heil. Wird dem »täglichen Schwund von Leibes-
stoff« und der sich daraus natürlich ergebenen, »notwendigen Sorge für den 
Leib« auf eine diätetisch angemessene Art Abhilfe geschaffen, offenbare sich 
darin eine gottgefällige Form der Sättigung. Auf diese Weise würde man sich 
»die Nahrungsmittel als Heilmittel einverleiben.«9 Doch der Theologe begründet 
seine diätetische Moral weder mithilfe der platonischen Philosophie noch mit der 
hippokratischen Medizin. Zwar beruht Augustinus’ eigene Ausbildung auf soli-

6 | Vgl. Pagels, Theologie der Sünde, 258.

7 | Augustinus, Vom wahren Zweck des Essens, 344.

8 | Vgl. Gregor der Große, in Rigotti, Philosophie in der Küche, 111.

9 | Augustinus, Bekenntnisse, X, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens198

den Kenntnissen der hellenistischen Tradition, aber der gläubige Christ verwirft 
diese als »heidnische Weisheiten«, um alleine »Gottes Lehre« zu empfangen. Die 
programmatische Abkehr von seinem ehemals regen Interesse beispielsweise an 
Ciceros Philosophie wird mit den (biblischen) Worten begründet: »Sehet zu, dass 
euch niemand einfange durch Philosophie und leere Trügerei, die auf mensch-
liche Überlieferung sich gründet, auf die Naturmächte dieser Welt, und nicht 
auf Christus, in dem doch allein die ganze Fülle der Gottheit leibhaftig wohnt!« 
(Ebd., III, 4) Dementsprechend ist es für das römische Christentum insgesamt 
keineswegs selbstverständlich, dass christliche Gelehrte und Ärzte die antike 
Gesundheitslehre zu Rate ziehen, obwohl diese zugleich allgegenwärtig ist. So 
werden bis ins frühe Mittelalter hinein immer wieder die Legitimation der grie-
chisch-römischen Heilkunst sowie der Wert und die Notwendigkeit der Gesund-
heit (eines ohnehin sündhaften und unheilbar heillosen Leibes) hinterfragt. Ent-
sprechend fragt ein anonymer Zeitgenosse Augustinus: »Wenn die Medizin der 
Menschen soviel nützt, wie konnte es dann geschehen, dass man ihre Erfindung 
Nichtchristen verdankt?«10 

Wie bereits im römischen Stoizismus angelegt, bewertet auch die augustini-
sche Ernährungslehre die Gesundheit letztlich nicht als das ethische Ziel einer 
maßvollen Ernährung, die insofern ein konstitutiver (physischer) Teil eines guten 
Lebens der Menschen wäre. (Siehe II.2) Im Gegensatz zu der hippokratischen 
Würdigung eines gesund ernährten Körpers und eines physischen Wohllebens 
oder ›Heils‹ ist in der religiösen Gedankenwelt des Augustinus das Gesundsein 
und Sattsein lediglich eine unvermeidbare biologische Voraussetzung für das 
›einzig wahre‹ geistliche Leben – was die platonisch-aristotelische Geistmetaphy-
sik erkennbar variiert. Daher geht es der augustinisch-christlichen Tugendlehre 
einer gesunden Küche nicht um die Gesundheit als höchstes Gut, sondern dar-
um, sich durch ein mäßiges Essen und Trinken und einer entsprechend kulina-
risch-asketischen Lebensweise moralisch richtig (christlich) zu verhalten. Und 
eben darin, diese Diät-Ethik in der alltäglichen Ernährungspraxis nicht einhalten 
zu können und darin sündig zu werden, sieht Augustinus die eigentliche Crux. 

Der heilig gesprochene Mann spricht sein Problem direkt an: Denn, so sein 
gastroanalytischer Beichtbericht, »auch wenn man nur des Lebens wegen isst und 
trinkt, gesellt sich doch als Begleiterin eine gefährliche Wohlempfindung bei, ja 
sie gewinnt zumeist den Vorsprung, dass nun der Lust wegen das geschieht, wo-
von ich sage, ja auch möchte, ich täte es nur der Gesundheit wegen.«11 Wortreich 
enthüllt und gesteht der arme Sünder seinem Herrn die eigene Essstörung, die 
in bereitwilligen Selbsttäuschungen, theologischen Rationalisierungen, gieriger 
Glut und unwiderstehlichen Heißhungerattacken hervorbrechen: »Und oft ist es 
ungewiß, ob die notwendige Sorge für den Leib Hilfe verlangt oder täuschende 
Esslust bedient sein will. Diese Ungewißheit erfreut die unglückliche Seele, auf 

10 | Vgl. Bergdolt, Leib und Seele, 119.

11 | Augustinus, Bekenntnisse, X, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 199

sie fußend, ersinnt sie eine vorschützende Entschuldigung, indem sie sich freut, 
dass es ihr nicht klar sei, wie viel die maßhaltende Sorge für die Gesundheit ver-
lange, um so das, was aus Leckerei geschieht, zu verstecken hinter dem Vorwand, 
es geschehe nur zum Wohl. Diesen Versuchungen versuche ich täglich zu wider-
stehen, rufe deine Hand an und wälze all meine Glut auf dich, weil ich hierüber 
noch nicht sichern Rat weiß.« (Ebd.) 

Die augustinischen Bekenntnisse sind voll von Äußerungen dieser Ratlosig-
keit gegenüber der »Fleischeslust« (ebd., III, 6) – eines »Fleisches, das wider den 
Geist gelüstet« (VIII, 6), gegenüber der »Schwäche meines Fleisches« (IX, 13), 
der »Gaumenlust« und »Genussgier« (X, 31), der »Begierde, mich zu sättigen in 
höllischen Genüssen« (II, 1), der »Fesseln des Genusses« (III, 1), der »Sättigung 
unersättlicher Begierde« (I, 13), der »verderblichen Werke des Fleisches« und ihrer 
»Versuchungen«. Gerade die »fürchterliche Genussgier« des Essens spinnt einen 
»Fallstrick der Begehrlichkeit« (X, 31), der der unglücklichen Seele eine größere 
Sorge um sich abverlangt als die sexuellen Lüste. Der Grund ist abgründig: Denn 
beim Essen, lässt uns Augustinus wissen, gelänge es ihm »nicht durch Willens-
entschluss auf einmal abzubrechen und nicht mehr darauf zurückzukommen, 
wie ich es beim geschlechtlichen Umgang vermochte.« (Ebd.) – Mit dieser Gast-
rologie des Begehrens verlagert Augustinus die urchristliche Gastrotheologie: An 
die Stelle eines Denkens, das um die Mahlgemeinschaft kreist, tritt die unent-
wegte Sorge um die richtige Diät. 

Wie Foucault in seiner Geschichte zur antiken Sexualmoral herausarbeitet, 
hat »eine merkliche Evolution, die sich im christlichen Mönchtum ankündigt, 
stattfinden müssen, damit die Sorge um den Sex gleichgewichtig wird derjenigen 
um die Nahrung.« Und der Tag, fügt der Moralgenealoge Foucault hinzu, »an 
dem die Unruhe um den Sex und sein Regime in signifikanter Weise über die 
Strenge der Speisevorschriften hinausgeht, wird ein wichtiger Augenblick für die 
Geschichte der Ethik in den europäischen Gesellschaften sein.«12 Zwar setzt sich 
bei Augustinus bereits diese langsame Entwicklung von der Privilegierung der 
Enthaltung gegenüber dem Essen, dem Appetit, hin zum Interesse für Sexualität 
in Gang. So nehmen seine Bekenntnisse über die jugendlichen Mühen, die eige-
nen sexuellen Triebregungen zu bändigen, deutlich mehr Raum in seiner Selbst-
thematisierung ein als seine moralischen Problematisierungen der Essbegierden. 
Seine Konfessionen dokumentieren daher eine zunehmende Unruhe gegenüber 
der sexuellen Fleischeslust sowie den moralischen Zwang zu einem »Geständ-
nis des Fleisches« (Foucault). Gleichwohl ist an Augustinus’ Ausführungen zur 
Fleischeslust (im Sinne der Gaumenlust und der kulinarischen Genussgier) un-
verkennbar, dass zu diesem Zeitpunkt der abendländischen Kulturgeschichte das 
Essvergnügen der moralphilosophischen Reflexion immer noch die größere Sor-
ge bereitet als der Gebrauch der sexuellen Lüste.

12 | Foucault, Sorge um sich, 185.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens200

Grosses L aster und höchstes Übel

Trotz der beschriebenen Kontinuitäten der asketischen Ideale der klassischen 
Diätmoral, die von Platon bis Augustinus reicht, taucht mit der augustinischen 
Theologie schlechterdings ein neues Diskurselement in der Genealogie der west-
lichen Ethik auf, das einen veränderten Ton gegenüber der Frage des Essens an-
schlägt. Denn selbst in der einfachsten Kost – wie Gemüse mit Pökelfleisch oder 
sogar nur Linsenmus und Brot, deren Genuss ein stoisches Gemüt noch glück-
lich gemacht hätte und so oder so zu einem heiligen Mahl gehörte, wie es unter 
den ersten Christen üblich war – selbst in einfachster Kost steckt für den christ-
lichen Glauben, den Augustinus predigt, schon der Teufel. »Ich weiß, dass Esau 
sich durch die Gier nach Linsenmus betören ließ, dass ein David das Gelüste 
nach einem Trunk Wasser sich zum Vorwurf machte und dass unser König nicht 
mit Fleisch, sondern mit Brot versucht wurde.«13 Der Kirchenlehrer sieht in der 
Unreinheit und in dem Unheil des kulinarischen Wohllebens eine gefährliche 
Lust, gegenüber deren vernunftwidrigen Versuchungen es weniger ein gesundes 
Mittelmaß zwischen einem Zuviel und einem Zuwenig des Essens herzustellen 
gilt, sondern die vielmehr als »Gelüst« zu bekämpfen ist. Analog zu der moralphi-
losophischen Entwicklung einer sittenstrengen Problematisierung der sexuellen 
Unenthaltsamkeit und Unzucht, bei der die geschlechtliche Lust und Aktivität 
schon an sich und substanziell ein Übel darstellt, ontologisiert Augustinus auch 
die kulinarischen Lüste und Aktivitäten zu einer Quelle allen Übels und einer 
Sünde an sich. 

Mit der augustinischen Anthropologie beginnt sich im vierten Jahrhundert 
ein christliches Weltbild durchzusetzen, dessen ernährungsphilosophische 
Grundannahme die Sündhaftigkeit der menschlichen Essistenz ist. Augustins 
neuartige Interpretation der biblischen Geschichte vom Sündenfall stellt die von 
Gottes Gesetz und Wille abfallende, böse Essbegierde in das Zentrum der ›Erb-
sünde‹. Mit der metaphysischen Verteuflung des Kulinarischen radikalisiert die 
augustinische Christologie die philosophische Diätmoral um einen folgereichen 
Grad. Während bei dieser das Übertreten des Geforderten die betreffende Person 
moralisch und zumeist auch gesundheitlich schlecht dastehen lässt und unfähig 
macht, den gesellschaftlichen Aufgaben und eigentlich wichtigen Dingen nach-
zukommen, bedeutet dieses Übertreten für die christliche Moral des Augustinus 
ein per se sündhaftes Vergehen, das eine höllische Strafe zur Konsequenz hat und 
zur ewigen Verdammnis führt. 

Der Kirchenvater weiß seine anthropologische Herabwürdigung der Gau-
menfreuden zu einem Übel an sich auch mithilfe einschlägiger Äußerungen der 
Heiligen Schrift zu begründen. Die vielleicht zentralste Stelle des Evangeliums, 
die christliche Autoren und Bibelexegeten zu zitieren nicht versäumen, um jeden 
Hauch eines gastrosophischen Geistes zu geißeln, findet sich (bezeichnender-

13 | Augustinus, Bekenntnisse, X 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 201

weise) bei dem Eucharistie-Theoretiker Paulus. In einem Brief an die Philipper 
spricht Paulus die erwartungsgemäße Mahnung aus: »Viele, von denen ich oft zu 
euch gesprochen habe, […] leben als Feinde des Kreuzes Christi, ihr Ende ist das 
Verderben, ihr Gott ist der Bauch«. (Phil 3, 18-19) In einem Brief an die Römer 
bekräftigt die paulinische Theologie die den Stoizismus transformierende christ-
liche Antithese zum epikureischen Hedonismus (welcher gutes Essen als etwas 
Göttliches huldigt und zum Idol einer erstrebenswerten philosophischen Weis-
heit erhebt; siehe II.3). Der Anti-Hedonist Paulus schreibt in dem besagten Brief: 
»Das Reich Gottes ist nicht Essen und Trinken, sondern Gerechtigkeit und Friede 
und Freude in dem heiligen Geiste. Wer darin Christo dient, der ist Gott gefällig 
und den Menschen wert.« (Römer 14, 17-18) 

Auch der Kirchenvater Clemens von Alexandrien, dessen Schriften über hun-
dert Jahre nach Paulus’ Tod entstehen, ermahnt die Christen dazu, dass die Un-
mäßigkeit, die überall ein Übel sei, sich am meisten jedoch beim Essen zeige.14 
Clemens betreibt darüber hinaus eine explizite Dämonisierung der Kochkunst. 
»Körperliches Unbehagen, Revolutionen des Magens entstehen, wenn der Gau-
men durch jene teuflische Kunst der Leckerbissen, durch die eitlen Bravourstück-
chen der Küche verdorben wird. Nahrung wagen sie es zu nennen […], diese Quel-
len der schlimmsten Lüste!«15 

Augustins Zeitgenosse, der namhafte Asket Johannes Cassian, verurteilt den 
kulinarischen Selbstgenuss, die gastrimargia, sogar als erste und oberste Todsün-
de.16 Cassian pflichtet Augustinus darin bei, dass die Erbsünde von Adam und Eva 
durch die Versuchungen der Gaumenfreude in die Welt gekommen seien. Auch 
Thomas von Aquin setzt sich noch Jahrhunderte später mit der dogmatischen 
Frage auseinander, ob die »Gaumensucht« der »Hegemon« unter den sündhaften 
Handlungen sei, weil offenbar Unzucht, Begierde, Hochmut vom Bauch hervor-
gebracht würden.17 Entsprechend heißt es in dem theologischen Hauptwerk der 
mittelalterlichen Scholastik lapidar: »Die Unenthaltsamkeit des Bauches vertrieb 
Adam aus dem Paradiese.« (Ebd., 1. Artikel)

Der hohe Stellenwert, den das mittelalterliche Christentum dem liederlichen 
Laster der Schlemmerei und Gefräßigkeit, der gula, zumisst, spiegelt sich noch in 
den Gemälden des flämischen Renaissance-Malers Pieter Brueghel wider, der in 
der frühen Neuzeit die unchristliche Freizügigkeit des Schmauses in eindrucks-
vollen Sittenbildern bannt. Zu dieser Zeit prangert der fromme Prediger Matthi-
as Becker in einem deutschsprachigen Traktat zur christlichen Moral wider der 
»grausamen Laster« das »Toll- und Vollsein« als Ursprung allen Übels und aller 

14 | Vgl. Clemens von Alexandrien, Der Erzieher, 20f.

15 | Clemens von Alexandrien, in: Harnack, Medizinisches aus der ältesten Kirchenge-

schichte, 61.

16 | Vgl. Rigotti, Philosophie in der Küche, 107.

17 | Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica, 148. Untersuchung, 3. Ar tikel.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens202

Sünden an.18 Die augustinische Tradition der christlichen Antigastrosophie findet 
eine Fortsetzung noch bis in die zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts hinein; so 
beispielsweise in der denkwürdigen Schrift Teutscher Vielfraß/des Teufels Leibpferd 
von M. Heinrico Ammersbach, dessen Abhandlung sich mit einem entsprechend 
barocken Untertitel ankündigt: »Christliche Betrachtung/darinn der itzigen letz-
ten Freß= und Sauff=Welt treulich gezeiget wird/was für excesse bey dem heuti-
gen laulichen Christenthumb in Betrachtung der Gastereien zu mercken/als wie 
so viel tausend WeltKinder durch den VielFraß/als des Teuffels Leibpferd/sich 
nicht allein arm und kranck/ins Grab/sondern auch zm Teuffel in die Hölle stür-
zen/und wie man hingegen in diesen bösen Zeiten durch gar leichte und geringe 
Mittel das alles könne endern/und nicht allein auff Erden/sondern auch im Him-
mel grosse Schätze samlen/Zur Warnung vor dem hereinbrechenden Unglük be-
schrieben und auffgesezet« (Hamburg 1664).

Halten wir hinsichtlich der theologischen Transformationen der antiken Phi-
losophie durch das mittelalterlich-neuzeitliche Christentum folgende grobe Züge 
fest: Für Platon und Aristoteles und in einem gewissen Maße selbst noch für 
Seneca entsteht die Spannung zwischen kulinarischer Unvernunft und mensch-
licher Esslust aus der Pflicht des rechten Maßes, so dass das moralische Subjekt 
gehalten ist, sich weder zu viel und zu ungezügelt, noch aber zu wenig um die 
Angelegenheit der Diät zu kümmern. Das essistenzielle Lebensgeschehen, die 
Nahrung, ist zwar ein minderwertiger, aber nichtsdestotrotz ein natürlicher und 
für die physische Selbsterhaltung auch notwendiger, funktioneller Aspekt des 
Menschseins. Demgegenüber problematisiert das Christentum diese Spannung 
im Kontext eines sündhaften Begehrens und einer geradezu unwiderstehlichen 
Versuchung, so dass die Speisen und das Nahrungsgeschehen für die augusti-
nische Christologie eine ausgesprochenermaßen furchtbar große Beunruhigung 
bedeuten. In diesem geschichtsmächtigen Szenario erinnert nichts mehr an die 
frühchristliche Mahlpraxis und Jesu Gastrotheologie, die ohne eine Dämonisie-
rung der Gaumenfreuden auskam und noch deutliche Parallelen zur griechisch-
römischen Esskultur und Ernährungsphilosophie erkennen ließ. Für die antiken 

18 | »Nachdem dem mal nu alle speyße frey unvorvorboten ist unnd nymanden ferlich/so 

wir t dysse freyheit mißbraucht/durch das uberflussige zunemenn der speyse unnd tranck 

[…] essen und trincken ist euch frey/hütet euch aber vor der überflüssickeyt. In der welt 

augen ist es eyn geringe ding umb toll und voll sein. Aber vor gotte gar ein greulichs/das 

wyr der speyße die uns gott zu enthaltunge des lebens geben hat (zu uberflüssickeyt ge-

brauchen. Wilch warlich ist eyn urspung alles ubels/ja aller sunden […] denn so bald der 

mensch zu vol ist/mag ehr nymmer bey ym selbs bleyben/all funff syn sind wild wie die 

er farung leret/wen der bauch voll tranck un speyß ist/so ist das maul auch voll wort/die 

oren voll lust zu horen/un der ganz lieb/den gott nach seynem bild geschaffen hatt/weyß 

keyn maß/byß so lang das auß eynem solchen edlen bild gottis wir t eyn bild des teuf-

fels.« Vgl. Becker, Von dem mißbrauch christlicher freyheyt und dem grawsame laster des 

volsauffens, A III.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 203

Diätmoralisten ist die kulinarische Verfehlung nichts Strafbares oder zutiefst 
Verwerfliches; sie gilt eher als etwas zwar Hässliches, aber jederzeit durch eine tu-
gendhafte Selbstbeherrschung praktisch Veränderliches, so dass der Nahrungs-
aufnahme ihr moralisch richtiger, nämlich nebensächlicher Stellenwert zuge-
wiesen wird. Im Gegensatz dazu ist der kulinarische Genuss für die Christen 
des Mittelalters eine Sünde, die Buße und Strafe verlangt. Die Gaumenfreude als 
solche ist verwerflich. Diese anthropologischen Verschiebungen bewirken die He-
rausbildung des christlichen Subjekts im alltäglichen Umgang mit dem Essen.19 

Fasten und heilige Anore xie 

Für den Geist des Christentums ergeben sich aus Augustins Erbsündenlehre und 
der daraus abgeleiteten Verteufelung des Essgenusses nachhaltige psychologische 
Konsequenzen, die unmittelbaren Einfluss auf das Ernährungsverhalten haben. 
Denn mit der christlichen Radikalisierung der stoischen Diätmoral wertet die au-
gustinische Theologie eine Logik der Magersucht auf. Indem Augustinus davon 
schwärmt, jene Stimme sehr zu lieben, die da sagt, »wenn wir essen, gewinnen wir 
nichts, und wenn wir nicht essen, verlieren wir nichts«, spricht er unter Berufung 
auf die Bibel bewusst das anorektische Dispositiv heilig. Wie die Fülle des Essens 
nicht glücklich mache, so würde die Enthaltsamkeit oder Nahrungsverweigerung 
uns auch »nicht elend« machen.20 Mit der Heiligsprechung des freiwilligen Hun-
gerns und Fastens verlagert sich im Übergang vom heidnischen zum christlichen 
Abendland der Sinn der diätmoralischen Asketik von einer temporären und situa-
tiven Strategie der Mäßigung zu einer ernährungsphilosophischen Anorektik als 
dem dauerhaften Gebot einer »Abtötung des Fleisches« durch Verweigerung oder 
extreme Minimierung des Essens. Diese heilige Anorexie verleiht dem griechi-
schen Begriff der Askese allererst seine heute geläufige christliche Konnotation 
eines programmatischen Verzichts und einer lebenspraxischen Selbstkasteiung. 
Die heilig gesprochene Hungerliebe, die das reale Elend eines Nahrungsverzichts 
zur gottgefälligen Gesundheit umdeutet, zieht in einen heiligen Krieg gegen die 
sündige Genussgier: »Ich kämpfe einen täglichen Krieg«, so der große Kirchen-
vater, »in Enthaltsamkeit, oft meinen Körper unterjochend«. (Ebd.) 

Der gestrenge Klosterbruder Johannes Cassian, der lange Zeit unter den ma-
gersüchtigen Asketen der ägyptischen Wüste lebte, predigt das Fasten als frei-
willige Hungerkunst des orientalischen Mönchtums. Die zeitweise Nahrungs-
verweigerung wird zu einer tragenden Tugend der christlichen Diätphilosophie 
und findet bei der frühchristlichen Institutionalisierung des Klosterlebens auch 
Eingang in das Ordensregiment. Das Leben der Mönche und Nonnen ist – theo-

19 | Vgl. Coveney, Food, Morals and Meaning, 38f.

20 | Bekenntnisse, X.31; vgl. Zumkeller, Das Mönchtum des heiligen Augustinus.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens204

retisch – nach den Regeln eines programmatischen Verzichts organisiert.21 Als 
Bischof von Hippo erlässt Augustinus die Ordensregeln, die im Kontext des diät-
moralischen Regiments vorschreiben: »Bezwingt euren Leib durch Fasten und 
Enthaltung von Speise und Trank, soweit es eure Gesundheit zuläßt.« Eine weite-
re Klosterregel besagt, dass während des Essens die Aufmerksamkeit der Mönche 
von der vergänglichen Nahrung weg zur geistigen Speisung hin gelenkt werden 
soll. Dabei hat der Kirchenvater jedoch nicht die heidnische Tradition philoso-
phisch-geistreicher Tischgespräche im Sinn, sondern christlich-geistliche Beleh-
rungen. Entsprechend heißt es: »Während sie bei Tische sitzen, sollen sie schwei-
gen und auf die Lesung hören.« In der zweiten Regel wird proklamiert: »Wenn ihr 
zu Tisch geht, so hört, bis ihr wieder aufsteht, die übliche Lesung ohne Geräusch 
und Streiten an, denn nicht bloß mit dem Munde sollt ihr Nahrung zu euch neh-
men, sondern auch eure Ohren sollen hungrig sein nach dem Worte Gottes.«22

Auch die Regeln des Heiligen Benedikt aus dem 6. Jahrhundert schreiben 
für die klösterliche Zucht das anorektische Gebot vor, das Hungern und Hunger-
leiden zu lieben. Während Senecas Stoizismus die kulinarische Armut noch als 
eine zeitweise Übung der Abstinenz propagiert, um sich der Unerschütterlich-
keit der eigenen Seelenruhe auch in Phasen der Not sicher sein zu können, und 
während sogar Jesus in der Wüste (zwangsläufig) auf 40 Tage und 40 Nächte zeit-
lich begrenzt fastet, bis er seine Berufung fühlt (die mit üppiger Speisung lockt), 
nimmt im patristischen Christentum das freiwillige Nichtessen den Charakter 
eines tugendhaften Selbstverhältnisses an. Das Fasten und die Magersucht, als 
Ideale einer asketisch-anorektischen Diät, gehören zu den zentralen Praktiken, 
mittels derer die Gläubigen auf sich selbst einwirken, um sich als Subjekte einer 
christlichen Moral zu konstituieren. 

Für die Christen der ersten Jahrhunderte bezeichnet insbesondere die exomo-
logesis diejenige Technologie des Selbst, die im Mittelpunkt der Bußpraxis, bei-
spielsweise des Fastens, steht. In der exomologesis, wie sie von Tertullian und Cy-
prian beschrieben wird, ist die Bedingung der Möglichkeit einer Reinigung der 
Seele gekoppelt an eine für alle sichtbare, symbolische, rituelle und theatralische 
Praktik (wie beispielsweise die physische Abmagerung). Das die Essenssünden 
büßende Hungern dient dazu, die Abkehr vom Ich zu demonstrieren. In der ano-
rektischen Selbstentsagung tun sich besonders die Anachoreten des Ostens her-
vor. Basilius der Große betrachtet extreme Magerkeit »mit heraustretenden Rip-
pen« und allen Zeichen der »Hinfälligkeit« als einen erstrebenswerten Zustand. 
Unter Berufung auf das Pauluswort »Ich züchtige und unterwerfe meinen Leib«23 
verteidigt auch der Einsiedler Antonius die magersüchtige Körperverachtung und 
die essistenzielle Selbstnegation. »Versuchungen« durch Dämonen und Teufel 
kann nur durch leibliche Kasteiung widerstanden werden: Antonius nimmt ein-

21 | Vgl. Schwaiger, Mönchtum Orden Klöster.

22 | Regeln des Heiligen Augustinus, 3. Kap, 1.

23 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 9, 27.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 205

mal am Tag Brot, Salz und etwas Wasser zu sich. Ziel einer solchen extremen Diät 
ist die »Befreiung der Seele« aus dem »sündigen Fleisch«, dessen »Lüsternheit« 
zum »Sündenfall« geführt haben soll.24 

Das freiwillige Hungerleiden hat für das Christentum gerade deshalb so gro-
ße Bedeutung, weil das Fasten und Abmagern – gewissermaßen im Sinne einer 
negativen Gastrotheologie – als lesbares Zeichen der eigenen Reue- und Bußfer-
tigkeit funktioniert und die religiöse Bereitschaft zum Selbstopfer glaubwürdig 
beweist. Das inwendige Aufzehren des Fleisches bringt die Sündhaften näher an 
das Reich Gottes – es ahmt das Leiden und die Erlösung Christi nach und will 
dessen unvergänglicher Fülle und himmlischer Ersättlichkeit zuteil werden. Man 
stößt hier auf eine grundlegende Einsicht der gastrosophischen Religionskritik 
der christlichen Diätmoral sowie des philosophisch-materialistischen Begriffs 
eines religiösen Opfermahls: In der spirituell heiligen, aber existenziell unheil-
vollen Transsubstantiation einer leicht praktikablen Vergeistigung des sich auf-
zehrenden Fleisches bringt sich der Gläubige dem unstillbaren Hunger seines 
Gottes als diätmoralisches Speiseopfer dar. 

Im Zusammenhang der genealogischen Ursprünge der heute viel diskutier-
ten Anorexia nervosa ist an die zahllosen manifesten Fälle einer Heiligen Ano-
rexie zu erinnern, in denen die Gottfrommen über einen moralisch vorbildlichen 
Asketismus ihr Fleisch abtöteten, um ihrem geliebten Gott und Heiland schon 
zu Lebzeiten näher sein zu können.25 Schon damals waren es zumeist gläubige 
Frauen, wie die Heiligen Clara von Assisi und Caterina von Siena, die diese Fröm-
migkeit bewiesen, während die männlichen Gottgläubigen zwar das Hungern 
heilig sprachen und das Fasten predigten, in ihrem alltäglichen Doppelleben aber 
diesen Gottesdienst weniger konsequent befolgten. 

Rückblickend ist zu konstatieren, dass die traditionelle philosophische Leib- 
und Genussfeindlichkeit, deren Ursprung oben auf die platonisch-aristotelische 
Ethik zurückgeführt wurde, erst in der Christologie des Augustinus ihren »grells-
ten Ausdruck« finden.26 Die asketische Negation einer genüsslichen Erfüllung der 
menschlichen Essistenz, deren symptomatische Ausläufer bis in die heutige Ano-
rexie reichen, ist sicherlich philosophischen, aber weit mehr noch christlichen 
Ursprungs. Mit anderen Worten: Ein symptomatisches Ernährungsverhalten der 
gegenwärtigen Esskultur ist »strikt augustinisch, mit platonischen Anklängen. 

24 | Vgl. Bergdolt, Leib und Seele, 120.

25 | Vgl. Habermas, Heißhunger, 37ff.

26 | Bordo, Anorexia Nervosa, 34. Mit Blick auf Augustins strikt dualistische Anthropo-

logie wird seine Theologie auch für andere spirituelle Gegenwartstendenzen als Ursprung 

namhaft gemacht: »Augustinus schaff t die mentalitätsgeschichtliche Grundlage für den 

Selbsthaß der westlichen Menschen, dessen Gipfel sich an der Epochenschwelle zur vir-

tuellen Realität in der bevorstehenden Verabschiedung der Menschen von ihrem Körper 

zugunsten ihres vir tuellen Leibes zeigt.« Vgl. Kleber, Maßregeln des klösterlichen Essens, 

241.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens206

Das heißt freilich nicht, dass Anorektiker Anhänger von Platon oder Augustinus 
sind, aber dass in der anorektischen Metaphysik gewisse Elemente explizit wer-
den, die, historisch von Platon und Augustinus stammend, unsere Kultur tief 
hindurchziehen.« (Ebd., 34) 

In groben Zügen stellt die britische Literaturwissenschaftlerin Maud Ellmann 
die Verbindung zwischen der Heiligen Anorexie des augustinischen Christen-
tums und der unheilvollen Magersucht unserer Tage her. »Es ist wichtig, daran zu 
erinnern«, schreibt Ellmann, »dass Frauen heute die Hauptlast des Diätfimmels 
tragen, so, wie es auch vor allem die Frauen waren, die sich an den religiösen Fas-
tenritualen des Mittelalters beteiligten. Doch die heiligen Frauen entzogen sich 
das Essen, um ihre sexuellen Begierden zu beherrschen, während die modernen 
Schlankheitsapostel ihr Fett vernichten wollen.«27 So hat sich die gesellschaft-
liche Stigmatisierung der weiblichen Sexualität auf die Fettsucht übertragen, wel-
che ebenso unerbittlich verfolgt wird wie einst jene. Wenn, wie Horkheimer und 
Adorno schreiben, die Geschichte der Zivilisation sei »die Geschichte der Intro-
version des Opfers«, dann sind die Abmagerungsanbeter und Abmagerungsan-
beterinnen von heute insofern zivilisierter als damals die anorektischen Heiligen, 
weil sie die Rituale von Buße und Selbstkasteiung vollständig verinnerlicht ha-
ben, die ehedem von außen durch die Kirche und durch das sittenstrenge Gebot 
eines diätmoralischen Selbstopfers an die opferbereiten Gläubigen herangetragen 
wurden. Die Akte des Fastens und der Abstinenz, die ihre religiöse Bedeutung 
verloren haben, werden nun durch die Götter der Gesundheit und Schönheit ge-
rechtfertigt. Dementsprechend stellt Ellmann die These auf: »Im Unterschied zu 
den heiligen Frauen, die im Rahmen einer Institution fasteten, die die Macht über 
die Deutung ihrer Selbstkasteiung behielt, hungert die moderne Anorektikerin 
freiwillig, den eigenen Phantasmen verfallen.« 

Im Unterschied zur antiken Diätmoral der mäßigen Küche, die sich nur an 
die freien und männlichen Bürger ihrer Zeit richtete, appellieren die christlichen 
Ideale einer essgestörten Existenz gleichermaßen an das Gewissen aller Men-
schen. So tritt an die Stelle einer (als philosophische Lebenspraxis begriffenen 
und kultivierten) freiwilligen Selbstsorge eine christliche Moral, die von poten-
ziell jedem den Gehorsam fordert, den kulinarischen Selbstgenuss um Gottes 
willen zu disziplinieren. Die frühmittelalterlichen Regeln eines gottgefälligen 
Lebenswandels kanonisieren eine Antikulinarik, die über die Jahrhunderte in der 
kirchlichen Lehre und Ausübung der Pastoralmacht fortbestehen wird.28 

27 | Ellmann, Geschmack an Wörtern, 168.

28 | Vgl. Maasen, Genealogie der Unmoral; Lohmer, Gemüsesuppe und Rhetorik.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 207

Magere Zeiten und klösterliches Schl ar affenl and

Lange bevor die Magersucht in der gesellschaftlichen Wahrnehmung zu einer 
krankhaften Essstörung wurde, galt sie – über Jahrhunderte hinweg in ideeller 
Verbindung mit dem asketischen Ideal einer mäßigen Küche – als diätmorali-
sches Dispositiv der christlichen Sittenlehre. Das fromme Hungerleiden gehörte 
über das System der Fastentage, als rituelles Element der normalen Esssitten und 
noch nicht als deren pathologisierte Anomalie, zu den religiös gebotenen Prakti-
ken eines corpus christi, einer Christenheit, welche im Verlaufe der Geschichte 
Eingang nicht nur ins Leben der europäischen Alltagskultur gefunden hat.29 

Freilich ließ sich in der mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Gesellschaft, 
also in Zeiten einer chronischen Mangelökonomie, die christliche Diätlehre in die 
karge Versorgungslage dieser Epoche bestens einfügen, insofern sie die Realität 
des häufigen Hungerns und leeren Magens ideologisch überhöhte und beschö-
nigte. So berichtet Gregor von Tours, ein Chronist des sechsten Jahrhunderts, von 
furchtbaren Hungersnöten. Da die Realität dieses Hungerns und Fastens nicht 
von Gottes sättigenden Worten erfüllt war, sondern von der Bevölkerung zumeist 
als ein unfreiwilliges Übel und leidvolle Inexistenz eines sorgenden Vaters im 
Himmel erfahren wurde, rief die kirchliche Diätmoral auch Widerstand hervor. 

Es ist kaum bekannt, dass die Reformation mit Zwinglis Schrift über die Fry-
heit der Spysen begann, die gegen die kirchlichen Fastengebote polemisiert. Genau 
genommen, ging Zwinglis reformatorische Rebellion von dem denkwürdigen Akt 
eines verbotenen Wurstgenusses aus. So ist bekannt, dass der geschäftstüchtige 
Buchdrucker Christoph Froschauer – während und trotz der Fastenzeit – seine 
arbeitsamen Gesellen extra mit Wurst bewirtete. Denn sie schufteten schwerer 
als sonst und stellten ihren bahnbrechenden ›protestantischen Arbeitsethos‹ ta-
dellos unter Beweis, weil ein Termin für eine Buchherstellung eingehalten wer-
den musste. Und zwar ausgerechnet die Paulus-Briefe, also das Werk des Theo-
retikers jener eucharistischen Abendmahllehre der katholischen Kirche, deren 
undeutlicher, mysteriöser Sinn die vernichtende Kritik der Reformatoren hervor-
rufen sollte. Zwingli nahm an dem besagten Mahl teil, und obwohl er selbst bei 
den Würsten nicht zugelangt hatte, verteidigte er in der durch dieses provokante 
Fastenbrechen ausgelösten Auseinandersetzung mit dem Züricher Kirchenrat, 
die gottfrommen Wurstesser: Im Unterschied zum Arbeiten sei das Fasten nicht 
durch die Bibel vorgeschrieben und Gott sei es egal, ob der Mensch zu einem be-
stimmten Zeitpunkt Fleisch oder Graupen esse.30 Der Streit stieg immer höher 
in der Hierarchie der Kirche und der Regierung, bis 1525 die Stadt Zürich den 
reformierten und diätmoralisch liberalisierten Glauben einführte.31 

29 | Vgl. Hirschfelder, Europäische Esskultur, 112.

30 | Vgl. Zwingli, Vom Erkiesen und Fryheit der Spysen.

31 | Vgl. von Paczensky/Dünnebier, Kulturgeschichte des Essens, 279.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens208

Wurst für jeden, jederzeit: In diesen historischen Wahrheits-Ereignissen 
bricht ein Stück gesellschaftlicher Ernährungsrealität in die Scholastik der kirch-
lichen Moral ein. Denn für die Mehrheit der damaligen Bevölkerung ist die ma-
gere Küche nicht das Ideal einer religiösen Askese, sondern das Faktum – und Fa-
tum – eines ärmlichen Alltags. Allein die kurzen Phasen des feierlichen Fressens, 
die die langen mageren Schicksalszeiten einer unfreiwillig eingehaltenen Hun-
gerkunst unterbrechen, bieten der kirchlichen Diätmoral einen zwar realen, aber 
zugleich auch einen unverhältnismäßigen Anlass, sündhafte Gefräßigkeit und 
unchristliche Völlerei zu problematisieren. Die zwangsläufige Abwechslung zwi-
schen Fasten und Überfüllen, Darben und Laben in den damaligen Ernährungs-
verhältnissen wird vom Klerus, dessen materieller Reichtum dem klösterlichen 
Leben zumeist einen üppigen Wohlstand sichert, in die dauerhafte Doppelmoral 
verkehrt, vom heiligen Hungern und Fasten bloß zu reden und es dem Volk wort-
reich zu predigen, sich selber aber pralle Bäuche zuzulegen und anstelle des Ge-
botes der Magersucht und einer lustlosen Sättigung sich den Versuchungen der 
genüsslichen Gaumenfreuden bis zur maßlosen Fettsucht zu überlassen. Denn, 
so ruft der Kirchenhistoriker Foster in seiner Studien zum Schlemmen hinter Klos-
termauern in Erinnerung, »nirgends wurde mehr und ausdauernder gegessen 
und getrunken als in den mittelalterlichen Klöstern.«32 Insofern richtet sich die 
magersüchtige Kritik an einer heillosen Schlemmsucht im Grunde genommen 
gegen jene eigene wohlstandsbedingte Maßlosigkeit der scheinheiligen Männer 
(und der wenigen pflichtbewussten Frauen), zu welcher sich der nicht nur große, 
sondern, wie wir wissen, auch dicke Kirchenvater und Mönch Augustinus bekennt.

Bernhard von Cl airvaux als Gastronomiekritiker

Der Heilige Bernhard von Clairvaux vermittelt einen detaillierten Einblick in die 
eigentlich sündhafte Üppigkeit der mittelalterlichen Klosterküche.33 Seine aus 
dem 11. Jahrhundert stammenden Schilderungen der Klosterküche weichen gegen-
über dem von Augustinus gepredigten Speiseplan nicht unbeträchtlich ab. Sie las-
sen in vielen Dingen, insbesondere dem Stand der technischen Raffinesse, sowohl 
ihr römisches Vorbild bei Apicius als auch eine Fortentwicklung der mittelalterli-
chen Haute Cuisine erkennen. Anknüpfend an den bereits skizzierten Verlauf der 
antiken Kochkunst (siehe I.2), ist für den Zeitraum des Mittelalters die deutliche 
Kontinuität zwischen der antiken Kochkunst und der christlichen Klosterküche 
hervorzuheben. 

Tatsächlich stammt die älteste uns erhaltene Abschrift des Kochbuchs des Api-
cius aus einem deutschen Kloster des neunten Jahrhunderts in Fulda. (Vgl. ebd., 
26) Ansonsten sind mittelalterliche Kochbücher oder Rezepte kaum vorhanden, 

32 | Foster, Schlemmen hinter Klostermauern, 76.

33 | Vgl. Bernhard von Clairvaux, Apologie an den Abt Wilhelm.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 209

abgesehen von einigen weiteren Handschriften über Kochkunst aus dem 10. bis 
13. Jahrhundert. Die erwähnte Abschrift führt zu einer weiteren Verbreitung der 
klassischen Kulinarik, die seit dem 4. Jahrhundert in der Welt des europäischen 
Klerus stetig wächst. Daher erstaunt es nicht, dass die heiligen Schriftsteller des 
Mönchtums über Apicius und seine Philosophie oft sprechen.34 

Angesichts des nachfolgenden Berichts Bernhards von Clairvaux und der Auf-
fassung, dass der komplizierten Küche des Apicius eine Zeit »primitiverer Essens-
gewohnheiten« gefolgt sei35, ist klarzustellen, dass es zwischen der mittelalterli-
chen und der antiken Kulinarik sehr viel mehr Ähnlichkeiten als Unterschiede 
gegeben zu haben scheint. »Unterschiede gab es vor allem, weil das Mittelalter, 
zumindest in der Frühzeit, weniger Garungsarten kannte als das Altertum. Bis 
zum 13. Jahrhundert ungefähr waren Herde so gut wie unbekannt. Das wichtigste 
Kochinstrument war der große offene Kamin, vor dem sich Fleischspieße dreh-
ten und über dessen Feuerstelle der Kessel zum Gemüsekochen hing. Es gab also 
nicht das Garen im Ofen, das im Altertum eine große Rolle gespielt hatte.« (Ebd.) 

Entgegen dieses gartechnologischen Rückschritts wurde ein maßgebliches 
Kunststück der klassischen Kochmethode intensiv angewandt: Die reichliche Ver-
wendung von Gewürzen bzw. ausländischen Geschmäckern blieb eine weit ver-
breitete Praktik in der wohlhabenden europäischen Küche. So verschob sich auf-
grund ökonomischer Faktoren die Verwendung von heimischen Gewürzen und 
Kräutern zum zunehmenden Gebrauch von exotischen Spezereien. Schon im 
9./10. Jahrhundert wird ein bemerkenswerter Zustrom an Gewürzen auf die Märk-
te Italiens und Frankreichs festgestellt und die Dokumente zeugen von einem 
wachsenden Interesse an exotischen Produkten wie Ingwer, Zimt, Galangawurzel 
oder Nelkengewürz, von denen die römische Küche keinen oder nur geringen Ge-
brauch gemacht hatte.36 Ansonsten entsprach auch dem feinen Geschmack des 
Mittelalters alles, was möglichst selten und teuer war und daher geeignet schien, 
den Wohlstand des Gastgebers widerzuspiegeln. Kostspielige und intensive Ge-
würze wurden deshalb in großen Mengen an die Speisen gegeben. 

Zu dieser Zeit ist die Küche eine Sache der Nase, des Geruchssinns – und des 
Augenscheins: Farben und Darbietung der Speisen sind entscheidend, aber nicht 
der Eigengeschmack der Zutaten. Daran ändert sich auch nichts, als der berühmte 
Koch Karls IV., Taillevent, dasjenige Kochbuch des Mittelalters vorlegt, welches die 
herrschaftliche Küche für einige Jahrhunderte prägen wird. Sein im Jahre 1390 
erschienener Viandier erfindet neue Gerichte, vor allem aber empfiehlt Taillevent 

34 | So ist der Autor des ersten gedruckten Kochbuchs der westlichen Kultur, der Philo-

soph Bartolomeo Sacchi, auch Hofmeister des damaligen Papst Pius II und wird von die-

sem höchsten Gottesvertreter höchstpersönlich mit dem Titel des ›Mundkochs‹ geehrt. An 

entsprechender Stelle werden uns die Verdienste des ehrbaren Sacchi, der ihretwegen den 

gastrosophischen Vordenkern zuzuordnen ist, noch ausführlicher beschäftigen (siehe II.3).

35 | Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 80.

36 | Montanari, Der Hunger und der Überfluß, 75.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens210

weiterhin reichliche Verwendung von Gewürzen und das Kochen des Fleisches 
vor dem Braten. Diese Kochmethode versteht sich weniger aus geschmacksästheti-
schen Vorlieben als aus den Zwängen einer repräsentativen Symbolküche, welche 
exklusive Prestigeobjekte wie zähe Adler oder steinalte Bären verwendet, die stun-
denlang vorgekocht, dann gebraten und schließlich in einer dicken Sauce getränkt 
werden mussten, um sie überhaupt genießbar zu machen.37 Deshalb herrscht 
auch in der mittelalterlichen Kochkunst eines Taillevent die Gewohnheit vor, »die 
Natur der Speisen durch künstliche Bereitung unkenntlich zu machen.«38

Weil für die Zeit zwischen der Spätantike und dem 14. Jahrhundert kaum Koch-
bücher überliefert sind, gebührt hier der Wiedergabe eines Berichtes von Bernhard 
von Clairvaux, in welchem sich viele der angesprochenen Themen der römisch-
christlichen Ernährungsphilosophie exemplarisch sammeln, ausführlicher Raum. 
In spöttischem Ton schildert der streng asketische Bernhard die üppigen Essge-
wohnheiten zur Fastenzeit, die der Reisende in der Klosterküche von Cluny kennen-
lernt: »Inzwischen wird der eine nach dem anderen Gang aufgetischt, und anstatt 
des Fleisches, wovon man sich ferngehalten, wird doppelt soviel großer Fisch ge-
reicht. Und wenn man vom ersten Gang gesättigt ist und den zweiten berührt, hat 
es den Anschein, als hätte man den ersten noch nicht gegessen.«39 Bernhard mo-
niert außerdem, es werde alles mit so großer Sorgfalt und Kunst der Köche zuberei-
tet, dass sogar, wenn vier oder fünf Gänge verzehrt sind, die früheren Speisen kein 
Hemmnis für die späteren bedeuten und die Sättigung den Appetit nicht mindere. 

Indem der Gaumen von neuen Gewürzen gereizt werde, entwöhne er sich all-
mählich der alt bekannten und erneuere sich gefräßig im Verlangen nach ausländi-
schen Geschmäcken, als wäre er noch nüchtern.40 Obgleich der Magen, ohne es zu 
wissen, überladen werde, verdränge die Abwechslung doch die Abneigung. »Denn 
weil wir«, so Bernhards ausführliche Bedenken, »einen Widerwillen haben gegen 
pure Speisen, wie die Natur sie gemacht hat, wird die Fresssucht von allerhand fal-
schen Geschmäcken erregt, während die Speisen auf zahllose Weisen miteinander 
vermischt und die natürlichen Geschmäcke, die Gott in die Sachen gesteckt hat, 
verschmäht werden. Das Maß der Notwendigkeit wird zweifellos überschritten, 
doch der Genuss ist noch nicht besiegt. Denn wer kann sagen, auf wie viele Wei-
sen allein schon Eier (um von anderen Sachen ganz zu schweigen), gedreht und 
gequält werden, mit wie viel Fleiß sie auseinander geholt, geschlagen, flüssig oder 
hart gemacht und verkleinert werden; und bald geröstet, bald geschmort, mal ge-

37 | Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten.

38 | Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 633.

39 | Bernhard von Clairvaux, Apologie an den Abt Wilhelm, 180f.

40 | Über die problematischen Wirkungen der »ausländischen Geschmäcker« gibt Bern-

hard in einem Brief an seinen Neffen Robert genauere Auskunft: »Pfeffer, Ingwer, Kümmel, 

Salbei und tausend ähnliche Ar ten von Fischsaucen schmecken natürlich dem Gaumen, 

entzünden jedoch die Begierde.« Vgl. Bernhard von Clairvaux, Epist. 1,11.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 211

füllt, mal gemischt oder einzeln aufgetischt werden? Wozu dies alles, wenn nicht 
als Zugeständnis an den Widerwillen?« 

Seine Eindrücke, die er in der Klosterküche gewinnt, kulminieren in einem 
diätmoralischen Fluch auf das schmeichlerische Machwerk dieser Teufelsküche: 
»Darauf wird der äußerliche Anschein der Dinge soweit geändert, dass nicht we-
niger das Auge als der Geschmack sich freuen kann; und obwohl der Magen sich 
schon durch zahllose Rülpser gesättigt zeigt, ist doch die Neugier noch nicht be-
friedigt. Doch während die Augen von Farben und der Gaumen von Geschmäcken 
verführt werden, wird der unglückliche Magen, weder von Farben beleuchtet noch 
von Geschmäcken gestreichelt und dennoch gezwungen alles aufzunehmen, unter 
dem Druck mehr verschüttet als erquickt.« 

Es wäre reizvoll, an dieser Stelle an die Benedictiones ad mensae, die Segensre-
den über die Tischgerichte, des St. Gallener Mönchs Ekkehard IV. zu erinnern, des-
sen delikate Lobpreisungen die »unglaubliche, bändefüllende Vielfalt des Essens« 
zusammenstellen, die in einem der mächtigsten Klöster ihrer Zeit die täglichen 
Speisezettel mit christlicher Opulenz segnen.41 Schon eine kleine, bescheidene 
Kostprobe des dortigen Abendmahls lässt verschiedene Gänge aus Fisch, Geflügel, 
Fleisch, Wild, Käse, Obst, Wein und Bier erkennen. Dabei versteht sich Ekkehard 
als frommer Christ und stellt das Brot ganz oben auf seine Segnungen. Doch sogar 
diese sakrosankte Ikone eines Heiligen Abendmahls bleibt nicht von der bekannten 
Doppelmoral des geistlichen Genusslebens frei: Das heiligste aller Nahrungsmittel, 
das Brot, ist ursprünglich ein einfacher, flacher, in der Asche gebackener Fladen 
oder Kuchen; für den edlen Ekkehard und seine Tischgenossen ist jedoch Brot nicht 
gleich Brot. So richtig heilig wird es für die frommen Mönche erst durch kunstvolle 
Gestaltung: Torten, Kipfel, Wecken und Brezeln, des Weiteren nennt Ekkehard das 
Eierbrot, das mit Hefe oder Sauerteig getriebene Brot, das gebackene, gesottene, 
geröstete und das in der Asche gebackene Brot. Er schließt mit einem ungesäuer-
ten Abendmahlbrot, der Oblate, einem feinen Gebäck aus bestem Weizenmehl. Der 
schlichte Anschein der Hostie täuscht allerdings: »Für den findigen Klosterbäcker 
war die Oblate mit ihrer flachen ausgedehnten Form der beste Übungsplatz für sei-
nen Einfallsreichtum und die Ausgangsbasis für viele leckere Backwerke.« (Ebd., 53) 

Zum Beispiel der »St. Galler Biber« aus Honig und Mehl mit einer großzügi-
gen Mandelfüllung oder einen Fladen, dessen Geschmacksnuancen den jeweiligen 
Umständen angepasst wurde. Zur Festzeit mit verschiedenen Fleischsorten be-
schichtet, zur Fastenzeit mit Fisch und ansonsten zu jeder Zeit raffiniert gewürzt 
und in Fett ausgebacken. Und aus demselben Teig wie die Fladen entstanden Krap-
fen und feines Süßgebäck und dergleichen mehr. Mithilfe dieser symbolischen 
Brote und göttlichen Leckerbissen drangen die Klostermönche in paradiesische 
Ursprünge, nämlich ins Schlaraffenland vor – um jenen Ausdruck zu gebrauchen, 
der unter dem Eindruck solcher traumhaften Erfahrungen entstand.42

41 | Foster, Schlemmen hinter Klostermauern, 50.

42 | Vgl. Pleij, Der Traum vom Schlaraffenland.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens212

	E  x tr abeil age: Zum Schl ar affenl and

Die alten Indogermanen hatten aus dem Indischen das Wort Kaka – le-
ckeres Essen – für leckeres Süßgebäck mitgebracht. So verwundert es 
nicht, wenn in der Carmina Burana vom »abbas Cucaniensis«, vom 
»schlaraffischen Abt«, die Rede ist43 und damals der Mönch vom Volkes-
mund als ein »Schlaraffe« tituliert wurde, der sich in »Kokania«, dem 
klösterlichen »Schlaraffenland«, »durch süßen Kuchen durchfressen 
durfte«.44 Der deutsche Begriff Schlaraffenland, mit dem Kokania über-
setzt wird, bezeichnet wörtlich genommen das Land der Schlur-affen. 
Der Wortbildung nach liegt dem das mittelhochdeutsche Verbum für 
faulenzen, nichtstun, müßiggehen, zugrunde, slûren, slûderen, dessen 
Verwandte sich in mundartlichem schludern, schlurig, Schluri erhalten 
haben.45 
Warum von Affen die Rede ist, lässt sich aus zwei Gründen erklären. So 
erzählen Hans Sachs und später Grimms Kinder- und Hausmärchen, 
dass Affen ursprünglich als Folge einer Missgeburt entstanden seien. 
Ein Schmied wollte es Gott gleichtun und einen alten Menschen in sei-
ner Esse verjüngen – vor Schrecken über den Anblick des fehlgeschlage-
nen Versuchs bringen die Frau und die Schwägerin des Schmieds Affen 
zur Welt. Plausibler scheinen jedoch ikonographische Gründe zu sein. 
Der Affe, in dessen grotesker similitudo hominis die heidnische Antike vor 
allem das beleidigende Zerrbild des Menschen verabscheute, das christ-
liche Mittelalter sogar eine figura diaboli zu erkennen meinte, wurde seit 
der Renaissance zunehmend Gegenstand einer mehr oder weniger nach-
sichtig das Allzumenschliche des Tieres wahrnehmenden Betrachtung. 
Am Anfang des 16. Jahrhunderts beginnt man in Deutschland, von 
Schluraffen als faulen genusssüchtigen Affen zu sprechen. Ein Kapitel 
von Sebastian Brants Narrenschiff handelt vom »Schluraffen Schiff«. 
Brants berühmt gewordene Erzählung, dem nur einige Zeit später Hans 
Sachs’ Schlauraffen Landt folgt, entwirft den Narrentyp des bäurischen 
Schluraffen, der beim Trinken und beim Essen »grob und unerfahren« 
ist. Dabei werden jene Ermahnungen zur Tischsitte und zur Selbstbe-
herrschung der Gaumenfreuden laut, die von diesem Zeitpunkt an den 
neuzeitlichen »Prozess der Zivilisation« (Elias) antreiben. – Wie der 
Wahnsinn46, so wird von nun an auch die Esslust als Unvernunft in die 
ziellose Verbannung geschickt. 

43 | Vgl. Richter, Schlaraffenland, 13.

44 | Forster, Schlemmen hinter Klostermauern, 53.

45 | Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 205f.

46 | Vgl. Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, 47ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 213

Der erwähnte Renaissance-Maler Pieter Brueghel der Ältere veranschau-
licht in seinem Bild Schlaraffenland aus dem Jahre 1565 die Ambivalenz 
dieser Utopie vom guten Leben: Regungslos aufgeblähte Leiber zeigen 
den wenig paradiesischen Zustand eines exzessiven Genusslebens an. 
Dass aber ausgerechnet den Affen zugetraut wurde, ein solches Schle-
ckerparadies zu erschließen – ein anderes Bild der Zeit zeigt die Affen-
küche –, wird plausibel, wenn man bedenkt, dass etwa seit dem 12. Jahr-
hundert der Affe als der führende Feinschmecker in Gottes großer weiter 
Welt galt. Die klassische Antike hatte dem Adler die besten Augen, dem 
Geier die beste Nase und dem Maulwurf die besten Ohren zugeschrie-
ben; den feinsten Tast- und Geschmackssinn aber, die größte Empfind-
lichkeit für die Wahrnehmungen des sinnlichsten der fünf Sinne, hatten 
sie beim Menschen konstatiert. Dies vertrug sich jedoch nicht mit der 
christlichen Anthropologie, die den Menschen einzig durch die anima 
rationalis, die geistige Vernunft, vor den Tieren ausgezeichnet sah. Man 
christianisierte diese Zuordnungen dahingehend, dass der feinste Tast-
sinn der Spinne, der feinste Geschmack aber dem Affen zuerkannt wur-
de. Das Bild des Affen konnte deshalb, namentlich in Verbindung mit 
symbolischen Darstellungen der übrigen vier Sinne, den Geschmacks-
sinn repräsentieren. 
Aus dem (zur gebotenen Moral der christlich-platonischen Zivilisation 
konträren) ›unzivilisierten‹ Spiel des Schluraffen mit dem Wohlge-
schmack einer delikaten Küche geht also ein Schluraffenland hervor, das 
sich überall verortet und verwirklicht, wo Menschen ihr ebenso animali-
sches wie vernunftbegabtes Genussleben kultivieren. Der Schluraffe ist 
gleichsam das Geschmackstier im Menschen – er steht für das mythogas-
trosophische Gegenbild zum diätmoralischen Urbild der platonischen 
Idee vom wilden Tier in uns. Während bei Platon das Tier ein verwildern-
des, vernunftwidriges Verhältnis zwischen Menschsein und Essen sym-
bolisiert, bürgt das Bild vom Schlaraffen für das gastrosophische Ver-
nunftvermögen des Menschen wie das Schlaraffenland für die Utopie 
eines guten Lebens, das von gutem Essen leben. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens214

Küchenl atein und Carmina Bur ana

Ein spätmittelalterlicher Glossar zürnt, die Mönche schienen die Küchenkünste 
besser zu kennen als die lateinische Sprache, weshalb sie Latein nur noch »nach 
Koch- und Küchenart« sprächen.47 Im Zusammenhang eines solchen Küchen-
lateins ist der frommen Weinliebe der Christenheit zu gedenken. Freilich stellen 
sich die Christen mit ihrem (heidnischen) Brauchtum des Weintrinkens eher als 
tapfere Griechen und weniger als treue Gotteskinder unter Beweis – ein ketze-
rischer Umstand, ohne den der europäische Weinbau kaum seinen verdienten 
Weltruhm erlangt hätte. Es gibt kein anderes alkoholisches Getränk, für das sich 
eine ganze Religion oder vielmehr deren Kirche so entschieden und sachverstän-
dig eingesetzt hat, wie das Christentum für den Wein. Von Paczensky und Dün-
nebier vergegenwärtigen die religions- und kulturgeschichtlichen Hintergründe 
dieser bibelfesten Weinseligkeit: »Die Mönche und Nonnen in einer wachsenden 
Zahl von Klöstern als Zentren für die Gläubigen ihrer Umgebung, schließlich 
die etablierten Kirchengemeinden – sie alle benötigten Wein und steigerten den 
Bedarf. Für den heiligen Zweck durfte es natürlich kein schlechter Wein sein. 
Wo also der verfügbare Wein nicht schmeckte, sorgten die Kirchenleute für Ver-
besserung der Anbau- und Bereitungsmethoden. Wo der Weinbau daniederlag, 
halfen sie bei der Wiedererweckung. Und wo es gar keinen Wein gab, sorgten sie 
dafür, dass welcher angebaut wurde, oder sie brachten Weinhandel in Gang, um 
sich und ihre Gemeinden versorgen zu können. So wurden Mönche und Nonnen 
zu führenden Weinbauexperten – und zu höchst sachverständiger Kundschaft.«48 

Über diese Kennerschaft hinaus ist an ein weiteres Produkt des geistlichen 
Lebens zu erinnern: an das Klosterbräu. Bier kam in Fastenzeiten als Flüssig-
nahrung zum Einsatz, weshalb viele Klöster eine eigene Brauerei betrieben. Mit 
anderen Worten: »Die Klöster waren nicht von ungefähr Mittelpunkte des gast-
ronomischen Wohllebens.«49 Vor diesem Hintergrund versteht sich, warum das 
christliche Fasten in seiner kulturhistorisch bekannten Form bedeutet, dass die 
Gläubigen in dieser Zeit lediglich das Fleisch durch Fisch ersetzen – im Unter-
schied zu anderen Religionen, bei denen die Fastenzeit mit wenigstens kurzzei-
tigem realem Hungern verbunden ist. Christliches Fasten bedeutet eher, kulina-
risch phantasievoll zu sein, als wirklichen Verzicht zu üben. Spöttische Geister 
kommentieren dazu: »Heute sind bei den meisten Christen vom Fasten nur noch 
der vorhergehende Karneval übrig geblieben und die Tatsache, dass an Donners-
tagen der frische Fisch in die Läden geliefert wird und dass man deshalb freitags 
Fisch isst.«50

47 | Vgl. Heckmann, Freud des Essens, 57.

48 | von Paczensky/Dünnebier, Kulturgeschichte des Essens, 189.

49 | Herrmann, Schlemmermahl und Schlangenfrass, 252.

50 | von Paczensky/Dünnebier, Kulturgeschichte des Essens, 282.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 215

Im Gegensatz dazu sieht der gewöhnliche Speiseplan des mittelalterlichen 
Klosterlebens ein striktes Reglement vor. Entsprechend verordnen die augustini-
schen oder benediktinischen Klostervorschriften neben der generellen Enthalt-
samkeit nur eine Mahlzeit pro Tag, die darüber hinaus zu einer genau festge-
legten Zeit eingenommen werden soll und aus nicht mehr als lediglich Gemüse 
mit Pökelfleisch (siehe oben) oder aus zwei gekochten Gerichten bestehen darf.51 
Gleichwohl betont bereits Augustinus, dass diese diätmoralischen Vorschriften 
von den Christen aus »Rücksichtnahme« gegenüber den Klosterbrüdern unbe-
dingt flexibel gehandhabt werden könnten, so dass diejenigen glücklichen Mit-
brüder, die »vor ihrem Klostereintritt eine üppigere Lebensführung gewohnt« 
waren, nicht gar zuviel »entbehren müssen«. Sie dürfen, schlägt der Kirchenleh-
rer vor, sich zusammen mit den heilungsbedürftigen Kranken an den im Kloster 
selbstverständlich verfügbaren »besseren Speisen« gütlich tun. 

Jedenfalls ist, soviel bleibt festzuhalten, der allgemeine Befund unstrittig: »Im 
christlichen Europa waren überall die Klöster Hauptstätten des Tafelluxus.«52 In 
den erwähnten Carmina Burana, einer Liedersammlung aus dem 13. Jahrhun-
dert, die immerhin im Kontext des berühmten Benediktinerklosters im bayri-
schen Beuron entsteht, wird ein Lied auf den – zum Antipoden des christlichen 
Gottes im Himmel erklärten – epikureischen Gott des Bauches angestimmt, des-
sen Sinn in seiner Doppeldeutigkeit (scheinbar bewusst) unklar gelassen wird: 

»Laut schreit Epikur:/

Der satte Bauch ist aller Sorgen frei./

Der Bauch wird mein Gott sein./

Nach einem solchen Gott verlangt mein Heißhunger./

Sein Tempel ist die Küche,/

Nach Göttlichem durftet es in ihr. Sieh‹, er ist ein bequemer Gott./

Zu keiner Zeit ist er nüchtern./

Vor dem ersten Bissen am Morgen/

Gießt er trunken Wein ein./

Seine Tafel und sein Becher/Machen die wahre Glückseligkeit aus.«53

51 | Vgl. Figala/Pfohl, Benediktinische Medizin.

52 | Friedlaender, Sittengeschichte Roms, 633.

53 | Heckmann, Freud des Essens, 60.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens216

Süsse Sünden – Erbsünden

Angesichts der täglichen Versuchungen eines üppigen Genusslebens wird der 
tiefere und dramatische Sinn erst richtig verständlich, wieso sich die mönchische 
Existenz von »Fallstricken der Begehrlichkeit« (Augustinus) gefährdet sieht und 
warum sich der Heilige Augustinus in seinen Bekenntnissen lediglich fürchtet, 
»unreiner Genussgier« nicht widerstehen zu können, statt sich in der Furcht vor 
Hungersnot – zumal als großer Kirchenvater und Bischof – auch um eine gute 
Ernte zu sorgen und über entsprechende Maßnahmen nachzudenken. Obschon 
er sich täglich bemüht, die Versuchungen der »Gaumenlust und Schwelgerei«, 
»die Sättigung unersättlicher Begierden« und die »Fesseln des Genusses« zu be-
kämpfen, bekennt der Konvertit doch wegen der »Schwäche seines Fleisches«, 
»in Fragen dieser Art noch kein festes Urteil« zu haben. Gegenüber den »ge-
fährlichen Wohlempfindungen« des Essens – ob nun in Form von Pökelfleisch 
mit Brot, Linsenmus und Wasser oder beim Genuss von ausländischen Früchten, 
Pilzen, Reis, Trüffel, diversen Eikreationen, leckersten Backwerken und süffigem 
Süßwein – vermag Augustinus das sich selbst auferlegte Gebot einer kulinari-
schen Enthaltsamkeit kaum einzuhalten. 

Der zeitgenössische Chronist Gregor von Tours schildert das skandalöse Aus-
maß dieser christlichen Doppelmoral. Beispielsweise berichtet er über einen Bru-
der namens Cautinus, welcher in der Mitte des 6. Jahrhundert dem Bistum von 
Clermont-Ferrand vorsteht. Dieser habe sich als ein »Lüstling« aufgeführt, dessen 
Unmäßigkeit jeder verabscheue. Der Trunksucht verfallen, sei er oft derart voll ge-
wesen, dass er kaum von vier Männern vom Tische weggetragen werden konnte.54 
Ähnlich maßlos soll sich der Geistliche auch im Essen verhalten haben. Weil ihm 
der Verzicht auf Genuss als die schlimmste Strafe vorkommt, verurteilt er seinen 
Widersacher, einen Priester namens Anastasius, zum Tode – durch Verhungern. 

Allenthalben überziehen das mittelalterliche Christentum Bilder von wohl-
beleibten Geistlichen, Kardinälen, Päpsten, Priestern und schlaraffischen Äbten, 
unter denen der Heilige Thomas von Aquin nur der prominenteste und gewich-
tigste ist. Der dreihundert Pfund schwere »Bulle von Sizilien«, wie seine Brü-
dern ihn in liebenswürdiger Ehrfurcht nennen, liefert auch eine selbstschützende 
Entschuldigung mit, indem er geschickt darüber räsoniert, dass »dicke Männer 
klüger seien«.55 Über diese theologische Rechtfertigung einer von Thomas selbst 
verkörperten ›Heiligen Hypertrophie‹ hinaus ist von dem Kleriker auch der be-
merkenswerte Ausspruch überliefert: meius est ditare quam philosophare; essen ist 
besser als philosophieren. Obschon dieser anti-diätmoralische Ausspruch dem 
Anschein nach eine grundlegende Aufwertung des Essens gegenüber der Philo-
sophie suggeriert, drückt sich darin gleichwohl kein wirklich gastrosophisches 
Selbstverständnis aus, welches das Essen durchaus als eine genuine – allerdings 

54 | Vgl. Gregor von Tours, Zehn Bücher Geschichten, 207.

55 | Vgl. Foster, Schlemmen hinter Klostermauern, 76.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 217

zumeist verkannte und abgetane, schlecht praktizierte – Form des Philosophie-
rens begreift und die Philosophie daran bemisst, inwieweit sie sich auch auf das 
Essen versteht. 

Doch halten wir fest: Wie die Heilige Anorexie, vor allem von Frauen, so ge-
hört erst recht eine scheinheilige Adipositas, vor allem bei den Männern und 
ihren trotz Fettleibigkeit offiziell heilig gesprochenen Exemplaren, zu der gestör-
ten Lustökonomie der christlichen Ernährungsphilosophie. So scheint das eigent-
liche Problem des ebenso wichtigen wie gewichtigen Sittenlehrers Augustinus, 
der eine freiwillige und willensstarke Lustentsagung predigt, die eigene Willens-
schwäche zu sein. Entsprechend legen seine Bekenntnisse beredtes Zeugnis davon 
ab, dass der Lebemann Augustinus sich »in der Rolle des ohnmächtigen Opfers« 
fühlt.56 Daher ist an der augustinischen Problematisierung eines schlechten Ess-
verhaltens insbesondere die Strategie jener moralischen Entschuldigung interes-
sant, wie mithilfe einer theologischen Argumentation der intellektuelle Versuch 
unternommen wird, die eigene Fehlernährung zu rationalisieren. »Nicht ich bin 
es«, verteidigt der Bischof seine kulinarische Sündhaftigkeit, sondern »mein hei-
liger Gott« allein gebe den Willen zur Abstinenz – oder er gibt ihn nicht. 

Die augustinische Theologie liefert mit ihrer so genannten Erbsündenlehre 
ein äußerst hilfreiches Argument, die eigene diätmoralische Willensschwäche 
und »fürchterliche« (nämlich suchtartige) »Genussgier« zu entschuldigen, in-
dem sie eine kategorische Negation der menschlichen Willensfreiheit (liberum 
arbitrium) behauptet. Von einem freien Willen und einer dadurch gegebenen ur-
sprünglichen Mündigkeit des Menschen will der Bischof von Hippo nichts wis-
sen. Vielmehr ist der Angelpunkt seines Denkens die These von der vererbten 
»Sündhaftigkeit des Fleisches«. Der Mensch ist in seinen Augen ein schwaches, 
elendes, hilfloses, durch den »Sündenfall« von Grund auf verderbtes und für alle 
Besserungsversuche unzugängliches Wesen. Die Erbsünde, die Adams und Evas 
Genussgier der Menschheit vermacht hat (von ihr war bereits die Rede), rühre 
von Adams vermessenem Bestreben her, sich zur humanen Autonomie und einer 
gottgleichen Selbstbestimmung aufzuschwingen (um sich aus Selbstgenuss als 
erstes den Bauch voll mit verbotenem Essen zu schlagen). 

Erstaunlicherweise gelang es Augustinus, trotz seiner kategorischen Negation 
unseres freien Willens, sich mit dieser radikal pessimistischen Auffassung von der 
Menschennatur durchzusetzen und eine mehr als dreihundertjährige Glaubens-
tradition – in deren urchristlichen Fassung der Essensgenuss (wenigstens der Ge-
nuss von Symbolessen) nicht als Erbsünde, sondern als Gottesdienst galt – für die 
nachfolgenden christlichen Geschlechter einfach auszulöschen. (Vgl. ebd., 209) 

Mit den theologischen Argumenten seiner Erbsündentheorie kann Augustin 
die eigene Willensschwäche von jeder eigenen Schuld und selbstverschuldeten 
Unmündigkeit freisprechen. Ohne Willensfreiheit muss er selbstverständlich da-
ran scheitern, den kulinarischen Sünden widerstehen zu können und dem gött-

56 | Pagels, Theologie der Sünde, 222.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens218

lichen Gebot einer gesunden Diät und einer prinzipiellen Enthaltsamkeit nach-
zukommen.57 Ohne das Vermögen eines freien Willens ist das moralische Gesetz 
der kulinarischen Askese kraftlos und es bleibt dem christlichen Gewissen nur 
noch die reuige Empfängnis dieses Willens: »Stärke mich, dass ich vermöge! Gib, 
was Du befiehlst…« Und: »Nimm von mir des Bauches Lust«.58 Das »Fleisch«, 
das »wider den Geist« gelüstet und dabei »fürchterlich« genießt, scheint nichts 
zur Veränderung seiner sündhaften Lebensweise tun zu können, solange der »all-
mächtige Herr« nicht in diese Gier eingreift. Wenn aber der »Vater im Himmel« 
den Willen, der allein tut, was geboten ist, nicht gibt, dass es getan wird, solange 
dürfen »seine Kinder« weiter sündigen – und genießen; zumindest in der adipö-
sen Vorstellungswelt des heilig gesprochenen Augustinus, für den eine Heilige 
Anorexie (als durchaus praktizierter Beweis einer willensstarken Frömmigkeit und 
einer gottgefälligen Umsetzung der christlichen Diätmoral) unvorstellbar scheint. 

Das geständige Reden über das ständige Essen

Für die Rechtfertigung einer gastrotheologischen Doppelmoral nimmt Augus-
tinus sogar die Selbstwidersprüchlichkeit seines Glaubens in Kauf. Denn ohne 
den möglichen Willen zur Bekehrung wäre auch an das moralische Gebot eines 
anorektischen Ernährungsideals, das er als Sittenlehrer predigt, nicht zu denken. 
Dennoch stellt sich der einflussreiche Denker des Christentums in einen bewuss-
ten Widerspruch zur antiken Philosophie, indem er deren Grundgedanken einer 
menschlichen Selbstbestimmung in Form einer individuellen Ethik der kulinari-
schen Selbstbeherrschung zurückweist und die praktische Fähigkeit negiert, aus 
bloßem Willensentschluss und freiem Vorsatz den Versuchungen der Genuss-
gier tatsächlich zu widerstehen. Darüber hinaus greift er zur Verteidigung seiner 
zwiespältigen Diätlehre für zwar willensschwache, aber geständnisfreudige Le-
ckermäuler die Position der heidnischen Mäßigungsdenker an: Der Bischof hält 
die Verteidiger der Vernunft für Neurotiker, weil die von ihnen geforderte Selbst-
disziplin »selbstverständlich kein gesunder von Natur aus gegebener Zustand, 
sondern ein von Schuld herrührender Schwächezustand« sei. 

Mit anderen Worten, die Schuld daran, dass der eigene Wille zur bewussten 
Enthaltsamkeit gegenüber verführerischen Genüssen schwächelt, sei unbedingt 
in der sündigen und unmündigen Natur des Menschen zu suchen und schon 
nicht bei einem selbst. »Nicht eben ich war es, der den Zwiespalt wirkte, sondern 

57 | Freilich macht sich Augustinus auch in diesem Fall neutestamentliche Vorlagen zu 

eigen; bereits in den Römerbriefen des Paulus (Röm 7, 15-25) wird die christologische 

Möglichkeit eines unethischen Selbstwiderspruchs eingeräumt: »Ich tue nicht, was ich will, 

sondern was ich hasse, das tue ich. Wollen habe ich wohl, aber vollbringen das Gute finde 

ich nicht.«

58 | Augustinus, Bekenntnisse, X, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 219

›Sünde war’s, die in mir wohnte‹ zur Strafe für eine Sünde, die aus größerer Frei-
heit geschehen war, – denn ich war ein Sohn des Adam.« (Ebd., VIII, 10) Verständ-
licherweise liegt dem Theologen besonders viel an der unerschütterlichen Evidenz 
der eigenen Unfreiheit und essistenziellen Unmündigkeit: »Gerade die frömms-
ten, gerechtesten, heiligsten Menschen, nicht etwa die Dutzendmenschen«59 sei-
en von Leidenschaften beherrscht, für deren Esssünden sie aber, glaubt man der 
Erbsündenlehre, nicht selbst schuld sein können. Schuld ist Adam, der es damals 
nicht schaffte, auf die irgendwie verbotene, aber lieblich anzusehende, sogar gut 
schmeckende und darüber hinaus auch klug machende Frucht zu verzichten. 

Entsprechend rügt Augustinus an der heidnischen Vernunftmoral der Philo-
sophen ebenso wie an dem stoischen Streben nach Seelenruhe oder Ataraxie, es 
könne deren Anhänger zwar zu einer arroganten Selbstzufriedenheit und in eine 
erquickliche Abgeschiedenheit vom Rest der Menschheit führen, aber gewiss nicht 
zur »wahren Ruhe des Gemüts«. (Ebd.) Denn angesichts der inneren Untiefen 
eines – durch die sündige Natur des Menschen unabänderlichen »täglichen Kamp-
fes« wider der kulinarischen Gelüste – angesichts also des ständigen »Zwiespalts« 
zwischen dem asketischen Ideal (mitsamt dessen Latenz zur Magersucht) und der 
gastrischen Begierde (mitsamt deren Tendenz zur Fettsucht) glaubt Augustinus an 
die mysteriöse Wahrheit, dass er, solange der Herr nicht den entsprechenden Wil-
len gibt, an der »Unruhe meines Herzens«60 nichts ändern zu können. 

Die Widersprüchlichkeit der augustinischen Haltung gegenüber einem sünd-
haften Essen ermöglicht erst den, wenn schon nicht physisch erleichternden, so 
doch psychisch und gewissensmäßig erlösenden Effekt, von jeglichem Gebot mo-
ralischer Autonomie und jeglichem Zwang zur diätischen Selbstbeherrschung 
ungehindert weiter essen zu können. Freilich birgt die Schizophrenie oder in den 
Worten des Augustinus der »Zwiespalt«, sich einerseits dem Gesetz der Absti-
nenz verpflichtet zu fühlen, aber andererseits eine fortgesetzte Willensschwäche 
gegenüber einer nicht unterdrückten Esslust an den Tag zu legen, auch die esssitt-
liche Konsequenz, dass der sündhafte Genuss einer schulderfüllten Schmauserei 
gleichsam das christliche Gewissen von innen zerfrisst: In ›Gewissensbissen‹ 
beißt die genossene Verfehlung gleichsam zurück und das schlechte Gewissen 
eines bekennenden Subjekts ist gewissermaßen der Nachgeschmack eines im 
diätmoralischen Sinne zutiefst üblen Essens. 

Das schlechte Gewissen ist sowohl Gedächtnis wie Geständnis der (sogar 
trotz der von Augustinus aufgebotenen Erbsündenthese) durchaus empfunde-
nen Schuld, sich den Sünden des Essens nicht enthalten, sondern im Gegen-
teil durch die genossenen Leckerbissen gesündigt zu haben. Hinsichtlich einer 
solchen schulderfüllten Esskultur der Gewissensbisse kommt eine religionsge-
schichtliche Untersuchung der christlichen Doppelmoral zu dem Ergebnis: »In 
der Tat suchten die Mönche Schützenhilfe von jeder nur möglichen Seite, um ihr 

59 | Augustinus, Gottesstaat, 14, 19.

60 | Augustinus, Bekenntnisse, X, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens220

schlechtes Gewissen ein wenig zu besänftigen. […] Und dennoch, keine Sünde 
strapazierte das Gewissen der Mönche so stetig wie die der Völlerei. Eigentlich 
ist die Geschichte des Schlemmens im Kloster während des Mittelalters die Ge-
schichte des schlechten Gewissens der Mönche.«61 

Hier ist daran zu erinnern, dass sich insbesondere in der Zeit zwischen Jo-
hannes Chrysostomos und Johannes Cassian mit der Gewissensprüfung und 
mit dem Geständnis eine neue Selbsttechnologie in der christlichen Bußpraxis 
durchzusetzen beginnt, die antike Formen der philosophischen Selbsterkenntnis 
und Selbstprüfung modifiziert: Augustins Bekenntnisse sind ein paradigmati-
sches Zeitzeugnis dieser Entwicklung. Daran ist für ein gastrosophisches Ver-
ständnis der genealogischen Hintergründe des diätmoralischen Denkens zentral, 
dass eine Geständnispraxis, d.h. die verbale Diskursivierung von Esssünden, den 
moralphilosophischen Selbstwiderspruch zwischen der augustinischen Ernäh-
rungslehre und dessen Erbsündenlehre konzeptuell aufhebt. 

So sind die wortreichen Bekenntnisse des Heiligen Augustinus das erste 
Zeugnis einer Diätdoppelmoral, die zu einem bis in die Gegenwart fortbeste-
henden konstitutiven Element eines diätmoralischen Selbstverhältnisses gehört. 
Denn mit der christlichen Geständnispragmatik tritt ein spezifischer Sprechakt 
(exagoreusis) an die Seite einer real praktizierten Askese des Fastens bzw. eines 
demonstrativen Abmagerns (exomologesis). Der betreffende Sprechakt ermöglicht 
die Konstituierung des diätmoralischen Subjekts in Form einer Selbstbezichti-
gung, welche die schon begangenen Sünden im nachhinein durch das Bekennt-
nis verbalisieren, um sie auf diese diskursive und diskursivierende Weise zu bü-
ßen und wieder gutzumachen. »Im vierten Jahrhundert finden wir«, wie Michel 
Foucault zur Geschichte dieses Geständnissubjekts ausführt, »eine ganz andere 
Technik der Selbstenthüllung, exagoreusis, die zwar minder bekannt ist als exo-
mologesis, aber größere Bedeutung besitzt. Es handelt sich dabei um eine Remi-
niszenz an die Verbalisierungsübungen im Verhältnis zu einem Lehrer/Meister 
in den heidnischen Philosophenschulen. Wir können hieran beobachten, wie ge-
wisse stoische Selbsttechniken in die spirituelle Technologie des Christentums 
übersetzt wurden.«62 

Insbesondere das mittelalterliche Klosterleben institutionalisiert die Exerzi-
tien der Sündenbekenntnisse.63 Doch bereits bei Paulus finden sich Ansätze, das 
richtige Essverhalten zu einer bloßen Gewissensfrage zu erklären. »Es ist zwar 
alles rein«, referiert Paulus die Lehre seines Meisters. Seiner Kritik an den tradi-
tionellen jüdischen Speisevorschriften fügt die paulinische Botschaft nun hinzu: 
»Aber es ist nicht gut dem, der es isst mit einem Anstoß seines Gewissens.«64 Da-
her verspricht nur ein rein-christliches Essen einen wirklichen Genuss mit gutem 

61 | Foster, Schlemmen hinter Klostermauern, 76.

62 | Foucault, Technologien des Selbst, 56.

63 | Vgl. Kleber, Maßregeln des klösterlichen Essens.

64 | Paulus, Brief an die Römer 14, 20.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 221

Gewissen; andernfalls wird die Gewissensprüfung zur Bedingung für eine Teil-
nahme an der religiösen Mahlgemeinschaft: »Der Mensch prüfe aber sich selbst, 
und also esse er von diesem Brot und trinke von diesem Kelch.«65 Umgekehrt steht 
es bloß dem sich unchristlich Ernährenden frei, wahllos alles zu genießen, »was 
feil ist auf dem Fleischmarkt«; dem Umgläubigen, der sein Gewissen »verschont« 
und nicht weiter nach gutem oder schlechtem Essen »forscht«. (Ebd., 10, 25) Die 
Prüfungs- und Beichtpragmatik forciert die Verinnerlichung einer christlichen 
Hermeneutik des Selbst, deren Diätmentalität zur Verbalisierung der leiblichen 
Lüste und zu den dechiffrierenden »Geständnissen des Fleisches« anstachelt. 

Jede begangene und noch die kleinste Esssünde muss entziffert, berechnet 
oder artikuliert werden, um über die wortreiche Buße das diätmoralische Ge-
setz des Verzichts zu bestätigen. Statt es durch Fasten, demonstratives Abmagern 
oder überhaupt durch eine wirkliche Veränderung des Geschmacks in die Praxis 
umsetzen zu müssen, genügt ein Verhalten, das die verbale Beteuerung der Ess-
sünden und zugleich deren genussvolle Fortsetzung – mit Gewissensbissen – er-
laubt. In dieser »Spaltung« oder Schizophrenie des Ernährungsdenkens besteht 
nicht zuletzt die christliche Lösung der augustinischen Doppelmoral, einerseits 
asketisch sein und einem moralisch schlechten Essen entsagen zu sollen, aber 
andererseits nicht über genügend freien Willen zu verfügen, tatsächlich ein ent-
sprechend besseres Essen praktizieren zu können. 

Essen schlecht reden

Während Augustins Theologie die süßen Sünden einer unreinen Genussgier ent-
schuldigen hilft, indem das schlechte Essen im geständigen Reden wieder gut 
gemacht werden kann, findet sich bei seinem griechischem Zeitgenossen Johan-
nes Chrysostomus eine diametral gegenläufige Strategie. Sein diätmoralischer 
Diskurs propagiert eine essistenzielle Selbstverachtung, indem nicht einmal das 
unheilige Mittel gescheut wird, dreckige Worte in den Mund zu nehmen, um die 
Esslust schlecht zu reden.66 Durch diese diskursiven Mittel bringt Chrysostomus 

65 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,28.

66 | Bereits der Neuplatoniker Porphyrios arbeitet mit einer malediktorischen Rhetorik. Er 

redet die Epikureer schlecht, indem er ihre Ernährungsweise und das unendliche Meer ihrer 

Speisen rhetorisch in den Dreck zieht: »Die Meinung, dass man von seinen Sinnen heftig 

bewegt dennoch dem Übersinnlichen, der Vernunft energisch dienen könne, hat auch schon 

vielen Nichtgriechen den Hals gebrochen, welche darob sorglos sich der Wollust jeder Ar t in 

die Arme warfen und meinten, man könne sich dem Allem gedankenlos überlassen und mit 

dem Geist bei anderen Dingen sein! Denn schon manche hörte ich ihr Elend in der Ar t ver-

teidigen, dass sie sagten: ›Nicht die Speisen schädigen uns, gleichwie auch das Meer durch 

schmutzigen Zufluß nicht unrein wird. Wir sind die Herren und essen Alles, wie das Meer 

Alles trinkt. Wollte das Meer seinen Mund schließen und die Zuflüsse nicht aufnehmen, so 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens222

seinen Mitchristen die geistwidrige Selbstbeschmutzung allererst zu Bewusst-
sein, die in der unseligen Befleckung durch Schlemmerei droht: »Die Schlemmer 
sind nicht in der Seele, nicht im Geiste. Betrachte, was von den Speisen übrig 
bleibt, in was sie sich verwandeln, was aus ihnen wird! Wird dir nicht schon beim 
Hören übel? Nun, warum bestrebst du dich, dass sie noch mehr solche Abfälle 
erzeugen? Das Mehr in der Völlerei ist nichts als eine größere Anhäufung von 
Kot. Die Natur zieht ihre bestimmten Grenzen: Was darüber hinausgeht, ist nicht 
mehr Nahrung, sondern Schmutz, ein größer gewordener Kothaufen.«67 

Mit diesen unreinen Ausführungen stellt sich Chrysostomus nicht nur in 
einen krassen Gegensatz zu den bereits erwähnten Benedictiones ad mensae, den 
Segensreden über die Tischgerichte des Mönchs Ekkehard. Immerhin hatte schon 
Jesus eine metaphysische Benediktion des Essens ausgesprochen68 und sogar das 
Abendmahl heilig gesprochen. Ganz anders Chrysostomus. Durch die bewusste 
Malediktion der menschlichen Essistenz radikalisiert der Kirchenvater die Rhe-
torik des Diätdiskurses: Nicht als ursprüngliche Erfahrung eines Guten (des Ge-
nusses oder der Fülle) kehrt das verdrängte Essen in gastrometaphorischen bzw. 
gastrotheologischen Reden wieder, vielmehr dient umgekehrt das (auch begriff-
lich) in den Mund genommene Essen dazu, das Gute daran schlecht zu machen 
– und zwar buchstäblich restlos schlecht zu reden. 

Nicht ganz ohne Süffisanz ist die Tatsache, dass Johannes’ Beiname Chrysos-
tomus so viel heißt wie Goldmund, den der von der katholischen Kirche Heilig-
gesprochene gerade wegen seiner außergewöhnlichen Beredsamkeit und seiner 
golden Reden erhält. Folgt man – wenigstens einen Augenblick lang – den ver-
koteten Reden des Johannes in seine fäkalisch defätistischen Hintergedanken, 

würde es an sich zwar noch groß, aber in Bezug auf die Welt klein erscheinen, sofern es den 

schmutzigen Zufluß nicht absorbieren könnte. Denn wollte es sich hüten vor jeder Verunrei-

nigung, so könnte es sie nicht aufnehmen: aber gerade nimmt es Alles auf und findet darin 

seine Größe, sich vor nichts zu scheuen, was ihm zufließt. Wie also, sagen sie, wollten wir 

uns vor Speise scheuen, würden wir Sklaven der Furcht sein! Alles muß uns Unter tan sein! 

Denn wie ein wenig Wasser freilich durch ein Bisschen Schmutz verunreinigt und von ihm 

unterjocht wird, aber die Meerestiefe affizier t das nicht! So ist’s auch mit der Speise: enge 

Diät macht uns zu Sklaven, aber ozeanweite Macht Alles zu genießen – und nichts verunrei-

nigt uns!‹ So täuschen sie sich selbst und tun natürlich, was aus ihren Selbsttäuschungen 

folgt: statt in die Freiheit, stürzen sie sich in des Elends Tiefe und kommen darin um.« Vgl. 

Porphyrios, Von der Enthaltsamkeit beseelter Wesen, 151f.

67 | Chrysostomus, Homilien, 553f.

68 | Hier ist erneut daran zu erinnern, dass der Religionsstif ter des christlichen Glaubens 

über diese Dinge die genau entgegengesetzte Meinung ver tritt: »Merket ihr noch nicht, 

dass alles, was zum Munde eingeht, das geht in den Bauch und wird durch den natürlichen 

Gang ausgeworfen. Alles aber zum Munde herausgeht, das kommt aus dem Herzen, und 

das verunreinigt den Menschen. Denn aus dem Herzen kommen arge Gedanken […]. Das 

sind die Stücke, die den Menschen verunreinigen.« Vgl. Matthäus 15, 17-20.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 223

so dokumentieren die angehäuften Exkremente, die untrennbar mit der mensch-
lichen Essistenz verbunden sind, seiner Meinung nach einen anthropologischen 
Irrtum: Die unübersehbare Spur einer ekelhaften Verirrung des Menschen in ein 
verfehltes Anderes seiner selbst. 

Diese gastrosophische Selbstentfremdung des Menschen – und dieser angeb-
liche Selbstekel seines geistigen Wesens angesichts einer derart beschissenen 
Identitätsproduktion – bleibt in der Geschichte des westlichen Denkens lange 
Zeit verschwiegen.69 Während beispielsweise der Idealist Platon noch ein gerin-
ges, verschämtes Interesse bekundet, Kot auf den Begriff bringen zu wollen70, 
fühlt sich der unverschämte Dialektiker Hegel dazu genötigt, wie der Heilige 
Goldmund Chrysostomus, Scheiße in den Mund zu nehmen, um das Absolute 
zu retten. »Die Exkremente sind«, denkt Hegel, »also nichts anderes als dies, dass 
der Organismus, seinen Irrtum erkennend, seine Verwicklung mit den Außen-
dingen wegwirft; und die chemische Beschaffenheit der Exkremente bestätigt 
dies.« Gemäß Hegels idealistischer Theorie des Menschen und dessen wahren 
Wesensanfüllung (mit absolutem Geist) dokumentieren die Exkremente, als Es-
sensrest, letztlich eine ekelhafte Selbstverirrung, in die sich der Mensch verliert 
oder »wegwirft«, wenn er sich mit dem Essen als etwas Wesentlichem seiner 
selbst identifiziert: »Indem der Organismus sich so von sich trennt, ekelt er sich 
selbst an, dass er nicht mehr Zuversicht zu sich hatte«.71 

Freilich bedienen sich Hegel und Johannes Chrysostomus vornehmerer Aus-
drücke für die Ausscheidungsprodukte des Ernährungsprozesses – statt verbal 
mit Scheiße um sich zu werfen – und entnehmen mithin der sinnlichen An-
schauung derselben einen anderen Sinn. So redet der Denker der frühmittelalter-
lichen Patristik Johannes (wie Hegel auch) über Exkremente oder Kot, um zu 
erläutern, dass die ausgeschiedenen Essensreste uns auch eine penetrante War-
nung des rechten Weges sein können: »Ich glaube, dass die Nahrung deshalb 
Kotabsonderung verursacht, damit wir uns nicht der Völlerei ergeben.«72 Denn 
obwohl die Schlemmerei der Menschheit im Stuhl einen schmutzigen Selbstver-
lust androht, würde sie durch ein Leben ganz ohne Verdauung und Absonderung 
– bzw. Entleerung, wovon wiederum der platonische Idealismus träumt73 – noch 
tiefer und unentrinnbarer ihrem Verderben ausgesetzt sein und wahrscheinlich 
ihre Dekadenz ins Unendliche steigern: »Wenn wir jetzt, da ein Teil der Speisen 
als Kot abgeht, der andere aber in Blut und in unnütze, schlechte Säfte sich ver-
wandelt, dennoch der Schlemmerei huldigen und oft ein ganzes Vermögen bei 

69 | Erst die Fäkalienkunst der jüngeren Kunstgeschichte wendet sich diesem Anderen 

seiner selbst zu. Insbesondere der ›Verdauungsapparat Cloaca‹ des belgischen Installa-

tionskünstlers Wim Delvoye leistet hier wahre Aufklärungsarbeit. Vgl. Beil, Künstlerküche.

70 | Vgl. Platon, Parmenides 130c.

71 | Hegel, Enzyklopädie der Wissenschaft, 492.

72 | Chrysostomus, Homilien, 553. 

73 | Vgl. Baudy, Metaphorik der Er füllung, 47.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens224

einer einzigen Mahlzeit verschlingen: Was würden wir nicht alles treiben, wenn 
der letzte Akt der Völlerei nicht in solcher Weise verliefe?« (Chrysostomus, ebd.) 

Weil jedoch die Menschennatur ist, wie sie ist, bringt uns der Stuhlgang mit 
jeder Absonderung sinnlich zu Bewusstsein, dass Genussgier einen widerlichen 
Morast in uns erschafft, dessen Berg in dem Maße wächst, wie wir der Sünde frö-
nen, und der schließlich aus allen unseren Poren zu quillen droht. Entsprechend 
sagt der heilige Kirchenlehrer: »Je mehr wir schlemmen, desto mehr füllen wir 
uns mit Gestank an, und der Körper rinnt auf allen Seiten wie ein alter Schlauch. 
[…] Stinkende Dünste dringen allenthalben aus dem Körper wie aus einem Ofen, 
der warme Fäulnisdämpfe ausstößt.« (Ebd.) Diese schadstoffhaltigen Emissionen 
verpesten zum einen das unmittelbare Umfeld (»belästigen andere Leute«); zum 
anderen, und für wesentlich schlimmer als diese Belastung Dritter, hält der ein-
flussreiche Mönch die geistigen Wirkungen dessen, was wir uns einverleiben und 
was zu unserem Fleisch wird. Zwar habe Gott in seiner ganzen Weisheit und Güte 
wohl die Körperaktivitäten des Verdauungssystems so weit vom geistigen Haupt 
und dessen königlichen Verstandskräften entfernt angebracht, so die pessimis-
tisch konnotierte Erläuterung, »damit wir von ihnen nicht beschmutzt werden. 
Aber wir lassen es nicht dabei und zerstören die ganze Ordnung durch unsere 
Unmäßigkeit.« (Ebd.) 

Chrysostomus’ Beschreibung erinnert deutlich an Platons Ausführungen zur 
menschlichen Anatomie. Dass das platonische Denken durch die frühchristliche 
Moralphilosophie nicht nur fortgesetzt, sondern wesentlich transformiert und ra-
dikalisiert wird, zeigt sich in der Art und Weise, wie der Kirchenvater und spätere 
Bischof von Konstantinopel die Gefahr dramatisiert, mit welcher die diätmorali-
sche Unvernunft einer »Unmäßigkeit des Fleisches« die »Reinheit des Geistes« 
durch kranke und verkotete Substanzen zu infizieren droht. Chrysostomus weiß: 
»Was muß das Gehirn des Unmäßigen selber leiden, an das diese Dämpfe fort-
während hinbranden! […] Für die Unratkanäle im Hause tragen wir fleißig Sor-
ge, dass sie sich nicht verstopfen und den Kot nicht aufwärts treiben; wir stoßen 
mit Stangen hinein und räumen mit Hacken durch, doch den Kanal in unserem 
Körper reinigen wir nicht, sondern wir füllen und verstopfen ihn. Um das Em-
pordringen des Kots nach oben, wo der König selber, nämlich das Gehirn, sitzt, 
darum kümmern wir uns nicht im Geringsten.« (Ebd.) 

Mit diesem gleistlosen Schlechtreden der menschlichen Essistenz befinden 
wir uns in der größten Ferne zu einem (gastrosophischen) Denken, welches im 
kulinarischen Selbstgenuss des Menschen etwas Göttliches anerkennt, nämlich 
das mögliche Glück eines erfüllten Wohlseins, anstatt dies mit unheilvollen und 
unreinen Denkmitteln schlecht zu machen. Mit der diskursiven Fixierung auf 
die gesundheitlich und moralisch folgereichen Gefahren und Entwürdigungen 
des Nahrungsgeschehens befinden wir uns in der größten Ferne zu einer alter-
nativen Denkweise, welcher die Nahrungsmittel und die Werke der Küche heilig 
sind. Wie sich zeigt, verschärft Chrysostomos in seinen äußerst unappetitlichen 
Malediktionen des täglichen Essens nur eine generelle Tendenz der christlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zum Geständniszwang süßer Sünden 225

Mentalität: Sein berühmterer Zeitgenosse und der einflussreichere Sittenlehrer 
des spätantiken Christentums, Aurelius Augustinus, formuliert jenes allgemein-
verbindliche (diätmoralische) Selbstverständnis, welches in Verbindung mit der 
mäßigen Küche der heidnischen Philosophen allmählich durch die christlich ge-
prägte Entwicklung der abendländischen Kultur gesellschaftlich bis tief in das in-
dividuelle Alltagsleben der Menschen hineinwirkt und noch im diätmoralischen 
Geist der gegenwärtigen Esskultur fortlebt.

Resümee

Sicherlich ist, wie oft vermerkt wurde, das Ausmaß der ideengeschichtlichen 
Kontinuität von der platonisch-aristotelischen über die stoische Philosophie hin 
zum mittelalterlichen Christentum und dessen Theologie unbestreitbar grö-
ßer als deren Diskontinuität. Gleichwohl ist leicht nachvollziehbar, dass mit der 
christlichen Moral zwei Aspekte des diätmoralischen Denkens in der westlichen 
Esskultur und mithin der genealogischen Ursachen ihrer fundamentalen Essstö-
rungen auftauchen, die sich von den antiken Philosophie der mäßigen Kulinarik 
unterscheiden lassen. 

Der erste Aspekt der christlichen Tradition, welcher den diätmoralischen As-
ketismus der griechisch-römischen Philosophen fortsetzt und zugleich radika-
lisiert, betrifft eine Anorektik in den verschiedenen Erscheinungsformen einer 
essistenziellen Selbstentsagung wie periodisches Fasten, dauerhafte Magersucht, 
situativer Verzicht, programmatische Abstinenz, ideelle Verarmung und Abtö-
tung des kulinarischen Selbst und dergleichen. 

Die zweite Strategie jenes ernährungsphilosophischen Selbstverhältnisses, 
in welchem ein genuin christlicher Zug zum Tragen kommt, basiert auf einer 
moraltheoretischen Entschuldung der Genussgier: In Verbindung mit der chris-
tologischen Anthropologisierung der Willensschwäche durch die augustinische 
Glaubenslehre von der menschlichen Erbsünde wird die Selbsttechnologie einer 
Verbalisierung des Essens forciert, und zwar in der Form des nachträglichen Ge-
ständnisses des esssündigen Verhaltens. Nicht die ethische Freiheit, das eigene 
Essverhalten zu verändern und zu verbessern, steht dabei im Mittelpunkt, son-
dern im Gegenteil die affirmative Rechtfertigung genussgieriger und buchstäb-
lich eingefleischter Alltagspraktiken. Die Buße der bereits begangenen Esssün-
den geschieht durch eine Verbalisierung und Diskursivierung derselben, um auf 
diese Weise den Mund noch mal mit Essen zu füllen. 

Man kann diese Schizophrenie – das moralisch Falsche zu tun, aber zugleich 
wortreich zu bekennen, es nicht tun zu sollen, um es sich faktisch weiter schme-
cken zu lassen – eine diätmoraline Bulimie nennen, in der sich die individuelle 
Sittlichkeit einer gesellschaftlichen Völlerei artikuliert: Die Ernährungsweise 
einer in ihren Grundsätzen fundamental gestörten Essistenz, die in sich hinein-
schlemmt und danach die logische Entsprechung mit vollem Mund aus sich he-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens226

rausbricht – nämlich in Form von allerlei Reden, die die begangene Verfehlung 
gestehen und das schlechte Gewissen dadurch gut machen wollen. 

Für eine solche Idealisierung des diätmoralischen Denkens in der ständigen 
Verbalisierung eines gleichwohl fortgesetzten schlechten Essens legen die Be-
kenntnisse des Heiligen Augustinus ein exemplarisches und das bloß bekannteste 
Zeugnis ab. Deren Wirkung ist bis in die Gegenwart offenkundig. Der bekannte 
Kulturhistoriker Montanari stellt dazu fest: »Es fällt schwer, sich des Eindrucks 
zu erwehren, dass sich hinter dem umwälzenden Erfolg der Diäten in unserer 
Massengesellschaft auch bereits abgeschaffte Wertvorstellungen verbergen, die 
mit Buße zu tun haben, mit einem Verlangen nach Verzicht und, wie man sagen 
könnte, nach Selbstkasteiung, das mit dem Übermaß, vielmehr dem Exzeß des 
Nahrungsangebotes in Zusammenhang steht sowie mit den rein hedonistischen 
Trugbildern, die die Werbung und die Massenmedien zur Ankurbelung des 
allgemeinen Konsums erzeugen. Trotz dieser Propaganda geht das Vergnügen 
weiterhin mit einem gewissen Schrecken einher. Zu schwer wiegt eine religiöse 
Tradition, die uns gelehrt hat, diesen Begriff mit Vorstellungen von Schuld und 
Sünde zu verbinden.«74 

Freilich sind auch dem scharfsinnigen Moralgenealogen Nietzsche die au-
gustinischen Ursprünge dieses schlechten Gewissens nicht entgangen.75 In 
spürbarer Selbstbetroffenheit spricht Nietzsche – wir werden seine eigene Er-
nährungsmoral und seine Gewissensbisse noch kennen lernen – die kritischen 
Erkenntnisse einer philosophischen Selbstbesinnung aus, wenn er sagt, es sei 
mit der Herausbildung des schlechten Gewissens »die größte und unheimlichs-
te Erkrankung eingeleitet, von welcher die Menschheit bis heute nicht genesen 
ist, das Leiden des Menschen am Menschen, an sich«. (Ebd., 323) Eine Heilung 
von diesem Leiden scheint aber greifbar nahe. Durch ein besseres Essen, welches 
von keinem schlechten Gewissen begleitet wäre, sondern von einer »Vernunft in 
der Küche« (Nietzsche) – einer gastrosophischen Vernunft, zu der sich der ein-
flussreiche Kirchenvater Augustinus nicht bekennt. So wird das entgegengesetzte 
Vernunftideal, worin sich christliche und platonisch-stoische Einflüsse überla-
gern, die Geschichte des ernährungsphilosophischen Denkens beherrschen und 
im Ausgang des 18. Jahrhunderts in der Philosophie Immanuel Kants seinen be-
rühmtesten Repräsentanten finden.

74 | Montanari, Der Hunger und der Überfluß, 204.

75 | Vgl. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 331. Allerdings erwähnt Nietzsche an dieser 

Stelle nicht den eigentlichen, ernährungsphilosophischen ›Entstehungsherd‹, sprich den 

diätmoralischen Ursprung des schlechten Essensgewissens von Augustinus.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006 - am 14.02.2026, 09:56:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

