
Kapitel 7 | Theologiegeschichtlicher Fokus II:

Eine Geschichte der Trennung von Christentum

und Judentum?

Geschichtsschreibung erzählt immer auch Geschichten – von jenen, über die geschrie-

ben wird, und über jene, die sie schreiben. In der methodologischen Reflexion wurde

deutlich, dass die Auseinandersetzung mit (Kirchen-)Geschichte auch immer sensibel

für die Tendenz eines »Inventing Traditions« sein muss, wo – um die Theorie von Eric

Hobsbawm nochmals in Erinnerung zu rufen – eine »Konstruktion von Traditionen zu

Zwecken der jeweiligen Gegenwart«1 vorgenommen wird. Helmut Zander beschreibt

zwei solcher Konstruktionen:

»Die Geschichtsschreibung von Judentumund Christentum in der Antike hat langemit

zwei Mythen gelebt: Die einen sahen im Christentum die ›Erfüllung‹ des Judentums,

die anderen das Judentum als ›Mutter‹ des Christentums. Beide Konzepte schreiben

zwar Verflechtungsgeschichten, beschreiben jedoch denDifferenzierungsprozess zwi-

schen beiden Religionen – oder, präziser gesagt, hin zu zwei Religionen – unter norma-

tiven Auspizien. Die erste, christliche Variante schreibt eine teleologische Geschichte,

in der das Judentum irgendwann ›überholt‹ ist, die zweite, jüdische, einen Ursprungs-

mythos, in dem das Christentum immer nur der Ableger des ›wahren‹ Israel ist.«2

Beide Mythen haben eine Dekonstruktion erfahren, auch wenn sie im alltäglichen Ge-

dächtnis der Religionsgemeinschaften immer noch nachwirken. Die Geschichte der

Trennung von Judentum und Christentum wurde und wird mit verschiedenen Mo-

dellen beschrieben, die aus unterschiedlichen Perspektiven erarbeitet wurden. Neuere

Zugänge der bibelwissenschaftlichen Forschung werden häufig unter dem Stichwort

»The parting of the ways«3 zusammengefasst und beschreiben den Versuch, »die sich

1 Wolf: Die Erfindung des Katholizismus.

2 Zander: »Europäische« Religionsgeschichte, 60.

3 Einen Überblick zu den verschiedenen Ansätzen, deren Kritik und Entwicklung gibt Standhartin-

ger, Angela: »Parting of the Ways«. Stationen einer Debatte. In: EvTh 80 (2020) H. 6, 406–417.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Zweiter Teil | Tradition und Rezeption: Traditionshermeneutische Problemfelder

verschärfenden Konflikte zwischen Judentum und jungem Christentum näher zu be-

stimmen«4. Am Beispiel der Theorien zum »Parting of the ways« zeigt sich die enge

Verknüpfung neuer Methoden und theoretischer Perspektiven mit theologischen Ar-

gumenten. Ein einheitliches Narrativ muss dabei von vornherein Skepsis hervorrufen.

Die Bibelwissenschaftlerin Judith Lieu macht an verschiedenen Beispielen (Melito

von Sardo, Justin der Märtyrer etc.) deutlich, dass ein »Parting of the ways« eine von

verschiedenen Herangehensweisen an die Verhältnisbestimmung von Judentum und

Christentum in der Antike ist und sicherlich nicht dem damaligen Selbstverständnis

entsprach (wie auch viele andere Modelle).5 Dies delegitimiert die Theorie nicht, sollte

aber bei der Auseinandersetzung damit im Bewusstsein bleiben.

»The ›parting of the ways‹ is amodel and only one among a number of possiblemodels

of the changing relationship between Judaism and Christianity in the first two cen-

turies CE. It is not a model which would have made much sense to any of the partic-

ipants or observers of the drama itself. That does not of course rule it out of court,

although presumably we should always at least listen to the perceptions of the actors

in a historical drama; it does invite the question, in what ways it is better than its pre-

decessors? That it is more conciliatory than either the supersessionism of Melito or

the apostasy charge of Celsus’s Jew goes without saying, but is it more appropriate;

does it help us understand the evidence better?«6

Das Beispiel desTheoriekomplexes »Parting of the ways« ist folglich auf zwei Ebenen in-

teressant: Zum einen werden durch eine Reflexion von Entstehungsdynamiken christli-

cher und jüdischer Glaubensströmungen lineare und eindeutige Vorstellungen der Ent-

stehung und Trennung der Religionen dekonstruiert. Zum anderen zeigen Analysen zu

denTheorien selbst –wie die von Lieu, aber auch anderen Forschenden–, inwiefern sich

Zugänge verändernundwie komplex dieErforschung religiöser Traditionen ist.Dies be-

schreibt auch der Kirchenhistoriker DietmarWinkler:

»Es ist nicht einfach, ein Bild von der kirchlichen Vergangenheit zu zeichnen, das bei-

spielsweise von den Partnern in den ökumenischen Dialogen wechselseitig anerkannt

werden kann. Die Anfragen, die überdies von anderen Religionen an das Christentum

herangetragen werden, lassen innerchristliche Problematiken nochmals in einem

neuen Licht erscheinen. Es gibt jeweils verschiedene Zugänge und Perspektiven, mit-

unter auch Interessen. So unterliegt das Verhältnis von Christentum und Judentum

und dessen Erforschung den gleichen Mechanismen, die wir auch in der Spannung

zwischen den einzelnen christlichen Konfessionen erkennen können.«7

4 Henrix, Hans Hermann: Eine bemerkenswerte Entwicklung. Der jüdisch-christliche Dialog zwi-

schen Vision und Wirklichkeit. In: HK Spezial: Konflikt und Kooperation. Können die Religionen

zusammenfinden? (2010) H. 2, 27–29, hier 28.

5 Lieu, Judith: ›The Parting of the Ways‹: Theological Construct or Historical Reality? In: JSNT 56

(1994), 101–119, hier 103–105.

6 Ebd. 105.

7 Winkler: Wann trennten sich die Wege, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 7 | Eine Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum? 255

Diese Möglichkeit der gegenseitigen Anerkennung bietet für den jüdisch-christli-

chen Dialog eine große Chance. Denn es bedeutet, dass gemeinsame Erkundungen

der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft den Diskurs verändern können. Im Ver-

hältnis zwischen Judentum und Christentum sind die Geschichten des Anfangs und

der Trennung theologisch relevant. Theologische Argumentationen stützen sich auf

entsprechende Konzepte. Ergebnisse der Bibelwissenschaften werden in Dialogdoku-

menten rezipiert, so beispielsweise in Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung der

Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum:

»Die Trennungder Kirche vonder Synagoge geschah jedoch nicht abrupt, sondern dau-

erte nach einigen neueren Erkenntnissen sogar noch bis ins dritte bzw. vierte Jahrhun-

dert. Das bedeutet, dass es vonmanchen Judenchristen in der ersten Zeit nicht als Wi-

derspruch empfundenwurde, entsprechend der jüdischen Tradition zu leben und den-

noch Jesus als den Christus zu bekennen.«8

Die Kommissionmöchtemit der Feststellung dieser langsamen und schrittweisen Tren-

nung den theologischen Sonderstatus des Dialogsmit dem Judentum begründen. Papst

Benedikt XVI. verwendete bei seiner Abschiedsansprache am Flughafen Tel Aviv imMai

2009 eine auf »Parting of the ways« gestützte Metapher, wenn er die Absicht formuliert,

»enger zusammenzurücken als Zweige des gleichen Olivenbaums, die von den gleichen

Wurzeln genährt werden und in brüderlicher Liebe geeint sind«9.

DieZeitschrift fürEvangelischeTheologiewidmetedemThema»Partingof theWays.

Die Trennung der Wege von Juden und Christen in der neueren Forschung« 2020 eine

Ausgabe. Die Herausgeberin, Christine Gerber, und der Herausgeber, Jens Herzer, des

Heftes beschreiben, warum die Auseinandersetzung mit dem Thema für die gesamte

Theologie relevant ist –unddas kann auch für den katholischenBereich gelten. So haben

die Fragen nach Anfängen und Trennung von Christentumund Judentum »nicht nur für

die historische Rekonstruktion«10 Bedeutung, »sondern auch für die Interpretation der

bis heute traditionsstiftenden Texte«11.

»Die Diskussion hat theologische Relevanz für die Verhältnisbestimmung von Gottes-

bild und Christologie, und sie ist nicht zuletzt ethisch und politisch geboten. Denn sie

lenkt zurück zu denmöglichenWurzeln des christlichen Antijudaismus in einer repro-

duktiven Selbstvergewisserung der eigenenWahrheit durch Abgrenzungen von ande-

ren, wodurch die Unterschiede scharf gestellt werden, statt Gemeinsamkeiten zu be-

tonen.«12

Die Auseinandersetzung mit Modellen des »Ursprungs« des Christlichen und auch

mit den gegenseitigen Einflüssen von Judentum und Christentum hat damit auch wis-

8 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und

Berufung, Nr. 16.

9 Benedikt XVI.: Ansprache bei der Abschiedszeremonie am Flughafen Tel Aviv im Rahmen seiner

Pilgerreise ins Heilige Land (8.–15. Mai 2009), 15. Mai 2009.

10 Gerber, Christine/Herzer, Jens: Zu diesem Heft. In: EvTh 80 (2020) H. 6, 403–405, hier 403.

11 Ebd.

12 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Zweiter Teil | Tradition und Rezeption: Traditionshermeneutische Problemfelder

senschaftstheoretische Relevanz für die Theologie. Denn dialogsensibler Traditions-

hermeneutik und Rezeptionstheorie muss es darum gehen, solch eine reproduktive

Selbstvergewisserung ohne gleichzeitige Abwertung jüdischer Strömungen oder jüdi-

scher Elemente im christlichen Glauben zu ermöglichen. Das gilt auch für die schon

öfters angesprochenen impliziten antijudaistischen und antisemitischen Anteile der

Tradition – denn dank Nostra aetate und vieler anderer seither gezeitigter Initiativen

gehören der Antijudaismus und antisemitische Positionen nichtmehr zu den für christ-

liche Menschen vertretbaren Positionen. Diese offizielle Meinung findet sich leider

nicht in allen Teilen der Kirche und Gesellschaft gleichermaßen, denn neben impliziten

Antijudaismen gibt es immer noch explizite Formen von Antijudaismus, die aus religiö-

sen Motiven wirken, sowie Antisemitismus, der – wenn nicht aus religiösen Gründen –

dann doch häufig von christlich und auch katholisch geprägten Menschen vertreten

wird.

Am Beispiel des Theoriekomplexes »Parting of the ways« zeigt sich: Methoden ha-

ben selbst bereits eine epistemische und theologische Relevanz. Gerade in der Traditi-

onshermeneutik und Rezeptionstheorie wirken Form, Methode und Inhalt zusammen.

Eine neue Perspektive oder ein anderer methodischer Zugang kann die Vorstellung von

Tradition maßgeblich beeinflussen. Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezep-

tionstheoriemüssen auch solcheReflexionenbeinhalten.Unter verschiedenenGesichts-

punktendermethodologischenReflexionwerden auf den folgendenSeiten die Transfor-

mationen in der Erforschung der christlichen und rabbinisch-jüdischen13 Anfänge re-

flektiert – mit dem Ziel, die Komplexität sowohl des Trennungsprozesses als auch der

Forschung zu dieser Phase zu skizzieren. Im Fokus stehen die Analyseperspektiven Dif-

ferenz,Metaphern, Raum, Zeit undMacht.

1. Transformationen in der Erforschung der christlichen
und rabbinisch-jüdischen Anfänge

1.1 DIFFERENZ | Vom Nebeneinander zur Überkreuzung

gemeinsamer und getrennter Wege

Das Ringen um Unterscheidungen in den hier genannten »Anfängen« christlicher und

rabbinisch-jüdischer Traditionen zeigt sich schon auf der sprachlichen Ebene. Bereits

die Bezeichnung »Anfänge« ist höchst angreifbar und suggeriert die Entstehung von

etwas völlig Neuem.Andererseits werden Kategorien gesucht, um die Neuformatierung

bestehender Elemente und die Singularität von Glaubenserfahrungen ausdrücken zu

können. Dies zeigen bereits die Reflexionen zu verschiedenen Textarten (paulinische

Briefe, Bekenntnisse, apologetische Schriften) des frühen Christentums in Kapitel 2.

Festgehalten werden kann sicherlich zunächst, dass es keine voraussetzungslosen

Anfänge waren. Die Rede vom »Parting of the ways« hat sich dabei etabliert als »con-

venient short-hand for speaking of the separation between Judaism and Christianity

13 Vgl. für die Differenzierung der Bezeichnungen die Einleitung dieser Arbeit (S. 28ff.) sowie die Dis-

kursgeschichte traditionshermeneutischer Weichenstellungen (S. 58ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 7 | Eine Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum? 257

understoodnot as a T junction but as a Y junction– two channels separating froma com-

mon source«14 Ein Diskurs über diese Prozesse steht allerdings vor terminologischen

Herausforderungen:

»Umstritten ist bereits die Frage, welche Gruppenbezeichnungen und Modelle die Re-

konstruktion steuern sollten. Ab wann kann man vom ›Christentum‹ als ›Nicht-Juden-

tum‹ sprechen, so wie es unsere Bezeichnungen voraussetzen, ohne anachronistische

Verzerrungen? Welche Metaphern taugen, um die Entwicklung zu beschreiben, ohne

unbedacht Klischees zu reproduzieren?«15

Die Metapher des »Parting of the ways« ist der Versuch, eine Auseinanderentwicklung

von »Judentum« und »Christentum« zu beschreiben, ohne einen »glatten ›Bruch‹«16

zu konstruieren. Doch auch diese Formulierung der »Trennung« ist umstritten: »Ha-

ben sich die Wege je ›getrennt‹, oder blieb es nicht vielmehr bei einer wechselseitigen

Bezugnahme in Prozessen der Identitätsfindung? Sollen wir überhaupt im Bild von

›zwei Wegen‹ denken?«17 Wo die einen also in den Theorieansätzen des »Parting of the

ways« gerade eine Möglichkeit sehen, einen plötzlichen Bruch in der Beschreibung der

religiösen Entwicklungen zu vermeiden, geht anderen die Betonung der Trennung zu

weit. Schließlich gibt es auch Theorien, die einen durch die Bezeichnung suggerierten

gemeinsamen Weg noch stärker kritisieren.18 So schlägt Udo Schnelle vor, zum einen

die jüdische »Abgrenzungspolitik«19 stärker im Kontext der römischen Religionspolitik

und der dadurch für das Judentum bedrängenden Situation zu sehen. Eine Abgrenzung

vom entstehenden Christentum zum Schutz der eigenen Religionsgruppe sei deshalb

notwendig gewesen. Zum anderen habe das Christentum eine Abgrenzung im Zuge

der »Identitätspolitik«20 und eines »Exklusivanspruch[s]«21 forciert. Die von Schnelle

gezogene Folgerung:

»Weil keine Form des entstehenden Christentums von irgendeiner Richtung des Ju-

dentums als legitime Selbstauslegung anerkanntwurde und imKontext der römischen

Religionspolitik auch nicht akzeptiert werden konnte, gingen Judentum und entste-

hendes Christentum (ab Paulus) getrennte Wege.«22

An den verschiedenen Modellen, die rund um die »Trennung der Wege« entwickelt

wurden,23 wird deutlich, dass Kontinuitäten und Bezugnahmen, Diskontinuitäten und

14 Lieu: The Parting of the Ways, 101.

15 Gerber/Herzer: Zu diesem Heft, 403.

16 Ebd.

17 Ebd.

18 Vgl. Schnelle, Udo: Römische Religionspolitik und die getrennten Wege von Juden und Christen.

In: EvTh 80 (2020) H. 6, 432–443.

19 Ebd. 438.

20 Ebd. 439.

21 Ebd. 440.

22 Ebd. 443.

23 Wichtige Ausgangspunkte waren James D. G. Dunn mit der Formulierung »Partings of the ways«

sowie BerndWander mit der Bezeichnung »Trennungsprozesse«, die voneinander unabhängig zu

Beginn der 1990er Jahre entwickelt wurden (vgl. Standhartinger: Parting, 407–408).

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


258 Zweiter Teil | Tradition und Rezeption: Traditionshermeneutische Problemfelder

Trennungen unterschiedlich beschrieben und gedeutet werden. Dabei stellt sich die

Frage: Ist gegenseitige Anerkennung Voraussetzung für einen »gemeinsamen Weg«

oder kann dieserWeg auch in Identitätsbildungsprozessen gesehen werden, die von der

Absetzung zur jeweils anderen Größe geprägt werden?

Im Zuge der methodologischen Reflexion wurde Tradition als Prozess der différance

benannt.Dabeiwar auch die Rede davon,dass Tradition an andere Träger*innenweiter-

gegebenwirdund indiesemVorgangBrüche,Transformationen,Veränderungenauftre-

ten können – je nachdem, wie die dabei entstehenden Prozesse der Sinnverschiebung,

bedingt durch die veränderte Trägerschaft der Tradition, codiert werden.

Die im Zuge der Diskursgeschichte bereits dargestellte vielgestaltige Situation der

ersten Jesusanhänger*innen fordert nun eineweitere Komplexitätserhöhung.Nicht nur

kommtes inderWeitergabevonTraditionzuÜbergabeaktenunddamit einhergehenden

Sinnverschiebungen, es ist auch denkbar, dass eine Personmehrere Traditionen für sich

vereint, transformiert und dass einmal die eine und einmal die andere Tradition stärker

im individuellen (Glaubens-)Leben hervortritt.

Derrida möchte, wie oben beschrieben wurde, différance nicht definieren, sondern

verwendet die Bilder des Flechtens, Webens und der Überkreuzung zu ihrer näheren

Beschreibung. Diese stellen auch passende Illustrationen für die Komplexität der früh-

kirchlichen Identitätsfindungsprozesse dar. Verschiedene Forschungszugänge weisen

unterschiedliche Codierungen von Differenzen und Differenzierungsprozessen von jü-

dischen und christlichen Strömungen auf. Das Bild von Verflechtungen und Überkreu-

zungen gibt die Möglichkeit, Differenz hermeneutisch neu und auch positiv zu bewer-

ten, ohne Unterschiede zu negieren. Wenn Sinnverschiebungen im Traditionsprozess

unvermeidbar sind, weil Tradierung immer Übergabeakte mit zeitlichen und räumli-

chen Transformationsmomenten impliziert, sind absolute Traditionsdeutungen nicht

möglich.

So kannderBlick auchdarauf gerichtetwerden,wieDifferenzenproduktiv verarbei-

tet werden. Jene Phase, in der das Christentum sich formierte und auch das Judentum

verschiedene Transformationsprozesse durchmachte, ist ein gutes Beispiel dafür.

Sicherlichzurechtmussvoneinem»wechselseitigen, fürbeideSeiten schmerzhaften

Ablösungsprozess[] von rabbinischem Judentum und frühem Christentum«24 gespro-

chenwerden.Vor allemdie in diesen Trennungsprozessen aufkommendePolemik hatte,

mit dem tradierten Antijudaismus, im Lauf der Geschichte schreckliche Folgen.

Ohne diesen schmerzhaften Prozess und die katastrophalen Auswirkungen des An-

tijudaismus verharmlosen zu wollen, könnte für den jüdisch-christlichen Dialog aber

auch interessant sein zuwürdigen,was durch diese Trennungsprozesse entstand.Denn

es geht im jüdisch-christlichen Dialog ja gerade nicht darum, alle Unterschiede, die in

den Ausdifferenzierungsprozessen der religiösen Gemeinschaften entstanden, wieder

rückgängig zu machen, sondern den jeweils anderen zu respektieren, anzuhören und

voneinander zu lernen. Differenz ist somit eine Grundkonstante für den Dialog und ge-

genseitige Lernprozesse. Die Trennungsprozesse von Christentum und Judentum zei-

gen immer wieder, wieWidersprüche und Bedeutungsverschiebungen produktiv verar-

beitet wurden.Dies ist wichtig für die Bestimmung des Ziels imDialog – eine Ebene, die

24 Renz: Die katholische Kirche und der interreligiöse Dialog, 23.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 7 | Eine Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum? 259

nochmals unterschieden ist vom Ziel des Dialogs. Dieses Ziel im Dialog strebt weniger

ein bestimmtes Ergebnis an, sondernmarkiert denVorgang desDialogs an sich als tradi-

tionskonstitutiv. Von hier ausgehend kann auch die Frage nach der jeweiligen theologi-

schen Bedeutung des Dialogs gestellt werden. Sie wird weiter unten noch beschäftigen.

Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie sind aufmerksam für

die erkenntnistheologische Bedeutung der Differenzen. Dialog ist nicht ein notwendi-

ges Übel, um Unterschiede möglichst schnell auszumerzen. Dialog ist ein Kommuni-

kations-, Lern- und Beziehungsraum, in dem die unterschiedlichen Antworten, die auf

die gemeinsamen Heiligen Schriften gegeben werden, eine Bereicherung sein können.

Sinnpotenziale können sich vielleichtmanchmal nur im Zusammen dieser Perspektiven

erschließen. Wissenschaftstheoretisch heißt es an dieser Stelle, keine letztgültige Ent-

scheidung für ein Modell der Trennung zu fällen, sondern mit den Differenzen der un-

terschiedlichen Zugänge zu leben undmit einer gegenseitigen Verunsicherung rechnen

zu müssen. Die unterschiedlichen Deutungen von Differenzen und Differenzierungs-

prozessen zeigen sich inMetaphern, die zur Beschreibung des jüdisch-christlichen Ver-

hältnisses verwendet werden.

1.2 TRADITIONSMETAPHERN | Die Gleichzeitigkeit unterschiedlicher Konzepte

Timothy Gabrielson beschreibt, wie sich die Bedeutung der Metapher »Parting of the

ways« im Laufe der Zeit verschob. Trotz einer längeren Vorgeschichte wurde die For-

mulierung vor allem ab den 1990er Jahren verstärkt verwendet und rezipiert.25Was mit

dieser Metapher genau bezeichnet wurde, war allerdings unterschiedlich und spiegelte

auch den Stand der jeweiligen bibelwissenschaftlichen und kirchengeschichtlichen For-

schungwider. ImmerwiederwurdedieMetapher dafür kritisiert,durch eine spezifische

Perspektive Forschungsergebnisse vorzuformen und zu beeinflussen.

»Even as it was taking hold in the 1990s, and continuing to the present, a loose coali-

tion of critics have questioned the ›parting of the ways‹. The charge laid against it is

that, as a conceptual lens to investigate history, it distorts the data. This coterie of

scholars has generally emphasized that there remains conflicting evidence through

late antiquity, belying, as they see it, a simplistic ›parting ways‹ image. Nevertheless,

recent titles suggest that the phrase remains firmly in place. There has, however, been

a gradual but notable shift in scholarly perceptions of when, where, how, and why

Jews and Christians ›parted‹ from each other. The metaphor may be intact, but the

actual reconstructions have been altered.«26

Trotz aller Kritik konnte sich die Metapher im akademischen Diskurs dennoch halten.

Annahmen, dass eine Trennung in einem engeren zeitlichen Rahmen rund umdie Tem-

pelzerstörung im Jahr 70 n. Chr. stattgefunden habe, wurden abgelöst durch Darstel-

lungsmodelle, die von einer zeitlichen (Trennungsprozesse bis in das 5. Jahrhundert hin-

ein) und räumlichen Pluralität (unterschiedliche Entwicklungen je nach Region) ausgin-

25 Vgl. Gabrielson, Thimothy A.: Parting Ways or Rival Siblings? A Review and Analysis of Metaphors

for the Separation of Jews and Christians in Antiquity. In: CBR 19 (2021) H. 2, 178–204, hier 179.

26 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


260 Zweiter Teil | Tradition und Rezeption: Traditionshermeneutische Problemfelder

gen.27 Solche Kritik gab es ab den 1990er Jahren parallel zur weiteren Entwicklung und

Rezeption der Metapher.28 Auch ab den 2010er Jahren tauchte die Metapher der sich

trennenden Wege immer wieder in Publikationen auf, z.B. in der Variation »The ways

that often parted«29.

Die Wegmetapher ist komplex. Metaphorologisch lassen sich verschiedene Ebenen

identifizieren. So stellt die Wegmetapher eine grundlegende Orientierungsmetapher

dar,die räumlicheVerhältnisse abbildet.Darin könnte auch einGrund fürdieBeliebtheit

der Metapher liegen, weil sie sehr anschlussfähig für alltägliche Denkmuster ist. Sug-

geriert wird eine grundsätzliche Linearität, in der es Abzweigungen und Abweichungen

gibt. Aus diesem Grund wurde der Weg in der christlichen und jüdischen Geschichte

verwendet, um Rechtgläubigkeit zu markieren, was im Dokument Denn unwiderruflich

sind Gnade und Berufung deutlich wird:

»Von den Christen wurden die Juden oft als von Gott verdammt und blind dargestellt,

weil sie in Jesus nicht den Messias und Heilsbringer erkennen konnten. Von den Ju-

den wurden die Christen oft als Häretiker gesehen, die nicht mehr den von Gott ur-

sprünglich vorgegebenen Weg befolgten, sondern ihre eigenen Wege gingen. Nicht oh-

ne Grund wird das Christentum in der Apostelgeschichte als ›der Weg‹ (vgl. Apg 9,2;

19,9.23; 24,14.22) im Gegensatz zur jüdischen Halacha bezeichnet, die die Gesetzes-

auslegung für die konkrete Praxis regelte. Mit der Zeit entfremdeten sich Judentum

und Christentum immer mehr, gerieten sogar in unerbittliche Kämpfe und bezichtig-

ten sich gegenseitig, den vorgegebenenWeg Gottes verlassen zu haben.«30

Die Metapher des Weges hat hier eine Ordnungs- und Disziplinierungsfunktion inne,

denn »Wege ordnen nicht nur Wissenssysteme, sie markieren auch deren Grenzen«31.

In dieser Funktion ist derWeg auch eine komplexe Behältermetapher, da Ein- und Aus-

schließungen vorgenommen werden.

Ganz anders funktioniert eine weitere Metapher zur Beschreibung des jüdisch-

christlichen Verhältnisses, die aber genauso ein Konzept aus der alltäglichen Erfahrung

aufgreift. Als »primary rival«32 der »Parting of the ways«-Metapher bezeichnet Gabriel-

son dieMetapher »Rival Siblings«33 –der rivalisierendenGeschwister.Das Bildwurde in

der Forschung von Alan Segal in der 1986 publizierten Studie Rebecca’s Children. Judaism

and Christianity in the RomanWorld34 aufgegriffen.

27 Vgl. ebd. 179–182.

28 Vgl. ebd. 182–185.

29 So der Titel des Sammelbandes von Baron, Lori/Hicks-Keeton, Jill/Thiessen, Matthew (Hg.): The

Ways That Often Parted. Essays in Honor of Joel Marcus. Atlanta: SBL Press 2018.

30 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und

Berufung, Nr. 16. Hervorhebungen EH.

31 Westerkamp, Dirk: »Weg«. In: Konersmann, Ralf (Hg.): Wörterbuch der philosophischen Meta-

phern. 3., erweiterte Auflage. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2011, 524–551, hier

536.

32 Gabrielson: Parting Ways or Rival Siblings, 187.

33 Ebd.

34 Segal, Alan F.: Rebecca’s Children. Judaism and Christianity in the Roman World. Cambridge, MA

u.a.: Harvard University Press 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 7 | Eine Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum? 261

»Like Jacob and Esau, the twin sons of Isaac and Rebecca, the two religions fought

in the womb. Throughout their youth they followed very different paths, quarreling

frequently about their father’s blessing. As was the case with Rebecca’s children, the

conflict between Judaism and Christianity molded their characters and determined

their destinies.«35

Die Typologie der Zwillingsbrüder Jakob und Esau hat im jüdischen und christlichen

Bereich eine längere Tradition.36 Die Geschichte bietet ein Narrativ, welches zur Ver-

hältnisbeschreibung von jüdischen und christlichen Gruppen im Laufe der Geschichte

unterschiedlich ausgeformt wurde: »Der Handlungsrahmen bleibt ein brüderlicher, in

allen Abschnitten der Abfolge von Eifersucht und Kämpfen, einer zwischen Zwillings-

brüdern.«37 Das Jakob-Esau-Motiv wurde sowohl von den Rabbinen als auch in der mit-

telalterlichen jüdischen Traditionsliteratur »als Sinnbild der Beziehungen der Völker zu

Israel«38 und »als Erklärung für die politische Realität, die Religionskämpfe, die Unter-

drückung von Kultur- und Volkszugehörigkeit«39 verwendet.

Die Autoren der Erklärung DenWillen unseres Vaters imHimmel tun greifen das Motiv

auf und ziehen bewusst eine Referenz heran, die eine positive Deutung aus der rabbini-

schen Tradition heraus ermöglicht:

»Aber Rabbiner Naftali Zvi Berliner (Netzvi) erkannte bereits Ende des 19. Jahrhun-

derts, dass G-tt Juden und Christen zu liebevoller Partnerschaft bestimmt hat: ›Wenn

die Kinder von Esau zukünftig vom reinen Geist zur Anerkennung des Volkes Israel und

dessen Tugenden veranlasst werden, werden auch wir Esau als unseren Bruder aner-

kennen.‹«40

ImKontrast zu der traditionell überwiegend eher negativen oder zumindest ambivalen-

tenDeutungEsaus ist diese positiveUmdeutung bemerkenswert.41Wie bereits an ande-

rer Stelle dargelegt wurde,wird die Geschwistermetapher auch im katholischen Bereich

verwendet. Sie bietet eine Alternative für die Mutter-Tochter-Analogie, welche die Ge-

fahr einer Ablösungsrhethorik birgt.42 Die Metapher der getrennten Wege werde aber

im Vergleich zur Geschwistermetapher in der Forschung bevorzugt: »Still, despite the

35 Ebd. 1.

36 Für verschiedene Analysen vgl. z.B. Langer, Gerhard (Hg.): Esau – Bruder und Feind. Göttingen:

Vandenhoeck&Ruprecht 2009; Yuval, Jacob Israel: TwoNations in YourWomb. Perceptions of Jews

and Christians in Late Antiquity and the Middle Ages. Berkeley/Los Angeles/London: University of

California Press 2006.

37 Turgeman, Asaf: Mein Bruder ist ein Einzelkind: Die Esau-Darstellung in jüdischen Schriften des

Mittelalters. In: Langer, Gerhard (Hg.): Esau – Bruder und Feind. Göttingen: Vandenhoeck & Ru-

precht 2009, 135–153, hier 135–136.

38 Ebd. 136.

39 Ebd. 137.

40 DenWillen unseres Vaters im Himmel tun, Nr. 4.

41 Vgl. Bollag, Michel: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel im Verhältnis des Judentums zum

Christentum. In: Ahrens, Jehoschua u.a. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und

Christen. Die Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol 2017, 124–134,

hier 133.

42 In der Forschung wird immer wieder darauf hingewiesen, vgl. z.B. Boyarin, Daniel: Border Lines:

The Partition of Judaeo-Christianity. Philadelphia: University of Pensylvania Press 2004, 5; Schäfer,

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


262 Zweiter Teil | Tradition und Rezeption: Traditionshermeneutische Problemfelder

ready applicability of kinship as an analogy for Judaism and Christianity, ›parting‹ lan-

guage remains omnipresent in the literature.«43

Beide Metaphernfelder wurden in der Geschichte oft zur Abgrenzung verwendet,

spiegeln aber in ihrer Struktur bereits denwechselseitigenAustausch, das Überkreuzen der

Wege, das Nebeneinander- und Miteinander-Gehen, die geschwisterlichen Konflikte

bis hin zur vorübergehenden Entzweiung wider.44 Bemerkenswert ist an beiden Me-

taphernfeldern sicherlich, dass eine theologische Transformation sowohl anhand des

Weges als auch am Beispiel der Geschwister deutlich sichtbar wird.

Markus Tiwald beschreibt, dass man für das Frühjudentum und das Urchristentum

eine viel stärkere »Pluriformität«45 annehmenmüsse als lange in der Forschung gedacht

und dass die Annahme einer linearen Entwicklung vom Judentum der Antike über ein

»pharisäisches« Judentumhin zumrabbinischen Judentumnichtmehr aufrechtzuerhal-

ten sei.46

Gerade eine solche Vielgestaltigkeit stellt infrage, ob es die eine geeignete Metapher

für das Verhältnis von jüdischen und christlichen Strömungen seit ihrem Entstehen bis

in die Gegenwart gibt. Verschiedene Bilder betonen unterschiedliche Aspekte. Die Re-

de von »Parting(s) of the ways« suggeriert eine harmonischere Trennung, als dies die

Rede von rivalisierenden Geschwistern tut.47 In der vorliegenden Studie wurden bis-

her verschiedene Metaphern verwendet, um das Verhältnis von Judentum und Chris-

tentumbzw.Verhältnisbeschreibungen in der Forschung zu verdeutlichen: Der Vorgang

der (De-)Kolonisierung48, im Anschluss an Judith Gruber die Metapher des Erinnerns

und in Bezug auf Derrida jene der différance, um einige Beispiele zu nennen. Ein Pro-

blem der analysierten und genannten Metaphern besteht darin, dass nicht immer auf

den erstenBlick deutlichwird,welcher »aspect of Jewish-Christian separation«49 behan-

delt wird. Einmal mehr ist deshalb ein Austausch über die Bedeutung von Sprachfor-

men und theologischen Konzepten gefordert.Die ausführliche Auseinandersetzungmit

der Übersetzbarkeit religiöser Traditionen hat dafür Anstöße gegeben. Die Neuforma-

tierung der Metapher desWeges und der Geschwister bietet jedenfalls erste sprachliche

Alternativen, um das veränderte Verhältnis von Judentum und Christentum auszudrü-

cken: »It sets Judaism and Christianity on an equal footing, rather than seeing Judaism

replaced or Christianity excluded, and it emphasizes the common origin of modern Ju-

daism and Christianity in pluriform Second Temple Judaism.«50

Peter: Zwei Götter im Himmel. Gottesvorstellungen in der jüdischen Antike. München: C. H. Beck

2017, 11–12.

43 Gabrielson: Parting Ways or Rival Siblings, 189.

44 Für eine ausführliche Analyse des Metaphernfelds der Geschwister in diesen Dokumenten vgl.

Höftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, 86–89 sowie 118–121; für eine Ana-

lyse des Wegmotives vgl. ebd. 67–76.

45 Tiwald: Das Frühjudentum, 28.

46 Vgl. ebd.

47 Vgl. Gabrielson: Parting Ways or Rival Siblings, 189.

48 DieMetapher »that early Christians ›colonized‹ Jewish traditions« spricht auch Gabrielson an (ebd.

190).

49 Gabrielson: Parting Ways or Rival Siblings, 192.

50 Ebd. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 7 | Eine Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum? 263

1.3 ZEIT – RAUM – MACHT | Die Normativität des Ursprungs

Theorien zur Trennung von Judentum und Christentum müssen mit mehrfachen Dif-

ferenzierungen arbeiten, bedingt durch unterschiedliche Faktoren, die hier mit Zeit,

RaumundMacht zusammengefasst sind.Diese FaktorenbeeinflussenauchdieDeutung

von Kontinuitäten und Diskontinuitäten, die ausgehend von den Trennungsprozessen

angenommen werden. So muss gefragt werden:

»Einigkeit besteht in der Forschung darin, dass es nicht die eine große Trennung von

zwei in sich homogenen Größen (Judentum und Christentum) gab, sondern wir es mit

einem vielschichtigen Prozessgeschehen zu tun haben. Damit fangen die Fragen aber

erst an: Welcher Art sind die Prozesse? Liefen sie an allen Orten und zu allen Zeiten

gleichmäßig oder gleichartig ab? […] StimmtdieRhetorik des ›Auseinandergehens‹mit

der sozialen Wirklichkeit überein; […] Was soll als normatives Judentum oder norma-

tives Christentum gelten, die sich irgendwann trennten?«51

Ein Bewusstsein für die grundlegende Pluriformität des Frühjudentums und auch des

Urchristentums52 verändert die Vorstellung von Linearität.Wie in den Reflexionen zum

Rezeptionsbegriff deutlich wurde, gibt es einen Zusammenhang zwischen Rezeption

und Normativität. Häufig ist in der Rezeption ein normativer Rezeptionsbegriff wirk-

sam, der eine Idealvorstellung des zu rezipierenden Gegenstandes, Phänomens oder

Textes impliziert. In der Rezeption von Tradition macht es einen Unterschied, ob ein

lineares Traditionskonzept im Hintergrund steht, das sich z.B. an enger doktrinärer

Kontinuität orientiert, oder ein dynamisches Traditionskonzept, in demVeränderungen

und Umbrüche als Voraussetzungen für die Weitergabe von Tradition gesehen werden.

Die Faktoren Raum und Zeit sind dann keine deskriptiven Kategorien. In der Politik

der Zeit sind der Anfang und das Ursprüngliche zwei brisante Themenstellungen. Die

Konstruktion von Anfängen ist geprägt von Sakralisierungen und Legitimierungsnar-

rativen.Wie der Ursprung codiert wird, kann deshalb programmatische Auswirkungen

für die ganze folgende Traditionsdeutung haben. Ein Beispiel, wie solche Codierungen

auf den Diskurs wirken, ist der Forschungskomplex »Parting of the ways«. Der Judaist

Peter Schäfer legt in seinem BuchDie Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums

einen solchen Perspektivenwechsel dar:

»Nicht nur definiert sich dieses Christentum im Rückgriff auf das zeitgenössische Ju-

dentum und in der aktiven Auseinandersetzungmit ihm, auch das rabbinische Juden-

tum findet zu sich selbst erst im Austausch mit dem Christentum – und dies in dem

doppelten Sinne der Abstoßung und Anziehung: der Ausscheidung von (ursprünglich

im Judentum angelegten) Elementen, die das Christentum usurpieren und verabsolu-

tieren sollte, sowie der stolzen und selbstbewussten Wiederaneignung eben solcher

religiöser Traditionen, trotz oder auch gerade wegen ihrer christlichen Usurpation.«53

51 Schnelle: Römische Religionspolitik, 433.

52 Tiwald verwendet diesen Begriff für die Zeit bis ca. 150 n. Chr. (vgl. Tiwald: Das Frühjudentum,

31–33).

53 Schäfer, Peter: Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums. Fünf Vorlesungen zur

Entstehung des rabbinischen Judentums. Tübingen: Mohr Siebeck 2010, X.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


264 Zweiter Teil | Tradition und Rezeption: Traditionshermeneutische Problemfelder

Die Zeit der Formierung von »Judentum« und »Christentum« war von der Entwicklung

verschiedener Absicherungsstrategien geprägt. Scharfe gegenseitige Abgrenzungen

waren häufig weniger Ausdruck tatsächlich bestehender Grenzziehungen, sondern

des gerade stattfindenden Ringens um Unterscheidungen.54 In der Diskursgeschichte

traditionshermeneutischer Weichenstellungen wurde dies bereits erörtert.55 Absiche-

rungsstrategien wie schriftliche und mündliche Tradierung erzeugen »transhistori-

sche[] Gleichzeitigkeit«56, worauf Aleida Assmann hinweist. Durch den Transfer der

Glaubenszeugnisse in ihrer Performativität in eine schriftliche oder andere materiale

Formwerdendiese konserviert.Eine solcheKonservierung braucht aber Vergegenwärti-

gungsformen, da der unmittelbare performative Vollzug ansonsten abgeschwächt wird.

Die Religionsgemeinschaften fanden dazu unterschiedliche Strategien. Die rabbinisch-

jüdische Tradition prägte ein enger Zusammenhang von »Lehre und Leben«57. Manuel

Goldmann streicht den großen Einfluss der Tora auf »alle Lebensbezüge«58 hervor, was

sich »an den drei Größen der Beschneidung, des Sabbats und des Landes«59 zeige. In

der christlichen Tradition kann hier die Rolle der Liturgie genannt werden.60 Die Verge-

genwärtigungsformen der Botschaft Jesu und ihre Legitimität waren auch Streitpunkte

in der Reformation, was sich etwa in den unterschiedlichen sakramententheologischen

Entwicklungen zeigte. Wenn die Absicherungsstrategien im Angesicht der »Anderen«

entwickelt wurden, dann stellt die Begegnung einen Verstehensschlüssel für die eigenen

gesammelten Texte und Traditionen dar.

Die Schwierigkeit, die christlichen und jüdisch-rabbinischen Anfänge zu rekonstru-

ieren, hat auchmit einer Machtfrage zu tun, worauf Paula Fredriksen hinweist:

»From the vocabulary that we necessarily use to the texts that dominate our investi-

gations to the questions that frame our approaches to the presuppositions that shape

our reconstructions, we still work within the terms dictated by history’s ›winners‹,

those men who successfully finessed their churches’ transition to a form of Roman

imperial culture, who named their ideological and institutional forebears, and who

shaped the canon, both scriptural and patristic.«61

Diese Machtnarrative prägen christliche Theologiegeschichte und eines der »Meistern-

arrative«, die imZuge der postkolonialen Kritik thematisiert wurden, ist jene Erzählung

54 WolframKinzig stellt dies amBeispiel von Johannes Chrysostomus dar, für dessenKontextman ein

hohes Interesse der christlichen Bevölkerung für die Synagoge und jüdische Rituale rekonstruie-

ren kann (vgl. Kinzig: Nähe und Distanz, 20–22).

55 Vgl. Kapitel 2, »Konstituierungen von Tradition(en) in der frühen Kirche«, S. 58ff.

56 Assmann: Zeit und Tradition, 66.

57 Goldmann: »Die große ökumenische Frage …«, 129.

58 Ebd.

59 Ebd. FN 2.

60 Vgl. für vielfältige Auseinandersetzungenmit dem Verhältnis von jüdischer und christlicher Litur-

gie in verschiedenen (historischen) Kontexten Bergmann, Claudia D./Kranemann, Benedikt (Hg.):

Analogie und Differenz. Das dynamische Verhältnis von jüdischer und christlicher Liturgie (LQF

112). Münster: Aschendorff 2021.

61 Fredriksen, Paula:What »Parting of theWays«? Jews, Gentiles, and theAncientMediterraneanCity.

In: Becker, Adam/Reed, Annette Yoshiko (Hg.): TheWays That Never Parted. Jews and Christians in

Late Antiquity and the Early Middle Ages (TSAJ 95). Tübingen: Mohr Siebeck 2003, 35–63, hier 36.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 7 | Eine Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum? 265

der Geschichte der »Gewinner«. Dies hat oft mit den verfügbaren Quellen zu tun. Ei-

ne allzu homogene Darstellung muss auch hier kritisch stimmen. Die Normativität der

Entstehungsphase des Frühjudentums und des Urchristentums darf damit weder über-

noch unterschätzt werden. Die Wahrnehmung von Zeit und Raum sowie verschiedene

Machtprozesse beeinflussten sowohl die wechselseitige Abgrenzungspolitik und Identi-

tätsfindung als auch Forschungen zu diesen »Ursprüngen«.

Was Fredriksen aus einer historischen Perspektive beschreibt, stellt für die Funda-

mentaltheologie einmethodologisch-erkenntnistheoretisches Problemdar. Sie ist in ih-

rer Frage nach Gott und seiner Erfahrbarkeit auf das zur Verfügung stehende Material

verwiesen, das nur in seiner im ekklesiologischen Bestimmungsraum überlieferten und

ausgewähltenFormvorliegt.Trotz ihrergeschichtlichenVerfasstheitmusseine theologi-

sche Deutung von Glaubenstraditionenmöglich sein, die über eine historische Sachver-

haltsdarstellung hinausgeht. Entscheidend in dieser theologischen Deutung des Über-

lieferungsvorgangs sind die Kriterien dieser Überlieferung. Ein prioritäres inhaltliches

Kriterium in der Auslegung ist auf christlicher Seite, dass die Botschaft Jesu zur Geltung

kommenmuss.Eine theologischeDeutungkannaber nie unabhängig vonder geschicht-

lichen FormderÜberlieferung erfolgen. In dieser vermittelten Form liegen immer schon

Bruchmomente. Anstatt diese aber als eine bloße Gefahr für Traditionsweitergabe zu

identifizieren, muss fundamentaltheologisch das Potential der Bruchstellen hervorge-

hoben werden: Genau im Bruch findet theologische Deutung, Weitergabe und Aneig-

nung statt.Weil theologische Deutung nicht ohne Bruchmomentemöglich ist – sie sind

durch die räumliche und zeitliche Verfasstheit der Überlieferung bedingt – braucht es

immer wieder neue Deutungsinitiativen.

2. Auswirkungen auf den jüdisch-christlichen Dialog

Ist das Ringen mit der Transformation von Traditionen ein störender Faktor in Identi-

tätsbildungsprozessen religiöser Gruppen? Sind diese Dynamiken Brüche, die norma-

lisiert werden müssen? Oder gehören sie wesentlich zum Entwicklungsprozess einer

Religion und führen dazu, dass diese über die Zeit hinweg relevant bleibt? Der Argu-

mentationsgang der Arbeit führt zu letzterer Annahme. Neuere bibelwissenschaftliche

Forschungen können darauf hindeuten, dass Traditionsdynamiken der Entstehung von

Christentum und (rabbinischem) Judentum bereits inhärent sind. Der Forschungskom-

plex »Parting of theways« zeigt, dass beideGrößen aus denTraditionendesGottesvolkes

Israel heraus entstanden sind und sich dabei wechselseitig beeinflussten.62

Die wechselseitige Bezogenheit, die in der Forschung seit einiger Zeit betont wird,

beeinflusste auch den jüdisch-christlichen Dialog.Wie bereits dargestellt wurde, trans-

formierten sichBilder undMetaphern imDiskurs.AuchdieNotwendigkeit des theologi-

schen Dialoges formierte sich neu. Denn wo vorher hauptsächlich das Christentum auf

das Judentum als »Mutterreligion« verwiesen war, die zu studieren es vor allem in his-

torischer Perspektive galt, legen jüngere Forschungen die Analogie von zwei Geschwis-

62 Vgl. Schäfer: Die Geburt des Judentums, VIII.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


266 Zweiter Teil | Tradition und Rezeption: Traditionshermeneutische Problemfelder

tern nahe.63 Dies soll allerdings nicht suggerieren, diese Forschungsergebnisse ermög-

lich(t)en erst (theologischen) jüdisch-christlichenDialog.DieThese ist vielmehr,dassder

konkrete Dialog und eine offene gegenseitigeHaltung eine Grundvoraussetzungwaren,

Vorverständnisse zu hinterfragen und auch wissenschaftlich neueWege zu gehen. Um-

gekehrt liefern wissenschaftliche Erkenntnisse wiederum Impulse für den Dialog.

Ein immer wieder auftauchendes Thema ist, inwieweit christliche Theologie auf

den jüdisch-christlichen Dialog angewiesen ist, umgekehrt eine solche Verwiesenheit

aber nicht besteht. Diese Frage ist einerseits verständlich, weil sie mit dem Wunsch

nach Anerkennung durch die Dialogpartner*innen verbunden ist. Die Frage betraf

zunächst christliche Kirchen, weil sie im Konzept einer Mutter-Tochter-Beziehung die

Verbindung zumUrsprung suchten. Es wäre allerdings auch denkbar, dass der Wunsch

nach einer wechselseitigen Anerkennung der Notwendigkeit des (theologischen) Dia-

logs aus einem anderen Grund auftaucht. Ist man vielleicht unzufrieden damit, für die

Dialogpartner*innen nicht die gleiche theologische Relevanz zu haben, auf die man an-

dererseits selbst verwiesen ist? In einem solch asymmetrisch verteilten Setting spiegelt

sich die Gewohnheit einer Mehrheitsposition, die den Diskurs bestimmen kann – und

genau diese hermeneutische Stellung wird unterminiert.

Die Entwicklung der unterschiedlichen Konzepte rund um ein »Parting of the ways«

konnte beispielhaft die epistemische und theologische Relevanz vonMethoden verdeut-

lichen.Mit den vorgestellten Forschungen wurden auch neue Diskussionen im jüdisch-

christlichen Dialog ausgelöst, da sich bestimmte Grundvoraussetzungen und Verhält-

nisbestimmungen imDialog neu formierten. Ein Interesse am Christentum und vor al-

lem an der Person Jesu besteht in jüdischen Traditionen schon lange.64 Dialogerklärun-

gen aus unterschiedlichen jüdischen Denominationen zeigen auch ein Interesse an ei-

nem theologischen Dialog, das heißt einen Austausch über die jeweiligen Vorstellun-

gen und Überzeugungen innerhalb der eigenen Tradition und über eigene Glaubenser-

fahrungen. Im folgenden Kapitel stehen Veränderungen in der jüdischen Sicht auf das

Christentum im Fokus. Bereits behandelte Problemfelder des jüdisch-christlichen Dia-

logswie der AufsatzGnadeundBerufung ohneReue vonBenediktXVI. sollen hier nochmals

Impulse aus einer anderenPerspektive erhalten.AusgehendvoneinerKontroverse inder

ZeitschriftHerderKorrespondenz liegt der Schwerpunkt auf Transformationen im jüdisch-

orthodoxen Bereich.

63 Die Entwicklungen von christlichen und rabbinisch-jüdischen Traditionen können allerdings auch

nicht parallel gesetzt werden. Das rabbinische Judentum kann in anderer Weise an eine weit zu-

rückreichende Tradition anschließen, als das entstehende Christentum.

64 Für einen Überblick vgl. z.B. Homolka, Walter: Wie gut, dass Jesus Jude war. Das Jesus-Bild im Ju-

dentum. In: HK Spezial: Jesus von Nazareth. Annäherungen im 21. Jahrhundert (2017), 14–18.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010 - am 14.02.2026, 07:46:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

