Teil I1:
Ethische Fragen der Gegenwart: Fallbeispiele aus
der Sexualethik



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

Reflektionen aus islamischer Perspektive

Fatma Akan Ayyildiz

1. Einleitung

Es gibt viele Arten nicht-monogamer Beziehungen, die in modern-sakula-
ren Gesellschaften als ethisch vertretbar klassifiziert werden, solange gegen-
seitige Zustimmung und Einverstandnis besteht.! Darunter fallt die ,,offene
Beziehung“ zu mehreren Partner:innen oder die Polyamorie,? die sich seit
den frithen 1970ern als Trend etabliert hat. Diese Bewegung fordert die
Liberalisierung von Beziehungen und die Ablehnung der Monogamie als
Norm.? Auch die Polygamie ist eine Form von nicht-monogamer Bezie-
hungsfithrung, wobei sie sich von anderen Formen darin unterscheidet,
dass in der Polygamie die Beziehungen ehelich formalisiert sind. Der
Begriff der Polygamie, der sogenannten ,Mehrehe, ist weit gefasst und
schlief8t sowohl die Heirat eines Mannes mit mehreren Frauen (Polygynie)
als auch die Heirat einer Frau mit mehreren Ménnern (Polyandrie) ein.
Falschlicherweise wird Polygamie hiufig nur fiir die Ehe eines Mannes
mit mehreren Frauen gebraucht. Das ist darauf zuriickzufiihren, dass die
Polygynie die hdufigste Form der Mehrehe ist, die seit jeher quer durch alle
Kulturen praktiziert wird. Auch heute soll die Polygynie in 83 % der 849
Kulturen weltweit verbreitet sein. Die Polyandrie hingegen sei nur in vier
Kulturen anzutreffen, und auch in diesen Fillen ginge sie mit der Polygynie
einher.*

Anders als die anderen Formen nicht-monogamer Beziehungen wird
vor allem die Polygynie mit als kulturell riickstindig eingeordnet. Es

1 Vgl. ethical non-monogamy (ENM), https://www.verywellmind.com/what-is-ethical-no
n-monogamy-5176515; zugegriffen am 07.07.2022

2 Polyamorie ist ,ein sexuell und romantisch offenes Beziehungskonzept. Es geht um das
Eingehen von langerfristigen Bindungen zu mehr als einem Menschen®; Dietzmann,
»Polyamorie®; 41.

3 Verlinden, ,Geschlecht im Kontext polygamer Beziehungsfithrung der 68er_innen
165-167.

4 Vgl. McDermott, ,,Polygyny and Violence Against Women, 55.

135

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://www.verywellmind.com/what-is-ethical-non-monogamy-5176515
https://www.verywellmind.com/what-is-ethical-non-monogamy-5176515
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.verywellmind.com/what-is-ethical-non-monogamy-5176515
https://www.verywellmind.com/what-is-ethical-non-monogamy-5176515

Fatma Akan Ayyildiz

kommt nicht selten vor, dass sie in Korrelation zu Ausbeutung und
Zwang gesetzt wird und im Gegensatz zur Polyamorie, den Frauen in
polygynen Beziehungen oft die Féhigkeit der Selbstbestimmung implizit
abgesprochen wird.> So wird eine imagindre Trennlinie zwischen nicht
formalisierten Mehrfachbeziehungen wie der im sogenannten ,charmed
circle® befindlichen Polyamorie und der Polgynie gesetzt, die als ,abnor-
mal und verabscheuungswiirdig“® herabgewtirdigt wird.” Auch im Vergleich
zur Prostitution, die zusammen mit der Polygynie von der Rechtsprofesso-
rin Marci Hamilton als ,the two P's of gender inequality”® proklamiert
wurde, schneidet die Polygynie in einem Verfahren zur Uberpriifung der
Verhiltnisse der Frauen im Obersten Gerichtshof von Kanada schlechter
ab. Es wird in dieser gerichtlichen Entscheidung betont, dass solange be-
stimmte Umstidnde gesichert seien, die Handlungsfahigkeit der Frauen in
der Prostitution gewahrt werden konne. Die Polygynie hingegen sei von
Natur aus schddlich und ausbeuterisch und somit unter keinen Umstdn-
den ethisch zuldssig. Sie gehe mit bedeutenden und erheblichen Schéden
fiir Einzelpersonen, insbesondere fiir Frauen und Kinder, und fiir die
Gesellschaft insgesamt einher.” Offensichtlich gehen die Positionen zur Be-
wertung von Mehrfachbeziehungen im allgemeineren Sinne auseinander:
Sie stehen in einem Spannungsfeld zwischen ausbeutender patriarchaler
Praxis riickstindiger Kulturen und freier Beziehungsbildung von liberalen
Partnerschaftsverstindnissen. So bestehen im Falle der Polygamie, als for-
malisierte Form der Mehrfachbeziehung, in den meisten Staaten weltweit
rechtliche Restriktionen. Auch wenn islamrechtlich eine Legitimation be-
stiinde, ist diese Praxis auch in den meisten mehrheitlich muslimischen
Landern untersagt.

Ziel des Artikels ist es nicht, die Rechtslage rund um die Polygamie zu
hinterfragen oder einen rechtlichen Diskurs zu fithren. Im Gegenteil will
diese Arbeit auf rechtliche Diskussionen verzichten, um sich der ethischen
Dimension von Polygamie bzw. Polygynie zu widmen. Nicht alle Rechts-
theorien bestdtigen, dass ,,moralisch giiltige Prinzipien prinzipiell zugleich
rechtliche Geltung besitzen.1® Aus dieser Beobachtung heraus fragt die Ar-

w

Dies geht z.B. aus der Stellungnahme der Canadian Polyamory Advocacy Association
hervor; vgl. Heath (u.a.), ,Judging Women's Sexual Agency*, 213-214.

Ebd., 220.

Ebd., 220.

Ebd., 199.

Ebd., 217.

Sieckmann, Rechtsphilosophie, 277.

O O 0N

136

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

beit, ob es innerhalb der islamischen Tradition mdglich ist, einen ethischen
Diskurs zu einem Sachverhalt (in diesem Fall zur Polygamie) zu fiihren,
ohne die rechtliche Diskussion einzubeziehen. Sollte dies mdglich sein, so
muss geklart werden, wie eine von der rechtlichen abweichende ethische
Position zu einem Sachverhalt legitimiert werden kann, obgleich muslimi-
sche Gelehrte nicht rein positivistisch!! in der Rechtsbildung operiert haben
und auch Prinzipien, die aus den religiosen Texten hergeleitet worden sind,
mitbeachten mussten und zudem eine Konvergenz jeglicher religiosen, ethi-
schen und rechtlichen Normen angestrebt haben.

Im Folgenden wird in einem ersten Schritt untersucht, wie sich die recht-
liche Diskussion um die Polygamie in Deutschland zu den angenommenen
gesellschaftlich vertretenen Werten verhilt. Dieser Schritt dient dazu, unse-
re eigene Wahrnehmung zu dieser Frage zu ermitteln. Anschlieflend wird
aus einer islamtheologischen Perspektive das Beispiel von Taskoprizade
und dessen historischer Kontext betrachtet. In einem weiteren Schritt
werden historische Referenzen aus Europa in die Diskussion eingebracht,
die es erlauben, die Bewertungen Taskoprizades analytisch einordnen zu
konnen. Schliefflich soll der Versuch unternommen werden, einen ethisch
begriindeten Zugang vorzuschlagen, der sich auf den zeitgendssischen
deutschen Kontext bezieht. Diese spezifische Perspektive verspricht eine
neue Dimension zu 6ffnen, die bislang neben den geschichtlichen,'? ethno-
logischen,"® demographischen,!* sozio- 6konomischen', sogar psychothera-
peutischen und in geringem Mafle sdkular-rechtlichen Untersuchungen!'®
dazu géanzlich unbeachtet geblieben ist.

11 Positivistische Rechtstheorien beruhen auf der Annahme, Recht sei eine Vernunftord-
nung und werde positivrechtlich begriindet, was eine Trennung von Recht und Moral
voraussetzt. Vgl. Sieckmann, Rechtsphilosophie, 277-278.

12 So etwa Borgolte, ,Kulturelle Einheit und Religiose Differenz®; De La Croix (u.a.),
~From Polygyny To Serial Monogamy®; Riidiger, Der Konig und seine Frauen;
Slonim-Nevo (u.a.), ,Polygynous Marriage in the Middle East*

13 Z.B. Cook, ,Polygyny”; Kosack, ,Wird die Polygynie in der modernen Gesellschaft
tiberleben?”.

14 Z.B.Pison, ,La Démographie de la Polygamie®

15 Z.B. Ross (u.a.), ,Greater wealth inequality, less polygyny”; Cleuziou, ,,A second wife
is not really a wife”.

16 Z.B. Ferré, ,Quand la polygamie est entrée dans la loi“; Bischoff, ,Le mariage polyga-
mique en droit international privé®

137

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

2. Polygamie in Deutschland: Rechtslage und Wertevorstellungen

Rechtlich ist die Polygamie in Deutschland gemaf § 1306 BGB unzuléssig.
Eine Diskussion zu dieser Rechtslage oder sozialpolitische Untersuchun-
gen dazu sind in Deutschland im Vergleich zu Frankreich, England, den
Niederlanden, Belgien und Italien viel seltener anzutreffen. Diese Staaten
waren im Zuge ihrer kolonialen Expansion mit der Polygamie stirker
konfrontiert. Nach der Entkolonialisierung gab es zudem einen starken
Migrationsstrom in die ehemaligen Kolonialldnder."” In der Folge befinden
sich z.B. in Frankreich viel mehr Muslime, deren kulturelle Wurzeln in
Landern wie z.B. Nigeria oder Algerien liegen, in denen die Polygamie
verbreitet und nationalrechtlich legal ist.® Obwohl Polygamie im franzosi-
schen Recht verboten ist, gab es schon vor 40 Jahren franzdsische Studien,
die die Polygamie im internationalen Privatrecht zur Diskussion stellten.!”
Der Grund ist klar: Es bestand der Bedarf {iber mégliche rechtliche Lésun-
gen fiir z.B. binationale Ehen zu diskutieren, bei denen der Ehemann aus
einem Land kommt, in der polygyne Ehen rechtlich legitim sind. Dieser
koénnte, sich auf sein Heimatrecht berufend, in der Heimat eine weitere
Ehe eingehen. Solche Abwigungen sind komplexer Natur, da eherechtliche
Regelungen auch Konsequenzen fiir andere Rechtsfelder wie Erbschaft und
daraus resultierende Haftungsfragen haben, z.B. bei Schulden nach dem
Tod eines Ehepartners.?® Dagegen stammt die Einwanderungsbevolkerung
in Deutschland zum grofien Teil aus Landern, in denen die Polygamie nicht
praktiziert wird bzw. rechtlich verboten ist.?! Deutschland kennt dhnliche
Rechtskonflikte in nennenswerter Zahl erst seit der Fliichtlingsbewegung
aus Syrien, womit sich das Forschungsdesiderat erkldren ldsst. Ein interes-
santer Rechtskonflikt, der weitreichende rechtliche Folgen hatte und Dis-
kussionen zu Wertvorstellungen in der deutschen Gesellschaft nach sich
ziehen miisste, soll im Folgenden beschrieben werden.
Einbiirgerungsprozeduren in Deutschland unterliegen strikten Bedin-
gungen. Jemand, der ,wegen einer rechtswidrigen Tat zu einer Strafe
verurteilt® wurde, kann laut dem Staatsangehorigkeitsgesetz (StAG) § 10
nicht eingebiirgert werden. Da jemand, der eine Mehrehe eingeht, sich

17 Bischoff, ,Le mariage polygamique en droit international privé”, 91.
18 Ebd., 92.

19 Vgl. ebd., 91-116.

20 Vgl. ebd., 98-101.

21 Ebd., 92.

138

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

laut § 1306 BGB strafbar macht, konnte man annehmen, dass dadurch die
Bedingung fiir eine Einbiirgerung nicht erfiillt ist. Wird aber die Mehre-
he nicht in Deutschland, sondern in einem Land, in der die Polygamie
rechtlich legitim ist, vollzogen, kann man in diesem Sinne nicht von einer
»Gesetzeswidrigkeit* sprechen. Allerdings wurde im Jahr 2013 die deutsche
Staatsbiirgerschaft eines Syrers, dessen Zweitehe im Nachhinein bekannt
wurde, mit der Begriindung, ,eine Mehrehe sei mit einer freiheitlich demo-
kratischen Grundordnung nicht vereinbar;?? zuriickgenommen. Denn das
Bekenntnis zur freiheitlich demokratischen Grundordnung ist eine weitere
Bedingung, dessen Erfiillung laut StAG §10 geklart werden muss. Doch
auch dieser Einwand trifft nicht zu. Auf die Klage des Syrers hin entschied
das Gericht, dass es ,an der Kausalitit des [...] vorgeworfenen Verhaltens
fir die Einbiirgerung fehle?* da das Prinzip der biirgerlich-rechtlichen
Einehe nicht zur freiheitlich demokratischen Grundordnung gehore,*
denn ,der Rechtsbegrift der ,freiheitlich demokratischen Grundordnung’ ist
bezogen auf die Gestaltung der staatlichen Ordnung und ihres Handelns:»
Das Gericht vermerkt wiederum, dass es dem Gesetzesgeber freistehe, die
Anspruchseinbiirgerung bei bestehender Mehrehe mit Begriindung fehlen-
der ,Einordnung in die deutschen Lebensverhaltnisse® auszuschliefien.?®
ODb nun eine direkte Verbindung zu diesem Rechtsstreit besteht ist unklar.
Doch das deutsche Staatsangehorigkeitsgesetz wurde danach am 27.06.2019
verschérft. Infolgedessen konnen Antragssteller:innen fortan nicht mehr
eingebiirgert werden, sofern sie in einer staatlich anerkannten polygamen
Beziehung leben.?”

»In einer Stellungnahme der Bundesregierung (FDP) heifdt es dazu: ,Der
ber die Einbiirgerung bewirkte Zugang zum Staatsvolk stellt bestimmte
Anforderungen an die Identifikation mit dem bestehenden Gemeinwe-
sen auf, die nicht erfiillt sind, wenn die Einbiirgerungsbewerber mit
einem weiteren oder mehreren Ehegatten verheiratet ist. Der Grundsatz
der Einehe ist in der Bundesrepublik Deutschland verfassungs- und

22 https://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/bundesverwaltungsgericht-syrer-trotz
-zweitfrau-eingebuergert-a-1210353.html; Zugang am 22.03.2022.

23 BVerwG 1 C 15.17 - Urteil vom 29. Mai 2018, https://www.bverwg.de/pm/2018/36;
Zugang am 22.03.2022.

24 Ebd.

25 Ebd.

26 Ebd.

27 https://dserver.bundestag.de/btd/19/105/1910518.pdf; Zugang am 22.03.2022.

139

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/bundesverwaltungsgericht-syrer-trotz-zweitfrau-eingebuergert-a-1210353.html
https://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/bundesverwaltungsgericht-syrer-trotz-zweitfrau-eingebuergert-a-1210353.html
https://www.bverwg.de/pm/2018/36
https://dserver.bundestag.de/btd/19/105/1910518.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/bundesverwaltungsgericht-syrer-trotz-zweitfrau-eingebuergert-a-1210353.html
https://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/bundesverwaltungsgericht-syrer-trotz-zweitfrau-eingebuergert-a-1210353.html
https://www.bverwg.de/pm/2018/36
https://dserver.bundestag.de/btd/19/105/1910518.pdf

Fatma Akan Ayyildiz

strafrechtlich verankert.“ Das gelte auch dann, wenn die Doppelehe nach
ausldndischem Recht wirksam geschlossen worden sei und nicht gegen
deutsches Strafrecht verstofSe.?8

Aus dieser Stellungnahme zum Gesetzesentwurf geht hervor, dass die Poly-
gamie als fiir unvereinbar mit ,den Lebensverhiltnissen in Deutschland®
verstanden wird. Das setzt voraus, dass die Monogamie im Sinne der
Einehe zu den konsensuellen Werten der Gesellschaft gehort. Nun soll
sie mit entsprechender Gesetzesanpassung bewahrt werden. Wie weiter
oben bereits dargestellt, sind dhnliche Formen von Mehrfachbindungen in
der Gesellschaft vertreten, jedoch sind diese nicht ehelich-rechtlich forma-
lisiert. Aulerdem war die Polygamie weder dem deutschsprachigen Raum
noch Europa in der Geschichte fremd. Die neueste Forschung zeigt, dass
die Polygynie bis zum 13. Jhd. ein hiufig vorkommendes Phianomen war.
Bereits erste Befunde zur Menschheitsgeschichte belegen polygyne Prak-
tiken bei vielen Volkern.? Sie ist damit eine Form der Beziehung, die fast
so alt ist wie die Menschheit,3® und war auch in der arabischen Gesellschaft
verbreitet. So haben Muslim:innen diese Praxis nicht erfunden, sondern als
ein weltverbreitetes Phanomen vorgefunden und aufgenommen.’! Zu Be-
ginn des Spatmittelalters im 13. Jhd. hat sich in den westlichen Gesellschaf-
ten die Monogamie durchgesetzt, die Polygynie wurde mit Verbreitung des
Christentums im Mittelalter verboten. Die strikte Monogamie bedeutete,
dass nicht nur eine simultane Heirat eines Mannes mit mehr als einer
Frau gedchtet, sondern dass eine Wiederheirat lediglich nach einer Verwit-
wung durch Tod als angemessen empfunden wurde.?? Dabei machen einige
Autoren darauf aufmerksam, dass in den westlichen Gesellschaften, auch
nach der christlichen Verbreitung der strikten Monogamie, diese praktisch
niemals die einzige Beziehungsform darstellte. Auch wenn ein Mann die
Ehevereinbarung ausschliefilich mit einer Frau einging, herrschten oftmals
weiterhin polygyne Verhiltnisse, z.B. Konkubinate, aber auch Ehebruch

28 https://www.zeit.de/politik/deutschland/2019-06/deutsche-staatsangehoerigkeit-staa
tsbuergerschaft-gesetzesentwurf-grosse-koalition; Zugang am 22.03.2022.

29 De La Croix (u.a.), ,From Polygyny to Serial Monogamy*, 566.

30 Milot, ,La polygamie au nom de la religion au Canada”, 124.

31 Terzioglu, Matiiridi'de Kadin Algisi, 107; Milot, ,La polygamie au nom de la religion
au Canada”, 124.

32 De La Croix (u.a.), ,From Polygyny to Serial Monogamy*, 566; Riidiger, Der Konig
und seine Frauen, 12, 384-385.

140

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://www.zeit.de/politik/deutschland/2019-06/deutsche-staatsangehoerigkeit-staatsbuergerschaft-gesetzesentwurf-grosse-koalition
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2019-06/deutsche-staatsangehoerigkeit-staatsbuergerschaft-gesetzesentwurf-grosse-koalition
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2019-06/deutsche-staatsangehoerigkeit-staatsbuergerschaft-gesetzesentwurf-grosse-koalition
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2019-06/deutsche-staatsangehoerigkeit-staatsbuergerschaft-gesetzesentwurf-grosse-koalition

Polygamie zwischen Recht und Ethik

u.d4.33 In der Zeit, in der sich im christlichen Westen die strikte Monogamie
bzw. der ,Monogamismus“** durchsetzte, ist die Polygynie weiterhin eine
rechtlich konforme Praxis in der islamischen Welt von Andalusien® bis
Transoxanien gewesen. Das dndert sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts, als
in einigen muslimischen Lindern wie Tunesien und der Tiirkei Polygynie
verboten und als legitime Ehepraxis die (serielle)*® Monogamie standardi-
siert wurde. Wéhrenddessen wurde zur selben Zeit im Westen die Norm
einer strikten Monogamie, wie wir sie zuvor sahen,”” weitgehend abgelegt,
sodass Scheidung und Wiederheirat in der Gesellschaft weniger strikten
Regelungen unterworfen wurden

Zusammengefasst ist die rechtliche Lage in Deutschland klar: eine
Mehrehe ist ausgeschlossen, doch sind Mehrfachbindungen nicht formali-
sierter Art moglich. Dementsprechend muss aus einer ethischen Perspek-
tive gefragt werden, wie Muslim:innen eine Mehrfachbindung einordnen
konnen. Fiir eine differenzierte islamtheologische Betrachtung der Polyga-
mie aus ethischer und rechtlicher Perspektive beziehe ich mich exempla-
risch auf den Ansatz des osmanischen Gelehrten Taskoprizade Ahmed
Efendi (gest. 968/ 1561). Er war als Richter tatig und ist zugleich ein Mo-
ralphilosoph, der in seiner Abhandlung zur Ethik unter anderem Stellung
zur Polygynie nimmt. Obwohl die Polygynie zu seiner Zeit eine rechtskon-
forme Praxis ist, bewertet er die Polygynie aus einer ethischen Perspektive
anders. Seine Ausfithrungen in zwei verschiedenen Rollen, als Kadi und
als Moralphilosoph, geben Gelegenheit, dariiber nachzudenken, wie man

33 ,Both in ancient Rome and in the Middle Ages, some men married monogamously,
but mated polygynously“; De La Croix (u.a.), ,From Polygyny to Serial Monogamy*,
569; siehe auch Borgolte, ,Kulturelle Einheit und Religiése Differenz, 23. Riidiger
spricht in diesem Zusammenhang von ,Monogamismus®; siehe Rudiger, Der Konig
und seine Frauen, 384-385.

34 Ridiger, Der Konig und seine Frauen, 384-385.

35 Vgl. ebd., 367-370.

36 Eine ,serielle Monogamie“ bezeichnet Wiederverheiratung(en) nach Trennung durch
Tod oder Scheidung des vorherigen Partners oder der vorherigen Partnerin. Sie
wird auch - anders als die ,simultane” Polygamie — als ,serielle” oder ,sukzessive®
Polygamie bezeichnet, da auch in diesem Falle, wenn auch zeitlich voneinander
unterschieden, mehrere Ehepartner:innen vorhanden sind; vgl. Ridiger, Der Konig
und seine Frauen, 22.

37 Die kirchenrechtliche Regelung im Mittelalter sah eine ,strikte“ Monogamie vor,
wonach die Wiederverheiratung hochstens nach Verwitwung moglich war; vgl. De La
Croix (u.a.), ,From Polygyny to Serial Monogamy*; 566; Riidiger, Der Konig und seine
Frauen, 22.

38 Siehe Graphik bei De La Croix (u.a.), ,From Polygyny to Serial Monogamy*, 571.

141

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

sich heute aus einer islamischen Perspektive auf die Polygamie beziehen
kann. Dabei méchte ich auch auf seinen historischen Kontext eingehen,
der sein Wirken beeinflusst hat. Es wird erkennbar sein, dass er in einem
Staatssystem agiert, in dem (a) die Vereinheitlichung im Recht hdchste
Prioritdt hat und die Berufshierarchie von der Spitze des Staates bis zu
den Instanzen der Urteilsfindung wohlstrukturiert war. Wir beobachten
aber auch (b) eine Tendenz, die von der gelebten Praxis der Gesellschaft
ausgeht und in gewisser Weise richtungsweisend fiir die Rechtsprechung
wirkt; Sitten und Brduche erfahren in dieser Zeit grofie Beachtung in der
Rechtsfindung. Insofern mdochte ich unter Einbeziehung der genannten
Tendenzen erarbeiten, wie Taskoprizade das Thema Polygynie in seinen
unterschiedlichen Rollen bespricht.

3. Taskoprizades Zugang zur Polygynie im osmanischen Kontext
3.1 Taskoprizade als Richter in einem einheitlichen Rechtssystem

Als Richter (Kadi) war Tasképrizade in Bursa (952-954/1545-1547) und
Istanbul (958-961/1551-1554) tatig;* beide Orte sind Kerngebiete des Os-
manischen Reiches. Joseph Schacht zufolge zeichnet sich gerade das 16.
Jhd. durch die Entschiedenheit osmanischer Gelehrter und Staatsmanner,
insbesondere Sultan Selims I. (reg. 1512-1520) und Sulaymans I. (reg. 1520-
1566) und ihrer unmittelbaren Nachfolger, aus, das islamische Recht immer
effizienter zu gestalten und auszubauen.*? Hier bestimmt eine klar definier-
te Hierarchie das Rechtsprozedere: An der Spitze dieser Hierarchie sitzt
der Grofimufti, der Sayh al-Islam, der zugleich der Mufti von Istanbul
ist. Als einer der hochrangigsten Staatsbeamten genief3t er eine besondere
Autoritét, zumal er die Aufgabe innehat, die Beachtung des religiésen Ge-
setzes in staatlichen Angelegenheiten zu gewdhrleisten. Bei allen wichtigen
Angelegenheiten des Staates iibernimmt er Beratungstitigkeiten und hat
zu priifen, ob das geplante staatliche Vorgehen schariakonform war. Den
Hohepunkt der Macht erreichte dieses Amt in der zweiten Hilfte der
Regierungsperiode von Sulayman I., also zu Lebzeiten von Taskoprizade,
mit Aba s-Su‘ad Efendi (Amtszeit 952-982/1545-1574). Mit ihm wurde der
Grofimufti zum verantwortlichen Amtstréager fiir alle religiosen und recht-

39 Ara (u.a.), ,Prosopografik Bir Inceleme”, 33-36.
40 Schacht, An Introduction, 89-90.

142

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

lichen Berufungen.*' Abu s-Su‘ad Efendi wird ein auflerordentlicher Eifer
zugesprochen, das Verwaltungsrecht des Osmanischen Reiches, das sog.
ganin, mit der Scharia zu harmonisieren.*? Ferner oblag es dem Grofimuf-
ti, die gerichtlichen Urteile, die die Kadis anordneten, zu kontrollieren.*?
Abu s-Su‘td Efendi formulierte dafiir das Prinzip, dass die Befugnis der
Kadis sich aus ihrer Ernennung durch den Sultan ergebe und dass sie bei
der Umsetzung der Scharia an seine Anweisungen gebunden waren.*4

Das damalige Rechtssystem weist eine weitgehende Vereinheitlichung
auf: Die Zustandigkeiten sind klar definiert. Die ,Legislative® verkorpert
der Sultan, der in Absprache mit dem Grofimufti handelt,*> wobei zu der
judikativen Tatigkeit allein der Kadi im Sinne eines ,Justizmonopols“4® be-
rechtigt wurde, was laut Haim Gerber dem Osmanischen Staat seinen bii-
rokratischen Charakter verlieh.*” So sollte eine Autorititsspaltung verhin-
dert werden.*® Auch wenn dem Kadi keine ausformulierten Gesetzesbiicher
zur Verfiigung standen,*” war im Grunde klar definiert, wonach er sich ori-
entieren sollte: In den Kerngebieten war es die hanafitische Rechtschule>
und im Regelfall die berithmteste Rechtsmeinung innerhalb dieser Schule,

41 Gerber, State, Society and Law in Islam, 22; ipgirli, »Seyhiilislam’, XXXIX: 91-96.

42 Ipsirli, ,Seyhiilislam’, XXXIX: 91-96

43 Schacht, An Introduction, S. 90.

44 Aydn, Islam- Osmanl Aile Hukuku, 68-69. Schacht, An Introduction, 90.

45 Schacht, An Introduction, 91; Aydin, Islam- Osmanl Aile Hukuku, 65-67, 70.

46 Gerber, State, 20.

47 Dabei beobachtet Gerber, dass die Biirokratie eher eine Realitit des Kerngebietes des
Osmanischen Reiches war als der duferen Provinzen, wo der Einfluss des Zentrums
schwiacher wurde; Gerber, State, 20f.

48 Aydn, Isldm- Osmanl Aile Hukuku, 64.

49 Vgl. Gerber, State, 11-12, 18.

50 Ausnahmen dazu gab es trotzdem. Aba s-Su‘aid Efendi soll zunichst dem zugestimmt
haben, dass man nach anderen Rechtsschulen urteilte. So konnten z.B. in Bursa
Klager selbst auswahlen, nach welcher Schule sie die Rechtsprechung wiinschen.
Allerdings habe er diese Entscheidung — woméglich wegen mangelnder Rechtssicher-
heit - spater revidiert und die Rechtsprechung auf die Anwendung hanafitischer
Meinungen begrenzt. An anderen Orten wie Mekka, Medina, Aleppo, in Agypten
oder in Palastina, wo die Bewohner mehrheitlich keine Hanafiten waren, seien unter
einem Groflkadi weitere Kadis aus unterschiedlichen Rechtschulen berufen worden.
So konnten Angeklagte nach ihrer eigenen Rechtschule verhort werden. Wie lange
diese Pluralitit in diesen Gebieten fortgesetzt wurde, ist unklar. Die konsequente
Durchsetzung der hanafitischen Rechtsprechung im Zentrum ab dem 16. Jh. soll zwar
der Einheitlichkeit im Recht gedient und Willkiirlichkeit ausgeschlossen haben. Laut
Aydin hat das aber in den folgenden Jahrhunderten in Anbetracht neuer Probleme zu
weniger Flexibilitit und mangelnder zeitgemafier Rechtspraxis gefiihrt; Aydin, Isldm-
Osmanli Aile Hukuku, 72-75.

143

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

die den bekannten Rechtswerken entnommen werden konnten. Kadis wa-
ren angehalten, danach Recht zu sprechen.”! Weitere schriftliche Zeugnisse,
auf die sich der Kadi stiitzen konnte, sind Fatwa-Kollektionen sowie die
Gerichtsregister in Form von Prizedenzfillen und die ganinnames.>? Dies
alles sollte das richterliche Urteil vor Gericht absehbar und kalkulierbar
machen. Im Idealfall sollte der Ermessensspielraum gering und die Mog-
lichkeit fiir Eigeninitiative des Kadis ausgeschlossen werden. Das Recht
sollte damit standardisiert und vorhersehbar gemacht werden.>

In dieser streng strukturierten Judikatur und dem Wunsch nach scharia-
konformer Staatsverwaltung und standardisiertem Recht war Taskoprizade
wiahrend der Amtszeit von Abi s-SuGd Efendi als Kadi titig. Wie nun
bewertete Taskoprizade die Polygynie zundchst in der Rolle als Kadi un-
ter diesen historischen Umstdnden? Betrachten wir die Polygynie aus isla-
misch-rechtlicher Perspektive, ist sie eine legitime Praxis; darin sind sich
alle Rechtsschulen einig. Im osmanischen Kontext wird sie wie auch sonst
die eherechtlichen Regelungen dem sogenannten Bereich des hugqiiq sariy-
ya (zu Dt. etwa das Religiose Gesetz) zugeordnet.>* Dazu gehoren Rechts-
fragen aus dem Bereich des islamischen Rechts (figh), die im Osmanischen
Rechtssystem nicht ohne Weiteres verdndert werden diirfen. Im etablierten
islamischen Recht wurde die Polygynie zugelassen, jedoch mit Riickbezug
auf Sure 4:3 auf bis zu vier Frauen und wenige weitere Bedingungen einge-
schriankt. Soweit wir es aus den Gerichtsregistern des 16. Jhd. entnehmen
konnen, ist die Polygynie selbst keine Streitfrage vor Gericht, sondern ist
in Aushandlungen von anderen Fillen (z.B. der Erbverteilung) indirekt als
gangige Praxis herauszulesen.” Uns liegen bislang keine Gerichtsdokumen-
te von Taskoprizade selbst vor. Im Rahmen der oben betonten Einheitlich-

51 Gerber, State, 18; Aydin, Islam- Osmanli Aile Hukuku, 68. Es galt das Prinzip ,asahh-i
aqwal ile amal; Aydin, Islim- Osmanl Aile Hukuku, 73.

52 Aydin, Islam- Osmanli Aile Hukuku, 79-82. Qaniinnames sind schriftliche Dokumen-
te, in denen verbindliche Anordnungen von Sultanen zu diversen Rechtsfeldern wie
w.a. die Administration, Finanzen und Sanktionen, teilweise in resiimierter Form
zusammengefiihrt wurden; vgl. Hayrettin Karaman, https://www.hayrettinkaraman.
net/kitap/tarih/0260.htm (zugegriffen am 06.07.22).

53 Gerber, State, 16-18.

54 Aydin, Isldm- Osmanli Aile Hukuku, 65-66.

55 Beispiele aus Erbverteilungsféllen: Galata Mahk. Registernr. 15, Urteilsnr. 109 [1573-
1591]; s. Istanbul Kad: Sicilleri, XXXIV:104; Istanbul Mahk. Registernr. 191, Urteilsnr.
98 [1591-1617]; s. Istanbul Kad: Sicilleri, XLIV:133; Bab Mahk. Registernr. 46, Ur-
teilsnr. 759 [1685-1686]; s. Istanbul Kad: Sicilleri, XIX:613; Bab Mahk. Registernr.
54, Urteilsnr. 519 [1691]; s. Istanbul Kadh Sicilleri, XX:423. Auch in Scheidungsfillen

144

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://www.hayrettinkaraman.net/kitap/tarih/0260.htm
https://www.hayrettinkaraman.net/kitap/tarih/0260.htm
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.hayrettinkaraman.net/kitap/tarih/0260.htm
https://www.hayrettinkaraman.net/kitap/tarih/0260.htm

Polygamie zwischen Recht und Ethik

keit des Rechts konnen wir jedoch davon ausgehen, dass Taskoprizade als
Kadi die rechtliche Frage der Polygynie nach der bekannten juristischen
Praxis eingeordnet hat. Eine Infragestellung der Polygynie ldsst sich erst im
19. Jhd. nachweisen.>®

An dieser Stelle miissen wir noch hervorheben, dass Kadis zurzeit von
Taskoprizade weitere Zustandigkeiten hatten. Sie waren namlich auch da-
mit beauftragt, die 6ffentliche Moral im Blick zu haben und hier ggf. zu
intervenieren, eine Aufgabe, die wir heute mit Richtern nicht in Verbin-
dung bringen. Der ortliche Polizeichef (sitbasi) war den Anordnungen des
Kadis in diesem Sinne verpflichtet,”” wihrend der Aufseher (muhtasib) -
vergleichbar mit dem Ordnungsamt - im Namen des Kadis den Handel
und die Warenproduktion tiberwachte.>®

Vor diesem Hintergrund ldsst sich nun fragen, wie Tasképrizade die
Polygynie als Moralphilosoph einordnete.

3.2 Taskoprizade als Moralphilosoph und die Option einer sich
wandelnden und umwandelnden Gesellschaft

Schauen wir uns zunéchst an, wie Taskoprizade bei ethischen Entscheidun-
gen mit rechtlicher Relevanz vorgeht. In seinem Konzept des Mittleren
Mafles (itidal und istigama), das in ethischen Fragen angestrebt werden
soll, wird in Bezug auf die begehrende Seelenstéirke® die Besonnenheit (if-
fa) als die Rechte Mitte zwischen den beiden Extremen von Ziigellosigkeit
(fugir) und Ziruckhaltung (§umiid) bestimmt.®® Taskoprizade verwirft

ist polygyne Praxis zu erkennen: Uskiidar Mahk. Registernr. 51, Urteilsnr. 404 [1579-
15801, s. Istanbul Kad: Sicilleri VI11:217.

56 In dieser Diskussion ging es um die Kernfrage, wie die Erlaubnis (§awaz) zu verste-
hen ist. Jene Gelehrte, die der Meinung waren, dass die Erlaubnis eine Bestimmung
ist, die eine Grundlage in der Offenbarung hat (also: hukmun Sariyyun) haben den
Standpunkt vertreten, die Polygynie konne staatlich nicht verboten werden. Gelehrte,
die die Erlaubnis nicht als eine géttliche Bestimmung verstanden haben, konnten fiir
ein Verbot der Polygynie plidieren. Siehe dazu Kiiskii, ,Ikinci Mesrutiyet Dénemi
Taaddiid-i Zevcat Tartigmalarinin UsGli Zemini Cevaz Meselesi”, 364-378; Aydin,
Islam- Osmanli Aile Hukuku, 172-174, 179.

57 Schacht, An Introduction, 90.

58 Ebd., 92. Laut Gerber hat der Kadi-Hof in keiner anderen vormodernen islamischen
Rechtsordnung diese Art von Prestige genossen; Gerber, State, 18.

59 Bei Taskoprizade gehort al-quwwa as-Sahawiyya — neben der vernunftmafligen und
der zornigen - zu den drei Seelenstirken des Menschen (s.o. S. 37-38).

60 Taskoprizade, Sarh, 69; s.0. S. 38.

145

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

entsprechend seiner Theorie vom Mittleren Maf3 beide Extreme, die im
Hinblick auf die begehrende Stirke auftreten konnen. Es fallt allerdings auf,
dass er das diesbeziigliche Mangelverhalten, ndmlich die Zuriickhaltung
(gumud, genauer: ,Regungslosigkeit®), kritischer sieht. Die Ziigellosigkeit
als tibermafliges Verhalten beziiglich der begehrenden Seelenstirke, ver-
gleicht er mit einem Schwein, der ,sich im Dreck walzt und frisst ohne
jemals satt zu werden.“®! Den Mangel an Begierde denunziert Taskoprizade
dahingegen in einem abfilligeren Ton: ,Abgesehen von der Wiirde des
Menschen, ist dieser sogar fern vom Animalischen auf der Ebene des Vege-
tativen.“> Mangelt es also an Begierde, dann ist man nach Taskoprizade
auf einer niedrigeren Stufe als ein Schwein. Taskoprizade wertet diese
Haltung des quasi pflanzlichen-Dasein-Fithrens mit dem koranischen Bild,
dass einige Menschen ,Balken, die mit Stiitzen versehen sind“ (Sure 63:4)
seien, radikal ab.®® Interessanterweise geht es in diesem Vers eigentlich um
Heuchler und Heuchelei; es hat mit einem pflanzlichen Dasein - worauf
der Balken anspielen soll — und mit Sexualitdt nicht im Geringsten etwas
zu tun. Diese stark abwertende Beurteilung des Mangels an Begierde ist
deshalb bemerkenswert, weil die Gewichtung im rechtlichen Diskurs ganz
anders liegen diirfte, zumal die {ibermifige Begierde zu sexuellen Ubergrif-
fen also zu Straftatbestinden fithren konnte. Dagegen konnte ein Mangel
an Begierde rechtlich eher unproblematisch sein. Man konnte an diesem
Punkt einwenden, dass auch die Zuriickhaltung nicht im Einklang mit dem
gottlichen Recht steht, da dadurch Rechte verletzt werden konnten, wie das
etwa im Falle der Abstinenz vom Geschlechtsverkehr in der Ehe mdglich
wire.** Dennoch sind die schariarechtlichen Konsequenzen von sexuellem
Ubergriff und Abstinenz nicht vergleichbar. Es steht daher zu vermuten,
dass Taskoprizade aus einer moralischen Perspektive andere Bewertungs-
maf3stabe anlegt.

Dass Taskoprizade je nach Diskurs das gleiche Phanomen unterschied-
lich bewerten kann, sehen wir am Fallbeispiel der Polygynie. Er ordnet
diese Praxis ethisch anders ein, als das iiblicherweise im Rechtsdiskurs
vorzufinden ist. Hier steht in seinem Eheverstdndnis die eheliche Harmo-

61 Taskoprizade, Sarh, 69-70; Ubersetzung F.A.

62 Ebd., 70; Ubersetzung F.A.

63 Ebd.

64 Da die gegenseitige sexuelle Befriedigung ein wesentlicher Bestandteil im islamischen
Eheverstandnis ist, waren Enthaltungen innerhalb der Ehe rechtlich anfechtbar.

146

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

nie neben der Nachkommenschaft im Mittelpunkt.®> Um diese Harmonie
aufrechterhalten zu konnen, fithrt er sowohl fiir den Mann als auch fiir
die Frau gewisse Verpflichtungen auf. Die Verpflichtungen der Frau sind
stark vom Frauenbild seiner Zeit gepréagt:°¢ Sie habe u.a. besonnen, be-
scheiden, zuriickhaltend und umginglich zu sein.®” Zu den Verpflichtungen
des Mannes gehort das Unterbinden der Eifersucht in der Ehe. In einer
polygynen Ehe konnten Mianner laut Taskdprizade dieser Verpflichtung
nicht nachkommen. Sie wiirde die Eifersucht befeuern und die Ehefrau
demiitigen, weshalb Taskoprizade sich gegen die Polygynie ausspricht.®8
Seinen Ausfithrungen zufolge lasst sich die Habgier zu mehreren Frauen,
sowie das Interesse an unterschiedlichen Frauen mit diversen Vorziigen auf
an-nafs al-ammara, der Seele, die dem Menschen das Schlechte gebietet,
zuriickfithren. Diese aus der Balance geratene Begierde sei ,heilbar®® Sei-
ne abwertende Haltung gegeniiber der Polygynie unterstreicht er auch mit
linguistischen Mitteln. Demnach leite sich im Arabischen die Bezeichnung
fur Frauen in einer Mehrehe, also darratun, von darar, also Schaden ab.”0
Dennoch ldsst er auch in seiner ethischen Abhandlung zu, dass eine Grup-
pe von Miénnern eine Mehrehe fithren diirfen. Es sind Staatsménnern und
dergleichen, denen sie vorbehalten sei: ,,Sie ist nur Herrschern und solchen,
die ihre Stelle einnehmen, gestattet (wa-la yurahhisu [...] illa li--muliki
wa-man yagri magrahum.)7! Auf diese Aussage werde ich in der Auswer-
tung naher eingehen.

Nun stellt sich die Frage, welche Bedeutung Taskoprizades Stellungnah-
me in seinem moralphilosophischen Werk im eigenen Kontext hat. Wir
hatten unter 3.1 die Vereinheitlichung im Rechtssystem angesprochen. Da-
nach hat Taskoprizade nur eine beschrinkte Befugnis, seine ethische Ein-
ordnung von Handlungen in das Rechtssystem zu iibertragen. Allerdings
finden sich im Osmanischen Rechtssystem trotz des Bestrebens nach Ein-
heitlichkeit Wege und Moglichkeiten fiir neue Rechtslosungen, weshalb

65 Taskoprizade, Sarh, 150.

66 Salem, ,Tagkopriizade Ahmed Efendi’s Commentary, 23.

67 Taskoprizade, Sarh, 154.

68 Ebd., 152-153.

69 Ebd., 134.

70 Ebd., 153. Laut Lisan al-‘arab heiflen ,Nebenfrauen“ darratun oder dirrun (Pl
daraiir) und die Mehrehe heif3t auch at-tazwig ‘ala darratin. Als mudirrun werden
sowohl Minner, die mehrere Frauen haben, als auch die ,Nebenfrauen in einer
polygynen Ehe bezeichnet; Lisan al-‘arab, IV:486-7.

71 Taskoprizade, Sarh, 153.

147

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

nicht von einem hermetisch abgeschlossenem System zu sprechen ist.”?
Gerber zufolge hatten die osmanischen Gelehrten keine grofieren Schwie-
rigkeiten damit, neue Regelungen im géngigen Rechtssystem zu treffen.”?
Er stellt fest, dass Gesetze im islamischen Recht kaum verdndert wurden,
dennoch gewisse Anderungen und wesentliche Ergdnzungen nicht vollstin-
dig auszuschlieflen waren.” Weiterhin fiihrt er aus, dass sich das einheimi-
sche Rechtssytem durch kulturelle und politische Faktoren fortwahrend
weiterentwickelte.”> Schon zu Beginn des Osmanischen Reiches sollen
Brauche und Traditionen in das Recht Eingang gefunden haben.”® Das
ist der Grund, weshalb Schacht in Bezug auf den juristischen Apparat
von einer Art modus vivendi zwischen Theorie und Praxis spricht: das
Maximum, was die gesellschaftlichen Sitten gewédhren konnen und das
Minimum dessen, was die Theorie verlangt.”” So etablierte sich im osmani-
schen Rechtssystem neben dem hugqiiq Sariyya ein neues, nicht aus den
Offenbarungsquellen abgeleitetes Recht: das hugiiq urfiyya, das Gewohn-
heitsrecht.”® Prinzipiell konnte der Sultan im Bereich des hugiiq sariyya
keine Mafinahmen ergreifen. Gegebenenfalls konnte er in Konsultation mit
dem Grofimufti eine andere Rechtsmeinung innerhalb der Rechtsschule
vorziehen, wenn diese den Umstinden entsprechend zu einer besseren
Rechtslosung fiihrte. Selten konnte er Meinungen aus anderen Rechtsschu-
len anwenden.” Rechtsangelegenheiten, die koranisch nur rudimentar oder
gar nicht geregelt waren, konnten die Rechtsgelehrten unter Rickgriff auf
verschiedene Rechtfindungsmethoden ausformulieren.®? In diesen Angele-
genheiten hatte der Sultan auf eigene Initiative und Verantwortung und un-
ter Absprache mit dem Sayh al-Islam die Befugnis, Gesetze (qaninname)®!

72 Vgl. Gerber, State, 17ff.

73 Ebd., 16.

74 Ebd.,17f.

75 Ebd., 14-15.

76 Aydin, Isldm- Osmanli Aile Hukuku, 59-60.

77 Schacht, An Introduction, 80.

78 Aydin, Isldm- Osmanli Aile Hukuku, 59-60.

79 Ebd., 67-68. In diesem Zusammenhang galt das Prinzip muamalat-i nasa awfaq
wa-magslahat-i ‘asra arfaq; Ebd., 68. Ein Beispiel dazu: die Imame konnten keine
Ehen abschlielen, ohne vorher die Berechtigung fiir diese Eheschlieffung vom Kadi
bekommen zu haben. Vgl. Ebd., 69, 88-89.

80 Schacht, An Introduction, 76-77.

81 Auch wenn Schacht sich dafiir ausspricht, dass die ganiinname in der Uberzeugung,
damit weder das religiose Gesetz abzuschaffen noch ihm zu widersprechen, sondern
es durch religios abgeleitete Regelungen zu erginzen, erlassen wurden (Schacht,

148

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

zum Wohl der Allgemeinheit zu verabschieden.8? Das auf diese Weise, nicht
in Folge einer systematischen Gesetzgebung oder Kodifizierung, sondern
durch Zusammenfiithrung einzelner ganiinnames der Sultane {iber einen
langen Zeitraum von Jahren oder sogar Jahrhunderten entstandene hugqiiq
urfiyya® fillte ,Licken” im Recht und war, im Gegensatz zur etablierten
rechtspraktischen Literatur, der furii‘ al-figh-Literatur, noch stirker praxis-
orientiert und naher an der Realitét.

Von Bedeutung fiir unsere Untersuchung ist das Ehe- und Familienrecht,
das als wichtigster Bereich im Zivilrecht in dieser Einteilung dem huqiig
Sariyya zugeteilt wird. Die Regelungen dazu finden sich in den figh-Wer-
ken. Allerdings ist im osmanischen Kontext ersichtlich, dass auch in diesem
Bereich gewisse Regulierungen auf der Staatsebene getroffen wurden, so-
fern diese sich fiir die Praxis als niitzlich erwiesen haben. Meistens sind
diese von voriibergehender Natur oder es handelt sich um Sonderfalle.8*
Ein Beispiel fiir einen Eingriff dieser Art im 16 Jh. ist die Einfithrung einer
Art ,Ehefahigkeitsbeschliefung® (izinname)8> seitens des Kadis, wodurch
ein Imam erst die Berechtigung erhielt, Ehen zu schliefSen, sofern der
Kadi die Eheschlieffung nicht selbst vollzog.8¢ Ehen, die nicht vom Kadi
und auch ohne seine Berechtigung geschlossen wurden, hatten somit keine
juristische Giiltigkeit und wurden in Folgefallen wie Scheidung, Unterhalt,
Erbverteilung etc. gerichtlich nicht beachtet.?” Das islamische Recht sieht
ein solches Verfahren fiir Eheschlieffungen nicht vor; die Heirat muss
nicht formlich von einem Beamten vollzogen werden. In einem ,biirokra-

An Introduction, 91), vermerkt Aydin, dass nicht davon auszugehen ist, dass huqiiq
‘urfiyya in absoluter Konformitit zu hugqiiq sariyya stand (Aydin, Isldm- Osmanh Aile
Hukuku, 65). Zumindest sei mit Gerber von einer Art Symbiose oder Kompromiss
zwischen Scharia und Kanun zu sprechen; Gerber, State, 72.

82 Aydin, Isldm- Osmanh Aile Hukuku, 60, 67-68.

83 Ebd., 64.

84 Ebd., 65-66.

85 Ausformuliert wurde dieser Beschluss im 16. Jh. Allerdings haben schon vor diesem
Beschluss die Kadis Ehen geschlossen; vgl. ebd., 92.

86 Aydin, Islam- Osmanli Aile Hukuku, 89. In Gerichtsregistern sind viele Eintrige
zu EheschliefSungen seitens des Kadis (z.B. Besiktag Mahk. Registernr. 2, Urteilsnr.
313 [1558-1561]; s. Istanbul Kad: Sicilleri, XLII:172; Besiktas Mahk. Registernr. 2,
Urteilsnr. 447 [1558-1561]; s. Istanbul Kad: Sicilleri, XLI1:227; Besiktas Mahk. Re-
gisternr. 2, Urteilsnr. 456 [1558-1561]; s. Istanbul Kad: Sicilleri, XLII:230) bzw. zu
Eheerlaubnissen seitens des Kadis zu finden: (Adalar Mahk. Registernr. 1, Urteilsnr.
15 [1764-1771], s. Istanbul Kad: Sicilleri, LXXV:42.)

87 Aydin, Isldm- Osmanh Aile Hukuku, 69, 93.

149

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

tischen“8 Staat, wie ihn das Osmanische Reich vor allem im 16. Jhd. zu
etablieren versuchte, wiirde sich diese Freiheit der EheschliefSungen als
nachteilig erweisen; der Staat wiirde die Kontrolle verlieren. Die Einfiih-
rung der izinname hatte nicht nur die amtliche Registrierung von Ehen
bedingt. Es sollte dadurch auch Rechtssicherheit gewdhrleistet werden,
denn es war nicht selten der Fall, dass Imame Analphabeten waren oder
nicht die Kompetenz hatten, eventuelle Ehehindernisse zu ermitteln.® Wir
konnen also festhalten, dass auch im Bereich der hugqiig sariyya der Sultan
eingreifen konnte, wenn es sich fiir die Praxis als niitzlich erwies und
um Rechtssicherheit zu gewéhrleisten sowie die praktische Umsetzung der
Normen zu kontrollieren.

Unabhingig vom rechtlichen Rahmen stellt sich die Frage, wie verbrei-
tet Mehrehen waren. Ausgehend von den Gerichtsregistern konnte man
vermuten, dass die Polygynie eine verbreitete Praxis war. Den Berichten
eines Reisenden zufolge scheint das jedoch nicht der Fall gewesen zu sein:
Ein deutscher protestantischer Prediger berichtet aus seinem Aufenthalt in
Istanbul in den Jahren 1578 bis 1581, er habe sich dort ,,mit dem tiirkischen
Gerichtswesen, dem Unterricht in den Schulen und Hochschulen und den
sanitdren Verhaltnissen der Stadt“? beschaftigt, aber auch die Sitten und
Brauche der Gesellschaft beobachtet.”! In seinen Anekdoten schreibt er,
dass die Ehen der Osmanen sich nicht allzu sehr von denen im Westen
unterscheiden. Auflerdem kdme die Vielweiberei sehr selten vor®2:

»[...] ein andere oder viel Weiber zumal zu ehelichen/ diese weis/ wie
mich bediinckt/ wird vor Jahren breuchig/ und mit den Juden/ Persern
und Arabern gemein gewesen seyn/ Nach dem sie aber von etlichen
Jahren hero etwas leutseliger worden/ und sich mehr der Hauf8haltung
ergeben/ nicht allein durch eigene Erfahrung an ihnen selbst/ sondern
auch bey den Christen unnd Juden befunden/ was fiir Unordnung/
Zerriittung und Hindernus im Haufigemach entstanden/ aus dem vielfa-
chen Ehestand oder Polygamia, da nemlich ein Mann zumal viel Weiber
hat/ haben sie sich solcher weis ein lange Zeit her gemessiget/ und sich
beflissen eines einigen Weibes allein/ weil sie verstanden/ daf3 solches

88 ,Biirokratisch“ im Weberschen Sinne; siche Gerber, State, 20.
89 Aydin, Isldm- Osmanli Aile Hukuku, 88-93.

90 Neck, Einleitung zu: Ein newe Reyssbeschreibung, XX.

91 Ebd.

92 Ebd.

150

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

zur Hauf$haltung und in allerley Fillen viel bequemer ist/ dann es gehet
nicht ohn Sorg/ Mithe unnd Beschwerden zu [...]“%?

Das heifit fiir unsere Untersuchung, dass Taskoprizade im Grunde mit
seinen Ausfithrungen in seiner Abhandlung zur Ethik nicht lediglich tiber
praxisferne Ideale philosophiert, sondern nach kritischer Reflexion das
wiedergibt, was gesellschaftsrelevant war und auf Akzeptanz stoflen konn-
te. Die Realitdtsndhe seiner Philosophie zeichnet sich auch dadurch aus,
dass er Philosophie nicht in einem geschlossenen, abgesonderten Raum,
sondern im Rahmen seiner Zustindigkeiten mit direktem Bezug zur geleb-
ten Realitdt betreibt. Wie oben bereits aufgefiihrt, hat er als Richter auch
die Aufgabe, die 6ffentliche Moral zu {iberwachen. Das macht seine Austiih-
rungen besonders bedeutsam. Ferner sind es nicht nur ,blofle ethische®
Gedanken, die er entwirft. Denn im Kerngebiet des Osmanischen Reiches,
wo die legislative Tdtigkeit sich — wenn auch in begrenztem Mafle und an
geeigneten Stellen — an gesellschaftlichen Praxen orientiert, hitten seine
Gedanken - zumindest theoretisch - die Moglichkeit gehabt, Aufmerksam-
keit auf Staatsebene zu gewinnen und als ganunname erlassen zu werden.
Zumal er offenbar auch einen engen Bezug zu Abu s-Su‘td Efendi hatte,?*
der wiederum grof3en Einfluss auf den Sultan ausiiben konnte. Dabei miis-
sen wir aber auch bedenken, dass eine klare koranische Legitimation (wie
in unserem Falle der Polygynie) nicht ohne Weiteres abgeschafft werden
kann. Eine diesbeziigliche Umsetzung in der Gesellschaft wére aber mog-
lich.

Mit diesem Ergebnis lasst sich die Frage stellen, ob die Herangehenswei-
se von Taskoprizade uns fiir die heutigen Verhiltnisse etwas sagen kann,
um mit Mehrehen umzugehen. Um eine Aussage dariiber treffen zu kon-
nen, miissen die Aspekte, die in seinem Kontext bei der Beurteilung von
Polygynie womdglich von Bedeutung waren und offenbar sein ethisches
Urteil geprigt haben, herausgearbeitet werden. Dazu mochte ich die histo-
rische Perspektive im Hinblick auf die Entwicklung der Praxis der Polygy-
nie bis zum 16. Jhd. erweitern und darauf schauen, welche Motive diese
Praxis gefordert bzw. dezimiert haben.

93 Schweigger, Ein newe Reyssbeschreibung, 210; Ich danke Leonard Just fiir die Tran-
skription.

94 Abu s-Su‘td Efendi und Taskoprizade scheinen einen enge Verbindung gehabt zu ha-
ben. Die Enkeltochter Taskoprizades war mit Aba s-Su‘td Efendis Sohn verheiratet;
»Tagkopriilizdde Ahmed Efendi'nin Aile Seceresi” bei Arici u. Arikan (Hg), Tasradan
Merkeze, 273 (Anhang).

151

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

4. Weitere Historisierung

In seiner umfangreichen Studie zur Polygynie im mittelalterlichen Europa
stellt Jan Ridiger mehrere Aspekte fest, die in polygynen Beziehungen
wesentlich waren. Am offenkundigsten scheint der ,generative® Aspekt zu
sein, die ,Mdglichkeit sozial akzeptable Erben zu zeugen, denen die materi-
elle und immaterielle Nachfolge iibertragen werden kann.“> Obwohl damit
potenzielle kimpferische Auseinandersetzungen zur Erbfolge und Erbstrei-
tigkeiten verbunden waren,®® schien die erhéhte Chance auf leibliche Erben
von signifikanter Bedeutung zu sein. Ein weiterer Aspekt ist der ,habituale®:
In der kompetitiven Gesellschaft der damaligen Zeit sei laut Riidiger die
Mehrehe, ,im Sinne von Erwerb von sozialem Mehrwert,” als eine Art
»~Demonstration ckonomischer (und nicht sexueller) Potenz“*® verstanden
worden. ,Wenn es sich aber um Frauen handelt, sind sie mafilos. Jeder be-
sitzt, seiner Vermogenslage entsprechend, gleichzeitig zwei, drei oder noch
mehr Frauen, Reiche und Fiirsten haben zahllose”® Denn eine Polygynie
hief$ auch, ,zusitzliche Miinder zu stopfen®.10

Laut Riidiger wurde in Mitteleuropa die ,multitido feminarum® auch aus
einem ,performativen Motiv heraus gepflegt: ,Die Aneignung von Land,
Besitz, Herrschaft geht [...] hdufig einher mit der Aneignung von Frauen,
die in einer bestimmten Beziehung zu dem fraglichen Land, dem Besitz,
der Herrschaft stehen.“1%!

Ein anderer Aspekt, der bei Ridiger nicht aufgefithrt ist,!%? ist der so-
ziodkonomische Aspekt, der auch im Offenbarungskontext von Sure 4:3
zur Sprache kommt. Der Vers wurde nach der Uhud-Schlacht offenbart.
In dieser Schlacht haben 700 Muslime ihr Leben verloren. Dies hatte
zur Folge, dass 10 % der muslimischen Frauen in Medina zu Witwen wur-
den, dadurch ihre finanzielle Absicherung verloren und ihre Kinder nicht

95 Ridiger, Der Konig und seine Frauen, 28.
96 Ebd., 83-84.
97 Ebd., 124- 125.
98 Ebd., 174.
99 Ebd.
100 Ebd.
101 Ebd., 271
102 Zusitzlich zu diesen Aspekten ist in den Schilderungen von Riidiger von zwei
weiteren Aspekten, der agonistischen und der expressiven, die Rede. Diese habe ich
in dieser Arbeit nicht weiter ausgefiihrt, da diese fiir diesen Diskurs nicht relevant
sind.

152

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

versorgen konnten.'®® Dieser Aspekt hat im Laufe der Geschichte immer
wieder an Bedeutung gewonnen - in manchen Gesellschaften dauerhaft
und in manchen Gesellschaften kurzzeitig in voriibergehend prekaren
Verhiltnissen - und das nicht ausschliefSlich, wie wir vielleicht voreilig
annehmen kdnnten, in muslimisch gepragten Landern. Ein fliichtiger Blick
in die Nachkriegszeiten im vergangenen Jahrhundert zeigt, wie schnell die
Polygynie auch in westlichen Kontexten an Wert gewinnen konnte. Als
Zeitzeuge berichtet der franzésische Autor Georges Anquetil aus dem Jahre
1923, dass schon vor dem Krieg die Population der Frauen grofier war
als die der Minner und bedingt durch den Krieg diese Kluft verstirkt
wurde. Vor dem Krieg habe es allein in Deutschland 850.000 mehr Frauen
als Ménner gegeben und nach dem Krieg habe sich die Differenz auf 2,5
Millionen erh6ht.4 Er spricht von insgesamt 18 Millionen Européerinnen,
die in seinen Ausfithrungen wegen Mangel an Eheminnern dazu gendtigt
wurden, keine Ehen einzugehen und zélibatir zu leben.'®> Die Abstinenz
von sexueller Beziehung habe bei vielen korperliche und psychische Krank-
heiten hervorgerufen.!%¢ Weitere Folgen seien Kriminalitat und nicht eheli-
che Kinder gewesen.!%7 So ist in seinen Augen, unter den Umstidnden seiner
Zeit, die Monogamie fiir vielerlei Note verantwortlich gewesen, die mit
der Polygynie hitten ausgeschlossen werden kénnen.'%® SchliefSlich fragt
sich Anquetil, was davon abhilt, die Polygynie als Mafinahme - wenn
notig voriibergehend — weltweit zu etablieren.!%® Ein Beispiel meint er in
der Praxis der Muslime zu sehen: Diese seien nach dem, wie er sagt,
»Heiligen Gesetz* nicht dazu bedringt, monogam zu leben, sondern das
Gesetz variiere den Umstanden entsprechend:''%,Es geniigt uns aber, dass
sie, wenn sie auch nicht dazu angehalten sind, wenigstens die Moglichkeit
dazu [zur Polygynie] haben. Diese einfache Mdglichkeit ist es, was ich fiir

103 Milot, ,La polygamie”, 124. Obgleich die Hauptaussage jenes Verses die Polygynie
nicht legitimiert, sondern in erster Linie sich mit den Rechten der Waisen befasst
(Terzioglu, Matiiridi ‘de Kadin Algisi, 107), ist in dieser Ausgangssituation die pre-
kére Lage offensichtlich. Allerdings waren im Kontext von Tasképrizade dhnliche
soziodkonomische Verhiltnisse nicht vorzufinden, weshalb er diese in seinen Aus-
fithrungen nicht berticksichtigt.

104 Anquetil, La maitresse légitime, 36f.

105 Ebd., 36.

106 Ebd., 42ff.

107 Ebd., 51ff.

108 Ebd., 75-76, 139; fiir weitere Ausfithrungen zu den ,N6ten' siehe ebd., 77-96.

109 Ebd., 40.

110 Ebd., 141.

153

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

uns Européer fordere!!! Fraueniiberschuss und dhnliche Verhiltnisse gibt
es auch nach dem 2. Weltkrieg.!'?

5. Auswertung und Gegenwartsbezug

~Warum hat sich Europa am Anfang des Spatmittelalters iiberhaupt von
der Polygynie als sozialsemantischem System verabschiedet? [...] Wenn
[...] Praktiken und Représentationen der Polygynie regioniibergreifend
so vielfaltig nutzbar waren und wenn fiir viele ihrer Aspekte eine mono-
gyne Beschriankung vorderhand geradezu dysfunktional wirken musste,
[...] dann ist die Durchsetzung der Einehe keineswegs so unausweich-
lich und folgerichtig, ja geradezu kulturell vorbestimmt, wie es in der
Groflerzéhlung der Europageschichte oft scheint. Im Gegenteil ist sie
dann eine erstaunliche, in mancher Hinsicht gar widersinnige Wahl.
Also: Warum?“I13

Riidiger erkldrt sich diese Abgrenzung mit dem ,aut...aut- Europa als Chif-
fre fiir das Projekt [...], die Grauzonen schwarzweifl zu machen: Mensch
oder Tier, Rechtgldubiger oder Ketzer, Orient oder Okzident, Ehefrau oder
Konkubine, wahr oder falsch... tertium non datur; dantur minime plura, 4
Andere Autoren spekulieren {iber diverse Motive, die zur Entwicklung von
der Polygynie zur absoluten Monogamie im mittelalterlichen Europa ge-
fuhrt haben konnten."> Diese Untersuchung hat gezeigt, dass das Zuriick-
greifen auf die Praxis der Polygynie in der Geschichte nicht mit einem
Fortschrittsnarrativ, das so gerne gepflegt wird, einhergeht und wir nicht
davon ausgehen konnen, sie sei ein nicht-westliches Phanomen. Vielmehr

111 Anquetil, La maitresse légitime ; Ubersetzung F.A.

112 ,Auf 125 Frauen kommen kurz nach dem Krieg nur 100 Ménner, bei den jlingeren
Jahrgangen sogar auf 160 nur 100 (www.welt.de/geschichte/article192878529/N
achkriegszeit-Auf-160-Frauen-kamen-nur-100-Maenner.html); ,,1945 kam in der
Sowjetischen Besatzungszone (SBZ) in der Altersgruppe der 18-30 Jahrigen nur 100
Minner auf 297 Frauen gleichen Alters®; ,Da ist das Kind, das keinen Vater mehr
hat und stattdessen seine Mutter mit "Onkeln" teilen muss. Dessen Mutter ging
pragmatisch mit dem Mangel an Méannern um. " Es gibt zu wenig Ménner, sagte sie,
und die, die zuriickgekommen sind, gehoren allen (www.welt.de/kultur/literarische
welt/articlel13038364/Wie-die-Frauen-sich-durch-die-Nachkriegszeit-boxten.html).

113 Ridiger, Der Konig und seine Frauen, 385-386.

114 Ebd., 387- 388.

115 Fiir eine Zusammenfassung von unterschiedlichen Erklarungsmustern, siche De La
Croix (u.a.), ,From Polygyny to Serial Monogamy*; 566ft.

154

8m 12.01.2026, 01:44:28.


http://www.welt.de/geschichte/article192878529/Nachkriegszeit-Auf-160-Frauen-kamen-nur-100-Maenner.html
http://www.welt.de/geschichte/article192878529/Nachkriegszeit-Auf-160-Frauen-kamen-nur-100-Maenner.html
http://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article113038364/Wie-die-Frauen-sich-durch-die-Nachkriegszeit-boxten.html
http://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article113038364/Wie-die-Frauen-sich-durch-die-Nachkriegszeit-boxten.html
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.welt.de/geschichte/article192878529/Nachkriegszeit-Auf-160-Frauen-kamen-nur-100-Maenner.html
http://www.welt.de/geschichte/article192878529/Nachkriegszeit-Auf-160-Frauen-kamen-nur-100-Maenner.html
http://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article113038364/Wie-die-Frauen-sich-durch-die-Nachkriegszeit-boxten.html
http://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article113038364/Wie-die-Frauen-sich-durch-die-Nachkriegszeit-boxten.html

Polygamie zwischen Recht und Ethik

war sie eine allgemein verbreitete Praxis, gleichviel ob sie zugestanden oder
missbilligt wurde. Griinde fiir die Distanz oder den regelrechten Bedarf da-
nach sind in gesellschaftlichen Bediirfnissen zu suchen. Offensichtlich ist,
dass die weiter oben aufgefithrten Motive von Riidiger in Gesellschaften,
in denen die Staatsautoritit aus gewissen soziopolitischen Verhiltnissen
heraus auf Machtinszenierungen angewiesen ist, von grofler Bedeutung
sind. Auch in Taskoprizades Kontext liegen dhnliche politische Verhiltnisse
vor. Das mag auch erklaren, warum Taskdprizade, bedingt durch die politi-
schen Machtstrukturen seiner Zeit, die Polygynie nur fiir die Staatsménner
wiirdigt, wihrend er sie fiir die breite Masse ablehnt.!"® Sozio-6konomische
Aspekte scheinen im Kontext Taskoprizades keine Relevanz gehabt zu ha-
ben, sodass er auch auf dieses Motiv nicht zuriickgreift, um der Polygynie
eine moralische Giiltigkeit zuzusprechen. Dabei diirfen wir nicht aus den
Augen lassen, dass die Bewertungen Taskoprizades sich lediglich auf freie
Frauen beziehen. Als Kind seiner Zeit scheinen fiir ihn Sklavinnen sowohl
rechtlich als auch aus ethischer Perspektive in eine andere Kategorie zu
fallen.”

Im 21 Jahrhundert in Deutschland schlieflen wir all die politischen und
sozialen Aspekte und Motive aus, die eine Polygynie moralisch legitimieren
konnten. Weder leben wir in einer Gesellschaft, in der Mehrheirat und ver-
mehrte Nachkommenschaft staatliche Macht demonstrieren kann, sodass
die von Ridiger zitierten Aspekte der Polygynie im deutschen Kontext
nicht mehr nachweisbar sind. Noch ist der sozio-Okonomische Aspekt,
der sich in prekdren Verhéltnissen bis in die jiingste Vergangenheit immer
mal wieder durchgesetzt hatte, linger von Bedeutung. Denn selbst wenn
in einer Bevolkerung der Anteil der Frauen weit iilber dem der Mianner
liegen wiirde, sind gegenwirtig Frauen weder sozial noch finanziell fiir

116 Taskoprizade, Sarh, 153.

117 Taskoprizade selbst hatte lediglich eine Ehe mit einer freien Frau gefiihrt, weshalb
er sich selbst als monogam verstanden haben muss. Allerdings hatte er in seinem
Haushalt auch zwei Sklavinnen. In seinem Testament, dass er kurz vor seinem Tod
niederschrieb, bekundet er, dass Kamer Hatun, die ehemalige Sklavin und Mutter
seiner [vier] Kinder (umm al-walad) frei ist. Er habe sie zu Lebzeiten freigelassen
und verehelicht. Hochstwahrscheinlich ist diese Ehe nach dem Jahre 955/1548, der
Geburt des ersten Kindes von Kamer Hatun zu datieren. Zu diesem Zeitpunkt
war Taskoprizade 53 Jahre alt. Ob seine freie Frau zu dieser Zeit noch lebte, ist
unklar. Uber die zweite Sklavin schreibt Taskoprizade in seinem Testament, sie solle
nach seinem Tode freigelassen werden; vgl. Arici, ,,Prosopografik Bir Inceleme”, 38—
39; , Tagkopriliizdde Ahmed Efendi’nin Aile Seceresi” bei Arict und Arikan (Hg.),
Tasradan Merkeze, 273 (Anhang).

155

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

den Unterhalt von einem Mann abhingig, sodass die Polygynie auch aus
diesem Aspekt heraus ethisch nicht tragbar ist.

Bleibt nur noch der Aspekt der sexuellen Begierde zu beriicksichtigen. In
der Vorstellung von Tasképrizade ist die sexuelle Triebkraft keine ethisch
legitime Motivation fiir eine Heirat!® und erst recht nicht fiir eine Mehre-
he.® Deshalb missbilligt Taskoprizade letztendlich die Polygynie - auch
wenn in seiner Gesellschaft rechtlich konform - aus ethischer Perspektive
und grenzt sie stark ein. Kénnen wir Tasképrizade Recht geben, abzuleh-
nen, Beziehungen lediglich auf sexuelle Interessen aufzubauen? In diesem
Falle gibe es, wenn wir der gesamten Argumentation folgen, keine ethisch
tragbare Begriindung, Mehrfachehen einzugehen. Diese Umsténde treffen
auch auf die muslimische Community in Deutschland zu. Selbst wenn es
Wege gibe, neben der rechtlich legitimen Ehefrau, weitere ,ehedhnliche®
Beziehungen einzugehen, gibe es fiir die Muslime genauso wenig eine
moralische Grundlage, diese der gegebenen Rechtslage vorzuziehen. Damit
lasst sich auch das Kuriosum um die Polygynie als eine ,die Sexualitdt
der Frau verachtende® miénnliche Privilegierung autheben. Diese Kritik
bezieht sich auf ein Narrativ, das dem Mann eine hohere sexuelle Triebkraft
zuspricht, die mithilfe der Mehrfachehe gemafigt werden soll. So vertritt
Demircan die Meinung, dass selbst wenn die Polygynie nie praktiziert
werden wiirde, der Islam diese dennoch eingefiihrt hitte. Seinen Ausfiih-
rungen zufolge ist die Etablierung von polygynen Ehen unausweichlich,
da diese Praxis mit der Natur des Menschen einhergehe und die Nachkom-
menschaft fordere. Somit werde die minnliche Sexualitit reguliert und die
weibliche Sexualitét in Schutz genommen.!?

Wollen wir aber entgegen den Ausfithrungen von Taskoprizade sagen,
dass in unserer Gesellschaft eine Beziehung zwischen zurechnungsfihigen
Personen ethisch tragbar ist, solange gegenseitige Einverstandnis herrscht,
auch wenn sie nur mit sexuellen Motiven begriindet ist, dann sollte die
Polygynie auf einer Ebene mit den anderen Formen nicht-monogamer
Beziehungen in Erwédgung gezogen werden, solange Zwang und sexuelle
Ausbeutung u.d. ausgeschlossen werden konnen. Bislang fehlt es an Un-
tersuchungen, die belegen kénnen, dass die Polygynie ,von Natur aus
schéadlich® fiir Frauen, Kinder und die Gesellschaft sei. Sicherlich ist die
Polygynie in der heutigen Gesellschaft vor allem aus rechtlicher Perspektive

118 Taskoprizade, Sarh, 150.
119 Ebd., 153.
120 Demircan, ,Teaddiid-i Zevcat, 246-247.

156

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Polygamie zwischen Recht und Ethik

nicht unproblematisch. Jedoch ist es schwer nachzuvollziehen, rechtliche
Entscheidungen auf vermeintlich konsensuelle Werte aufzubauen, die noch
nicht erwiesen sind. Wenn es um die Selbstbestimmung der Ehefrau geht,
die durch das Verbot der Polygamie einhergehen soll, dann ist diese in einer
monogamen Ehe genauso unsicher.

Kommen wir abschlieflend zur iibergeordneten Problematik der Mdog-
lichkeit und Umsetzung differenzierter ethischer und rechtlicher Diskur-
se. Am Beispiel von Taskoprizade haben wir gesehen, dass ein ethischer
Diskurs vom rechtlichen abweichen kann, ohne die rechtlichen Urteile
obsolet zu machen. Erméglicht wird eine differenzierte ethische Sicht wie
folgt: Wie jede andere Wissenschaftsdisziplin wiirdigt Taskoprizade die
Ethiklehre als eine eigenstdndige Disziplin innerhalb der Theologie, die
ihre eigenen Pramissen, Voraussetzungen, Untersuchungsgegenstinde und
Ziele hat.”! Damit ist die Moglichkeit gegeben, einen Untersuchungsgegen-
stand mit den Instrumentarien dieser Disziplin neu zu bewerten. Wenn
wir uns die Frage stellen, wie eine Bewertung aus einer islamisch-ethischen
Perspektive erfolgen kann, so wissen wir, dass Taskoprizade je nach Fall
auf unterschiedliche Instanzen zuriickgreift, um ein ethisches Urteil zu for-
mulieren.?? Dabei beriicksichtigt er gesellschaftliche Werte ebenfalls. Diese
unterschiedlichen Instanzen nennt er ,Richter”, von denen es drei gibt: (a)
die Offenbarung, (b) die menschliche Natur oder der Verstand und (c) die
Sitte. Je nach Fall, greifen wir auf einen anderen ,Richter zuriick und be-
werten den zu diskutierenden Gegenstand. Schliefilich lief3 sich am Beispiel
der Polygamie feststellen, dass eine rechtlich legitime Sachlage ethisch ein-
geschrankt werden kann. Wie es sich im umgekehrten Fall verhilt, ob eine
Sachlage, die islamrechtlich verboten ist, aus einer ethischen Perspektive
doch erlaubt bzw. toleriert werden kdnnte, muss in weiteren Forschungen
untersucht werden.

Bibliographie

Arici, Mustakim und Mehmet Arikan (Hg.). Tasradan Merkeze Bir Osmanli Ulema
Ailesi. Taskdpriiliizadeler ve Isamiiddin Ahmed Efendi. Istanbul: ILEM, 2020.

121 Taskoprizade, Sarh, 56-58.
122 Vgl. S.45-48.

157

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fatma Akan Ayyildiz

Aric1, Mustakim und Mehmet Arikan. ,Prosopografik Bir Inceleme. Osmanli’nin Alimi
Tagkopriiliizade, Cevresi, Kariyeri ve Telifati”. In Tasradan Merkeze Bir Osmanli
Ulema Ailesi. Tagképriiliizadeler ve Isamiiddin Ahmed Efendi, Hg. Mustakim Arict
und Mehmet Arikan. Istanbul: ILEM, 2020.

Anquetil, Georges. La maitresse légitime. Essai sur le mariage polygamique de demain,
1923. https://gallica.bnf.fr (Bibliotheque nationale de France)

Aydin, M. Akif. [sldm- Osmanli Aile Hukuku. Istanbul: M.U. lahiyat Vakfi Yayinlari,
1985.

Aydin, M. Akif (Projektleitung), Coskun Yilmaz (Hg.). Istanbul Kad: Sicilleri, Bde.
1-40. Istanbul: ISAM, 2012.

. Istanbul Kadi Sicilleri, Bde. 41-100. istanbul: Kiiltiir AS, 2019.

Bischoff, Jean-Marie. ,Le mariage polygamique en droit international privé”. In Droit
international privé. Travaux du Comité francais de droit international privé, 3/2
(1981): 91-116.

Borgolte, Michael. ,Kulturelle Einheit und religiose Differenz. Zur Verbreitung der Po-
lygynie im mittelalterlichen Europa”. Zeitschrift fiir historische Forschung 31/1 (2004):
1-36.

Cleuziou, Juliette. ,,A second wife is not really a wife: polygyny, gender relations and
economic realities in Tajikistan®. Central Asian Survey 35/1 (2016): 76-90.

Cook, Cynthia T. ,Polygyny. Did the Africans Get It Right?“. Journal of Black Studies
38/2 (2007): 232-250.

Demircan, Ali Riza. , Teaddiid-i Zevcat® In Hz. Peygamber ve Aile Hayati. Istanbul: Ilmi
Negsriyat I¢ ve Dig Ticaret A.S., 0.].

De La Croix, David u. Fabio Mariani. ,From Polygyny to Serial Monogamy. A Unified
Theory of Marriage Institutions”. The Review of Economic Studies 82/2 (2015): 565-
607.

Dietzmann, Susann. ,Polyamorie — mehr als nur Sex mit Vielen”. Psychotherapie im
Dialog (PID) 23 (2022): 41-45.

Ferré, Nathalie. ,Quand la polygamie est entrée dans la loi”. GISTI 51 (2001): 8-9.

Gerber, Haim. State, Society, and Law in Islam. Ottoman Law in Comparative Perspec-
tive. Albany: State University of New York Press, 1994.

Heath, Melanie, Jessica Braomoh und Julie Gouweloos. ,Judging Women's Sexual
Agency. Contemporary Sex Wars in the Legal Terrain of Prostitution and Polygamy*.
Journal of Women in Culture and Society 42/1 (2016): 199-225.

Ibn Manzar, Aba 1-Fadl Gamal ad-Din. Lisan al-arab. 18. Bde. Qum: Nair Adab
al-Hawza, 1984.

al-1gi, ‘Adud ad-Din. Risalat al-Ahlaq. In Risalat al-Ahlag wa-Sarhuha li-I-Allama
Taskoprizade, Hg. Salah al-Hudhud. Beirut: Dar ad-Diya’, 2018.

Ipsirli, Mehmet. ,Seyhiilislim”. TDV Isldm Ansiklopedisi. Istanbul: TDV; 2010, XXXIX:
91-96.

Kosack, Godula. ,Wird die Polygynie in der modernen Gesellschaft iiberleben? Uberle-
gungen zur Mehrfrauenehe am Beispiel der Mafa in Nordkamerun®. Anthropos 94
(1999): 554-563.

158

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://gallica.bnf.fr/
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://gallica.bnf.fr/

Polygamie zwischen Recht und Ethik

Kiiskii, Abdullah. ,II. Mesrutiyet Dénemi Taaddiid-i Zevcat Tartigmalarinin Ustli Ze-

mini Cevaz Meselesi. Mansiirizide Said ve Izmirli Ismail Hakki Polemigi® Islam
Hukuku Aragtirmalar: Dergisi 35 (2020): 381-388.

Milot, Jean-René. ,La polygamie au nom de la religion au Canada: 1’islam est-il en
cause?”. Cahiers de recherche sociologique 46 (2008): 123-133.

Pison, Gilles. ,La Démographie de la Polygamie“ Population (French Edition) 41/1
(1986): 93-122.

Riidiger, Jan. Der Konig und seine Frauen. Polygynie und politische Kultur in Europa (9.-
13. Jahrhundert). Europa im Mittelalter, Bd. 21. Berlin-Boston: De Gruyter, 2015.

Ross, Cody T. (u.a.). ,Greater wealth inequality, less polygyny. Rethinking the polygyny
threshold model® Journal of the Royal Society Interface 15 (2018): 1-15

Salem, Feryal. ,Tagképriizade Ahmed Efendi’s Commentary on the Ethical Philosophy
of ‘Adud al-Din al-Iji. Theory and Praxis of Muslim Philosophical Ethics in the
Sixteenth Century*. Journal of Islamic Ethics 5 (2021): 1-37.

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Clarendon Press, 1982.

Schweigger, Salomon. Ein newe Reyssbeschreibung auss Teutschland Nach Constanti-
nopel und Jerusalem. Einleitung v. Rudolf Neck. Frithe Reisen und Seefahrten in
Originalberichten, Bd 3. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1964.

Sieckmann, Jan-Reinard. Rechtsphilosophie. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2018.

Slonim-Nevo, Vered, Alean Al-Krenawi und Bar Yuval-Shani. ,Polygynous Marriage in
the Middle East. Stories of Succes and Failures®. Ethnology 47/3 (2008): 195-208.

Taskoprizade, Ahmed Efendi. Sarh Risalat al-Ahlag. In Risalat al-Ahlag wa-sarhuha
li-I-Allama Taskoprizade, Hg. Salah al-Hudhud. Beirut: Dar ad-Diya’, 2018.

Terzioglu, Hiilya. Matiiridi de Kadin Algisi. Te ‘vilatii'I- Kur an Baglaminda Bir Incele-
me. Istanbul: Gokkubbe, 2018.

Verlinden, Karla. ,Geschlecht im Kontext polygamer Beziehungsfithrung der 68er_in-
nen. Ergebnisse einer narrativen Interviewstudie® In Gender in Bewegung. Aktuelle
Spannungsfelder der Gender und Queer Studies, Hg. Elke Kleinau, Dirk Schulz und
Susanne Volker. Bielefeld: Transcript Verlag, 2013. 165-179.

159

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Ansatze einer Neubetrachtung anhand von al-Mawardis
Adab ad-dunya wa-d-din

Bahattin Akyol

Einleitung

In den letzten Jahren gewinnen ethische Diskurse in der Gesellschaft zu-
nehmend an Relevanz und treffen auf immer groiere Resonanz. Auch bei
Muslimen als einem wichtigen Teil der Gesellschaft steigt das Bediirfnis
und die Nachfrage nach einer Antwort aus islamischer Perspektive auf kon-
troverse ethische Fragestellungen. Ein Teil dieser Fragestellungen bezieht
sich auf die Ehe und ihre Gestaltung, die in einen wichtigen Themenbe-
reich der Angewandten Ethik fallt, ndmlich die Beziehungsethik oder Sexu-
alethik.

In der islamischen Wissenschaftstradition hat sich eine eigenstindige
Disziplin der islamischen Ethik wie in der westlichen Philosophie nicht
etabliert. Dies bedeutet nicht, dass sich muslimische Gelehrte nicht mit
ethischen Fragestellungen auseinandersetzten. Schon sehr frith wurden
ethische Abhandlungen in verschiedenen Teildisziplinen der islamischen
Wissenschaften (al-ulam al-islamiyya), wie der systematischen Theologie
(kalam), Rechtswissenschalft (figh), ahlag- und adab-Literatur, verfasst.!

Um beziehungsethische Ansatze fiir eine neue Disziplin der islamischen
Ethik entwickeln zu konnen, muss diese islamische Tradition mit den Fra-
gestellungen zur Ehe neu beleuchtet werden. Inwiefern kann eine Ehe als
»gute Ehe® gelten und wie ist sie zu gestalten, damit sie zum Gliick fithrt?
Welchen Zweck hat eine Ehe? Zur Beantwortung dieser Fragen, kann al-
Mawardi mit seinen ethischen Ausfithrungen zur Ehe in seinem Werk Adab
ad-dunya wa-d-din ein méglicher Bezugspunkt sein. Dafiir soll in diesem
Artikel das Verstandnis der Ehe und ihrer Beweggriinde aus einer ethischen
Perspektive untersucht werden. Dies geschieht anhand einer kontextualisie-
renden Methode, die auf unser aktuelles Eheverstandnis in Deutschland
und das Eheverstandnis al-Mawardis (gest. 450/1058) angewendet wird.

1 Siehe Ahrens et. al., Zwischen Leben und Tod, 30.

161

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Im ersten Schritt wird der Begriff ,Ehe“ etymologisch untersucht und die
historische Entwicklung der Ehe als Institution in Deutschland in den
letzten beiden Jahrhunderten kurz dargestellt, um die heutige Pragung des
Eheverstandnisses besser nachvollziehen zu konnen. Die Ehe als Vertrag
wird in den Blick genommen und im Anschluss die Beweggriinde fiir die
Heirat anhand von empirischen Studien kontextualisiert und aus einer
ethischen Perspektive untersucht.

Im zweiten Teil des Artikels steht das Eheverstdndnis al-Mawardis im
Vordergrund. Zunéchst wird sein Eheverstandnis aus zwei Perspektiven
beleuchtet: der rechtlichen Perspektive auf die Ehe als Vertrag (‘aqd an-
nikah) und aus der adab-Perspektive, in der die Ehe als Verbundenheit
(ulfa) aufgefasst wird. Anhand von sozialhistorischen Forschungen wird
eine Kontextualisierung des Eheverstindnisses und seiner Beweggriinde
versucht und anschlieflend werden die normativen Aussagen al-Mawardis
zur Ehe eingeordnet.

Im dritten Teil werden beide Eheverstindnisse miteinander verglichen,
um Gemeinsamkeiten und Unterschiede erkennen zu kénnen. Anhand
der Befunde sollen Transferpotenziale herausdestilliert werden, um sie
im letzten Teil des Artikels fiir ein Ehekonzept aus der Perspektive einer
gegenwartigen islamischen Ethik anwendbar zu machen. Dieser Ansatz
soll die islamische Tradition fiir moderne ethische Herausforderungen der
Muslime fruchtbar machen.

I. Die Ehe in der Moderne

In diesem ersten Teil soll unser modernes Eheverstindnis in Deutschland
aus einer ethischen Perspektive untersucht und kontextualisiert werden. Es
stellt sich die Frage, inwiefern das heutige Verstdndnis von Ehe mit dem zu
Zeiten al-Mawardis {ibereinstimmt oder sich unterscheidet.

Wenn heute die Rede von ,Ehe” ist, dann ist immer ein bestimmtes
Verstandnis von Ehe gemeint, das sich je nach Ort und Zeit unterscheiden
kann. Insbesondere hat sich die Rolle der Ehe im Leben der Menschen mit
der Moderne verandert. Daher bedarf es einer naheren Untersuchung und
Kontextualisierung. Wir werden uns auf das Eheverstindnis in Deutsch-
land mit besonderer Beriicksichtigung der muslimischen Community fo-
kussieren.

162

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

»Der Ehe kommt im Leben des Einzelnen in der Moderne eine grofie Be-
deutung zu“: Zu diesem Ergebnis kommen Umfragen der achtziger Jahre in
der Bundesrepublik Deutschland, die vom Allensbacher Institut fiir Demo-
skopie durchgefithrt wurden.? Auch wenn aufgrund des hohen Werts der
personlichen Unabhdngigkeit im Westen die Ehe heute fiir viele Menschen
unattraktiv und repressiv wirken konnte, hat sich das Argument ,die Liebe
brauche keine Absicherung auf Lebenszeit und werde durch die Ehe zer-
stort“ nach mehrheitlicher Aussage der Befragten nicht durchgesetzt. Viele
Befiirworter der Ehe verstehen die mit der Ehe einhergehende rechtliche
Bindung nicht als Einschrankung, sondern als praktische Verantwortung.?
Dabei reicht die Bandbreite von absoluter Ablehnung der Ehe iiber Lebens-
gemeinschaften mit rechtlicher Absicherung und das Recht auf Ehe fiir
Homosexuelle bis zu polygame Ehen. Ausgehend von unserer Gegenwart
stellt sich in einem ersten Schritt, die Frage, was heute tiblicherweise unter
dem Begrift der Ehe verstanden wird und aus welchen Griinden sie heute
eingegangen wird.

1. Der Begrift ,,Ehe®

Oftmals wird das alltagssprachliche Verstandnis von ,Ehe“ als gegeben
erachtet. Gleichzeitig ist ,Ehe“ auch ein Rechtsbegriff. Nicht immer haben
alltdglich gebrauchte Begriffe die gleiche Bedeutung wie im wissenschaft-
lichen Gebrauch. Zudem muss ein moglicher Bedeutungswandel des Be-
griffs beriicksichtigt werden. Dies ist fiir die Historisierung unabdingbar,
weil heute ,Ehe® und der Begrift nikah (arabisch fiir Ehe) synonym ge-
braucht wird. Verstehen wir heute unter dem Begriff ,,Ehe“ das Gleiche wie
al-Mawardi im 11.Jh.? Um dieser Frage nachgehen zu kdnnen, soll zunédchst
der Begriff ,Ehe® in der deutschen Sprache semantisch eingeordnet werden.

Etymologisch geht das Wort im achten Jahrhundert aus dem althoch-
deutschen Wort ,ewa“ hervor sowie dem westgermanischen Wort (mittel-
hochdeutsch) ,e ,ewe® im 13. Jahrhundert, das im Allgemeinen die Bedeu-
tung ,Recht“ oder ,Gesetz“ hatte.* Von hier aus hat sich die Bedeutung
der personalen Lebensgemeinschaft zwischen Mann und Frau ergeben.

2 Wienfort, Verliebt, verlobt, verheiratet, 125.

3 Ebd., 19.

4 Kluge, Etymologisches Worterbuch, 109-110; Schiiffner, Eheschutz und Lebenspartner-
schaft, 128.

163

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Im Neuhochdeutschen hat sich diese Bedeutung durchgesetzt. Seit dem
11. Jahrhundert. n.Chr. wird es als soziale Institution der Verbindung von
Mann und Frau verstanden.> Kluge weist auf einen méglichen theologi-
schen Ursprung des Begriffs hin: ,Dazu vielleicht ein altgerm. Gottername
der Romerzeit: Haewa fiir Aewa = Aiwa, falls dies eine der Ehe gewesen
ist¢ Ob die Bedeutung ,Ewigkeit* dem Begriff inhdrent ist, ist unklar.
Die linguistische Entwicklung des Ehebegriffs deute schon in mittelhoch-
deutscher Zeit auf die Verschiedengeschlechtlichkeit der Ehepartner als
Merkmal hin, so Schiiffner.” Der allgemeine Sprachgebrauch mit diesem
traditionellen Verstindnis von Ehe als einer sozialen Institution der Ver-
bindung von Mann und Frau wird laut Umfragen noch heute von der
Mehrheit der Bevolkerung geteilt.?

Als Rechtsbegriff wird ebenfalls ein bestimmtes Verstandnis von Ehe als
gegeben betrachtet.” Dies fiihrte zuletzt im Kontext der gleichgeschlechtli-
chen Ehe zu Diskussionen um den Ehebegrift im Grundgesetz und dessen
Interpretation.'® Heute werden Ehen zumeist aufgrund der Liebe zueinan-
der geschlossen. Auch wenn dies im Grundgesetz nicht expliziert wurde,
ist im deutschen Kontext mit ,,Ehe“ zumeist die Liebesehe gemeint. Jedoch
muss erwahnt werden, dass die Art der Ehe von dem jeweiligen Kontext der
Eheleute abhingt und demnach unterschieden werden kann in Liebesehe,
arrangierte Ehe, Zivilehe, Mischehe, Scheinehe oder Zwangsehe.! Warum
die Ehe heute primér als Liebesehe verstanden wird, kann durch die histo-
rische Entwicklung der letzten beiden Jahrhunderte erkldrt werden.

Grundsitzlich ist das Ideal der Liebesehe in der literarischen Epoche
der Romantik zu Beginn des 19. Jahrhunderts geprigt worden. Pragmati-
sche Zwecke der Ehe werden durch die Liebesbeziehung ersetzt. Wienfort
spricht in diesem Zusammenhang von einer ,Demokratisierung der Ehe
als Ehegrund und Zweck“!? Freiwillige Auswahl des Ehepartners, erotische
Anziehung und Einheit von Korper und Geist prage das moderne Ehever-
standnis, womit eine Emanzipation von sakralen und vernunftbezogenen

Ebd., 128.

Kluge, Etymologisches Worterbuch, 109-110.

Schiiffner, Eheschutz und Lebenspartnerschaft, 128.

Ebd., 130.

GG Art. 6. Abs.L; Fiir eine detaillierte Untersuchung siehe Schiiffner, Eheschutz und
Lebenspartnerschaft.

10 Siehe Ipsen, ,Die Ehe fiir alle ist verfassungswidrig®

11 Wienfort, Verliebt, verlobt, verheiratet, 12-13.

12 Ebd., 20.

O 0 N N

164

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Begriindungen der Ehe erreicht worden sei.!® Im katholischen Kirchenrecht
gilt die Ehe als ein Sakrament, welches der Zeugung und Erziehung der
Kinder dient und damit den Fortgang der Welt sicherstellen soll. Gleichzei-
tig wurde durch die Ehe die Sexualitit legitimiert.4

Historisch haben ganz verschiedene Entwicklungen immer wieder zu
einschneidenden Verdnderungen und neuen Auffassungen im Ehekonzept
gefiithrt: So wurde besonders in Zeiten von Armut die Ehe vornehmlich ra-
tional begriindet eingegangen, ebenso dort, wo sie zu besonderen Rechten
oder Prestige fiihrte. Im Zuge der Reformation erfuhr die Ehe im christli-
chen Kontext eine Neuinterpretation. Ein zentrales Moment ist sicherlich
das Vertragsverstandnis der Ehe, das bereits auf antikes romischen Recht
zuriickgeht und ebenso in der westlichen Moderne im Zuge der ,Verstaat-
lichung®“ der Ehe pragend war.!> Rassisch oder ideologisch begriindetete
Heiratsrestriktionen sind besonders in der NS-Zeit vorzufinden.!®

2. Die Ehe als Vertrag

Das Verstandnis von Ehe als Vertrag ist bis heute prigend, wobei insbeson-
dere der Staat die Rolle der Instanz spielt, die entscheidet, welche Ehe
rechtlich akzeptiert wird. Im Artikel 6 des Grundgesetzes wird die Ehe
unter den besonderen Schutz des Staates gestellt, aber nicht genau definiert,
welche Ehe gemeint ist. Im BGB §1353 wird - in der nach der Ehe fiir
alle im Jahr 2017 neu gefassten Form - die eheliche Lebensgemeinschaft
folgend beschrieben: ,,(1) die Ehe wird von zwei Personen verschiedenen
oder gleichen Geschlechts auf Lebenszeit geschlossen. Die Ehegatten sind
einander zur ehelichen Lebensgemeinschaft verpflichtet; sie tragen fiirein-
ander Verantwortung.

Beiden Gesetzen konnen folgende Punkte entnommen werden, die das
dem deutschen Recht zugrundeliegende Verstdndnis von Ehe als Vertrag
verdeutlichen: Die Ehe ist nach Art.6 GG eine Institution, die der Staat
als schiitzenswert betrachtet. Diese Schutzgarantie zeigt die Wichtigkeit der
Ehe. Nach diesem Grundsatz hat sich der Gesetzgeber bei der Ausgestal-

13 Ebd,, 20.
14 Ebd., 11
15 Ebd., 1L
16 Ebd.

165

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

tung der Ehe zu richten.”” Die Ehe wird als eine monogame Ehe verstanden.
Andere Formen wie die Mehrehe werden exkludiert. Dies wird ausdriick-
lich im separaten Gesetz §1306 des BGB ausgedriickt: ,Eine Ehe darf
nicht geschlossen werden, wenn zwischen einer der Personen, die die Ehe
miteinander eingehen wollen, und einer dritten Person eine Ehe oder eine
Lebenspartnerschaft besteht* Das Geschlecht der Ehepartner ist fiir die
Ehe nicht relevant. Bis 2017 galt als einzig mdgliche Ehe diejenige zwischen
zwei Personen unterschiedlichen Geschlechts. Bis zur Gesetzesanderung
bzw. -erweiterung wurde haufig die Auffassung vertreten, ,Ehe sei eine
Verbindung zwischen Mann und Frau“!® 2002 urteilte das Bundesverfas-
sungsgericht, dass durch gleiche Rechte fiir gleichgeschlechtliche Partner
der Schutz der Ehe nicht in Gefahr sei: ,Der besondere Schutz der Ehe
in Art. 6 Abs. 1 GG hindert den Gesetzgeber nicht, fiir die gleichgeschlecht-
liche Lebenspartnerschaft Rechte und Pflichten vorzusehen, die denen der
Ehe gleich oder nahe kommen:® Der Ehevertrag wird grundsatzlich fiir
eine unbefristete Dauer geschlossen. Man unterstellt eine lebenslange Ehe.
Eine zeitliche begrenzte sog. ,Zeitehe® — wie die schiitische Mut‘a-Ehe - gilt
als rechtswidrig.

Das Gesetz schreibt eine Verpflichtung zur ehelichen Lebensgemein-
schaft vor. Somit impliziert die Ehe als Vertrag grundsatzlich nur eine
héusliche Gemeinschaft.?’ Heute sind die Partner zu keiner Geschlech-
tergemeinschaft verpflichtet. Ehelicher Beischlaf und die Kinderzeugung
konnen rechtlich nicht eingefordert werden. Noch 1966 entschied das Bun-
desgerichtshof, dass der eheliche Beischlaf eine Ehepflicht darstellt.?! Die
Kinderzeugung wird heute nicht mehr als Ehezweck angesehen. Bis 1997
galt der erzwungene Beischlaf nicht als Vergewaltigung. Einem Bericht des
wissenschaftlichen Dienstes des Bundestags zufolge

»...1asst sich feststellen, dass Vergewaltigung in der Ehe gesellschaftlich
nicht allgemein als Verbrechen betrachtet wird. Es halten sich weiterhin
Vergewaltigungsmythen, die den Opfern eine Mitschuld geben, die Ta-
ter entschuldigen oder, entgegen des geltenden Straf- und Zivilrechts,

17 Schiiffner, Eheschutz und Lebenspartnerschaft, 126.

18 Pouplier et. al.,, ,Das sagen die Gegner der Ehe fiir alle”; Rinke, ,,Armin Laschet
erklart seine Kehrtwende zum Thema Ehe fiir alle*.

19 Bundesverfassungsgericht, ,Urteil des Ersten Senats vom 17. Juli 2002 - 1 BvF 1/01 -,
Rn.1-147%

20 Eine Scheinehe kann zur Auflosung der Ehe fiihren.

21 Bundesgerichtshof, ,Urteil: Ehepflichten, 02.11.1966 Aktenzeichen: IV ZR 239/65”.

166

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

behaupten, Vergewaltigung in der Ehe konne es gar nicht geben, da eine
standige sexuelle Bereitschaft Bestandteil des Ehevertrags sei.”??

Wenn aus bestimmten nachvollziehbaren Griinden wie etwa beruflichen
eine hédusliche Lebensgemeinschaft nicht moglich ist, bleiben doch beide
Partner zur ehelichen Treue verpflichtet. Dieses moralische Ideal von Ehe
wird nicht explizit im Gesetz erwéhnt. ,Die Rechtsprechung versteht dar-
unter, dass beide voneinander ...[eine] hédusliche Gemeinschaft verlangen
konnen.?* Die Untreue bzw. der Ehebruch wird seit 1969 nicht mehr straf-
rechtlich belangt, jedoch bleibt er nach § 826 BGB als ,sittenwidriges Ver-
halten® eine unerlaubte Handlung.?* Auch wenn bei ehelicher Untreue kein
Straftatbestand erfiillt wird, impliziert der Vertrag auch im heutigen Ver-
standnis Treue. Dem Gesetz nach tragen die Ehepartner fiireinander Ver-
antwortung, womit nach der Rechtsprechung unter anderem auch Treue,
Achtung, Riicksicht und Beistand voneinander verlangt werden kann.?®

Der rechtlich gesetzte Rahmen fiir die Ehe zeigt nicht nur ein Verstand-
nis von Ehe, sondern hat auch einen Anweisungs- bzw. Hinderungscharak-
ter. Wer die Ehe mit wem eingehen darf und welche Pflichten und Rechte
aus der Ehe resultieren, ist fiir eine ethische Betrachtung von gleicher
Relevanz. Denn ,,Ethik und Recht wollen menschliches Handeln anleiten,
indem sie Vorschriften fiir gutes und gerechtes Verhalten aufstellen. 2

3. Griinde und Leitmotive der Ehe: Warum heiraten?

Die vorangegangenen Ausfithrungen zum Verstindnis der Ehe aus der
rechtlichen Perspektive haben gezeigt, dass Motive wie Treue, Verantwor-
tung und Beistand von zentraler Wichtigkeit fiir die Ehe sind. Gleichzeitig
belegen auch viele Umfragen, dass diese aus den Gesetzestexten ableitbaren
Rahmenbedingungen von einem Grof3teil der Menschen geteilt werden.
Die Liebe gilt heute in Deutschland als der wichtigste Grund fiir die Ehe.
Jedoch sind auch weitere Griinde und Leitmotive von besonderer Relevanz

22 Bundesministerium der Justiz, ,Das Eherecht*, 12.

23 Ebd.

24 Siehe Anwalt.org, ,EheBruch®; Der Ehebruch kann in besonderen Fillen zum Verlust
der Unterhaltsleistungen fithren; siche Arbeitsgemeinschaft Familienrecht im Deut-
schen Anwaltverein, ,Kein Unterhalt bei Ehebruch?*

25 Bundesministerium der Justiz, ,Das Eherecht* 12.

26 Diiwell et. al., Handbuch Ethik, 486.

167

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

fiir die EheschlieSung wie Treue, Verantwortung, finanzielle Vorteile und
gottlicher Segen.?” Diese fiinf Leitmotive der Ehe werden im folgenden Teil
kontextualisierend untersucht.

a) Liebe

»Liebe gehort intrinsisch zu einem guten menschlichen Leben.?® Schon bei
den Griechen sind drei Liebesmodelle vorzufinden, die auch noch heute
Geltung haben: 1) Liebe als Verschmelzung, 2) Liebe als selbstlose Sorge,
und 3) Liebe als personale Gemeinschaft und Dialog.?

Ein Verstindnis der Liebe als Verschmelzung basiert auf dem Kugelmen-
schenmythos. Demnach waren die Menschen urspriinglich Kugelwesen,
die aufgrund ihres Ubermutes von Zeus in zwei Halften geteilt wurden
und daher nach ihrer verlorenen Hilfte suchen. Diesem Mythos zufolge
wird die Liebe als die Uberwindung des Egoismus und Einstwerdung
mit dem anderen verstanden. ,,Der andere wird ein wesentlicher Teil des
eigenen Selbst. Und was ein wesentlicher Teil des eigenen Selbst ist, das
instrumentalisiert man nicht*° Die verlorene Halfte gilt als einzigartig und
unersetzlich. Die Interessen des anderen sind gleichzeitig auch die eigenen.
Eine solche Liebe der Einswerdung macht eine gemeinsame Sicht auf die
Welt moglich. Empathie, Riicksicht, Verbundenheit und Abhingigkeit be-
stimmt das Verhalten. Jedoch wird dies auch als ein Verlust von Autonomie
kritisiert.! Das Verstdndnis der Liebe als selbstlose Sorge ist schon bei
Aristoteles zu finden. Er versteht die Liebe und Freundschaft als ein ,wech-
selseitiges, offenbartes Wohlwollen und Wohltun um des anderen willen.**?
Die christliche Agape meint eine gottliche Liebe, die dem Menschen zu
einer bedingungslosen und endlosen Liebe gegeniiber seiner Schopfung
fithrt und in Zuneigung, Fiirsorge und Wohlwollen Ausdruck findet.>* Auch
in der Moderne wird dieses Verstindnis von Liebe noch vertreten. So
auch bei Harry Frankfurt, der den Sinn des Lebens, sein Gliick und seine

27 TNS Emnid, ,Was sind fiir Sie gute Griinde zu heiraten?*.

28 Koberling et. al., Handbuch Angewandte Ethik, 238.

29 Ebd.

30 Ebd.

31 Ebd., 239; Solomon bezeichnet diese als den ,Paradox der Liebe“ Zu Details siche
Solomon, About Love.

32 Koberling et. al., Handbuch Angewandte Ethik, 239; Aristoteles, Nikomachische Ethik,
172.

33 Siehe Knauber, Liebe und Sein, 23.

168

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Existenz mit dem Gedeihen des geliebten Objekts verbindet. Er versteht die
Liebe als eine interessenslose Hingabe.>* Liebe als Dialog findet sich bei
Aristoteles. Demnach ,charakterisiere [nichts] Freundschaft und Liebe so
sehr wie das Zusammenleben.”*> In der Gemeinschaft wird jeder Einzelne
als derjenige betrachtet, der seinen Zweck erfiillt. Liebe ist nicht ,,Einswer-
dung® oder das ,Fiireinander” sondern Liebe ist ein ,Miteinander®. Liebe
entsteht durch Miteinander, welches nur moglich ist, wenn jeder seinen
Beitrag dazu leistet.3

Welches Liebesverstandnis in Deutschland vertreten wird, kann nach
Zahlen nicht genau festgestellt werden. Klare Einordnungen von subjekti-
ven Liebesverstindnissen in die oben genannten Liebesmodelle sind nicht
moglich. Klar ist, dass die Liebe selbst das wichtigste Motiv fiir die Ehe ist.
Einer Umfrage von TNS Emnid mit dem Titel ,Umfrage in Deutschland zu
guten Griinden zum Heiraten 2014 nach gaben 64 % der Befragten an zu
heiraten, um dem Partner bzw. der Partnerin die Liebe vor Zeugen zu ver-
sprechen.’” Umfragen zeigen aber auch, dass die Liebe allein tiberwiegend
kein ausreichender Grund fiir die Eheschlieffung ist. ,,Meist miissen andere
Anlasse hinzukommen, um die bereits auf Liebe beruhende Partnerschaft
in eine eheliche Gemeinschaft zu tiberfithren.*

Die Heiratsmotive von Muslimen in Deutschland sind bislang noch
nicht im Speziellen erforscht worden.* In Bezug auf arrangierte Ehen von
Muslimen in Deutschland stellt der Sozialwissenschaftler El-Mafaalani fest,
dass ,der wichtigste Aspekt fiir eine moderne Ehe, ndmlich die Liebe, [...]
in dieser Argumentation keinen Platz“ habe. Liebe sei keine Notwendigkeit
aber auch nicht ausgeschlossen. Sie konne sich in der Verlobungsphase ent-
wickeln.*? Jedoch sind auch viele muslimische Ehen nicht arrangiert. Einen
exemplarischen Eindruck von dem sehr individuellen und ,verborgenen®
Liebesverstdndnis von Muslimen kann das (nicht-repréasentative) Interview

34 Koberling et. al., Handbuch Angewandte Ethik, 239.

35 Ebd., 240.

36 Ebd., 241

37 TNS Emnid, ,Was sind fiir Sie gute Griinde zu heiraten?

38 Peuckert, Familienformen im sozialen Wandel, 44.

39 An der Universitit Tiibingen besteht ein entsprechendes Forschungsprojekt unter
der Leitung von Mouez Khalfaoui, Ergebnisse liegen hier allerdings noch nicht vor
(personliche Mitteilung von M. Khalfaoui).

40 El-Mafaalani et. al., Muslimische Kinder und Jugendliche in Deutschland, 106-107.

169

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

des Projekts RISE vermitteln, das mit vier Muslim:innen gefiihrt wurde, die
zum Verhaltnis von Liebe und Religion befragt wurden.*!

(1) Ayman (23 Jahre alt) betrachtet die Liebe als essenziell. Die Perspektive
auf die Liebe und Partnerschaft wird theologisch begriindet. ,Man soll
sich anderer erbarmen, damit Gott sich eines erbarmt. Sein Verstand-
nis basiert auf der Liebe als Bindung, welches die Familiengriindung
und Kindererziehung erst ermdglicht. Ehe betrachtet er als eine Ver-
antwortungsgemeinschatt.

(2) Ahmed (22 Jahre alt) kam nach anfinglichen Konflikten zwischen
seiner queeren Liebe und muslimischen Identitdt zu dem reflektierten
Schluss, dass Liebe nicht als etwas Boses oder Beschdmendes bewertet
werden kann und queere Liebe ihn gezwungen habe, ,zu verstehen,
dass es einen Unterschied zwischen der inneren Verbindung mit Gott
und dem gibt, was mir die Leute sagen.”

(3) Chama (21 Jahre alt) empfindet religiose Normen fiir die Partnerwahl
und Liebesbeziehung als einschrankend und pladiert fiir eine liberalere
Lebensweise und ,mdchte Liebe frei von religiosen Zwéngen sehen®

(4) Tarek (21 Jahre alt), ein angehender muslimischer Theologe, kritisiert
die Liebesvorstellungen von Jugendlichen. Die durch Serien und Filme
konstruierte Liebe unterscheide sich von der Realitit. Er sieht die
Liebe als unentbehrliche Grundlage des Zusammenlebens. Die Wich-
tigkeit der Liebe fiir ihn ist auf seinen Glauben zuriickzufiihren. ,Fiir
die Zukunft der Liebe wiinsche ich mir mehr Ernsthaftigkeit.*

Diese Interviews deuten darauf hin, dass auch unter Muslim:innen entspre-
chend dem weiteren Kontext in Deutschland die Liebe eine zentrale Bedeu-
tung fiir partnerschaftliche Beziehungen hat. In einem Punkt sind sich
alle muslimischen Interviewten einig, ndmlich dass wie die Umfrage fiir
Deutschland im Allgemeinen gezeigt hat, Liebe von essenzieller Wichtigkeit
fiir die Beziehungsgriindung und -weiterfithrung ist. Einige sehen Religion
als mit der Liebe komplett vereinbar an, bis dahin, dass religiose Quellen
Impulse fiir die Liebe bieten konnen. Wahrend andere die Religion bzw.
konkrete Verstindnisse der Religion als liebesbeschrankend sehen, gibt es
weiterhin die Tendenz, Liebe und Gottesvorstellungen zu harmonisieren.

41 Najmi, ,Wie hiltst du es mit der Liebe im Islam?*

170

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

b) Treue

Treue wird als ,Gewissen der Liebe“ aufgefasst, durch sie wird die Liebe
konstant, so Bernd Pieroth: ,Wenn ich jemanden liebe, halte ich zu ihm
auch meine Liebe, besonders in der Ehe*4? Jedoch stellt sich die Frage, was
genau unter dem Begrift ,Treue® verstanden wird.

»Ireu zu sein bedeutete nach der biirgerlichen Auffassung, in bestimm-
ten, klar definierten Situationen eine bestimmte Handlung zu unterlas-
sen. Deutlich wird dies an der Definition, Treue sei Vermeiden von Un-
treue, Nicht-Begehen eines Ehebruchs, Unterlassen von auf3erehelichem
Geschlechtsverkehr.*43

Treue in der Ehe gilt heute weniger als Rechts-, sondern als eine Moral-
norm und Tugend. Wie bereits erwdhnt wird seit 1969 die Untreue im
Sinne des auferehelichen Geschlechtsverkehrs von Verheirateten nicht
mehr strafrechtlich belangt. Daher gewinnt der Begriff insbesondere in
der Sexual- bzw. Beziehungsethik an Bedeutung. Pieroth fasst verschiede-
ne Positionen zusammen: Untreue bzw. Ehebruch wird oft im sexuellen
Sinn verstanden, jedoch greife dieses Verstindnis zu kurz, so Ell. Es wird
zwischen einer personalen und sexuellen Untreue unterschieden. Personale
Treue ist, dass ,die Person den Anderen als gleichwertig respektiert und
ihr die Sicherheit der Treue garantiert.“ Hammerschmidt und Kaslow ver-
stehen die eheliche Treue wie folgt: ,Treue bedeutet {iber den sexuellen
Aspekt hinaus, dass man sich auf den Partner verlassen [kann], wenn man
ihn braucht Ell sieht die personale Untreue dann in Gefahr, wenn z.B. ein
Mann ,zwar sexuell nicht fremdgeht, aber daheim als Tyrann herrscht, die
Frau erniedrigt, ihre Leistungen nicht anerkennt, sie vor Kindern blamiert,
ihr kein gutes Wort und kein Zeichen der Zuneigung schenkt 44

In der Moderne scheint die Tugend der Treue als kontrar zur Selbstver-
wirklichung aufgefasst zu werden und somit auch als veraltet und iiberholt.
Doch Studien belegen, dass Treue heute noch von zentraler und unver-
zichtbarer Bedeutung fiir die Ehe ist.*> Eine Studie von ElitePartner aus
dem Jahre 2020 fragte nach Aspekten der Untreue. Dabei stellte sich he-
raus, dass die Griinde fiir Untreue nach Geschlecht variieren. Frauen sind

42 Pieroth, Eheliche Treue, 8.

43 Gortz-Meiners, Treue und Untreue in der Partnerschaft, 209.
44 Siehe Pieroth, Eheliche Treue, 58.

45 Gortz-Meiners, Treue und Untreue in der Partnerschaft, 202.

171

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

héufiger untreu aufgrund einer ungliicklichen Partnerschaft oder fehlender
Zuwendung seitens des Partners, wiahrend Ménner oft ,der Reiz des Neu-
en” verleitet. Allgemein gesagt, neigen Frauen haufiger aus emotionellen
Griinden zur Untreue, wihrend bei Méannern sexuelle Griinde eine gréflere
Rolle spielen.*® Aber auch die Grenzen der Treue werden unterschiedlich
bestimmt: Umfragen zeigen, dass fiir Frauen Untreue frither beginnt als
fiir Manner. Sexuelle Phantasien, wo der Partner nicht vorkommt oder
Anmeldungen auf einem Dating-Portal, werden von Frauen haufiger als
Beginn der Untreue wahrgenommen als von Minnern. Wichtig ist hier zu
bemerken, dass bei lingeren Partnerschaften die Toleranzgrenze hoher ist.
Grund dafiir sind verbindende Aspekte wie ,Kinder, materielle Dinge aber
auch ideelle Werte wie eine gemeinsame Geschichte®, welche der Partner
nicht leichtfertig verlieren méchte. Aber auch in Langzeitbeziehungen gel-
ten Seitenspriinge und dergleichen als ,,Untreue®*”

Nach der Studie nimmt Untreue insgesamt zu. Insbesondere bei Frau-
en ist ein Zuwachs festzustellen, der mit gesellschaftlichem Wandel und
zunehmendem Selbstbewusstsein der Frau erkldrt wird.*® Die Umfrage
zeigt, dass insgesamt Ménner zwar weniger untreu sind als Frauen, jedoch
»schneller in Versuchung® geraten.*” Diese Zunahme zeigt einen Trend,
welcher jedoch nicht in dem Sinne zu interpretieren ist, dass die Wichtig-
keit der Tugend Treue in der Gesellschaft abnimmt. ,Wer untreu ist, erwar-
tet trotzdem Treue vom eigenen Partner® Es bleibt weiterhin ein Ideal
in einer Beziehung, das gewahrt werden soll, auch wenn dies nicht immer
gelingt, vergleichbar mit der Wahrung der Ehrlichkeit und Wahrheit.

¢) Verantwortung

In einer représentativen Studie zu Einstellungen zu Partnerschaft und Ehe,
die vom Bundesministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend in
Auftrag gegeben wurde, geben 82 % der Frauen und Ménnern an, dass sie
der Aussage ,man ist fiir Menschen verantwortlich, die man liebt voll
und ganz zustimmen. ,Der moralische und funktionale Zusammenhang
von Liebe und Verantwortung ist eine gesellschaftlich universale NormS, so

46 TFischbach et. al., ,ElitePartner Studie 2020° 42.
47 Ebd., 40.
48 Ebd., 43.
49 Ebd., 37.
50 Ebd., 43.

172

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

die Studie.>! Auch wenn im allgemeinen Sprachgebrauch der Begrift Verant-
wortung bewusst mit seiner ethischen Implikation verwendet wird, muss er
ndher betrachtet und in seinen Bedeutungsnuancen dargestellt werden, um
nachvollziehen zu kénnen, welche Verantwortung in der Ehe gemeint ist.

Es wird zwischen einer prospektiven und retrospektiven Verantwortung
unterschieden. In der prospektiven Verantwortung hat das Verantwortungs-
subjekt Verpflichtungen gegeniiber jemanden.>> Im Falle der Ehe wiren
beide Ehepartner zugleich Verantwortungssubjekt und Adressat und haben
gewisse eheliche Verpflichtungen zu erfiillen, wie die Einhaltung der Treue,
Unterhaltsverpflichtung, gemeinsame Kindererziehung und Haushaltsfiih-
rung.>® Allgemein kann im Kontext der Ehe von einer seelischen und
finanziellen Fiirsorgeverantwortung gesprochen werden. Insbesondere in
schwierigen Lagen wihrend der Ehe bediirfen beide Partner seelischen wie
auch finanziellen Beistands des anderen.

Die retrospektive Verantwortung wird auch Rechenschafts- oder Recht-
fertigungsverantwortung genannt. Das Verantwortungssubjekt ist fiir
Handlungen, Handlungsergebnisse oder mittelbare Handlungsfolgen ver-
antwortlich.>* Hier spielt die Frage nach der Schuld bzw. Mitschuld eine
wichtige Rolle. So wire etwa in einer Ehe der Ehepartner mitverantwort-
lich, wenn der Andere die Kindererziehung vernachlassigen und damit den
Kindern schaden wiirde.

d) Finanzielle Vorteile

Ein weiteres wichtiges Heiratsmotiv sind die durch die Ehe erhofften fi-
nanziellen Vorteile. In der Geschichte galt die Ehe auch als 6konomische
Absicherung fiir die Frau, die durch die Kinderbetreuung und Haushalts-
aufgaben meist nicht die Zeit und Moglichkeit hatte einen Beruf ausiiben
zu konnen und somit auf den Mann angewiesen war. Diese Absicherung
galt nur, wenn der Mann geniigend verdiente. Ansonsten waren auch
Frauen gezwungen zu arbeiten wie insbesondere in der Landwirtschaft
oder Textilarbeit. Heute wird in Deutschland durch soziale Familienpolitik,
finanzielle Unterstiitzungen und Entlastungen versucht, solche Abhédngig-
keiten tiberwiegend zu mindern. Nicht nur Frauen, sondern auch Manner

51 Wippermann et. al., Partnerschaft und Ehe, 16.
52 Diuwell et. al., Handbuch Ethik, 542.

53 Anwalt.org, ,Eheliche Pflichten”.

54 Diuwell et. al., Handbuch Ethik, 542.

173

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

erhoffen sich, durch die Ehe von steuerlichen Entlastungen zu profitieren.
Denn ,eine Heirat kann jahrlich bis zu 10.000 Euro mehr an verfiigbarem
Einkommen bringen.>> Detaillierte Befragungen zu den Einstellungen von
Frauen und Minnern in Deutschland in Bezug auf finanzielle Vorteile
durch die Ehe als Beweggrund zum Heiraten, zeigen, dass zwischen den
Geschlechtern keine grofie Spanne liegt. Bemerkenswerterweise sind laut
Umfragen finanzielle Vorteile der Ehe weniger relevant fiir Frauen als fiir
Minner. Die oben genannte staatliche Unterstiitzung und Entlastung haben
vermutlich erheblich zur Veranderung des Verstandnisses der Ehe als finan-
zielle Absicherung beigetragen.>

Zu den finanziellen Vorteilen gehéren Regelungen wie das Ehegatten-
splitting™, in der die Grundfreibetrige beider Ehepartner zusammenge-
zahlt werden,®® und eine niedrigere Schenkungs- und Erbschaftbesteue-
rung, wenn sich die Ehepartner Vermdgen schenken oder vererben.> Des
Weiteren bestehen unter bestimmten Bedingungen Rentenanspriiche fiir
den Hinterbliebenen nach dem Tod eines Ehepartners. Ein weiterer Vorteil
ist die kostenlose Mitversicherung eines Ehepartners mit sehr niedrigem

55 Stiftung Warentest, ,Was fiir eine Ehe spricht - und was Unverheiratete wissen
sollten®

56 In einer Umfrage des Bundesministeriums fiir Familie, Jugend und Soziales wurde
verheirateten Méannern und Frauen folgende Frage gestellt ,Was waren wesentliche
Ausloser, Gedanken, die Sie bewegt haben, zu heiraten?” und ihre Zustimmung zu
vorgegebenen Antworten erhoben. Antworten beziiglich finanzieller Vorteile waren
folgende: ,Weil in der Ehe im Falle einer Scheidung der Unterhalt unserer Kinder
gesichert ist. (Méanner: 50 %, Frauen 45 %), ,Weil sich in der Ehe die in unserer Le-
bensplanung anstehenden ¢konomischen Fragen (Hausbau, Riester-Rentenvertrag)
besser beantworten lassen. (Manner: 49 %, Frauen 43 %), ,Weil man damit im Alter
besser versorgt ist“ (Manner: 39 %, Frauen: 37 %), ,Weil man damit im Vergleich zu
nicht verheirateten Paaren besser durch den Staat abgesichert ist“ (Méanner: 28 %,
Frauen: 31 %), ,Weil man sich damit finanziell besserstellt“ (Manner: 19 %, Frauen:
23 %), ,Weil im Falle einer Scheidung mein Unterhalt gesichert ist“ (Méanner: 15 %,
Frauen: 23 %), Weil man damit Steuern spart (Médnner: 22 %, Frauen: 22 %). Siehe
Wippermann et. al., Partnerschaft und Ehe, 25.

57 Fiir Details siehe Gottfried, ,Das Ehegattensplitting®

58 Vgl. Einkommensteuergesetz (EStG)§ 32a. Dieser steuerrechtliche Vorteil greift, wenn
ein Partner ein héheres Einkommen hat als der andere.

59 Erbschaftsteuer- und Schenkungsteuergesetz (ErbStG) §16 Freibetrige. Bei Uber-
schreitung des Freibetrags von 500.000 Euro der Schenkungs- oder Erbschaftssumme
liegt der Steuersatz bei 7 bis 30 %, wahrend unverheiratete Paare mit 30 bis 50 %
besteuert werden. Siehe Stiftung Warentest, ,Was fiir eine Ehe spricht - und was
Unverheiratete wissen sollten®

174

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Einkommen in der gesetzlichen Krankenversicherung.®® In der Ehe wie
auch nach einer Scheidung gilt das Recht auf Unterhalt, was beim Zusam-
menleben oder nach einer Trennung von Unverheirateten nicht eingefor-
dert werden kann.®! Im Gegensatz zu verheirateten Ehepartnern werden
unverheiratete Partner bei der Erbverteilung nicht beriicksichtigt, wenn
kein Testament oder notarieller Erbvertrag vorliegt. Ehepartner gelten als
gesetzliche Erbfolge.®? Jedoch bringt die Ehe nicht immer nur finanzielle
Vorteile. Die mit der Heirat einhergehenden Pflichten der Ehepartner ha-
ben insbesondere nach der Scheidung finanzielle Nachteile zur Folge.%

e) Religiose Griinde: Géttlicher Segen (baraka)

Religiose Leitmotive fiir die SchlieSung einer Ehe sind im Generationen-
vergleich zwar weniger relevant geworden, jedoch zeigen Umfragen, dass
diese immer noch Faktoren darstellen, die insbesondere von der theologi-
schen Forschung priorisiert untersucht werden miissen.®* Welche Rolle
spielt die Religion als Beweggrund fiir die Eheschliefflung? Im Katholizis-
mus wird die Ehe als eines der sieben Sakramente aufgefasst, womit ihr
eine besonders wichtige Stellung innerhalb der Religion zugesprochen
wird.® Fiir die Schlieflung einer Ehe muss der geistliche Segen der Kirche
erbeten werden. Die Protestanten betrachten die Ehe nicht als Sakrament,
sondern wie Luther sagte: ,als ein weltliches Ding“%¢ Somit ist die Ehe-
schlieffung im Standesamt giiltig und ,in der Kirche stellt das Brautpaar
seinen gemeinsamen Lebensweg unter Gottes Segen.“®’

Ahnlich verhilt es sich mit der Eheschliefung von Muslimen in
Deutschland. Auch wenn gesetzlich die Voraustrauung nicht mehr illegal

60 §10 SGBV Familienversicherung.

61 Siehe Bundesministerium der Justiz, ,Unterhaltsrecht®

62 Siehe Bundesministerium der Justiz, ,,Erbrecht

63 Viele dieser Vorteile fiir die Ehe wurden in den letzten Jahren auch an eingetragene
Lebenspartnerschaften angepasst. Siehe Toller, ,Lohnt sich die Ehe noch? Finanzielle
Vor- und Nachteile®

64 In Umfragen variieren die Zahlen, jedoch geben bis 30 % der Befragten an, dass sie
religiose Griinde als ,gute Griinde zum Heiraten® einstufen wiirden. Vgl. TNS Emnid,
,Was sind fiir Sie gute Griinde zu heiraten?*.

65 Von Stosch et. al., Ehe in Islam und Christentum, 51.

66 Ebd., 46.

67 Evangelische Landeskirche in Wiirttemberg, ,Trauung®

175

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

ist%8, bestehen aufgrund negativer Erfahrungen viele muslimische Gemein-
den darauf, erst nach der standesamtlichen Trauung eine islamische Ehe-
schliefSung anzubieten.®® Grund dafiir ist, dass die rechtlich giiltige Ehe
nur die standesamtliche ist, nur diese begriindet Rechtsanspriiche. Das Ver-
standnis der Ehe als rein weltlicher Vertrag oder eigenstindiger religioser
Vertrag variiert je nach der theologischen Sichtweise. Die Spanne reicht
von der Gleichsetzung der standesamtlichen Trauung mit dem nikah bis
dahin, dass die einzig ,vor Allah als essentiell“ angesehene Eheschlieflung
die islamische sei.”® Die Frage ist, wie die muslimischen Gldubigen und
damit insbesondere die theologischen Laien die Ehe verstehen. Es kann
festgehalten werden, ,dass auch in Deutschland die Mehrheit der (prakti-
zierenden) Muslime sowohl islamisch als auch standesamtlich heiratet.”!
Auch werden teilweise sogenannte ,Imam-Ehen“ geschlossen, bevor eine
standesamtliche Trauung vollzogen wird. Fiir eine zweite, religiose Trau-
ung gibt es verschiedene Begriindungsansitze. Eine Begriindung ist die
Priorisierung der standesamtlichen Trauung als die eigentliche Eheschlie-
flung und die anschlieflende religiose Trauung als eine Zeremonie, in
der Gottes Segen (baraka) fir die gegriindete Ehe erbeten wird.”? Ritter
stellt durch seine Empirie diesen Aspekt folgend fest: ,Insbesondere bei
vielen tiirkischen Muslimen werde die standesamtliche als die eigentliche
Eheschlieffung betrachtet, wahrend die islamische Trauung als eine Art
kulturelles Relikt gelte, das ,etwas Mystisches’ in sich berge”* Der als
~etwas Mystisches“ beschriebene Aspekt der islamischen Eheschlieffung
driickt genau diese gottesdienstliche Seite (wagh al-ibada) der Ehe aus.”*

68 In Deutschland galt ein Verbot von religiéser Voraustrauung vom 1. Januar 1876 [§ 79
PStG/1875] bis zum 31. Dezember 2008 [Art.5 Abs.2 S.2 PStRG/2007]. Seit dem
Ende dieses Verbots ist es nun méglich, eine religiose Trauung entweder vor oder un-
abhéngig von der standesamtlichen Eheschlieffung durchzufiihren. Diese hat jedoch
keine rechtliche Wirkung, aufler wenn sie von der veranstaltenden Gemeinschaft
intern geregelt wird. Das geltende Gesetz verbietet weiterhin die Voraustrauung von
Minderjéhrigen ,, (2) Eine religiose oder traditionelle Handlung, die darauf gerichtet
ist, eine der Ehe vergleichbare dauerhafte Bindung zweier Personen zu begriinden,
von denen eine das 18. Lebensjahr noch nicht vollendet hat, ist verboten.“ § 11 Abs. 2
PStG.

69 Ritter, Das islamische Familienrecht, 232fF..

70 Ebd., 234.

71 Ebd., 235.

72 Toprak, , Auf Gottes Befehl und mit dem Worte des Propheten...”, 158.

73 Ritter, Das islamische Familienrecht, 235.

74 Vgl. Von Stosch et. al., Ehe in Islam und Christentum, 16.

176

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Denn Ehe ist nicht nur ein islamrechtlicher Vertrag, sondern das Bild der
Ehe wird durch Ausspriiche des Propheten wie der Charakterisierung der
Ehe als ,der Vervollkommnung der Hilfte des Glaubens“’> theologisch auf-
gewertet. Daher wird die Ehe auch in einigen Rechtswerken zwischen dem
ersten Teil der gottesdienstlichen Handlungen (ibadat) und dem Teil zu
den zwischenmenschlichen Handlungen (mu‘amalat) wie dem Wirtschafts-
und Vertragsrecht eingeordnet, da es weder eindeutig einem rein weltlichen
Vertrag wie dem Kaufvertrag oder einem Gottesdienst wie dem Gebet zuge-
ordnet werden kann, sondern der Ehe Aspekte von beiden Teilen inhérent
sind. Dies zeigt sich auch in einigen Praktiken zur Eheschlieffung. Eine
religiose Ansprache (hutba) bei der Verlobung (hitba) oder EheschliefSung
(‘aqd) ist ein solches Unterscheidungsmerkmal, dass bei keinem anderen
Vertragsschluss empfohlen wird. Die Empfehlung der Lobpreisung Gottes
und des Propheten Muhammeds in einer solchen Ansprache, verleiht der
Eheschlieflung einen religiésen Charakter.”®

Des Weiteren wird der Eheschluss als ein gottliches Gebot verstanden,
unabhingig davon, wie die Rechtsgelehrten dieses Gebot als konkrete
Norm einstufen.”” Es besteht das Bewusstsein und der Wunsch auch ,vor
Gott verheiratet zu sein®’® Die Befiirchtung, zur Unzucht (zina) verleitet
werden zu konnen, stellt einen weiteren Grund fur die islamische Ehe-
schliefung dar. Somit wird der Ehe eine préaventive Funktion im Hinblick
auf Stinden zugesprochen.”” Die Einstellungen von Muslimen, die in der
Eheschlieflung die Befolgung des géttlichen Gebots und damit die Erfil-
lung der Verpflichtungen als Glaubige gegeniiber Gott sehen, bediirfen
noch weiterer empirischer Untersuchungen.

Auch aus diesen Griinden haben Meinungen, die islamrechtlich die isla-
mische Trauung als obsolet ansehen, keine Auswirkung auf die Relevanz
und Fortfithrung der Praxis in den Augen der Glaubigen. Der Verlust der

75 Al-Bayhaqi, Su‘ab al-iman, Nr. 5100.

76 Vgl. ar-Rafi1, al-Aziz, 7:488.

77 Die Rechtsgelehrten bewerten die Eheschliefung entweder nach ihrer hermeneuti-
schen Normderivationsmethode oder nach der Situation des Ehepartners bzw. des
Mannes. Al-Mawardi reflektiert die Verse und Uberlieferungen zur Ehe. Allgemein
bewertet er das gottliche Gebot ,so heiratet von den Frauen, was euch gut diinkt*
(Q 4:3) als eine erlaubte Handlung (mubah), wiahrend Dawid az-Zahiri den Befehl
wortlich versteht und als Pflicht (wagib) interpretiert. Vgl. al-Mawardi, al-Hawi al-
kabir, 9:32-33.

78 Siehe Ritter, Das islamische Familienrecht, 235.

79 Siehe ebd., 235.

177

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

rechtlichen Giiltigkeit der islamischen EheschliefSung fithrt dazu, dass die
gottesdienstliche Seite der Ehe immer mehr in den Fokus riickt.

Die genannten fiinf Heiratsmotive sind nicht als allumfassende Kategori-
en zu verstehen, sondern es konnen viele weitere, individuelle Beweggriin-
de genannt werden. Es gibt Versuche, Motivgruppen zusammenzufassen, so
bei Schneider und Riiger, die sehr verschiedenen Beweggriinde unter den
drei Gruppen der nutzenorientierten, wertorientierten und spontan-emo-
tionalen Heiratsmotive subsumieren.®’ Die Feststellung, dass trotz der De-
institutionalisierung der Ehe, die Heiratsrate relativ hoch sei, wird mit der
~Verbreitung von traditionellen Wertorientierungen® erklart. Es gibe kein
iberwiegendes und allein ausreichendes Ehemotiv, denn ,,in verschiedenen
Variationen und Erscheinungsformen bilden aftektive, wertorientierte und
zweckrationale Empfindungen und Kalkiile die Basis fiir die Mehrzahl der
Eheschlieffungen. Die Ehe der Moderne ist keine funktional hochspeziali-
sierte, sondern eine multifunktionale Institution. 8!

II. Die Ehe bei al-Mawardi
1. Al-Mawardis nutzenorientiertes Eheverstandnis zwischen figh und adab

Nach dem Uberblick iiber das Eheverstindnis und die Heiratsbeweggriin-
de in der Moderne soll nun der Blick auf al-Mawardi gerichtet werden.
Dazu soll das Eheverstindnis al-Mawardis aus der islamrechtlichen und
adab-Perspektive anhand der Ausfithrungen in seinem Rechtswerk al-Hawi
al-kabir und seinem Handbuch zur Moral Adab ad-dunya wa-d-din dar-
gestellt werden. Im zweiten Schritt wird eine Kontextualisierung des Ehe-
verstindnisses und seiner Beweggriinde erfolgen, damit anschlielend die
normativen Ausfithrungen al-Mawardis eingeordnet werden konnen.

a) Die rechtliche Perspektive: Ehe als Vertrag (‘agd an-nikah)
Die Ehe wird in den Werken al-Mawardis zumeist mit dem Begriff nikah

bezeichnet. Im Rechtswerk versteht al-Mawardi den nikah in seiner wirk-
lichen Bedeutung (hagqiqa) als einen Vertrag und in der tibertragenen Be-

80 Peuckert, Familienformen im sozialen Wandel, 44-46.
81 Ebd., 45-46.

178

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

deutung (magaz) als den Geschlechtsverkehr. Damit widerspricht er der
Meinung Abt Hanifas, der genau das Gegenteil behauptet.3

Der Ehevertrag basiert auf dem Nutzen (manfa'a).®®> Katz betont, dass
das Konzept der manfa‘a von zentraler Bedeutung fiir al-Mawardis Darstel-
lung der Ehe sei.* Es stellt sich die Frage, was genau dieser Nutzen ist.35
Doch zuvor muss erwidhnt werden, dass der Nutzen fiir Mdnner gemeint
ist. Da viele klassische Texte von Ménnern verfasst sind und sich primér an
Minner richten,3¢ wird auch hier nicht der Nutzen fiir Frauen thematisiert.
Um den Nutzen genau definieren zu konnen, muss das Vertragsverhiltnis
und die Elemente des Ehevertrags naher untersucht werden.

Im islamischen Recht wird die Ehe als ein Vertrag (‘aqd) behandelt.
Jedoch bleibt es offen, um welche Art von Vertrag es sich handelt.

82 Die Semantik des Begriffs nikah beeinflusst auch die normative Beurteilung. Die
Annahme der wirklichen Bedeutung des Begrifts nikah als Geschlechtsverkehr fiihrt
zur Diskussion um die rechtlichen Folgen der Unzucht und den mit dieser einher-
gehen Normen. Denn die Hanafiten bestimmen bereits bei Unzucht (zina) einige
Rechte und Pflichten fiir die Partner, die normalerweise erst mit dem Ehevertrag
entstehen wiirden. Wichtigstes Beispiel ist das Eheverbot bei Schwégerschaft (hurmat
al-musahara). Nach der Mehrheit der Rechtsschulen entsteht dieses Eheverbot erst
durch einen Ehevertrag, wihrend die Hanafiten schon bei einem unehelichen Ge-
schlechtsverkehr das Eheverbot wegen Schwigerschaft auf die unziichtigen Partner
anwenden. Somit ist die Heirat mit den Eltern des Partners verboten, sowie die Ehe
mit den Eltern des ehemaligen Ehepartners fiir alle Ewigkeit (muabbadan) untersagt
ist. Fur weiterer Informationen siehe ‘Abd al-Hamid, al-Ahwal as-sahsiyya, 120.

83 Al-Mawardi, al-Hawi al-kabir, 9:67.

84 Katz, ,Ethics, Gender, and the Islamic Legal Project®, 6.

85 Das Verstindnis des Nutzens im klassischen islamischen Recht ist von der Atom-
lehre gepragt, welche das Kalam-theologische Denken wie auch Rechtsdenken der
Gelehrten tiber Jahrhunderte prigte. Nach der Atomlehre werden Dinge in Substanz
(gawhar) und Akzidenzien (‘arad) unterteilt. Akzidenzien sind Eigenschaften, die der
Substanz ihre Form geben. Wiahrend Substanzen eigenstindig existieren, bestehen
Akzidenzien nur in Verbindung mit einer Substanz. Auch Handlungen werden als
Akzidenzien bewertet. Im islamischen Recht werden die real existierenden Dinge
(‘ayn) mit den Substanzen und der Nutzen als manfa‘a mit den Akzidenzien gleichge-
setzt. Denn der Nutzen (manfa‘a) von Vertragen sind Handlungen wie das Wohnen
(sakan). Handlungen wiederum werden in der Atomlehre den Akzidenzien zugeord-
net. Siehe Kurnaz, Einfluss der Atomlehre, 29; Fiir Details siehe Kapitel ,,Ayn-Menfaat
Ve Cevher-Araz Kavram Ikililerinin Paralelligi“ in Hacak, Atomcu Evren Anlayisinin
Islam Hukukuna Etkisi, 93-102.

86 Ayubi: ,Die Ethiker schreiben zwar ideale Frauenrollen vor, aber nicht zum Nutzen
der Frauen: Diese Vorschriften, die in den Beschreibungen tugendhafter und untreu-
er Frauen auftauchen, richten sich nur an Ménner, um ihnen zu verdeutlichen,
welche Verhaltensweisen sie von Frauen erwarten sollten. Siehe Ayubi, Gendered
morality, 116.

179

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

1. Gegenstand (mawdi) des Vertrags ist entweder das Objekt selbst (‘ayn)
oder dessen Nutzen (manfaa).

2. Die Rechtsfolge (hukm) aus dem Vertrag ist der Besitz (milk). Diese ist
je nach Vertrag der Besitz der Sache selbst (‘ayn) oder deren Nutzen
(manfa'a).

3. Wiahrend die eine Vertragspartei das Recht auf Besitz erlangt, muss der
anderen Partei eine Gegenleistung (iwad oder badal) erbracht werden.

4. Wenn diese Gegenleistung nicht durch die Vertragspartner bestimmt
wurden, wird der Marktpreis als Maf genommen, das mit dem Begriff
mitl ausgedriickt wird.

Die folgende Tabelle zeigt die Vertragstypen im Uberblick:

Vertrige 1.Gegenstand 2.Rechtsfolge 3.Gegenleistung 4.Markt-
(mawdit’) (hukm) (iwad) preis
bay (Kauf) | ‘ayn (Objekt selbst) milk al-ayn taman (Kaufpreis) | gima (Wert)
igara (Miete) | manfa‘a (Nutzung- milk al-manfa'a | ugra (Mietpreis) agr al-mitl
recht) (Vergleichba-
rer Miet-
preis)
nikah (Ehe) | manfa'a/muta (Nut- | milk al-muta mahr (Brautgabe) mahr al-mitl
zungsrecht) & nafaqa (Unter- (vergleichba-
halt) re Brautsum-
me)

Die Ehe als Vertrag kann nicht dem Kaufvertragstyp entsprechen, denn
eine freie Frau selbst (‘ayn) kann im Gegensatz zu Sklavinnen nicht Gegen-
stand des Kaufes sein.”. Wenn die Frau nicht selbst Gegenstand ist, so
bleibt nur die Moglichkeit, dass der Nutzen Vertragsgegenstand ist. Somit
kann nur der Nutzen der Frau gekauft bzw. gemietet werden, weswegen
die Gelehrten die Ehe mit dem Mietvertrag vergleichen.88 Die Safiiten
bestimmen den Gegenstand des Ehevertrags als bud;, was wortlich ,,Stiick
Fleisch” bedeutet® und auf die Vulva der Frau verweisend einen sexuellen
Genuss impliziert.”® Dieses ist auch unter dem Begrift muta bekannt, was
»Genuss“ bedeutet. Wenn der Vertrag zustande kommt, ist die Rechtsfolge
(hukm) der Besitz des Nutzungsrechts. Zwar ist die Frau selbst nicht der

87 Abu Hanifa ist der Meinung, dass die Frau selbst Gegenstand des Kaufvertrags ist.

88 Nach Oberauer konzeptionalisieren die Juristen die Miete als den Kauf einer Nutzung
(bay“ al-manfa‘a). Siehe Oberauer, Islamisches Wirtschafts- und Vertragsrecht, 170.

89 Wehr, Arabisches Worterbuch, 93.

90 Hacak, Atomcu evren anlayisinin Islam hukukuna etkisi, 162.

180

8m 12.01.2026, 01:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Besitz des Mannes, wohl aber ihr Nutzen. Um von diesem Nutzen Ge-
brauch machen zu kénnen, muss der Mann eine Gegenleistung erbringen,
die im Mietvertrag als ugra und in den Rechtswerken zumeist als mahr
oder sadaq (Brautgabe) bezeichnet wird. Im koranischen Gebrauch ist im
Kontext der Ehe bzw. Geschlechtsverkehrs der Ausdruck ugirahunna zu
finden®, welches von der Mehrheit der Rechtsgelehrten auch als Brautga-
be verstanden wurde.”? Eine weitere Ahnlichkeit wird deutlich, wenn die
Gegenleistung unbestimmt ist und durch den ,Marktpreis“ im Nachhinein
bestimmt wird.> Bei einem Mietvertrag wird ein solcher Mietpreis als agr
al-mitl bezeichnet; wenn die Brautgabe beim Ehevertrag nicht bestimmt
wurde®*, wird diese anhand der Brautgaben von Frauen ihrer Verwandten
vaterlicherseits verglichen und fiir sie ein mahr al-mitl festgestellt.*>

Die Frau hat Anspruch auf die Gegenleistung des mahr, nachdem sie
sich ihrem Mann nach der Eheschliefung das erste Mal zum Zweck der
Sexualitat zur Verfiigung (tamkin) stellt. Der tatsdchliche Vollzug des Ge-
schlechtsverkehrs ist keine Bedingung. Dieses Zusammensein der beiden
Partner wird als al-Halwa as-sahiha bezeichnet. Bei Rechtstreitigkeiten ist
dieses Kriterium, dass die Frau sich nach der Eheschliefung ins Haus des
Mannes begibt, eine leichter nachvollziehbare und bezeugbare Situation
als der Geschlechtsverkehr selbst. Des Weiteren hat die Frau mit dem
Ehevertrag das Recht auf Unterhalt (nafaqa).”® Da die Frau mit der ersten
sexuellen Verfiigbarkeit das Recht auf Brautgeld verdient hat, greift in der
fortfolgenden NutzniefSung wahrend der Ehe der Unterhalt als Gegenleis-
tung. Wenn sie wihrend der Ehe ohne eine Entschuldigung (udr) die
sexuelle Verfiigbarkeit verweigert, verliert sie den Anspruch auf Unterhalt.
Eine Entschuldigung wiére ihre Menstruation oder der Weihezustand, in
der der Geschlechtsverkehr untersagt ist.””

91 ,Gebt den Frauen, die ihr genossen habt, pflichtgemaf3 ihren Lohn!“ (Q 4:24).

92 ‘Abd al-Hamid, al-Ahwal as-Sahsiyya, 204. In den schiitischen Rechtsquellen wird
dieser Vers als Beleg fiir die Legitimitat der Genuss-Ehe angefiihrt. Siehe Ibn Babtya
al-Qummi, Man la yahduruhu I-faqih, 3:459.

93 Der Preis wird anhand von gewdhnlichen Preisen vergleichend festgestellt.

94 Die Brautgabe ist keine Bedingung fiir die Giiltigkeit der Ehe, sondern einer
der Rechtsfolgen, die aus dem Ehevertrag resultieren. Daher kann sie auch nach
Abschluss des Ehevertrags vereinbart werden. Fiir Details siehe ‘Abd al-Hamid, al-
Ahwal as-sahsiyya, 207.

95 Ebd., 220.

96 Al-Mawardi, al-Hawi al-kabir, 11:437.

97 Ebd., 11:438.

181

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Es stellt sich die Frage, warum der Vertragsgegenstand gerade der sexuel-
le Genuss ist unter den vielen Nutzen, welche die Frau einem Mann in
der Ehe leisten kann, wie etwa die Kindererziehung, Haushaltverwaltung
etc. Nach Abschluss eines Kauf- oder Mietvertrags, hat der Verkdufer oder
Vermieter das Recht, den Vertragsgegenstand nicht auszuhédndigen bis der
Kiufer/Mieter die Gegenleistung erbracht hat. Dieses Recht wird als haqq
al-habs bezeichnet.”8 Es ist bekannt, dass nach Ansicht der klassischen
Rechtsgelehrten die Frau nach Abschluss des Ehevertrags das Recht hat,
sich nicht ins Haus des Mannes zu begeben und sich fiir den sexuellen Ge-
nuss des Mannes zur Verfiigung (tamkin) zu stellen, bis ihr die Brautgabe
ausgehdndigt wurde. Dieses Recht zeigt, dass aus der figh-Perspektive als
Hauptnutzen der Frau fiir den Mann die Moglichkeit der sexuellen Intimi-
tat ist. Das Eheverstindnis aus der rechtlichen Perspektive mit dem Fokus
auf die Rechte und Pflichten beziiglich sexueller Intimitét fithrte dazu, dass
die Erlaubnis zur sexuellen Intimitdt als das wichtigste Charakteristikum
der Ehe verstanden wurde und somit in der Definition von Ehe Ausdruck
fand. Daher wird auch die Ehe als ein Vertrag definiert, der es ,jedem der
beiden Ehepartner erlaubt, in den sexuellen Genuss mit dem anderen zu
kommen“*®

Jedoch stellt sich die Frage, ob der Hauptnutzen der Ehe wirklich auf die
Sexualitat zu reduzieren ist. Katz verweist zurecht auf die islamrechtliche
Perspektive, wihrend der gleiche Autor, ndmlich al-Mawardi, in seinem
adab-Werk den rein sexuellen Genuss als Heiratsgrund als den verpontes-
ten bewertet.!%0 Inwiefern lasst sich die beobachtete Diskrepanz im gleichen
Fall und durch denselben Autor bedingt erkldren? Um dieser Frage nachge-
hen zu konnen, soll die Ehe aus der adab-Perspektive al-Mawardis beleuch-
tet werden.

b) Adab-Perspektive: Ehe als Verbundenheit (ulfa)

Seit der Antike ist eine der wichtigsten Fragen der Ethik die nach dem
gut gelingenden Leben. Welche Rolle spielt die Ehe bei der Erfiillung
der Gliickseligkeit des Menschen? Fiir al-Maward1 ist hier das Konzept
des Wohlergehens (salah) mafgeblich, welches in enger Beziehung zur

98 Aybakan, ,Hapis hakki®
99 ‘Abd al-Hamid, al-Ahwal as-sahsiyya, 40.
100 Katz, ,Ethics, Gender, and the Islamic Legal Project’ 11.

182

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Glickseligkeit (sa‘ada) steht: ,Mit dem Wohlergehen der Welt wird die
Gliickseligkeit vervollstindigt“!! Al-Mawardi untersucht das Wohlergehen
in zweierlei Hinsicht, ndmlich zum einen das Wohlergehen der Welt und
zum anderen das Wohlergehen des einzelnen Menschen in dieser Welt.
Es besteht eine gegenseitige Abhingigkeit beider zueinander, so dass das
Wohlergehen des Einzelnen nur durch das Wohlergehen der Welt gewidhr-
leistet werden kann und umgekehrt.l? Al-Mawardi stellt fest, dass der
Mensch ein soziales und bediirftiges Wesen ist, das seine Bediirfnisse nur
in Interaktion mit dem Nachsten befriedigen kann.'> Der Gedanke der
Bediirftigkeit kann auf Aristoteles zuriickgefithrt werden.04

Gleich mehrere seiner Bediirfnisse konnen durch die Ehe befriedigt wer-
den, welche wiederum als Griinde fiir die Ehe von al-Mawardi bewertet
und untersucht werden. Die Untersuchung legt den Fokus vornehmlich auf
die Vor- und Nachteile einer Ehe aus dem jeweiligen Grund und bewertet
diese aus der Perspektive der Niitzlichkeit fiir die Verbundenheit. Denn
die Ehe bzw. Schwigerschaft (musahara), beides von al-Mawardi synonym
gebraucht, ist einer der finf Ursachen!'®, die zur Verbundenheit fithren
soll. Die Verbundenbheit ist die zweite Bedingung fiir das Wohlergehen des
Einzelnen in der Welt.!06

Die Ehe wird nicht gesondert in seinem Adab ad-dunyd wa-d-din behan-
delt,!%” sondern unter der Schwigerschaft (musahara) subsumiert, welche
einen Grund fiir die Verbundenheit (ulfa) unter den Menschen darstellt.

101 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 37; Nach Aristoteles ist das oberste Gut, sich
alleine genug zu sein. Dies widerspricht nicht dem Menschen als Gemeinschaftswe-
sen. Ein Gut gilt als das oberste, wenn es um sich selbst willen begehrt wird. Dies
wird mit dem Begriff Autarkie ausgedriickt. Gliick wird nicht zu einem anderen
Zweck gewihlt, sondern um seiner selbst willen. Siehe Aristoteles, Nikomachische
Ethik, 11. In der islamischen Tradition hat die Gliickseligkeit zusitzlich eine Jenseits-
konnotation.

102 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 215.

103 Ebd., 211.

104 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 13.

105 Die fiinf Griinde fiir die Entstehung von Verbundenheit sind folgende: 1) Glaube
(din), 2) Blutsverwandtschaft (nasab), 3) Schwiégerschaft (musahara), 4) Verbriide-
rung mit Liebe (mu'ahat bi-l-mawadda), 5) Giite (birr).

106 Al-Mawardi stellt drei Bedingungen auf fiir das Wohlergehen des Menschen in der
Welt: 1) Gehorsame Seele (nafs mutia), 2) Vereinende Verbundenheit (ulfa gami‘a)
und 3) Ausreichender Lebensunterhalt (madda kafiya).

107 Demgegeniiber wird in al-Gazalis Ihya uliim ad-din der Ehe ein gesondertes Kapi-
tel, ndmlich Kitab Adab an-nikah, gewidmet. Vgl. al-Gazali, Al-Ghazali Das Buch
der Ehe.

183

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Seine Ausfithrungen und Begriindungen zur Ehe haben daher immer einen
engen Bezug auf die Verbundenheit - in diesem Sinne versteht er auch
den Koranvers Q 30:21, den er programmatisch zu Beginn des Abschnitts
zitiert.198 Al-Mawardis Hauptgedanke in der Untersuchung der Ehe ist der
folgende: ,Welche Rolle spielt die Ehe fiir die Verbundenheit, welchen
Nutzen hat die Ehe fiir die Verbundenheit und die durch sie verbunde-
nen Menschen?“ Der grofiere Nutzen ist am Resultat zu erkennen. Zum
Vergleich setzt al-Mawardi als Maf3stab die Starke der Verbundenheit, die
durch die jeweilige Ehe entsteht. Je stirker die Verbundenheit (Resultat)
desto grofSer ist der Nutzen der Ehe, was wiederum ein Argument darstellt,
um diese Ehe zu préferieren. Um diese Argumentation besser nachvollzie-
hen zu konnen, muss die Methode al-Mawardis naher betrachtet werden:

»Das Ansehen einer Sache bemisst sich nach dem Ansehen ihrer Folgen
und ihre Wichtigkeit ergibt sich durch die Vielzahl ihrer Nutzen. Gemaf3
diesem Nutzen muss man sich ihr widmen - und in dem Mafle, in dem
man sich ihr widmet, erntet man ihre Friichte 10°

Demnach kann festgehalten werden, dass al-Mawardi den Wert einer
Handlung oder Sache nach ihrem Nutzen bemisst, womit seine Ausfiih-
rungen als teleologisch verstanden werden koénnen. Somit ware nach der
adab-Perspektive al-Mawardis diejenige Ehe, welche den grofiten Nutzen
fur die Verbundenheit bringt, die zu bevorzugende. Al-Mawardi untersucht
mehrere Griinde fiir die Ehe aus einer moralischen Perspektive und unter-
zieht diese einer ethischen Reflexion. Die Bewertung des Grundes erfolgt
am Kriterium der Niitzlichkeit fiir die Verbundenheit: 1. Vermogen (mal), 2.
Schoénheit (gamal), 3. Religion (din), 4. Verbundenheit (ulfa), 5. Keuschheit
(ta‘affuf). Es bleibt die Frage, wie man die Ehe in der Zeit al-Mawardis ver-
standen hat. Durch eine Kontextualisierung der Ehe und ihrer Beweggriin-
de in der abbasidischen Gesellschaft sollen eventuelle Ubereinstimmungen
und Diskrepanzen zwischen den normativen Ausfithrungen al-Mawardis
und der gelebten Praxis erschlossen werden.

108 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 249.
109 Ebd., 37.

184

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

2. Ehe zwischen Normativitat und Realitat: Versuch einer
Kontextualisierung

»The ethics of marriage have very little to do with love”, stellt Ayubi fest.!0
Die Tatsache, dass al-Mawardi die Ehe als Verbundenheit versteht, sollte
nicht dazu fithren, eine Liebesheirat wie in der Gegenwart vorauszusetzen.
Zwar soll nicht behauptet werden, dass die Ehepartner im 11. Jahrhundet
keine Zuneigung zueinander zeigten, es ergibt sich jedoch die Notwendig-
keit fiir eine genauere Kontextualisierung von Eheschliefung und Heirat
zur Zeit al-Mawardis. Dabei stellt sich das grundsatzliche Problem, dass
Studien mit Bezug auf Liebe und Sexualitdt noch sehr rar sind. Dennoch
geht Rapoport von der grundsatzlichen ,Machbarkeit® einer Geschichte
der Liebe und Sexualitit des mittelalterlichen Nahen Osten aus.!!! Im Fol-
genden sollen einige zentrale Punkte benannt werden, die fiir eine Einord-
nung von al-Mawardis Eheverstindnis in seinen Kontext von besonderer
Bedeutung sind.

Zundchst wurde die Ehe - wie eben angedeutet — nicht als Liebesehe
verstanden, sondern als Zweckehe. Dieses Verstdndnis bestimmte auch
die Beweggriinde, warum man heiratet. Beide Partner erhoffen sich einen
oder mehrere Nutzen von der Ehe. Diese instrumentelle Sicht auf die Ehe
ist auch zur abbasidischen Zeit historisch nachweisbar. Als Beispiele fiir
politisch motiviertee Ehen unter den Herrschern konnen die folgenden
gelten: Die Seldschuken unter der Herrschaft Tugrul Begs (gest. 455/1063)
versuchten, durch Heiraten enge Beziehungen zu den Abbasiden aufzubau-
en. A) Die Ehe von al-Q@’im (gest. 467/1075) mit Tugrul Nichte Arslan
Hatin Hadiga im Jahr 448/1056. B) Der Antrag Tugrul selbst, die Tochter
des Kalifen zu heiraten. Dieser Antrag fithrte zu Spannungen, da es Brauch
war, eine abbasidische Prinzessin nicht mit einem Auslander zu vereheli-
chen. Mit dem Tode Tugruls nach dem Antrag legten sich diese Spannun-
gen.? C) Die Ehe zwischen dem abbasidischen Kalifen al-Mugqtadi (gest.
487/1094) mit der Tochter des seldschukischen Herrschers Maliksah (gest.

110 Ayubi, Gendered morality, 115; ebenso Rapoport, Marriage, money and divorce, 11.

111 Rapoport, Marriage, money and divorce, 11.

112 El-Hibri, The Abbasid Caliphate, 211. Fir Details siehe Makdisi, ,The Marriage of
Tughril Beg', 259-75.

185

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

485/1092) im Jahre 480/1087.1* D) Die Verschwigerung abbasidischer Kali-
fen mit buyidischen Herrschern.!*

All diese Ehen verfolgten einen bestimmten Zweck. Der Nutzen kann
hier iiber die Ehepartner hinausreichen und einen politischen oder gesell-
schaftlichen Nutzen bezwecken. Al-Mawardi betrachtet eine solche Zweck-
ehe als einen legitimen Beweggrund, mit der ein Frieden zwischen zwei
verfeindeten Stimme durch eine EheschliefSung gewdhrleistet werden kann.
Eine solche Ehe sei ein Mittel der Vermehrung (mukatara) oder der
Privention (istikfaf). Die Ehe dient somit der Verbindung von zwei Grup-
pen, die sich solidarisieren, oder der Vorbeugung gegen Angriffe von Fein-
den, welche durch die Schwigerschaft bzw. familidare Anndherung erreicht
wird.11®

Polygame Ehen galten als ein unterscheidendes Merkmal der muslimi-
schen Gesellschaften im Vergleich zu den byzantinischen.'® Zwar wird
noch diskutiert, inwieweit Polygamie in den frithen muslimischen Gesell-
schaften verbreitet war; selten oder nicht, ist die Moglichkeit fiir polygame
Ehen gegeben und akzeptiert. Die Frage nach der Polygamie wird von
al-Mawardi aus der adab-Perspektive nicht thematisiert. In der adab- und
ahlag-Literatur wird zumeist von polygamen Ehe abgeraten, da die Eifer-
sucht als eine Gefahr fiir die Ehe betrachtet wird.!"

Die Ehe aus finanziellen Beweggriinden ist in zahlreichen Quellen be-
legt. Frauen erhoftten sich durch die Ehe finanzielle Sicherheit, die insbe-
sondere vom Brautgeld und dem Unterhalt des Mannes abhing."® Der
Ehevertrag konnte auch dazu genutzt werden, den eigenen sozialen Status
zu erhohen, indem sehr teure Hochzeitsgeschenke verlangt wurden.!® Die
Hohe des Unterhalts richtet sich nach dem sozialen Status.’?° Bei unzu-
reichendem Unterhalt hat die Frau das Recht auf Klage.!?! Forschungen

113 Ebd., 211

114 Fir Details siehe Kapitel ,Verschwagerung der Kalifen mit Buyiden (Musaharat
al-hulafa’ li-l-buwayhiyyin)“ in az-Zawag as-siyasi fi ‘ahd ad-dawla al-‘abbasiyya
von Wafa’ Muhammad ‘All.

115 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 253.

116 El Cheikh, Women, Islam, and Abbasid Identity, 88.

117 Siehe Ayubi, Gendered morality, 136.

118 Ebd., 14.

119 Ebd., 54.

120 Ebd., 6L

121 Nach der Meinung von as-Safi7, kann sich die Frau bei nicht erbrachtem Unter-
halt des Mannes entscheiden; entweder kann sie die Unterhaltsanspriiche gelten
machen, wenn der Mann wieder finanziell dazu in der Lage ist, wobei der Mann

186

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

zeigen, dass Frauen unter den Abbasiden von diesem Recht Gebrauch
gemacht haben oder zumindest in einen Unterhaltsrechtsstreit involviert
waren.'?2 Jedoch reichte der Unterhalt des Mannes nicht immer aus. Daher
arbeiteten Frauen auch auflerhalb des Hauses und erhielten Lohne, wenn
auch weniger als die Ehemanner, was ihnen eine gewisse Unabhiangigkeit
gewihrte. ,In den mamlukischen Stidten gab es immer eine grofle Zahl
verwitweter und geschiedener Frauen, die nicht wieder heirateten, sondern
von den Lohnen lebten, die sie fiir ihre Arbeit als Spinnerinnen und Nahe-
rinnen erhielten 1?3 Auch wenn diese Informationen sich auf mamlukische
Stddte beziehen, kann durch die geographische und zeitliche Néhe zu den
Abbasiden von einer dhnlichen Situation ausgegangen werden. Weitere
Forschungen zur abbasidischen Lebenswirklichkeit zeigen, dass Frauen
auflerhalb des Hauses sehr aktiv waren.!?* Diese Realitit entspricht nicht
dem gezeichneten Bild in den normativen Handbiichern zum Recht und
zur Moral, in der die Frau sich nur im Hause aufhalten soll, wahrend
die Arbeit aufSerhalb des Hauses die Pflicht des Mannes ist. Al-Mawardi
erkennt finanzielle Griinde fiir die Ehe als legitim an, indem er sie als ,.eine
der stirksten Anziehungen” (aqwa d-dawa?) fir die Ehe beschreibt und
gleichzeitig kritisiert,'?> dass die Ehe und Verbundenbheit sich auflésen wiir-
den, wenn das Vermdgen schwinde.? Vermutlich versuchte al-Mawardi
durch sein Handbuch zur Moral den Entwicklungen in seiner Gesellschaft
entgegenzuwirken, in der, wie die Kontextualisierung zeigt, viel Wert auf
die finanziellen Vorteile einer Ehe gelegt wurde.

Der Blick auf die Ehe aus einer alleinigen Rechtsperspektive, wie es oft
geschieht, verzerrt das Bild der eigentlichen Bedeutung der Ehe in der
muslimischen Gesellschaft. Die oben genannten Entwicklungen sind zwar
fir al-Mawardi und viele muslimische Moralisten eine Fehlentwicklung,
die korrigiert werden miisse, jedoch sind sie insoweit nachvollziehbar, als
die Ehe den Nutzen hat, die finanzielle Situation der Menschen zu verbes-
sen und eine Absicherung zu schaffen insbesondere fiir Frauen. ,The main

bis dahin in einem Schuldenverhéltnis zur Frau steht, oder sie kann die Auflgsung
(fash) der Ehe durch den Richter einfordern. Siehe al-Mawardi, al-Hawi al-kabir,
11:454.

122 Tillier, Women before the Qadi under the Abbasids®, 292.

123 Rapoport, Marriage, money and divorce, 32.

124 Seyban, Ik dsnem Abbasiler'de kadin, 60.

125 Indem er das Vermdégen als ,das Geehelichte® abwertet (fa-l-mal idan huwa al-
mankiih).

126 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 250.

187

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

function of the marriage contract, apart from testifying to the validity of a
marriage, was to record the marriage gift pledged by the groom at the time
of the marriage.“!?’, so Rapoport.

Ein weiterer Aspekt der Ehe ist die Sexualitdt. Wie bereits oben erwahnt,
wird aus islamrechtlicher Perspektive auf die Ehe die sexuelle Intimitat als
Recht (haqq) eingestuft. Es werden Fille berichtet, in denen Ehefrauen
kleine Zahlungen von ihren Eheménnern einfordern, bevor sie sich fiir
den Beischlaf zu ihrem Mann legen (haqq al-firas).1?® Mit der Sexualtidt
werden die Attraktivitits- und Schonheitsideale in der abbasidischen Ge-
sellschaft verbunden. Unter den Abbasiden galten byzantinische Frauen
als besonders attraktiv. Byzantinische Konkubinen hatten eine wichtige
Rolle in der Aufrechterhaltung des muslimischen ,,Adels®. Besonders grie-
chische Frauen aus dem byzantinischen Reich bildeten die Aristokratie des
Harems. Die Miitter der abbasidischen Kalifen al-Muntasir (247-248/861-
862), al-Muhtadi (255-256/869-870), al-Mu'tadid (279-289/892-902) und
al-Mugtadir (295-320/908-932) waren alle Konkubinen byzantinischer
Herkunft.'? Auch dem einfachen Volk blieb deren Schonheit nicht verbor-
gen: ,Byzantine women were not veiled; even when married, they passed
the people in the market with heads and faces uncovered, showing all their
beauty:130

Insbesondere in der arabischen Literatur der Abbasiden wird die Schon-
heit der Frau anhand Vergleichen mit der Sonne, Mond, weiflen Himmel,
Tieren wie Gazellen und Kithen und Gegenstinden wie Perlen und Ei-
ern, beschrieben.®! Diese Vergleiche zeigen den Fokus auf der hellweifien
Hautfarbe als Schonheitsideal. Nach dem abbasidischen Verstandnis wird
eine schone Frau folgendermaflen beschrieben: ,Schlank und lang, alle ihre
Korperteile sind stimmig, weif$hdutig, grofle Augen mit schwarzer Augen-
farbe.1*2 Auch die EheschliefSung aufgrund der Schonheit der Frau betrach-
tet al-Maward1 als legitimen Grund und stellt im Vergleich zur Ehe aus
finanziellen Griinden fest, dass die Schonheit eine bestdndigere Eigenschaft
(al-gamal sifa lazima) ist als das Vermogen, welches vergeht (al-mal sifa
za’ila).33 Jedoch zeigen die Ausfithrungen al-Mawardis und die erwdhn-

127 Rapoport, Marriage, money and divorce, 53.

128 Ebd., 60f.

129 El Cheikh, Women, Islam, and Abbasid Identity, 82.
130 Ebd., 85.

131 Seyban, [lk dénem Abbasilerde kadin, 87.

132 Ebd., 87.

133 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 251.

188

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

ten Zitate, dass eine ,liberwiltigende Schonheit® (gamal bari) auch als
etwas Verfiihrerisches verstanden wird. Insbesondere mochte al-Mawardi
Neidgedanken von Minnern vorbeugen, die der Verbundenheit schaden
konnten.134

In der abbasidischen Gesellschaft kam es zu sexuellen Verwerfungen, die
dazu fiithrten, dass schliefllich Frauen allgemein dem Verdacht der Unzucht
ausgesetzt waren. Dieses Bild fiihrte zu sexuellen Beldstigungen.1*> Bordelle
und sogenannten Vergniigungssitzungen, wo berauschende Getrdnke vor
tanzenden Konkubinen genossen werden, waren sehr verbreitet.’¢ Das
Ausmaf war so grof3, dass Bordelle in Moscheeumgebungen erdffnet wur-
den.!¥” Gleichgeschlechtliche Intimbeziehungen insbesondere mit Jungen
sogenannte mugdzalat al-gilman sind bei den Abbasiden in besonderer
Weise verbreitet.1*8

Dazu stellt Seyban fest, dass

»der Ungehorsam gegeniiber religiosen Vorschriften ... nicht nur im po-
litisch-administrativen Bereich zu beobachten [war]. Der Luxus, die Ver-
geudung und das Vergniigungsleben, die der Reichtum mit sich brachte,
scheinen das religiose Leben in der Gesellschaft in jeder Hinsicht ver-
dorben zu haben (insbesondere bei den Reichen und der Elite). Dieser
Wandel begann zunichst im Palast, der Wiege des Sultanats, und breitete
sich von dort auf andere Bereiche der Gesellschaft aus. “13

Al-Mawardis Betonung der religiosen Riickbesinnung und Einhaltung re-
ligioser Vorgaben ist vermutlich auf diese gesellschaftlichen Fehlentwick-
lungen zuriickzufithren, die er als Autor zu korrigieren versucht. Daher
praferiert al-Mawardi als den wichtigste Grund fiir die EheschliefSung
ta‘affuf!® Denn dies sei die ,wirkliche erstrebte Seite des Ehevertrags
(al-wagh al-haqiqi al-mubtaga bi-aqd an-nikah)“. Die anderen Griinde
seien an diesen gebunden."! Aus der adab-Perspektive pladiert al-Mawardi

134 Vgl. ebd.

135 Seyban, ilk dénem Abbasilerde kadin, 57.

136 Ebd., 56.

137 Ebd.,, 56.

138 Ebd. Werke zu diesem Phéanomen wie bspw. Mufaharat al-gawari wa I-gilman von
Gahiz aus der gleichen Zeit bezeugen dies.

139 Ebd., 5L

140 Die bewusste Wahl der Form taaffuf impliziert einen Entwicklungsprozess und
nicht unbedingt den bereits erreichten Zustand.

141 Al-Mawardi, Adab ad-din wa-d-dunya, 254.

189

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

fiir eine wertorientierte Ehe als die niitzlichste und somit gelungene Ehe.
Dazu untersucht er drei intendierte Zwecke (magsiid) der taaffuf-Ehe.
1) Der wichtigste Zweck der taaffuf-Ehe soll der Kinderwunsch (talab
al-walad) sein. Daher solle man jungfrauliche junge und insbesondere
gebdrende Frauen priferieren.!*? Kern seiner Argumente sind biologistische
Annahmen, die mit dem Verstindnis seiner Zeit zu begriinden sind.*? 2)
Die Eheschliefflung mit dem Zweck der Haushaltsfithrung bewertet er als
akzeptabel. Er empfiehlt, fiir diesen Zweck dltere und somit auch erfahre-
nere Frauen zu préferieren.*4 3) Den sexuellen Genuss (istimta’) als Zweck
der EheschliefSung bewertet er als ,verponteste der drei Moglichkeiten (wa-
hadihi adamm al-ahwal at-talata):'*> Er vergleicht dies damit, sich seinen
tierischen Trieben zu unterwerfen und verponten Begierden zu folgen. Mit
dem Vergehen dieser Begierden werde die Ehe vergehen.!¢ Dies ist fiir ihn
die Grundregel. Die Ausnahme wire fiir ihn eine solche Ehe zu erlauben,
um die sexuellen Bediirfnisse zu befriedigen, auch wenn er gleichzeitig
empfiehlt, Konkubinen in einem solchen Falle vorzuziehen, um die ,freien
Frauen nicht zu vergeuden (istibdal al-hara’ir) %7

Als ,Kind seiner Zeit“ erwahnt al-Mawardi hier Zwecke, die Menschen
sich von der Ehe erhoffen und daher heiraten, um sie anschlieffend zu
bewerten und auf ihre positiven und negativen Auswirkungen fiir die Ehe
aufmerksam zu machen.

142 Siehe ebd., 257ff..

143 Al-Mawardi intendiert die Zeugung von Kindern mit bester kérperlicher Verfas-
sung. Dies driickt er mit dem Wort angaba aus, welches ,edel geboren“ bedeutet.
Seine Argumentation basiert auf biologistischen Annahmen, wie der, fremde Frauen
zu heiraten sei fiir die korperliche Verfassung des Kindes besser, das ideale Alter der
Mutter liege zwischen 20 und 30 Jahren und die Vergewaltigung der Frau fiihre zu
einem edleren Kind. Siehe ebd., 258-259.

144 Ebd.

145 Ebd.

146 Ebd., 260.

147 Ebd.

190

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

II1. Ansdtze der Ubertragung in die Gegenwart: Die Perspektive der
Verbundenheit

1. Moderne Ehe und al-Mawardis nikah im Vergleich

Die Untersuchung und Kontextualisierung der Verstdndnisse von Ehe heu-
te in Deutschland und in der Zeit von al-Mawardi zeigt, dass es Gemein-
samkeiten und Unterschiede gibt.

Besonders auffallend ist die Rolle der Liebe. Heute gelten die allermeisten
Ehen primir als Liebesehen. Die Liebe wird als das wichtigste Motiv fiir
die Heirat betrachtet. Die Liebe als Faktor fiir die Ehe zurzeit al-Mawardis
spielt nur eine sehr geringe bis keine Rolle, auch wenn sich Liebe und Zu-
neigung innerhalb der Ehe natiirlich entwickeln konnen. Sie ist kein Faktor
fir die Schliefung einer Ehe. Heute wird aufgrund der Liebe geheiratet,
wihrend frither die Liebe mit der Ehe entstehen kann oder nicht. Die Liebe
ist in diesem Fall ein Resultat. Dem romantischen Bild der Ehe von der
»Ehe als das Gliick selbst“ steht das Bild der ,,Ehe als ein Mittel zum Gliick®
gegeniiber.

Das Vertragsmotiv ist in beiden Eheverstindnissen vorhanden, jedoch
unterschiedlich stark ausgeprégt. In beiden Fillen handelt es sich eindeutig
um einen Vertrag (arabisch ‘aqd), der durch beide Einverstindniserkldrun-
gen zustande kommt. Da heute die Schlieffung einer Ehe sowie ihre Schei-
dung mit héheren biirokratischen Hiirden und Verpflichtungen verbunden
ist, erachten es einige Paare als obsolet zu heiraten und begniigen sich mit
einer unehelichen Beziehung oder eingetragenen Lebenspartnerschaft. Eine
legitime Lebensgemeinschaft zu griinden ohne eine Ehe wiére im Kontext
al-Mawardis undenkbar. Nur das Konkubinat konnte hier eine gewisse
unkomplizierte Alternative zur Ehe darstellen.

Aus einer islamrechtlichen Perspektive ist der Ehe (nikah) die sexuelle
Gemeinschaft inhdrent. Die Ehepartner haben beide Anspruch auf sexuelle
Intimitét (haqq al-istimta). Die Verweigerung der sexuellen Bereitschaft
kann als Scheidungsbegriindung dienen. Bis 1997 galt auch in Deutschland
der erzwungene Beischlaf nicht als Vergewaltigung. Heute besteht durch die
eheliche Lebensgemeinschaft kein Anspruch auf sexuelle Intimitét.

Die Ehe wird grundsitzlich als eine zeitlich unbegrenzte Lebens-
gemeinschaft verstanden. Dies entspricht auch dem Eheverstindnis

191

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

al-Mawardis.'*® Denn nach sunnitischem Recht ist eine zeitlich begrenzt
geschlossene Genuss-Ehe (nikah al-muta) ungiiltig. Die EheschliefSung aus
finanziellen Beweggriinden kommt heute wie damals vor. Die unterschied-
liche Haufigkeit hangt nicht zuletzt von der finanziellen Unabhangigkeit
der Ehepartner ab. Erwerbstitige Personen, insbesondere Frauen, heiraten
seltener aus finanziellen Beweggriinden. Dies gilt sowohl fiir die Zeit al-
Mawardis wie auch heute.

Wertorientierte Eheschlieffungen wie die Ehe aus Verantwortung und
Treue oder religids-traditionellen Motiven wie der Erlangung des gottlichen
Segens gibt es auch zu Zeiten al-Mawardis. Jedoch kann sich die Hervorhe-
bung bestimmter Werte als Heiratsmotive je nach Kontext dndern. Anstelle
der Tugenden wie der Keuschheit (ta‘affuf) werden heute Werte wie Verant-
wortung und Treue hochgehalten.

Die Frage nach der Polygamie wird von al-Mawardi aus der adab-Per-
spektive nicht thematisiert. In der adab- und ahlag-Literatur wird zumeist
von polygamen Ehen abgeraten, da Eifersucht als eine Gefahr fiir die Ehe
betrachtet wird."¥® Selten oder nicht, polygame Ehen galten als ein unter-
scheidendes Merkmal der muslimischen Gesellschaften im Vergleich zu
den Byzantinischen.®® Heute wird die Ehe in Deutschland ausschlief3lich
als eine monogame Ehe betrachtet. Auch rechtlich sind polygame Ehen
verboten.

In beiden Eheverstindnissen geht es um die grundsitzliche Intention
der Verbindung, namlich die Griindung einer Lebensgemeinschaft. Diese
Verbundenheit stellt eine wichtige Transfergrundlage dar, um die heutige
Ehe aus einer muslimischen Ethikperspektive neu zu betrachten.

Grundsitzlich haben wir es mit veranderten Bedingungen zu tun, ins-
besondere mit einer ganz neuen Konstellation der drei Faktoren Liebe,
Sex und Finanzen. Daraus ldsst sich schlussfolgern, dass eine unmittelbare
Anwendung von al-Mawardis Ethik nicht moglich ist. Biologistische An-
sichten, die so heute nicht mehr vertretbar sind und ménnerzentrierte Aus-
fithrungen, die heute dem Prinzip der Geschlechtergerechtigkeit kontrar
wiren, machen eine unmittelbare Anwendung unmaglich. Daher muss das
Transferpotenzial unter den verdnderten Bedingungen dargelegt werden.
Denn al-Mawardis Intention ist es, Fehlentwicklungen entgegenzuwirken,
was auch dem Charakterististikum eines Handbuches zur Moral und Recht

148 Al-Mawardi, al-Hawi al-kabir, 9:328.
149 Siehe Ayubi, Gendered morality, 136.
150 EI Cheikh, Women, Islam, and Abbasid Identity, 88.

192

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

entspricht. In diesen werden moralische Ideale vorgegeben, womit die ge-
lebte Realitédt nicht unbedingt widergespiegelt wird. Dieser Aspekt muss bei
einem moglichen Transfer beriicksichtigt werden.

2. Ethische Neubetrachtung der Ehe als Verbundenheit im Lichte des
Konzepts des Wohlergehens

Das Konzept des Wohlergehens kann eine Grundlage bieten, auf die sich
die ethische Neubetrachtung der heutigen Ehe stiitzen kann. Wie an ande-
rer Stelle gezeigt, basiert der sozialethische Grundgedanke al-Mawardis auf
der gegenseitigen Abhingigkeit aller Menschen untereinander und damit
dem aristotelischen Menschenbild des Zoon politikon als eines auf Gemein-
schaft ausgelegten Wesens. Der Grundgedanke liegt in der Abhéngigkeit
beider Seiten. Aufgrund seiner Bediirfnisse ist das Wohlergehen des Ein-
zelnen von seinem Nichsten abhingig, mit dem er daher zwingend in
einem stdndigen Austausch und Kontakt steht. Dieser Ansatz kann auf
die Ehe insofern angewendet werden, als beide Ehepartner sich bewusst
sind, dass das eigene Wohlergehen von dem Wohlergehen des Anderen
abhingt. Dieses Bewusstsein des Angewiesenseins kann das Handeln zu
einem verantwortungsvollen Handeln werden lassen, das Riicksicht auf die
Bediirfnisse und Interessen des Ehepartners nimmt.

Der Mensch hat Bediirfnisse und kann diese nur in Interaktion mit
anderen befriedigen. Diese Tatsache macht ihn zu einem sozialen Wesen.
Einige seiner Bediirfnisse versucht der Mensch durch die Ehe zu befriedi-
gen. Er erhofft sich von der Ehe gewisse Nutzen, die zumeist auch gleich-
zeitig seine Beweggriinde fiir die Heirat sind. Diese variieren je nach Zeit
und Ort. Es ist meist auch nicht ein Beweggrund allein ausschlaggebend
fir die Heiratsentscheidung. Eine eindimensionale Fokussierung auf die
Sexualitét aus einer ausschliefilichen Rechtsperspektive wiirde das Bild der
sislamischen Ehe“ verzerren. Al-Mawardis Plidoyer in der Einfithrung
zu seinem Werk Adab ad-dunya wa-d-din fiir eine Perspektiverweiterung
durch mehrere Disziplinen kann hier Abhilfe schaffen. Oftmals wird eine
ethische Problemstellung nur aus der rechtlichen Perspektive betrachtet
und diese Perspektive als die religiose oder islamische verallgemeinert.
Jedoch 16st diese eindimensionale Beantwortung nicht immer das multidi-
mensionale Problem. Auch feministische Kritik wie diejenige von Kecia

193

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

Ali beschrankt sich zumeist auf die rechtlichen Antworten.” Argumente,
die fiir die Rechtsnormen sprechen, werden als obsolet betrachtet, da sie
heute nicht mehr die gewiinschte Funktion erfiillen. Beispielsweise wird die
Brautgabe (mahr) als symbolisch und damit obsolet betrachtet, da sie das
von den Rechtsgelehrten proklamierte Argument der finanziellen Sicher-
heitsleistung nicht erfiillt, wenn nach der Mehrheit der Rechtsschulen die
Brautgabe auch das Auswendiglernen einer Koransure sein kann.'> Ansit-
ze, die lediglich Dinge fiir obsolet erkldren, fithren selten zum Ziel, wie
auch die blinde wortwoértliche Einhaltung der klassischen Rechtsnormen.
Die Reduzierung der Ehe auf einen Vertrag, die sich immer noch bei vielen
Rechtsgelehrten findet, wird der Wahrnehmung von Ehe fiir Muslime heu-
te nicht gerecht. Die standesamtliche Ehe wird von Rechtsgelehrten akzep-
tiert, wenn die Willenserkldrungen der Ehepartner abgegeben wurden und
zwei mannlichen Zeugen dies bezeugt haben. Es bedarf keiner separaten
islamischen Trauung durch einen Geistlichen. Daher wird von manchen
die islamische Trauung als obsolet betrachtet. Jedoch ist die Realitdt einer
andere. Die meisten Muslime bestehen auf eine islamische Trauung, auch
wenn dieser eine standesamtliche vorangegangen ist. Wie ist dieses Phino-
men zu erklaren? Viele Muslime nehmen die islamische Trauung nicht nur
als einen Vertrag wahr, sondern vielmehr als Bitte um gottliches Wohlwol-
len und Segen fiir die bevorstehende Ehe. Hier tritt der gottesdienstliche
Charakter der EheschliefSung in den Vordergrund. Die religiose Erziehung
mit Ausspriichen des Propheten Muhammad wie etwa der Aussage iiber
die Vervollstindigung der Religion durch die Ehe, pragt das Bild der Ehe.
Auch Muslime, die keine religiése Erziehung genossen, bestehen auf die
islamische Eheschlieflung durch einen Imam. Wie symbolisch und obsolet
die islamische Eheschlieflung auch einigen erscheinen mag, sie ist fester
Bestandteil muslimischer Lebenspraxis und Tradition und muss daher
ernst genommen werden. Eine Erforschung der symbolischen Bedeutung
einzelner Elemente der Eheschlieflung scheint hier eher weniger hilfreich
zu sein, wie auch Reinhart in einem &hnlichen Zusammenhang bemerkt,
stattdessen konnten Studien zu den Auswirkungen und der Relevanz der
Praktiken fiir Muslime einen Beitrag leisten.!>3

151 Vgl. Ali, Sexual Ethics and Islam, 22.

152 Nur die Hanafiten fordern als Brautgabe Geld oder eine materielle Sache, deren
Wert zehn Dirham nicht unterschreitet. Siehe as-Sarahsi, al-Mabsit, 5:66.

153 Reinhart, ,What to Do with Ritual Texts, 74-75.

194

8m 12.01.2026, 01:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Die von al-Mawardi betonte Verbundenheit kann fiir den Transfer aus
der islamischen Tradition fiir die heutige Neubetrachtung der Ehe herange-
zogen werden. Das Verstindnis der Ehe als von Gott geschaffene Verbun-
denheit, wie auch im von al-Mawardi zitierten koranischen Vers nahege-
legt, kann als Fundament einer gliicklichen Ehe dienen.'>* Hier liegt die
theologische Implikation, welche in der islamisch-ethischen Erforschung
der Ehe mehr fokussiert werden miisste. Al-Mawardis Ansatz, die Ehe und
die Griinde fiir die EheschliefSung nach ihrem Nutzen fiir die Verbunden-
heit zu bewerten, kann als Kriterium fiir die Neubetrachtung dienen.

Fazit

Fiir eine Islamische Beziehungsethik mit dem Fokus auf eine gute Ehe sind
mehrere Dinge zu beachten:

Normative Texte aus anderen Zeiten konnen nicht ohne Weiteres ange-
wendet werden, eine historische Kontextualisierung ist erforderlich, um
unterschiedliche Voraussetzungen aufzudecken. Die Kontextualisierung hat
gezeigt, dass die rechtlichen und moralischen ,Handbiicher® al-Mawardis
nicht zwingend die gesellschaftliche Realitdt widerspiegeln, sondern zum
richtigen Handeln anleiten und Fehlentwicklungen zu korrigieren ver-
suchen. Diese Erkenntnis des Verstehens der Normen im jeweiligen histori-
schen Kontext ist fiir den Transfer von besonderer Bedeutung.

Fiir die ethische Neubetrachtung der Tradition kann die multidimensio-
nale Perspektive eine Methode darstellen. Fiir das Beispiel der Ehe bei al-
Mawardi ist es wichtig, mindestens die adab- und die Rechtsperspektive in
die Untersuchungen zu beriicksichtigen. Die Verbundenheit (mit ihren ver-
schiedenen koranischen, aristotelischen, politischen Wurzeln) sollte weiter-
hin eine zentrale Perspektive auf die islamische Ehe sein. Sexualitat (die in
der Rechtsperspektive betont ist) kann als ein Element von Verbundenheit
verstanden werden, ebenso der Wunsch nach Nachkommen und Familien-
leben. Andere Elemente wie politische Ehen haben heute weniger Relevanz.
Moderne Leitmotive wie die Liebe und Verantwortung kénnen als relevan-
te Elemente von Verbundenheit betrachtet werden.

Fiir weiterfithrende Forschungen sind empirische Studien zu muslimi-
schen Ehen von besonderer Relevanz. Des Weiteren sollte dem Topos

154 Vgl. Tatari, ,Die Ehe — nur ein Vertrag?*, 24-30.

195

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bahattin Akyol

der Verbundenheit in anderen islamisch-ethischen Texten nachgegangen
werden.

Bibliographie

‘Abd al-Hamid, Muhammad Muhy1 ad-Din, al-Ahwal as-Sahsiyya fi s-Saria al-islamiy-
ya, Istanbul: Maktabat al-Irsad, 2018.

Ahrens, Jehoschua, Rana Alsoufi und Mira Sievers. Zwischen Leben und Tod. Medizi-
nethische Beitrige aus Judentum und Islam. Ostfildern: Matthias-Griinewald, 2022.
Ali, Kecia. Sexual Ethics and Islam. Feminist Reflections on Quran, Hadith, and Ju-

risprudence. Oxford: Oneworld, 2006.

Anonym. ,EheBruch® https://www.jurawiki.de/EheBruch. Zugegriffen am 07.06.22.

Anwalt.org. ,,Eheliche Pflichten. Was schreibt der Gesetzgeber vor?”. https://www.anwa
It.org/eheliche-pflichten/. Zugegriffen am 16.05.2022.

Evangelische Landeskirche in Wiirttemberg. , Trauung® http://www.elk-wue.de/glaube
n/kirchliche-feiern/trauung/. Zugegriffen am 23.05.22.

Arbeitsgemeinschaft Familienrecht im Deutschen Anwaltverein. ,Kein Unterhalt bei
Ehebruch?® https://web.archive.org/web/20130306174747/http://familienanwaelt
e-dav.de/kinder-details/items/kein-unterhalt-bei-ehebruch.html. Zugegriffen am
07.06.22.

Aristoteles. Nikomachische Ethik, iibers. v. Franz Dirlemeier. Berlin: Akademie Verlag,
1983.

Aybakan, Bilal. ,Hapis hakki. TDV Islam Ansiklopedisi. https://islamansiklopedisi.org.t
r/hapis-hakki. Zugegriffen 15.12.2021.

Ayubi, Zahra. Gendered Morality. Classical Islamic Ethics of the Self, Family, and Society.
New York: Columbia University Press, 2019.

Balle, Judith. ,Willkommen im Heiratsclub! Zeitehe in Iran® https://www.zeit.de/gesell
schaft/zeitgeschehen/2015-02/iran-ehe-auf-zeit. Zugegriffen am 19.04.2022.

al-Bayhaqi, Abt Bakr Ahmad b. al-Husayn, Su‘ab al-Iman, Hadith Nr. 5100, Beirut:
Maktabat ar-Rusd, 2004.

Bundesgerichtshof, ,Urteil: Ehepflichten, 02.11.1966 Aktenzeichen: IV ZR 239/65”.
https://opinioiuris.de/entscheidung/1659. Zugegriffen am 19.04.2022.

Bundesminister der Justiz. ,Das Eherecht® https://www.bmj.de/SharedDocs/Publikatio
nen/DE/Eherecht.pdf?__blob=publicationFile&v=15. Zugegriffen am 23.05.2022.

Bundesministerium der Justiz. ,Erbrecht https://www.bmj.de/DE/Themen/FamilieU
ndPartnerschaft/Erbrecht/Erbrecht_node.html. Zugegriften am 23.05.2022.

Bundesministerium der Justiz. ,,Unterhaltsrecht® https://www.bmj.de/DE/Themen/Fa
milieUndPartnerschaft/Unterhaltsrecht/Unterhaltsrecht_node.html#:~:text=Nach%
20%C2%A7%201601%20BGB%20sind,auch%20Kinder%20gegen%C3%BCber%20i
hren%20Eltern. Zugegriffen am 23.05.2022.

196

8m 12.01.2026, 01:44:28.



https://www.jurawiki.de/EheBruch
https://www.anwalt.org/eheliche-pflichten/
https://www.anwalt.org/eheliche-pflichten/
http://www.elk-wue.de/glauben/kirchliche-feiern/trauung/
http://www.elk-wue.de/glauben/kirchliche-feiern/trauung/
https://.
https://web.archive.org/web/20130306174747/http://familienanwaelte-dav.de/kinder-details/items/kein-unterhalt-bei-ehebruch.html
https://web.archive.org/web/20130306174747/http://familienanwaelte-dav.de/kinder-details/items/kein-unterhalt-bei-ehebruch.html
https://islamansiklopedisi.org.tr/hapis-hakki
https://islamansiklopedisi.org.tr/hapis-hakki
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2015-02/iran-ehe-auf-zeit
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2015-02/iran-ehe-auf-zeit
https://opinioiuris.de/entscheidung/1659
https://www.bmj.de/SharedDocs/Publikationen/DE/Eherecht.pdf?__blob=publicationFile&v=15
https://www.bmj.de/SharedDocs/Publikationen/DE/Eherecht.pdf?__blob=publicationFile&v=15
https://www.bmj.de/DE/Themen/FamilieUndPartnerschaft/Erbrecht/Erbrecht_node.html
https://www.bmj.de/DE/Themen/FamilieUndPartnerschaft/Erbrecht/Erbrecht_node.html
https://. 
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.jurawiki.de/EheBruch
https://www.anwalt.org/eheliche-pflichten/
https://www.anwalt.org/eheliche-pflichten/
http://www.elk-wue.de/glauben/kirchliche-feiern/trauung/
http://www.elk-wue.de/glauben/kirchliche-feiern/trauung/
https://.
https://web.archive.org/web/20130306174747/http://familienanwaelte-dav.de/kinder-details/items/kein-unterhalt-bei-ehebruch.html
https://web.archive.org/web/20130306174747/http://familienanwaelte-dav.de/kinder-details/items/kein-unterhalt-bei-ehebruch.html
https://islamansiklopedisi.org.tr/hapis-hakki
https://islamansiklopedisi.org.tr/hapis-hakki
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2015-02/iran-ehe-auf-zeit
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2015-02/iran-ehe-auf-zeit
https://opinioiuris.de/entscheidung/1659
https://www.bmj.de/SharedDocs/Publikationen/DE/Eherecht.pdf?__blob=publicationFile&v=15
https://www.bmj.de/SharedDocs/Publikationen/DE/Eherecht.pdf?__blob=publicationFile&v=15
https://www.bmj.de/DE/Themen/FamilieUndPartnerschaft/Erbrecht/Erbrecht_node.html
https://www.bmj.de/DE/Themen/FamilieUndPartnerschaft/Erbrecht/Erbrecht_node.html

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Bundesverfassungsgericht. ,Urteil des Ersten Senats vom 17. Juli 2002 - 1 BvF 1/01 -,
Rn.1-147¢ http://www.bverfg.de/e/fs20020717_1bvf000101.html. Zugegriffen am
31.05.22.

Diiwell, Marcus, Christoph Hiibenthal und Micha H. Werner (Hg.). Handbuch Ethik. 3.
Auflage. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 2011.

El Cheikh, Nadia Maria. Women, Islam, and Abbasid Identity. Cambridge, Mas-
sachusetts/ London: Harvard University Press, 2015.

El-Hibri, Tayeb. The Abbasid Caliphate. A History. Cambridge: Cambridge University
Press, 2021.

El-Mafaalani, Aladin und Ahmet Toprak. Muslimische Kinder und Jugendliche in
Deutschland. Lebenswelten — Denkmuster — Herausforderungen. Berlin: Konrad-Ade-
nauer-Stiftung eV., 2011.

Fischbach, Lisa, Beatrice Bartsch und Juliane Rietzsch. ,ElitePartner Studie 2020 o.
O.: Institut Fittkau & Maaf$ Consulting GmbH, 2020 https://www.elitepartner.de/wp
-content/uploads/2020/07/ElitePartner-Studie-2020.pdf. Zugegriffen am 05.08.2022.

al-Gazali. Al-Ghazali. Das Buch der Ehe. Das 12. Buch der Ihya ‘ulim ad-din, iibers. und
komment. v. Hans Bauer. Lympia/Nikosia: Spohr, 2016.

Gottfried, Peter, und Daniela Witczak. ,,Das Ehegattensplitting”. https://www.bmfsfj.de
/resource/blob/76434/129f4f687bc76e2279de569e368487a7/splitting-expertise-data.
pdf. Zugegriffen am 23.05.22.

Gortz-Meiners, Vanessa. Treue und Untreue in der Partnerschaft. Historische Entwick-
lungen — moraltheologische Perspektiven. Munster: Aschendorff Verlag, 2016.

Hacak, Hasan. Atomcu evren anlayisinin Islam hukukuna etkisi keldm-fikih iliskisine
dair bir analiz. Istanbul: Ensar Yayinlari, 2007.

Ibn Babiya al-Qummi. Man 1a yahduruhu I-fagih, Hg. ‘Ali Akbar al-Gaffari, 4 Bde.
Qum: Muassasat an-Nasr al-islami, 1429/2008-2009.

Ipsen, Jorg. “Die Ehe fiir alle ist verfassungswidrig”. https://causa.tagesspiegel.de/gesell
schaft/ist-die-ehe-fuer-alle-mit-dem-grundgesetz-vereinbar/die-ehe-fuer-alle-ist-verf
assungswidrig.html#:~:text=Eine%20Verfassungs%C3%A4nderung%20ist%20zwing
end%?20erforderlich,%E2%80%9EEhe%20f%C3%BCr%20alle%E2%80%9C%20eing
ef%C3%BChrt. Zugegriffen am 31.05.22.

Katz, Marion Holmes. ,Ethics, Gender, and the Islamic Legal Project® https://
law.yale.edu/sites/default/files/area/center/kamel/katz_final_proofs.pdf. Zugegriften
am 10.11.2022.

Kluge, Friedrich. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. 9. Auflage. Ber-
lin/Leipzig: Walter De Gruyter, 1924.

Knauber, Bernt. Liebe und Sein. Die Agape als fundamentalontologische Kategorie.
Berlin/Boston: De Gruyter, 2012.

Koberling, Fabian, Ralf Stoecker, Christian Neuhauser und Marie-Luise Raters (Hg.).
Handbuch Angewandte Ethik. Stuttgart/Weimar: ].B. Metzler, 2011.

Kurnaz, Serdar. ,Der Finfluss der Atomlehre auf die muslimische Rechtstradition
Frankfurter Zeitschrift fiir islamisch-theologische Studien 5 (2020): 27-58.

197

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



http://www.bverfg.de/e/fs20020717_1bvf000101.html
https://. 
https://www.elitepartner.de/wp-content/uploads/2020/07/ElitePartner-Studie-2020.pdf.
https://www.elitepartner.de/wp-content/uploads/2020/07/ElitePartner-Studie-2020.pdf.
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/76434/129f4f687bc76e2279de569e368487a7/splitting-expertise-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/76434/129f4f687bc76e2279de569e368487a7/splitting-expertise-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/76434/129f4f687bc76e2279de569e368487a7/splitting-expertise-data.pdf
https://. 
https://. 
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.bverfg.de/e/fs20020717_1bvf000101.html
https://www.elitepartner.de/wp-content/uploads/2020/07/ElitePartner-Studie-2020.pdf.
https://www.elitepartner.de/wp-content/uploads/2020/07/ElitePartner-Studie-2020.pdf.
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/76434/129f4f687bc76e2279de569e368487a7/splitting-expertise-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/76434/129f4f687bc76e2279de569e368487a7/splitting-expertise-data.pdf
https://www.bmfsfj.de/resource/blob/76434/129f4f687bc76e2279de569e368487a7/splitting-expertise-data.pdf

Bahattin Akyol

Makdisi, George. ,The Marriage of Tughril Beg® International Journal of Middle East
Studies 1/3 (1970): 259-275.

al-Mawardi, Aba l-Hasan ‘Ali b. Muhammad. Adab ad-din wa-d-dunya. 1. Auflage.
Beirut: Dar al-Minhag, 1434/2013-2014.

———. al-Hawi al-kabir fi figh madhab imam as-Safii. 18 Bde. Beirut: Dar al-Kutub
al-ilmiyya, 1419/1994.

Najmi, Lina. ,Wie hltst du es mit der Liebe im Islam?“ https://rise-jugendkultur.de/art
ikel/wie-haeltst-du-es-mit-der-liebe-im-islam/. Zugegriffen am 26.04.22.

Oberauer, Norbert. Islamisches Wirtschafts- und Vertragsrecht. Eine Einfiithrung. 1. Aufla-
ge. Baden-Baden: Ergon-Verlag, 2017.

Personenstandsgesetz (PStG) § 11 Zustdndigkeit und Standesamtsvorbehalt. https://ww
w.gesetze-im-internet.de/pstg/__11.html. Zugegriffen am 10.08.2022.

Peuckert, Riidiger. Familienformen im sozialen Wandel. 9. Auflage. Wiesbaden: Springer
Fachmedien Wiesbaden, 2019.

Pieroth, Bernd. Eheliche Treue. Ein (un)nétiges und (un)erreichbares Ideal? Humanwis-
senschaftliche und ethisch-theologische Uberlegungen zur Bedeutung des Leitbildes
lebenslanger ehelicher Liebe in Treue und zu dessen Verwirklichbarkeit. Hamburg:
Kovad, 2002.

Pouplier, Rachelle und Annette Langer. ,Das sagen die Gegner der Ehe fiir alle”. https:/
/www.spiegel.de/politik/deutschland/cdu-das-sagen-die-gegner-der-ehe-fuer-alle-a-1
154672.html. Zugegriffen am 31.05.22.

ar-Rafif, ‘Abd al-Karim ibn Muhammad. al-Aziz Sarh al-wagiz. 13 Bde. Beirut: Dar
al-Kutub al-1ilmiyya, 1417/1996.

Rapoport, Yossef. Marriage, Money and Divorce in Medieval Islamic Society. Cambridge
Studies in Islamic Civilization. Cambridge: Cambridge University Press, 2005.

Reinhart, A. Kevin. ,What to Do with Ritual Texts. Islamic Figh Texts and the Study
of Islamic Ritual® In Islamic Studies in the Twenty-First Century. Transformations
and Continuities, Hg. Léon Buskens und Annemarie van Sandwijk. Amsterdam:
Amsterdam University Press, 2018, 67-86.

Rinke, Florian. ,Armin Laschet erklart seine Kehrtwende zum Thema Ehe fiir alle®
https://rp-online.de/politik/deutschland/armin-laschet-er-erklaert-seine-kehrtwend
e-zum-thema-ehe-fuer-alle_aid-62677365. Zugegriffen am 31.05.22.

Ritter, Oliver. Das islamische Familienrecht und seine Relevanz fiir in Deutschland
lebende Muslime. Koln: Ditib-ZSU, 2016.

as-Sarahsi, Abt Bakr Muhammad b. Ahmad. al-Mabsiit. Beirut: Dar al-Ma'rifa, 1993.

Schiiffner, Marc. Eheschutz und Lebenspartnerschaft. Eine verfassungsrechtliche Unter-
suchung des Lebenspartnerschaftsrechts im Lichte des Art.6 GG. Berlin: Duncker &
Humblot, 2007.

Seyban, Liitfi. [lk désnem Abbasilerde kadin. Unverdffentlichte Magisterarbeit. Istanbul:
Universitdt Marmara, 1996.

Solomon, Robert. About Love Reinventing Romance for Our Times. New York: Touch-
stone / Simon & Schuster, 1988.

198

8m 12.01.2026, 01:44:28.



https:// https://rise-jugendkultur.de/artikel/wie-haeltst-du-es-mit-der-liebe-im-islam/
https:// https://rise-jugendkultur.de/artikel/wie-haeltst-du-es-mit-der-liebe-im-islam/
https://www.gesetze-im-internet.de/pstg/__11.html
https://www.gesetze-im-internet.de/pstg/__11.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/cdu-das-sagen-die-gegner-der-ehe-fuer-alle-a-1154672.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/cdu-das-sagen-die-gegner-der-ehe-fuer-alle-a-1154672.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/cdu-das-sagen-die-gegner-der-ehe-fuer-alle-a-1154672.html
https://. 
https://rp-online.de/politik/deutschland/armin-laschet-er-erklaert-seine-kehrtwende-zum-thema-ehe-fuer-alle_aid-62677365
https://rp-online.de/politik/deutschland/armin-laschet-er-erklaert-seine-kehrtwende-zum-thema-ehe-fuer-alle_aid-62677365
https://.
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.gesetze-im-internet.de/pstg/__11.html
https://www.gesetze-im-internet.de/pstg/__11.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/cdu-das-sagen-die-gegner-der-ehe-fuer-alle-a-1154672.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/cdu-das-sagen-die-gegner-der-ehe-fuer-alle-a-1154672.html
https://www.spiegel.de/politik/deutschland/cdu-das-sagen-die-gegner-der-ehe-fuer-alle-a-1154672.html
https://rp-online.de/politik/deutschland/armin-laschet-er-erklaert-seine-kehrtwende-zum-thema-ehe-fuer-alle_aid-62677365
https://rp-online.de/politik/deutschland/armin-laschet-er-erklaert-seine-kehrtwende-zum-thema-ehe-fuer-alle_aid-62677365
https://.

Zur islamischen Ehe in der Gegenwart

Stiftung Warentest. ,Was fiir eine Ehe spricht - und was Unverheiratete wissen sollten®
https://www.test.de/Heiraten-Was-fuer-eine-Ehe-spricht-und-was-Unverheiratete-w
issen-sollten-5165976-0/. Zugegriffen am 23.05.22.

Tatari, Muna. ,Die Ehe — nur ein Vertrag? Eine islamisch-theologische Perspektive In
Ehe in Islam und Christentum, Hg. Klaus von Stosch und Ann-Christin Baumann.
Beitrdge zur Komparativen Theologie 19. Paderborn: Verlag Ferdinand Schoningh,
2016.

TNS Emnid. ,Was sind fiir Sie gute Griinde zu heiraten?® Statista Research Depart-
ment, 2014. https://de.statista.com/statistik/daten/studie/291340/umfrage/umfrage-i
n-deutschland-zu-guten-gruenden-zum-heiraten/. Zugegriffen am 14.04.2022.

Tillier, Mathieu. ,Women before the Qadi under the Abbasids® Islamic Law and Society
16/3-4, (2009): 280-301.

Toller, Andreas. ,.Lohnt sich die Ehe noch? Finanzielle Vor- und Nachteile® https://ww
w.wi wo.de/finanzen/steuern-recht/finanzielle-vor-und-nachteile-lohnt-sich-die-ehe
-noch/9612938.html. Zugegriffen am 23.05.22.

Toprak, Ahmet. , Auf Gottes Befehl und mit dem Worte des Propheten .. Auswirkungen
des Erziehungsstils auf die Partnerwahl und die EheschliefSung tiirkischer Migranten
der zweiten Generation in Deutschland. Herbolzheim: Centaurus Verlag, 2002.

Von Stosch, Klaus und Ann-Christin Baumann. Ehe in Islam und Christentum. Beitrage
zur Komparativen Theologie 19. Paderborn: Verlag Ferdinand Schoningh, 2016.

Wafa’ Muhammad ‘All. az-Zawag as-siyast fi ‘ahd ad-dawla al-‘abbasiyya. Kairo: Dar
al-Fikr al-‘arabi, 1988.

Wehr, Hans. Arabisches Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart. 5. Auflage.
Wiesbaden: Harrassowitz, 1998.

Wienfort, Monika. Verliebt, verlobt, verheiratet. Eine Geschichte der Ehe seit der Roman-
tik. Miinchen: Beck, 2014.

Wippermann, Carsten, Silke Borgstedt und Heide Moller-Slawinski. Partnerschaft und
Ehe - Entscheidungen im Lebensverlauf (Einstellungen, Motive, Kentnisse des rechtli-
chen Rahmens), Hg. Bundesministerium fiir Familie, Senioren, Frauen und Jugend.
5. Auflage. Paderborn: Bonifatius GmbH, 2014.

199

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://www.test.de/Heiraten-Was-fuer-eine-Ehe-spricht-und-was-Unverheiratete-wissen-sollten-5165976-0/
https://www.test.de/Heiraten-Was-fuer-eine-Ehe-spricht-und-was-Unverheiratete-wissen-sollten-5165976-0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/291340/umfrage/umfrage-in-deutschland-zu-guten-gruenden-zum-heiraten/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/291340/umfrage/umfrage-in-deutschland-zu-guten-gruenden-zum-heiraten/
https://www.wi wo.de/finanzen/steuern-recht/finanzielle-vor-und-nachteile-lohnt-sich-die-ehe-noch/9612938.html
https://www.wi wo.de/finanzen/steuern-recht/finanzielle-vor-und-nachteile-lohnt-sich-die-ehe-noch/9612938.html
https://www.wi wo.de/finanzen/steuern-recht/finanzielle-vor-und-nachteile-lohnt-sich-die-ehe-noch/9612938.html
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.test.de/Heiraten-Was-fuer-eine-Ehe-spricht-und-was-Unverheiratete-wissen-sollten-5165976-0/
https://www.test.de/Heiraten-Was-fuer-eine-Ehe-spricht-und-was-Unverheiratete-wissen-sollten-5165976-0/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/291340/umfrage/umfrage-in-deutschland-zu-guten-gruenden-zum-heiraten/
https://de.statista.com/statistik/daten/studie/291340/umfrage/umfrage-in-deutschland-zu-guten-gruenden-zum-heiraten/

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

Mehrdad Alipour

Introduction

The present study endeavours a discursive space on negotiating modern
homosexuality in classical Twelver Imami scholarship. Currently, sexual di-
versity such as homosexuality is increasingly accepted in Western societies.
Therefore, gays and lesbians, like others, are deemed to have the right to
freely choose their mates and legally spend their life with them. In such
societies, discrimination and injustice against homosexual people are not
tolerated. However, both in Muslim-majority and in (Western) Muslim-mi-
nority contexts, traditional scholars of Islam and grassroots communities
alike often oppose sexual diversity based on arguments that are fuelled by
patriarchal interpretations of the received tradition.!

Following such a patriarchal understanding of the Islamic revelation,
Muslims are concerned about homosexual relationships, as these relati-
onships - in their view - are believed to be sinful and immoral, thus
prohibited in Islam. Nevertheless, despite such a patriarchal understanding
of Islam, contemporary Muslim grassroots level activists and a few scholars
advocate a more tolerant attitude to sexual diversity, including homosexua-
lity.> To enrich the existing scholarship on the ethics of sexual diversity in
Islam, this study investigates the repertories of classical Imami thought to
negotiate homosexuality in Islam. Thus, I shall examine Sarif al-Murtada’s
approach to the before revelation discourse to explore whether it can be used
to argue for modern homosexuality. Concerning this debate, any useful
things or actions that do not harm anyone, regardless or in the absence of
Revelation, should be considered permissible (mubah).

1 See, for example, Kadiwar, “Huqiiq Aqalliyyat-i Ginsi” and “Ahkam-i Taklifi wa-Wad-
yi HamginsgaraT’; Abdul-Ra’uf, The Islamic View of Women and the Family and Mar-
riage in Islam; Murad, “Fall of the Family”.

2 See, for example, Alipour, “Shi‘a Neo-traditionalist Scholars and Theology of Homo-
sexuality”; Habib, Female Homosexuality; Jahangir and Abdullatif, Islamic Law and
Muslim Same-Sex Unions; Jamal, “The Story of Lut”; Kugle, Homosexuality in Islam;
Nahas, Islam En Homoseksualiteit.

201

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

In doing so, I will first explicate the concept of modern homosexuality.
Using a genealogical approach, I will then explore similar phenomena
in classical Muslim cultures and legal traditions. Next, I shall compare
modern homosexuality with pre-homosexual categories to accentuate the
distinctions between homosexuality and pre-modern same-sex sexual be-
haviours. Finally, I shall examine how the principle of permissibility, as
articulated by Sarif al-Murtada, can be used to argue for the permissibility
of homosexuality in Islam in the absence of Revelation.

The Articulation of Homosexuality

Karl-Maria Kertbeny (1824-1882), an Austrian-Hungarian journalist and
translator, is largely believed to have invented the term ‘Homosexualitdt’ in
German. He used it in print for the first time in the 1860s to articulate
same-sex sexual appeals.® This term was translated as homosexuality’ in
English by Charles Gilbert Chaddock (1861-1936)* three decades later in
1892.> However, it only appeared for the first time in the Oxford English
Dictionary (the three volumes version) in 1976. Nevertheless, the very
modern discourse on homosexuality was established in the 1960s under
the gay and lesbian movements in North America and Europe. Scholars,
such as Mary MclIntosh (1936-2013), Michel Foucault (1926-1984), John
Boswell (1947-1994), Jeffrey Weeks (b. 1945), Ken Plummer (b. 1946),
Eve Kosofsky Sedgwick (b. 1950), David Halperin (b. 1952), and Judith
Butler (b. 1956), have carefully investigated this topic ever since. They have
introduced various articulations of homosexuality.® However, the nature of
homosexuality is yet a matter of dispute, as it seems to be more complicated
than it appears at first glance. In the present study, I am not in a position

w

Weeks, The Languages of Sexuality, 84.

Halperin, One Hundred Years of Homosexuality and Other Essays on Greek Love, 15.

5 Although the Oxford English Dictionary credited Chaddock as the person who intro-
duced the concept of ‘homo-sexuality” into the English language in 1892, based on an
existing document, J. A. Symonds also used the same concept in a letter in the same
year (Halperin, One Hundred Years of Homosexuality, 155).

6 See, for example, Boswell, Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality; Foucault,

The History of Sexuality, Volume 1 (HS1); Gunther, The Elastic Closet; Halperin, How

to Do the History of Homosexuality; Halwani, “Essentialism, Social Constructionism,

and the History of Homosexuality”; lemmola and Ciani, “New Evidence of Genetic

Factors”; McIntosh, “The Homosexual Role”; Sedgwick, Epistemology of the Closet;

Weeks, Coming Out and The World We Have Won.

'S

202

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

to examine all notions of homosexuality. Instead, I explicate the meaning of
homosexuality based on Michel Foucault’s and David Halperin’s views to
advance my research. I focus on their views not only because they are most
compatible with the present study, but also because their scholarships have
constituted a constructive debate on this topic ever since.

Foucault, in a famous passage in The History of Sexuality (HSI), compa-
res the two phenomena of sodomy and homosexuality and makes distinc-
tions between them. According to him,

«

[t]his new persecution of the peripheral sexualities entailed an incorpo-
ration of perversions and a new specification of individuals. As defined
by the ancient civil or canonical codes, sodomy was a category of forbid-
den acts; their perpetrator was nothing more than the juridical subject of
them. The nineteenth-century homosexual became a personage, a past,
a case history, and a childhood, in addition to being a type of life, a
life form, and a morphology, with an indiscreet anatomy and possibly a
mysterious physiology. The sodomite had been a temporary aberration;
the homosexual was now a species.”

As Halperin notes, in Foucault’s view, there are different ways to prohibit
same-sex sexual relationships.? In premodern times, same-sex sexual relati-
onships would be disqualified through canonical or civil definitions of so-
domy, whereas in the modern period, that disqualification happens through
modern medical or psychiatric formulations of homosexuality. Foucault
aims to demonstrate that the modern discourse on sexual relationships
applies a particular methodology to generate the concept of homosexuality
and the identity of the homosexual. Thus, following Halperin, Foucault in
this passage — as throughout The History of Sexuality - is focusing on “dis-

7 Foucault, HSI, 42-43.

8 Halperin, How to Do the History of Homosexuality, 29-32. Some scholars understood
Foucault’s view differently (see, for example, Murray, Homosexualities; Jordan, The
Invention of Sodomy). According to them, in Foucault’s view, before the nineteenth
century, societies commonly categorised sexual differences based on various types of
sexual practices. There was no discussion of sexual agents, subjects, or characters;
in fact, sexual practices were not considered to manifest any indications of sexual
identity or sexual subjectivity. From the nineteenth century onwards, however, sexual
behaviours have represented the subjectivity of sexual agents. Thus, the concept of
sexuality which expresses sexual orientations and new categorisations of individuals
was invented, and furthermore, sexual differences began to be perceived as different
sexual identities.

203

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

cursive and institutional” acts.” Nothing is mentioned about an individuals’
sexual practices in their private lives nor anything about views of such
practices. Foucault, in fact, tries to explain that the definition of sodomy
in the premodern period was based on the civil laws of several European
countries, canon law, and Christian teachings, whereas homosexuality is
conceptualised through the writings of modern sexologists. In short, as
Halperin elaborates,

«

[Foucault’s] schematic opposition between sodomy and homosexuality
is first and foremost a discursive analysis, not a social history, let alone an
exhaustive one. It is not an empirical claim about the historical existence
or non-existence of sexually deviant individuals.”®

To better understand Foucault’s view, it is important to consider Foucault’s
whole project on the emergence of modern sexuality (its genealogy, inven-
tion, and identification). The term sexuality was invented in the early nine-
teenth century to refer to the peculiarity of humans being sexual entities.!
However, the issue of sexuality which led to a massive discursive unity
emerged during the transition to modernity from the eighteenth century
onward. They were in fact critical instruments or strategies of power-know-
ledge over both individuals and species by focusing on sex.”> The very
real goal of such strategies, Foucault argues, was not to fight against sexua-
lity but to control and regulate it.® Sexuality, in Foucault’s approach, is
neither an intrinsic phenomenon which power attempts to control nor an
unknown scope which knowledge seeks to gradually discover. Instead, as
Foucault states, sexuality “is the name that can be given to a historical
construct” 4

Following Foucault, later scholars of sexuality argued for this modern
constructed notion as a merging concept that brings together different dis-
courses. These apparently do not have inherent linkages, such as medical,
moral, regulatory, legal, and scientific discourses. Interestingly, the concepts
of sex and sexual that are essential to the term ‘sexuality’ are also products
of discourses which made it possible for modern individuals or populations

9 Halperin, How to Do the History of Homosexuality, 29.
10 Ibid., 31-32.
11 Weeks, The Languages of Sexuality, 198.
12 Foucault, HSI, 103-105.
13 Ibid., 105.
14 Ibid.

204

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

to identify as sexual entities enacting their erotic lives.”> These lives provide
complex sets of performances by which the sexual is originated and perfor-
med,'® grounding a context for narrating various sexual histories which
individuals tell each other with regard to their bodies."”

In fact, the invention of the concept of sexuality provided a new discur-
sive space for modern debates on sexual behaviours, thus making new
divisions and conceptualisations of sexual identities, such as homosexuality
and heterosexuality, possible. However, one might claim that the historical
construction of sexuality proposed by scholars such as Foucault - rejecting
the inherent sexual orientations - leads to a questioning of the validity of
modern sexual categories. Nevertheless, as Weeks notes, this is in fact the
exact point of social constructionism, which the critics seem to neglect.!8
This is because a “historicised approach to sexuality opens the whole field
to critical analysis and assessment. It becomes possible to relate sexuality to
other social phenomena”’® Without questioning the conception of sexuality
as an inherent or essential phenomenon, it would not become possible to
reconsider the definitions of the sexual.

With the issue of sexuality in mind, one can conclude that Foucault
simply argues that, since the end of the nineteenth century, people increa-
singly defined themselves in terms of their sexual identity, rather than in
terms of other social categories, such as caste, class, or faith. Therefore,
when Foucault remarks that before the modern period the homosexual did
not exist, it is solely a statement of the following: the category, the name,
the idea of someone being identified in their essence by their sexuality,
rather than by other social statuses, simply did not exist. This, as Halperin
notes, is “a discursive analysis, not a social history”.2? Thus, Foucault is
not suggesting any empirical assertion of the idea that there did or did not
exist individuals who were considered as sexually deviant. Furthermore,
he does not imply that people in the past never described or identified
themselves in terms of their sexual practices. That is a matter for empirical

15 See Gagnon and Simon, Sexual Conduct.

16 See Butler, Gender Trouble.

17 See Plummer, Telling Sexual Stories.

18 Weeks, The Languages of Sexuality, 199-200.

19 Ibid., 200.

20 Halperin, How to Do the History of Homosexuality, 32.

205

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

investigation, and as historical studies have convincingly documented, there
is evidence to the contrary.?!

In the same way, David Halperin argues for homosexuality being a
phenomenon related to modern culture, and that this modern category
should be distinguished from the pre-homosexual categories of the ancient
world. He holds that while sex has no history, sexuality does. Thus, it is im-
portant to first articulate the notion of sexuality. It is currently believed that
sexuality addresses an affirmative, distinguished, and constructive aspect
of humans’ character in terms of their sexual practices, sexual desires, and
sexual pleasures. Regarding this meaning of sexuality, as Halperin notes,

“ [sexuality] is not a purely descriptive term, a neutral representation of
some objective state of affairs or a simple recognition of some familiar
facts about us; rather, it is a distinctive way of constructing, organizing,
and interpreting those ‘facts’, and it performs quite a lot of conceptual
work.”??

This statement considers sexuality as a distinctly sexual aspect of human
beings embedded in the greater scope of their psychophysical nature. It
also explains the differentiation of sexuality from other similar individual
or public behaviours, such as passion, virility, eroticism, love, desire, and
affection. In addition, sexuality produces sexual identity, meaning that it
provides every individual with a unique sexual nature. This leads to the
individualisation of human beings based on their sexuality. If sexuality
is articulated this way, then, as Halperin argues, this modern concept
of sexuality is alien to what existed in the past. There are at least two
elements which seem to be crucial for the categorisation of sexuality - the
independence of sexuality as a distinct aspect of humans’ lives and the use of
sexuality as a basis of the individuation of human sexual identities — both of
which are missing in ancient and medieval Mediterranean cultures
Therefore, as Halperin suggests, given the absence of sexuality in the
past, it is understandable why homosexuality did not exist in the ancient
world. The central pole of modern homosexuality seems to be sexuality,
not social status, economic class, religious beliefs, or even gender norms,
all of which had been considered in ancient categorisations of sexual rela-
tionships. In fact, wherever the notion of sexuality is absent, there can

21 See, for example, Dover, Greek Homosexuality; Boswell, Christianity, Social Tolerance,
and Homosexuality; Williams, Roman Homosexuality.
22 Halperin, “Is There a History of Sexuality?”, 417.

206

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

be no notion of either homosexuality or heterosexuality: a conception of
sexuality which can be seen as the basis of differentiation or distinction be-
tween various types of individuals.?* Therefore, since sexuality is a modern
phenomenon, homosexuality, too, is a modern subject.

Now the question is what ‘modern homosexuality’ means. Pursuing a
genealogical analysis, Halperin tries to articulate homosexuality in modern
time. Thus, he introduces different phenomena which existed in the past to
compare them with modern homosexuality. This allows him to elaborate
on how and to what extent this subject is different from pre-homosexual
phenomena which existed long before homosexuality. In this study, follow-
ing Halperin’s strategy, I shall exert the genealogy of homosexuality to
pre-homosexual categories which existed in early Muslim societies.

Halperin illustrates several pre-homosexual categories to explore the si-
milarities and differences these phenomena might have with each other and
with the modern category of homosexuality. Precisely speaking, Halperin
identifies four different kinds of (male) sexual behaviours or gender devian-
ces in ancient Greek culture: effeminacy, active sodomy, friendship/male
love, and passivity/inversion.?* Unlike John Boswell,?> Halperin argues that,
although all these four pre-homosexual categories and homosexuality might
overlap to some extent, they do have distinguishing features which clearly
sets them apart from each other and from modern homosexuality.26

Considering homosexuality as a distinct modern category, Halperin arti-
culates homosexuality as a phenomenon which absorbs three different con-
cepts that were not correlated with each other in premodern times: sexual
orientation (a psychiatric concept), sexual object choice (a psychoanalytic
concept), and sexual behaviour (a sociological concept). While none of
these notions alone can successfully define homosexuality, it seems that
modern homosexuality is a variable combination of all three concepts, that

23 Halperin, One Hundred Years of Homosexuality, 26.

24 Halperin acknowledges that sociologists and historians have previously distinguished
various types of same-sex sexual practices which are somehow similar to what Halpe-
rin identifies in his study. However, as Halperin explains, his approach is different,
as he studies the subject genealogically, not historically or sociologically, and his view
only outlines the inherent sociological and cultural traditions of European societies.

25 See Boswell, Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality; also The Marriage of
Likeness.

26 Halperin, How to Do the History of Homosexuality, 135.

207

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

is, ““homosexuality’ is at once a psychological condition, an erotic desire,
and a sexual practice”.?’

To understand the distinction between homosexuality and other pre-ho-
mosexual categories, it is useful to note that pederasty only identifies the
active partner while the other partner, namely the passive or receptive
person, is not considered in the category. Inversion also refers only to
the vulnerable effeminate man, whereas the other partner is not regarded.
Unlike these two categories, homosexuality addresses “both partners, whe-
ther active or passive, whether gendered normatively or deviantly”.2® The
implication of homosexuality is to reject the differentiation between the
homosexual partners in the conceptualisation of the term based on the
roles of the partners or to classify them by considering one partner “more
(or less) homosexual than the other”.2° However, it should be noted that
this articulation of homosexuality does not imply that age, sexual role,
social or economic differences per se are significant. Instead, these kinds of
relationships can be inappropriate, unethical, or even illegal once they fall
into pederastic, hierarchical, or power-based relationships.

As mentioned earlier, modern homosexuality is essentially based on
sexuality and thus allows us to categorise individuals as homosexual/hete-
rosexual. One consequence of the intentional distinction between homose-
xuality and heterosexuality is that homosexuality, unlike pre-homosexual
categories, does not necessarily require unequal sexual roles or social status.
It does not, in fact, essentially need to be defined based on power relations,
social and cultural hierarchies, sexual positions, gender, or age.3® Rather,
homosexuality is about sameness and mutuality:

“Homosexual relations are not necessarily lopsided in their distribution
of erotic pleasure or desire. Rather, like that of heterosexual romantic
love, the notion of homosexuality implies that it is possible for sexual
partners to bond with one another not on the basis of their difference
but on the basis of their sameness, their identity of desire and orientation
and ‘sexuality.”3!

27 1Ibid., 131

28 1Ibid., 132.

29 Ibid.

30 However, as Halperin himself admits, this does not mean to negate the fact that such
factors, in particular power relations or social and cultural hierarchies, may still be
influential in homosexual relationships.

31 Ibid., 133.

208

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

Genealogy of Homosexuality in Early Muslim Societies

It was explicated that modern homosexuality has been variously characteri-
sed as a “species” and “personage” (Foucault) or as a same-sex sexual rela-
tionship “on the basis of ... sameness, ... identity of desire and orientation
and ‘sexuality” (Halperin). Whatever definition we choose, homosexuality
crucially depends on modern notions of sexuality and sexual identity, not
gender, class, social status, and so on. In the following, concurring with
Foucault and Halperin, I count homosexuality as an egalitarian way of life
between Muslim same-sex peers which presumes sameness and mutuality
in terms of social status, sexual desire, and choice between mates. Such a
category is not based on power relations or on hierarchy in gender, sexual
role, or age differences. Thus, it may categorically happen between two
adults (two males or two females) who have a mutual sexual attraction
to same-sex mates, choose to consensually practise same-sex sexual relati-
onships, and identify themselves as homosexual men or women.

Given this definition, I hold that such a modern phenomenon of homo-
sexuality did not exist in early Muslim cultures. Nevertheless, as shall be
discussed, Muslim individuals have traditionally practised various pre-ho-
mosexual models of same-sex sexual behaviours throughout the history
of Islam. Unlike a number of scholars who have equated these early be-
haviours with homosexuality,>> T will suggest that after comparing and
contrasting differences between the various pre-homosexual categories with
modern homosexuality, we can distinguish between these pre-modern cate-
gories and homosexuality. Inspired by Halperin’s analysis of homosexuality,
I shall use a genealogical approach towards homosexuality within early
Islamic societies.?

Following this strategy, I need to examine the extant literature, whether
in the form of poetry and prose (mainly in Arabic and Persian), anecdotal

32 See, for example, Habib, Female Homosexuality; and Murray and Roscoe, Islamic
Homosexualities.

33 Khaled El-Rouayheb, inspired by Halperin’s approach, has already studied pre-ho-
mosexual categories in late medieval Arab-Islamic societies. El-Rouayheb distinguis-
hed the following types: pederasts, pathics, aesthetes, and sodomites (El-Rouayheb,
Before Homosexuality). However, despite the fact that such pre-homosexual catego-
ries or behaviours had been widely known or practised across the Muslim world, his
discussion was limited to Arab-Islamic culture between the fifteenth and eighteenth
centuries. Therefore, the genealogy of homosexuality with regard to early and medi-
eval Muslim cultures still needs to be fully investigated.

209

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

collections, or profligacy and bawdy genres (mugin and hdl). Moreover,
there are transmitted sunan (pl., sg. sunna - tradition) from the Prophet
and Twelve Imams on same-sex sexual behaviours which are equally signifi-
cant in illuminating this issue in early Muslim societies. Islamic revelations
were arguably based on events and incidents that occurred in Muslim
societies at the time of the revelation to guide Muslims in their behaviours.
Therefore, the context of the Quran and the sunna (of the Prophet and
the Imams which was generally transmitted through ahadit)** can also
implicitly explain or represent the social and cultural contexts of Muslims’
behaviours at the time. Regarding sexual behaviours, the ahadit are rela-
ted to the circumstances of the Muslim communities in Higaz (presently
in Saudi Arabia) and Sam (roughly current Syria) and (later during the
‘Abbasid period) in Iraq and Iran.*® With these points in mind, I shall
proceed to a discussion on the genealogy of homosexuality in early and
medieval Islamic societies.

It is not hard to identify the following five pre-homosexual categories in
classical Muslim cultures: tahannut (effeminacy), taraggul (mannish-ness),
liwat (male active pederasty), ubna (male ‘pathological’ passivity), and
sahq/sihaq (senior female same-sex sexual behaviours with her female slave
or virgin girl).3¢ I shall briefly articulate each category and then compare
and contrast them with each other and with modern homosexuality.

34 Ahadit (sg. hadit) consist of oral or written reports of Muhammad’s sayings, deeds,
and endorsements in Sunni context; and Muhammad’s, his daughter Fatima’s, and
the Twelve Imams’ sayings, deeds, and endorsements in Twelver Imami context.

35 1 rely here on my previous study concerning ST7 hadit tradition (see Alipour, Nego-
tiating Homosexuality in Contemporary Shii Islam, ch. 5). According to BurGgirdr’s
hadit compilation (Gami‘ Ahadit as-Sta, which is by far the most comprehensive
legal hadit collection in Imamiyya as it contains all the ahadit collected by the early
four major ST1 hadit compilations and beyond), if we leave out the repetitive ahadit,
there seem to be 135 hadits on this topic (at-Tabatabal al-Burtagirdi and al-Mu'‘izz1
al-Malayiri, Gami‘ Ahadit as-Si‘a, XXV:457-487 and XXX:460-476). Among them, 52
hadits (32 percent) address liwat (male active pederasty) and 27 hadits (17 percent)
address ubna (male passivity). Sihaq (senior female same-sex sexual behaviours with
her female slave or virgin girl) with 22 hadits (14 percent), tahannut (effeminacy)
with 12 hadits (8 percent), and taraggul (mannish-ness) with 8 hadits (5 percent),
respectively, come after.

36 There are still two other categories, namely ‘male love of boys™ and ‘male friendship/
comradeship’, which I will not discuss in this study as they do not have direct
links to same-sex sexual activities. To read about these two categories, see Alipour,
Negotiating Homosexuality in Contemporary Shii Islam, 90-96.

210

8m 12.01.2026, 01:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

Effeminacy and Mannish-ness

Tahannut (effeminacy) and taraggul (mannish-ness) are two categories
which have been known to Muslim cultures since the very early Islamic
revelation. The anecdotal literature, such as the Kitab al-Agani of Abu l-Fa-
rag al-Isfahani (d. 356 H/967), early lexicographers’ notes and observations,
and hadit sources®” convincingly suggest the existence of individuals who
were called muhannat (effeminate, pl. muhannatin) and mutaraggul (man-
nish woman, pl. mutaraggilat) by the Muslim community in Medina at the
time of the Prophet, if not before Islam. The question is to what extent these
individuals were effeminate or mannish, and whether they were considered
as such in their orientations, behaviours, and gender norms or in their
sexual desires and preferences.

According to lexicographers such as Aba ‘Ubayd (d. 224 H/838), al-Az-
hari (d. 370 H/980), and az-Zabidi (d. 1205 H/1790), tahannut was usually
defined as behavioural characteristics such as ‘languidness’ (takassur) of
limbs, ‘softness’ (lin) of speech, and a female style of dressing, which some
individuals would express or choose to live by.3® Thus, they would have a
special status in Muslim communities. For example, as can be confirmed
by several hadits attributed to the Prophet, the muhannatin were allowed
to enter the households of Muslims and have intimate friendships with
the women, whereas male strangers usually were not permitted to do so
according to Islamic law. Regarding the Prophetic ahadit, muhannatiin
could even freely be in the company of Muhammad’s wives in his house.
In a hadit transmitted from Umm Salama, one of the Prophet’s wives, a
muhannat called Hit was at the Prophet’s house in the company of Umm
Salama while her brother ‘Abdallah b. Abi Umayya was also present. The
Prophet came to visit his wife and heard that Hit was giving advice to Umm
Salama’s brother about a female stranger while explaining the attractiveness
of her body. The Prophet then said to his wife that she should not allow the
muhannat Hit into her presence.*®

37 Everett Rowson has carefully gathered such Prophetic ahadit transmitted by the
Sunni hadit collections. There are also several ahadit on this matter transmitted
by the Imami hadit compilations. However, it should be noted that all such ahadit
recorded by the Imami collections are attributed to the Prophet as well, and thus are
very similar to the Sunni ahddit on this matter.

38 Rowson, “The Effeminates of Early Medina”, 672-673.

39 Ibid., 674.

211

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

Although, in post-classical Islamic periods, the terms muhannat and
mabin (‘pathological’ passive male) were sometimes used interchangeably;
tahannut was not regarded as synonymous or even a similar phenomenon
to ubna or any kinds of male sexual inversion, as classical Islamic literatures
suggest.*® Following the early Muslims’ understanding of tahannut, one
could be a muhannat without being a mabiin person or having any same-
sex sexual desire, including homoerotic desire. Moreover, although a person
with ubna commonly displayed effeminate behaviour, outward effeminacy
did not necessarily seem to be a sign of male passivity, meaning that a
passive male perhaps could hide his desire, if not behaving like a regular
masculine man, while the public appearance and social behaviours of eff-
eminate men were crucial to muhannatin. In the early Muslim community,
muhannatiin were recognisably male people who were openly applying a
female style of makeup, for example using henna, and wearing female clot-
hing and jewellery, but they were not committing indecent acts (al-fahisa).
As al-‘Ayni (d. 855 H/1451) notes while addressing at-Tabarani (d. 360 H/
971), “in the days of the Prophet the mukhannathiin spoke languidly, and
dyed their hands and feet (with henna), but were not accused of immoral
acts (fahisha)”.4! Ibn Habib (d. 238 H/852) describes this phenomenon as
the following:

“A mukhannath is an effeminate (muannith) man, even if he is not
known to be guilty of immoral acts, the derivation being based on the
idea of languidness in gait and in other ways.”#?

According to the anecdotal stories (mentioned in Kitab al-Agani of al-
Isfahani on the muhannatiin, such as Dalal and Tuways, and their activities,
such as singing and acting as comedians), effeminacy was more about a
reversal of gender roles than sexual orientation.*3> The reason that some
people would freely choose to be muhannat in Muslim society was perhaps
to receive social privileges by effecting such a gender reversal role. Based on
al-Isfahant’s report, the muhannatin with their special gender role could
claim a position as singers which previously had been held by women, or
perhaps, more importantly, they could use their position as entertainers to

40 El-Rouayheb, Before Homosexuality, 21-22.

41 Rowson, “The Effeminates of Early Medina”, 675.

42 Ibid.

43 See Rowson, “The Effeminates of Early Medina®, for some fascinating stories on
the social and gender behavioural roles of the muhannatiin of the early Muslim
community of Medina which confirm this understanding of the muhannatiin.

212

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

make fun of the authorities, governors, or even the khalif, and thus to speak
out against them politically. Furthermore, according to the hadit sources,
the muhannatin’s effeminacy provided these people with the opportunity
to have access to women’s communities and quarters where other Muslim
males were not allowed. Having such advantages that other Muslim males
normally lacked, the muhannatiin may still have been able to share the
privilege of maleness with other males of the Muslim community; they
could, for example, receive twice as much heritage as their female siblings
and not be obliged to wear the female veil according to Islamic law. Thus,
their gender fluidity could facilitate them to play different roles, which
would not be possible for them as males.

Regarding the hadit sources on effeminacy (which contain 8 percent of
all ahadit on this topic), it can be concluded that muhannatiin were first
conceived as people who had no sexual desires at all, perhaps equivalent
to asexual people in modern times. However, the Prophet later learned
that muhannatiin enjoyed having sexual desires, namely, sexual interests in
women. Therefore, as the previous hadit implies, the Prophet advised his
wife to forbid such muhannatin from entering her quarter, while according
to some other ahadit, the Prophet advised Muslims in general to prevent
muhannatin from entering mosques and Muslims’ homes.** Moreover,
there are even ahadit indicating that the Prophet cursed muhannatiin. For
instance, there is a hadit in al-Gafariyyat, an early Imami hadit collection,
which was attributed to ‘Ali b. Ab1 Talib who said “the Prophet cursed the
effeminates (al-muhannatin), [and] said, ‘cast them out of your house™.#>
In another hadit recorded by Ahmad b. Hanbal (d. 241 H/855) transmit-
ted from Ibn ‘Abbas, a great companion of the Prophet, the Prophet cur-
sed ‘effeminate males’ (al-muhannatin min ar-rigal) and ‘mannish females’
(al-mutaraggilat min an-nis@’). According to this hadit, Ibn ‘Abbas then told
Muslims to “keep the muhannatiin out of your houses because the Prophet
banished a person and ‘Umar banished another”.4¢

However, although muhannatin were tolerated by the early Muslim
community on some occasions, they were also seen as a threat to the
heavily patriarchal and military culture of the Arab and then the Muslim
community. Given the various wars which had occurred during the early
period of Islam, a true Muslim man was seen as a person who could display

44 As-Sadagq, Tlal asv—garfi’i‘, 11:602, H 63 and 64.
45 TIbn As‘at al-Kuafi, al-Gafariyyat, 127.
46 Ibn Hanbal, Musnad, 111:443, H 1982.

213

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

his courage and strong nature in a warzone or on the battlefield. It appears
that effeminate people in ancient Greek, Roman, and medieval European
cultures - whom Halperin eloquently articulates as womanizers — can be
seen as parallels of the muhannatiin who lived in the early period of Islam.
As Halperin notes, effeminate men were outlined as unmasculine, at least in
some occasions, because “they were womanizers”.#’ This, means that these
effeminate men, in such cultures

“deviated from masculine gender norms insofar as they preferred the soft
option of love to the hard option of war. In the culture of the military
elites of Europe, at least from the ancient world through the Renaissance,
normative masculinity often entailed austerity, resistance to appetite, and
mastery of the impulse to pleasure. [...] A man displayed his true mettle
in war, or so it was thought, and more generally in struggles with other
men for honor - in politics, business, and other competitive enterprises.
Those men who refused to rise to the challenge, who abandoned the
competitive society of men for the amorous society of women, who pur-
sued a life of pleasure, who made love instead of war - they incarnated
the classical stereotype of effeminacy.”®

The same phenomenon, as the hadit and early Muslim anecdotal sources
illustrate, can be seen in the early Muslim community in Medina and
in Damascus, the capital of the Umayyad dynasty. On the one hand, the
muhannatin preferred to stay in the company of women while presenting
feminine signs both in their inward behaviours and outward appearances.
On the other hand, there is no reliable documentation showing that these
people were present or participated in wars with the Prophet or other
Muslim leaders. This can perhaps explain why the muhannatin were in
favour of staying in the company of women, and thus in favour of the
soft option of love rather than the hard option of war, to use Halperin’s
terminologies. It appears that they did not feel comfortable competing with
other males in war to display their courage and strong mettle. In the eyes
of the Prophet and other Muslim leaders of a newly formed community
which massively needed warriors to establish its authority and expand its
territory, the effeminate males would perhaps be considered as a threat to
these goals, and thus would ultimately endanger the young Muslim society.
Hence, the best way to defeat such a threat, in their view, was either to

47 Halperin, How to Do the History of Homosexuality, 111.
48 Ibid.

214

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

isolate and banish them from the heart of Muslim society or to constantly
insult them and regard them as inferior people within Muslim society. Per-
haps this is why later Umayyad and Marwanid governors both oppressed
and suppressed the muhannatin, for example, by ordering them to be
castrated or by isolating and banishing them from the major Islamic cities
of Medina, Mecca, and Damascus. However, this is not to deny that such
harsh punishments towards effeminate males could also be motivated by
other political reasons, such as the muhannatin’s critique of the legitimacy
of the governors, as some scholars have pointed out based on anecdotal
reports.*

Unlike tahannut, taraggul (mannish-ness), does not appear in enough
surviving sources in Islamic tradition to be examined in detail. However,
analysing the hadit literature makes it almost certain that in the early Mus-
lim community there were women who displayed male traits in dressing
and behaviours. For example, in the aforementioned hadit recorded by the
Sunni hadit scholar Ahmad b. Hanbal, the Prophet cursed two groups: ‘eft-
eminate males’ and ‘mannish females’. Or in another report recorded by the
Imami hadit scholar al-Mirza an-Nuri (d. 1320 H/1902) from the Book of
Ab1 Sa‘id al-Usfari ‘Abbad, the text describes how the Prophet said, “God
cursed a male who resembles female-ness (taannatat) and a female who
resembles male-ness (tadakkarat); and the Angels affirmed God’s curse”.>

Nonetheless, these ahadit (which are up to 5 percent of all ahadit), unli-
ke those about the muhannatiin, do not provide us with more information
about such women, their characters, and their public behaviours, sexual
desires, and sexual orientations. Moreover, although Muslim scholars of
later Islamic periods discussed female gender and sexual deviations or role
reversals — for instance, at-T1fasi (d. 651 H/1253) devoted a chapter of his
book Nuzhat al-Albab fi-ma la Yigad fi Kitab to female same-sex sexual
behaviours - they did not address this point independently or conceived of
them as individuals who inclined to female same-sex sexual practice.

However, since this term was used in opposition to male effeminacy,
we can infer that mannish women would claim a reversal in gender roles
by imitating male Muslims’ status (possibly both inwardly and outwardly)
either to gain access to male privileges of the new Arab-Islamic patriarchal
community or to compete with the males of the heavily masculinised so-
ciety. Perhaps they did so by going to war or working on farms to show

49 See Rowson, “The Effeminates of Early Medina™.
50 An-Nari, Mustadrak, XIV:349, H 16919.

215

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

that Muslim women can be as masculine as men, if not stronger, and thus
they should not be considered inferior to Muslim males. Whatever taraggul
was, it appears that this phenomenon had no direct link to sexual desires
and preferences, meaning that a mutaraggul was not necessarily a person
inclined to female same-sex sexual relationships. Likewise, not every female
individual who desired or practised female same-sex sexuality was a mut-
araggul with mannish behaviours, according to later Islamic sources. So,
although it cannot be confirmed due to the lack of sources discussing these
women, it is not impossible to imagine that mutaraggilat, while claiming
masculine roles, were mostly married women with husbands and children.

In summary, tahannut and, most likely, taraggul were known as pheno-
mena related to the reversal of gender roles that did not necessarily have
ties with sexual behaviours, whether related to same-sex or opposite-sex
preferences.

Male Active Pederasty

Liwat (male active pederasty) was commonly understood as active sexual
intercourse between an adult man and a young boy - or a boy prostitute -
in early and medieval Muslim communities, particularly from the ‘Abbasid
period onwards.>! Al-Gurgani (d. 1089) devotes two chapters to male same-sex
sexual behaviours in his book entitled al-Muntahab min Kinayat al-Udaba’
wa-ISarat al-Bulaga™ a chapter on igara (boy prostitution) and liwat and
one on biga’ and ubna (male ‘pathological” passivity). Or at-T1fas, in his
Nuzhat al-Albab fi-ma la Yiugad fi Kitab, devotes separate chapters to liwat
and ubna, although he groups ubna and tahannut into one category. It
appears that medieval and early Muslim categorisations of sexual behaviours
set clear distinctions between a male desire to penetrate and a male desire to
be penetrated. The latter category — namely, male passivity — will therefore
be discussed separately in this study. Borrowing Halperin’s terminology,
in the early Islamic world, liwat was usually conceptualised as the male
superordinate sexual penetration of a subordinate male, that is, a free boy or a
young slave. However, there was also a tradition of practising pederasty only
with young slave boys. For example, ‘Unsur al-Ma‘ali Kaykawtis b. Wasmgir b.
Ziyar (d. 403 H/1012), in his Qabiis-namih, advises his son Gilan Sah to have

51 Rowson, “The Effeminates of Early Medina,” 57.

216

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

sexual relationships with slave boys in summer and with women in winter.>
In the practice of liwat, there was often an older man or a male superior
who usually would penetrate a beardless boy (amrad) who was considered
inferior in terms of age, social class, gender style, and often sexual role.”
These notions of super-ordination and sub-ordination represent the phallic
penetration as an indication of hierarchical power relations.>* Therefore, a
powerful active male could sexually penetrate all those who were considered
to have inferior status in Muslim societies: boys (free-born and slave), women
(free-born and slave), prostitutes (male and female), and even strangers and
enemies (males and females).

Despite the fact that later Muslim jurists, as will be discussed later, used
the term liwdt to refer to all different male same-sex sexual categories, liwat
in early Muslim cultures appears to be generally equivalent to pederasty,
whereas [t (the adult man who used to practise liwat) was generally
equated with a pederast.5> As far as the ST1 hadit literature is concerned,
this understanding of liwat is confirmed by a large number of ahadit (32
percent), particularly by those attributed to the S17 Imams who lived during
the ‘Abbasid period, such as the sixth Imam Ga‘far b. Muhammad as-S$adiq
(d. 148 H/765) and the eighth Imam ‘All b. Musa ar-Rida (d. 203 H/818).
In such ahadit, liwat is regarded as same-sex sexual behaviours, whether
kissing or intercrural and anal sexual intercourse, between an adult man
and a beardless boy or a teenager, whether free-born or a slave.>®

52 Wasmgir b. Ziyar, Qabiis-namih, 86.

53 However, the sexual role could be reversed, though not very often, meaning that the
adult male could demand to be penetrated by the young boy (El-Rouayheb, Before
Homosexuality, 32).

54 AsEl-Rouayheb observes, the culture of considering phallic penetration as domination,
subjugation, and even humiliation of the inferior or subordinate male still exists in
Muslim-Arab societies today, as reflected in jokes and insults (El-Rouayheb, Before
Homosexuality, 13). It is noticeable that phallic penetration as a weapon to punish
or humiliate enemies who were considered inferior was common in later Muslim
patriarchal cultures. In this case, male penetration of another male was conceived
in distinction from the context of sexual desire or sexual pleasure; it was seen
solely as a means of getting revenge or punishing enemies. For instance, the Muslim
scholar al-Burini (d. 1615) interprets the act of the people of Lot (amal gawm
Lat) as a tactical anal sexual penetration of strangers to keep them out from their
properties and tribe, “without having any sexual desire to do that” (El-Rouayheb, Before
Homosexuality, 14-15).

55 Rowson, “Gender Irregularity as Entertainment”, 53.

56 At-Tabataba al-Buragirdi and al-Mu'izzi al-Malayiri, Gami‘ Ahadit as-Sta, XXV:479,
H 37667 and 559, H 37892 and XXX:469, H 46494.

217

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

Unlike ubna, the act of liwat was considered a perversity, not a disease,
and a [liti was regarded as an immoral person who practises perverse sexual
behaviours. Therefore, they were usually believed to be morally corrupt
people or libertines (fasig). For this reason, pederasty has mostly been
mentioned in conjunction with drinking wine in Islamic literature. This
discussion uncovers a significant aspect of pederasty in early Muslim socie-
ties: The superior male’s sexual intercourse with an inferior young boy does
not necessarily manifest any abnormality per se (whether sexual or psycho-
logical) which required medical treatment. In fact, male pederasts were
in many cases married men, and thus could penetrate both females and
young boys and would still be considered as masculine and dominant men
with natural male sexual desires. Such people might be not diseased but
immoral, unless a pederast demanded to be penetrated by another male.
Demanding such penetration would negatively affect his social hierarchical
status, and consequently he would be considered ill (marid).>”

This clearly shows that the sexual relationship in pederasty was not
based on equality, mutual enthusiasm, and shared pleasure, but on power
relations, the beauty and attractiveness of beardless boys, and the erotic
appetite that the adult males had for young boys.>® In this model, sexual
behaviour does not imply identity but difference. Nevertheless, this does
not mean that in such relationships passionate love or intimacy between
the two partners is completely missing. However, the junior partners have
consciously been ignored, and because of that there is hardly any infor-
mation about their character type, desire, and sexual passion in Muslim
literature. Therefore, sexual delight and passion in such relationships seem
to be lopsided.

As early as for the ‘Abbasid period (roughly from the late eighth centu-
ry) in Muslim societies, Rowson observes that there was a widely known
subgenre of erotic discussion on the comparison between the desire for
boys and the desire for women.>® Such discussions would often happen
between two males on whether boys or women were their preferable object-
choice for sexual pleasure; and they are found in Arabic prose and poetic

57 El-Rouayheb, Before Homosexuality, 19.
58 Rowson, “The Categorization of Gender”, 58.
59 Ibid., 58-59.

218

am 12.01.2026, 01:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

literature.®® One early influential example of such a debate can be found
in the book entitled Mufaharat al-Gawari wa-l-Gilman by a well-known
scholar of the ninth century, ‘Amr b. Bahr al-Gahiz.' The same debate
can be found in later Persian Islamic culture as well.®? For instance, in his
widely known work in Persian, entitled Maqamat-i Hamidi, Qadi Hamid
ad-Din ‘Umar b. Mahmaud al-Balhi (d. 559 H/1164-65), a scholar of the
twelfth century, devoted a whole chapter to a pederast and an adulterer
arguing about the superiority of their sexual object-choice or preference.®?
This demonstrates an awareness of males’ conscious sexual preferences for
other males (in this context, for boys until they grew beards) in early and
medieval Muslim societies.

However, it does not appear that such conscious erotic preferences in the
context of pederasty illustrate homosexual orientation in its current form,
meaning an exclusive orientation of individuals towards same-sex mates. In
fact, such sexual orientation was seemingly missing in this conception of
Arab and Muslim hierarchical-patriarchal pederasty. Thus, those males who
preferred same-sex mates over females usually demanded erotic pleasure,
or at least were capable of demanding it, from both beautiful women and
young boys. Therefore, their choice represents a preference more like one’s
choice to be a vegetarian, rather than homosexuality in its modern form. In
fact, such an erotic preference was unequal in a different context, namely
that of male active pederasty based on hierarchical and power-based relati-
ons between a senior man and a junior boy. Moreover, it does not make a
distinction between different males based on their sexuality.6*

Male ‘Pathological’ Passivity

Ubna (male ‘pathological’ passivity) is a category which can be traced back
at least to the early ‘Abbasid period. There are abundant sources from
this period onwards that illuminate this phenomenon. However, the earlier
Islamic communities of the Umayyad period, of the first four Khalifs’ era,

60 For further discussion on this issue, see Oberhelman, “Hierarchies of Gender, Ideolo-
gy, and Power”, 55-93; Rowson, “Two Homoerotic Narratives from Mamlak Litera-
ture”, 158-191.

61 Al-Gahiz, “Mufiharat al-Gawari wa-1-Gilman”, 161-196.

62 See Samisa, Sahid-Bazi.

63 Qadi Hamid ad-Din al-Balhi, Magamat-i Hamidi (al-maqama as-sabi‘a), 52-59.

64 Halperin, How to Do the History of Homosexuality, 116.

219

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

and perhaps of the time of Muhammad himself had also encountered this
phenomenon. There are some reports attributed to the first four Khalifs
and even to the Prophet which discuss males who desired to be penetrated
by other males.%> Islamic juristic discourse, which was essentially based
on hadit reports, used the term maful bihi (one who is penetrated) to
refer to such passive males, in contrast to the active partner who would be
called fail (one who penetrates).®® However, in the context of early Muslim
culture, in particular during the Umayyad period, the term huldg was more
commonly used to refer to the act of penetration and the person who
wanted to be penetrated, whereas those practising this act would be called
halaqi.%

In the ‘Abbasid era, when this phenomenon was widely practised in Mus-
lim society, the term ubna was used to describe it. The male person who
had a desire to be penetrated by another man was then called a mabun. It
seems that early Muslim medical scholars, such as the prominent Iranian
scholar Muhammad b. Zakariyya ar-Razi (d. 313 H/925), were influenced
by the works of ancient Greek scholars and considered these people to be
suffering from a disease; they thus sought its causes and then prescribed
several instructions for its cure.®® The ‘disease discourse’ of passive males
can be traced back to the earlier hadit literature, which include 17 percent
of the ahadit on this topic. There are reports attributed to Imam ‘Ali which
imply that those males who wish to be penetrated by other males in sexual
intercourse are considered to be people who are afflicted with a sickness. In
one such hadit, the narrator recounts how Imam ‘Alj, after punishing a man
who had been penetrated by another man, said:

“There are servants for God who possess wombs similar to the women’s
wombs but their wombs do not function for reproduction, because their
wombs are inverted (mankiisa) and who have humps in their anuses like
the humps of camel; so whenever the humps thrill, they thrill and when
the humps cool down, they calm down.”®®

65 Although there are some reports from the Prophet on this matter, the hadit scholar
Muhammad b. Tahir al-Fattani (d. 986 H/1578) believes that such reports are fabrica-
ted; see al-Fattani, Tadkirat al-Mawdi‘at, 181.

66 See, for example, al-Mufid, al-Mugna'a, 785; at-Tasi, an-Nihaya, 703.

67 Rowson, “The Effeminates of Early Medina”, 686.

68 See Rosenthal, “Ar-Razi on the Hidden Illness”, 45-60.

69 At-Tusl, Tahdib al-Ahkam, X:52-53; at-Tabataba1 al-Buragirdi and al-Mu'‘izzi al-
Malayirt, Gami‘ Ahadit as-Sia, XXX:464, H 46471.

220

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

In addition to medical discourse and hadit literature, this topic also ap-
peared in Muslim classical poetry, prose, and mugin genres of the ‘Abbasid
period and beyond. However, the significant point is that, in these works,
the mabin, unlike the male active penetrator or lifi, would be regarded
as a disgraceful and perverted person. Al-Gurgani devoted a chapter of
his previously mentioned book to ubna, and explicitly takes this approach
towards passive males while tacitly praising the [if7. For instance, he says,

“He is more devoted to biga’ [ubna/’® than a needle
But he pretends to people that he is a [iifi.””!

As Wright accurately observes, the same motif is present in the prose and
poems of Aba Nuwas, an early ‘Abbasid period scholar and poet.”

There is thus a contrast between the [ii#7 and the mabiin in early Islamic
cultures. A [iiti was usually seen as a person who practised an immoral act
and was a sinner according to Islamic ethics and law; otherwise, his desire
for seeking sexual satisfaction in both women and boys would perhaps
be considered a normal need of a man in that patriarchal masculinised
culture. In contrast, a ma’biin (an adult passive man) was not only a sinner
who was performing an abomination (al-fahisa) by accepting the passive
role in sexual intercourse with another man, but he was also a disgraceful
person in the eye of the public, and often even in the eye of his active
penetrator partner, and would not receive approval from Muslim society
in any way.”? In this context, even a boy prostitute (mu'agir) who accepted
being penetrated by another male would be considered to have a superior
position to a bearded male mabin, as the prostitute boy was performing
this act under a more reasonable or at least understandable justification,
namely to make money.”

It seems that unlike male pederasty, male passivity would endanger the
premodern distinction between the genders, despite the fact that both
categories share an aspect of desiring males as their object-choice of love
or eroticism. We should bear in mind that pederasty was in line with

70 Biga’in classical Arabic literature mainly refers to male ‘pathological” passivity, albeit
it is sometimes regarded as offering sexual services for payment (Rowson, “Gender
Irregularity as Entertainment,” 59 and 66).

71 Al-Gurgani, al-Muntahab, 37 (The translation is by Rowson, “The Categorization of
Gender and Sexual Irregularity”, 64).

72 See Wright, “Masculine Allusion”.

73 El-Rouayheb, Before Homosexuality, 64-69.

74 Wright, “Masculine Allusion”, 14.

221

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

the male gender norm of masculinity, whereas male passivity — with the
adoption of an allegedly female style of seeking pleasure in desiring a
passive role — would strongly challenge this premodern conception of the
two gender norms established in the early and medieval Muslims’ mind.
The significant point is that although the act of penetration also existed in
male pederasty, the boys who would be penetrated in the act of pederasty
were not motivated by pleasure. They submitted to this sexual act for other
motives, such as making money, social status, or gaining other benefits.
Therefore, as abundant sources of anecdotal and prose literature in Persian
and Arabic indicate, the young boys would not usually submit themselves to
pederasts unless they were seduced by them or granted rewards in return,
such as gifts, money, and so on.

Moreover, the fact that passive males were actively seeking pleasure by
being penetrated by another male would situate them in a risky and shame-
ful position in Muslim society, according to which they would be conside-
red as entities with feminised gender, desire, and orientation. It seems that,
as in many cultures, female gender and sexual orientation in early and
medieval - if not also contemporary — Muslim cultures were commonly
regarded as inferior and passive and were controlled by males.” Therefore,
the adult lover or penetrator could engage in loving or penetrating boys,
albeit within limits and in some close friendly contexts, as these acts would
not challenge the masculinity of the penetrator. The passive male, however,
not only could not celebrate his act but also must not speak about his desi-
re, orientation, and practice in public as they were considered shameful. In
addition, male passivity was often, if not always, a phenomenon that could
outwardly be represented in the physical and personal behaviours of the
passive parties, whereas pederasts or lovers of boys could not readily be
distinguished from other males solely by their public appearance or look.

Perhaps the more difficult task is to explain the distinction between
tahannut (effeminacy) and ubna (male passivity), as the latter often shares
characteristics of femininity and softness with tahannut.”® Because of this,
at least in the Islamic culture of the ‘Abbasid period onwards, muhannatiin
and mabuniin were commonly considered synonyms. Therefore, it was a

75 See, for example, Ahmed, Women and Gender in Islam, ch. 3 and 6; Ali, Sexual Ethics
and Islam, ch. 1.

76 As previously indicated, it would be misleading to consider passive males as individu-
als who were always feminine or soft outwardly. One could be a passive male or
ma’bin without showing it publicly, although, generally, this was not the case.

222

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

constant challenge for Muslims to distinguish these two phenomena from
each other, and in some cases the failure to do so resulted in damaging con-
sequences. These two phenomena differ in several ways, though. First, as
previously discussed, not all muhannatiin had sexual desires or preferences
for same-sex object-choice. According to the Islamic hadit and anecdotal
literature discussed earlier, muhannatiin were often considered as people
who sexually desired females but represented a soft version of the masculine
male gender. Although both effeminate and passive males were considered
gender-deviant people and often described as soft and effeminate, there
was a fine distinction between them: borrowing Halperin’s terminology,
muhannatiin were liking to be in presence of women, whereas passive males
were desiring to be like women in their gender identity and sexual appeti-
te.”” In fact, passive males were soft in the sense that they were considered a
minority group of deviant people who could not embrace masculinity and
were thus, in an unequal way, seeking disgraceful and shameful pleasure
from other males by adopting feminine behaviours in their relations with
them. However, muhannatiin were considered soft in that they were regar-
ded as deviant feminine males who could potentially be considered as a
threat to or betrayal of the whole structure of male masculinity.

Ubna was also clearly different from modern homosexuality; ubna or
sexual inversion had a heavily pathological connotation in Islamic society,
and ubna individuals were generally regarded as a cultural disgrace by their
respective Muslim communities. Although male passivity represents sexual
orientation, it does not necessarily and exclusively contain a homoerotic
desire. Therefore, one can be an inverted mabin but not a homosexual.
Conversely, one can be a homosexual person and practise a same-sex sexual
relationship without being categorised as ma’biin, ‘inverted’ or pathic. Mo-
reover, it should be noted that an ubna person cannot be compared to a
modern gay man who desires to be penetrated. An ubna practised passive
sexual behaviours in a hierarchical masculine-male context in which the
ubna was considered inferior and disgraceful in the eye of the public and
even, often, the penetrator partner. Thus, ubna was generally suppressed
by society as a whole. A modern homosexual man who desires to be
penetrated opts for practising this role in an equal environment, meaning
that both the penetrated and penetrator partners freely, respectfully, and
mutually agree on taking specific roles in their sexual activities. Therefore,
the male penetrated partner would not be accused of being afflicted with a

77 Halperin, How to Do the History of Homosexuality, 123.

223

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

pathological condition because of his desire and role in sexual relationships.
Thus, he would not be suppressed or shamed by his own penetrator partner
or the society at large solely because of his sexual orientation and role.

Senior Female Same-Sex Sexual Behaviours with Her Female Slave or a
Virgin Girl

Sahq/sihaq (senior female same-sex sexual behaviours with her female
slave or a virgin girl) is the other category that can be recognised in early
and medieval Islamic societies. Unfortunately, patriarchal Muslim society
seemed not to value female sexual behaviours, generally considering them
as inferior, and thus not worth discussing. Therefore, unlike the vast catego-
risations of male sexual behaviours discussed in Islamic literature, there is
no such enthusiasm whatsoever, positive or negative, about female sexual
desires and practices. The surviving documents from hadit and mugin
literature provide us with some information on female same-sex sexual
behaviours only, which were usually discussed under the shadow of male
sexual behaviours. The hadit attributed to the Prophet or Imams sometimes
only indicate female same-sex sexual behaviours in general: unlike the
ahadit related to male same-sex sexual behaviours, they neither explicate
the very nature of this act nor explain the entity of the two female partners
who engage in it. Nevertheless, there are several ahadit which discuss
female same-sex sexual behaviours as a phenomenon that used to happen
between a (married) woman and her female slave or a young virgin girl. For
example, a hadit attributed to Abi ‘Abdallah (the sixth Imam) conveys:

“If a man had sexual intercourse with his wife, then the wife while
carrying his sperm practised sihaq with a slave girl of her husband and
thus made her pregnant, then the wife should be stoned, the slave girl
should be disciplined and the child is for the father.””8

One can put these parts of hadit literature in context and read other ahadit,
which include 14 percent of all ahadit on this topic, in this light.

Parallel to tahannut and liwat, the terms taraggul and sahq or sihdg seem
to be used (perhaps first) by Muslim jurists and then by other scholars.
They also appear in mugiin literature, albeit rarely. For instance, al-Gurgani

78 As-Saduq, al-Faqih, 1V:43; at-Tabatabal al-Buragirdi and al-Mu‘izzi al-Malayiri,
Gami‘ Ahadit as-Sta, XXX:473, H 46503.

224

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

in his vice lists does not devote a separate chapter to female same-sex sexual
behaviours but only mentions sahq in a chapter devoted to intercrural
intercourse, male masturbation, and tribadism. Moreover, his statements
on this issue, as Rowson correctly notes, are based on the centralisation of
male fantasy and erotic desire written by male poets. They also contain “ag-
gressive implications of the military expressions”.”® In one case, al-Gurgani
quotes,

“May God curse the ‘head-shavers’,

For they are a scandal to respectable women:

They manifest a war in which there is no spear-thrusting,
But only fending off a shield with a shield.”80

At-Tifas1 in his Nuzhat al-Albab, however, devotes a relatively extensive
chapter to female same-sex sexual behaviours.8! He briefly mentions various
medical approaches towards this phenomenon, such as the view that con-
siders sahq as an illness, and thus discusses the reasons that may cause such
a disease or the opinion that it was a natural sexual desire in females.??
He suggested that this desire and practice would usually happen between
adult females and their (young) female slaves or between adult females and
virgin girls. This point shows that such erotic behaviour — unlike modern
lesbian relationships — was mainly based on hierarchical, unequal, and
power-based relations between a senior woman and her female slave or a
junior girl.

Comparing and Contrasting Homosexuality and Pre-Homosexual Categories

The present investigation demonstrates that all five pre-homosexual pheno-
mena that existed in early Islamic societies essentially relied on the con-
cepts of gender norms. Although gender deviance was the core element of
tahannut (effeminacy), taraggul (mannish-ness), and ubna (male ‘patholo-
gical’ passivity), as these groups were considered to be violating traditional

79 Rowson, “The Categorization of Gender”, 63.

80 Al-Gurgéni, al-Muntahab, 34 (The translation is by Rowson, “The Categorization of
Gender and Sexual Irregularity”, 63).

81 At-Tifasi, Nuzhat al-Albab, 235-236.

82 Samar Habib provides a very useful summary of this chapter, though she reads
at-T1fasT's work in the context of modern lesbian discourse, an approach with which
this study principally disagrees (Habib, Fernale Homosexuality, 66-82).

225

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

masculine or feminine gender norms, liwat (pederasty) and sahg (senior
female same-sex sexual behaviours with her female slave or a virgin girl)
are also based on gender status as they were articulated as manifestations of
masculinity. Homosexuality, in contrast, principally depends on the notion
of sexuality, which was inessential, if not ignored, by early and medieval
Muslims’ systems of gender, because they regulated social and sexual beha-
viours solely via gender norms. Modern notions of sexuality make it possi-
ble to classify all individuals based on their sexual orientation. Therefore,
they make possible new categorisations of homosexuality, heterosexuality,
bisexuality, and so on, which was not the case for the early and medieval
Muslim societies or perhaps any other societies and cultures previously.

Moreover, other factors such as social status and age were key to the
generation of pre-homosexual categories that existed in early and medieval
Muslim cultures. For example, while male friendship mostly required an
equal relationship between two partners, pederasty relies on differences
between the peers in age, status, and sexual role, and male ‘pathological’
passivity conceptualises itself in terms of gender hierarchy. Homosexuality,
in contrast, emphasises non-hierarchical relationships that are not based on
power. Although age, sexual role, social, or economic differences per se are
not significant for modern homosexuality, these kinds of relationships can
be inappropriate, unethical, or even illegal once they fall into pederastic or
hierarchical or power-based relationships.

Finally, while the notion of mutual consensual sex — which only can
reliably be expressed by both partners in an equal and non-power based
relationship - is an essential factor for homosexual practices, this concept,
as demonstrated, seems to be entirely absent in the pre-homosexual cate-
gories that existed in classical periods of Islamic societies. In early and
medieval Muslim cultures, as discussed, none of the categories containing
same-sex sexual behaviours was based on consensual sexual relationships.
In fact, in most, if not all, cases of the pre-homosexual categories in Muslim
society, consensual sex was not even possible: Sexual relationships with a
boy, a girl, a slave, or a passive male (with consideration of his vulnerable
situation) could simply not be consensual, as all such practices were based
on hierarchy and power relations.

226

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

Legal Concepts of Liwat and Sihaq

Despite the diversity of pre-homosexual categories in Islamic revelatory
sources and cultures as well as in Muslim medical, prose, and poetry
discourses, jurists at a later stage constricted various pre-homosexual ca-
tegories to the following two phenomena: liwat and sihaq/sahq.3® These
jurists applied liwat to different types of male same-sex sexual behaviours,
such as male active pederasty and male passivity or inversion. They have
endeavoured to find a justification for such an expanded notion of liwat
through their broad interpretation of verses of the Quran related to the
acts of the tribe of Lot (amal qawm Liit) and some ahadit on this regard.
In parallel to male same-sex sexual relationships, they also perceived the
concept of sihaq/sahq as female same-sex sexual behaviours in general.
What is significant here is that — unlike modern homosexuality - these
two concepts are confined only by certain types of same-sex sexual prac-
tices, as Muslim legal discourse clearly highlights. Thus they do not have
anything to do with sexual orientation or the identity of the people who
engage in these behaviours. Bearing this point in mind, liwat is usually
defined by jurists as anal intercourse sexual acts between two males.3* The
majority of Imami jurists, however, confine liwat as intercrural (tafhid) or
anal sexual intercourse between two males.8> In line with these definitions,
liwat is similar to sodomy in the Christian West. Nevertheless, several Sunni
jurists believe that anal sexual intercourse between a man and his wife or
a female stranger should also be considered liwat.3¢ In accordance with
this notion of liwat, it is similar to a phenomenon called buggery in the
Christian West. Muslim jurists often articulate sihdaq as same-sex sexual
relationships between two women by touching each other’s genitalia.”

83 See, for example, Omar, “From Semantics to Normative Law”, 222-256 and “In Se-
arch of Authenticity”; Lange, Justice, Punishment and the Medieval Muslim Imagina-
tion, ch.5 and 6.

84 An-Nafrawi al-Azhari, al-Fawakih ad-Dawani, 11:210; al-Mawardi al-Basri, al-Hawi
al-Kabir fi Figh, X111:222; an-Nagafi, Gawahir al-Kalam, XXXXI:376.

85 Al-Mufid, al-Mugna‘a, 785; at-Tusl, an-Nihaya, 703; al-Hilli (Muhaqqiq), Sarai‘
al-Islam, TV:941.

86 Al-Bagirami, Tuhfat al-Habib, V:16-17; Aba Zayd, al-Hudiid wa-t-TaZirat, 161.

87 Al-Mufid, al-Mugna‘a, 787-788; at-Tusi, an-Nihaya, 706; Ibn Qudama al-Maqdisi,
al-Mugni, 1X:61; al-Mawardi al-Basri, al-Haw1 al-Kabir fi Figh, XI11:224; an-Nagaf1,
Gawahir al-Kalam, XXXXI:387.

227

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

It appears that traditional Sii and Sunni jurists generally believe in the
prohibition (hurmat) of liwat and sihaq based on an Islamic defining ruling
(al-hukm at-taklifi). Moreover, jurists often hold that those who practise
liwat and sihaq deserve punishment in line with an Islamic declaratory
ruling (al-hukm al-wad7), though they dispute which types of punishment
should be applied to such people.’® Imami jurists often view that people
who practise liwat and sihdq must be punished by divinely ordained or
capital punishments called hudid (sg. hadd), such as 100 times of whipping
or the death penalty®® Sunni jurists, on the other hand, often hold that
women who practise sihdg should be punished by discretionary chastise-
ment called tazir, while men who commit liwat are mainly considered to
be deserved a divinely ordained punishment.”® However, Aba Hanifa (the
founder of the HanafT legal school) and his followers, as well as Ibn Hazm
az-Zahir1 (d. 456 H/1064), advocate the discretionary chastisement (ta%ir)
for practising liwat.”!

The Exertion of the Principle of Permissibility (asalat al-ibaha) to
Homosexuality

The study has so far demonstrated that modern homosexuality was not
addressed by Islamic revelatory sources either positively or negatively. The-
refore, it is not possible to derive an Islamic legal ruling either for or against
homosexuality from these sources. The likely reason why the Quran and
sunna are silent on this issue is that the phenomenon of homosexuality - as
referring to those who identify as homosexuals and practise egalitarian as
well as consensual sexual relationships with other same-sex mates — did not
exist in the era of the Islamic revelation. In other words, as the genealogy

88 Defining and declaratory rulings are two technical terms in Islamic law which shall be
discussed in Chapter Three.

89 Hudid, literally legal ‘boundaries’, consist of offences whose punishments are speci-
fied in the Quran or a definitive sunna, see al-Hilli (Muhaqgqiq, Sarai al-Islam,
IV:136.

90 Tazir (disciplining) consists of offences that the Quran or sunna have not specified
punishments for; instead, it is at the discretion of a Muslim judge to determine the
chastisement for such offences. However, the degree of such chastisement must never
exceed the lowest hadd punishment and, in fact, should always be less than the
lowest divinely ordained punishment, see al-Guba{ al-Amili, Masalik al-Afham, XIV:
325-327.

91 Al-Sugdi, an-Nutaf fi I-Fatawi, 1:265; Ibn Hazm az-Zahirl, al-Muhalla bi-l-Atar,
XI1:396.

228

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

of homosexuality in early Muslim cultures has demonstrated, there is no
reference to this phenomenon in the sources attributed to the tribes and
people of early Islamic society. Therefore, homosexuality seems to have
been no issue for Muhammad, the Twelve Imams, and their companions.
Thus, it was not deemed necessary to address this issue in Quran or sunna,
neither explicitly nor implicitly.

Nevertheless, there are verses in the Quran®? addressing the story of
the people of Lot. There are also hadit traditions referring to several pre-
homosexual categories. However, as the genealogical study applied in this
research has adequately shown, these pre-modern phenomena are different
from modern homosexuality, although there are some similarities. Yet, a
mere similarity between homosexuality and some of the pre-homosexual
categories does not legitimise extending the legal ruling on pre-homosexual
categories to modern homosexuality according to SiT legal school. This is
because the legal analogy (giyas) is not validated in Imamiyya.

Now, concerning the before revelation debate about things that are useful
and do not harm anyone, the question is what the assessment of reason
on such things is, regardless or in the absence of Revelation: permissibility
(ibaha) or proscription (hazr). Following Sarif al-Murtada’s approach, in
such a case, reason assesses that this thing is permissible (mubah), follow-
ing the principle of permissibility (asalat al-ibaha). Insofar this useful thing
is purely good with no vileness and harm. Let us see how the principle of
permissibility might be applied to the case of homosexuality.

Homosexuality or having a homosexual relationship is largely believed
to be beneficial to gays and lesbians. Moreover, this relationship would
neither harm homosexual people nor others according to many societies
and human rights activists and organisations. Moreover, there is thus far
no medical evidence that might convincingly be applied to argue for the
harmfulness of homosexuality. In addition, as has been elaborated, such a
useful behaviour or action has not been addressed by the Islamic revelato-
ry sources, neither positively nor negatively. This means that there is no
legal ruling for or against this phenomenon in such sources. Therefore, in
the absence of revelation, reason assesses this phenomenon as permissible
because it is a purely useful behaviour without harming anyone.

To reconstruct the argument based on al-Murtada’s view, it should be
noted that when one knows that the homosexual relationship is purely

92 See, for example, Q VII:80-84.

229

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

beneficial and free from harm, whether in this world or in the otherworld,
one then necessarily knows by reason that this phenomenon is permitted
based on the principle of permissibility.®> Thus, practising homosexuality
should be regarded as good due to its beneficial nature according to reason.

The central point in this argument is that homosexual relationships are
free from worldly and otherworldly harms. The question is how, following
Sarif al-Murtada, one can argue for the negation of harms in homosexual
relationships in such a broad sense. Responding to this point, we need
to bear in mind that al-Murtada classifies harms in two kinds: immediate
(‘agila) and deferred (agila). There is no immediate or worldly harm in ho-
mosexual relationships because there are no rational or experiential means
to provide us with knowledge about the immediate harm concerning this
useful phenomenon. The absence of knowledge on immediate harm of a
useful phenomenon ensures that there is no such worldly harm in that
phenomenon. Concerning the deferred or otherworldly harm of practising
homosexuality, the absence of the otherworldly harm or punishment is
already known from the absence of divine regulation on practising homo-
sexual relationships. If any deferred punishment was established for the
execution of homosexuality this would have been revealed. This is because
God has to inform humans of deferred harms, namely punishments, which
imply the evilness of the phenomenon (act/thing). If we have no such
information, we, according to Sarif al-Murtada, can be certain about the
absence of deferred harm, too.

With this in mind, it appears that all components of the principle of
permissibility in the case of homosexual relationships are fulfilled. As a
result, reason would argue for the permissibility of homosexuality in Islam
by deploying this principle as Sarif al-Murtada articulates.

Conclusion

The aim of the present study is to examine classical Islamic thoughts and
whether they can potentially be used to tackle modern issues concerning
sexual ethics. Pursuing this goal, the present chapter has studied modern
homosexuality and investigated classical Si1 tradition by focusing on Sarif

93 For Sarif al-Murtada’s argument for the principle of permissibility, see Alipour, “Ethi-
cal Assessment of Acts”, published in this volume. Also as-Sarif al-Murtada, ad-
Daria, 11:809-812.

230

am 12.01.2026, 01:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

al-Murtada’s scholarship on the before revelation discourse. Although ho-
mosexuality, as a modern phenomenon, has not been addressed by Isla-
mic revelatory sources, a genealogical examination illustrates that hadit
sources identified several pre-homosexual categories, such as effeminacy,
mannish-ness, male passivity, male active pederasty, and senior female
same-sex sexual behaviours with her female slave or a virgin girl. Also
early and classical Muslim societies have culturally practised various of
these pre-homosexual behaviours. This study has also demonstrated that
(Muslim) Si legal tradition identified and categorised these behaviours
under the following two pre-homosexual phenomena: liwat and sihag,
both regulated and prohibited in Islam. However, my study explicates that
these pre-homosexual categories, whether the legal or cultural, are different
from modern homosexuality. Therefore, any Islamic legal ruling on these
categories cannot be extended to modern homosexuality, because legal ana-
logy is not validated in Sii legal school. Deploying the classical ST1 debate
concerning the assessment of act before revelation, this study ultimately
examined homosexuality as a case of before revelation discourse. Thus,
homosexuality is a beneficial relationship without harming anyone but has
not been addressed by the revelatory sources. As a result, in the absence
or regardless of such sources, reason assesses homosexuality as permissible
according to Sarif al-Murtada’s articulation of this principle.

Sources

‘Abdul-Ra’uf, Muhammad. The Islamic View of Women and the Family. New York:
Robert Speller & Sons, 1977.

‘Abdul-Ra’uf, Muhammad. Marriage in Islam. A Manual. Alexandria, VA: Al-Saadawi
Publications, 2000.

Abt Zayd, Bakr b. ‘Abdallah. al-Hudid wa-t-Tazirat ‘inda Ibn al-Qayyim. Riyad: Dar
al-‘Asima li-n-Nadr wa-t-Tawz, 1415 H/1995-96.

Ahmed, Leila. Women and Gender in Islam. Historical Roots of a Modern Debate. New
Haven, CT: Yale University Press, 1992.

Ali, Kecia. Sexual Ethics and Islam. Feminist Reflections on Qur’an, Hadith, and Juris-
prudence. Oxford, UK: Oneworld Publications, 2006.

Alipour, Mehrdad. “Shi‘a Neo-Traditionalist Scholars and Theology of Homosexuality.
Review and Reflections on Mohsen Kadiwar’s Shifting Approach”. Theology and
Sexuality 24/3 (2018): 200-218. https://doi.org/10.1080/13558358.2018.1478187 (acces-
sed 12.7.2022).

231

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://​doi.org/​10.1080/​13558358.2018.1478187
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mehrdad Alipour

Alipour, Mehrdad. Negotiating Homosexuality in Contemporary ShiT Islam. A Legal-
hermeneutical Analysis of Twelver Imami Shi7 Islamic Sources. PhD Thesis (un-
published). https://ore.exeter.ac.uk/repository/handle/10871/125222 (accessed March
2022).

al-Bagirami, Sulayman b. Muhammad. Tuhfat al-Habib ‘ala Sarh al-Hatib. Beirut: Dar
al-Kutub al-Tlmiyya, 1417 H/1996.

Boswell, John. The Marriage of Likeness. Same-Sex Unions in Pre-modern Europe. New
York: HarperCollins Press, 1995.

Boswell, John. Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality. Gay People in Western
Europe from the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century. Chicago:
University of Chicago Press, 2005.

Butler, Judith. Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. London: Rout-
ledge, 1990.

Dover, Kenneth J. Greek Homosexuality. Cambridge, MA: Harvard University Press,
1989.

El-Rouayheb, Khaled. Before Homosexuality in the Arab-Islamic World, 1500-1800.
Chicago: University of Chicago Press, 2005.

al-Fattani, Muhammad b. Tahir. Tadkirat al-Mawduat. Cairo: Idarat at-Tibaa al-
Muniriyya, 1343 H/1925-26.

Foucault, Michel. The History of Sexuality. Volume 1: An Introduction. Trans. Robert
Hurley. New York: Pantheon Books, 1978.

Gagnon, John H. and William Simon. Sexual Conduct. The Social Sources of Human
Sexuality. London: Hutchinson, 1974.

Gunther, Scott Eric. The Elastic Closet. A History of Homosexuality in France, 1942-
present. New York: Palgrave Macmillan, 2009.

Habib, Samar. Female Homosexuality in the Middle East. Histories and Representations.
London: Routledge, 2007.

Halperin, David M. One Hundred Years of Homosexuality and Other Essays on Greek
Love. London: Routledge, 1990.

Halperin, David M. “Is There a History of Sexuality?”. In Lesbian and Gay Studies
Reader, Eds. Henry Abelove, Michele Aina Barale and David M. Halperin. London:
Routledge, 1993. 416-431.

Halperin, David. M. How to Do the History of Homosexuality. Chicago: University of
Chicago Press, 2002.

Halwani, Raja. “Essentialism, Social Constructionism, and the History of Homo-
sexuality”. Journal of Homosexuality 35/1 (1998): 25-51. https://doi.org/10.1300/
J082v35n01_02 (accessed 12.7.2022).

al-Hilli (Muhaqqiq), Nagm ad-Din Ga‘far b. Hasan. Sarai‘ al-Islam fi Masa’il al-Halal
wa-I-Haram. Qum: Nasr-i Istiqlal, 1367 Sh/1409 H/1988-89.

al-Hilli (Muhaqqiq), Nagm ad-Din Gafar b. Hasan. al-Muhtasar an-Nafi" fi Figh al-
Imamiyya. Beirut: Dar al-Adwa’, 1985.

Ibn ASat al-Kafi, Muhammad b. Muhammad. al-Gafariyyat. Tehran: Intigarat-i
Islamiyya, 1329 Sh/1370 H/1950-5L.

232

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://​ore.exeter.ac.uk/​repository/​handle/10871/125222
https://​doi.org/10.1300/J082v35n01_02
https://​doi.org/10.1300/J082v35n01_02
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

Ibn Hanbal, Ahmad. Musnad al-Imam Ahmad b. Hanbal. Eds. Su‘aib al-Arna’at and
‘Adil Mursid. Beirut: Muw’assasat ar-Risala, 1416 H/1995.

Ibn Hazm az-Zahiri, Abi Muhammad ‘Ali b. Ahmad. al-Muhalla bi-I-Atar. Beirut: Nasr
Dar al-Fikr, 1960.

Ibn Idris al-Hilli, Muhammad b. Ahmad. as-Sara’ir al-Hawi li-Tahrir al-Fatawi. Qum:
Mu’assasat an-Nasr al-Islami, 1386 Sh/1410 H/2007-08.

Ibn Qudama al-Maqdisi, Muwaffaq ad-Din Aba Muhammad. Al-Mugni. Cairo: Nasr
Maktabat al-Qahira, 1388 H/1968.

Iemmola, Francesca and Andrea Camperio Ciani. “New Evidence of Genetic Factors
Influencing Sexual Orientation in Men. Female Fecundity Increase in the Mater-
nal Line”. Archives of Sexual Behavior 38 (2009): 393-399. doi:10.1007/510508-008—-
9381-6 (accessed 12.7.2022).

Jahangir, Junaid and Hussein Abdullatif. Islamic Law and Muslim Same-Sex Unions.
Lanham, MD: Lexington Books, 2016.

al-Gahiz, ‘Amr b. Bahr. “Mufaharat al-Gawari wa-1-Gilman”. In Rasail al-Gahiz. Ed. ‘Ali
Abu Madhim. Beirut: Dar wa-Maktabat al-Hilal, 2002. 161-196.

Jamal, Amreen. “The Story of Lut and the Quran’s Perception of the Morality of
Same-Sex Sexuality”. Journal of Homosexuality 41/1 (2001): 1-88. https://doi.org/
10.1300/J082v41n01_01 (accessed 12.7.2022).

Jordan, Mark D. The Invention of Sodomy in Christian Theology. Chicago: University of
Chicago Press, 1997.

al-GubafT al-Amili, Zayn ad-Din b. ‘Ali. Masalik al-Afham ila Tanqih Sard’i al-Islam.
Qum: IntiSarat-i Bunyad-i Ma‘arif-i Islami, 1425 H/2004-05.

al-Gurgani, al-Qadi Ahmad b. Muhammad. al-Muntahab min Kinayat al-Udaba’ wa-I-
Isarat al-Bulaga’. Ed. Muhammad Badr ad-Din al-Halabi. Cairo: Matba‘at as-Sa‘ada
bi-Giwar Muhafazat Misr, 1326 H/1908.

Kadiwar, Muhsin. “Huqiiq Aqalliyyat-i GinsT wa-Sabk-i Zindigi”. In Mohsen Kadivar
[Website]. 18 Adar 1392 Sh/9 December 2013. http://Kadiwar.com/?p=13043 (acces-
sed April 2019).

Kadiwar, Muhsin. “Ahkam-i Taklifi wa-Wad1-yi HamginsgaraT. In Mohsen Kadivar
[Website]. 19 Murdad 1392 Sh/23 July 2013. https://Kadiwar.com/12397 (accessed
April 2019).

Kugle, Scott. Homosexuality in Islam. Critical Reflection on Gay, Lesbian, and Transgen-
der Muslims. Oxford, UK: Oneworld Publications, 2010.

Lange, Christian. Justice, Punishment and the Medieval Muslim Imagination. Cam-
bridge, UK: Cambridge University Press, 2008.

al-Maward1 al-Basri, Abu al-Hasan ‘Ali b. Muhammad b. Habib. al-Hawi al-Kabir fi
Figh Madhab al-Imam as-Safit. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyya, 1419 H/1999.

MclIntosh, Mary. “The Homosexual Role”. Social Problems 16/2 (1968): 182-192.

al-Mufid, Muhammad b. Muhammad. al-Mugna‘a. Qum: Kungiri-yi Gahani-yi Hazari-
yi Sayh al-Mufid, 1413 H/1993-94.

Murad, Abdal-Hakim. “Fall of the Family”. Cambridge Mosque Project. 2005. http://
masud.co.uk/fall-of-the-family-part-1 (accessed April 2020).

233

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://en.wikipedia.org/wiki/Doi_(identifier)
https://doi.org/10.1007%2Fs10508-008-9381-6
https://doi.org/10.1007%2Fs10508-008-9381-6
https://​doi.org/10.1300/J082v41n01_01
https://​doi.org/10.1300/J082v41n01_01
http://​kadīwar.com/?p=13043
https://​kadīwar.com/12397
http://​masud.​co.​uk/​fall-of-the-family-part-1
http://​masud.​co.​uk/​fall-of-the-family-part-1
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://en.wikipedia.org/wiki/Doi_(identifier)
https://doi.org/10.1007%2Fs10508-008-9381-6
https://doi.org/10.1007%2Fs10508-008-9381-6

Mehrdad Alipour

Murray, Stephen O. Homosexualities. Chicago: Chicago University Press, 2000.

Murray, Stephen O. and Roscoe, Will. Islamic Homosexualities. Culture, History, and
Literature. New York: New York University Press, 1997.

an-Nafrawi al-Azhari, Ahmad b. Ganim b. Salim. al-Fawakih ad-Dawani ‘ala Risalat
Ibn Abi Zayd al-Qirwani. Cairo: Nasr Dar al-Fikr, 1415 H/1995.

Nahas, Omar. Islam En Homoseksualiteit. Amsterdam: Uitgeverij Bulaaq/Yusuf, 2001

an-Nagafi, Muhammad Hasan. Gawahir al-Kalam fi Sarh Sarai‘ al-Islam. Ed. ‘Abbas
al-Quchani. Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi, 1362 Sh/1981.

an-Nari, Mirza Husayn. Mustadrak Wasa’il as-Sta. Qum: Muassasat Al al-Bayt li-Thya’
at-Turat, 1408 H/1988.

Oberhelman, Steven M. “Hierarchies of Gender, Ideology, and Power in Ancient and
Medieval Greek and Arabic Dream Literature”. In Homoeroticism in Classical Arabic
Literature, Eds. . W. Wright and Everett K. Rowson. New York: Columbia University
Press, 1997. 55-93.

Omar, Sara. “From Semantics to Normative Law. Perceptions of Liwat (Sodomy) and
Sihaq (Tribadism) in Islamic Jurisprudence (8t"-15" Century CE)”. Islamic Law and
Society 19 (2012): 222-256.

Omar, Sara. “In Search of Authenticity. Modern Discourse over Homosexuality through
Early Islamic Thought”. In Routledge Handbook on Early Islam. London: Routledge,
2018.

Plummer, Ken. Telling Sexual Stories. Power, Change and Social Worlds. London: Rout-
ledge, 1995.

Qadi Hamid ad-Din al-Balhi, ‘Umar b. Mahmuad. Magamat-i Hamidi, Ed. ‘Ali Akbar
Abarqu’1. Isfahan: Kitabfurasi-yi Taid, 1339 Sh/1960-61.

Rosenthal, F. “Ar-Razi on the Hidden Illness”. Bulletin of the History of Medicine 52/1
(1978): 45-60.

Rowson, Everett K. “The Effeminates of Early Medina”. Journal of the American Orien-
tal Society 111/4 (1991): 671-693.

Rowson, Everett K. “The Categorization of Gender and Sexual Irregularity in Medieval
Arabic Vice Lists”. In Body Guards, Eds. Julia Epstein and Kristina Straub. New York:
Routledge, 1991.

Rowson, Everett K. “Two Homoerotic Narratives from Mamluk Literature: al-Safadi’s
Law‘at al-Shaki and Ibn Daniyal’s al-Mutayyam”. In Homoeroticism in Classical
Arabic Literature, Eds. J. W. Wright and Everett K. Rowson. New York: Columbia
University Press, 1997. 149-191.

Rowson, Everett K. “Gender Irregularity as Entertainment. Institutionalized Transves-
titism at the Caliphal Court in Medieval Baghdad”. In Gender and Difference in
the Middle Ages, Eds. Sharon Farmer and Carol Braun Pasternack. Minneapolis:
University of Minnesota Press, 2003: 45-72.

as-Sadiq, Muhammad b. ‘Ali b. Babawayh. Man la Yahduruhu al-Faqih, Ed. ‘Ali Akbar
Gaffari. Qum: Mu’assasat an-Nasr al-Islami, 1404 H/1984-85.

as-Sadiiq, Muhammad b. ‘Ali b. Babawayh. Tlal as-Sarai, Ed. Muhammad Sadiq Bahr
al-‘Ulam. Nagaf: Maktabat al-Haydariyya, 1385 H/1966.

234

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Homosexuality in the Prospect of Before Revelation

Sedgwick, Eve Kosofsky. Epistemology of the Closet. Berkeley, CL: University of Califor-
nia Press, 1990.

Samisa, Siras. Sahid-Bazi dar Adabiyyat-i Farsi. Tehran: Intigarat-i Fardis, 1381 Sh.

Skovgaard-Petersen, Jakob. “Sex Change in Cairo: Gender and Islamic Law”. The

Journal of the International Institute 2/3 (1995). http://quod.lib.umich.edu/j/jii/47
50978.0002.302? view=text;rgn=main (accessed November 2014).

al-Sugdi, Aba al-Husayn ‘Ali b. al-Husayn b. Muhammad. an-Nutaf fi I-Fatawi. Ed.
Salah ad-Din an-Nahi. Amman: Dar al-Furqan/Beirut, Lebanon: Muassasat ar-
Risala, 1404 H/1984.

at-TabatabaT al-Buriigirdi, Aqa Husayn and Isma‘il al-Mu'izzi al-Malayiri. Gami‘ Ahadit
as-Sta. Qum: Intisarat-i Wasif Lahigi, 1391 Sh/1433 H/2012-13.

at-Tifasi, Sihab ad-Din Ahmad. Nuzhat al-Albab fi-ma la Yagad fi Kitab, Ed. Gamal
Gum‘a. London: Riad El-Rayyes Books, 1992.

at-Tast, Muhammad b. Hasan. Tahdib al-Ahkam, Eds. Husayn Hirsan, ‘Ali Ahundi, and
Muhammad Ahundi. Tehran: Dar al-Kutub al-TImiyya, 1365 Sh/1986-87.

at-TasT, Muhammad b. Hasan. an-Nihaya fi Mugarrad al-Figh wa-I-Fatawa. Beirut:
Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1400 H/1980-81.

Weeks, Jeftrey. Coming out. London: Quartet Books, 1977.

Weeks, Jeffrey. The World We Have Won. The Remaking of Erotic and Intimate Life.
London: Routledge, 2007.

Weeks, Jeftrey. The Languages of Sexuality. London: Routledge, 2011.

Williams, Craig A. Roman Homosexuality. Ideologies of Masculinity in Classical Antiqui-
ty. Oxford, UK: Oxford University Press, 2010.

Wright Jr, J. W. “Masculine Allusion and the Structure of Satire in Early ‘Abbasid Poe-
try”. In Homoeroticism in Classical Arabic Literature, Eds. ]. W. Wright and Everett K.
Rowson. New York: Columbia University Press, 1997. 1-21.

Wasmgir b. Ziyar, ‘Unsur al-Ma%li Kaykawts. Qabiis-namih, Ed. Gulam Husayn Yisufi.
Tehran: Bungah-i Targuma wa-Nasr-i Kitab, 1352 Sh/1973-74.

235

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



http://​quod.lib.umich.edu/j/jii/4750978.0002.302?view=text;rgn=main
http://​quod.lib.umich.edu/j/jii/4750978.0002.302?view=text;rgn=main
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen zur Intergeschlechtlichkeit aus
a§aritischer theologischer Perspektive

Selma Schwarz

Einleitung

In den letzten Jahren hat sich innerhalb der Debatte um Intergeschlechtlich-
keit einiges verandert. In Deutschland wurden Gesetze erlassen, die
eine Anerkennung intergeschlechtlicher Menschen fordern. Doch auch
im klassischen islamischen Recht gab es eine Auseinandersetzung um
Menschen, die nicht eindeutig dem méannlichen oder weiblichen Geschlecht
zuzuordnen waren — hindt (sg. hunta) genannt. Die Fragen, die in diesem
Artikel beantwortet werden sollen, lauten: Ldsst sich die Diskussion
bzw. der Umgang mit als hunta kategorisierten Menschen innerhalb der
klassischen as‘aritischen Theologie in der Vormoderne mit der Diskussion
bzw. dem Umgang mit intergeschlechtlichen Menschen in der Gegenwart
vergleichen? Wie unterscheidet sich die Diskussion in der Vormoderne von
der Diskussion in der Gegenwart? Was kann man aus dem Umgang mit
als hunta kategorisierten Menschen fiir einen ethisch guten Umgang mit
intergeschlechtlichen Menschen in der Gegenwart anwenden und was nicht?

Um Antworten auf diese Fragen finden zu konnen, wird, nachdem
der Begrift der Intergeschlechtlichkeit im Bereich der Sexualethik einge-
ordnet wurde, zunidchst eine Kontextualisierung des Fallbeispiels der In-
tergeschlechtlichkeit in der Gegenwart und des Fallbeispiels hunta im
11. Jahrhundert vorgenommen. Hierbei soll dargestellt werden, wie genau
jeweils Intergeschlechtlichkeit und hunta definiert werden bzw. was dar-
unter verstanden wird und auch, in welchen Kontexten die Fallbeispiele
diskutiert und behandelt wurden bzw. werden. Im weiteren Verlauf soll
dann analysiert werden, ob sich das Fallbeispiel Intergeschlechtlichkeit und
das Fallbeispiel hunta tiberhaupt miteinander in Beziehung bringen lassen
und wenn ja, inwieweit eine Beziehung dieser beiden Fallbeispiele moglich
ist. Anschlieflend wird untersucht, welche Ubertragungsméoglichkeiten des
Fallbeispiels hunta auf das Fallbeispiel Intergeschlechtlichkeit in der heu-
tigen Zeit bestehen und welche nicht und warum und was sich daraus
folgern lasst.

237

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

Im vorangegangenen Artikel richtete sich das Erkenntnisinteresse auf
Ansitze der theologischen Schule der As‘ariten, wobei das Werk der Rechts-
theorie al-Mustasfa min TIm al-Usiil von al-Gazali (450/1058-505/1111) un-
tersucht wurde. Er beschiftigte sich in seinen Rechtsschriften jedoch kaum
mit dem Thema hunta, sodass fiir den vorliegenden Artikel Schriften eines
anderen zeitgendssischen Rechtsgelehrten der as‘aritischen Schule herange-
zogen werden. Es bietet sich an, das Werk Kitab at-Tahdib fi Figh al-Imam
as-SafiT von Abit Muhammad al-Husayn ibn Mas%d al-Farra’ al-Bagawi
(433/1041-ca. 510/1117) zu untersuchen, da dieses auf das Thema hunta
eingeht. Sowohl al-Bagawi als auch al-Gazali gehdrten der 3afifitischen
Schule an.! Die Fragen zum Thema hunta werden in diesem Fall konkret an
al-Bagawi gestellt.

1. Verortung der Intergeschlechtlichkeit in der Sexualethik

Um zu verstehen, warum der Umgang mit Intergeschlechtlichkeit bzw. mit
intergeschlechtlichen Menschen unter anderem im Bereich der Sexualethik
behandelt wird, sollen zunichst der Begrift der Sexualethik erklart und an-
schlieflend die Einordnung von Intergeschlechtlichkeit in der Sexualethik
vorgenommen werden. Zudem wird hierfiir der Begrift Geschlecht definiert.

Als Teilbereich der Angewandten Ethik fragt Sexualethik ,nach dem
Stellenwert von Geschlechtlichkeit [...] im guten menschlichen Leben. Sie
versucht, erfillte und moralisch akzeptable Formen von weniger erfiillten

1 Wahrend sich die von Aba Hanifa (80/699-150/767) ausgehende hanafitische Schule
in der ersten Halfte des zweiten/achten Jahrhunderts im Ostlichen Gebiet des heuti-
gen Iran ausbreitete, kam es im dritten/neunten Jahrhundert zu einer betrachtlichen
Ausbreitung der von as-Safi1 (150/767-204/820) ausgehenden $afiftischen Schule im
Gebiet des heutigen Iran. Ab dem fiinften/elften Jahrhundert gehorten sunnitische
Muslime entweder der hanafitischen oder der $afiitischen Rechtsschule an, die beide
miteinander im Wettstreit standen. Im Gegensatz zu den Hanafiten vertraten die
Safiiten die Meinung, dass den Hadithen eine iibergeordnete Autoritit im Gesetz gege-
ben werden sollte. Die Safi‘iten kritisierten die Hanafiten aufgrund ihrer Missachtung
der Tradition scharf. Wahrend der Herrschaft der Seldschuken wurde die as‘aritische
theologische Schule zur vorherrschenden Theologie der Safiiten in der islamischen
Welt. Nisapur stellte ein Zentrum des $afiftischen Lernens dar. Die a$‘aritische Theo-
logie etablierte sich ab dem friihen fiinften/elften Jahrhundert bei den Safiiten in
Nisapur und verbreitete sich von da an schnell unter anderen $afiitischen Gemein-
schaften im Iran. Madelung, Religious Trends, 26-28. Siehe fiir weitere Informationen
auch Halm, Safiitische Rechtsschule, 15-154.

238

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

oder gar moralisch inakzeptablen Formen zu trennen.> Mit dem Aufwach-
sen eines Menschen vom Neugeborenen zu einem erwachsenen Menschen
mit einer individuellen Personlichkeit entfaltet sich auch eine personliche
geschlechtliche Identitdt. Intergeschlechtliche Menschen - also Menschen
mit mehrdeutigen kérperlichen Geschlechtsmerkmalen - kénnen, miissen
jedoch nicht eine entweder weibliche oder méannliche Geschlechtsidentitét
entwickeln. Es ist moglich, dass intergeschlechtliche Menschen sich — mit
sowohl weiblichen als auch ménnlichen Geschlechtsmerkmalen - jenseits
der Geschlechter empfinden.* Das Thema der Intergeschlechtlichkeit ist
insofern im Bereich der Sexualethik zu verorten, als dass eine Auseinander-
setzung damit stattfinden muss, wie mit intergeschlechtlichen Menschen
und hierbei insbesondere mit ihrer Geschlechtlichkeit und ihrer diesbeziig-
lichen Selbstbestimmung ethisch umgegangen wird. Dabei spielt auch die
Geschlechtsidentitit (Gender) eine wichtige Rolle.

In Abgrenzung zum Begrift Geschlecht, der im Allgemeinen die biologi-
schen Komponenten von Weiblichkeit und Ménnlichkeit bezeichnet, wird
der Begrift Gender fiir die Bezeichnung sozialer, kultureller und psycholo-
gischer Aspekte von Weiblichkeit und Ménnlichkeit verwendet und als die
»Geschlechtsidentitit des Menschen als soziale Kategorie, zum Beispiel im
Hinblick auf sein Selbstwertgefiihl, sein Rollenverhalten und seine Selbst-
wahrnehmung® beschrieben.*

Um darzustellen, was genau jeweils unter Intergeschlechtlichkeit und
hunta verstanden wird und auch, in welchen Kontexten die Fallbeispiele
diskutiert und behandelt wurden bzw. werden, wird im Folgenden zunéchst
auf die Kontextualisierung von Intergeschlechtlichkeit und hunta eingegan-
gen.

2. Kontextualisierung der Fallbeispiele

L1 Intergeschlechtlichkeit in der Gegenwart

Es ist moglich, dass einzelne Menschen sowohl méannliche als auch
weibliche Korpermerkmale aufweisen. Dieses Phdnomen wird als Inter-

2 Krebs, ,Sexualitat 234.
3 Plett, ,Intergeschlechtlichkeit®, 67 f.
4 Siehe Kessler, Ethnomethodological Approach, 7.

239

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

geschlechtlichkeit bezeichnet.> Dabei deckt der Begrift viele Varianten
der Geschlechtsentwicklung auf genetischer bzw. chomosomaler, hormona-
ler, gonodaler oder morphologischer Ebene ab.® Bei intergeschlechtlichen
Menschen sind die dufleren und inneren Geschlechtsorgane unterschied-
lich stark im Widerspruch zu der chromosomalen Geschlechtsdeterminie-
rung ausgebildet.” Dies hat zur Folge, dass betroffene Menschen nicht
eindeutig dem weiblichen oder dem ménnlichen Geschlecht zugeordnet
werden konnen.® Der Begriff der Intergeschlechtlichkeit stellt eine Sammel-
bezeichnung fiir unterschiedliche medizinische Diagnosen dar.”

In Deutschland wird die Zahl der Kinder, bei denen nach der Geburt
Varianten der Geschlechtsentwicklung festgestellt werden, statistisch nicht
erfasst, sodass genaue Zahlen nicht existieren. Schatzungen zur Gesamtzahl
intergeschlechtlicher Menschen variieren stark, auch weil Schatzungen zum
Vorkommen von Intergeschlechtlichkeit in starker Abhidngigkeit zu den
jeweiligen Definitionen stehen.'® Man geht — unter Beriicksichtigung dieser

5 Plett, ,Intergeschlechtlichkeit’, 67 f. Von dem Begriff der Intergeschlechtlichkeit ab-
zugrenzen ist jedoch der Begriff der Transsexualitit. Hier handelt es sich um eine
Divergenz des geschlechtlichen Selbsterlebens eines Menschen von dem Geschlecht,
das diesem Menschen bei der Geburt zugewiesen wurde. In diesem Fall besteht
eine Inkongruenz zwischen dem bei der Geburt zugewiesenen Geschlecht und
dem geschlechtlichen Selbsterleben, obwohl hier morphologisch ein eindeutiges Ge-
schlecht vorliegt. Intergeschlechtlichkeit und Transsexualitdt konnen nicht miteinan-
der gleichgesetzt werden. Siehe Schreiber, ,,Geschlecht®, 33.
Ebd.
Pschyrembel, ,Intersexualitét® Siehe hierzu auch Pikramenou, Intersex Rights, 22.
Schreiber, ,,Geschlecht®, 33.
In diesem Zusammenhang stellt der deutsche Ethikrat in seiner Stellungnahme zur
Intergeschlechtlichkeit eine Dreiteilung der Syndrome dar. Es gibt zum einen die
Gruppe intergeschlechtlicher Menschen, bei denen eine angeborene atypische Aus-
pragung der Keimdriisen vorhanden ist. Hier herrscht eine tatsdchliche biologische
Zwischengeschlechtlichkeit, welche bedingt ist durch embryonale Entwicklungssto-
rungen. Zum anderen gibt es die Gruppe intergeschlechtlicher Menschen mit ange-
borenen Stérungen des Hormonhaushaltes mit einer Unterfunktion der Androgene
und die Gruppe intergeschlechtlicher Menschen mit angeborenen Stérungen des
Hormonhaushaltes mit einer Uberfunktion der Androgene. Bei den letztgenannten
beiden Gruppen ist das anatomische Erscheinungsbild sekundér in Folge einer hor-
monellen Storung erzeugt. Eine Unterfunktion der Androgene fiihrt aufgrund des
unauffilligen Aussehens der dufleren Geschlechtsorgane haufig zum Wechsel in das
weibliche Gegengeschlecht (XY-Frauen). Eine Uberfunktion der Androgene betrifft
die duferen Geschlechtsorgane (XX-AGS-Frauen). Ethikrat, ,,Intersexualitat’; 35-46.
Dort auch weitere medizinisch relevante Informationen.
10 Melanie Blackless beispielsweise geht von einem Vorkommen von Intergeschlecht-
lichkeit von 1,7 % aus. In diese Zahl sind Klinefelter, Turner und Adrenogenitales

O N

240

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

auseinandergehenden Schitzungen - davon aus, dass in Deutschland pro
Jahr ungefdhr 300 Kinder mit uneindeutigem Geschlecht geboren werden.!

Lange Zeit und bis heute andauernd war es in Deutschland géngige Pra-
xis, an Kindern, wenn diese nach der Geburt nicht eindeutig dem ménnli-
chen oder weiblichen Geschlecht zugeordnet werden konnten, geschlechts-
vereindeutigende chirurgische Eingriffe und anderweitige Behandlungen
vorzunehmen. Medizinisch erforderlich waren diese Eingriffe meistens
nicht. Sie dienten dazu, diese Kinder entweder eindeutig dem ménnlichen
oder weiblichen Geschlecht zuordnen zu kénnen und sollten den betrofte-
nen Kindern das Leben in einer Gesellschaft, die in geschlechtlichen As-
pekten bindr gepragt ist, erleichtern und ihnen mégliche soziale Schwierig-
keiten ersparen.”” Unter die vorgenommenen medizinischen Mafinahmen
fallen - aufgrund der manchmal sehr seltenen und auch verschiedenen
Erscheinungsformen - unterschiedlichste hormonelle sowie chirurgische
Eingriffe. Zu betonen ist, dass diese Operationen irreversible Folgen haben.
Und es ist von Bedeutung, dass es sich bei den behandelten Menschen
zumeist um nicht zustimmungsfahige Sduglinge und Kleinkinder handelte,
diese jedoch ein Leben lang mit den Folgen dieser Eingriffe und Behand-
lungen leben mussten."

Diese gingige Praxis entstammte den Leitlinien des sogenannten ,Bal-
timorer Behandlungskonzeptes“ aus den 1950er Jahren, das unter Mitwir-
kung des Psychologen John Money entwickelt wurde. John Money argu-
mentierte unter anderem, dass bei nicht eindeutigen Geschlechtsmerkma-
len eine chirurgische ,Korrektur durchgefithrt werden miisse, um dem
Kind entsprechende soziale Signale zu geben und ihm auf diese Weise eine
gesunde psychosexuelle Identitdt zu ermdglichen.! Diese Leitlinien — auch
bekannt unter dem Titel ,,optimal gender policy” - besagten, dass Kinder
mit nicht eindeutigem Geschlecht so schnell wie moglich bei Feststellung
nach der Geburt an das personlich giinstigste Geschlecht angeglichen wer-

Syndrom mit eingerechnet. Siehe Blackless, ,Review*, 151-166. Leonard Sax hingegen
schatzt das Vorkommen von Intergeschlechtlichkeit auf 0,018 %. Siehe Sax, ,Inter-
sex’, 174-178. Im Fachlexikon fiir Medizin Pschyrembel ist von einer Haufigkeit
intergeschlechtlicher Menschen von 1:500 bis 1:100 zu lesen, was einer Anzahl von
mindestens 160.000 betroffener Menschen in Deutschland entsprechen wiirde. Siehe
Pschyrembel, ,Intersexualitat*

11 Deutscher Bundestag, ,Drucksache 19/24686° 22.

12 Deutscher Bundestag, ,,Drucksache 19/24686 11.

13 Woweris, ,,Intersexualitat®, 249 f.

14 Money, ,Gender Role‘, 336.

241

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

den sollten, um ihnen so ein eindeutiges Erziehungsgeschlecht zuschreiben
zu konnen. In den folgenden Jahrzehnten galten diese unter Mitwirkung
von John Money entwickelten Leitlinien als Standard."®

Erstmals wurden die bis dahin fiir intergeschlechtliche Kinder gingigen
Behandlungsempfehlungen durch die Chicago Consensus Conference im
Jahr 2005 {iberarbeitet. Die aus der Chicago Consensus Conference her-
vorgegangenen Leitlinien besagten unter anderem, dass hormonelle und
chirurgische Eingriffe bei intergeschlechtlichen Kindern nur noch unter
bestimmten Voraussetzungen moglich sein sollten.!® In Deutschland zu-
standige Fachgesellschaften passten in den Jahren, nachdem durch die Chi-
cago Consensus Conference die Behandlungsempfehlungen im Jahr 2005
gedndert wurden, die Behandlungsleitlinien fiir intergeschlechtliche Kinder
ebenfalls an, um diese vor nicht notwendigen Operationen zu schiitzen.
Die in Deutschland entwickelten medizinischen Leitlinien besaflen jedoch
keine Bindungswirkung. Spatere Untersuchungen deuteten darauf hin, dass
auch nach Anderung der medizinischen Leitlinien weiterhin nicht medizi-
nisch erforderliche Operationen stattfanden."”

Intergeschlechtliche Menschen haben in der Vergangenheit — aufgrund
der oft so frithen chirurgischen geschlechtsvereindeutigenden Operationen
und den daraus resultierenden Folgen und der zwangslaufigen fremdbe-
stimmten Einordung in die entweder ménnliche oder weibliche Geschlech-
terkategorie — héufig starkes Leid erfahren. In einer Stellungnahme zur
Intergeschlechtlichkeit forderte der Deutsche Ethikrat im Jahr 2012 deshalb,
Menschen mit Varianten der Geschlechtsentwicklung — als Teil der gesell-
schaftlichen Vielfalt und mit ihrer Besonderheit — Unterstiitzung und Re-
spekt aus der Gesellschaft zukommen zu lassen und betroffene Menschen
vor Diskriminierung und medizinischen Fehlentwicklungen zu schiitzen.!3
Zudem kam der Deutsche Ethikrat zu der Auffassung, dass die Zuordnung
intergeschlechtlicher Menschen im Personenstandsregister in die Kategori-
en minnlich oder weiblich kein zu rechtfertigender Eingriff in das Person-
lichkeitsrecht sei und das Recht auf Gleichbehandlung hier nicht vorliege,

15 Delimata, Articulating Intersex, 11.

16 Siehe Ethikrat, ,,Intersexualitat’, 50 f.

17 Siehe hierzu Kloppel, Operationen, 56 ff., und Hoenes, Haufigkeit normangleichender
Operationen, 19.

18 Siehe Ethikrat, ,Intersexualitat®, 172 f.

242

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

da sich intergeschlechtliche Menschen nicht immer dem ménnlichen oder
weiblichen Geschlecht zuordnen lielen.”

Im Jahr 2013 wurde das Personenstandsgesetz in Deutschland dahinge-
hend gedndert, um Fille erfassen zu konnen, bei denen eine Geschlechts-
zuordnung von Kindern in die Kategorien ,méannlich® und ,weiblich®
nicht moglich ist. In solchen Fillen sollte die Angabe des Geschlechts
im Geburtenregister leer bleiben. Im Jahr 2014 entschied das Bundesverfas-
sungsgericht, dass neben den Kategorien ,,méannlich und ,weiblich® eine
dritte Moglichkeit zur Wahl des Geschlechtes von Kindern zugelassen
werden miisse. Im Folgenden wurde die Moglichkeit geschaffen, fiir inter-
geschlechtliche Kinder in der Geburtsurkunde eine dritte Option fiir das
Geschlecht des Kindes zu wihlen. Im Dezember 2018 schliefilich fithrte der
Deutsche Bundestag die Moglichkeit ein, neben den Geschlechtsangaben
von ,ménnlich® und ,weiblich’, die Geschlechtsangabe ,divers” zu wéhlen.2

Im November 2020 legte die Bundesregierung den Entwurf eines Geset-
zes zum Schutz von Kindern mit Varianten der Geschlechtsentwicklung
vor. Ziel des Entwurfes war es, diese Kinder - vor allem Neugeborene und
Kleinkinder, da diese noch nicht einwilligungsfdhig sind - vor nicht not-
wendigen Behandlungen an den dufleren und inneren Geschlechtsmerk-
malen zu bewahren und somit deren Recht auf geschlechtliche Selbstbe-
stimmung zu schiitzen. Der Entwurf regelte das Verbot, geschlechtsverein-
deutigende Behandlungen - egal welcher Art — an Kindern mit Varianten
der Geschlechtsentwicklung durchzufithren. Eltern diirfen laut diesem
Entwurf nicht mehr in operative Eingriffe an dufleren und inneren Ge-
schlechtsmerkmalen ihres Kindes einwilligen, wenn diese Eingriffe medizi-
nisch nicht notwendig sind, sondern lediglich das Ziel der Angleichung des
korperlichen Erscheinungsbildes des Kindes an das weibliche oder ménn-
liche Geschlecht haben. Solche Eingriffe miissen laut diesem Entwurf auf-
geschoben werden, bis das Kind zu einer selbstbestimmten Entscheidung
hieriiber gelangen kann.?!

Mit dem Recht der Wahlmaoglichkeit eines dritten Geschlechts wird die
Geschlechtsidentitét intergeschlechtlicher Menschen als Teil der Persén-
lichkeit geschiitzt. Das schliefSlich im Jahr 2021 in Kraft getretene Gesetz

19 Siehe Ethikrat, ,Intersexualitat®, 177.

20 Pikramenou, Intersex Rights, 173 f. Siehe hierzu auch Plett, ,Intergeschlechtlichkeit,
67 f. Im Jahr 2003 fiihrte Australien als erstes Land fiir Menschen, die nicht in das
bindre System passen, die Moglichkeit ein, in Ausweisdokumenten eine dritte Option
bei der Geschlechtsangabe zu wihlen. Siehe Pikramenou, Intersex Rights, 135.

21 Deutscher Bundestag, ,Drucksache 19/24686° 1.

243

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

zum Schutz von Kindern mit Varianten der Geschlechtsentwicklung ist ein
entscheidender Schritt, um die kérperliche Unversehrtheit intergeschlecht-
licher Menschen zu schiitzen.

1.2 Die Kategorie hunta im 11. Jahrhundert

Das arabische Substantiv hunta (pl. hinat) wird verwendet, um Menschen
zu bezeichnen, die weder eindeutig als méannlich noch eindeutig als weib-
lich kategorisiert werden kénnen, da sie sowohl ménnliche als auch weib-
liche oder tiberhaupt keine dufSeren Geschlechtsorgane besitzen.?? Der Be-
grift huntd wurde im klassischen arabischen Sprachgebrauch verwendet -
wie weit jedoch diese Verwendung zuriickreicht, ist schwer zu ermitteln, da
vorislamische Texte normalerweise in spéteren Texten enthalten sind, die in
den ersten Jahrhunderten des islamischen Zeitalters erstellt wurden.2?

Im Koran nimmt das Thema Geschlecht allgemein eine wichtige Rolle
ein. Die arabischen Begriffe dakar und unta - ménnlich und weiblich
— driicken im Koran die Geschlechtlichkeit aus und weisen auf die Unter-
schiedlichkeit der Kérper hin?* Zudem werden beide Geschlechter im
Koran mit dem arabischen Begriff zawg benannt, wobei mit diesem Begriff
jeweils ein Teil eines Paares gemeint ist. Somit werden beide Geschlechter
als unterschiedlich und dennoch als zusammengehdrig angesehen. Zudem
gebraucht der Koran auch die Begriffe rigal (Manner) und nisa’ (Frauen).
Diese Begriffe nehmen vor allem Bezug auf das rechtliche Verhaltnis der
Geschlechter zueinander sowie auf ihre jeweiligen sozialen Rollen.?> Da-
bei wird hauptsichlich die weltliche Beziehung zwischen Ménnern und

22 Siehe hierfiir beispielsweise as-Samarqandi, Tuhfat al-fuqaha’, 357, und Ibn Manzar,
Lisan al-arab, 2:145. Fiir den Begriff hunta lassen sich die Ubersetzungen ,Herma-
phrodit® oder ,Zwitter” finden, siehe beispielsweise Wehr, Worterbuch, 366. Diese
Begrifte sind jedoch veraltet, sodass sie hier nicht verwendet werden und stattdessen
der Begriff hunta beibehalten wird. Der Begrift hunta ist vom Begrift muhannat zu
unterscheiden - bei dieser Bezeichnung handelt es sich um einen Mann, der sich wie
eine Frau kleidet und verhdlt, jedoch eindeutig als Mann zu identifizieren ist. Siehe
hierzu Rowson, ,Effeminates*, 671-693.

23 Almarri, ,Iranslating Khuntha', 580.

24 Im Koran werden die Begriffe dakar und unta in Q 53:45, Q 75:39 und Q 92:3
genannt.

25 Normative Bezugstexte finden sich beispielsweise beziiglich des nach Geschlechtern
differenzierten Erbrechts in Q 4:11f. und Q 4:176 oder beziiglich der fiir Frauen und
Minner unterschiedlichen Regelungen zum Thema Geldschulden in Q 2:282.

244

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

Frauen thematisiert, beispielsweise im Zusammenhang mit dem Erbe, der
Eheschlieflung oder der Scheidung.?

Die aus den Offenbarungstexten abgeleiteten Vorschriften bzw. Rechte
(huqiiq) und Pflichten (wagibat) sind im Islam fiir Manner und Frauen
unterschiedlich. Das Wissen um die entweder ménnliche oder weibliche
Geschlechtszugehorigkeit war deshalb in vormodernen islamischen Gesell-
schaften wichtig und entscheidend, um die Rechte und Pflichten jedes
einzelnen Menschen bestimmen zu kénnen. Als hunta kategorisierte Men-
schen verletzten die Einteilung der Gesellschaft in Manner und Frauen mit
den fiir beide Geschlechter unterschiedlichen Vorschriften. Es stellte ein
Problem dar, wenn ein Mensch nicht entweder der méannlichen oder der
weiblichen Kategorie entsprach.?”

In fast allen Bereichen des islamischen Rechts spielte die Geschlechtszu-
gehorigkeit des Menschen eine Rolle, sodass das Thema hunta unter den
Rechtsgelehrten (al-fugaha’) in der Zeit der Vormoderne viel Aufmerksam-
keit erhielt. Sie setzten sich mit gesellschaftlichen Fragen im Zusammen-
hang mit huntda auseinander um Antworten darauf zu finden, wie mit
den betroffenen Menschen in Bezug auf die fiir Manner und Frauen unter-
schiedlichen religiosen Rechte und Pflichten umgegangen werden sollte.?8
Diskussionen im Zusammenhang mit hunta bezogen sich hauptséichlich
auf den Bereich der gottesdienstlichen Handlungen (ibadat), wie etwa das
Gebet, die Beschneidung und die Bedeckung des Schambereichs sowie den
Bereich der zwischenmenschlichen Handlungen (mu'amalat) mit Blick auf
die Ehe und das Erbe. In dem Werk at-Tahdib von al-Bagawi lassen sich
demnach an einigen unterschiedlichen Stellen Diskussionen zum Thema
hunta finden.?®

26 Ahrens et al., Leben und Tod, S. 64 f.

27 Siehe Gesink, ,Intersex Bodies', 154, und Sanders, ,Hermaphrodites®, 75.

28 Siehe Rispler-Chaim, Disability, 70.

29 Beziiglich der ‘ibadat erortert al-Bagawi beispielsweise im Kitab at-Tahara (Buch der
Reinheit) oder im Kitab as-Salat (Buch des Gebets) unter anderem die Vorschriften
zur Bedeckung des Schambereichs eines als hunta kategorisierten Menschen und
auch, wo dieser wihrend des gemeinschaftlichen Gebets stehen sollte. Siehe beispiels-
weise al-Bagawi, Tahdib, 1:485 und 2:152. Beziiglich der mu‘amalat lassen sich im
Kitab an-Nikah (Buch der Ehe), im Kitab al-Faraid (Buch der religiésen Pflichten
bzw. Erbteile) und im Kitab al-Qisas (Buch der Wiedervergeltung) unter anderem
Diskussionen dariiber finden, wie im Hinblick auf Ehe, Erbe und Wiedervergeltung
im Zusammenhang mit einem als hunta kategorisierten Menschen umgegangen wer-
den sollte. Siehe beispielsweise al-Bagawi, Tahdib, 5:54 und 471 und 7:72. Da sich

245

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

So wichtig die Bestimmung des Geschlechts eines als hunta kategorisier-
ten Menschen war, um dessen rechtlichen Status bestimmen zu kdnnen, so
stellte die eindeutige Bestimmung der Geschlechtszugehorigkeit doch eine
Schwierigkeit und eine Herausforderung dar, die den Grenzen des mensch-
lichen Wissens unterlag. Dennoch wurde versucht, das vorherrschende
Geschlecht des als hunta kategorisierten Menschen festzustellen, sofern das
moglich war. Es herrschte jedoch ein Spannungsverhiltnis zwischen dem
Waunsch einerseits, das Geschlecht mit Sicherheit zu bestimmen, und der
Vorsicht andererseits, die bei der Geschlechtszuordnung geboten war.>

Das Geschlecht der als hunta kategorisierten Menschen wurde durch die
Suche nach korperlichen Merkmalen der Ménnlichkeit oder Weiblichkeit
bestimmt.* Der Test des Urinierens wurde fiir alle Rechtsschulen bei der
Bestimmung des Geschlechts fiir diese Fille zur vorherrschenden Methode,
da davon ausgegangen wurde, dass das Organ, mit dem uriniert wurde,
auch das mafigebliche Organ fiir die Geschlechtsbestimmung war.>? Dieses
Vorgehen wird mit vorislamischen arabischen Brauchen in Verbindung
gebracht.?®* Die genannte Methode der Bestimmung der Geschlechtszuge-
horigkeit fand zundchst im Kindesalter statt, und den betroffenen Kindern
sollte auf diese Weise ein rechtliches Geschlecht zugeordnet werden. In
diesem Sinne schreibt auch al-Bagawi mit Blick auf die Bestimmung des
Geschlechts eines als hunta kategorisierten Menschen in seinem Tahdib,
wenn ein Mensch sowohl ein miannliches als auch ein weibliches Organ
habe, dann werde dieser nach dem Urin beurteilt (an yakiina lahu alatu
r-rigali wa-alatu n-nisa’i fa-yuhkamu fihi bi-l-bawli). Uriniere er mit dem
Organ der Ménner, so sei er ein Mann (wa-in kana yabilu bi-alati r-rigali
fa-huwa ragulun), uriniere er mit dem Organ der Frauen, so sei er eine Frau
(wa-in kana yabulu bi-alati n-nis@’i fa-huwa mra’atun).3*

Hierbei ist anzumerken, dass die Rechtsgelehrten normalerweise zwi-
schen zwei verschiedenen Arten der als hunta kategorisierten Menschen
unterschieden. Konnte bei einem betroffenen Menschen - zunichst im
Kindesalter — durch die Methode des Urinierens ein rechtliches Geschlecht
festgestellt werden, war die Zuordung zu dem entweder ménnlichen oder

der vorliegende Artikel mit dem Thema hunta im Bereich der Sexualethik auseinan-
dersetzt, liegt das Augenmerk hier auf Textteilen aus dem Kitab an-Nikah.

30 Siehe hierzu Sanders, ,Hermaphrodites®, 77-79.

31 Siehe beispielsweise al-Guwayni, Nihayat al-Matlab, 304.

32 As-Sarahsi, Mabsiit, 5:104, und al-Halabi, Multaqa, 2:334-336.

33 Sanders, ,Hermaphrodites®, 77.

34 Al-Bagawi, Tahdib, 5:470.

246

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

weiblichen Geschlecht nach Meinung der muslimischen Gelehrten eindeu-
tig. In diesem Fall handelte es sich um die Art hunta gayr muskil*® - den
sunzweifelhaften Fall® Der betroffene Mensch konnte fortan das ihm auf
diese Weise zugeordnete rechtliche Geschlecht in der Gesellschaft fiir sich
in Anspruch nehmen.?¢ Zusitzliche Organe, die vorhanden waren, wurden
zwar als objektive Realitdt anerkannt, diesen wurde jedoch kein rechtlicher
Wert zugeschrieben.?”

Dennoch war diese Methode nicht immer aufschlussreich und brachte
somit nicht immer die gewiinschte Kldrung. Es kam durchaus vor, dass ein
betroffenes Kind nicht als entweder ménnlich oder weiblich eingeordnet
werden konnte. In diesem Fall handelte es sich bei dem als hunta kategori-
sierten Kind um die Art hunta muskil - den ,zweifelhaften Fall. Al-Bagaw1
schreibt diesbeziiglich, wer ein Organ habe, das weder dem Organ des
Mannes noch dem Organ der Frau dhnlich sei, und aus diesem uriniere,
dessen Fall werde nicht bestimmt bis er die Reife erreiche (man lahu
alatun wahidatun - la tusbihu alata r-raguli wa-la alata n-nisa’i - yabilu
minha yiqafu amruhu ila an yabluga).® Konnte ein betroffenes Kind nicht
dem entweder méannlichen oder weiblichen Geschlecht zugeordnet werden,
sollte nach Meinung al-Bagawis die Pubertat (buliig) abgewartet und die
Geschlechtszugehorigkeit erst dann entschieden werden.

Konnte einem betroffenen Menschen bereits im Kindesalter ein Ge-
schlecht zugeordnet werden, betrachtete al-Bagaw1 diese Zuordnung den-
noch als vorldufig und durchaus als wandel- und verdnderbar. Es schien
ihm bewusst gewesen zu sein, dass eine endgiiltige Festlegung zu einer der
beiden Geschlechterkategorien im Kindesalter zu frith war und die Puber-
tat abgewartet werden sollte. Er schreibt aus diesem Grund im Zusammen-
hang mit der Bestimmung der Geschlechtszugehdrigkeit eines betroffenen
Kindes, dass jeder so beurteilte Fall zweifelhaft sei (wa-kullu mawdiin
hakamna bi-kawnihi muskilan).3® In der Pubertat sollten aus diesem Grund
seiner Meinung nach in jedem Fall die sekunddren Geschlechtsmerkmale
tiberpriift werden, um so feststellen zu kénnen, zu welchem Geschlecht hin

35 Das arabische Wort muskil wird ins Deutsche unter anderem mit ,,zweifelhaft’, ,zwei-
deutig, ,unklar®, ,schwierig“ und ,problematisch” iibersetzt. Die arabische Bezeich-
nung hunta gayr muskil konnte im Deutschen als ,unzweifelhafter Fall“ beschrieben
werden.

36 Al-Bagawi, Tahdib, 5:470.

37 Siehe hierzu Sanders, ,Hermaphrodites®, 78.

38 Al-Bagawi, Tahdib, 5:470.

39 Al-Bagawi, Tahdib, 5:471.

247

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

der betroftene Mensch sich entwickelte oder auch, um ein als hunta muskil
kategorisiertes Kind doch noch aufgrund duflerlicher Anzeichen zu dem
entweder mannlichen oder weiblichen Geschlecht zuordnen zu kénnen.
Die betroffenen Kinder blieben somit bis zum Einsetzen der Pubertit in
einem Zustand der Zweifelhaftigkeit (iskal). Al-Bagawi ging jedoch davon
aus, dass der Zustand der Zweifelhaftigkeit wahrend der Kindheit ein
voriibergehender sei. Wurden Anzeichen (‘alamat) der Pubertdt bei einem
als hunta kategorisierten Menschen sichtbar, war der Zustand der Zweifel-
haftigkeit normalerweise beendet, denn ein solches Anzeichen bestimmte
normalerweise sowohl das Erreichen der Geschlechtsreife als auch das
Geschlecht.*0

In diesem Zusammenhang fiihrt al-Bagawl weiterhin aus, dass die Ver-
heiratung des betroffenen Menschen nicht erlaubt sei, wenn er jung sei,
weil nicht bekannt sei, ob er ein Mann sei, der eine Frau heirate, oder ob
er eine Frau sei, die einen Mann heirate (fa-la yagiizu tazwiguhu fi s-sigari
li-annahu la yudra haluhu annahu ragulun fa-yuzawwagu mraatan aw
mraatun fa-yankuhu ragulan). So werde der betroffene Mensch gelassen,
bis er die Pubertit erreiche und dann wiéhle (fa-yutraku hatta yablugu
fa-yahtaru). Der Zeitpunkt seiner Wahl sei in diesem Fall nach Abschluss
von 15 Jahren (wa-waqtu htiyarihi ba'da stikmali hamsa ‘asara sanatan).!

War es jedoch auch nach dem Alter der Kindheit bzw. ab dem Alter
der Pubertit nicht moglich, ein vorherrschendes Geschlecht zu bestimmen,
wurde der als hunta kategorisierte Mensch weiterhin der Art hunta muskil
zugeordnet. Die Kategorie hunta muskil warf nun eine Reihe rechtlicher
Probleme auf, die es zu 19sen galt. Aus sozialer Sicht war die Situation
eines als hunta muskil kategorisierten Menschen ein schwierig zu l6sendes
Thema, denn obwohl es in diesem Fall nicht moglich war, die mannliche
oder weibliche Geschlechtszugehdrigkeit dieses Menschen zu bestimmen,
musste dieser dennoch in die soziale Welt der erwachsenen Menschen
mit den unterschiedlichen Vorschriften fiir Manner und Frauen integriert
werden, wofiir Lésungen gefunden werden mussten.

Al-Bagawi schreibt in diesem Zusammenhang, der betroffene Mensch
wihle so fiir sich selbst entweder die Ménnlichkeit oder die Weiblichkeit
auf Grundlage der der Veranlagung entsprechenden Tendenz*? (fa-yahtaru

40 Al-Bagawi, Tahdib, 5:470-471. Siehe hierzu auch Gesink, ,Intersex Bodies®, 157.
41 Al-Bagawi, Tahdib, 5:471.
42 Der Begriff mayl (pl. muyul) wird ins Deutsche mit ,Neigung” und ,Tendenz“ iiber-

3

setzt. Der Begriff tab* (pl. tiba; atba’) wird ins Deutsche mit ,Veranlagung®, ,Natur®,

248

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

li-nafsihi ahada l-amrayni min ad-dukiirati wa-l-uniitati ‘ala mayli t-tab%).4?
Ebenso schreibt er beziiglich einer Heirat der als hunta muskil kategorisier-
ten Menschen, diese wendeten sich in der Wahl nicht ihrer Begierde**
zu, sondern der der Veranlagung entsprechenden Tendenz (wa-la yargiu
fi l-ibtiyari ila hawahinna bal yargiu ila mayli t-tab%) und fahrt fort,
wenn die Wahl die Gemeinschaft mit Frauen sei, so sei er ein Mann, der
heiraten konne (fa-in ihtara mu‘asarata n-nisai fa-huwa ragulun lahu an
yatazawwaga), und wenn die Wahl die Gemeinschaft mit Ménnern sei,
so sei sie eine Frau, die heiraten kénne (wa-in ihtara mu‘asarata r-rigali
fa-imra’atun laha an tunkah). Wenn der betroffene Mensch jedoch sage, er
neige zu ihnen beiden, dann sei das eine Schwierigkeit bzw. eine ungeldste
Frage (fa-in qala amilu ilayhima fa-huwa muskilun). Und wenn er eines
von ihnen beiden gewdhlt habe, dann kdnne er es nicht mehr widerrufen
(wa-ida htara ahadahuma la rugi'a lahu ‘an dalika).®

Nach Ansicht al-Bagawis war es fiir als hunta muskil kategorisierte
Menschen somit moglich, fiir sich selbst die entweder ménnliche oder
weibliche Geschlechterkategorie zu wihlen sowie sich entweder fiir einen
mannlichen Partner oder eine weibliche Partnerin zu entscheiden. Eine
einmal getroffene Entscheidung war jedoch nach Meinung al-Bagawis nor-
malerweise endgiiltig und nicht mehr riickgangig zu machen.

3. Intergeschlechtlichkeit und hunta im Vergleich

Wie bereits ersichtlich wurde, handelte es sich bei den als hunta kategori-
sierten Menschen um Menschen mit entweder sowohl einem weiblichen
als auch einem ménnlichen oder tiberhaupt keinem dufleren Geschlechts-

»Charakter und ,natiirliche Eigenschaft® tibersetzt. Unter der Bezeichnung mayl
at-tab soll hier die ,der Veranlagung entsprechende Tendenz® verstanden werden.

43 Al-Bagawi, at-Tahdib, 5:470.

44 Das arabische Wort hawan (pl. ahawa’) wird in Deutsche des Weiteren mit ,Laune’,
JWillkiir“ und ,,Belieben” ibersetzt.

45 Al-Bagawi, Tahdib, 5:472. Im Gegensatz zu al-Bagawis Meinung beziiglich der Regeln
zur Heirat eines als hunta kategorisierten Menschen lehnte ein Grof3teil der $afiiti-
schen Rechtsgelehrten eine Heirat der als hunta kategorisierten Menschen ginzlich
ab. Siehe an-Nawawi, al-Magmii', 16:213. Ebenso vertraten malikitische Rechtsgelehr-
te die Meinung, dass die genannten Menschen nicht heiraten konnten. Siehe al-Hursi,
Sarh, 8:226. Im Gegensatz hierzu erlaubten hanafitische und hanbalitische Rechtsge-
lehrte den als hunta kategorisierten Menschen die Heirat mit entweder einer Frau
oder einem Mann. Siehe Ibn Nugaym, al-Bahr, 8:540 und al-Hirqi, Muhtasar, 105.

249

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

organ.*® Unter intergeschlechtlichen Menschen werden aus heutiger Sicht
Menschen verstanden, die sowohl ménnliche als auch weibliche Korper-
merkmale haben. Bei intergeschlechtlichen Menschen sind sowohl die
dufleren als auch die inneren Geschlechtsorgane verschieden stark im Wi-
derspruch zur chromosomalen Geschlechtsdeterminierung ausgebildet.”
Es handelt sich bei den als huntad kategorisierten Menschen also um
intergeschlechtliche Menschen, jedoch nur um eine bestimmte Gruppe
intergeschlechtlicher Menschen aus heutiger Sicht — ndmlich um interge-
schlechtliche Menschen, bei denen sowohl ein ménnliches als auch ein
weibliches oder iiberhaupt kein dufieres Geschlechtsorgan vorhanden war.
Aus heutiger Sicht waren als hunta kategorisierte Menschen demnach inter-
geschlechtliche Menschen mit Varianten der Geschlechtsentwicklung auf
morphologischer Ebene.

Wenn auch das Fallbeispiel hunta und das Fallbeispiel Intergeschlecht-
lichkeit grundsitzlich in Beziehung gesetzt werden kénnen, so ist doch
das unterschiedliche Wissen um Geschlechtlichkeit und die verschiede-
nen Moglichkeiten zur Diagnostik bzw. Untersuchung intergeschlechtlicher
Menschen in der Zeit der Vormoderne und in der Gegenwart immer
mitzudenken. Das heutige fortgeschrittene medizinische Wissen und die
technischen Moglichkeiten zur Diagnostik intergeschlechtlicher Menschen
unterscheiden sich erheblich von den Erkennungsmdoglichkeiten interge-
schlechtlicher Menschen in der Zeit der Vormoderne, in der lediglich mor-
phologische, also duflere Varianten der Geschlechtsmerkmale, beobachtet
und festgestellt werden konnten. Aus den fiir diese Studie herangezoge-
nen Quellen wurde ersichtlich, dass medizinische Untersuchungen der als
hunta kategorisierten Menschen nicht iiblich bzw. nicht moglich waren.
Es wurde lediglich anhand des dufleren Erscheinungsbildes versucht, die
Geschlechtszugehdrigkeit zu bestimmen.*® Die normativen Texte aus dem
11. Jahrhundert beschreiben Methoden, bei denen nicht Arzte, sondern
Rechtsgelehrte den Korper betrachteten und bewerteten.*® Diagnostikmog-
lichkeiten fiir genetische, hormonale oder gonodale Varianten, wie es sie
heute gibt, waren damals nicht méglich.

46 Siehe beispielsweise as-Samarqandi, Tuhfat al-fuqaha’, 357, und Ibn Manzar, Lisan
al-‘arab, 2:145.

47 Pschyrembel, ,Intersexualitét®. Siehe hierzu auch Pikramenou, Intersex Rights, 22.

48 Siehe beispielsweise as-Samarqandi, Tuhfat al-fugaha’, 357, und Ibn Manzar, Lisan
al-‘arab, 2:145.

49 Almarri, ,Translating Khuntha; 582.

250

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

So ist davon auszugehen, dass in der Vormoderne ein weitaus geringerer
Teil der Menschen als hunta erkannt und somit kategorisiert wurde als es
heute bei intergeschlechtlichen Menschen der Fall ist. Ob Menschen im
Erwachsenenalter als hunta kategorisiert wurden, wenn bei ihnen nicht
schon in der Kindheit eine Intergeschlechtlichkeit festgestellt wurde, bleibt
eine offene Frage. Die heutige Medizin weif3, dass auch Menschen mit nur
einem entweder ménnlichen oder weiblichen dufleren Geschlechtsorgan
intergeschlechtlich sein kénnen und die Intergeschlechtlichkeit duflerlich
somit wihrend der Kindheit zunachst éiberhaupt nicht auffillt.>® Menschen
mit einem méinnlichen Chromosomensatz, die sich jedoch aufgrund einer
Unterfunktion der Androgene schon im Mutterleib duflerlich eindeutig
weiblich entwickeln - sogenannte XY-Frauen® -, wurden wohl in der Zeit
der Vormoderne nie als intergeschlechtlich erkannt und somit auch nicht
als hunta kategorisiert, um nur ein Beispiel zu nennen. Die Gruppe der als
hunta kategorisierten Menschen war demnach vermutlich viel kleiner als
die Gruppe der intergeschlechtlichen Menschen heute.>?

Zudem ist zu bedenken, dass der in der jeweiligen Zeit aktuelle Wissens-
und Erkenntnisstand zur Intergeschlechtlichkeit jeweils mafigebend war
und ist fiir den Umgang mit intergeschlechtlichen Menschen. In diesem
Zusammenhang weist Heike Jensen darauf hin, dass ,,in der wechselvollen
Geschichte der Erforschung der Sexualitit [...] eine Fiille von Erkenntnis-
sen, aber auch eine Vielzahl von falschen Behauptungen [...] iiber die unter-
schiedlichsten Aspekte von Sexualitdt produziert [wurde]>3 Im spaten 18.
und 19. Jahrhundert hitten Biologen, Mediziner, Gynikologen, Pathologen,
Ethnologen, Historiker, Soziologen und andere Wissenschaftler auf den
unterschiedlichsten Feldern Sexualitit erforscht.>* Der aktuelle Wissens-
und Erkenntnisstand prigte und priagt auch immer die medizinische Praxis
und somit auch den Umgang mit dem Thema Intergeschlechtlichkeit und
intergeschlechtlichen Menschen.

Die Gesellschaft, in der muslimische Rechtsgelehrte gelebt haben, kannte
nur die Kategorien ménnlich und weiblich, ausgehend von der theologi-
schen Annahme, dass Frauen und Ménner erschaffen wurden, die durch

50 Dreger, Hermaphrodites, S. 37.

51 Bei der Bezeichnung ,XY-Frauen® ist jedoch zu bedenken, dass durch diese Bezeich-
nung von vornherein eine Geschlechtszuordnung stattfindet.

52 Siehe hierzu auch Rispler-Chaim, Disability, 69.

53 Jensen, ,Sexualitat 123.

54 Jensen, ,Sexualitat 124 f.

251

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

die gottliche Offenbarung unterschiedlich angesprochen werden.> Die Ent-
scheidung zu einer der beiden Geschlechtszugehdrigkeiten war durch das
duflerliche Aussehen bestimmt.® Die Vorstellung, dass Menschen nicht
entweder der ménnlichen oder der weiblichen Kategorie zugeordnet wur-
den, gab es nicht, und Flexibilitdt bzw. ein Geschlecht zwischen ménnlich
und weiblich stellte ein Problem dar. Es musste eine Zuordnung zu dem
entweder mannlichen oder weiblichen Geschlecht erfolgen, sodass ein
rechtlicher Status vorhanden war. Aus diesem Grund setzten sich Rechtsge-
lehrte mit dem Thema hunta auseinander.

Wissenschaftliche Erkenntnisse der Medizin haben die Annahmen aus
der Vergangenheit in Frage gestellt und somit verdndert. So schreibt Ger-
hard Schreiber, Geschlecht lasse auch nach biologischen Erkenntnissen
vielfaltige Varianzen auf chromosomaler/genetischer, gonodaler, hormona-
ler und morphologischer Ebene erkennen.”” Geschlecht sei mithin wesen-
haft komplexer, als es eine dichotome Klassifizierung von Menschen in
weiblich und ménnlich als vermeintlich klar voneinander abgegrenzte bzw.
abgrenzbare Kategorien zum Ausdruck bringen kann.>®

Neue Erkenntnisse haben alte Annahmen verdndert und fiihrten in
jiingster Vergangenheit zu Gesetzesinderungen wie der Moglichkeit der
Wahl einer dritten Geschlechterkategorie fiir intergeschlechtliche Men-
schen und dem Verbot geschlechtsvereindeutigender Mafinahmen an nicht
einwilligungsfihigen Sauglingen und Kindern.

4. Anwendbarkeit der Kategorie hunta auf Intergeschlechtlichkeit

Alleine die Tatsache, dass der Begrift hunta schon im klassischen arabi-
schen Sprachgebrauch vorhanden war, zeigt, dass es das Wissen um und
eine grundlegende Akzeptanz von als hunta kategorisierten Menschen in
der Zeit der Vormoderne gegeben haben muss. Die rechtlichen Quellen der
safifitischen Schule zeigen, dass die Existenz von als hunta kategorisierten
Menschen eine Realitdt darstellte. Fiir die Rechtsgelehrten ging es daher
nicht um die Frage, ob die betroffenen Menschen {iberhaupt jenseits der
Kategorien mannlich und weiblich existierten, sondern um die Frage, wie

55 Siehe hierzu Ahrens et al., Leben und Tod, 65.

56 Siehe al-Bagawi, Tahdib, 5:470, und al-Guwayni, Nihayat al-matlab, 304.
57 Schreiber, ,,Geschlecht®, 30 f.

58 Schreiber, ,,Geschlecht', 32.

252

am 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

mit Menschen, die nicht der bindren Geschlechterkategorie entspachen,
hinsichtlich der fiir Manner und Frauen unterschiedlichen religiésen Rech-
te und Pflichten umgegangen werden sollte und wie sie in diese Kategorien
entsprechend eingeordnet werden konnten. Das méinnliche oder weibliche
Geschlecht, das den als hunta kategorisierten Menschen zugeordnet wurde
bzw. dem sie sich zuordneten, sollte daher eher als ein rechtliches und nicht
als ,wahres“ Geschlecht verstanden und betrachtet werden.>

Die Rechtsgelehrten scheinen darum bemiiht gewesen zu sein, nach
Lésungen zu suchen, um die betroffenen Menschen an der bindr gepréagten
Gemeinschaft teilhaben zu lassen. Bei den Diskussionen iiber das Thema
hunta ist jedoch zu bedenken, dass es sich um normative Texte der islami-
schen Jurisprudenz (figh) handelt. Die Texte geben keine Informationen
dariiber, wie als hunta kategorisierte Menschen in der Gesellschaft gelebt
haben oder wie sie sich selbst hinsichtlich ihrer Geschlechtlichkeit verstan-
den haben. Wie innerhalb der Gesellschaft tatsachlich mit den betroffenen
Menschen umgegangen wurde und wie sie sich in der Gesellschaft verhal-
ten und gefiihlt haben, ist diesen Texten somit nicht zu entnehmen.

Der Wissens- und Erkenntnisstand beziiglich der als hunta kategorisier-
ten Menschen war, dass das Organ, mit dem uriniert wurde, das mafigeben-
de Organ fiir die Geschlechtsbestimmung war. Die betroffenen Menschen
wurden, wenn maglich, entsprechend als ménnlich oder weiblich kategori-
siert, sodass diese Gruppe der als hunta kategorisierten Menschen keine
Wahl bei ihrer eigenen Geschlechtsbestimmung hatte.®® Eine besondere
Kategorie stellten jedoch die als hunta muskil kategorisierten Menschen
- die ,zweifelhaften Falle® - dar. Al-Bagawi schlug vor, dass diese selbst
nach ihrer Meinung hinsichtlich ihrer eigenen Geschlechtlichkeit gefragt
werden sollten, und auch im Hinblick auf eine Heirat war er der Meinung,
dass es den als hunta muskil kategorisierten Menschen offenstehen sollte,
ob sie einen Mann oder eine Frau heiraten wollten.®! Erkennbar ist, dass
al-Bagawi den als hunta muskil kategorisierten Menschen die Entschei-
dungsfreiheit tiber ihre Geschlechtsidentitdt und iiber ihre eigene sexuelle
Orientierung zusprach. Sein Bemiihen, Losungen dafiir zu finden, dass
auch als hunta muskil kategorisierte Menschen heiraten konnten, wurde
deutlich.

59 Zu dieser Betrachtung siehe auch Gesink, ,Intersex Bodies®, 156.
60 Siehe al-Bagawi, Tahdib, 5:470.
61 Siche al-Bagawi, Tahdib, 5:472.

253

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

In diesem Zusammenhang ist die Bezeichnung mayl at-tab® - die der
Veranlagung entsprechende Tendenz - hervorzuheben, die al-Bagawi in
seiner Diskussion zu hunta muskil mehrmals aufgreift. Zum einen sollten
erwachsene Menschen, die als hunta muskil kategorisiert wurden, sich auf
Grundlage der ihrer Veranlagung entsprechenden Tendenz fiir die entwe-
der ménnliche oder weibliche Geschlechtszugehorigkeit entscheiden kon-
nen.®? Zum anderen verweist al-Bagawi auf die der Veranlagung entspre-
chende Tendenz auch hinsichtlich der Wahl eines entweder ménnlichen
Partners oder einer weiblichen Partnerin. In diesen Féllen war er der Mei-
nung, dass die der personlichen Veranlagung entsprechende Tendenz, die
der betroffene Mensch fiir sich selbst am besten kannte, geachtet werden
sollte. Zu betonen ist jedoch auch die Ermahnung al-Bagawis, nicht nach
der Begierde bzw. der Laune (hawan) zu handeln - die Entscheidung
sollte also nicht willkiirlich oder beliebig von dem betroffenen Menschen
getroffen werden.®?

Die Beriicksichtigung der der Veranlagung entsprechenden Tendenz,
die al-Bagaw1 im 11. Jahrhundert im Zusammenhang mit der Diskussion
zum Thema hunta erwéhnte, lasst sich in die moderne Diskussion der
Selbstbestimmung hinsichtlich der Geschlechtsidentitit und der sexuellen
Orientierung intergeschlechtlicher Menschen iibertragen.

Den als hunta kategorisierten Menschen, die durch den Test des Uri-
nierens entsprechend eingeordnet werden konnten, blieben keine eigenen
Entscheidungsmoglichkeiten hinsichtlich der Geschlechtsidentitat und der
sexuellen Orientierung. Die Rechtsgelehrten stiitzten sich hier jedoch auf
das Wissen und die Erkenntnisse, die zu ihrer Zeit herrschten. Das heutige
medizinische Wissen und heutige wissenschaftliche Erkenntnisse sind da-
her bei einer Ubertragung in die heutige Zeit unbedingt mit zu bedenken.
Es stellt sich mit dem gegenwirtigen Wissensstand aus diesem Grund die
Frage, ob aus heutiger Sicht nicht alle intergeschlechtlichen Menschen als
hunta muskil - als ,zweifelhafte Fille“ - verstanden werden sollten, da
heute bekannt ist, dass intergeschlechtliche Menschen alleine durch das &u-
Bere Erscheinungsbild nicht in Geschlechterkategorien eingeordnet werden
kénnen.

Die untersuchten Texte der safi'itischen Rechtsschule weisen darauf hin,
dass in allen Fillen beziiglich der als hunta kategorisierten Menschen die

62 Ebd.
63 Ebd.

254

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

Geschlechtszugehorigkeit erst in der Zeit nach der Kindheit endgiiltig ent-
schieden wurde, sodass eine vorschnelle unumkehrbare Entscheidung zu
einer Geschlechtszugehorigkeit im Sduglings- oder Kindesalter vermieden
wurde.® Das Wissen dartiber, dass sich die Geschlechtszugehorigkeit eines
intergeschlechtlichen Kindes wandeln kann, war al-Bagawi somit bekannt,
sodass auch er eine vorzeitige endgiiltige Festlegung zu einer Geschlechts-
zugehorigkeit in der Kindheit ausschloss.®>

Die Méglichkeit, die Geschlechtsbestimmung eines intergeschlechtlichen
Kindes offenzuhalten, um keine vorschnelle Entscheidung iiber die Ge-
schlechtszugehorigkeit zu treffen, ist aus der vormodernen islamischen Ge-
sellschaft in die Gegenwart iibertragbar. Die in Deutschland viele Jahrzehn-
te lang durchgefiihrten operativen Eingriffe und hormonellen Behandlun-
gen an intergeschlechtlichen Sduglingen und Kindern, die betroffene Men-
schen versuchten zu zwingen, in der entweder méannlichen oder weiblichen
Kategorie zu leben und ihnen somit eine eigenstandige Entscheidung iiber
ihre Geschlechtlichkeit verwehrten, miissen infolge einer solchen Ubertra-
gung abgelehnt werden. Der Versuch, intergeschlechtliche Menschen schon
im Sduglingsalter dem entweder ménnlichen oder weiblichen Geschlecht
zuzuordnen, intergeschlechtliche Menschen also einer gesellschaftlichen
Norm anzupassen mit dem Ziel, dass sie in der Gesellschaft nicht als
intergeschlechtlich auffallen, sowie die Moglichkeit, diesen Kindern sogar
das Wissen um ihre Intergeschlechtlichkeit vorzuenthalten, sind im Lichte
dieser Ubertragung vielmehr zu verurteilen.

In Deutschland ist das Vorkommen einer nicht-bindren Geschlechtlichkeit
heute anerkannt. In den letzten Jahren wurden neue Gesetze erlassen, die
zum einen die Wahl einer dritten Geschlechterkategorie - neben mannlich
und weiblich - fiir intergeschlechtliche Menschen erméglichen und die
zum anderen Operationen an intergeschlechtlichen Sauglingen und Kindern
mit dem Ziel, diese dem entweder ménnlichen oder weiblichen Geschlecht
anzugleichen bzw. zuzuweisen, verbieten.

In der $afiTtischen Rechtsschule spiegelt der Inhalt zum Thema hunta
eine bindre Vorstellung der Geschlechtlichkeit wider. So betont auch al-
Bagawl fiir die als hunta muskil kategorisierten Menschen die Notwendig-
keit der Entscheidung fiir eine der beiden Geschlechterkategorien. Die
Neigung zu der sowohl ménnlichen als auch weiblichen Kategorie wird

64 Siehe al-Bagawi, Tahdib, 5:471.
65 Siehe al-Bagawi, Tahdib, 5:470-471.

255

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

als ungeldste Frage bzw. als Schwierigkeit (muskil) angesehen. Eine Un-
entschiedenheit oder Flexibilitat in der Wahl der eigenen Geschlechtszuge-
horigkeit oder in der Wahl eines médnnlichen Partners oder einer weibli-
chen Partnerin waren somit nicht moglich. Ebenso war die Wahl einer
Geschlechtszugehorigkeit zwischen ménnlich und weiblich - wie etwa eine
dritte Geschlechterkategorie — nicht gegeben. Zudem war seiner Meinung
nach eine einmal getroffene Entscheidung zu der entweder ménnlichen
oder weiblichen Geschlechterkategorie normalerweise endgiiltig und nicht
anderbar bzw. riickgingig zu machen.®® Im Vordergrund stand somit im-
mer die Einteilung der betroffenen Menschen in die entweder mannliche
oder weibliche Geschlechterkategorie aufgrund der fiir Manner und Frau-
en unterschiedlichen Vorschriften durch die gottliche Gesetzgebung. Eine
Vertretung der klassischen as‘aritischen theologischen und juristischen Po-
sition verhindert somit jegliche Vorstellung einer nicht-bindren Geschlecht-
lichkeit.

5. Schlussfolgerung

In diesem Artikel wurde untersucht, ob und wenn ja, inwieweit eine Uber-
tragung der Diskussion bzw. des Umgangs mit als hunta kategorisierten
Menschen in der asaritischen Theologie und insbesondere innerhalb der
safiftischen Rechtsschule auf die Diskussion bzw. den Umgang mit interge-
schlechtlichen Menschen in der Gegenwart méglich ist. Die Frage lautete,
was genau sich aus dem Umgang mit als hunta kategorisierten Menschen
fiir einen ethisch guten Umgang mit intergeschlechtlichen Menschen in
der Gegenwart anwenden ldsst und was nicht. Um diese Frage beantwor-
ten zu konnen, wurde zundchst eine Kontextualisierung des Fallbeispiels
Intergeschlechtlichkeit in der Gegenwart und des Fallbeispiels hunta in den
safiftischen Rechtswerken vorgenommen. Im Folgenden wurde analysiert,
inwieweit sich die beiden Fallbeispiele miteinander in Beziehung bringen
lassen.

Es wurde deutlich, dass der jeweils unterschiedliche Wissens- und Er-
kenntnisstand in der Vormoderne und in der Gegenwart unbedingt zu
beachten ist bei den Ubertragungsmoglichkeiten der beiden Fallbeispiele.
Der Umgang mit als hunta kategorisierten Menschen sollte deshalb durch
heutiges medizinisches Wissen fiir die Gegenwart relativiert werden. Den-

66 Siehe al-Bagawi, Tahdib, 5:472.

256

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

noch ist zu erkennen, dass es Aspekte im Umgang mit als hunta katego-
risierten Menschen gibt, die sich auf einen ethisch guten Umgang mit in-
tergeschlechtlichen Menschen in der Gegenwart anwenden lassen. Hierzu
gehoren sicherlich zunichst die grundlegende Akzeptanz der Existenz von
als hunta kategorisierten Menschen und der Versuch und die Bemithung
der Rechtsgelehrten, diese in der Gesellschaft zu integrieren. Zudem ist der
Verzicht auf eine frithzeitige Festlegung auf eine der beiden Geschlechter-
kategorien in der Kindheit zu betonen und auch das Bemiihen al-Bagawis
darum, dass als hunta muskil kategorisierte Menschen auf Grundlage
der ihrer Veranlagung entsprechenden Tendenz entweder die miannliche
oder weibliche Geschlechterkategorie wéhlen konnten. Dennoch st6fit die
aSaritische theologische Schule an Grenzen, die fiir einen ethisch guten
Umgang mit intergeschlechtlichen Menschen eine Herausforderung dar-
stellen. Hierzu gehort gewiss die Notwendigkeit zur Entscheidung fiir eine
der beiden Geschlechterkategorien. Die Wahl einer Geschlechtszugehdrig-
keit zwischen ménnlich und weiblich — wie etwa eine dritte Geschlechter-
kategorie — ist in der klassischen as‘aritischen theologischen Schule nicht
gegeben.

Aus heutiger Sicht ldsst sich Intergeschlechtlichkeit nicht auf hunta re-
duzieren. Die klassischen Rechtsgelehrten besaflen das Wissen von heute
nicht, sodass es nicht angemessen wire und intergeschlechtlichen Men-
schen gegeniiber auch nicht gerecht, bei der Diskussion zu Intergeschlecht-
lichkeit undifferenziert auf den Umgang mit dem Thema hunta in der
Vormoderne hinzuweisen. Die heutigen medizinischen Mdglichkeiten, ge-
schlechtsvereindeutigende Mafinahmen entweder auszufithren, aufzuschie-
ben oder komplett zu unterlassen, bringen eine spezielle ethische Verant-
wortung im Umgang mit der Geschlechtlichkeit intergeschlechtlicher Men-
schen. Aus ethischer Sicht sollte diesbeziiglich das Recht auf Selbstbestim-
mung gegeniiber der Fremdbestimmung gelten.

Zeitgendssische muslimische Gelehrte geben in Rechtsgutachten
(fatawa, sg. fatwa) meist weiterhin unter der Uberschrift hunta Handlungs-
anweisungen zum Umgang mit intergeschlechtlichen Menschen. Haupt-
sachlich geht es in diesen Rechtsgutachten um die Frage der Legitimation
von geschlechtsvereindeutigenden Operationen an intergeschlechtlichen
Kindern aus religioser Sicht. Medizinische Eingriffe werden hier meistens
als erlaubt angesehen, um eine Uneindeutigkeit der Geschlechtszugehdrig-

257

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selma Schwarz

keit aufzuheben. Die medizinischen Mdglichkeiten zur Uberwindung einer
Geschlechtsindetermination werden zumeist begriif3t.?”

Ethische Reflektionen zur Intergeschlechtlichkeit aus islamischer Sicht
sollten jedoch heutiges medizinisches Wissen und wissenschaftliche Er-
kenntnisse beriicksichtigen und mit einbeziehen. Die rechtliche Tradition
der muslimischen Gelehrten sollte im Lichte der heutigen wissenschaftli-
chen Erkenntnisse neu reflektiert werden. Hierbei ein Verstandnis zu ent-
wickeln von Intergeschlechtlichkeit als einem wertzuschédtzenden Merkmal,
und nicht als einem behandlungsbediirftigen medizinischen Problem, wire
ein Ausgangspunkt. Die unterschiedlichen religiésen Rechte und Pflichten
fiir Manner und Frauen aus den Offenbarungstexten und die daraus folgen-
de Vorstellung innerhalb der klassischen as‘aritischen theologischen Schule
von einer bindren Geschlechterordnung bestehen weiterhin, sodass damit
in der Gegenwart ein Umgang gefunden werden muss. Innerhalb der isla-
mischen Theologie bleibt es somit eine Herausforderung, Menschen zu
akzeptieren, die weder méannlich noch weiblich sind, sodass dies als ein
ethisches Problem der Gegenwart bezeichnet werden kann.

6. Bibliographie

Ahrens, Jehoschua, Rana Alsoufi und Mira Sievers. Zwischen Leben und Tod. Medizi-
nethische Beitrdge aus Judentum und Islam. Ostfildern: Matthias Griinewald Verlag,
2022.

Almarri, Saqer. ,,You Have Made Her a Man among Men’. Translating Khuntha Anato-
my in Fatimid Jurisprudence®. Transgender Studies Quarterly 3/3-4 (2016): 578-586.

Badran, Margot. ,Gender*. Encyclopedia of the Qur'an. Leiden: Brill, 2002.

al-Bagawi, AbG Muhammad al-Husayn ibn Masad al-Farra’. Kitab at-Tahdib fi figh
al-Imam as-Safi7. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyya, 1997.

al-Bar, Muhammad ‘Ali. ,Muskilat al-hunta bayna t-tibb wa-1-figh. Magallat Magma*
al-figh al-islami 4/6 (2007): 345-365.

Ibn Baz, ‘Abd al-‘Aziz und Muhammad ibn Ibrahim. Kitab al-Fatawa al-muta‘aliga
bi-t-tibb wa-ahkam al-marda. Riyad: Ar-Ri’asa al-‘Amma li-1-Buhat wa-l-1fta’, 2014.
Blackless, Melanie. ,How sexually dimorphic we are? Review and synthesis“. Ameri-
can Journal of Human Biology 12/2 (2000): 151-166. Bonfig, Walter. ,Intersexuali-
tat" https://www.pschyrembel.de/intersexualitat/KOB01/doc/ (zugegriffen am

12.05.2022).

Delimata, Natalie. Articulating Intersex. A Crisis at the Intersection of Scientific Facts and

Social Ideals. Cham: Springer, 2019.

67 Ibn Baz und Ibn Ibrahim, Kitab al-Fatawa, S. 304, und al-Bar, Muskila.

258

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://www.pschyrembel.de/intersexualität/K0B01/doc/ 
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ethische Betrachtungen aus as‘aritischer theologischer Perspektive

Deutscher Bundestag. ,Entwurf eines Gesetzes zum Schutze von Kindern mit Varian-
ten der Geschlechtsentwicklung® https://dserver.bundestag.de/btd/19/246/1924686.
pdf (zugegriffen am 12.05.2022).

Deutscher Ethikrat. ,Intersexualitat Stellungnahme® https://www.ethikrat.org/filead
min/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/DER_StnIntersex_Deu_Online.pdf
(zugegriffen am 12.05.2022).

Dreger, Alice Domurat. Hermaphrodites and the Medical Invention of Sex. Cambridge:
Harvard University Press, 1998.

Gesink, Indira. ,Intersex Bodies in Premodern Islamic Discourse. Compliciating the
Binary*® Journal of Middle East Women'’s Studies 14/2 (2018): 152-173.

al-Guwayni, Abu 1-Maali, Nihayat al-matlab fi dirayat al-madhab. Jedda: Dar al-
Minhag, 2007.

al-Halabi, Ibrahim ibn Muhammad ibn Ibrahim. Multaqa al-abhir. Beirut: Mu’assasat
ar-Risala, 1989.

Halm, Heinz. Die Ausbreitung der $afiitischen Rechtsschule von den Anfingen bis zum
8.14. Jahrhundert. Tubinger Atlas des Vorderen Orients 4. Wiesbaden: Reichert, 1974.

al-Hirqi, Kitab Muhtasar al-Hirqi. Tanta: Dar as-Sahaba, 1993.

al-Hursi, Muhammad, Kitab Sarh Muhtasar li-l-Hurst. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.

Hoenes, Josch, Eugen Januschke und Ulrike Kloppel. Hdaufigkeit normangleichender
Operationen ,uneindeutiger” Genitalien im Kindesalter. Bulletin Texte / Fakultét fir
Sozialwissenschat 44. Bochum: Ruhr-Universitit Bochum, 2019.

Ibn Manzir, Gamal ad-Din ibn Mukarram al-Ansari. Lisan al-arab. Kairo: al-Mu’assa-
sa al-misriyya al-amma li-t-ta’lif wa-n-nasr, 1955.

Ibn Nugaym, Zayn al-Din. Kitab al-Bahr ar-r@’iq Sarh Kanz ad-daqa’iq. Kairo: Dar
al-Kutub al-islamiyya, 2010.

Jensen, Heike. ,Sexualitit, In Gender@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien,
Hg. Christina von Braun und Inge Stephan. Koln/Weimar/Wien: Bohlau Verlag,
20009. 123-1309.

Kessler, Suzanne. Gender. An Ethnomethodological Approach. Chicago/London: The
University of Chicago Press, 1978.

Kloppel, Ulrike. Zur Aktualitit kosmetischer Operationen ,uneindeutiger” Genitalien im
Kindesalter. Bulletin Texte / Zentrum fiir Transdisziplindre Geschlechterstudien 42.
Berlin: Humboldt-Universitit zu Berlin, 2016.

Krebs, Angelika. ,Sexualitit und Geschlechtlichkeit® In Handbuch Angewandte Ethik,
Hg. Ralf Stoecker, Christian Neuhduser und Marie-Luise Raters. Stuttgart/Weimar:
].B. Metzler, 2011. 234-237.

Madelung, Wilferd. Religious Trends in Early Islamic Iran. Columbia Lectures on
Iranian Studies 4. Albany: State University of New York Press, 1988.

Money, John. ,Imprinting and the establishment of gender role®. American Medical
Association Archives of Neurology and Psychiatry 77 (1957): 333-336.

an-Nawawi, Muhyi ad-Din. Kitab al-Magmii‘ Sarh al-Muddab. Damaskus: Dar al-Fikr,
2011

Pikramenou, Nikoletta. Intersex Rights: Living Between Sexes. Cham: Springer, 2019.

259

am 12.01.2026, 01:44:28. [ —



https://dserver.bundestag.de/btd/19/246/1924686.pdf
https://dserver.bundestag.de/btd/19/246/1924686.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/DER_StnIntersex_Deu_Online.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/DER_StnIntersex_Deu_Online.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://dserver.bundestag.de/btd/19/246/1924686.pdf
https://dserver.bundestag.de/btd/19/246/1924686.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/DER_StnIntersex_Deu_Online.pdf
https://www.ethikrat.org/fileadmin/Publikationen/Stellungnahmen/deutsch/DER_StnIntersex_Deu_Online.pdf

Selma Schwarz

Plett, Konstanze. ,Intergeschlechtlichkeit aus juristischer Perspektive®. In Diverse Iden-
titdt. Interdisziplindre Anndherungen an das Phidnomen Intersexualitit, Hg. Julia
Koll, Jantine Nierop und Gerhard Schreiber. Schriften zu Genderfragen in Kirche
und Theologie 4. Hannover: Studienzentrum der EKD, 2018. 67-78.

Rispler-Chaim, Vardit. Disability in Islamic Law. Haifa: The University of Haifa, 2007.

Rowson, Everett. ,The Effeminates of Early Medina®. Journal of the American Oriental
Society 111/4 (1991): 671-693.

as-Samarqandi, Ala’ ad-Din. Tuhfat al-fuqaha’. Beirut: Dar al-Kutub al-ilmiyya, 1994.

Sanders, Paula. ,Gendering the Ungendered Body. Hermaphrodites in Medieval Islamic
Law®. In Women in Middle Eastern History. Shifting Boundaries in Sex and Gender,
Hg. Nikki R. Keddie und Beth Baron. New Heaven/London: Yale University Press,
1991. 74-95.

as-Sarahsi, Sams ad-Din Aba Bakr. Kitab al-Mabsiit. Beirut: Dar al-Ma'rifa, 1978.

Sax, Leonard. ,How common is intersex? A Response to Anne Fausto-Sterling®. The
Journal of Sex Research 39/3 (2002): 174-178.

Schreiber, Gerhard ,Geschlecht aufler Norm. Zur theologischen Auseinandersetzung
mit geschlechtlicher Vielfalt am Beispiel von Intersexualitit® In Diverse Identitdt.
Interdisziplindre Anndherungen an das Phdnomen Intersexualitit, Hg. Julia Koll,
Jantine Nierop und Gerhard Schreiber. Schriften zu Genderfragen in Kirche und
Theologie 4. Hannover: Studienzentrum der EKD, 2018. 27-46.

Wehr, Hans. Arabisches Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart. Arabisch-
Deutsch. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 1985.

Woweries, Jorg. ,Intersexualitit. Medizinische Mafinahmen auf dem Priifstand® In
Normierte Kinder. Effekte der Geschlechternormativitit auf Kindheit und Adoleszenz,
Hg. Erik Schneider und Christel Baltes-Lohr. Bielefeld: Transcript Verlag, 2014. 249
264.

260

8m 12.01.2026, 01:44:28.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Polygamie zwischen Recht und Ethik
	Reflektionen aus islamischer Perspektive
	1. Einleitung
	2. Polygamie in Deutschland: Rechtslage und Wertevorstellungen
	3. Ṭāšköprīzādes Zugang zur Polygynie im osmanischen Kontext
	3.1 Ṭāšköprīzāde als Richter in einem einheitlichen Rechtssystem
	3.2 Ṭāšköprīzāde als Moralphilosoph und die Option einer sich wandelnden und umwandelnden Gesellschaft

	4. Weitere Historisierung
	5. Auswertung und Gegenwartsbezug
	Bibliographie


	Zur islamischen Ehe in der Gegenwart
	Ansätze einer Neubetrachtung anhand von al-Māwardīs Adab ad-dunyā wa-d-dīn
	Einleitung
	I. Die Ehe in der Moderne
	1. Der Begriff „Ehe“
	2. Die Ehe als Vertrag
	3. Gründe und Leitmotive der Ehe: Warum heiraten?
	a) Liebe
	b) Treue
	c) Verantwortung
	d) Finanzielle Vorteile
	e) Religiöse Gründe: Göttlicher Segen (baraka)


	II. Die Ehe bei al-Māwardī
	1. Al-Māwardīs nutzenorientiertes Eheverständnis zwischen fiqh und adab
	a) Die rechtliche Perspektive: Ehe als Vertrag (ʿaqd an-nikāḥ)
	b) Adab-Perspektive: Ehe als Verbundenheit (ulfa)

	2. Ehe zwischen Normativität und Realität: Versuch einer Kontextualisierung

	III. Ansätze der Übertragung in die Gegenwart: Die Perspektive der Verbundenheit
	1. Moderne Ehe und al-Māwardīs nikāḥ im Vergleich
	2. Ethische Neubetrachtung der Ehe als Verbundenheit im Lichte des Konzepts des Wohlergehens

	Fazit
	Bibliographie


	Homosexuality in the Prospect of Before Revelation
	Introduction
	The Articulation of Homosexuality
	Genealogy of Homosexuality in Early Muslim Societies
	Effeminacy and Mannish-ness
	Male Active Pederasty
	Male ‘Pathological’ Passivity
	Senior Female Same-Sex Sexual Behaviours with Her Female Slave or a Virgin Girl
	Comparing and Contrasting Homosexuality and Pre-Homosexual Categories
	Legal Concepts of Liwāṭ and Siḥāq
	The Exertion of the Principle of Permissibility (aṣālat al-ibāḥa) to Homosexuality
	Conclusion
	Sources

	Ethische Betrachtungen zur Intergeschlechtlichkeit aus ašʿarītischer theologischer Perspektive
	Einleitung
	1. Verortung der Intergeschlechtlichkeit in der Sexualethik
	2. Kontextualisierung der Fallbeispiele
	1.1 Intergeschlechtlichkeit in der Gegenwart
	1.2 Die Kategorie ḫunṯā im 11. Jahrhundert

	3. Intergeschlechtlichkeit und ḫunṯā im Vergleich
	4. Anwendbarkeit der Kategorie ḫunṯā auf Intergeschlechtlichkeit
	5. Schlussfolgerung
	6. Bibliographie


