
Drei Perspektiven zur Bestimmung des Sinnes1

Andrea Zhok (Mailand)

1. Dialektik

In vielen Sprachen läßt sich eine seltsame Verwandschaft erblicken: 
Das Wort "Sinn" bezieht sich auf die Sinnlichkeit der Sinnesver- 
mögen sowie auf die Sinnhaftigkeit der sinnvollen Sätze, ebenfalls 
auch auf den "Sinn der Welt" und auf den richtungsweisenden Sinn 
einer Orientierung. Die Frage, die wir jetzt stellen möchten, könnte 
ungefähr so lauten: Gibt es irgendeinen sinnfällig gemeinsamen Sinn 
dieser vierfachen Wurzel des Wortes "Sinn"? Offensichtlich könnte 
einer solchen Art der Fragestellung, mit ihrem quasi etymologischen 
Standort, eine methodologische Rechtfertigung gerade nur durch eine 
positive Antwort der Frage selbst zukommen. Deshalb werden wir 
fast propädeutisch versuchen, das heißt im platonisch-aristotelischen 
Sinne der dialektischen Erörterung, eine einführende Aufklärung des 
möglichen Bodens dieser Frage anzubieten.

Standpunkt und Gravitationszentrum einer solchen Erörterung kann 
die erste der obigen Bedeutungen sein, nämlich die Idee der Sinnlich­
keit der Sinne im engsten Sinne: der Sinn in der Empfindung oder im 
Fühlen. Was fühlen wir? Wir sprechen zum Beispiel vom Fühlen, 
wenn wir ans Ende eines Rechtfertigungsprozesses kommen oder 
kommen möchten. Nach einer Kette von Fragen und begründenden 
Antworten gelangen wir zu einem Satz wie: "Weil ich es fühle!" oder 
"Weil mir das einfach gefallt!" und so weiter. Demjenigen, der unend­
liche Erklärungen fordert, müssen wir sagen, daß diese Unendlichkeit 
in der Unmittelbarkeit eines Gefühlten terminieren muß. Genauso ist 
es, wenn wir eine Entscheidung fällen müssen, denn dann bleibt der 
letzte Schritt immer ein geistiges Abwägen, wodurch sich ein Unter­
schied kundtut, und wir nehmen ihn an - wir fühlen ihn einfach. Aber 
ist dies bestimmt ein Fühlen? Wie wäre das wieder zu entscheiden?

64

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sollen wir sagen, daß wir - gerade fühlend-jetzt fühlen? Haben wir 
davon eine Perzeption? Oder eine unmittelbare Apperzeption, durch 
die wir gleichsam das Fühlen aus den Augenwinkeln ansehen? Ja, 
aber was sehen wir denn?

- Man wird vielleicht sagen, es sei eine sehr sture Art, die Frage zu 
stellen, vorausgesetzt, daß dieses Fühlen gerade als Fühlen unsagbar 
sein muß.

- Das mag stimmen, doch haben wir soeben darüber geredet!
- Man könnte dann vielleicht dazu bemerken, daß ich den Ge­

schmack des Geschmacks gar nicht sagen kann, und trotzdem ist er 
einleuchtenderweise ein anderes Fühlen als das Sehen, und diesen 
Unterschied kann ich nicht anders als fühlen.

- Ja, ich kann ihn nicht anders als fühlen; aber fühle ich ihn? Und 
sogar als einleuchtend? Fühle ich die Farbigkeit der Farben? Auf 
welche Weise? Soll ich sagen, daß ich eine alle Farben vereinigende 
"Über-farbe" wahmehme? Oder fühle ich eine besondere Empfindung 
im wahmehmenden Auge? Es ist eine Tatsache, daß ich den Unter­
schied zwischen dem Roten und dem Süßen merke, aber muß ich 
sagen, diese Art von Unterschied sei eine bestimmt andere Qualität 
des Unterschieds als die zwischen Rot und Schwarz? Kann man also 
eine Klassifizierung der Qualitäten der Unterschiede aufstellen? Aber 
das würde die Möglichkeit einer weiteren Klassifizierung der Unter­
schiede zwischen den Qualitäten erfordern, und so weiter ad Infini­
tum. An dieser Stelle möchten wir fast sagen, daß die Bedeutung der 
Empfindungen uns nur auf das Empfinden der Bedeutung verweist, 
während aber letztere uns immer nur auf sich selbst verweist. Am 
Ende der begründend bestimmenden Bedeutungen möchten wir, 
anders gesagt, eine grundlose unbestimmte Bedeutung setzen, die aber 
dann als grundlos und unbestimmt auch keine "Bedeutung" sein will 
und kann. Jetzt könnten wir vielleicht beginnen, "Fühlen" oder "Emp­
finden" mit geänderter Rechtschreibung zu schreiben, beziehungs­
weise lernen, diese Worte bedeutungsvoll durchzustreichen. Jedoch 
sollten wir zuerst ein wenig argwöhnisch bleiben. Betrachten wir 
nämlich das folgende Beispiel: Mir wird der rechte Arm anästhesiert. 
Wenn ich wach bin, merke ich das sofort, und zwar fühle ich, daß 
mein Arm nichts fühlt. Würde ich auch hier sagen, daß ich eine 
bestimmte unverwechselbare Qualität des Empfundenen fühle? Aber 

65

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte ich andererseits etwas anderes sagen, als daß ich meinen 
nichtsempfindenden Arm empfinde? Es sieht also aus, als ob wir, was 
es auch sei, immer gerechtfertigt sind, zu sagen, daß es ein Gefühltes 
ist. Dies klingt wie eine seltsame Art von Tautologie, so als ob wir- 
eine Überraschung erwartend - nach Hause zurückkämen: Wenn dann 
in der Tat keine Überraschung gegeben wäre, hätten wir doch unsere 
Überraschung gehabt!

- Sollte ich im Falle des betäubten Armes sagen, mein Ausdruck sei 
etwas wie eine Konvention? Aber ich kann nicht vermeiden, die 
typische Unempfindlichkeit des Armes wirklich zu empfinden, und 
was kann wirklicher sein, als wenn ich fühle, was ich fühle? Hiermit 
kommen wir zu einem weiteren Charakter, der dem Empfundenen zu­
gehört. Eine Empfindung kann mich überraschen, kann sich mir auf­
erlegen; sie zieht meine Aufmerksamkeit an, und dadurch vermittelt 
sie mir, was im ausgezeichneten Sinne von mir unabhängig ist. Die 
Empfindung vermittelt mir das Ding an sich. Nehmen wir nun an, daß 
ich an einem Punkt meines Armes unerwartet und ungesehen berührt 
werde. Ich weiß sofort, daß - und wo - ich berührt worden bin. Aber 
ist es die Empfindung, die mich darüber belehrt?

- Selbstverständlich, was sonst!
- Ja, aber gibt es eine bestimmte Qualität der Empfindung, die das 

Dort-sein der Empfindung zu nennen wäre? Sicher ist, daß ich mich 
berührt fühle und weiß, wie ich mich bewegen muß, um mich vom 
Berührenden zu entfernen. Aber gehört diese mögliche Reaktion zum 
sich-passiv-auferlegenden Inhalt der Empfindung? Vielleicht, aber 
wäre es so, dann wäre der Inhalt jeder Empfindung ziemlich überfüllt, 
denn unendlich verschiedene Bewegungen, Haltungen und so weiter 
können prinzipiell jeder einzelnen Empfindung entstammen. Und an­
genommen, daß die Empfindung uns das Ding an sich gibt, empfinden 
wir dann sein Außer-uns-sein? Empfinden wir sein Anders-als-wir- 
sein? Aber wie können wir das empfinden und zugleich empfinden, 
daß es anders ist als wir?

- Dennoch ist es evident, daß die Empfindung, die meine Aufmerk­
samkeit anzieht, etwas anderes als ich selbst ist. Wären auch alle 
Tastempfindungen im Grunde endogen wie Juckreize, alle Sichtemp­
findungen im Grunde wie Flecken auf der Netzhaut und so weiter, 
würde das deren Wirklichkeit nicht ernstlich stören, insofern wir von 

66

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem Grund gar nichts wissen. Und wenn wir vom Traum kein Er­
wachen kennten, was machte dann seine Traumhaftigkeit aus? Könn­
ten wir uns vorstellen, daß alle Empfindungen von uns aus hergestellt 
wären? Wäre dies dann nicht so, als ob wir jede Wirklichkeit durch 
den bloßen Willen schaffen könnten? Aber welche brotlose Kunst 
wäre ein Schaffen, das keine Gegenständlichkeit hervorbringen kann? 
Oder besser, wie soll ich mir ein widerstandsloses Schaffen, das kein 
Etwas schaffen kann, einbilden? Es sieht so aus, als ob wir wiederum 
zu einer Art Tautologie gezwungen wären: Die Empfindungen müssen 
uns die Wirklichkeit mitteilen, weil die Wirklichkeit als Andersheit 
bestimmt wird, und die Andersheit erlegt sich durch die Passivität auf 
sowie die Passivität durch das Empfinden. Sollten wir deshalb viel­
leicht eher sagen, daß die Wirklichkeit bloße Definitionssache sei? 
Daß die Härte der Wirklichkeit auf die blasse Natur der Begriff- 
lichkeit angewiesen wäre? Aber woher kommen die Inhalte der Be­
griffe? Woher, wenn nicht aus den Empfindungen?

- Somit gelangen wir zu einer weiteren Ebene. Die einzelnen Emp­
findungen sind wirklich, weil sie informativ sind. Auch Räumlichkeit 
oder Intensität gehören zu den inhaltlichen Qualitäten der Empfin­
dungen, weshalb auch die Wirklichkeit irgendwie Prädikat der Emp­
findungen ist. Was ist evidenter, als daß ich den Inhalt der Empfin­
dungen nicht erfinden kann? Daß sie zur Gegebenheit und nicht zur 
Geschaffenheit gehören? Ich kann mir vorstellen, die Farben an der 
italienischen Fahne so umzugestalten, bis etwa die Fahne der Seychel­
len daraus wird. Aber das Rot oder das Grün kann ich nicht anders 
schaffen. Ist jedoch das Rot, das ich kenne, die Kopie einer bestimm­
ten Gegebenheit des empirischen Rot? Dann könnten wir vermuten, 
daß wir soviele Farben kennen müßten, wie es unterscheidbare Farb­
töne gibt. Vorausgesetzt, daß es nicht so ist, können wir annehmen, 
daß es eine Beschränkung des Gedächtnisses gibt, die unsere Ökono­
mie an Kategorien rechtfertigt. Wäre es aber eine Angelegenheit des 
uns bestimmenden Gedächtnisvermögens, dann würde man kaum ver­
stehen, wie es möglich sein soll, daß wir tatsächlich unsere Kategori­
sierungsfähigkeit verbessern können. Außerdem würden dann ver­
schiedenen privaten Vermögen verschiedene Kategorisierungen ent­
sprechen. Hier sind wir auf einem erkenntnistheoretisch altbekannten 
Boden: Was erlaubt es uns, die verschiedenen Empfindungen von Rot 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder die verschiedenen Abschattungen eines Pferdes als "Rot" bezie­
hungsweise als "Pferd" anzuerkennen? Worin besteht der gemeinsame 
Sinn der verstreuten Empfindungen? Wenn es vorgegebene Ideen 
sind, die die Empfindungen miteinander vereinen, was vereint dann 
die Ideen mit den Empfindungen? Weitere Ideen? Einmal vorausge­
setzt, wird die Dualität nie mehr versöhnt.

- Aber drängt uns der Monismus der Sinne nicht wieder zur Be­
stimmung des Fühlens durchs Fühlen? Dieser Weg ist nur anschei­
nend anders, denn entweder ist das Fühlen des Fühlens ein gewöhn­
liches Fühlen (und dann ist dieses nur ein "sechstes Sinnesvermögen", 
das dieselbe Versöhnungsprobleme wie die Ideen aufwirft), oder es ist 
ein außergewöhnliches Fühlen, eine Apperzeption, für deren Beson­
derheit sowie Verwandschaft mit dem gewöhnlichen Fühlen sich uns 
noch kein Muster angeboten hat. Soviel ist aber im zweiten Fall 
klar: Die Differenz zwischen Rot und Grün ist keine Farbe bezie­
hungsweise die Anerkennung des objektiven Unterschieds kein ob­
jektiver Unterschied. Wenn wir uns zugleich vor Augen halten, daß 
die Abwesenheit einer Empfindung als ein empfundenes Etwas be­
zeichnet werden kann, wie wir sahen, dann sind wir genötigt, uns für 
die Sinnhaftigkeit dieser sinnlichen Abhebung auf eine weitere 
Sinnesdimension zu berufen. Die Kennzeichen dieser Dimension 
können wir folgendermaßen beschreiben: Dem Unterschied ist 
wesentlich, daß er einen Unterschied macht; der Differenz, daß sie 
nicht indifferent ist. Zum Sinn des Fühlens einer Differenz, zum 
Sinn ihrer Anerkennung, gehört schon immer so etwas wie eine 
orientierte Vorgegebenheit, und zwar als zweite Dimension der 
sinnlichen Differenzierung. Sonst müßten wir ausnahmslos auf einen 
gegebenen Inhalt zurückgreifen, um sinnvoll von einem Fühlen 
sprechen zu können. Diese Vorgegebenheit darf aber keine "Idee" 
sein, denn sie kann nicht nach dem Muster des inhaltlich Differen­
zierten gedacht werden. Dann wären die Kennzeichen, die übrig 
bleiben, jene, welche sich als Instinkt, Trieb oder Bedürfnis zu­
sammenzufassen ließen. Das Muster des Instinktes ist ungefähr das 
eines unthematisch-unmittelbaren Wissens, das die differenzierende 
Anerkennung auf der eindimensionalen Ebene der Wirklichkeit vor­
rangig in Form eines Vorziehens und Nachsetzens leistet. Es wäre ein 
Wissen der Welt, das man fühlt: Ich fühle unmittelbar das Bedürfnis 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ich fühle dessen Befriedigung. Dadurch bekommt die Sinnlichkeit 
Sinn.

- Gewiß, doch soll ich sagen, es sei das Unbehagen in der Magen­
gegend, das mir erklärt, ich sei hungrig? Könnte es nicht ebensogut 
Zeichen von Verliebtheit sein? Oder von Angst?

- Man wird sagen, daß durch jenes isolierte Unbehagen nicht 
entschieden wird, worum es geht. Aber diese Erweiterung der Zei­
chenansprüche weist uns wieder auf das Problem einer identifizie­
renden Einheit an, die wir durch die unmittelbare Einheit des Bedürf­
nisses anzugehen hofften.

- Andererseits, wenn wir uns dem Moment der Befriedigung zu­
wenden, könnten wir ähnlich fragen: Zeigt die Befriedigung das 
Kennzeichen der Anerkennung eines Gewußten? Ist die Befriedigung 
sinnverleihende Vollendung einer vor-gestellten Ausrichtung? In Ab­
wesenheit einer leitenden Vorstellung kann die Befriedigung sicher­
lich nur als unmittelbares Verschwinden des Unbehagens vorgestellt 
werden. Ist dann ein Faustschlag in die Magengegend für meinen 
Hunger besonders befriedigend? Von dessen Unbehagen bleibt sicher 
keine Spur mehr. Wollen wir etwas Angenehmeres, so könnten wir an 
die Auslöschung des Hungers durch eine Dosis Heroin denken. Es 
wäre hierbei unangebracht zu erwidern, eine solche Art der Bedürf­
nissättigung sei künstlich. Denn um ein derartiges Urteil zu recht­
fertigen, müßten wir auf ein ganzes- durch die Faktizität unter­
stütztes- Sinnessystem zurückgreifen, das aber seinerseits schon 
immer im immanenten Sinn des Bedürfnisses verwurzelt wäre. Aber 
wenn das Gerichtet-sein des Instinktes sich weder im empfundenen 
Bedürfnis noch in der empfundenen Befriedigung festhalten läßt, 
dann bleibt die Linie, die sie zusammenhängend trennt, in Betracht zu 
ziehen. Die innere Einheit von Bedürfnis und Befriedigung wird 
schon immer als Einheit/Differenz von Erwartung und Erfüllung 
gedacht- und dies nicht zufällig, weil die anwesende Differenz 
zwischen den beiden letzteren kein nachträgliches Zubehör ist, son­
dern genau die Spannung, die von der Unmittelbarkeit eines Unbe­
hagens oder einer Anstrengung aus die Richtung eines Sinnes vor­
zeichnet. Damit erreichen wir eine weitere Dimension des Sinnes: 
Von der Eindimensionalität der sinnlichen Dif-ferenz sind wir zuerst 
zur Zweidimensional ität der triebhaften Prä-ferenz gekommen, und 

69

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von dort aus erblicken wir die Tiefendimension der bestimmten Aner­
kennung als Er-füllung. In der Tat ist jede Erfüllung gewissermaßen 
eine Befriedigung, insofern jede anerkennende Setzung des Erfül­
lenden Sinn verleiht, während die unerwartete Befriedigung (als un­
mittelbarer Übergang von einem Unbehagen zu einem Wohlbefinden) 
wohl den Aspekt der sinnlosen Zufälligkeit haben kann.

- Zeichnet sich damit so etwas wie der Vorrang der mittelbaren Er­
wartung, der Vorstellung, im Bereich des Sinnes ab? Sollen wir uns 
vorstellen, daß die erste Dimension der Wirklichkeit nur ein Grenzfall 
der Tiefendimension sei? Das wäre wiederum eine Situation wie die 
oben genannte des widerstandslosen Schaffens. Wir treten hier viel­
leicht auf der Stelle. Aber das ist nicht weiter schlimm, denn es war 
ohnehin nur ein Üben.

2. Genealogie

Die vorhergehenden Seiten sollten uns legitimieren, eine direktere 
Frage zu stellen. Was hat eine Empfindung in Hinsicht auf den Sinn 
mit einer Idee zu tun? Was ein Gefühl mit einer Vorstellung? Was das 
Sein mit der Sprache, eine Existenz mit ihrer Möglichkeit? Das Ein­
fachste, Voraussetzungsloseste, das ich mir vorstellen kann, ist eine 
unmittelbare Empfindung, nämlich das Ereignis einer Affektion, wo­
durch ich zu irgendeiner Reaktion gerufen bin. Wir könnten für diese 
Affektion den Begriff von "ursprünglicher Passivität" benützen, aber 
man sollte darauf achtgeben, daß eine solche Passivität nicht mit jener 
gleichzusetzen ist, die im gewöhnlichen Gegensatz aktiv/passiv aus­
gedrückt wird. Wenn wir für die übliche Passivität vielleicht das Bild 
der sich-von-selbst-auferlegenden Überraschung vorgegeben haben, 
dann könnten wir für diese "ursprüngliche Passivität" besser auf das 
Bild der unbemerkten Anpassung des Gangs an ein neues Paar Schuhe 
zurückgreifen. Als Leitbild der folgenden Analyse wird sich daher 
spontan das ontogenetische Vorbild der Erfahrung eines Kleinkindes 
anbieten. Dieses "urkindliche" Bild kann nicht femgehalten werden, 
aber es ist als ein logisches Bild im Sinne einer übersichtlichen Dar­
stellung der Begriffsanalyse zu sehen.

Betrachten wir eine "urpassive" Tastempfindung. Meine Hand be­
rührt einen Gegenstand: Berührendes und Berührtes entstehen hier zu­

70

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sammen in absoluter Nähe. Die Hand handelt hier nicht, sondern es 
gibt ein reines Entsprechen, eine reaktive Gebärde, worin die Hand zu 
sich selbst kommt, indem das Berührte zur Welt kommt. In diesem 
gegenseitigen Verweis konstituiert sich etwas als an sich weich oder 
hart, glatt oder rauh, und zwar in dem Maße, wie die Hand dieses 
Entsprechen in sich aufnimmt. Das konstituierte Tastobjekt ist dann 
Zeichen der potentiellen Hand, seine Bedeutung verweist auf ein zum 
Vermögen gewordenes Entsprechen. Wenn wir das Sehvermögen in 
Betracht nehmen, können wir dabei einige Charaktere der Kontinuität 
mit dem Tastsinn feststellen. Das Sehen ist ebenfalls eine leibliche 
Praxis, die die Welt ordnet, indem sie den Leib in den Nullpunkt einer 
Perspektive versetzt. Auch hier wird die urpassive Artikulation der 
Welt zusammen mit dem entsprechenden Vermögen geboren. Wenn 
die Augen geschlossen werden, dann ist es die Welt, die verschwin­
det, und damit die Stellung des Auges in der Welt.

Das Gehör zeigt uns im Vergleich dazu eine Besonderheit. Es ist 
keine leibliche Praxis, es handelt nicht, es wird nicht gerichtet, son­
dern vielmehr "betroffen". Man kann nicht spontan die Ohren vor der 
Aufdringlichkeit eines Lärms verschließen oder davon abwenden, was 
hingegen bei den Augen gegenüber dem Eindringen eines Lichtes 
möglich ist. Die Sicht kann die berührende Hand und das Tastobjekt 
sehen und mit ihnen eine unmittelbare Einheit sein. Das Gehör kann 
dagegen weder die Sicht, noch die Hand hören; es kann mit ihnen 
nicht interferieren. Man kann sagen, das Gehör sei objektfrei. Es ist 
aber möglich, mit den Händen oder mit der Stimme Klänge hervorzu­
bringen, und dadurch das Gehör zu affizieren. Auch hier wird das 
Getane in einer anderen Einheit als jener zwischen Berührendem/Be- 
rührtem beziehungsweise Sehen/Gesehenem erlitten. Jedoch ist es 
dabei noch ungerechtfertigt von einer Jwto-affektion zu sprechen, 
weil die Entsprechung noch unmittelbar, die Einheit der ursprüng­
lichen Passivität noch ungespalten ist. In diesem Sinne wäre es zum 
Beispiel nicht korrekt, zu denken, daß die Stimme von uns ausgeht 
und dann durch die Ohren zurückkommt, weil Stimme und Ohren 
nicht zweierlei sind, wenn wir von einer noch nicht entstandenen Ob­
jektivität absehen.

Ich höre, wie ich als taktil-stimmhafte Vibration im Hals und im 
Genick vokalisiere, und diese Empfindung ist von derselben - durch 

71

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ohren perzipierte- Stimme gänzlich ununterscheidbar. In der 
Gegenüberstellung mit den handelnden (eventuell schallenden) 
Händen ist die Stimme von einer bemerkenswerten Freiheit gekenn­
zeichnet. Die Handgebärde ist immer zugleich ausdrucksvoll und 
entsprechend. Sie äußert die eigenen, zuvor schlummernden Kräfte 
(aber man könnte ebenfalls sagen, sie werde von ihnen überfallen) 
und erleidet die Explosion dieser Kräfte als Tatsache der Welt, als 
Widerstand des eigenen wie des fremden Körpers. Die Stimme ist 
dagegen ausdrucksvoll, aber nicht entsprechend; sie begegnet der 
Welt als Andersheit nicht. Sie erkennt keinen Widerstand, denn 
Atmen ist weniger anstrengend als nicht atmen; sie wird durch das 
Treffen auf die Welt nicht informiert, nicht geformt. Die Stimme ist 
eine an Welt leere Gebärde. Aber was passiert, wenn der unmittelba­
ren Expressivität der Stimme eine andere Stimme entspricht? In 
solchem Fall bekommt die ursprüngliche Quelle des Ausdrucks eine 
zweite, an Welt leere Expression. Diese ist als gehörte Stimme das 
selbe Zeichen, aber als einmal zeitlich aufgeschobene, manchmal 
abwesende und mit verschiedenen ausdrucksvollen Offenbarungen 
synthetisierte Stimme ist sie nicht das selbe Zeichen. Jetzt dringt die 
Stimme wirklich heraus und kehrt zurück. Diese Bewegung von 
Ausdruck und Entsprechung identifiziert sich gerade, insofern sie den 
Anderen identifiziert/differenziert. Die Einheit von Affektion und 
Expression wird hierbei, indem die antwortende Stimme in jene selbe 
absolute Nähe kommt, in die Eigenperzeption der unmittelbaren 
Vibration wie Wahrnehmung des stimmhaften Tons gespalten.

Wenn diese neue Gebärde sich zu einem Vermögen niederschlägt, 
dann äußert sich die Stimme nicht nur, sondern sie äußert sich, indem 
sie den Anderen ruft. Das sedimentierte Entsprechen ermöglicht das 
Ansprechen. Im Rufen wird die Antwort erwartet, und es ist gerade 
als "Ent-sprechung" Erwartendes, wodurch das Selbst sich erkennt, zu 
sich selbst kommt. Die reflexive Identität der inneren Stimme wird als 
Entstehung des stummen Zwischenraums des Sehnens nach einer 
Antwort geboren. In der Tat gibt es hier keine unbestimmte Deckung 
von actio und passio mehr. Die Stimme wird als reaktives Zeichen auf 
ein Bedürfnis zum aktiven Zeichen. Indem sie sich äußert, richtet es 
die Stimme so ein, daß eine Entsprechung geschieht. Es entsteht somit 
im Abstand der emotionalen Erwartung einer Antwort die Vor-stel- 

72

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung (die keine Darstellung, kein Bild ist) und dadurch auch der 
zielende Akt. Das ontogenetische Bild der Entwicklung vom Weinen 
des Kleinkindes als allgemeiner Äußerung des Bedürfnisses zum 
gerichteten schreienden Weinen als Signal, ist hier nicht fehl am 
Platz.

Die Gebärde der Stimme wird durch ihre Leere, fast, könnten wir 
sagen, durch ihre Überflüssigkeit, zum Zeichen der Zeichen. Sie ist 
seit jeher die "Gebärde-für-mich-und-für-den-Anderen", das heißt die 
universale Gebärde - und dies einerseits, indem sie uns durch die 
Trennung hervorbringt, und andererseits, indem sie mich genau so 
wie den Anderen affiziert. Wenn ich Hunger habe, bieten mir Hand 
und Sicht, Geschmack und Geruch, unmittelbar das Befriedigende, 
oder stellen sich darauf ein, während meine - sowie des Anderen- 
gehörte Stimme mir direkt nichts Nützliches nahebringt. Aber genau 
daher deshalb steht der Zirkel Stimme/Antwort schon immer zur 
Verfügung, um die leiblichen Ansprüche als An-sprüche zur Sprache 
zu bringen. Der dunkle Ort, von dem unsere Worte ständig unüber­
prüft abstammen, ist derselbe Ort des Bedürfnisses, der den anderen 
Gebärden Anlaß gibt. Aber indem auch die Entsprechung der Stimm­
gebärde diesen Anspruch nicht stillt, wird der Boden des Grundes 
bereitet. Denn die leere Gebärde der Stimme kann nur die Ebene des 
e-motionalen Strebens erreichen, ohne es zu befriedigen, aber zu­
gleich - und genau deshalb - kann sie allein dieses Streben erwecken 
sowie erregen und von der Reaktion zum Akt führen. Dies nennen wir 
meistens, wenn es als intersubjektive Tat besonders auffallt, "die Auf­
merksamkeit auf etwas lenken"; wenn es im gewöhnlichen Umgang 
geschieht, einfach "reden". Ebenso nennen wir es bei uns, wenn es 
auffallt, etwa "meinen" oder "beabsichtigen" und, wenn es noch 
schlichter abläuft, einfach "denken".

Jetzt müßten wir imstande sein, unserer Frage nach dem Sinn 
näherzukommen. Wenn der Zirkel Stimme/Antwort, als direkte Korre­
lation des Selbst und des Anderen, sich als unabhängig vom "Übri­
gen" setzt, dann verfügen wir an dieser Stelle über zwei Entspre­
chungsmodi bezüglich der weltlichen Ereignisse. Entweder handelt es 
sich um eine strebende Reaktion wie etwa: Ich sehe X und nehme es; 
oder um einen Aufruf zur Antwort wie beispielsweise: Ich sehe X und 
rufe um Hilfe beziehungsweise ich rufe es zu mir. Der Aufruf zur 

73

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antwort erhebt das unmittelbare Ereignis zum Rang des echten 
Zeichens, das heißt zu einer Entsprechung, die einen Schritt zurück 
vor die immanente Reaktion macht und auf die auto-hetero-affektive 
Reaktion der vermittelnden Gebärde zurückgreift. Die vermittelnde 
Gebärde bildet aus allen übrigen, als praktisch-emotionale Vermögen 
gefaßten Gebärden, Bewußtseinsinhalte, das heißt universale, wieder­
holbare Inhalte einer con-scientia, eines Mit-Wissens. Von den zwei 
Dimensionen der unmittelbaren Reaktivität, die jedenfalls nicht als 
ein Reflex darzustellen ist, kommt man durch die Vermittlung der 
auto-hetero-affektiven Gebärde zum dreidimensionalen Raum des 
Zeichensystems. Ereignis in diesem System zu sein, bedeutet ein 
Etwas zu sein, das zu einer Nachfolge in Hinsicht auf mitanwesende 
Möglichkeiten aufruft. Diese drei Momente entsprechen respektive 
der sich-selbst-auferlegenden Wirklichkeit, der möglichen Reaktion, 
und dem lateralen Zusammenhang des Geschehenden mit dem inter­
subjektiven Raum der sprachlichen Reaktionen, das heißt mit dem 
Raum der Möglichkeiten schlechthin. Die triadische Struktur des Be­
deutens hebt die Enden des "In-der-Welt-seins" hervor sowie die 
immer schon vorgegebene "Gesamtheit von An-sich und Für-sich", 
die die Bewegung der partiellen Momente leitet; beziehungsweise 
auch "die Grenzen meiner Sprache als Grenzen meiner Welt".

Durch die freie Verfügbarkeit der sprachlichen Gebärde werden die 
praktisch-affektiven Einheiten in ihrem Bei-uns-sein erleuchtet, ge­
gliedert, angeordnet. Man könnte aber denken, daß alles im Grunde 
gleich bleibt, weil per defmitionem die sprachliche Gebärde nur zu­
tage bringt, was vorausgesetzt sein muß. Wenn jedoch zugegeben 
wird, daß der minimale Sinnesort ein (reaktives) Verhalten wie im 
Fall einer gefühlten Empfindung ist, erscheint es auch annehmbar, 
daß jede Veränderung eines reaktiven Verhaltens eine Sinnesmodifi- 
kation mit sich bringe. Aber durch ihren Eintritt ins Zeichensystem 
werden die immanenten Verhaltenseinheiten zu TTanJZwwgseinheiten, 
und das verleiht gleichzeitig jedem verfügbaren Verhalten mit einem 
Schlage jenen lateralen Zusammenhang, und zwar immer auf der 
Ebene des Könnens, der jedes Können zur Möglichkeit macht. Damit 
wird eine neue Art des Verhaltens geboren, die von derselben 
Sinneswurzel des sinnlichen Sinnes abstammt, aber jeden besonderen 
Sinn nur auf der Ebene des Weltsinnes oder - wenn man will - des 

74

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Lebens annimmt und sich in der sinnvollen Sprache wider­
spiegelt.

Bevor ich zum Schluß dieser Analyse komme, möchte ich nur noch 
die Natur der intersubjektiven Andersheit, von der zuvor die Rede 
war, ein wenig genauer bestimmen. Es könnte der Eindruck geweckt 
worden sein, als wäre die entsprechende Andersheit, die sich uns vor­
zeichnet, im Grunde der natürliche Mensch und es gehe im Grunde 
um die Züchtung der Menschen. Dieser Eindruck ist in einer gewissen 
Hinsicht für bestimmte Folgerungen legitimierbar. Aber im allgemei­
nen muß man festhalten, daß es hier um einen Sinnesursprung geht, 
und deshalb sind dafür natürliche Kategorien wie Mutter-Kind nicht 
schlicht falsch, sondern nur vereinfachende Darstellungsweisen. Die 
Suche nach der Entsprechung, die "Liebe zur Antwort", die Offenheit 
dem Anderen gegenüber sind ebensogut als biologische wie psycho­
analytische oder theologische Bedeutungen begreifbar. Es ist ebenso 
legitim (oder unlegitim), den Anderen als sprechendes Tier, als 
Mutter oder als Gott zu verstehen - und zwar, weil wir dieses Mo­
ment des Entstehens vom Raum des Grundes nicht wiederum be­
gründen können. Es handelt sich hier ebenso um ein Wunder wie um 
eine Tatsache.

3. Phänomenologie - am Beispiel des Schmerzes

Die einheitliche Struktur von Sinnlichkeit und Sinn, so wie sie sich 
uns gezeigt hat, läßt sich am einfachsten an Beispielen wie jenen 
aufweisen, die besonders die Sicht- und Tonwahmehmung betreffen 
und uns von der Gestaltpsychologie und ihren Entwicklungen gelie­
fert wurden. Der schwierigste Fall ist dagegen möglicherweise der des 
Schmerzes, der tatsächlich als ausgezeichneter Fall der echten Emp­
findung immer wieder angeführt wird. Der Schmerz kann auferlegt 
sein, was besagt, daß das subjektive Leiden mit seinem bedeutenden 
Inhalt durch die objektive Wirklichkeit veranlaßt werden kann. Der 
kontinuierliche Schmerz kann uns entkräften, kann die Welt um uns 
herum stumpf werden lassen. Unter dem Druck eines Schmerzes kann 
unsere Welt bis zur Auslöschung verarmen. Das Charakteristische des 
Schmerzes ist, daß wir uns ihm durch Gründe nicht entziehen können. 
Man kann jemandem sagen, daß es keinen Grund gebe, etwas zu 

75

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


furchten, aber man kann nicht sagen, daß es keinen Grund gibt, um 
einen Schmerz zu empfinden. Es sieht so aus, als ob der Schmerz nur 
der Ebene der Ursachen angehörte und allein auf dieser Ebene in An­
griff genommen werden könnte.

Wenn wir beiläufig das Verhältnis zwischen fühlendem Akt und 
objektiver Empfindung vergleichend in Betracht ziehen wollen, dann 
ließe sich sagen, daß zwischen der Lust und dem Genuß der Lust 
sowie zwischen dem Schmerz und dem Erleiden des Schmerzes eine 
umgekehrte Relation auffindbar ist. Wo wir einerseits sagen würden, 
daß ohne Genuß der Lust keine Lust gefühlt werden und sich ohne 
Annahme der Lust nichts Angenehmes ereignen kann, so würden wir 
andererseits sagen, daß der Schmerz gar nicht akzeptiert zu werden 
braucht, um erlitten zu werden: Das Leiden ist Wirkung des Schmer­
zes. Die Besonderheit des Schmerzes fällt des weiteren auf, wenn wir 
an andere spontane Reaktionen wie beispielsweise beim Säugling 
denken. Ein Kleinkind spürt Hunger und weint, oder es spürt etwas an 
den Lippen und saugt beziehungsweise spürt einen Stich an der 
Fußsohle und zieht den Fuß zurück. Aber später kann das Kind oder 
der Erwachsene vielleicht ungeduldig vor Hunger sein und wird nicht 
weinen. Vom Saugreflex bleibt dann keine Spur mehr, während der 
Stich am Fuß ungefähr an dieselbe Reaktion gebunden bleiben wird. 
Man könnte dadurch vielleicht die Spontaneität einer Reaktion von 
ihrer Zwangsläufigkeit unterscheiden, denn wenn es eine Zwangs­
struktur des Verhaltens geben sollte, dann ist es sicher der Zusam­
menhang Schmerz/Leiden.

Was wir dennoch einem Schmerz gegenüber tun können, ist, Wi­
derstand zu leisten. Wir können den Schmerz ertragen, das heißt ihn 
erleiden und die typischen Reaktionen des Leidens nicht wirklich auf­
heben, sondern nur durch eine entgegengesetzte Spannung äußerlich 
unauffällig machen. Dieser Widerstand macht das Leiden nicht gerin­
ger, er macht es im Gegenteil sogar schärfer, indem die Ablenkung 
durch den möglichen Ausbruch schwieriger wird. Durch unser subjek­
tives Bemühen können wir die reaktive Abfolge eines Schmerzes 
abkürzen, aber nicht ihren Sinn modifizieren. Was ist jedoch dieser 
Sinn? Was ist der Sinn des sinnlichen Schmerzes? Schmerz ist nicht 
gut. Er ist vielleicht sogar das Bild des Bösen schlechthin. Denn was 
schmerzhaft ist, möchten wir vermeiden. Der Schmerz verweist auf 

76

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ablehnung seiner selbst; er ist das reine, nutzlose Ihm-sich-entzie- 
hen-wollen, ist reine Andersheit, die jede Aneignung verbietet. Aber 
trifft eine solche abstrakte Beschreibung zu? Fehlt hier nicht gerade 
das Wesentlichste, das jedermann an sich kennt, nämlich der leib­
haftige Schmerz? Man möchte fast sagen, daß der Schmerz -wirklich 
weh tut! Worauf zielt dieses Unbehagen im Ausdruck?

Das eigentliche Problem scheint zu sein, daß diese Beschreibung 
nicht selber weh getan hat, und damit wäre das Wesentliche nur vage 
angedeutet, aber nicht wirklich wiedergegeben worden. Wenn wir 
jedoch schon den Sinn dieses Unbehagens gemeinsam verstanden 
haben, dann muß uns auch das unerreichte Muster davon gewisser­
maßen vorgeschwebt haben. Es sieht so aus, als ob wir uns bemüht 
hätten, den äußeren Aspekt des Schmerzes, seine Folgen, auszumalen, 
aber das Innere des Schmerzes noch immer vor unserem Blick zurück­
wiche. Was ist allerdings dieses Innere? Ist es sozusagen in jedem be­
sonderen Schmerz verborgen? Es gibt verschiedene Intensitäten des 
Schmerzes und auch verschiedene Qualitäten: Den lanzinierend 
lähmenden Schmerz einer Muskelzerrung, der Form und Ausdehnung 
des Muskels hat; den pulsierenden Schmerz eines Knochenbruchs mit 
seinem ausgeprägten Knochencharakter; den stechenden Schmerz 
eines Wespenstichs und vielleicht den eines Rheumatismus und so 
weiter. Es gibt eigentlich soviele Arten von Schmerz wie mögliche 
schmerzhafte Leibteile und wie Arten und Weisen, den Schmerz zu 
verursachen - und zur Beschreibung des besonderen Schmerzes ge­
hört der Bezug auf beide äußeren Identifikationskennzeichen. Es 
scheint aber, daß auch eine viel pathetischere Beschreibung eines be­
sonderen Schmerzes es uns nicht erlauben würde, der Bedeutung des 
Schmerzes tatsächlich näherzukommen.

Fragen wir also unter einem anderen Blickwinkel. Sollen wir sagen, 
daß die verschiedenen möglichen Abläufe eines unmittelbar anwesen­
den Schmerzes den Charakter des Leidens wirklich nicht ändern? Ich 
wäre geneigt zu sagen, daß derselbe objektive Schmerz, zum Beispiel 
ein Schnitt in den Arm in der Praxis eines Arztes und auf dem Folter­
stuhl eindeutig anders erlitten werden. Im ersten Fall kann ich mit 
größerem oder geringerem Erfolg versuchen, mich zu entspannen, 
mich zu zerstreuen, insofern ich der Tätigkeit des Arztes vertraue. Im 
zweiten Fall habe ich hingegen ständig den Schaden, die Verstümme­

77

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung mit ihrer Endgültigkeit vor Augen, und das macht die Unertrag- 
barkeit dieses Leidens unvergleichbar größer. Auch im Fall des Arztes 
kann ich nicht ganz so reagieren, wie es an sich beim Schmerz der 
Fall ist. Denken wir jedoch an den Fall eines Kämpfers, der ebenfalls 
denselben Schnitt am Arm erleidet und ihn kaum bemerkt, insofern er 
ganz im Kampf aufgeht. Hier tut er bereits alles, was vom Schmerz 
verlangt wird. Er kennt schon immer dessen Ursache und versucht, 
sich ihr zu entziehen beziehungsweise sie abzuschaffen, und tatsäch­
lich scheint der Schmerz dadurch in gewisser Weise befriedigt zu 
sein. Die Bemerkung kann interessant sein, daß die am wenigsten er­
tragbaren Schmerzen gerade jene sind, die kaum eine befreiende 
Reaktion erlauben, weil sie zu Körperteilen gehören, die wir gewöhn­
lich nicht beherrschen. Zahnschmerzen, Kopfschmerzen, Magen­
schmerzen können so unerträglicher als Schmerzen an Armen oder 
Beinen sein, insofern wir die betroffenen Teile nicht willkürlich be­
wegen können und somit auch nicht wissen, wie sie eventuell zu 
isolieren, zu übersehen wären.

Soll ich allerdings sagen, daß die Schmerzen am Arm, weil sie in 
ihren Folgen besser erträglich sind, prinzipiell nicht so schmerzhaft 
wie Zahnschmerzen wären? Aber wie könnte ich dies entscheiden, 
wenn ich vom leidenden Ablauf des Schmerzes dessen unmittelbar 
reaktives Moment abstrahiere? Vielleicht ist man geneigt zu sagen, 
daß die Perspektive einer reflexiven Entscheidung, die nachträglich 
nach Kriterien fragen will, der Wirklichkeit des Schmerzes an sich 
und seinem echten irreduziblen Sinn unangemessen sei. Ist es jedoch 
so eindeutig, was den "unmittelbaren Sinn" dessen darstellt, wovon 
die Rede ist? Man kann sich die plötzliche schmerzhafte Bestürzung 
durch einen Hammerschlag auf den Finger vorstellen und sagen, dies 
und Ähnliches sei der echte Schmerz. Aber auf welche Art weist 
dieses "Ähnliche" hin? Nehmen wir an, daß ich operiert würde, aber 
es der Anästhesie nur gelänge, mich zu lähmen, ohne den Schmerz zu 
betäuben. Danach würde ich den Ärzten erzählen, daß ich furchtbare 
Schmerzen gelitten hätte, aber alle würden glauben, daß ich geträumt 
hätte. Ich bin daraufhin gesund; die Operation ist ohne böse Auswir­
kungen gelungen und von jenen Schmerzen weiß niemand. Vielleicht 
bin ich von ihnen selber nicht mehr ganz überzeugt. Soll ich trotzdem 
sagen, daß jener Schmerz den echten, irreduziblen Sinn des Schmer­

78

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zes darstellte? Soll ich allgemein sagen, daß jener unmittelbar harte 
Kem, dem ich mich nicht entziehen kann, den eigentlichen Sinn des 
Schmerzes bildet? Der Schmerz ist und bleibt, was sich uns bedeu­
tungsvoll auferlegen kann.

Wechseln wir sodann momentan die Perspektive und fragen wir 
uns: Ist es denkbar, daß wir uns prinzipiell durch den bloßen Willen 
jedem möglichen Schmerz entziehen? Das heißt, nicht im Sinne einer 
späteren Reaktion, wie es normalerweise der Fall ist, sondern eben 
grundsätzlich von Anfang an. Man kann sich dazu einbilden, daß die 
körperlichen Schäden nicht mehr durch den Schmerz, sondern durch 
eine innerlich zuvorkommende Stimme angekündigt würden, damit 
wir sie, wenn es uns gefallt, vermeiden können. Und wenn wir dabei 
zerstreut sind? Wenn wir unsere ganze Aufmerksamkeit auf ein inte­
ressantes Objekt konzentriert haben? Man könnte dann an zufällige 
unangenehme Zwischenfälle denken. Aber handelt es sich hier wirk­
lich um etwas bloß Zufälliges? Und warum wäre es dann noch unan­
genehm? Wenn es möglich wäre, daß ich jedesmal, wenn ich ange­
nehm beschäftigt bin, die "harte Wirklichkeit" mit ihren Folgen prin­
zipiell gar nicht bemerke, dann bliebe mir nur übrig, entweder auch 
jede angenehme Beschäftigung abzuschaffen (und damit zur absoluten 
beziehungsweise stabilen Indifferenz zu kommen) oder meine private 
Kassandra auszuschalten (und zu einem vermeintlich angenehmen, 
endgültigen Solipsismus heimzukehren). Aber beide Optionen bringen 
es mit sich, daß sich mit dem Schmerz zusammen auch die Wirk­
lichkeit aufgelöst hat. Dann wird es jedoch schwer, noch von einem 
Willen, der den Schmerz abschaffen will, zu sprechen. Mit einer 
hypothetischen, willkürlichen Abschaffung jedes Schmerzes würde 
anscheinend auch der letzte Stoff des Willens abgeschafft - und damit 
eben der Wille selbst. In der Tat, wenn etwas prinzipiell unsere Auf­
merksamkeit anziehen können muß, dann ist es genau das, was wir 
Schmerz nennen.

Wir vermögen sehr wohl so konzentriert, zerstreut, oder entspannt 
zu sein, daß wir einen Ruf nicht hören, eine Berührung oder ein Licht 
nicht wahmehmen. Dann ist es jedoch immer noch gegeben, die Inten­
sität der entsprechenden Empfindung bis zu einer Schwelle zu erhö­
hen, wo jede Art Empfindung in Schmerz mündet. Es ist bemerkens­
wert, daß jeder sinnliche Zugang auf seine Art Schmerz mit sich fuh­

79

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren kann. Der Schmerz als unspezifische Antwort scheint die extreme 
Bezeugung der Andersheit als solcher zu sein. Wäre unsere Schmerz­
schwelle so hoch, jeden Schmerz zu hemmen, dann wäre unsere 
lebendige Reaktivität die einer Leiche. Wenn jetzt daher der ganze 
Umfang des Schmerzphänomens wahrgenommen wurde, dann wird 
auch ein mögliches Verständnis seines Sinnes deutlich zugänglicher. 
Üblicherweise neigen wir dazu, den Schmerz als eine Empfindung 
unter anderen zu betrachten. Es gibt Farben, Klänge, Gerüche - und 
Schmerzen. Dann fallt uns allerdings seltsamerweise auf, daß wir 
unter gewissen Umständen unsere Wahrnehmungen subjektiv beein­
flussen, formen oder ergänzen können, während der Schmerz hin­
gegen "ungnädig", "stur" und im Grunde unbeeinflußbar bleibt. Da­
durch kann man zu der Schlußfolgerung kommen, daß jede Empfin­
dung eine eingleisige Bestimmung der "harten Welt" ist, genauso wie 
die Schmerzempfindung uns ihren Inhalt diktiert. Empfindungen 
wären mithin letzten Endes Inhaltseinheiten, die die Welt uns mitteilt 
und die sich der Ebene der Gründe und des reflexiven Sinnes ent­
ziehen. Man könnte ebenfalls sagen: Wenn sich ein Beispiel anbietet, 
wo die Rolle von Sprache, Gründen, Bewußtsein entbehrlich ist, wo 
sich der nackte Kem der unmittelbaren Wirklichkeit deutlich von 
jedem Anspruch der Vorstellung, der Vermittlung, abgehoben zeigt, 
dann ist jener Kem prinzipiell isolierbar, autonom. Dann ist die 
Sprache ein nachträglicher Auswuchs, von dem zu abstrahieren legi­
tim ist.

Denn welche Sinnesbestimmung hat uns der Schmerz in der Tat 
gezeigt? Er hat denselben Umfang der Andersheit wie die leibhaftige 
Wirklichkeit. Das wird gewöhnlich einerseits durch die Gleichstel­
lung des Schmerzes mit den spezifischen Empfindungen übersehen, 
andererseits durch die Fixierung des Blicks auf ein bestimmtes Muster 
von Schmerz, wo dieser exemplarisch schmerzhaft erscheint. Durch 
diese Fixierung bleibt die leise Schwelle des Schmerzes, die ständig 
bei uns ist, unbetrachtet. Wenn ich zum Beispiel am Tisch schreibe, 
heben sich tatsächlich unausgesetzt leise unangenehme Gefühle ab, 
um allerdings durch kleine Korrekturen der Haltung, der Stellung der 
Beine, durch Augenschließen und so weiter wieder zu entschwinden. 
So zeichnet sich normalerweise die Wirklichkeit, nämlich als die 
niedrigste unauffälligste Grenze des Schmerzes, ab. Aber wenn dann 

80

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Schmerz dieselbe Ausdehnung der Gegen-ständlichkeit hat, muß 
er zugleich dieselbe Ausdehnung wie die Subjektivität besitzen, inso­
fern diese durch das Wollen und der Wille durch das Widerständliche 
mitdefiniert sind. Die Sinne treffen Unterscheidungen; der sinnliche 
Schmerz macht den Unterschied schlechthin aus. Der Schmerz ist das 
Bindeglied zwischen sinnlichen Unterscheidungen in der Wirklichkeit 
sowie der Sinnesunterschied der Wirklichkeit - und dies insofern, als 
er die Schwelle der wollenden Subjektivität als konstitutiven Bezug 
auf die Wirklichkeit hin darstellt. Deshalb kann ich den Schmerz 
willkürlich nicht unmittelbar aufheben, denn dies wäre so etwas wie 
ein (materialer) Widerspruch, den wir folgendermaßen rekonstruieren 
können: Der Schmerz hat - als Widerstand - dieselbe Tragweite wie 
die Wirklichkeit. Der Widerstand wird durch eine finalistische Orien­
tierung mitdefiniert, der er entgegensteht. Aber eine finalistische 
Orientierung gehört dem Wesen jedes Willensaktes zu, weshalb not­
wendigerweise kein Willensakt direkt auf einen Schmerz einzuwirken 
vermag. Und insofern Willensakte Gründe voraussetzen, können die 
Gründe nicht bis an den Schmerz heranreichen. Den Schmerz durch 
Gründe beherrschen zu können, würde bedeuten, den Boden des 
Willens, das heißt den Seinsgrund des Willens, durch Willensgründe 
abschaffen zu können. Das ist genauso unmöglich, wie durch Bewußt­
seinsgründe das Bewußtsein willkürlich auszuschalten.

Der Schmerz ist deshalb in dem Maße zwingend, wie das Subjekt 
weiterhin "sein" will, das heißt weiterhin wollen will. Durch Gründe 
kann ich anders gesagt den Willen nur ernähren; durch Gründe kann 
ich nur den Schmerz ertragen, die Reaktionen steuern. Um jedoch den 
Schmerz als solchen abzuschaffen, muß ich das Subjekt ausschalten, 
aber das kann ich nicht wollen. Etwas dieser Art kann aber durchaus 
geschehen, indem ich etwa jeden Widerstand aufgebe und ohnmächtig 
oder den ganzen Sinn von der Welt abziehe und autistisch werde. 
Beide Lösungen kann man subjektiv per definitionem nicht entschei­
den. Wir konnten daher die Wirklichkeit des Schmerzes sprachlich 
nicht wiedergeben, weil die Sprache die Wirklichkeit als eigene kom­
plementäre Andersheit definiert. Und dies gilt in der Tat, wenn auch 
auf verschiedenen Stufen, für jede Empfindung, für welche die 
Spontaneität nicht mit der Notwendigkeit gleichzustellen ist, während 
hingegen die Empfindung notwendig spontan ist. Deshalb ist der ein­

81

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zelne Schmerz zugleich nie wirklich entschuldbar, während indessen 
die Anwesenheit des Schmerzes bei der Welt notwendig und sinnvoll 
ist. Jeder gewesene Schmerz gehört zum Wesentlichen meines Le­
bens; jeder anwesende Schmerz seinem Wesen nach zum bösen Zu­
fall. Die begriffliche Setzung des Schmerzes zwingt uns angesichts 
des Schmerzes, die begriffliche Ebene zu verabschieden'. Kein Grund 
reicht bis an den Schmerz, aber dies hat seinen Grund. Sollten wir 
abschließend sagen, daß das innere Wesen der Empfindung im ausge­
zeichneten Sinne ihr "Begriff sei? Daß der letzte Sinn des Schmerzes 
in den Sinnesgrenzen des Begriffs "Schmerz" liegt?

Genau in dem Maße, wie uns ein Wort das "Fleisch" nicht verhüllt, 
das an seinem Grund ruht.

Anmerkungen

1 Das nicht historische Anliegen dieses Beitrags macht eine ausführliche Erwähnung 
von Quellen entbehrlich. Dennoch möchte ich ein paar Hinweise geben, die einen 
direkten Einfluß auf die folgenden Seiten hatten. Im 1. Teil schulde ich einige Bei­
spiele den ''Philosophischen Untersuchungen" L. Wittgensteins: Werkausgabe 1, 
Frankfurt/M: Suhrkamp 21995, 225-579. Der 2. Teil besteht aus einer Zusammenfas­
sung von vier Paragraphen meiner Arbeit "Pragmatica del concetto" (Mailand: Jaca 
Book 1998), wo ein reicherer Quellennachweis erfolgt. Davon sind aber hier min­
destens vier wichtige Texte zu erwähnen: J. Derrida, La voix et le phenomene, Paris: 
PUF 1967; G. H. Mead, Mind, Self and Society from the Standpoint of Social 
Behaviorist, Chicago: University Press 1934; sowie von meinem Lehrer Carlo Sini: II 
silenzio e la parola, Genova: Marietti 1959; I segni dell' anima, Bari: Laterza 1989 
(dt. Übers. Die Zeichen der Seele, Würzburg: Königshausen + Neumann 1995). Zum 
3. Teil gehört ein allgemeiner Einfluß von Lektüren Wittgensteins und Schelers; 
außerdem werden jedem Leser Spuren husserlschen Denkens auffallen.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64 - am 25.01.2026, 11:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-64
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

