
2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

2.1 Kurze Einführung in die Fragestellung

»Wir haben nicht die Zeit, nur die Frist« (Nordhofen 1996: 47).

Es mag auf den ersten Blick erstaunen, den Zusammenhang zwischen 
Rechts- und Zeitlichkeitsvorstellungen in der MS behandeln zu wol­
len, denn offensichtlich findet sich in ihr keine ausdrückliche Thema- 
tisierung zeittheoretischer Aspekte. Auch der Versuch, im Kontext 
der in den Ästhetik- und Analytikahschnitten der KrV entwickelten 
Zeittheorie die Temporalität im Kantischen Rechtsdenken zu analy­
sieren, führt nicht weit, da die in der MS verortharen Zeitphänomene 
dort nicht von besonderer Relevanz sind1.

Ich werde im Folgenden versuchen, das Verhältnis von Recht 
und Zeit in der MS vor dem Hintergrund der Kantischen Ge­
schichtsphilosophie zu erhellen. Zwar hegegnet man auch hier der 
Schwierigkeit, daß Kant sich in seinem Spätwerk nicht explizit mit 
geschichtsphilosophischen Fragestellungen auseinandersetzt, doch 
glaube ich zeigen zu können, daß zentrale Elemente der Rechtslehre 
eine teleologisch geprägte Zeitstruktur hesitzen, die sich unmittelhar 
aus geschichtsphilosophischen Prämissen speisen2. Die MS, so die zu

1 Zu der Feststellung gelangt Brandt 1982a: 269, der deshalb den Zugang zum Zeitver­
ständnis der MS andeutungsweise über die Dialektik der KrV sucht. Zu Kants Zeittheo­
rie, vor allem im Kontext seiner >Kritikenc, s. Al-Azm 1967; Heinrichs 1968; Gent 1971 
(zum vorkritischen Kant Bd. 1, 257-73; zum kritischen Kant Bd. 2,1-89); Böhme 1974: 
257-75; Henke 1978; Steinhoff1983: 163-560; Fink 1990: 30ff.; Luckner 1994: 45-78; 
Söffler 1994; vgl. ferner Sonnemann 1987 u. aus systemtheoretischer Sicht Nassehi 
1993: 29-35.
2 Ich knüpfe dabei an die Einschätzungen von R. Brandt an, der bemerkt, daß in der MS 
»die Geschichtsphilosophie wesentlich für die Begründung sowohl des Privatrechts wie 
des öffentlichen Rechts« (1974:184) und in ihr die »Zeit der Geschichte (...) das Schema 
der Rechtsverwirklichung« (1982a: 270; vgl. auch Kersting 1994: 216) sei. Schon Ende 
der 50er Jahre notiert Lehmann 1969: 169 f., mit Blick auf dieses Spätwerk: »Tritt hier 
nicht die Geschichtsphilosophie in Wegfall? Das ist nur der äußere Schein. Denn wenn 
die Rechtslehre Naturzustand und bürgerliche Verfassung, provisorische und peremto-

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 145

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

belegende These, ruht auf einem geschichtsphilosophischem Sedi­
ment, das die Ausrichtung dieses Theoriegebäudes und das für es 
charakteristische Ineinandergreifen einzelner Theoreme erst ver­
ständlich macht3. Anknüpfungspunkt für die Erörterung der ge­
schichtsphilosophischen Fundierung und damit der temporalen 
Strukturen der MS sind Kants Ausführungen zum Verbot des akti­
ven Widerstands und der Revolution und seine Option für eine re­
formorientierte Politik.

Betrachtet man die Bewertungen der Kantischen Geschichtsphi­
losophie im Spiegel der einschlägigen Sekundärliteratur, so sieht sich 
obige These zu Beginn mit dem Sachverhalt konfrontiert, daß diesem 
Teil seines Werkes lange Zeit keine große Wertschätzung entgegen­
gebracht wurde. Zwar äußert K. Weyand schon 1964 die Ansicht: 
»Eine genaue Klärung des Standortes und der Bedeutung der Ge­
schichtsphilosophie im Gesamtzusammenhang des Werkes erlaubt 
zugleich ein besseres Verständnis vieler anderer Gedanken Kants«4, 
doch hat dieser Vorschlag, den Zugang zu Kants Ideenwelt über sein 
Geschichtsverständnis zu suchen, geraume Zeit kaum Resonanz ge­
funden. Erst in jüngeren Publikationen lenkt die Kantforschung ihr 
Augenmerk verstärkt auf die geschichtsphilosophischen Schriften5.

rische Erwerbung unterscheidet, von der Stiftung des Staates oder dem Ursprung der 
obersten Gewalt spricht - ist sie da nicht aufs engste mit der Geschichtsphilosophie 
verbunden?«. Und wenige Zeilen später konstatiert er, daß die »der Rechtslehre imma­
nente Geschichtsphilosophie (...) die teleologische der »allgemeinen Geschichte in 
weltbürgerlicher Absicht«« ist.
3 Der Blickwinkel ermöglicht es, die Kantische Rechtslehre als konsistenten und ge­
schlossenen Entwurf zu begreifen, innerhalb dessen die Theorieelemente, die viele In­
terpreten als widersprüchlich und unbrauchbar eliminieren (dazu zählen etwa das Wi­
derstandsverbot, der antisozialstaatliche Wirtschaftsliberalismus), eine im Kantischen 
Sinne geltungstheoretisch sinnvolle Funktion einnehmen. Meines Wissens ist diese 
These in der Forschung nur von Haensel 1926: 90-92, ausführlicher diskutiert worden.
4 Weyand 1964: 7. Zugleich konstatiert er mit Blick auf die Kantforschung, daß die 
Geschichtsphilosophie als »terra incognita« (ebd.) zu bezeichnen sei (ebenso schon Gal- 
linger 1955: 169), und noch Lutz-Bachmann 1988: 10, meint, daß »die Frage nach dem 
systematischen Ort der Geschichtsphilosophie bei Kant weithin ungestellt bleibt.« Al­
lerdings krankt letztgenannte Studie daran, daß sie den bis 1988 erreichten Forschungs­
stand im englischsprachigen Raum ausnahmslos und im deutschsprachigen partiell 
nicht zur Kenntnis nimmt (vgl. folgende Fußnote).
5 Z. B. Despland 1973:17-96; Burg 1974; Galston 1975; Yovel 1980 u. 1989; Kittsteiner 
1980: 190-221; Langer 1986: 29-54; Booth 1986; Kersting 1988a: 184ff.; Lutz-Bach­
mann 1988: 9-104 u. 202 ff.; van der Linden 1988: 91-194; Howard 1988: 89 ff.; Lyotard 
1988, insb. 50-115; Castillo 1990: 7-241; Fenves 1991; Cavallar 1992, insb. 48 ff., 264ff., 
368 ff.; Rosen 1993: 71-81; Muglioni 1993; Kleingeld 1995; Siep 1995, 1995a. S. auch die

146 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1 Kurze Einführung in die Fragestellung

Im Zuge dieser >Renaissance< der Geschichtsphilosophie wird auch 
zunehmend ihre Bedeutung für die Entfaltung der Rechtstheorie 
konstatiert6. Doch dominiert die von W. Kersting pointiert vorgetra­
gene Einschätzung, daß Kants geschichtsphilosophische Konstrukti­
on im Kontext seiner der Apriorität verpflichteten rechtstheoreti­
schen Ausführungen »keinerlei theoretische Ansprüche erheben 
kann, weder Erklärungskraft besitzt noch deskriptive Prognosen 
abstützt«7. Ich möchte im weiteren Verlauf der Argumentation die­
sen postulierten Status der Irrelevanz für die Rechtstheorie bestrei­
ten und zeigen, daß Kants Geschichtsphilosophie ein unabdingbares 
Interpretament der Rechtslehre darstellt.

Rezensionen von Ritter 1977, insb. 258-62, und Kleingeld 1996. Ältere Literaturhin­
weise finden sich in Reinalter 1988: 196 f., Anm. 2 u. 3.
6 Unruh 1993: 211f., betont die Wichtigkeit des geschichtsphilosophischen Kontextes 
für das Verständnis bestimmter Theoreme der Rechtslehre, ebenso Lehmann 1969a: 
169f.; Garber 1980: 256; Dreier 1980: 4,1981: 304-06,1986: 20f.; Deggau 1985: 336ff.; 
Bartuschat 1987a: 46f.; Howard 1988: 9; Reinalter 1988: 189; Sandermann 1989: 331; 
Pawlik 1995: 450. Allerdings belassen es die Autoren bei Hinweisen, ohne die systema­
tischen Interferenzen umfassender zu eruieren. Schon Burg 1974: 268, bemerkt: »Die 
Rechtsphilosophie ist in die Perspektive der Geschichtsphilosophie zu bringen, wenn ihr 
Standort umfassender in den Blick geraten soll«, da »sich die Rechtsphilosophie unter 
die Geschichtsphilosophie subsumieren läßt« (ähnlich später Burg 1988: 14ff.; ferner 
Lehmann 1969: 217 u. Kittsteiner 1980: 192). Insoweit Burg mit diesem Hinweis die 
immense Wichtigkeit des geschichtsphilosophischen Rahmens bei der Interpretation 
der Rechtsphilosophie andeuten will, ist seinem Urteil meines Erachtens zuzustimmen. 
Allerdings ist es überzogen, die Rechtslehre in Gänze zu einem Unterpunkt der Ge­
schichtsphilosophie zu machen, da jene in einigen Passagen ein unabhängiges geltungs­
theoretisches Fundament reklamieren kann. Eine ausführlichere Behandlung erfährt die 
Beziehung zwischen Rechts- und Geschichtsphilosophie bei Dünnhaupt 1927: 58-68; 
Herb/Ludwig 1994: 472-77; Langer 1986: 29-54; Kleingeld 1995: 183-92. Während 
Dünnhaupt im wesentlichen Kant paraphrasiert und Herb/Ludwig ausschließlich aus 
der Perspektive des Staatsrechts argumentieren, liefern die beiden Autorinnen eine um­
fassende Interpretation, die aber aus noch zu erläuternden Gründen von der hier vor­
geschlagenen stark abweicht.
7 Kersting 1988a: 189; im gleichen Duktus Castillo 1990: 181 ff. Es ist nicht weiter ver­
wunderlich, daß Kersting die Geschichtsphilosophie aufgrund dieser Verortung nur als 
>merkwürdiges< Theorem (184) betrachten kann. In der Tat vermag seine Interpretation 
diesem Element keine geltungstheoretische Funktion zuzuweisen. An anderer Stelle 
jedoch konstatiert der Autor, daß Kant »in seiner Rechtsphilosophie eine Geltungstheo­
rie positiven Rechts entwickelt« hat, »die die Verbindlichkeit staatlicher Gesetze« be­
gründet und sich »allein im Rahmen einer reforrnerischen Verbesserung staatlichen 
Rechts« (Kersting 1981b: 32f.) entfalten läßt. Nur wenn man, wie Kersting es offenbar 
tut und wie ich es in dieser Arbeit bestreite, behaupten möchte, daß Kants Option für 
eine spezifische reformerische Praxis völlig unabhängig von seinen geschichtsphiloso­
phischen Prämissen ist, sind die beiden erwähnten Zitate miteinander vereinbar.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 147

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Die zur Unterstützung der These erforderliche Begründung 
nimmt ihren Ausgang in einer Analyse der methodischen Vorausset­
zungen, denen die spezifisch geschichtsphilosophischen Theoreme 
entstammen. Das Kapitel erarbeitet zu dem Zweck zunächst Kants 
Lehre von den regulativen Vernunftideen und eruiert ihren gel­
tungstheoretischen Rang im epistemologischen Kontext. Im An­
schluß wird der Übergang zur Untersuchung der Geschichtsphiloso­
phie durch die kritische Darstellung des teleologischen Weltbegriffs 
Kants vorbereitet. Ausgehend von dieser Basis können dann sowohl 
die Argumentationsstrukturen als auch die zentralen Theoreme der 
ausdrücklich geschichtsphilosophischen Texte erhellt werden. Ein be­
sonderes Augenmerk erfährt dabei aus den schon angedeuteten 
Gründen Kants Auseinandersetzung mit den rechtstheoretisch bri­
santen Phänomenen Widerstand und Revolution sowie seine damit 
einhergehende Option für die Reform als einzig akzeptabler politi­
scher Handlungsweise. Indem die vermittels der Geschichtsphiloso­
phie in jene Auseinandersetzung einfließenden zeittheoretischen 
Momente zum Abschluß nochmals aufgenommen und kritisch dar­
gestellt werden, mündet die Argumentationsführung in zwei expli­
ziten Erläuterungen des Verhältnisses von Zeit und Recht in der MS.

Zu dieser zentralen Argumentationslinie gesellen sich drei the­
matische Exkurse. Der erste Exkurs widmet sich Kants vieldeutiger 
Haltung zu Geburt, Leib und Tod, d. h. zur Sinnlichkeit des Men­
schen. Die zweite kurze Ausarbeitung untersucht am Beispiel der 
nationalsozialistischen Terrorherrschaft die extrem problematischen 
Implikationen der Gehorsamspflicht, die Kant für absolut unein­
schränkbar hält. Der dritte Exkurs versucht schließlich die durchaus 
heikle Aktualität Kants anhand der Verwendung geschichtsphiloso­
phischer Motive in Texten der zeitgenössischen politischen Theoreti­
ker R. Dahrendorf und M. Kriele zu erweisen, die sich ausdrücklich 
auf ihn berufen. Alle Exkurse bringen somit mehr oder weniger 
>dunkle< Seiten der Kantischen Rechtstheorie und ihrer Rezeption 
zur Sprache. Zugleich verdeutlichen sie, inwiefern jene Elemente die­
ser Lehre theorieimmanenten Zwängen entwachsen. Weder Kants 
Haltung zu ausgewählten Konstituenzien kreatürlicher Existenz 
noch sein rigoroses Widerstandsverbot entspringen charakterlichen 
Dispositionen, sondern lassen sich durch methodische und systema­
tische Implikationen des diesem Gedankengebäude zugrundelie­
genden theoretischen Ansatzes erklären.

148 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

2.2.1 Der Status der Geschichtsphilosophie im Spiegel der Literatur

Über den systematischen Status der Geschichtsphilosophie im Werk 
Kants herrscht in der neueren Literatur weitgehend Einigkeit. Er­
schien sie der Kantforschung lange Zeit »als beträchtlicher dogmati­
scher Fehltritt«8, die Hegels eschatologische >Weltgeisttheorie< und 
ihren Geschichtsoptimismus antizipiert habe9, so zielen z. B. die 
jüngeren Studien von M. Lutz-Bachmann, M. Castillo, J.-M. Mu- 
glioni oder P. Kleingeld auf die beredte Entkräftung dieses Vorwurfs. 
Im Gegensatz zu den großen geschichtsphilosophischen Erzählungen 
des 19. Jahrhunderts wird der Kantischen nunmehr anerkennend zu­
gestanden, daß sie »gains a methodological advantage«10, insofern sie 
auf einen konstitutiven Progressismus verzichte und stattdessen mit 
einem bloß »regulativen Fortschrittsbegriff«11 arbeite. Eine in diesem 
Sinne »>schwache< Theorie«12, deren normative Urteile »bescheiden 
anmuten«13, werde von historischen Ereignissen und empirischen 
Daten in ihrem Geltungsanspruch allenfalls am Rande berührt14.

Demzufolge wird von den Kommentatoren durchgehend 
konzediert, daß Kants Geschichtsphilosophie primär »eine mo­
ralische Weltanschauung ist«15, daß sie »ihrer Art nach politisch­
praktisch, nicht eschatologisch«16 sei, und daß die ihr entspringende

8 Kleingeld 1995:1; dort weitere Literaturhinweise (2, Anm. 1; 4; s. auch Weyand 1964: 
31-33). Sakabe 1989: 183, bemängelt, die Geschichtsphilosophie Kants sei »not fully 
integrated into the system of his critical philosophy«; vgl. auch Galston 1975: 269.
9 Insbesondere die Studie von Yovel 1980 betont den »proto-Hegelian view« (228) der 
Kantischen Geschichtsphilosophie, wobei der Autor jedoch darauf insistiert, daß sie He­
gels Theorie nur »in embryo and without dialectical logic« (301) vorwegnehme. Vgl. 
ferner Lehmann 1969a: 170; Galston 1975: 5 u. 88ff.; Burgio 1996: 58. Zur Geschichts- 
und praktischen Philosophie Hegels vgl. Siep 1979: 254ff.
10 Sakabe 1989: 195.
11 Dreier 1980: 8. Auch van der Linden 1988: 116 ff., sieht in der Betonung der Affini­
täten zwischen Kant und Hegel eine grobe Mißinterpretation der Kantischen Ge­
schichtsphilosophie, ebenso Lutz-Bachmann 1988: 63; Castillo 1990: 45 ff.; Maus 1992: 
118; etwas zurückhaltender werten Kittsteiner 1997: 247; Cavallar 1992: 286 f., vgl. aber 
auch Cavallar 1992a: 270f.
12 Dreier 1980: 8.
13 Wittwer 1995: 194; ebenso Cavallar 1992: 266; Kleingeld 1995:132.
14 Das meint z.B. Dreier 1980: 8.
15 Mertens 1995: 240, Hervorhebung im Original, F. Z.
16 Wittwer 1995: 193.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 149

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Geschichtsauffassung einen »nicht konstitutiven Status«17 besitze 
und einen »kritisch-heuristischen Modellcharakter beanspruchen 
kann«18. Kants Theorie sage nicht, »Geschichte ist Rechtsprogreß, 
sondern Geschichte soll als Rechtsprogreß gedacht werden«19, so 
daß all ihre Postulate »nach der Hermeneutik des »als ob« zu verste­
hen sind«20. Insofern trete sie in einer »epistemologisch bescheide­
nen Form, nämlich als regulatives Prinzip«21 auf, das sich »als 
nützlich und brauchbar für die Orientierung beim Handeln er­
weist«22, wobei sich ihre Prognosen »immer nur auf Möglichkeiten 
oder Hypothesen, nie auf Notwendigkeiten und Unvermeidlichkei­
ten«23 bezögen. Kurzum, Kants Geschichtsphilosophie erhebe »kei­
nen theoretischen Geltungsanspruch«24, vielmehr begnüge sich der 
ihr inhärente Fortschrittsgedanke damit, einen »fil conducteur pro- 
spectif et retrospectif de l'histoire«25 anzubieten.

Im Folgenden werde ich Bedenken gegen die vorgebliche 
geltungstheoretische >Anspruchslosigkeit< des Kantischen Entwurfs 
formulieren. Ich möchte belegen, daß sich die These von der »sym­
pathisch schwache(n) Fortschrittstheorie«26, die der Geschichtsphi­
losophie zugeschrieben wird, als sehr brüchig erweist. Zwar hat sich 
die einschlägige Forschung offensichtlich nicht an das klare Urteil 
von E. F. Fackenheim gehalten, demgemäß Kants »construction of 
the historical process is a failure«, welcher so augenscheinlich ist,

17 Lutz-Bachmann 1988: 63.
18 Lutz-Bachmann 1988: 104.
19 Wild 1970: 275, Hervorhebung im Original, F. Z., vgl. ferner Williams 1983: 18 £.; 
Lutz-Bachmann 1988: 212; Kersting 1988a: 191.
20 Kaulbach 1965/66: 450; ebenso Sakabe 1989:195.
21 Kleingeld 1995: 15; s. zudem Castillo 1990: 172. Auch Gerhardt 1995a: 114, spricht 
davon, daß Kants Theorie fundierte Aussagen über Politik und Geschichte trifft, »ohne 
ihr epistemologisches Konto zu überziehen.« Im gleichen Sinne werten z.B. Galston 
1975: 218ff.; Brandt 1982a: 271f.; Langer 1986: 20ff. u. 53ff.; van der Linden 1988: 98; 
Sakabe 1989:190ff.; Guyer 1995: 62ff.
22 Kaulbach 1975: 77; ebenso Galston 1975: 6; Lyotard 1988: 83; Gerhardt 1991: 321; 
Höffe 1992: 245.
23 Cavallar 1992: 383; s. zudem Kleingeld 1995:133.
24 Kleingeld 1996: 45, ebenso Kersting 1988a: 185; Pawlik 1995: 450. Laut Muglioni 
1993: 57, wäre es ein »erreur totale de voir dans la philosophie de l'histoire une teleo­
logie naturelle meme simplement reflechissante ou regulatrice. Elle est beaucoup moins: 
ce n'est pas une theorie (...), elle ne propose pas ni des explications, ni une science, ni 
meme une idee directrice pour une science«.
25 Castillo 1990: 67.
26 Dreier 1980:13.

150 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

daß »not even Kant's most ardent followers could jugde otherwise«27, 
doch ist dies nicht unbedingt ein Indiz für die Unangemessenheit 
dieser vor 30 Jahren getroffenen Feststellung.

Kants Geschichtsphilosophie ist von ihrer Intention her nichts 
geringeres als eine Verteidigung der Sinnhaftigkeit des Daseins, der 
individuellen moralischen Haltung und des Weltlaufs gegen skepti- 
zistische, nihilistische und misanthropische Anfeindungen. Indem 
sie darauf abzielt, eine Antwort auf die Frage: »Was darf ich hoffen?« 
zu finden, die sich notwendig aufdrängt, »wenn ich nun tue, was ich 
soll« (4/677, KrV, A 805, B 833; s. auch 8/650 ff., Religion)28, ist ihr 
programmatischer Anspruch gewaltig. Allein schon diese Zuweisung 
im Kontext des Kantischen Gedankengebäudes reicht aus, um der 
These K. Weyands, daß der Geschichtsphilosophie eine integrierende 
und damit innertheoretisch notwendige Funktion zukommt, Plausi­
bilität zuzubilligen29. Ohne die geschichtsphilosophischen Ausfüh­
rungen ist Kants kritische Philosophie nicht bloß weniger anschau­
lich, sondern systematisch unvollständig30. Insbesondere Teile seiner

27 Fackenheim 1956/57: 398.
28 Laut Förster 1992 gelangt Kant im Opus postumum zu einer Haltung, in der die 
Fragestellung ihre systematische Bedeutung verliert, was sich insbesondere an seinem 
Gottesverständnis ablesen läßt (s. 184 f.). Ich werde diese interessante Wandlung Kants 
im Vergleich zu seinen publizierten Schriften nicht berücksichtigen.
29 S. Weyand 1964: 103 ff. u. 174; vgl. ebenfalls van der Linden 1988: 90; Fenves 1991: 
86ff.; Herb/Ludwig 1994: 472ff.; Wood 1995: 11 ff. Plastisch beschreibt von Brentano 
1983: 205, den systematischen Ort der Geschichtsphilosophie in Kants Theoriegebäude. 
»Erkenntnis geht auf das »was ist«, Natur. Zwecksetzung auf »das, was sein soll«, nach 
Vernunftbegriffen. Philosophie als Wissenschaft von der Beziehung der Erkenntnis auf 
Zwecke müßte also Natur und Vernunft, das, was ist, mit dem, was sein soll, vermitteln. 
Die geschichtsphilosophischen Schriften sind genau der Versuch dieser Vermittlung.«.
30 Es ist also Muglioni 1993:13, zuzustimmen, wenn er bemerkt, daß Kants Reflexionen 
zur Geschichte »non seulement s'accordent avec la pensee critique et pratique, mais 
l'accomplissent selon son essence.« Auch Terra 1993 streicht heraus, daß Kants politi­
sches Denken, zu dem auch die Geschichtsphilosophie zu zählen ist (50 u. 54ff.), inner­
halb des transzendentalen Systems die Aufgabe zukommt »a construire des passages 
entre divers aspects du systeme«, so daß diese Funktion im Sinne eines »terme() 
moyen()« für das Gesamtkonstrukt »constitutif« (49) ist. Fragwürdig hingegen der Ein­
druck von Bourgeois 1996: 18 (ähnlich Arendt 1985: 18), daß »die Geschichtsphilosophie 
wegen ihres Status in der Kantischen Gesamtlehre eine untergeordnete Stellung ein­
nimmt«. Schon in der KrV deutet Kant an, daß die systematische Beziehung zwischen 
Geschichte und Systemgedanken eine offene Stelle sei, »die im System übrig bleibt und 
künftig ausgefüllet werden muß« (4/709, KrV, A 852, B 880; s. dazu auch Lehmann 
1969a: 166 ff.).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 151

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Rechtslehre sind, wie noch zu zeigen ist, ohne sie in letzter Kon­
sequenz nicht verständlich.

Kant hat seine Geschichtsphilosophie in mehreren kleinen 
Schriften in den 1780er und 90er Jahren vorgelegt. Zentrale Baustei­
ne dieser Lehre finden sich zudem in den Kritiken, vor allem in der 
KU von 1790, und nimmt man die Beschäftigung mit dem Theo- 
dizeeprohlem hinzu, dann läßt sich die Genese des geschichtsphiloso­
phischen Denkens his in die frühesten Puhlikationen zurückverfol­
gen31.

Angesichts dieses großen Zeitraumes erstaunt die wiederholt 
aufgestellte These, es sei kein einheitliches Theoriegehilde, sondern, 
je nach Referenztext, eine heterogene, zumindest aher im stetigen 
Wandel hefindliche Lehre, zunächst nicht32. Betrachtet man aher 
z.B. die gängige Behauptung, Kants Haltung sei, ausgehend von 
einem ursprünglich dogmatischen, »traditionell-kosmotheologi- 
sche(n) Konzept« durch eine »kritische Wende« zu einem »metho­

31 Stark 1995:1306, deutet in einer Vorstellung des Bandes XXV der Akademieausgahe, 
der die Vorlesungen zur Anthropologie enthalten soll, an, daß diese Texte u.a. zeigten, 
daß Kants Interesse für speziell geschichtsphilosophische Fragestellungen schon vor 
1780 zu erkennen sei.
32 Während Muglioni 1993: 221, hehauptet, daß die geschichtsphilosophischen Positio­
nen Kants »n'aient pas varie des annees 1770 a VOpus posthumum« (Hervorhehung im 
Original, F Z.; später [238] postuliert der Autor diese Invarianz nur noch für die Texte 
ah 1784. Letzteres meinen sinngemäß auch Illuminati 1971: 84; Fenves 1991: 85 f. 
Anm. 3; Unruh 1993: 55; vgl. zudem Fackenheim 1956/57: 383, Anm. 4; Despland 1973: 
29f.), hetont Castillo 1990: 27, ihre z.T. antinomische Multidimensionalität (weitere 
Literaturhinweise für die heiden gegensätzlichen Standpunkte finden sich hei Guyer 
1995: 68f., Anm. 14). Hahermas 1976: 186ff., unterscheidet deshalh zwischen zwei pa­
rallel auftretenden Versionen der Geschichtsphilosophie - eine Unterscheidung, die 
Kaulhach 1965/66: 441 ff. u. 1975: 68 ff. mit seiner Differenzierung zwischen einem 
freien und einem gefesselten Naturhegriff in der Geschichtsphilosophie aufgreift. Rie­
del 1974: 13 ff., meint, eine klare Entwicklung von spekulativ-theologischen zu regula­
tiven Positionen von der Früh- in die Spätphase ausmachen zu können, vergleichhares 
vermuten Weyand 1964: 137 ff.; Yovel 1980: 154ff.; Booth 1983: 63 ff.; Sakahe 1989: 
192 f.; Guyer 1995 (Kritik an Guyer üht Ludwig 1995a); vgl. zudem die dieshezüglichen 
Bemerkungen in Howard 1988: 15 u. 183. Eine im Prinzip entgegengesetzte Genese 
sieht Dreier 1980: 3. Manche Autoren hemerken ein Schwanken in Kants Theorie, das 
sie durch zeithistorische Ereignisse und Kants einsetzende Senilität erklären (s. dazu 
Fackenheim 1956/57: 383, Anm. 4). Die außerordentlich differenzierte Untersuchung 
von Kleingeld 1995 versucht schließlich, einerseits eine den einzelnen Schriften 
möglichst textgetreue Rekonstruktion der Kantischen Position mit einer vorsichtigen 
Verallgemeinerung der daraus zu gewinnenden Standpunkte zu vereinen. Auf die pro- 
hlematischen Implikationen dieser Studie gehe ich im weiteren wiederholt ein.

152 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

dischen Neubeginn«33 im Sinne einer moralisch-regulativen Ge­
schichtsbetrachtung gelangt, so stellen sich bei der Übertragung die­
ses Entwicklungsschemas auf die diversen Kantischen Texte unüber­
windbare Schwierigkeiten ein.

Noch die späteste geschichtsphilosophische Schrift, der zweite 
Abschnitt des 1798 veröffentlichten >Streit der Fakultätem, wird, 
was ihren apodiktischen Gehalt im Hinblick auf prognostische Aus­
sagen über den zukünftigen Geschichtsverlauf und deren epistemo- 
logischen Status betrifft, von keinem Text aus der angeblich so dog­
matischen Frühphase übertroffen34. Aber selbst in Aufsätzen, die 
jener werkgeschichtlichen Anordnung prima facie entgegenzukom­
men scheinen, z. B. die >Idee zu einer allgemeinen Geschichte in 
weltbürgerlicher Absicht< von 1784 oder die über ein Jahrzehnt spä­
ter publizierte Schrift >Zum ewigen Frieden<35, ist es mehr als pro­
blematisch, die geschichtsphilosophischen Theoreme umstandslos als 
regulativ zu identifizieren36. Denn schließlich entfaltet er gerade hier 
seine spekulative Theorie der absichtsvollen Natur, die unter 
Rückgriff auf das Mittel der List Chaos, Bosheit, Zerstörungs-, 
Herrsch- und Habsucht zu Triebfedern ihres Plans macht, der sich 
auch ohne absichtsvolles Zutun der Individuen, quasi hinter ihrem 
Rücken, garantiert verwirklicht. Auch die zwischen diesen beiden

33 Riedel 1974: 15 f. Verwirrend hingegen die Position von Cavallar 1992. Er stimmt 
einerseits Riedels These von einer >kopernikanischen Wende< in der Geschichtsphiloso­
phie im Sinne eines methodischen Neubeginns zu (266), betont kurz darauf jedoch, es 
gäbe keinen Bruch in ihrer Genese (269 f.).
34 Es verwundert daher nicht, daß sich P. Kleingeld zur Verteidigung ihrer These vom 
regulativen Charakter der Geschichtsphilosophie genötigt sieht, diese Schrift als 
Rückfall in dogmatische Frühzeiten Kants zu indizieren; vgl. Kleingeld 1995: 67ff. u. 
215, Anm. 1. Auch Yovel 1980, Lutz-Bachmann 1988 und Muglioni 1993 übergehen 
diese Spätschrift weitgehend.
35 Nicht nur, weil sich das Erscheinen dieses Textes zum 200sten Mal jährte, galt seit 
1995 das Augenmerk der Forschung diesem schon zu Kants Lebzeiten äußerst populären 
Aufsatz, s. etwa die Sammelbände von Höffe 1995; Bialas/Häßler 1996; Lutz-Bach- 
mann/Bohman 1996 u. Merkel/Wittmann 1996, zudem die Monographie von Gerhardt 
1995a u. dessen Aufsätze und Artikel von 1995b u. 1996; Habermas 1995; Höffe 1996; 
Klenner 1996; Merkel 1996. Außerdem stand er im Mittelpunkt des achten internatio­
nalen Kant-Kongresses in Memphis, wie der große Anteil an einschlägigen Beiträgen in 
den zweibändigen Proceedings dokumentiert (vgl. Robinson 1995). Die Flut der Publi­
kationen ist zudem ein Indiz für das neu aufgekeimte Interesse an Kants politischen und 
rechtsphilosophischen Werk, das sich, wie vor allem Autoren und Autorinnen der Sam­
melbände hervorheben, sicherlich auch mit der Orientierungslosigkeit im Anschluß an 
den Epochenbruch 1989/90 erklären läßt.
36 So aber z.B. Lutz-Bachmann 1988: 65 ff.; van der Linden 1988: 99ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 153

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Aufsätzen publizierte KU von 1790, häufig Ausgangspunkt für die 
Behauptung, in ihr sei Kant endgültig zu einem kritisch-bescheide­
nen Geschichtsmodell gelangt, ist nur mittels äußerst selektiver 
Wahrnehmung des Textbefundes in dieses Prokrustesbett zu zwän­
gen37.

Wenn ich im weiteren Verlauf der Argumentation von Kants 
Geschichtsphilosophie rede, dann werde ich die relevanten Texte als 
Einheit behandeln38. Das bedeutet, daß die hier vorgelegte Deutung, 
die einen dogmatischen geschichtsphilosophischen Ansatz bei Kant 
aufweisen will, einerseits den Anspruch erhebt, auf alle Schriften 
anwendbar zu sein. Zum anderen gehe ich davon aus, daß dieser An­
satz aufgrund seines methodologischen Supremats die zweifellos 
ebenfalls vorhandenen Züge einer regulativen Geschichtsphilosophie

37 Drückt man die KU dennoch in dieses Interpretationsschema, kommt es zu so frag­
würdigen Deutungen wie der von Weyand 1964: 137 ff. Zu Beginn formuliert er die 
These, die Geschichtsphilosophie habe in der KU »eine neue Stufe erreicht, indem jetzt 
die Naturabsicht zurücktritt, und das Erklärungsprinzip der Geschichte ausschließlich in 
der Freiheit des Menschen gesucht wird« (137). Die postulierte Exklusivität des neuen 
Erklärungsprinzips sieht Weyand paradoxerweise gerade dadurch bestätigt, daß Aus­
drücke wie >Absicht der Nature oder >Vorsehungc in der KU »kaum (!) noch vorkom­
men« (137, Anm. 3). Im Verlauf der Interpretation gelangt er, seiner eingangs formu­
lierten These zum Trotz, plötzlich doch zur Einsicht, daß die KU die »Annahme einer 
Absicht der Natur qua Vorsehung, die den Gang des Menschen durch die Geschichte 
leitet« (139) postuliert, d.h., wie er korrekt bemerkt, »daß der Mensch von der Natur 
hier wieder als Mittel gebraucht wird« (140). Beinahe trotzig beharrt Weyand dennoch 
auf der oben formulierten These, denn »wir glauben aber nicht, daß Kant wieder in den 
Stand der bloßen Naturteleologie zurückgefallen ist, sondern sehen im Nebeneinander 
(!) der beiden teleologischen Deutungsversuche (nachdem es zuvor hieß, Kant suche 
ausschließlich in der Freiheit des Menschen ein Erklärungsprinzip, F. Z.) Kants Be­
mühen, beide Betrachtungsweisen in einem höheren Prinzip zu vereinigen, was ihm 
aber (...) nicht gelingt« (140). Ebensowenig gelingt es Weyand, mittels einer derartig 
befremdlichen Strategie seine starke Eingangsbehauptung im Text zu belegen. Einen 
analogen methodischen Fehler begehen Yovel 1980: 154ff. (kritisch zu Yovels werk­
geschichtlicher Ordnung Gerhardt 1986a: 377); Booth 1983: 58; van der Linden 1988: 
98; vgl. ferner Kap. 5 in Muglioni 1993; Makkreel 1995:126. Auch die KU ist offensicht­
lich nicht als Text zu lesen, der unmißverständlich eine regulative Geschichtsidee pro­
pagiert. Zwar betont die dritte Kritik, im Gegensatz zu früheren und späteren (!) Schrif­
ten, stärker die aktive Rolle des Menschen im Fortschreiten seines Geschlechts, doch 
stets vor dem Hintergrund, daß es letztlich eben doch eines objektiven Garanten der 
Fortschrittstendenz bedarf, der nicht im menschlichen Handeln zu finden ist (s. 10/ 
388 ff., KU; die Kongruenz von KU und Friedensschrift hinsichtlich ihrer Naturkonzep­
tion betont Allison 1995: 44).
38 Ich verzichte somit auf eine gesonderte Interpretation jeder einzelnen Schrift, wie sie 
etwa K. Weyand und jüngst P. Kleingeld in ihren Abhandlungen vorgelegt haben.

154 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

dominiert39. Ich interpretiere also die starken, Hegel antizipierenden 
Elemente in seiner Geschichtsphilosophie nicht als ständigen Rück­
fall hinter einen entwickelteren, eben regulativen Standpunkt, son­
dern gehe davon aus, daß Kant aus theorieimmanenten Zwängen 
nicht darauf verzichten kann, auf einem starken geltungstheo­
retischen Anspruch seiner Geschichtsphilosophie bis zuletzt zu be­
harren. Daß ein systematischer Geschichtsdogmatismus für Kant 
notwendig ist, wird sich vor allem im Kontext der rechtsphilosophi­
schen Erörterungen, insbesondere bei der Bestimmung des Verhält­
nisses von Reform und Revolution, erweisen. An dieser Stelle ver­
liert Kants Geschichtsphilosophie ihre methodologische Unschuld. 
Spätestens hier sind sie und die von ihr bedingten Vorstellungen 
eines wirkmächtigen Naturplans und einer teleologisch strukturier­
ten Gattungsentwicklung kein bloßes formales Prinzip, sondern eine 
ontologische Macht, insofern sie sich als wirklichkeitskonstituierend 
und handlungsanweisend gerieren. So sehr Kant aus systematischen 
Gründen an einer Hegelianischen Version dieses Theorieelements 
festhalten muß40, so sehr verstrickt er sich in Aporien und inakzep­
tablen Konsequenzen, an denen nicht nur Hegel, sondern auch die 
anderen großen Geschichtsmetaphysiker des letzten Jahrhunderts 
gescheitert sind41.

Ehe ich mich den einzelnen Etappen der für mein Erkenntnis­
interesse einschlägigen Kantischen Theorie zuwende, möchte ich vor­
ab kurz skizzieren, vor welchem Hintergrund ich Kants Ausführun­
gen als dogmatisch bestimmen möchte. Ich gehe im Folgenden davon

39 Damit möchte ich unglückliche Interpretationsansätze vermeiden wie Habermas 
1976:186 ff., der eine offizielle, d. i. dogmatische, von einer inoffiziellen, d. i. regulativen 
Version der Kantischen Geschichtsphilosophie unterscheidet. Zum einen ist es recht 
unplausibel, daß ein Autor zwei Versionen eines Lehrstücks gleichzeitig vertritt, die sich 
im Kern zudem gegenseitig ausschließen. Zum anderen muß auch Habermas konstatie­
ren, daß die geltungstheoretisch schwächere Variante nie ganz auf dogmatische Elemen­
te verzichtet, d.h., daß Kant die Handlungsfreiheit des Menschen und den Naturzwang 
zu den Motoren des historischen Fortschritts macht (187). Genau diese innere Struktur 
der Argumentation ist es aber, die mich in dieser Studie davon ausgehen läßt, daß die 
regulativen Elemente der Theorie von den dogmatischen Setzungen dominiert werden 
und somit zweitrangig sind.
40 Die Interferenzen zwischen den Geschichtsphilosophien Kants und Hegels behandelt 
Siep 1995: 364ff. (vgl. auch 1995a); ferner Galston 1975: 261-68; van der Linden: 116— 
22.
41 Siep 1995: 373ff. u. 1995a: 269 f. faßt die vielfältigen Gründe dieses Scheiterns präg­
nant zusammen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 155

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

aus, daß ein Satz nicht erst dadurch, daß er den Anspruch erhebt, 
seinem propositionalen Gehalt entsprächen unhezweifelhare sinnlich 
erfahrbare Fakten, dogmatisch ist. Die noch zu erläuternde Behaup­
tung Kants, man müsse schlechterdings von Gott, Freiheit und un­
sterblicher Seele als Vernunftideen ausgehen, auch wenn dadurch 
weder Gott, Freiheit, noch Unsterblichkeit als tatsächlich gegebene 
Phänomene bewiesen seien, ist, was den Geltungsanspruch betrifft, 
nicht weniger apodiktisch als eine Tatsachenbehauptung. Beide Be­
hauptungen beanspruchen, daß das, was sie aussagen, unumstößlich 
wahr ist, daß es sich bei den Aussageinhalten um denknotwendige 
und somit unvermeidlich zu erhebende Vorstellungen handelt (vgl. 
4/544 ff., KrV, A 614 ff., B 642 ff.). Das Wesen eines dogmatischen 
Postulats liegt demnach in seinem Absolutheitsanspruch, und genau 
das ist auch der Impetus der Vernunftideen und ihres »unentbehr­
lich-notwendigen regulativen Gebrauch(s)« (4/565, KrV, A 644, 
B 672). Aufgrund der Apodiktik des Anspruchs wird die strikte Un­
terscheidung zwischen Epistemologie und Ontologie fragwürdig. Ist 
sie schon in theoretischer Hinsicht nur schwer zu verteidigen, so 
kommt ihr bezüglich praktischer Handlungszusammenhänge jede 
Plausibilität abhanden.

Die Einschränkung jenes Anspruchs auf eine >bloß< subjektive 
Dimension ist kein Verzicht auf Dogmatik. Im Gegenteil. Insofern 
Kant diese Ideen zum axiomatischen Fundament der menschlichen 
Erkenntnisvermögen erklärt, ist jeder Mensch durch die Vernunft 
genötigt, mittels dieses Prismas alle Wahrnehmungen zu klassifizie­
ren und zu einer geschlossenen Einheit zu ordnen (vgl. 3/582 ff., KrV, 
A 669 ff., B 697 ff.) - mit dem Effekt, daß die Scheidelinien zwischen 
objektiven Daten und regulativ vermittelten Hypothesen über die 
Realität fließend werden42. Die Trennung zwischen möglichen und 
wirklichen Zuständen wird tendenziell unmöglich, zumindest aber 
hinfällig. Kant kann eben keine sinnvolle Differenz mehr zwischen 
epistemologischen und ontologischen Aussagen etablieren. Der 
Mensch kann nicht anders, als Sinneseindrücke unter Zuhilfenahme 
der regulativen Ideen so zu ordnen, daß sie zur systematischen Ein­
heit aller Erkenntnisse beitragen. Die Wahrnehmung von Welt ist 
vollständig von Ideen strukturiert, zugleich ist die Einheit nur unter

42 Vgl. dazu besonders auffällig 7/266 ff., KpV, wo Kant den Vernunftideen in prakti­
scher Absicht einen Objektbezug unterstellt und ihnen damit ontologische Relevanz 
verleiht.

156 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

ihrer Voraussetzung denkbar. Sie allein können die Wißbegierde 
»zur völligen Befriedigung« (4/712, KrV, A 856, B 884) führen. Aus­
schließlich in dieser Perspektive können wir uns die Welt begreiflich 
machen. Wir müssen sie letztendlich immer als Produkt Gottes anse­
hen (vgl. 10/352, KU; 4/602f., KrV, A 699f., B 727f.)43. Diese herme­
tisch-zirkuläre Struktur wird ihre problematische Dynamik ins­
besondere im Kontext der Geschichtsphilosophie entfalten. Weil die 
Natur grundsätzlich unter teleologischen Gesichtspunkten betrach­
tet werden muß und menschliche Handlungen in ihrer Erscheinung 
Teil dieser Natur sind, zwingt diese Konstruktion dazu, auch histori­
sche Ereignisse ausschließlich im Sinne der Ideen einzuordnen (vgl. 
11/49, Idee), da per definitionem ja keine Ereignisse wahrgenommen 
werden können, die nicht entsprechend dieses systematischen Ras­
ters evaluierbar sind44. Geschichte ist damit a priori das Medium der 
Realisation göttlicher Pläne bzw. der Absichten einer planenden 
Natur (vgl. 4/602 f., KrV, A 699 f., B 727f.). Da wir Gott bzw. diese 
Naturabsicht notwendig annehmen müssen (vgl. 10/349, KU), kön­
nen wir Phänomene in der Wirklichkeit nur so rezipieren, daß die 
Konformität mit diesen Ideen45 und der aus ihnen erwachsenen Be­
stimmungen für das Schicksal der Menschengattung gewahrt bleibt.

Die Geschichtsphilosophie dient daher nicht zur Erklärung his­
torischer Ereignisse, »but to show that they have value«46. Indem

43 Ich werte also die Aussagen: »Es ist ein Gott«, und: wir können als Menschen die 
Welt »gar nicht anders denken und begreiflich machen, als indem wir sie (...) als ein 
Produkt einer verständigen Ursache (eines Gottes) vorstellen« (10/352, KU, Hervor­
hebung im Original, F Z.) bezüglich ihres Wahrheits- und Geltungsanspruchs als kon­
gruente Aussagen. Zwar ist die letzte Aussage im Vergleich zur ersten eingeschränkt, 
aber nicht bezüglich ihrer Anwartschaft auf Verbindlichkeit.
44 von Brentano 1983: 208, spricht mit Blick auf diese geschichtsphilosophische Pro­
grammatik deshalb treffend vom »Versuch einer self-fulfilling prophecy«.
45 Kant spricht davon, den Vernunftideen »beiläufige Bestätigung zu geben« (10/406, 
KU). Daß Kants spezifisches Naturverständnis systematischen Zwängen entspringt, 
hebt auch Klemme 1995: 525, hervor.
46 Fackenheim 1956/57: 398; s. auch Kleingeld 1995: 181. Es ist von außerordentlicher 
Wichtigkeit, daß Kant diesen kontingenzfreien Zusammenhang konstruieren kann, 
denn ansonsten, so Fackenheim, »the entire enterprise lies in shambles« (398). Ich wen­
de mich damit auch gegen Interpretationen wie die von Muglioni 1993: 54ff., die zeigen 
will, daß Kant seine geschichtsphilosophischen Theoreme nur analogisch gebrauche und 
somit eine metaphorische Theorie bedinge, gleich einem »mythe raconte« (58). Diese 
eingeschränkte Deutung reduziert letztlich den Anspruch der Geschichtsphilosophie 
darauf, ein epistemisch nur demonstrativ-dekoratives Element der kritischen Philo­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 157

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Kant, wie F. Kaulbach anschaulich schreibt, »ein apriorisches Netz 
über die Dinge hinweg (wirft)« rechtfertigt er »das historisch Ge­
wordene dadurch, daß er es geradezu zu einem Sollen der Vernunft 
deklariert«47. Dabei ruht sein Augenmerk vor allem auf den Er­
eignissen, die auf den ersten Blick gerade nicht als Progreßsignale 
wahrgenommen werden: Tod, Leiden, Naturkatastrophen, boshafte 
Leidenschaften, Kriege. Derartige Begebenheiten verwandeln sich 
unterschiedslos in Wegmarken des menschlichen Fortschritts, Ge­
schichte wird zum ungebrochenen Indikator dieser linearen Tendenz. 
Sie kann für Kant letztlich nur Heilsgeschichte48 sein.

Diese bisher eher kursorisch vorgetragenen Charakterisierun­
gen der Rechts- und Geschichtsphilosophie sollen nun in einer detail­
lierten Auseinandersetzung mit Kants einschlägigen Schriften auf 
ihre Stichhaltigkeit hin überprüft werden. Zu Beginn gilt es, Hinter­
grund und geltungstheoretischen Anspruch von Kants Verwendung 
des Begriffs >regulativ< am Beispiel der Vernunftideen zu erläutern.

2.2.2 Das Bedürfnis und der Glaube der Vernunft

Im Oktober 1786 erschien in der >Berliner Monatsschrift ein Beitrag 
mit dem Titel >Was heißt: Sich im Denken orientieren?« In dieser 
kleinen Schrift, mit der Kant seine Haltung zum Pantheismusstreit 
zu klären sucht, der infolge des umstrittenen Bekenntnisses Lessings 
zum Spinozismus entbrannt war, erörtet er ausführlich das Verhält­
nis von subjektiven und objektiven Bestimmungsgründen des 
menschlichen Verstandes. Dabei kreisen seine Ausführungen um 
zwei Theoreme, die zum Verständnis der Prämissen der Kantischen 
Geschichtsphilosophie von größter Relevanz sind: Das Bedürfnis der 
Vernunft49 und der Vernunftglaube.

sophie zu sein (s. 152), was u.a. von einem falschen Verständnis des Status regulativer 
Ideen bei Kant herrührt.
47 Kaulbach 1965/66: 440.
48 Das betont Burg 1974: 98. Bezugnehmend auf das Burgsche Urteil meint Fenves 
1991: 171, Anm. 1, »one can only wonder what text of »Kant« he is reading«. Nun, die 
Textgrundlage der Studie von Burg ist alles andere als exotisch: Akademie- und Wei- 
schedelausgabe (s. Burg 1974: 18, Anm. 29). Möglicherweise kennt Fenves Schriften 
Kants, die eine andere Interpretation erlauben - allerdings hat er versäumt, das dem 
interessierten Publikum mitzuteilen. Ausgehend von den in jenen Ausgaben publizier­
ten Texten ist die Einschätzung, daß Kant Geschichte als Heilsgeschehen begreift, sehr 
wohl zu belegen.
49 Kleingeld 1995: 90, bemerkt, daß die Forschung trotz unübersehbarer Wichtigkeit

158 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

Ersteres bestimmt er als Anspruch der Vernunft, »etwas voraus­
zusetzen und anzunehmen, was sie durch objektive Gründe zu wis­
sen sich nicht anmaßen darf«. Kant bezeichnet es explizit als ihr 
Recht, sich dieses Bedürfnisses bei der Suche nach dem Begriff, »mit 
welchem wir uns über alle möglichen Erfahrung hinaus wagen wol­
len«, zu bedienen, »denn die Vernunft will einmal befriedigt sein«. 
Gelangt sie an die objektiven Schranken ihrer Anschauung aufgrund 
des »Mangel(s) des Wissens in Ansehung der zum Urteil erforder­
lichen Stücke«, dann, so Kant, ist »(d)ies subjektive Mittel, das als­
dann noch übrig bleibt, (...) kein anderes, als das Gefühl des der Ver­
nunft eigenen Bedürfnisses« (5/270 f., Denken).

Es ist offensichtlich, daß Kant diesen Begriff vor dem Hinter­
grund seiner ersten >Kritik< entfaltet. Dort hatte er wiederholt die 
Bedingungen der Möglichkeit einer umfassenden, d.i. vollständigen 
Welteinsicht untersucht, die er als »Idee (...) von der Form eines 
Ganzen der Erkenntnis« (4/566, KrV, A 646, B 674) beschreibt. In 
der transzendentalen Dialektik der KrV (s. etwa 3/336 f, KrV, 
A335 f., B 392 f.) hatte er jedoch gezeigt, daß die spekulative Ver­
nunft keine Erkenntnis des Übersinnlichen erlangen kann, weil sie 
aufgrund des Fehlens sinnlicher Anschauungen und der ihr korre­
spondierenden Verstandesbegriffe weder in der Lage ist, die Unsterb­
lichkeit der Seele, die Willensfreiheit, noch die Existenz Gottes zu 
beweisen oder zu widerlegen. Der Aufweis der Grenzen theoretisch­
spekulativer Erkenntnis ist allerdings nicht gleichbedeutend mit der 
Abweisung metaphysischer Fragestellungen. Denn Kant konstatiert 
trotz dieser »Grenzbestimmung des reinen Vernunftvermögens«

dieses Theorems bislang seinen Stellenwert für die Geschichtsphilosophie nicht ange­
messen gewürdigt hat (für Fundstellen in der Forschung s. 90, Anm. 1). Insofern kommt 
ihrer Untersuchung (gemeinsam mit der allgemeiner angelegten Studie von M. Pa­
scher) das Verdienst zu, das Desiderat nicht nur benannt, sondern auch behoben zu 
haben (90-109). Allerdings plädiert sie dafür, Kants Rede vom Vernunftbedürfnis weder 
wörtlich noch metaphorisch, sondern als »>symbolische Darstellung<« (91) zu verstehen, 
trotz des Eingeständnisses, daß diese Lesart »nicht ausdrücklich von Kant vertreten 
wird« und es in seinem Werk »nur wenig (gibt, F. Z.), worauf man sich stützen kann« 
(107), um sie plausibel zu machen. Ich werde dieser Spekulation im weiteren nicht 
folgen und stattdessen von einer wörtlichen Bedeutung des Begriffs Vernunftbedürfnis 
ausgehen. Auch wenn, wie Kleingeld verdeutlicht (99-102), dieser Zugang nicht unpro­
blematisch ist, scheint er mir doch am ehesten Kants Absicht nachzukommen. Sein 
Sprachgebrauch intendiert, die der Vernunft inhärente Dynamik, jederzeit vollständige 
und systematisch geschlossene Erkenntnis in theoretischer wie praktischer Hinsicht zu 
erreichen, auf einen Begriff - eben das Vernunftbedürfnis - zu bringen.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 159

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

(5/279, Denken, Anm.) einen »natürlichen Hang«« (4/564, KrV, 
A 643, B 671) der Vernunft zur Metaphysik, den er als unabweisba­
ren transzendentalen Fluchtpunkt ihres Strebens bestimmt und der 
somit dem systematisch notwendigen Fortschreiten der Erkenntnis 
zum Unbedingten entspringt50.

Der Mensch möchte folglich nicht nur die Gegenstände begrei­
fen, »die uns vor Augen sind« sondern auch die, »die weit davon uns 
im Rücken liegen« (4/565, KrV, A 644, B 672). Diese schrankenlose, 
über jede sinnliche Erfahrung hinausweisende Stoßrichtung ist eine 
analytische, fatalistische51 Konstante reiner Vernunfttätigkeit und 
zugleich notwendig, wenn wir unseren Verstand »zur größtmögli­
chen und äußersten Erweiterung abrichten wollen«, d. i. die »absolu- 
te() Vollständigkeit« (3/332, KrV, A 329, B 385) der Erkenntnisse52. 
Kant prägt hierfür bekanntlich die Formulierung einer »Architekto­
nik aller Erkenntnis aus reiner Vernunft« (4/698, KrV, A 836, 
B 864)53, die das notwendige Äquivalent der teleologischen Aktivitä­
ten der Vernunft ist.

50 »Denn das, was uns notwendig über die Grenze der Erfahrung und aller Erscheinun­
gen hinaus zu gehen treibt, ist das Unbedingte, welches die Vernunft in den Dingen an 
sich selbst notwendig und mit allem Recht zu allem Bedingten, und dadurch die Reihe 
der Bedingungen als vollendet verlangt« (3/27, KrV, B XX; ebenso 4/672f., KrV, 
A 798f., B 826f.; 10/353, KU). ln einer Entgegnung auf die Kritik von T. Wizenmann, 
ein Bedürfnis allein konstituiere noch keine objektive Realität seines Gegenstandes, 
unterscheidet Kant zwischen einem auf objektiven Bestimmungsgründen des Willens 
fußenden Vernunftbedürfnis und jenem, was sich bloß auf Neigung gründet. Während 
letzteres in der Tat keinen Objekt- und damit Wirklichkeitsbezug für sich reklamieren 
könne, sei es die unvermeidliche Voraussetzung des ersteren, seinen Gegenstand als 
wirklich vorauszusetzen (7/278, KpV, Anm.). Diese Differenzierung kann allerdings 
nicht überzeugen, da sie axiomatisch setzt, was allererst zu beweisen wäre. Indem Kant 
das Vernunftbedürfnis als objektiven Bestimmungsgrund des Willens ausgibt, be­
trachtet er es wie ein klassischer Schulmetaphysiker völlig unkritisch als ontologische 
Seinsgewißheit, und all die Bedenken gegen die unreflektierten Festschreibungen des 
Vernunftvermögens und die unkritisch-dogmatischen Lehrsätze über es scheinen ver­
gessen.
51 Erinnert sei an die Vorrede der KrV, wo Kant es als das »besondere Schicksal« der 
menschlichen Vernunft bezeichnet, »daß sie durch Fragen belästigt wird, die sie nicht 
abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie 
aber auch nicht beantworten kann, denn sie übersteigen alles Vermögen der mensch­
lichen Vernunft« (3/11, KrV, AVll).
52 An anderer Stelle nennt er das prägnant »Metaphysik als Naturanlage« (3/60, KrV, 
B 21).
53 S. dazu auch 4/695ff., KrV, A 832ff., B 860ff. Andernorts nennt er dies eine »syste- 
matische() Verbindung in einem Ganzen der die Menschheit interessierenden Erkennt­

160 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

Diese unhintergehbare, quasi organische Einrichtung des 
menschlichen Erkenntnisvermögens, diese »Grundkraft« (4/570, 
KrV, A 652, B 680) treibt zur Annahme regulativer Prinzipien, die 
die Mannigfaltigkeit der Verstandesregeln und -Begriffe »vereinigt« 
und somit eine systematisch geordnete, »kollektive Einheit zum Zie­
le der Verstandeshandlungen setzt« (4/565, KrV, A 644, B 672)54. 
Schon in der KrV verwendet Kant den Terminus des Vernunftbedürf­
nisses, um die oben beschriebene intrinsische Dynamik des Erkennt­
nisvermögens zu charakterisieren55. Diese »nicht zu dämpfende Be­
gierde, durchaus über die Grenzen der Erfahrung hinaus irgendwo 
festen Fuß zu fassen« (4/670, KrV, A 796, B 824)56, befriedigt er also 
mit der Postulierung von Vernunftideen, verstanden als regulative 
Richtlinien, die die Vollständigkeit der Erkenntnis ermöglichen sol­
len. Das Vernunftbedürfnis rechtfertigt ihre Postulierung und erfüllt 
somit »eine legitimierende Funktion«57. Gelangt die spekulative Ver­
nunft bei der Suche nach dem Unbedingten auf metaphysisches Ter­
rain, so berechtigt ihr Erkenntnisdurst sie, dieses übersinnliche Feld 
durch das Einschlagen regulativer Orientierungspfeiler zu ordnen, 
um so zu größtmöglicher Transparenz und Einheit zu gelangen.

Obwohl Kant das Vernunftbedürfnis als bloß individuelle Dyna­
mik des Erkenntnisvermögens charakterisiert, ist dessen subjektive

nis« (6/475, Logik), und er betrachtet die Verpflichtung, nach allumfassender Erkennt­
nis zu streben, als »regulative(s) Gesetz der systematischen Einheit« (4/603, KrV, A 701, 
B 729).
54 »So fängt denn alle menschliche Erkenntnis mit Anschauungen an, geht von da zu 
Begriffen, und endigt mit Ideen« (4/604, KrV, A 702, B 730; s. auch 4/676, KrV, A 804, 
B 832).
55 »Denn die menschliche Vernunft geht unaufhaltsam, ohne daß bloße Eitelkeit des 
Vielwissens sie dazu bewegt, durch eigenes Bedürfnis getrieben bis zu solchen Fragen 
fort, die durch keinen Erfahrungsgebrauch der Vernunft und daher entlehnte Prinzipien 
beantwortet werden können« (3/60, KrV, B 21; s. auch 3/322, KrV, A 314, B 371; 4/523, 
KrV, A 584, B 612; aber auch noch 8/651 f., Religion; vgl. ebenfalls in der KrV die affine 
Rede vom natürlichen Hang der Vernunft, z.B. 4/ 564, A643, B 671; 4/ 671, A 797, 
B 825). Ansonsten verwendet die KrV eher den Begriff des spekulativen Vernunftinter- 
essesc (vgl. dazu grundsätzlich Pascher 1991), um diesen Vernunfttrieb zu bezeichnen (s. 
z.B. 4/444ff., A467ff., B495ff.; 4/568,A649, B 677; 4/580,A666, B 694). Während 
Pascher 1991: 88, die Identität von Vernunftbedürfnis und -interesse bestätigt, meint 
Kleingeld 1995: 91f., daß es verwandte, aber nicht synonyme Termini seien. Allerdings 
haben ihre Differenzierungen keine systematisch ausschlaggebende Relevanz.
56 Castillo 1990:44, spricht in diesem Zusammenhang von der Vernunft anschaulich als 
»force vivante«.
57 Kleingeld 1995: 93, ebenso Pascher 1991: 73. Die Vernunft, konstatiert Kant, erbette­
le nicht, sondern gebiete die Annahme regulativer Ideen (s. 4/571, KrV, A 653, B 681).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 161

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Komponente kein Indiz für seine Beliebigkeit oder flüchtige Beschaf­
fenheit. Vielmehr ist das Bedürfnis »unvermeidlich()« (7/215, KpV), 
es ist die notwendige Bedingung der Möglichkeit, mittels der in ihm 
fußenden regulativen Ideen die vollständige systematische Einheit 
aller Erkenntnisse zu erreichen. Seine Subjektivität ist also »eine er­
kenntnistheoretische, nicht eine psychologische«58.

Kant benennt drei transzendentale Vernunftideen, die in diesem 
Sinne allein als »Wegweiser oder Kompaß« (5/277, Denken) dienen 
können und im Zentrum aller metaphysischen Abenteuer stehen, 
denen sich die Vernunft ja schicksalhaft ausgesetzt sieht: »die Frei­
heit des Willens, die Unsterblichkeit der Seele, und das Dasein Got­
tes« (4/672, KrV, A 798, B 826)59. Die heuristische Verwendung die­
ser »Maximen der Vernunft« (4/580, KrV, A 666, B 694) ermöglicht 
erst totale Welterkenntnis60, sie verschaffen »der Vernunft die voll­
kommenste Befriedigung in Ansehung der nachzuforschenden 
größten Einheit in ihrem empirischen Gebrauche« (4/587, KrV, 
A 676, B 704). Folglich definiert Kant es als »eine notwendige Maxi­
me der Vernunft«, gemäß dieser Ideen »Ordnung in der Natur auf­

58 Pascher 1991:18. Der Autor erörtert anschaulich die zwei Grundfunktionen des Ver­
nunftbedürfnisses oder -interesses. Die eine liegt darin, »Charakteristika des endlichen 
Bewußtseins überhaupt zu beschreiben«. Sein Streben führt zur Offenlegung »anthro­
pologische^) Konstantem«, die unabhängig von subjektiven Präferenzen bei endlichen 
Vernunftwesen allgemein und immer anzutreffen sind. Das formuliert Kant aus­
drücklich, wenn er es als »anthropologisch-teleologische Frage« bezeichnet, weshalb 
infolge einer »wohltätigen Anordnung in unserer Natur« der »Hang zu mit Bewußtsein 
leeren Begehrungen gelegt worden« (10/86, KU, Anm.) ist. Die zweite Funktion ist eng 
verwoben mit der ersten. Das Vernunftbedürfnis soll »einen Objektivitätsanspruch für 
bestimmte begründungsbedürftige, aber nicht mehr begründungsfähige Annahmen zur 
Geltung bringen und einen jeweils umfassenden Systemzusammenhang herstellen« 
(17). Diese systemimmanente Funktion führt, wie im Anschluß zu zeigen ist, zu den 
unumgänglichen Ideen Gottes, der Unsterblichkeit und der Freiheit. Schon jetzt ist auf 
die eigentümliche Struktur dieser Kantischen Konstruktion aufmerksam zu machen. 
Kant postuliert, »stets ad hoc« (18), ein Bedürfnis der Vernunft, das er weder erklären 
noch belegen kann, aber dennoch nicht im Belieben des Einzelnen wurzelt, um die Un­
vermeidbarkeit von Ideen zu behaupten, die wiederum nicht objektivierbar sind (vgl. 
dazu exemplarisch 7/278, KpV, Anm.).
59 Wenige Seiten später wird er die Auseinandersetzung mit diesen Vernunftideen zum 
einzigen Zweck der Transzendentalphilosophie erklären; s. 4/674, KrV, A 801, B 829; 
ebenso 10/440, KU.
60 In der KU bemerkt Kant, »daß in unserer Einbildungskraft ein Bestreben zum Fort­
schritte ins Unendliche, in unserer Vernunft aber ein Anspruch auf absolute Totalität 
(...) liegt« (10/172, KU; vgl. dazu auch 3/328ff., KrV,A323ff., B 380ff.).

162 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

zusuchen«. In diesem Sinne kommt ihnen »objektive Gültigkeit« 
(3/582 ff., KrV, A 669 ff., B 697ff.), nicht aber objektive Realität zu61.

Im Gegensatz zu den Verstandeskategorien bezeichnet er diese 
Maximen als »subjektive Grundsätze« (4/580, KrV, A 666, B 694) der 
Vernunft. Dieser Status entspringt nicht etwa dem Umstand, daß 
ihre Annahme beliebig, d. i. abhängig von individuellen Präferenzen 
ist62. Er beruht darauf, daß er anthropologische Voraussetzungen in 
Rechnung stellen muß. Weil der Mensch als endliches Wesen nie­
mals die Objektivität der Ideen beweisen kann, sind sie nur regulativ, 
und weil sie in einem (menschlichen) Vernunftbedürfnis wurzeln, 
bloß subjektive Maximen. Doch ist letzteres zugleich der Grund für 
ihre universelle Geltung. Endliche Vernunftwesen werden immer auf 
regulative Prinzipien zurückgreifen müssen63, und insofern sind sie 
»der Vernunft unentbehrlich«, d. h. »objektiv, aber auf unbestimmte 
Art« (4/590 f., KrV, A 681 f., B 709f.).

Kant kreiert für dieses erkenntnistheoretische Niveau unter den 
Bedingungen endlicher Vernunftwesen64 den Terminus >Vernunft­

61 Allerdings bezeichnet Kant die regulativen Ideen auch als »Quell von positiven Er­
kenntnissen« (4/670, KrV, A 796, B 824) - eine Formulierung, die vermuten läßt, daß 
diese Ideen durchaus als wirklichkeitskonstituierend gedacht werden (für diesen Hin­
weis danke ich Ch. Zeuch). Nimmt man zudem hinzu, daß er Derivate der regulativen 
Ideen wie etwa die teleologisch-zweckmäßige Natureinrichtung als punktuell empirisch 
erfahrbare Phänomene betrachtet, und in 10/297f., KU sagt, daß jene Ideen durch sinn­
liche Zeichen begleitete Darstellungen der Welt sind, dann wird deutlich, daß die Schei­
delinie zwischen ihnen und der Empirie durchlässiger ist, als Kant über weite Strecken 
insinuiert (vgl. unter diesem Gesichtspunkt auch 7/266ff., KpV). Auf diesen Aspekt 
gehe ich bei der Erörterung des teleologischen Weltbegriffs genauer ein. Am Beispiel 
der regulativen Gottesidee erörtert Schöndorf 1995:189 ff., daß Kant mit ihr notwendig 
auch die Existenz Gottes postuliert.
62 In diesem Kontext hat >subjektiv< bei Kant generell nicht diese individualistische 
Bedeutung. Er bezeichnet damit die grundsätzliche Unmöglichkeit, mittels mensch­
licher Vernunfttätigkeit zu objektiven Wahrheiten gelangen zu können; vgl. z.B. 
7/279 ff., KpV. Kant stellt somit die Grenzen der menschlichen Erkenntnis als »anthro­
pologisches Faktum« (zur Lippe 1984a: 130) dar.
63 In der transzendentalen Methodenlehre wird diese Argumentationsfigur nochmals 
sehr deutlich. Ein regulatives Prinzip beruht zwar »auf subjektive(n) Ursachen«, aber 
insofern diese Voraussetzung für »jedermann gültig ist, so fern er nur Vernunft hat, so 
ist der Grund desselben objektiv hinreichend« (4/687, A 820, B 848; s. auch 10/353 ff., 
KU).
64 Unter diesen Bedingungen führt die Spekulation auf metaphysischem Gebiet zum 
Glauben als höchster Form der Erkenntnis, denn im »transzendentalen Gebrauche der 
Vernunft ist (...) Meinen freilich zu wenig, aber Wissen auch zu viel« (4/689, KrV, 
A 823, B 851). Auch 5/276, Denken, erhellt den Zusammenhang von Vernunftglauben

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 163

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

glaube<65, den er folgerichtig als »Ausdruck der Bescheidenheit in 
objektiver Absicht« (4/692, KrV, A 827, B 855) bezeichnet und der 
»auf Vernunftgründen beruht« (3/34, KrV, B XXXIII). Es muß 
möglich sein, die Inhalte dieses Glaubens »für jedes Menschen Ver­
nunft gültig zu befinden« (4/688, KrV, A 821, B 849). Der Stellung 
von >Erkenntnis< und >Wissen< im Bereich der um objektive Wahr­
heiten bemühten strengen Wissenschaften entspricht im transzen­
dentalen Kontext der Glaube der Vernunft. Er kann zwar nicht wie 
jene für sich beanspruchen, seine Feststellungen durch den Objektbe­
zug fundieren zu können, doch ist er die einzig angemessene Basis 
des spekulativen Erkenntnisstrebens, und für den praktischen Ver­
nunftgebrauch ist er schließlich »unumgänglich notwendig« (3/332, 
KrV, A 329, B 385)66.

und Anthropologie. Weil wir Menschen, also endliche Vernunftwesen sind, können wir 
den Vernunftglauben niemals in Wissen verwandeln. Aber gerade deshalb kommen 
diesem Glauben die formalen Insignien des Wissens zu, denn er ist im Kern eine abso­
lute Seinsgewißheit. In einer Nachlaßrefelexion erläutert Kant anschaulich das Verhält­
nis von Wissen und Glauben, wobei er erneut verdeutlicht, daß Glauben keine defizitäre 
Form des Wissens ist, sondern für endliche Wesen die weitestgehende Annäherung an 
das Wissen auf einem Gebiet darstellt, wo objektives Wissen prinzipiell nicht möglich 
ist und daher regulative >Hypothesis< nötig sind. »Das Maximum ist das Wissen, d. i. das 
(vollstandige) Vorwarhalten, so fern es sich auf Beweise Gründet. Das mittlere, der 
mindesten Fähigkeit (angemessene) und dem besten Willen angemessene ist das Glau­
ben, welches die Anerkennung der Nothwendigkeit einer solchen Hypothetis entweder 
zum theoretischen oder practischen eignen Gebrauche ist (theoretischer und practischer 
Glaube)« (AA XVIII, 523). Den Begriff Vernunftglaube erörtere ich genauer im wei­
teren Verlauf dieses Kapitels. Die Beziehung zwischen Meinen, Glauben und Wissen 
wird zudem erläutert in 4/687ff., KrV, A 820ff., B 848ff.; 6/496ff., Logik.
65 Es ist die zentrale These der Studie von C. Lacorte, daß Kant durch diesen Begriff eine 
Präparation und Zurichtung der Vernunft ermöglicht, die der Autor als Kapitulation 
philosophischen Denkens vor den dogmatischen Ansprüchen der Religion, d.i. eine un­
heilvolle Versöhnung von Religion und Philosophie in Kants Erkenntnistheorie, deutet 
(s. Lacorte 1989, insb. 64ff., 71 ff., 86ff., 192; vgl. auch Pascher 1991: 94f.).
66 S. auch 5/274, Denken; 6/498, Logik, Anm; 8/651, Religion. Die diesen Gedanken 
tragende paradoxe Vorstellung, einen apodiktisch-universalen Anspruch zu erheben, 
ohne die doktrinären Implikationen der alten Metaphysik mitformulieren zu müssen, 
illustriert Adorno 1992: 74, indem er bemerkt, Kants kritische Philosophie wolle die 
klassischen Inhalte der Metaphysik erretten »mit der Kraft dessen, was das zu Rettende 
bedroht«.

164 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

2.2.3 Der geltungstheoretische Status der regulativen Ideen

Für die zu untersuchende Fragestellung ist die argumentative Strin- 
genz dieser Deduktion von sekundärem Interesse67. Es kommt viel­
mehr darauf an, auf die Stellung der Vernunftideen und des daraus 
folgenden Glaubens hinzuweisen. Denn das später zu kritisierende 
Urteil, die Geschichtsphilosophie sei bloß eine regulative Idee, wur­
zelt in einem unangemessenen Verständnis dessen, was Kant dar­
unter versteht, wenn er Ideen dieser Kategorie zuordnet.

Nach Kant zählen die Annahme Gottes, der Unsterblichkeit und 
Freiheit zu den »subjektiven Bedingungen des Gebrauchs unserer 
Vernunft«. Man dürfe sie gerade »nicht für freie Einsicht ausgeben«, 
sondern müsse vielmehr darauf insistieren, daß es sich bei ihnen um 
»abgenötigte Voraussetzung(en)« (5/273, Denken, Anm.), um »Ge- 
setzeQ der Vernunft« (5/282, Denken) handelt. Wolle man dies be­
streiten, verfiele man »in lauter Ungereimtheiten«, dafür ließe sich 
»kein verständlicher Grund« (5/273, Denken) angeben, man verstoße 
letztlich gegen die »Maxime der gesunden Vernunft« (5/268, Den­
ken)68. Solange wir Menschen sind, betont Kant, könne man »nie­
mals einen anderen als diesen Grund erwarten« (5/277, Denken), 
um die Weltbeschaffenheit vollständig systematisch zu erfassen.

Man kann sich des Eindrucks nicht entziehen, daß die Abwei­
sung des Vernunftglaubens und damit die Leugnung der Vernunft­
ideen einem pathologisch-autodestruktiven Akt gleichkommt. Der 
Geltungsanspruch der den Vernunftglauben bedingenden Ideen ist 
weder, wie die Rede vom bloß regulativen Prinzip auf den ersten 
Blick suggerieren könnte, kontingent, noch ist er abhängig von der 
Wahlfreiheit des Individuums. Vielmehr konstatiert Kant apodik­
tisch, daß eine »Verzichttuung auf Vernunftglauben« einem »miß­
liche^) Zustand des menschlichen Gemüts« entspringt. Wer meine, 
der »Maxime der Unabhängigkeit der Vernunft von ihrem eigenen

67 Für Strawson 1981: 27, ist die These von der Notwendigkeit der Vernunftideen »of­
fensichtlich ganz unplausibel« (ebenso 29 f. u. 138 f.), ebenfalls kritisch zu ihrer Funk­
tion insbesondere im Kontext der KpV Pascher 1991: 92 f. Einen Überblick über die 
Diskussion um den Stellenwert der Ideen vermittelt Bondeli 1996, dort auch weitere 
Literaturhinweise (166f., Anm. 1).
68 Dieser biologistische Sprachgebrauch, der sich in dieser Schrift wiederholt findet 
(268, 275 f.), unterstützt den Eindruck, das ein Abweichen von der Kantischen Konzep­
tion als krankhaft zu interpretieren ist. Vernunftglaube ist ein Synonym für gesunde 
Vernunfttätigkeit (vgl. auch 10/413, KU, Anm. u. ff).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 165

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Bedürfnis« folgen zu müssen und derart dem »Vernunftunglau- 
be(n)« huldige, der gehe sich nihilistischer Freigeisterei hin. Diese 
aber »zerstört Freiheit im Denken, wenn sie so gar unahhängig von 
Gesetzen der Vernunft verfahren will, endlich sich selbst« (5/282, 
Denken).

Vor diesem Hintergrund ist Kants Verwendung des Terminus 
>regulativ< zu verstehen, und zugleich gewinnt er dadurch einen Stel­
lenwert, der der in der Literatur favorisierten Lesart entgegensteht.

Es wäre ein Mißverständnis, epistemische Zurückhaltung als 
Ursache für Kants Ausdrucksweise anzunehmen69, ihr zuzuhilligen, 
daß mit dem Terminus regulative Idee< primär Funktionalität bean­
sprucht würde70, daß mithin diese Theorie als bloßes Orientierungs­
Angebot auf spekulativem Terrain zu interpretieren sei71. Regulativ 
heißt für Kant gerade nicht fakultativ. Mit Hilfe der Vernunftideen 
wird nicht der besten, sondern der einzig möglichen Art und Weise 
der Welthetrachtung das Wort geredet. Sie sind nicht als Vor­
schlag72, sondern als alternativlose, obligatorische Vernunftimpera­
tive anzusehen73. Und in dieser Hinsicht kommt ihnen sogar der 
Rang von ontologischen Aussagen über das menschliche Erkennt­
nisvermögen zu. Ausdrücklich unterstreicht Kant, daß zum Wesen 
des Vernunftglaubens, der sich aus der Gültigkeit der Vernunftideen 
speist, »das Bewußtsein seiner Unveränderlichkeit« zählt, was sich 
insbesondere dadurch auszeichnet, daß es unmöglich (!) ist, »daß 
Beweise zum Gegenteil aufgefunden würden« (5/277, Denken, 
Anm.). Wenn er schreibt, daß der Mensch in bezug auf die Inhalte 
der regulativen Prinzipien »nicht wählt, sondern einem unnachlaß- 
lichen Vernunftgebote gehorcht« (7/277, KpV), dann verdeutlicht 
er, daß sie sich auf dem höchsten geltungstheoretischen Niveau74

69 Vgl. Lutz-Bachmann 1988: 26 f.
70 So aber Strawson 1981: 192 f.
71 S. dazu z. B. Höffe 1992: 241 f. Bondeli 1996:171 ff., verweist auf die Aporien, die sich 
ergeben, würde man den Anspruch der Vernunftideen primär unter dem Gesichtspunkt 
ihrer Nützlichkeit interpretieren oder ihnen eine bloß schwache Form von Notwendig­
keit (was immer man darunter verstehen mag!) zugestehen.
72 Kleingeld 1995: 161, spricht von »eine(r) mögliche(n) Vorstellung« (Hervorhebung 
im Original, F. Z.); vgl. auch Galston 1975: 264; van der Kuijlen 1995: 840ff.
73 Im Nachlaß bezeichnet er, ganz auf der zuvor skizzierten Linie, die regulativen Ideen 
im Sinne einer axiomatischen Struktur des Erkenntnisvermögens auch als »intuitive 
Vorstellungen« (AAXXI, 79).
74 Kant spricht diesbezüglich davon, daß die regulativen Prinzipien die Zusammenstim­

166 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

bewegen, das der Apodiktik einer dogmatischen Lehre in nichts 
nachsteht75.

Dieser totale Anspruch impliziert zwingend die Feststellung, 
daß es endlichen Vernunftwesen unmöglich ist, ihn jemals abzu­
weisen oder zur Überzeugung zu gelangen, er werde zu Unrecht er­
hoben. Es ist vielmehr ein unabdingbares Kriterium dieses An­
spruchs, »daß ich gewiß bin, das Gegenteil könne nie bewiesen 
werden« (6/496, Logik), so daß das Fürwahrhalten der Vernunft­
maximen »dem Grade nach keinem Wissen nachsteht« (5/277, Den­
ken), zumal man, ausgehend von dem Bild, das »wir uns von dem 
Vermögen eines endlichen vernünftigen Wesens überhaupt machen 
können«, zur absoluten Gewißheit gelangen muß: »nicht anders als 
so könne und müsse gedacht werden« (10/354, KU)76.

Es hieße, den doktrinären Kern dieser Ausführungen zu verken­
nen, wollte man Kants Rede von nur regulativen Vernunftideen als 
Indiz für eine tolerierte Perspektivenvielfalt oder als bloß werbendes 
Plädoyer für eine mögliche Sicht der Dinge verstehen. Der regulative

mung mit dem Bedürfnis nach größtmöglicher Transparenz der Erkenntnis »durch sys­
tematische Einheit zum höchsten Grade bringen« (4/604, KrV, A 702, B 730).
75 Bondeli 1996: 176f., stellt fest, daß Kant mit der Deduktion der Vernunftideen »das 
Einlösen eines Objektivitätsanspruchs« (Hervorhebung im Original, F. Z.) beabsichtige, 
der auch nicht dadurch bescheidener wird, daß man ihn als »restringierte Objektivität, 
eine als-ob-Objektivität« bestimmt.
76 Zu dieser Gewißheit, bemerkt er in anderen Texten, gelangt man letztlich deshalb, 
weil die regulativen Ideen die einzigen Welterklärungsformeln sind, die die Vernunft 
nach Untersuchung aller anderen Möglichkeiten »übrig läßt« (9/163, Prinzipien). Somit 
ist etwa die Annahme eines weisen Schöpfergottes und damit die Vorstellung der 
Zweckmäßigkeit der Schöpfung »die einzige Art, wie wir in der Reflexion über die 
Gegenstände der Natur in Absicht auf eine durchgängig zusammenhängende Erfahrung 
verfahren müssen« (10/93, KU). Die Gottesidee ist »formale Bedingung unseres Den­
kens«, und wir sind gar »unvermeidlich« genötigt, uns »dieses formale Prinzip als kon­
stitutiv vorzustellen« (4/457f., KrV, A 619f., B 647f.). Angesichts dieses Befundes, der 
nochmals unterstreicht, daß Kant keine nachvollziehbare und trennscharfe Differenz 
zwischen epistemologischen und ontologischen Aussagen aufbauen kann, ist der Hin­
weis von Düsing 1968: 67, dieses Theorem sei »nur eine Idee« und »nur als Bedingung 
der Möglichkeit des Reflektierens« zu betrachten, irritierend. Was kann dieses >nur< hier 
besagen? Der damit angezeigte Geltungsanspruch ist zwar eingeschränkt, aber nicht im 
geringsten bescheiden, und keinesfalls räumt er die Möglichkeit vernünftigen Denkens 
unter Verzicht auf dieses Theorem oder Rückgriff auf andere Denkfiguren ein. Viel­
mehr entspringt die Konstruktion einer Eigenart des menschlichen Erkenntnisvermö­
gens und ist in dieser Hinsicht eine ontologische Festschreibung, oder, wie Kant in der 
KrV wiederholt bemerkt, sie stellt eine Aussage über die »Natur der Vernunft« (3/11, 
A VII; zudem 3/340, A 340, B 398 u. 4/634, A 744, B 772) dar.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 167

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Status der Vernunftmaximen ist keinesfalls eine Konzession an einen 
Theorienpluralismus, sondern die maximale Entfaltung der dogmati­
schen Apodiktik theoretischer Wahrheiten auf spekulativem Terrain 
unter den Erkenntnishedingungen endlicher Vernunftwesen. Regu­
lativ besagt hier, daß Erkenntnis in diesem Bereich »nicht weiter ge­
hracht werden kann, als zu dem Grade der, für uns Menschen, aller­
vernünftigsten Meinung« (7/276, KpV)77, nicht aber, daß es sich hei 
diesen Vernunftmaximen um zwar brauchbare, aber prinzipiell re­
versible Theoreme handelt. Im Gegenteil: noch absoluter als in Kants 
>Ideenpostulaten< ist der Verbindlichkeitsanspruch nicht formulier­
bar. Insofern er einerseits die fundamentalen Grenzen allen Erkennt- 
nisstrebens festlegt, verleiht er den regulativen Ideen andererseits 
innerhalb dieses Rahmens im Sinne einer »schlechterdingsnotwendi­
gen Voraussetzung« (4/686, KrV, A 819, B 847) den anspruchsvoll­
sten Rang, den Postulate überhaupt einnehmen können. Niemand 
kann, ohne sich dem Vorwurf der Hybris auszusetzen78, diese Präten­
tion übersteigen, und ebensowenig ist sie zu unterbieten oder gar 
verzichtbar79, da diese defätistisch-krankhafte Absicht zerstörerische, 
die Basis jeder moralisch-praktischen Haltung aufhebende Folgen 
zeitigen würde. Eine regulative Idee ist demnach nichts anderes als 
ein dogmatisches Postulat, daß die anthropologischen Voraussetzun­
gen des Erkenntnisstrebens reflektiert und seinen Geltungsanspruch 
bis an die äußersten Schranken dieser Voraussetzungen getrieben 
hat80.

Somit wird die Frage danach, ob den regulativen Ideen Phäno­

77 Insofern Kant also einerseits auf einen strengen Objektivitätsanspruch verzichten 
muß, den regulativen Ideen jedoch einen objektivitätsanalogen Rang einräumt, verleiht 
er ihnen das Fluidum einer »Illusion, die gar nicht zu vermeiden ist«. Die Ideen besitzen 
somit »gänzlich das Ansehen objektiver Grundsätze« (3/310f., KrV, A297f., B 353f.). 
Diese >Entdeckung< einer unvermeidbaren, quasi naturgegebenen Illusion mündet, wie 
Lacorte 1989: 94, bemerkt, in der Vorstellung, daß Kants Lehre »beständig und unve­
ränderbar« sei. »Wenn aber die in Vergangenheit und Zukunft immer neu entstehende 
Illusion ewig ist, dann stirbt die Lehre von der Illusion (...) nie, die endlich und ein für 
allemal die ewige Natur der Vernunft offenbart«.
78 Ein solches Unterfangen wäre ebenso anmaßend wie sinnlos, denn es »überschreitet 
die Grenzlinie allen Wissens« (AAXXI, 75).
79 Die Unabweisbarkeit der regulativen Ideen unterstreicht Kant durch die Feststellung, 
es sei »eine notwendige Maxime der Vernunft, nach dergleichen Ideen zu verfahren« 
(4/584, KrV, A 672, B 700).
80 Weyand 1964: 174, bemerkt, daß z.B. der Glaube an einen Schöpfergott »kein regu­
latives Prinzip zur Beurteilung der Natur, sondern eine letzte existenziell-praktische 
Seinsgewißheit« ist.

168 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Kants Lehre von den regulativen Ideen

mene in der Empirie korrespondieren, unwichtig. Sie hat, sagt Kant, 
»gar keine Bedeutung« (4/600, KrV, A 696, B 724). Oh z.B. Gott 
wirklich existiert, ist allenfalls von akademischen Interesse, denn die 
Notwendigkeit, ihn unahhängig von sinnlichen Bestätigungen an­
nehmen zu müssen, läßt einen Gottesheweis im klassischen Sinne 
schlichtweg üherflüssig werden. Die Idee hleiht grundsätzlich 
»immer richtig« (4/599, KrV, A 694, B 722).

Diese Konstruktion ermöglicht die im Grunde paradoxe und in 
ihrem Geltungsanspruch kategorische Feststellung, daß üher Gott 
keine Aussagen getroffen werden können - außer der, daß jeder 
Mensch zur Annahme seiner Existenz im Sinne eines regulativen 
Prinzips genötigt ist. Gerade weil es sich hei dieser Idee um ein un­
verzichtbares »Regulativ in der Nachforschung der Natur und ein 
Prinzip der systematischen und zweckmäßigen Einheit derselben 
nach allgemeinen Naturgesetzen« handelt, ist ihre empirische Nicht- 
heweisharkeit »völlig einerlei«. Da die Vernunft apodiktisch nach 
Gott als zugrundeliegendem Prinzip »verlangt()«, ist jeder »herech- 
tigt(), die Idee einer höchsten Intelligenz als ein Schema des re­
gulativen Prinzips zum Grunde zu legen«, mehr noch, da das »regu­
lative Gesetz der systematischen Einheit will, daß wir die Natur so 
studieren sollen, als oh allenthalben ins Unendliche systematische 
und zweckmäßige Einheit (...) angetroffen würde« (4/602f., KrV, 
A 699 f., B 727 f.), wird die Frage nach dem wirklichen Dasein Gottes 
unerhehlich, weil man sowieso genötigt ist, ihn als »Unvermeidhar- 
keit« (4/544, KrV, A 615, B 643)81 anzunehmen. Wir können uns die 
Welt »gar nicht anders denken und hegreiflich machen«, als wenn 
wir sie uns »als ein Produkt einer verständigen Ursache (eines Got­
tes) vorstellen« (10/352, KU, Hervorhehung im Original, F Z.)82. In­
folge dieser Festschreihungen wird die Unterscheidung zwischen 
möglichen und wirklichen Naturkonfigurationen, letztlich zwischen 
Epistemologie und Ontologie, hinfällig. Es kommt, so hemerkt Kant

81 Die unahweishare Stringenz dieser Deduktion hetont Kant unahlässig. Deshalh ist es 
mehr als eine semantische Ungenauigkeit, wenn Kleingeld 1995: 122, die Feststellung, 
»daß wir die Gottesidee als regulative Idee zur Existenz der Welt hinzudenken dürfen« 
(Hervorhehungen z.T. im Original, F. Z.), als Paraphrase der Kantischen Position aus- 
giht. Die Differenz zwischen dürfen und müssen ist eine ums Ganze, und an ihr hängt 
auch die geltungstheoretische Gewichtung des Begriffs regulative. Einen analogen Feh­
ler hegeht Düsing 1968: 119.
82 Sehr klar wird dieser Gedankengang in 10/349ff., KU. Vgl. dazu die erhellende Deu­
tung in Tuschling 1995: 206 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 169

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

konsequent, »nicht darauf an, was die Natur ist, (...) sondern wie wir 
sie wahrnehmen« (10/293, KU). Und diese Rezeption ist mittels der 
Vernunftideen axiomatisch und vollständig strukturiert.

Vor diesem Hintergrund entwickelt sich auch die Geschichts­
philosophie, die in gewissem Sinne eine Modulation der Gottes­
und Unsterhlichkeitsidee darstellt und deren Verhindlichkeitsniveau 
ungebrochen transponiert.

2.3 Kants Geschichtsphilosophie

2.3.1 Zweckmäßigkeit und Teleologie

Diente der vorhergegangene Abschnitt der grundsätzlichen Klärung 
des Status der regulativen Vernunftideen im erkenntnistheoreti­
schen Kontext, so soll im Folgenden der Übergang zwischen ihnen 
und der Geschichtsphilosophie erörtert werden. Wie schon zuvor 
werde ich auch im weiteren vor allem die Genese der Kantischen 
Argumentation nachzeichnen und auf eine kritische Befragung der 
einzelnen Schritte weitgehend verzichten. Im Rahmen des Erkennt­
nisinteresses dieses Kapitels, der Herausarheitung des Stellenwertes 
der Geschichtsphilosophie und damit eines spezifischen Zeitver­
ständnisses im rechtsphilosophischen Werk Kants, kann und muß 
ich mich an dieser Stelle mit diesem reduzierten Anspruch begnügen.

Aus den Prämissen Gott, Willensfreiheit und Unsterblichkeit 
deduziert Kant weitere Postulate83, die mit diesen regulativen Ideen

83 Ich werde im Folgenden das Zweckmäßigkeits- und Teleologieprinzip nicht isoliert 
voneinander betrachten. Insofern Kant, wie noch zu erläutern, die Position verteidigt, 
alles in der Welt sei zweckmäßig eingerichtet und nichts umsonst (10/328, KU; s. schon 
in der KrV 4/564, A 643, B 671; 4/634ff., A 744ff., B 772ff.), ist die Vorstellung einer 
teleologischen Welteinrichtung das notwendige Komplement zu dieser apodiktischen 
These. Düsing 1968: 125 f., bezweifelt dies. Er meint, nur die Zweckmäßigkeit sei eine 
subjektiv notwendige Bedingung unserer Erkenntnis, nicht aber die Teleologie. Aller­
dings kann er nicht plausibel machen, wie diese Reduzierung des Geltungsanspruchs zu 
begründen ist. Kant betont ausdrücklich, daß die Idee der Zweckmäßigkeit der ganzen 
Natur »was ihren Grund betrifft, über die Sinnenwelt hinausführt«, nämlich zur An­
nahme eines »Systems der Zwecke der Natur«. Diesem Systemgedanken ist die Idee 
eines teleologischen Weltbegriffs inhärent, so daß »die Einheit des übersinnlichen Prin­
zips nicht bloß für gewisse Spezies der Naturwesen, sondern für das Naturganze, als 
System, auf diesselbe Art als gültig betrachtet werden muß« (10/329f., KU). Der 
Mensch muß daher notwendig der Natur den Begriff einer Absicht im Sinne einer

170 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

obligatorisch einhergehen. So impliziert die Gottesidee84 die Annah­
me einer zweckmäßigen, teleologisch ausgerichteten Einrichtung der 
gesamten Natur85. Kant begründet dies erneut mittels Rekurs auf das 
Interesse der Vernunft an geschlossener Welteinsicht86. »Die höchste 
formale Einheit, welche allein auf Vernunftbegriffen beruht, ist die 
zweckmäßige Einheit der Dinge, und das spekulative Interesse der 
Vernunft macht es notwendig, alle Anordnung in der Welt so anzu­
sehen, als ob sie aus der Absicht einer allerhöchsten Vernunft ent­
sprossen wäre. Ein solches Prinzip eröffnet nämlich unserer auf das 
Feld der Erfahrungen angewandten Vernunft ganz neue Aussichten, 
nach teleologischen Gesetzen die Dinge der Welt zu verknüpfen, und 
dadurch zu der größten systematischen Einheit derselben zu gelan­
gen« (4/594, KrV, A 687, B 715)87. Die systematische Einheit der Er­
kenntnis verlangt allerdings nicht nur die regulativen Annahmen 
einer obersten Intelligenz als Grund der Weltordnung und einer 
zweckmäßigen, in teleologischen Prinzipien wurzelnden Naturein­
richtung88. Sie setzt ebenso voraus, daß die Natur selbst eine solche

schlechterdings notwendigen Maxime unterlegen (10/349f., KU). Es ist also nicht 
möglich, die Zweckmäßigkeit zu einem transzendentalen Erkenntnisprinzip zu erklä­
ren, ohne damit zugleich die Teleologie auf ein analoges Niveau zu heben (das betont 
Kant auch in 10/333, 352 u. 397, KU; vgl. zudem die richtigen Ausführungen in Bartu- 
schat 1972: 244 ff. u. Zanetti 1993: 343). Ohne sie ist das Bedürfnis der Vernunft nach 
Vollständigkeit und systematischer Einheit aller Erkenntnisse nicht zu befriedigen.
84 Folgerichtig bezeichnet Weyand 1964: 60, die Annahme Gottes als »die tragende 
Grundvoraussetzung der ganzen Kantischen Geschichtsphilosophie«.
85 Die systemimmanenten Motive, die zu dieser Annahme führen, erläutert ausführlich 
Düsing 1968: 102ff.; vgl. ferner Siep 1995: 356f. Ich werde bei der Erörterung des Te­
leologie- und Naturverständnisses nicht zwischen der KrV und der KU unterscheiden, 
weil sich im Hinblick auf mein Darstellungsinteresse aus dem Umstand, daß diese Ge­
danken von der KrV zur KU Modifizierungen erfahren haben, keine systematisch be­
deutsamen Konsequenzen ergeben. Es finden sich im Grunde alle relevanten Motive 
schon in der KrV. Ebenso werde ich aus Übersichtlichkeitserwägungen Kants Unter­
scheidung zwischen innerer und äußerer Zweckmäßigkeit nicht eigens diskutieren. Die 
Genese des teleologischen Denkens zeichnet Düsing 1968 minutiös, aber nicht immer 
mit Gespür für seine problematischen Implikationen nach, für den geschichtsphiloso­
phischen Kontext s. z.B. Weyand 1964: 40ff.; Yovel 1980: 125 ff.; Castillo 1990: 43ff.; 
Kleingeld 1995: 110ff.
86 Conrad 1992 arbeitet in ihrer Studie die erkenntnistheoretischen Schwächen dieser 
einseitig vernunftorientierten Weltwahrnehmung heraus, s. dazu auch Pleines 1991: 
142 ff.
87 Vgl. auch 4/357, KrV, B 425 f.; 4/691f., KrV, A 826f., B 854f.
88 Laut van der Linden 1988: 321, Anm. 26, plädiert Kant für eine »critical teleology, not 
a dogmatic one«, und Lutz-Bachmann 1988: 47, betont, daß Kant »die teleologische

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 171

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

Einheit ermöglicht, daß sie als objektivierbares Phänomen, »den Ob­
jekten seihst anhängend« (4/569, KrV, A 651, B 679), erfahrbar ist89. 
Kant verweist auf geologische und biologische Phänomene zur Be­
kräftigung dieser Vermutung90, heharrt jedoch darauf, daß sie im

Betrachtung der Natur als ein bloß regulatives Prinzip deutet« (ebenso Weyand 1964: 
173; Sänger 1982: 99). Aber auch in diesem Kontext gleicht, was die Autoren übersehen, 
der Status der Teleologie als regulativer Idee der bereits zuvor herausgestellten dogma­
tischen Verwendung (Muglioni 1993: 57 nennt dies »practico-dogmatique«). Die Postu- 
lierung des Teleologie- und Zweckmäßigkeitsprinzips als Voraussetzung der systemati­
schen Natureinheit ist »notwendig«, »schlechterdings an(zu)nehmen«, wir haben 
Veranlassung, sie »a priori« (10/17, KU; ferner 10/373ff., KU; 9/139, Prinzipien) vor­
auszusetzen. In Analogie zu den Vernunftideen ist nämlich auch dieses Prinzip »der 
eigentümlichen Beschaffenheit meiner Erkenntnisvermögen« geschuldet und somit in 
bereits erläuterter Konsequenz »eine schlechterdings notwendige Maxime« (10/349f., 
KU; s. zudem 10/368 f., KU) der Vernunft. Worin also liegt die epistemische Bescheiden­
heit jener Position, die die Interpreten durch den Hinweis auf die »bloß« regulative 
Verwendung der teleologischen Naturbetrachtung gewährleistet sehen? Diese innere 
Struktur verkennt ebenso Kleingeld 1995:113 f. Daß, wie Kleingeld bemerkt (114), Kant 
keine Phänomene benennt, die gegen die Brauchbarkeit von Teleologie und Zweckmä­
ßigkeit bei der Einordnung von Naturerscheinungen sprechen, ist nicht so zu verstehen, 
daß Kant im Grunde davon ausgehe, es gäbe solche Phänomene. Auch hier sind die 
regulativen Ideen nicht nützliche, sondern obligatorische Prinzipien zur Systematisie­
rung aller Naturerscheinungen. Tertium non datur.
89 Kant erhebt die These, »daß die Natur der Dinge selbst zur Vernunfteinheit Stoff 
darbiete« (4/571, KrV, A653, B 681), folgerichtig in den Rang eines Naturgesetzes, so 
daß die Annahme der Zweckmäßigkeit in der Natur »nicht bloß ein ökonomischer 
Grundsatz der Vernunft, sondern inneres Gesetz der Natur« (4/569, KrV, A 651, B 679) 
darstellt.
90 Vgl. in der KrV 4/570f., A 652f., B 680f.; 4/574, A 657, B 685; 4/595, A 688, B 716; 
4/601f., A 698f., B 726f.; 4/684f., A816f., B844f.; 4/691, A826, B 854; zudem 
10/28ff.; 313ff.; 328ff., KU. Auch in 11/217, Frieden, äußert Kant, daß am mecha­
nischen Lauf der Natur »sichtbarlich Zweckmäßigkeit hervorleuchtet«. Er treibt diese 
Strukturierung der Natur so weit, daß er die Zweckmäßigkeit eine »Technik der Natur« 
(10/28, KU) nennt, deren Wirken wir sogar als »Rücksicht auf unser Erkenntnisvermö­
gen« (10/104, KU; s. auch 10/58f., KU) zu deuten haben. Kleingeld 1995: 114 u. 118f., 
bemerkt, daß Kant in der KU die Bestätigung der Teleologie als regulativem Prinzip 
durch empirische Eindrücke als Zufall bezeichnet, was die Autorin im Sinne einer un­
erklärlichen, glücklichen Schicksalsfügung deutet. Damit verkennt sie jedoch das spezi­
fische Verständnis des Zufallsbegriffs bei Kant. Zufall hat für ihn nichts mit Kontingenz 
zu tun. Unbegreiflich Zufälliges kennt Kant nicht. Würde er diese Möglichkeit einge­
stehen, wäre eine systematische Einheit aller Erkenntnis ja unmöglich. Deshalb nennt er 
den Satz: »Alles Zufällige hat eine Ursache« eine »reine() Erkenntnis a priori«« (9/169, 
Prinzipien). Zufall bezeichnet einen provisorischen Zustand, in dem man die Bedingun­
gen, die zu einem Ereignis geführt haben, noch nicht kennt bzw., wie es typisch ist für 
den menschlichen Verstand, aus den bekannten Gründen niemals kennen kann. Insofern 
gibt es nichts absolut, sondern nur bedingt Zufälliges. Der endliche Mensch erfährt also

172 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Grunde der Vernunft selbst und nicht der Erfahrung entspringt und 
daher eine »transzendentale Voraussetzung« (4/570, KrV, A 652, 
B 680) ist.

Die aus dem Vernunftinteresse hervorgehende teleologische Be­
trachtungsweise der Natur dient nicht als bloß heuristisch nützli­
che* 91, sondern als unabdingbare Anleitung bei der Suche nach Natur­
gesetzlichkeiten jenseits mechanisch-kausaler Erklärungsmuster (s. 
10/369, KU). Nur unter Zuhilfenahme teleologisch-zweckmäßiger 
Parameter92 ist die systematische Vollständigkeit aller Erkenntnisse

durchaus glückliche, unglückliche und unbegreifliche Zufälle, doch wurzeln diese Wahr­
nehmungen notwendig in seinem eigentümlich-beschränkten Erkenntnisvermögen, 
sind aber keine >Eigenschaften< der Ereignisse selbst (s. 10/361 f., KU). Zum Begriff des 
Zufalls bei Kant s. Bauer-Drevermann 1965/66; Koch 1991.
91 Auch in diesem Zusammenhang kommt es auf das richtige Verständnis von >heuris- 
tisch<, >regulativ<, >konstitutiv< oder >objektiv< an. Kant behauptet nicht im Sinne eines 
theoretisch stringenten Beweises, daß Teleologie in der Welt objektiv anzutreffen ist. Da 
dies aber niemand jemals wird beweisen können, »so lange wir Menschen sind« (5/276, 
Denken), ist der Status der Teleologie in bereits erläuterter Weise >regulativ-dogma- 
tisch<. Nur in der von ihr vorgezeichneten Perspektive ist die höchste systematische 
Einheit in der Naturerklärung möglich. Der regulative oder heuristische Charakter ist 
kein Indiz für den bescheidenen Anspruch, sondern ausschließlich anthropologischen 
Erkenntnisgrenzen geschuldet. Es ist daher nicht richtig, wenn Kleingeld 1995: 113 f. 
(Hervorhebung im Original, F Z.), schreibt: »Man darf der Natur in heuristischer Ab­
sicht teleologische Zusammenhänge unterstellen: ob man auch tatsächlich Fakten vor­
finden wird, die diese Unterstellung bestätigen, ist damit aber nicht garantiert«. Laut 
Kant darf man aber nicht nur, man muß diese Unterstellung machen. Die empirische 
Bestätigung ist dabei irrelevant, weil prinzipiell ausgeschlossen. Zudem wird der weitere 
Verlauf der Arbeit zeigen, daß es in Kantischer Perspektive gar keine Fakten geben kann, 
die sich seinem Systematisierungsmodell entziehen und ihm somit widersprechen 
könnten. So schreibt er schon in der KrV in bezug auf die Idee der Zweckmäßigkeit aller 
Natureinrichtungen, daß es »gänzlich unmöglich ist, in einem Falle zu beweisen, daß 
eine Natureinrichtung, es mag sein, welche es wolle, ganz und gar keinen Zweck habe« 
(4/595, KrV, A 688, B 716). Ich bezweifle daher die These von Düsing 1968: 64, der zu 
bedenken gibt, daß die Idee der Zweckmäßigkeit in der Empirie »in manchen Fällen auch 
enttäuscht werden kann«. Allenfalls ist denkbar, daß der Zweck (noch) nicht ersichtlich 
ist.
92 Kant nennt sie daher »synthetische Sätze a priori«, die »objektive, aber gleichwohl 
unbestimmte Gültigkeit haben« (4/578, KrV, A663, B 691). Laut Weyand 1964: 173, 
kann auf die Teleologie »für die theoretische Erkenntnis der Natur (...) nicht verzichtet 
werden«, sie ist, so Kant, »eine schlechterdings notwendige Maxime« (10/350, KU; s. 
auch 10/368 f., KU). Wie man angesichts dieses Befundes einerseits behaupten kann, 
Kant sei zur Überzeugung gelangt, es sei für Menschen »unmöglich (...), die Erzeugung 
des Organischen anders als nach finaler Kausalität verständlich zu machen«, und zu­
gleich die Meinung äußern, daß nach Kant »das teleologische Prinzip mit großer Be­
scheidenheit, nämlich nur als regulatives Prinzip, angewandt werden« (Kleingeld 1995:

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 173

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

erreichbar. Die Idee der zweckmäßigen Einheit aller Naturphänome­
ne »ist die Schule und selbst die Grundlage der Möglichkeit des 
größten Gebrauchs der Menschenvernunft« und deshalb, wie Kant 
betont, »mit dem Wesen unserer Vernunft unzertrennlich verbun­
den« (4/599 f., KrV, A 694 f., B 722 f.). Auch in diesem Kontext treibt 
er den Geltungsanspruch dieses Erklärungsmodells im Sinne eines 
regulativen Prinzips bis an die äußerste Grenze. Kategorisch stellt er 
fest, daß niemals eine andere als diese Kombination aus kausalen und 
teleologischen Vorstellungen in der Lage sein wird, die Syntax der 
Weltanordnung zu dechiffrieren. »Es ist nämlich ganz gewiß, daß 
wir die organisierten Wesen und deren innere Möglichkeit nach bloß 
mechanischen Prinzipien der Natur nicht einmal zureichend kennen 
lernen, viel weniger uns erklären können; und zwar so gewiß, daß 
man dreist sagen kann, es ist für Menschen ungereimt, auch nur 
einen solchen Anschlag zu fassen, oder zu hoffen, daß noch etwa der­
einst ein Newton aufstehen könne, der auch nur die Erzeugung eines 
Grashalms nach Naturgesetzen, die keine Absicht geordnet hat, be­
greiflich machen werde: sondern man muß diese Einsicht den Men­
schen schlechterdings absprechen« (10/352, KU)93.

Schon in der kleinen Schrift >Über den Gebrauch teleologischer 
Prinzipien in der Philosophie< von 1788 betont Kant, er habe gezeigt, 
daß die Vernunft »auf dem theoretischen Natur-Wege (...) ihre gan­
ze Absicht«, nämlich vollständige Welterkenntnis, »nicht nach 
Wunsch erreichen könne, und ihr also nur noch der teleologische 
übrig sei«, der folgerichtig »den Mangel der unzulänglichen Theorie 
ergänzen müsse« (9/139, Prinzipien)94. Dieses Interpretament ist bei

129) soll, muß rätselhaft bleiben. Richtig beurteilt hingegen diesen Zusammenhang 
Siep 1995: 358; s. auch 356; vgl. zudem Lempp 1910: 334; Horkheimer 1987: 107; Koch 
1991: 40; Pleines 1991:142; Gil 1993: 531ff.
93 Diese unumstößliche Gewißheit postuliert Kant wiederholt, so z.B. 10/337f., 349 ff., 
358 ff., KU. Es ist daher kaum anzunehmen, daß der regulative Status der Teleologie, wie 
Düsing 1968: 47, meint, der immerwährenden Möglichkeit geschuldet ist, daß der Fort­
schritt der Erkenntnis »Verschiedenheiten und Unvereinbarkeiten der Natur auftun« 
könnte, »die wir unter kein besonderes Gesetz zu bringen vermögen«. Der Fall ist aus­
drücklich ausgeschlossen.
94 Der Zugriff auf teleologische Erklärungsmuster erfolgt also auch in dieser Schrift 
nicht, wie Kleingeld 1995: 117, meint, »in heuristischer Absicht« (ebenso Bickmann 
1996: 6 ff. u. 15 ff.). Wenn Lutz-Bachmann 1988: 47, darauf verweist, daß Kants Theorie 
»von der Natur keine absichtliche, geplante Ursächlichkeit als objektives Prinzip theo­
retisch behauptet«, dann ist dem entgegenzuhalten, daß das, was Kant stattdessen be­
hauptet, sich im Geltungsanspruch graduell von einem objektiven Prinzip eben nicht

174 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

der Suche nach einem System von Endursachen für die Beschaffen­
heit der Welt das einzige, was die »menschliche() Vernunft (,) übrig 
läßt« (9/163, Prinzipien).

Wie schon in der KrV bezeichnet Kant die Annahme einer 
zweckmäßig eingerichteten Natur als transzendentales Prinzip, das 
als apriorische Struktur der menschlichen Erkenntnisquellen95, ana­
log zu den Verstandeskategorien, anzusehen ist. Die symbiotische 
Beziehung zwischen dem Zweck-, Teleologie- und Gottestheorem 
verdeutlicht er durch die Feststellung, daß dem Zweckbegriff die Vor­
stellung eines intelligenten Welturhebers inhäriert, da er mittels me­
chanischer Kausalität allein nicht erklärbar ist (s. 10/88 f., 361 ff., 
404f., 419 ff., KU). Man dürfe nicht einmal hoffen, »die Erzeugung 
auch nur eines Gräschens aus bloß mechanischen Ursachen zu ver­
stehen« (10/364, KU). Insofern wird die Annahme eines »nach 
Zwecken handelnden Wesens« zur Erklärung der Welt »zu einem 
konstitutiven Prinzip« (10/358, KU), wir haben es folglich, so Kant, 
»unentbehrlich nötig, der Natur den Begriff einer Absicht unterzule­
gen«. Dies ist, gemäß der immer wiederkehrenden Argumentations­
figur, eine »schlechterdings notwendige Maxime« (10/349 f., KU; vgl. 
auch 10/368 f., KU) unserer Vernunft96. Eine solche teleologische Na­

unterscheidet. Somit bestätigt der Hinweis von Düsing 1968: 69, die Zweckmäßigkeit 
der Natur (die, wie bereits erläutert, notwendig zu einem teleologischen Weltbegriff 
führt) gelte »nur (!) für den in der Welt befindlichen Menschen«, implizit den exklusi­
ven und universalen Geltungsanspruch dieser Konstruktion.
95 Vgl. 10/90ff., KU. Im Gegensatz zur KrV ordnet Kant nun das regulative Prinzip 
nicht mehr der Vernunft generell, sondern »lediglich« (10/89, KU; s. auch 10/358, KU) 
der reflektierenden Urteilskraft zu. Wie Kleingeld 1995: 117, Anm. 6, richtig konsta­
tiert, hat Kant weder die Gründe für diese Änderung, noch die Konsequenzen für den 
Status der drei regulativen Ideen expliziert. Allerdings gibt es keine Veranlassung an­
zunehmen, daß diese Neuordnung ihren geltungstheoretischen Anspruch tangiert, zu­
mal die Urteilskraft, ebenso wie die spekulative Vernunft, ein a priori gesetzgebendes 
Vermögen ist (s. 10/87ff., KU; vgl. dazu Makkreel 1995:124ff.). Beide Vermögenbean­
spruchen unumstößliche Wahrheit (wenn auch nicht im Sinne einer empirischen Be­
hauptung) für ihre Postulate und regulativen Annahmen und ermöglichen es somit 
nicht, eine sinnvolle Unterscheidung zwischen epistemologischen und ontologischen 
Aussagen zu etablieren. In diesem Kontext reproduziert sich die erkenntnistheoretische 
Inkonsequenz, die die Lehre von den regulativen Vernunftideen generell begleitet (eine 
konträre Deutung findet sich hingegen in Bartuschat 1972: 208ff.).
96 Im § 85 der KU findet sich eine Begründungsfigur für die regulative Annahme einer 
völlig zweckmäßigen Natureinrichtung und eines teleologischen Weltbegriffs, die iden­
tisch ist mit der Strategie, die bereits aus der KrV im Zusammenhang mit den regulati­
ven Vernunftideen bekannt ist. Erneut ist es das »in uns a priori zum Grunde« liegende 
Vernunftbedürfnis, das uns antreibt, die Systematisierung aller Erkenntnis »bis zum

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 175

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

turbetrachtung impliziert zwingend die Vorstellung von Endzwecken 
und letzten Zielen, in die alle Naturprozesse letzten Endes münden97. 
Was beabsichtigt nun nach Kant die Natur bzw. Gott98 mit der 
Schöpfung?

Begriffe einer Gottheit zu ergänzen«. Da dieser Konstruktion aufgrund der Eigen­
tümlichkeit unseres Erkenntnisvermögens niemals objektive Realität zuerkannt werden 
kann, ist sie nur regulativ, doch zugleich ist das der Grund dafür, daß wir »die Natur, in 
ihren uns bekannt gewordenen zweckmäßigen Anordnungen, nicht anders als das Pro­
dukt eines Verstandes, dem diese unterworfen ist, denken können« (10/398ff., KU). 
Zweckmäßigkeit und Teleologie sind demnach, wie schon am Beispiel der Vernunftideen 
gezeigt wurde, ebenfalls dogmatische Postulate. Wenn Kleingeld 1995: 38f., schreibt, 
daß Kant die Teleologie als Leitfaden betrachte, mit dessen Hilfe die Natur als »System 
betrachtet werden kann«, so verfehlt sie erneut die Pointe des Kantischen Konstrukts, 
weil sie nicht genügend zwischen den unterschiedlichen geltungstheoretischen Kon- 
notationen des Verbs >können< unterscheidet.
97 Im § 67 der KU wird der Übergang von der Zweckmäßigkeit einzelner Naturdinge zur 
zweckmäßigen Einrichtung des Weltganzen durch Einführung des Terminus »Idee der 
gesamten Natur als eines Systems nach der Regel der Zwecke« vorbereitet, die auf der 
apodiktischen Annahme beruht: »Alles in der Welt ist irgend wozu gut; nichts in ihr ist 
umsonst«. Diese letzte Annahme, zu der wir nicht nur berechtigt, sondern sogar »beru­
fen« sind, ist wiederum dem unabweisbaren Bedürfnis der Vernunft nach systemati­
scher Einheit der Erkenntnisse und der regulativen Idee Gottes geschuldet. Denn die 
Idee eines Welturhebers bedingt die Vorstellung, daß es einen Zweck der Natur gibt, 
der »ganz außerhalb der physisch-teleologischen Weltbetrachtung liegt«. Kant stellt 
hier die Frage nach dem »Zweck der Existenz der Natur selbst« (10/327f., KU), die sich 
nur durch eben diese regulativ-dogmatische Annahme eines Schöpfergottes erklären 
läßt. Sie ist der Grund für die eingangs zitierte These, daß alles in der Welt zweckmäßig 
und damit sinnvoll eingerichtet ist. Zweckmäßigkeit und Teleologie sind somit notwen­
dige Bedingungen der Erkenntnis und zugleich symbiotisch miteinander verschmolzen. 
Deshalb spricht Kant schon im §80 »von der notwendigen Unterordnung des Prinzips 
des Mechanisms unter dem teleologischen in Erklärung eines Dings als Naturzwecks«, 
und einige Paragraphen später erklärt er unmißverständlich, daß infolge der Zweckmä­
ßigkeit aller Natureinrichtungen die Vernunft »kein anderes Prinzip der Möglichkeit 
des Objekts ihrer unvermeidlichen teleologischen Beurteilung in ihrem Vermögen hat, 
als das, den Mechanism der Natur der Architektonik eines verständigen Welturhebers 
unterzuordnen« (10/397, KU). Er greift an dieser Stelle auf Motive zurück, die er bereits 
1755 im Sinne der KU entwickelt hat: s. 1/390 ff., Natur.
98 4/602f., KrV, A699f., B 727f., erläutert den Zusammenhang zwischen der Gottes­
idee und der Vorstellung einer absichtsvollen Natur. Insofern die Idee eines höchsten 
Wesens notwendig impliziert, daß es auch Ursache der Natureinrichtung ist, muß die 
Zweckmäßigkeit der Natur als Resultat des Willens dieses Weltschöpfers betrachtet 
werden. Kant nennt das die »Kausalität des Urwesens« (10/405, KU). Die Existenz Got­
tes zu postulieren verbietet sich aber aus den bekannten Gründen, also ist diese Kon­
struktion im Kantischen Verständnis keine ontologische, sondern eine regulative, die 
nötig ist, »um nach der Analogie einer Kausalbestimmung die Erscheinungen als syste­
matisch unter einander verknüpft anzusehen« (s. auch 10/402, KU).

176 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

In den §§82-84 der KU entwickelt er zur Beantwortung dieser 
Fragestellung die Vorstellung eines Endzwecks der Natur, der orga­
nisch aus dem bereits erörterten Gedanken, alles in ihr sei zweck­
mäßig eingerichtet, erwächst und sich in Parallelität zur und als Fa­
cette der Gottesidee entfaltet". Dank dieses Theorieelements bündelt 
Kant die Ketten relativer Zwecke in einem allseits sinnstiftenden 
Punkt. Der Endzweck der Natur erlaubt die vollständige Strukturie­
rung der gesamten Schöpfung gemäß der apriorischen Bedürfnisse 
unserer Erkenntnisvermögen99 100.

Weder in der organischen Pflanzen-, noch in der Tierwelt findet 
sich etwas, das als ein solcher Endzweck angesehen werden könnte. 
Alles in ihnen ist, wie Kant an Beispielen illustriert, nur als relativer 
Zweck zu identifizieren. Nicht einmal der Mensch als homo phaeno- 
menon kann die Dignität dieser Zuschreibung für sich reklamieren, 
obwohl nur er, da er infolge seiner Verstandesleistungen die Erschei­
nungen systematisieren und Zweckmäßigkeit erkennen kann, als 
letzter Zweck der Natur betrachtet werden muß101. Aber als End­
zweck kann er nicht fungieren, denn ein solches intrinsisch-geschlos­
senes Prinzip »muß von der Art sein, daß es in der Ordnung der 
Zwecke von keiner anderweitigen Bedingung, als bloß seiner Idee, 
abhängig ist«. Diesen vollständig autonomen und irreduziblen Status 
kann nur dem Menschen, »aber als Noumenon betrachtet« (10/394, 
KU), zugebilligt werden. Er allein kann Endzweck der Natur sein, 
weil er »keines andern als Bedingung seiner Möglichkeit bedarf« 
(10/393, KU) und den absoluten Wert seiner Existenz in sich trägt. 
In Anbetracht dieser noumenalen Dimension kann nicht mehr sinn­
voll mit Zweck-Mittel-Reihen gearbeitet werden102. Der Mensch, in­

99 Das diese Prinzipien genuin aufeinander verweisen, verdeutlichen zahlreiche Stellen 
insbesondere im §84.
100 Ohne einen solchen Endzweck »wäre die Kette der einander untergeordneten Zwek- 
ke nicht vollständig gegründet« (10/395, KU), er komplettiert im Kontext des finalen 
Weltbegriffs die teleologische Unterordnung der ganzen Natur.
101 Der letzte Zweck der Natur ist der Punkt, »in Beziehung auf welchen alle übrigen 
Naturdinge ein System von Zwecken ausmachen« (10/387, KU). Insofern ist der Zweck­
begriff notwendig anthropozentrisch, weil nur der Mensch qua Verstand und Willen 
dieses Strukturierungsschema auf Naturdinge applizieren kann. Dennoch ist er als sinn­
lich-leibliches Wesen »immer nur Glied in der Kette der Naturzwecke« (10/389, KU), da 
er unter diesem Blickwinkel nicht die vollständige Autonomie seines Daseins für sich 
beanspruchen kann.
102 Ausführlich erörtert die Verbindung von Teleologie, Endzweck und Kultur Langtha- 
ler 1995: 827-34. Kant setzt hier zentrale Elemente seiner >ethischen< Schriften voraus,

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 177

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

soweit er als übersinnliches, und das meint bei Kant, als freies, zweck­
setzendes »moralisches Wesen« (10/405, KU) bestimmt wird, ist fi­
naler Fluchtpunkt des Schöpfungsgeschehens. Der historische Prozeß 
der Emanzipation des Menschen von inneren und äußeren Naturpro­
zessen dient der Realisation der Bedingungen, unter denen der homo 
noumenon zu seiner vollen Entfaltung gelangt. Kant faßt das Ensem­
ble dieser Bedingungen unter dem Begriff der »Kultur« zusammen, 
die er dementsprechend als »Hervorbringung der Tauglichkeit eines 
vernünftigen Wesens zu beliebigen Zwecken überhaupt« (10/390, 
KU) definiert und so als letzten Zweck der Natur vorstellt.

Schon in dieser Anordnung schimmert durch, was in der Ge­
schichtsphilosophie seine deutlichste Ausprägung erfahren und im 
Anschluß ausführlich zu diskutieren sein wird: Um die Kongruenz 
zwischen dem Schöpfungszweck und dem empirischen Weltenlauf 
im Rahmen seines Theoriegebäudes denken zu können, gerät die 
sinnliche Sphäre des menschlichen Daseins primär als zu überwin­
dende Größe in den Blick. Die Betrachtung des Menschen als Gat­
tungswesen wird es Kant schließlich erlauben, die Übereinstimmung 
von sittlicher und wirklicher Welt als möglich zu postulieren, oder, 
negativ formuliert: die Kantische Konstruktion erwirbt sich Ko­
härenz und Realitätsbezug durch selektive Ausblendung zentraler 
Charakteristika menschlichen Daseins. Der Leib und die Endlichkeit 
des Individuums werden aufgrund übergeordneter systematischer 
Zwänge zum Verschwinden gebracht. Zugleich ist in dieser Anord­
nung der Impetus der Geschichtsphilosophie im engen Sinne gelegt. 
Die reale Welt ist das Medium der Verwirklichung des zuvor be­
schriebenen teleologischen Prozesses. Alle empirischen Ereignisse, 
ob sie personen- oder naturbewirkt sind, müssen als Mittel zur Errei­
chung des letzten Zwecks betrachtet werden. Genauer gesagt, sie sind 
notwendig im Sinne des regulativen Aufbaus einer teleologischen 
Weltverfassung zu interpretieren103.

in denen er den axiomatisch-irreduziblen Charakter des Sittengesetzes und damit der 
Moralität herausarbeitet, das zugleich Wesensmerkmal des Menschen als homo phae- 
nomenon, d.h. »als Subjekt() der Moralität« (10/395, KU) ist.
103 Ich widerspreche damit Deutungen wie der von Bickmann 1996, die Kants teleologi­
sches Denken insgesamt als »gegenstandsneutral« (6, Hervorhebung im Original, F. Z.) 
bezeichnet und meint, die Idee des Ganzen sei für ihn »nicht Ableitungsgrund der viel­
fältigen, nur empirischer Erfahrung zugänglichen Erscheinungen« (17). Natürlich er­
schafft Kants Theorie weder Erscheinungen, noch vermag sie, einem Naturgesetz ver­
gleichbar, den Weltenlauf zu strukturieren. Sie legt, wie Gerhardt 1991: 321, zu Recht

178 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

2.3.2 Geschichte und Anthropologie

Vor dem Hintergrund der zuvor erarbeiteten Skizze der Kantischen 
Theorie regulativer Vernunftideen und des teleologischen Welt­
begriffs sollen nun die geschichtsphilosophischen Vorstellungen 
Kants konkretisiert werden. Sowohl ihr systematischer Stellenwert 
als auch ihr theoretischer Geltungsanspruch speisen sich aus obigen 
Prämissen104. Indem zugleich Kants Reform- und Revolutionsver­
ständnis in die von der Geschichtsphilosophie strukturierte Perspek­
tive gehoben wird, möchte ich anschließend sowohl die daraus resul­
tierende Spannung im Sinne eines notwendigen Interpretaments zur 
Erörterung dieses Verständnisses fruchtbar machen und darüber den 
Kreis hin zu Kants Rechtsphilosophie, dem zentralen Thema dieser 
Untersuchung, wieder schließen.

Nachdem Ausgangs- und Endpunkt der teleologischen Archi­
tektonik bestimmt sind, wendet sich Kant der Frage zu, was daraus 
für die Beurteilung sowohl der menschlichen als auch außermensch­
lichen Natur zu folgern ist. Wie fügen sich Naturprozesse und an­
thropologische Wesenszüge in obige Konstruktion ein? In welchem 
Verhältnis stehen Intentionalität und Kontingenz bei der Realisation 
des Schöpfungsziels? Und schließlich: gibt es historische Phänomene, 
die per se nicht der Verwirklichung dieses Zieles dienen, die also mit 
Blick auf es grundsätzlich inkompatibel sind105?

anmerkt, die Geschichte »nicht auf einen objektiven Lauf der Dinge« fest. Aber, so viel 
sei hier nur angedeutet und im weiteren Verlauf des Kapitels detailliert zu belegen, 
indem sie exklusiv die Art und Weise bestimmt, wie der Mensch überhaupt die Welt 
wahrzunehmen vermag und zudem ein Ziel der Geschichte postuliert, werden nicht nur 
alle zukünftigen Ereignisse der Form nach a priori als für dieses Ziel zweckdienlich 
bestimmt, zugleich konstituiert sie derart das Verhalten der Menschen und damit auch 
mittelbar die infolge dieses Verhaltens sich ergebenen Ereignisse. Nicht die objektive 
Festlegung des Laufs der Geschichte, sondern die Rechtfertigung aller historischen Er­
eignisse und weitestgehende Prädetermination der Handlungsoptionen und -weisen ist 
Kants Absicht.
104 Diesen Konnex mißinterpretiert Guyer 1995: 64, wenn er bemerkt, die Geschichts­
philosophie sei nicht vor dem Hintergrund der Vernunftideen zu lesen.
105 Es hieße, das Ineinandergreifen der einzelnen Theoriestränge innerhalb des Kanti­
schen Systems zu verkennen, würde man die Geschichtsphilosophie, die die Beantwor­
tung jener Fragen intendiert, als nur dekorativen Aspekt des Systems, als »bloße(n) 
>Zusatz<« (Bourgeois 1996: 21) betrachten. In einer Reflexion betont Kant nochmals 
ausdrücklich, daß die Frage nach Sinn und Richtung der Geschichte »nicht blos in prac- 
tischer Absicht, um guthmütigerweise vermittelst einer Hypothese einen solchen 
(Gang) Lauf der Dinge anzunehmen und darnach wenigstens für sich selbst zu verfah­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 179

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Kants Geschichtsphilosophie erwächst aus hasalen transzenden­
talphilosophischen Prämissen und anthropologisch-axiomatischen 
Setzungen, die den Menschen als >Wesen zweier Welten< hestimmen. 
Während er als Teil der Sinnenwelt sich von den Tieren nicht we­
sentlich unterscheidet, ist es seine Zugehörigkeit zur intelligihlen 
Welt, die ihn die Erhahenheit der »eigenen ühersinnlichen Existenz 
spüren läßt« (7/211, KpV). Die Fähigkeit, sich frei und unahhängig 
von Naturmechanismen als autonomes Vernunftwesen zu hegreifen, 
ist das, was »das Suhstantiale« (3/358, KrV, B 427)106 im Menschen 
ausmacht, sie hedingt seine eigentliche »Persönlichkeit«, läßt ihn 
teilhahen an der »Menschheit in seiner Person« (7/210, KpV). Will 
der Mensch zu umfassender Welterkenntnis und zum Verständnis 
seiner Rolle in der Natur gelangen, dann ist es, wie hereits erläutert, 
»unentbehrlich nötig, der Natur den Begriff einer Ahsicht unterzule­
gen« (KU, 10/349) - und »dies anzunehmen herechtigt keine Theo­
rie, aher wohl die reine praktische Vernunft, welche nach einer sol­
chen Hypothese zu handeln dogmatisch gehietet« (6/647, Leihniz).

Insofern der Mensch in Analogie mit der Natur lehender Wesen 
zweckvoll eingerichtet ist, hedeutet dies, daß es die dogmatisch anzu­
nehmende Absicht der Natur ist, den Menschen zur vollständigen, 
d. i. zweckmäßigen Entwicklung seiner Anlagen anzuhalten, wozu 
aher »kein vernünftiges Wesen der Sinnenwelt, zu keinem Zeitpunk­
te seines Daseins, fähig ist« (7/252, KpV).

Ehe Kants Lehre vom Fortschritt der Gattung und die damit ein­
hergehende Verhältnishestimmung zwischen Individuum und Spe­
zies erläutert wird, sind zwei Theoreme genauer zu analysieren, die 
die Grundlage für diese Konstruktion hilden und zugleich zentrale 
Stützen der geschichtsphilosophischen Konzeption sind: die ehen er­
neut angeführte Ahsicht der Natur und die sich in empirischen Ereig­
nissen materialisierenden Wirkungen einer göttlichen Vorsehung.

ren, sondern auch in theoretischer (Betracht) Rücksicht: oh das Böse oder das Gute 
Princip in der ursprünglichen Anlage des Menschen üherwiegend sey, und welchen Be­
griff man sich von der Bestimmung des Menschen zu machen hahe« (AA XV. 2, 651), 
von Bedeutung sei.
106 In seinem Spätwerkhezeichnet er die noumenale Dimension entsprechend als »Suh- 
stanz« (8/576, MS) oder »Idee eines Menschen« (8/602, MS). Schon in der KrV hetont 
er, daß das Suhstantiale des Menschen sich durch die Unahhängigkeit von Zeitrestrik­
tionen auszeichnet (4/493, KrV, A540, B 568) - ein Motiv, das in der Geschichtsphi­
losophie im Kontext der Verhältnishestimmung von Individuum und Gattung seine 
prohlematischen Implikationen entfaltet.

180 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

2.3.3 Naturplan, Naturabsicht und göttliche Vorsehung

Ich habe bereits mehrmals erwähnt, daß für Kants Geschichtsphi­
losophie die Vorstellung einer absichtsvoll handelnden Natur und 
einer von göttlicher Vorsehung beeinflußten Entwicklung des Wel­
tenlaufs zentrale Triebfedern der Historie darstellen. Diese nun nä­
her zu erläuternden Gedanken sind insbesondere für den gerade be­
schriebenen Zusammenhang von großer Wichtigkeit. Die Ideen einer 
Naturabsicht und einer Vorsehung korrespondieren der Teleologie 
als erkenntnistheoretischem Prinzip ebenso, wie erst ihre Vorausset­
zung es Kant ermöglicht, ohne logische Brüche die Gattung und eben 
nicht das Individuum zum eigentlichen Geschichtssubjekt zu ma­
chen107.

In allen geschichtsphilosophischen Texten findet sich der Ge­
danke, daß die Natur eine zwecksetzende, handlungsfähige und letzt­
lich gar eigen- und allmächtige Instanz ist, die ihre Ziele zu realisie­
ren vermag und sich dazu der anthropologischen Ausstattung des 
Menschen ebenso bedient wie ihrer ureigensten Potentiale. Erneut 
muß diese Vorstellung in ihrer symbiotischen Verflechtung mit der 
teleologischen Naturordnung und der Notwendigkeit der Annahme 
eines Welturhebers betrachtet werden108.

Kants Anstrengungen auf dem Gebiet der Geschichte dienen 
einzig und allein dem Zweck, die von historischen Abläufen mit Kon­
tingenz und Sinnlosigkeit bedrohte Idee eines zielgerichteten, gott­
gewollten109 Projektes der Natur- und Menschheitsentfaltung gegen

107 Es sei hier bereits angemerkt, daß die Gattung im strengen Sinn des Wortes nicht als 
Subjekt der Geschichte betrachtet werden kann, da ihr zentrale Attribute eines hand­
lungsfähigen Subjekts abgehen. Weder verfügt sie über einen Leib, noch besitzt sie 
einen Willen oder diesen Merkmalen korrespondierende Charakteristika. In der Erset­
zung des Subjekt- durch den Gattungsbegriff wendet sich das im letzteren hypostasierte 
transzendentale Subjekt gegen das empirische Subjekt und geht dabei aller Wesenszüge 
eines solchen verlustig. Wenn Kant die Gattung als Kollektivsubjekt mit bestimmbaren 
Charaktereigenschaften beschreibt (12/683, Anthropologie) oder davon spricht, daß die 
Spezies hoffen kann (11/41, Idee, Anm.), dann betrachtet er die Folge der menschlichen 
Generationen, »als sei sie ein identischer Mensch, der ununterbrochen existiert und im 
Zusammenhang einer einzigen Erfahrung steht« (Blumenberg 1986: 177). Die Bezie­
hung zwischen Subjekt und Gattung wird im weiteren Verlauf des Kapitels eingehend 
thematisiert.
108 Laut Kleingeld 1995:123, sind in diesem Zusammenhang Natur und Vorsehung »als 
Modifikationen der (...) Idee eines höchsten weisen Welturhebers, d.h. der Gottesidee 
zu verstehen«. Vgl. dazu allgemein §88 der KU; ferner Langthaler 1995: 838f.
109 Zwischen Gott und Natur ist im Kantischen Werk nicht eindeutig zu unterscheiden.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 181

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

derartige Fatalitäten resistent zu machen. Insofern er einerseits die 
Zweckhaftigkeit aller Natureinrichtungen und die teleologisch anvi­
sierte Zielvorstellung postuliert, gilt es nun andererseits, diese Postu- 
late gegen den auf den ersten Blick »widersinnigen Gang« (11/34, 
Idee) der Empirie zu verteidigen110. Kant muß das Problem lösen, 
wie das apriorische Modell der Weltverfassung und der Bestimmung 
der Menschheit mit dem realen Lauf der Geschichte zur Deckungs­
gleichheit gebracht werden kann111. Sein Versuch, diese aporie- und 
kontingenzgefährdete Konstellation aufzulösen, fußt auf einem ein­
fachen, aber folgenreichen methodischen Vorgehen.

Kant behauptet, daß die Geschichte als Realisationsmedium 
eines »bestimmten Planes der Natur« (11/34, Idee) betrachtet wer­
den könne, der die vollständige und zweckmäßige Auswicklung aller 
Naturanlagen intendiert, die sich wiederum nur im Kontext einer 
»äußerlich vollkommene(n) Staatsverfassung« (11/45, Idee) abspie­
len kann. Die Annahme dieses Plans ermöglicht es, historische Fak­
ten so zu begreifen, daß sie als funktionale Elemente eines »regelmä­

In der KrV betont er, daß es einerlei sei, ob man von göttlicher Vorsehung oder Naturfü­
gung rede (vgl. 4/602f., KrV, A699f., B 727f.). Insofern Gott aber ebendort als Urheber 
der Welt und somit auch als Schöpfer der Naturordnung betrachtet wird (vgl. 4/594ff., 
KrV, A686ff., B 714ff.), ist es naheliegend, an den Stellen, wo Kant die Natur als ab­
sichtsvolles und handlungsfähiges »Subjekt« personifiziert, darin ein Synonym zu Gott 
und den ihm zugeschriebenen Attributen zu sehen.
110 S. dazu Lutz-Bachmann 1988: 45; Castillo 1990: 45. Kant betont ausdrücklich, daß 
aus der Annahme, der Mensch sei ein zweckmäßig eingerichtetes Wesen, sich notwen­
dig Folgerungen für die Empirie ergeben. Denn »eine Anordnung, die ihren Zweck nicht 
erreicht, ist ein Widerspruch in der teleologischen Naturlehre« und führt zur unakzep­
tablen Idee »eine(r) zwecklos spielende(n) Natur«, die einem »trostlose(m) Ungefähr« 
(11/35, Idee) gleichkäme. Die a priori festgelegte Daseinsstruktur des Menschen ver­
langt nun nach den ihr einzig angemessenen Komplementärvorstellungen auf dem Feld 
der Geschichte. Das Kantische Modell nimmt damit die Form einer self-fulfilling pro­
phecy an.
111 Daß das Fortschreiten der Gesellschaft hin zur bestmöglichen Republik ein vollstän­
dig kontingentes Unterfangen sein soll, war für Kant, wie Sassenbach 1992: 111, an­
merkt (s. auch Unruh 1996: 197), ein unerträglicher Gedanke. Seine Konzeption sieht 
sich mit dem Problem konfrontiert, die reformerische Veränderung von Gesellschaft 
und die Zufälligkeit des Reformprozesses in Einklang bringen zu müssen (darauf ver­
weisen u.a. Garber 1980: 262 u. Castillo 1990: 55). Kant gerät in enorme Legitimie­
rungsnot, wenn er nicht zeigen kann, daß es a priori und a posteriori möglich ist, ein 
beständiges Fortschreiten der Geschichte anzunehmen. Deshalb finden sich in praktisch 
allen wichtigen Schriften Kants zahlreiche Reflexionen über die Möglichkeit der Pro- 
gnostizierbarkeit zukünftiger Entwicklungen.

182 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

ßigen Gang(es)« (11/33, Idee) des Weltenlaufs auffaßbar sind, wobei 
das Bedürfnis nach einer derart sich entfaltenden Geschichte unmit­
telbare Konsequenz der Gottesidee ist (s. 11/166 f., Gemeinspruch), 
und mit der Vorstellung eines teleologischen Weltbegriffes kor­
reliert.

Die Natur kann sich bei der Umsetzung ihrer Absicht nicht da­
rauf verlassen, daß der Mensch ein dieser Intention angemessenes 
Verhalten an den Tag legt. Da jener in den Augen Kants aus krum­
mem Holz geschaffen ist, kann aus ihm »nichts ganz Gerades gezim­
mert werden« (11/41, Idee), so daß zur Verwirklichung des Natur­
plans auf die bewußte Mitarbeit des ungeselligen, törichten, bösen, 
eitlen und zerstörungssüchtigen Menschen weitgehend verzichtet 
werden muß112. Doch ist dieser Befund keineswegs Anlaß, über die 
inadäquate anthropologische Ausstattung in Anbetracht der Planvor­
gaben zu lamentieren. Denn die listige Natur bedient sich bei der 
Durchführung ihrer Absicht des Menschen so, daß dessen auf den 
ersten Blick schädlichen Wesenszüge gerade in ihrer anscheinenden 
Kontraproduktivität zum ausschlaggebenden Movens werden. So­
wohl der Fortschritt der Menschheit als auch die Entfaltung der indi­
viduellen Anlagen werden dem Menschen »abgedrungen()« (11/43, 
Idee), indem die Natur ihren Willen in einer Art dialektischen Bewe­
gung durch die Konfrontation der divergierenden Potentiale durch­
setzt. Geradezu enthusiastisch dankt Kant der Natur »für die Unver- 
tragsamkeit, für die mißgünstig wetteifernde Eitelkeit, für die nicht 
zu befriedigende Begierde zum Haben, oder auch zum Herrschen«. 
Denn diesen Dispositionen ist es letztlich geschuldet, daß sich die 
Menschheitsgeschichte in den teleologisch strukturierten Bahnen be- 
wegt113. Ausdrücklich betont er, daß der Fortschritt der Menschen­
gattung gerade nicht als Akt bewußter und gewollter Entscheidungen 
des Einzelnen zu verstehen ist, sondern ihm durch die >bewußtlose< 
Produktivität jener Neigungen aufgenötigt wird. »Der Mensch will 
Eintracht; aber die Natur weiß besser, was für seine Gattung gut ist:

112 Das bestätigt Kant immer wieder, s. z.B. 8/753, Religion; 11/34, Idee; 11/169, Ge­
meinspruch; 11/223ff., Frieden; 11/367, Streit.
113 Es ist also nicht etwa, wie van der Linden 1988: 177, schreibt, so, daß Kant nur 
behaupten wolle, »that good can result from evil«. Der Clou dieser Theorie ist ja gerade, 
daß das Böse als eine zentrale Quelle des Guten betrachtet werden muß (s. z. B. 12/683 f., 
Anthropologie), denn ansonsten ließe sich mit Blick auf die menschlichen Naturanlagen 
keine linear-konsistente Fortschrittsperspektive entwickeln. Eine gute Darstellung die­
ser Argumentationslinie findet sich bei Weyand 1964: 83 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 183

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

sie will Zwietracht« (11/38 f., Idee)114. Die im Rahmen des Natur­
plans gesetzten Zwecke und Zielvorgahen der Schöpfung werden ge­
rade deshalb garantiert realisiert, weil ihre Verwirklichung mit der 
Dignität einer naturgesetzlichen Entwicklung von geradezu mecha­
nistischen Prozessen bestimmt und von den Vorsätzen des Individu­
ums losgelöst wird115. Der Zweck der Natur, »wenn es gleich nicht 
unser Zweck ist, wird doch hiehei erreicht« (10/391, KU)116. Folge­
richtig degradiert Kant den Menschen zur bloßen Marionette117 die­
ser allgewaltigen Macht. Denn nur wenn die Kontingenzanfälligkeit 
des menschlichen Freiheitsgehrauchs hei der Umsetzung des Natur­
zwecks vollständig ausgeschaltet wird, ist seine Verwirklichung ge­
währleistet. »Wenn ich von der Natur sage: sie will, daß dieses oder 
jenes geschehe, so heißt das nicht soviel, als: sie legt uns eine Pflicht 
auf, es zu tun (...), sondern sie tut es selbst, wir mögen wollen oder 
nicht (fata volentem ducunt, nolentem trahunt)« (11/223, Frie­
den)118. Passive Überantwortung an die Weisheit der Natur wird zur

114 Vgl. ebenso 12/673f., Anthropologie; AA XV. 2, 647f., 779ff., 785 ff., 885, 894. Kant 
formuliert hier im Anschluß an den Topos der Smithschen dnvisible handc einen Ge­
danken, der in seiner Epoche und schon davor sehr populär war; s. dazu Hirschman 1987: 
25 ff.
115 Es ist somit Sutter 1988: 216, zuzustimmen, wenn er die Affinitäten zur Maschinen­
metaphorik als Kehrseite der teleologischen Denkfigur bezeichnet. Kants unbedingter 
Wille zum allumfassenden System zwingt das erkennende Subjekt sowohl dazu, »die 
Natur als Mechanismus zu denken«, als auch dazu, »sich den Vorschriften des anony­
men Erkenntnisapparates gemäß (zu, F. Z.) verhalten« (175). Der Systembegriff bei 
Kant ist »das in den Begriff gebrachte Maschinenmodell« (169). Diese Vorstellung im­
pliziert eine vollständige Erfaßbarkeit aller Naturprozesse, die sich in ein vom Prinzip 
der Zweckmäßigkeit strukturierten Ganzen zusammenbringen lassen. Geschichte als 
Teil der Natur unterliegt damit konsequenterweise eben diesen Kategorisierungs- 
ansprüchen.
116 In der KU wirkt, wie Weyand 1964:177, richtig konstatiert, die Teleologie »mit einer 
fast an mechanische Kausalität erinnernden Notwendigkeit«. Daß der Autor dieser Fest­
stellung den Satz folgen läßt: »Dabei darf jedoch nicht vergessen werden, daß die freie 
Entscheidung nicht aufgehoben ist«, führt, wie die folgenden Ausführungen zeigen, in 
eine Aporie. Es sei hier schon angemerkt, daß Freiheit, Naturabsicht und Teleologie in 
Kants Theorie nicht zusammen bestehen können, da das Supremat der Natur Freiheit 
letztlich aufhebt, ja aus systematischen Zwängen aufheben muß.
117 Damit verfällt Kant in seiner Geschichtsphilosophie genau den fatalistischen Be­
gründungsmustern, gegen die er in seiner Moralphilosophie polemisiert, wenn er sich 
gegen die Vorstellung wehrt, die Idee Gottes impliziere, den Menschen zur »Marionet­
te« oder zu einem »denkenden Automate« (7/227, KpV) zu machen.
118 Die Behauptung von Wittwer 1995/96: 190: »Die Naturabsicht verbürgt keinen 
Fortschritt«, beruht auf einer Ausblendung der soeben zitierten, eindeutig ihr wider­
sprechenden Sätze Kants. Habermas 1995: 301, verkennt hingegen die Systematik der

184 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Haltung, die eine solche Vorstellung evoziert, weil sie der Freiheit 
des Subjektes allenfalls eine hinreichende, aber keine notwendige 
Funktion mehr zuweisen kann119. Das Fortschreiten zum Besseren 
hängt nicht mehr entscheidend davon ab, »was wir tun (...), und nach 
welcher Methode wir verfahren sollen, um es zu bewirken; sondern 
von dem, was die menschliche Natur in und mit uns tun wird, um 
uns in ein Gleis zu nötigen, in welches wir uns selbst nicht leicht 
fügen würden« (11/169, Gemeinspruch). Nichts kann der Mensch 
erreichen, was die >weise Natur<120 nicht will, sie wiederum verwirk­
licht all ihre Absichten, auch wenn der Mensch sich mit seinen gan­
zen Kräften dagegen wehren würde, weil ihre Mittel die Wirkung 
menschlicher Handlungsmöglichkeiten bei weitem überschreitet121.

Angesichts dieser systematischen Depotenzierung der Rolle des 
Menschen drängt sich die Einbettung dieses Natur- und Geschichts­
modells in schicksalsergeben-religiöse Weltdeutungsmuster gerade­
zu auf. Kant legt nahe, die durchgehende Zweckmäßigkeit im Lauf 
der Welt als Resultat der Vorsehung Gottes zu betrachten, »als tief­
liegende Weisheit einer höheren, auf den objektiven Endzweck des 
menschlichen Geschlechts gerichteten (...) Ursache« (11/217, Frie­

Argumentation an dieser Stelle, wenn er schreibt, Kants Theorie wäre auch ohne das 
Naturabsichtstheorem konsistent. Die gleiche Fehldeutung findet sich bei Langer 1986: 
52. Richtig dagegen die Einschätzung von Weiper 1996: 70, daß die Naturabsicht »das 
einzig zum realen Erfolg führende Mittel« ist; vgl. ferner Mulholland 1990: 360.
119 Bourgeois 1996: 19, meint in einer für weite Teile der Kantforschung charakteristi­
schen Weise (vgl. z.B. noch Weyand 1964: 177; van der Linden 1988: 117 u. 145; Lutz­
Bachmann 1988: 73f.; Cavallar 1992: 294; Wood 1995: 9; Anderson-Gold 1995: 690), 
daß die »als Werkzeug dienende Beihilfe seitens der Natur immer die Selbstbetätigung 
der Werkmeisterin Vernunft, die freie Selbstbetätigung der Freiheit« voraussetzt, Maus 
1992: 184, sieht eine »Verbindung von normativen und systemischen Momenten unter 
Dominanz der ersteren« am Werk, und Howard 1988:17, meint dementsprechend, Kant 
argumentiere »from the side of »politics first(,)««. Das aber stellt, wie gesehen, die 
Kantischen Hierarchisierungsstrukturen auf den Kopf. Das Supremat bei der Realisie­
rung des Endzwecks liegt bei der Natur, während die Freiheit des Menschen von der 
Architektonik des Systems geschluckt wird. Allenfalls läßt sich konstatieren, daß die 
Konfrontation eines emphatischen Freiheitsbegriffs mit Kants Naturabsichtsideen in 
einer aporetischen Konstellation mündet. Keinesfalls aber erlauben es die ausführlich 
dokumentierten Textpassagen, der Freiheit im Verhältnis zur Natur eine dominierende 
und für den Fortschritt entscheidende Rolle zuzuschreiben. Die Willkürfreiheit des In­
dividuums ist für Kants gegen die Tatsache der Kontingenz gerichtetes Theoriegebäude 
eine auszuschaltende Größe.
120 S.AAXV. 2,894.
121 Vgl. dazu auch 8/674, Religion; 11/37, Idee; 11/99, Anfang; 11/226, Frieden; AA 
XV. 2, 647; AA XXIII, 179.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 185

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

den). Von ihr allein »können wir einen Erfolg erwarten, der aufs 
Ganze und von da auf die Teile geht« (11/169, Gemeinspruch), so 
daß alles, was war, ist und sich ereignen wird immer schon im Lichte 
des Endziels und der Vorsehung zu betrachten und als funktional 
dienlich zu interpretieren ist.

In einer frühen Reflexion macht Kant deutlich, weshalb es so 
wichtig ist, Vertrauen in einen von Gott gefügten Weltenlauf zu ha­
ben. »Die Ursache, eine solche fügung anzunehmen, ist, daß man 
sich nicht vorstellen kan, wie sonst alle einzelne Begebenheiten in 
der Welt zwekmäßig ausfallen könten, indem wir uns keinen Begrif 
davon machen können, wie Gott in den Zweken vom Gantzen (...) 
und dessen Zwek zu den Theilen gehe. Der Concursus Gottes zur 
Freyheit (...) um die Natur mit ihr und dem sittlichen Gesetze der­
selben einstimmig zu machen, kan auch als in der Ordnung der Na­
tur liegend betrachtet werden und muß so betrachtet werden« (AA 
XVIII, 479). Erst die Annahme eines >göttlichen Concursus< erlaubt 
es schließlich, »in der Entwikelung der Menschlichen Natur auch 
hintennach eine Weisheit (zu, F Z.) bemerken, die nicht die Unsrige 
ist, die selbst durch unsere Thorheit ihre Zwecke befördert« (AA 
XV. 2, 636). So schließt sich der Kreis erneut: was auch immer ge­
schieht, es ist entweder offensichtlich oder >hintennach< zu deuten als 
zweckdienliches Ereignis im Kontext eines göttlichen Planes122. Die­
ses hermeneutische Zugeständnis an eine »Weisheit von oben herab« 
ist die »positive() Bedingung« (11/367, Streit), unter der der Lauf der 
Welt als lückenlose Fortschrittsgeschichte zu lesen ist. Vor dieser Fo­
lie verlieren alle scheinbar zweckwidrigen Ereignisse ihre theoriede­
stabilisierenden Implikationen.

Es ist von außerordentlicher Wichtigkeit, sich die in diesem ge­
schichtsphilosophischen Gefüge fußenden Hierarchisierungsstruktu- 
ren zu vergegenwärtigen123. In diesem Fortschrittsmodell koinzidie-

122 Vgl. zur Vorsehung im Kantischen Werk auch AA II, 39 ff.; X, 175 ff.; XXIII, 155 f.; 
12/683f., Anthropologie; falsch daher die gegenteilige Einschätzungvon Höffe 1995:14. 
Noch in der Schicksalsergebenheit neoliberaler Ökonomen, die den Markt als sakrales 
Gebilde bezeichnen, dessen Rhythmen und Imperativen man mit >Demut< (F. v. Hayek) 
zu begegnen habe, findet sich ein säkularisiertes Moment des Vorsehungstheorems. Vgl. 
dazu Hinkelammert 1994: 89 ff.
123 Verkennt man hingegen die innertheoretischen Motive für diese Konstruktion, dann 
werden selbst abwegige Erklärungsmuster zu ihrer Erläuterung herangezogen. So be­
hauptet Unruh 1993: 55, Anm. 103, die Geschichtsphilosophie verfolge die Absicht, den 
Menschen zu zweckmäßigem Handeln anzuregen. Daß dieser Aspekt in Kants Texten 
»nicht klar herausgehoben wird und nur erschlossen werden kann, liegt (...) in einer

186 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

ren Vernunft und Natur lediglich deshalb, weil den supraindividuel­
len und von menschlichen Beeinflussungen nicht tangierbaren Na­
turprozessen die Macht zugesprochen wird, die verwirrende Vielfalt 
menschlicher Handlungsmöglichkeiten und die unberechenbaren 
Kräfte von Naturereignissen124 so zu koordinieren, daß dieses im 
Grunde undurchschaubare Ensemble sich als teleologisch-stringenter 
Ablauf verstehen läßt. Nur wenn der Natur das Supremat bei der 
Steuerung der Geschichte gewährt wird, kann die Kantische Kon­
struktion aus dem Nebel bloß hypothetisch-fiktionaler Mutmaßun­
gen heraustreten und sich als wirklichkeitskonstituierend gerieren; 
das, »was diese Gewähr (Garantie) leistet, ist nichts Geringeres als 
die große Künstlerin Natur« (11/217, Frieden)125. Wäre dieses Vor­
haben hingegen primär angewiesen auf die zielgerichtete Zuarbeit 
des Menschen, stünden »das Widersinnische der Naturanlagen« 
ebenso wie »selbstersonnene Plagen« (10/388, KU, Hervorhebung 
im Original, F Z.) als unüberbrückbare Hindernisse bei der Umset­
zung in tatsächliche Abläufe im Wege126. Deshalb kommt die Natur

auch hier wohlbegründeten Rücksicht auf die Zensur begründet«. An die Stelle text­
naher Interpretation tritt pure Spekulation, die zudem die von Kant selbst angebotenen 
Gründe für die Ausrichtung seiner Theorie zur bloßen Strategie degradiert. Ebenso 
unplausibel ist die von van der Linden 1988: 106, geäußerte Ansicht, Kants List der 
Vernunft, dergemäß durch das Böse das Gute entstehe, sei »with a touch of irony« zu 
betrachten, weil im Grunde die Grausamkeiten dieser Welt nicht wirklich gutzuheißen 
seien.
124 Bezeichnenderweise unterscheidet Kant nicht zwischen bösen Leidenschaften der 
Menschen, gesellschaftlich produzierten Übeln und zerstörerischen Naturereignissen. 
Herrsch- und Habsucht werden ebenso wie Pest, Hunger, Erdbeben und Kriege zu Mo­
toren des Fortschritts, zugleich sublimiert er durch diese Funktionszuweisung selbst die 
grausamsten Ereignisse zu prinzipiell sinnstiftenden Phänomenen (s. 10/388 ff., KU; 
11/99ff., Anfang; 11/219ff., Frieden; AA XV. 2, 892ff.; vgl. ferner Lempp 1910: 335; 
zur Lippe 1984a: 135ff.). Es ist hier keine Rede davon, daß Kant diese Phänomene nur 
dann als Triebfedern akzeptiert, wenn sie sich in den Limits eines Rechtssystems ereig­
nen, wie Wood 1995: 14, behauptet.
125 S. auch 10/418, KU.
126 Die Probleme, die diese Gedankenfigur vielen Interpreten bereitet, demonstriert 
symptomatisch Lutz-Bachmann 1988: 73 f. (vgl. ebenso van der Linden 1988: 145; Bur- 
gio 1996: 58ff.). So behauptet er, das Endziel der Geschichte sei »nur durch den bewuß­
ten und freien Einsatz der Menschen erreichbar«, um dann fortzufahren: »Doch solange 
die Menschen noch nicht diesen Zustand herbeigeführt haben (...), ist Kant veranlaßt, 
die Geschichte der menschlichen Praxis unter der Perspektive der Naturteleologie zu 
betrachten. Das Telos ihrer Absicht erreicht die Natur nicht anders als vermittels eines 
blinden Mechanismus, an dessen Ende der Mensch sich selbst als mündig und vernünf­
tig Handelnder konstituiert«. Zum einen ist das angeführte Zitat selbstwidersprüchlich.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 187

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

dem Menschen »zu Hülfe«, und das so, daß der »Mechanism der 
Natur (...) an Menschen benutz(t)« (11/223f., Frieden) wird, damit 
er gezwungen ist, sich den Naturahsichten angemessen zu verhalten. 
Wenn dieser es also »verahsäumt«, sich gemäß der Plan- und Ziel­
erfordernisse zu hetätigen, dann realisiert die teleologisch verankerte 
Natur ihre Zwecke »zuletzt selhst, ohzwar mit viel Ungemächlich­
keit« (11/225, Frieden) für den unwilligen oder unfähigen Men­
schen127. Kants Zugriff auf ein spezifisches Naturverständnis ent­
springt demnach nicht dem schlichten Wunsch, »einen weiteren 
realisierungsfreundlichen Gesichtspunkt«128 ins Spiel zu hringen, 
sondern folgt konsequent den systematischen Erfordernissen, die sei­
nem Modell entspringen. Kontingenzausschluß, Kants zentrales An­
liegen, mündet notwendig in einem derartigen Naturverständnis.

Nun hetont Kant wiederholt129, daß diese Erklärung lediglich ein

Käme es tatsächlich nur auf den freien Einsatz der Menschen an, wäre der Naturmecha­
nismus völlig üherflüssig. Desweiteren ist das hier zugrundeliegende Freiheitsverständ­
nis gleich aus mehreren Gründen höchst prohlematisch. Wenn der hlinde Naturmecha­
nismus den Menschen präparieren muß, damit er das Telos der Geschichte erreichen 
kann, dann ist der Mensch so lange kein selhsthestimmt-mündiges Suhjekt, so lange er 
hloß das Ohjekt dieses ihn vorantreihenden Hilfsmittels ist. Lutz-Bachmann unterstellt 
also einen evolutiven Freiheitshegriff: der Mensch ist nicht a priori, sondern erst ah 
einem hestimmten historischen Stadium wirklich frei, d.i. autonom, denn zuvor hewegt 
er sich ja in den naturmechanistisch geprägten Bahnen. Nach Kant wäre der Mensch also 
nicht schon immer frei, sondern wird ohne eigenes Zutun irgendwann von der Natur in 
den Zustand der Freiheit gesetzt (und dieser Prozeß wäre damit nicht etwa, wie Lutz­
Bachmann schreiht, ein aktiver, selhstkonstituierender Akt des Menschen). Ein derarti­
ges Freiheitsverständnis steht im eklatanten Widerspruch zum gesamten moralphiloso­
phischen Werk Kants! Daß, wie der Autor hetont, Kant veranlaßt ist, der Natur die 
Funktion einer geschichtsgestaltenden Kraft zuzuschreihen, ist doch deutliches Indiz 
für die sich verselhständigende Architektonik des Kantischen Systems. Damit die Kon­
struktion als geschlossenes und nichtfiktionales Gehilde hetrachtet werden kann, muß 
die Natur funktional eingehunden werden. Sie wird zu einer selhsttätigen und allmäch­
tigen Instanz, die den Boden für die zutiefst zirkuläre Argumentationskette der Kanti- 
schen Lehre von Endzweck, Freiheit, Naturahsicht und Teleologie hereitet.
127 S. dazu auch in den Vorarheiten AA XXIII, 171, 179 f. u. 192. Ein Verhalten der 
Menschen, das der Bestimmung ihres Geschlechts gemäß wäre, hezeichnet Kant als 
»Weisheit, d.i. praktische Vernunft in der Angemessenheit ihrer dem Endzweck aller 
Dinge (...) völlig entsprechenden Maßregeln«. Zu einem solchen Verhalten ist aher nur 
der Welturheher fähig, deshalh trifft man Weisheit nicht hei den Menschen an; sie 
»wohnt allein hei Gott«, während hei den Angelegenheiten, die »durch der Menschen 
Hände gehen (...) Torheit« (11/185, Ende) regiert. Eine meiner Interpretation wider­
sprechende Deutung des Naturahsichtstheorems findet sich u.a. hei Ludwig 1995a.
128 Höffe 1995: 19.
129 S. z.B. 11/101, Anfang; 11/168 ff., Gemeinspruch.

188 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

mögliches, regulatives Modell zur Ordnung der Weltwahrnehmung 
ist, daß mithin diese Theorie nur »ein Gedanke« (11/50, Idee), nur 
eine bloße Idee sei, die »zum Leitfaden dienen« könne, um »ein sonst 
planloses Aggregat menschlicher Handlungen, wenigstens im gro­
ßen, als ein System darzustellen« (11/48, Idee). Derartige Äußerun­
gen sind für den überwiegenden Teil der Kantforschung Veranlas­
sung genug, erneut den bescheidenen Geltungsanspruch dieser 
heuristischen Verfahrensweise hervorzuheben und ihr den Status 
einer allenfalls nützlichen Perspektive zu attestieren, die auf den em­
pirischen Gang der Geschichte applizierbar sei mit der Absicht, sich 
vom diesem nicht desillusionieren und zur Untätigkeit verleiten zu 
lassen130.

Doch auch diese Einschätzung beruht, in Analogie zu dem im 
Kontext der Debatte um den Status der Vernunftideen und des teleo­
logischen Weltbegriffs diskutierten Vorgehen, auf einer Mißachtung 
des dogmatischen Anspruchs, mit dem Kant seine regulativen Deu­
tungsstrategien versieht.

Ausgehend von der apodiktischen Behauptung, daß das, was aus 
Vernunftgründen für die Theorie gilt, auch für die Praxis gilt (s. 
11/172, Gemeinspruch), verteidigt Kant sein Geschichtsmodell als 
einzig angemessene und zugleich durch empirische Fakten unirritier- 
bare Sicht auf den Gang der Welt. Ließe sich die Geschichte nur als 
stagnierender Prozeß oder gar absurdes Trauerspiel begreifen, wäre 
dies unseren Begriffen »eines weisen Welturhebers und Regierers 
zuwider« (11/167, Gemeinspruch), der wiederum, wie gesehen, be­
reits als Vernunftdogma gesetzt worden war. Sowohl die theoretische 
als auch die praktische Vernunft verpflichten demnach das Erkennt­
nisvermögen zur Annahme einer Fortschrittsgeschichte, und deshalb 
sind die empirischen Befunde ausschließlich im Sinne dieser Ver­
pflichtung zu interpretieren131. Die sich verselbständigende systema­

130 Z. B. Wild 1970: 271f.; Kaulbach 1975: 68 u. 76f.; Lutz-Bachmann 1988:103; van der 
Linden 1988: 5, 100, 117, 179; Castillo 1990: 232; Gerhardt 1991: 321; Kleingeld 1995: 
123 f. u. 161. Bei Lehmann 1969a: 167f., findet sich hingegen die nicht weiter explizierte 
Andeutung, dies sei »eine merkwürdige »blosse Idee«, die Absichten hat und Revolu­
tionen veranlasst«, und er empfiehlt, diese Konstruktion »nicht von der »Idee«, sondern 
von der »Natur« aus« zu lesen - mithin das Verfahren, das in vorliegender Studie fa­
vorisiert wird.
131 Kant meint sogar, es sei beweisbar und somit eine Tatsache, »daß das menschliche 
Geschlecht, im ganzen, wirklich in unserm Zeitalter, in Vergleichung mit allen vorigen, 
ansehnlich Moralisch- zum selbst Besseren fortgerückt sei (kurzdauernde Hemmungen 
können nichts dagegen beweisen)« (11/168, Gemeinspruch). Kaulbach 1975: 69, bestä­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 189

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tische Architektonik132 der Kantischen Theorie erlaubt keinen ande­
ren Blick auf die Empirie, sie zwingt, in einer vergleichbaren Argu­
mentationsfigur wie bei der Begründung des Vernunftglaubens, zur 
alternativlosen Anwendung auch dieses Interpretationsschemas133. 
»Denn, man mag noch so schwergläubig sein wie man will, so muß 
man doch, wo es schlechterdings unmöglich ist, den Erfolg aus ge­
wissen nach aller menschlichen Weisheit (...) genommenen Mitteln 
mit Gewißheit voraus zu sehen, eine Konkurrenz göttlicher Weisheit 
zum Laufe der Natur auf praktische Art glauben, wenn man seinen 
Endzweck nicht lieber gar aufgeben will« (11/186, Ende). Zufrieden­
heit mit seinem individuellen Schicksal kann der Mensch sich »nur 
dadurch, daß der Endzweck endlich einmal erreicht wird, denken« 
(11/184, Ende)134, so daß die zuvor skizzierte Pflicht, die Geschichte 
als unabwendbar progressive Bewegung zu begreifen, ein Vernunft­
imperativ ist. Auch Vergangenheit und Zukunft sind so zu deuten, 
daß sie »zum Behuf der moralischen, auf den Endzweck aller Dinge 
gerichteten, Grundsätze« (11/182, Ende) dienen, die Verfaßtheit der 
Erkenntnisvermögen ist von der Art, daß »nichts übrig bleibt, als sich 
eine ins unendliche (in der Zeit) fortgehende Verändrung, im bestän­
digen Fortschreiten zum Endzweck, zu denken« (11/183, Ende). Die 
Menschen »können und müssen« die offensichtliche Zweckmäßig­
keit im von der Naturabsicht strukturierten Geschichtsverlauf als 
»tiefliegende Weisheit einer höheren, auf den objektiven Endzweck 
des menschlichen Geschlechts gerichteten, und diesen Weltenlauf 
prädeterminierenden Ursache« betrachten, um sich überhaupt,

tigt, daß die Kantische Methodik zwingt, jedes historische Phänomen »durch ein not­
wendiges apriorisches Prinzip eines welthaften Geschichtszusammenhanges (zu) 
()rechtfertig(en).«.
132 Die von der Programmatik hervorgebrachte Verselbständigungstendenz dieses 
selbstreferentiellen Modells veranschaulicht Kant sehr klar in einer späten Reflexion 
zur Metaphysik: »Durch Erfahrung läßt sich nicht beweisen, daß diese Welt die beste 
sey, also daraus auch nicht auf höchste Vollkommenheit des Urhebers schließen. Man 
muß diese zum Grunde legen, um auf jene zu schließen; aber denn laßt sich dieser Satz 
durch Erfahrung, vornemlich teleologie, wohl rechtfertigen« (AA XVIII, 466).
133 Sutter 1988: 175, bezeichnet in diesem Zusammenhang die in der KrV geschaffene 
Systematik aus Vernunftbedürfnis und ihm korresponierenden regulativen Ideen pla­
stisch als >»Weltbildapparat< (...), an dem es nichts zu rütteln gibt, der vielmehr nur als 
Befehlsmaschine in Erscheinung tritt«. S. ferner Weyand 1964: 106.
134 Die Vernunft sagt den Menschen, »daß die Dauer der Welt nur sofern einen Wert 
hat, als die vernünftigen Wesen in ihr dem Endzweck ihres Daseins gemäß sind, wenn 
dieser aber nicht erreicht werden sollte, die Schöpfung selbst ihnen zwecklos erscheint« 
(11/179, Ende).

190 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

»nach der Analogie menschlicher Kunsthandlungen, einen Begriff zu 
machen, deren Verhältnis und Zusammenstimmung aber zu dem 
Zwecke, den uns die Vernunft unmittelbar vorschreibt (dem mora­
lischen), sich vorzustellen eine Idee ist, die zwar in theoretischer Ab­
sicht überschwenglich, in praktischer aber (...) dogmatisch und ihrer 
Realität nach wohl begründet ist« (11/217 ff., Frieden).

Diese Konstruktion ist, und darauf kommt es mir in diesem Zu­
sammenhang vor allem an, nicht eine bloße Idee, gemäß derer die 
Welt theoretisch zu erfassen ist, sondern sie impliziert eine Hand­
lungstheorie. Die Art und Weise, wie ich die Welt betrachte, be­
stimmt unmittelbar auch die Art und Weise, wie ich mich in und zu 
ihr verhalte; sie »bindet für die Zukunft«135. Aus dieser Perspektive, 
so viel sei hier nur angedeutet und in der noch folgenden 2. Annähe­
rung an das Verhältnis von Zeit und Recht ausführlich erörtert, wird 
politisches Handeln bestimmt. Der Optimismus bei der Weltbetrach­
tung bedingt ja nicht nur eine gefühlsmäßige Haltung zur Welt, son­
dern zugleich schränkt er das Feld möglicher Handlungsoptionen 
stark ein.

Vor diesem Hintergrund gewinnt auch Kants Erwiderung auf 
die geschichtsphilosophischen Thesen des Moses Mendelssohn ihren 
eigentümlichen Charakter. Dieser hatte, so Kant, behauptet, daß das 
Menschengeschlecht »im ganzen kleine Schwingungen mach(t)«, so 
daß Fort- und Rückschritte sich beständig neutralisieren und die 
Menschheit »in allen Perioden der Zeit ungefähr dieselbe Stufe der 
Sittlichkeit, dasselbe Maß von Religion und Irreligion, von Tugend 
und Laster, von Glückseligkeit (...) und Elend« behält. Nun würde 
man vermuten, daß ein Gegner Mendelssohns dartun müßte, daß 
die historischen Phänomene, die dieser anführt, eine solche Zu­
standsbeschreibung nicht belegen können. Kant jedoch reagiert an­
ders. Er diskutiert nicht auf der Phänomenebene, sondern kritisiert 
die Methode Mendelssohns und die ihr beiwohnenden Konsequen­
zen. Würde Geschichte tatsächlich so verlaufen, wie Mendelssohn 
sagt, wäre dies für einen »wohldenkenden Menschen (ein, F Z.) 
höchst unwürdiger Anblick«, sie gliche einem »Possenspiel«, wäre 
»ein ewiges Einerlei« und wäre der Vorstellung einer von Gott ge­
wollten Welt zuwider. Deshalb muß der Blickwinkel auf die Ge­
schichte immer so sein, daß sie die »angeborne Pflicht« (11/166 f., 
Gemeinspruch) zur positiv-hoffnungsvollen Weltbetrachtung befrie- 135

135 Psychopedis 1980: 71.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 191

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

digt. Damit aber wird diese Form des Zwangs Optimismus eine sowohl 
wirklichkeitskonstituierende als auch letztlich ontologische Macht. 
Weil reale Geschichte immer als Ausdruck sinnvoller Prozesse gese­
hen werden muß, kann die Kantische Theorie nie über ein bloß affir­
matives Verhältnis zur Wirklichkeit hinauskommen, und zugleich, 
wie sich bei der Debatte um Reform und Revolution noch zeigen 
wird, verpflichtet sie den Menschen zur Passivität, zum Erdulden 
der listigen Naturprozesse und zum bedingungslosen Vertrauen in 
die Vorsehung. Insofern reden Mendelssohn und Kant aneinander 
vorbei. Während ersterer auf der Basis einer Art soziologischen Er- 
hebung< ein dem Datenmaterial adäquates Urteil über die Geschichte 
abzugeben sucht, definiert letzterer ein Raster, gemäß dem Geschich­
te immer als Bestätigung einer vorab postulierten Stoßrichtung des 
Weltenlaufs zu deuten ist. Pointiert formuliert, kann man sagen: 
Kants Anliegen ist es nicht, die Ursachen für Leid und Elend zu ver­
stehen, um sie dann gegebenenfalls abzuschaffen. Es geht ihm viel­
mehr darum, selbst das groteskeste Geschichtsereignis im Sinne 
einer Theodizee noch als Heilszeichen begreifen zu können. Diese 
Argumentation gleicht einem umgekehrten naturalistischen Fehl­
schluß: Geschichte ist immer schon das, was sie sein soll.

Aufgrund dieser Methode gibt es für Kant auch keinen Anlaß, ja 
nicht einmal die Möglichkeit, am Fortschritt zu zweifeln, weil weder 
apriorisch noch aposteriorisch irgend etwas als Indiz für eine anders 
geartete Stoßrichtung der Geschichte gedeutet werden kann136. Kants * 117

136 Vor dem Hintergrund ist die versuchte Differenzierung von Lutz-Bachmann 1988: 
212, Kant gehe es in seiner Geschichtsphilosophie um die vernünftige »Begründung 
eines notwendigen Zieles, nicht Verlaufes, der Geschichte als ganzer« (s. auch 102 ff. u.
117 ff.; van der Linden 1988: 100), unhaltbar. Wer ein notwendiges Ziel der Geschichte 
als ganzer zu begründen sucht, der muß notwendig auch den Verlauf der Geschichte im 
Sinne einer »bereits im vorhinein interpretierte(n) Geschichte« (Flores d'Arcais 1995: 
12) betrachten, und der muß daher - und die diesbezüglichen Anstrengungen Kants sind 
folgerichtig unübersehbar - gerade den faktischen Gang der Geschichte als genuin ziel­
gerichtet betrachten. Daß diese Betrachtungen einen regulativen Status besitzen, kann 
aus den schon bekannten Gründen gerade keinen Unterschied etwa zu Hegelschen Ge­
schichtsinterpretationen etablieren. Weil wir philosophisch genötigt sind, Geschichte als 
Fortschrittshistorie zu analysieren, wird es unmöglich, eine kritische Distanz zum fak­
tischen Weltenlauf zu etablieren, zumal das Kantische Analyseinstrumentarium keine 
Kriterien benennen kann, die historischen Regreß als solchen erfaßbar machen würde 
(vgl. dazu Psychopedis 1980: 68ff.). Wer, wie Kant, gerade dort Sinn zu finden vorgibt, 
wo intuitiv Sinnlosigkeit vorherrscht, macht die Geschichte a priori und a posteriori zur 
Heilsgeschichte. Wer in Anbetracht dieser Methode sich verwundert darüber zeigt, daß 
Kant in seiner Geschichtsphilosophie »eigentlich nur nach Bestätigung, nach >Spuren

192 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Theorie gleicht einer allseits sinnstiftenden Apparatur, in der die 
Welt in ihrer formalen Beschaffenheit »a priori als bestimmt« 
(6/647, Leihniz) angesehen werden muß. Wenn weder die hösen Lei­
denschaften der Individuen, natur- und menschenverursachte Kata­
strophen, noch Schmerzen, Kriege* 137 und Tod Wegmarken einer re­
gressiven Geschichtstendenz sind138, dann ist ein solcher Regreß 
nicht mehr denkbar; er kann realiter gar nicht mehr stattfinden. Da 
Kontingenz und Sinnlosigkeit in diesem Modell der Welt139 vollstän­
dig eliminiert sind und alles, was ist, war und sein wird im Rahmen 
der von der Natur garantierten und der Vorsehung prästrukturierten 
historischen Entwicklung immer schon notwendig als Fortschritts­
indikator oder -motor zu sehen ist, ist jene eben auch immer schon 
Heilsgeschichte.

Die Endzweckhaftigkeit des Menschen, dem »die ganze Natur 
teleologisch untergeordnet ist« (10/395, KU) und der deshalb als 
>Günstling der Natur< zu betrachten ist (s. 10/329 f., KU), hat eben 
genau diesen ausschließlich heilsgeschichtlichen Blick auf die Welt 
und die sich in ihr ereignenden Prozesse zwingend zur Folge, den 
Kant auch auf die Vergangenheit ausdehnt (s. 11/357, Streit). Inso­
fern leuchtet ein, daß die Geschichtsphilosophie keine wirklichen

der Annäherung< sucht und mögliche widerstreitende Fakten überhaupt nicht in Be­
tracht zieht«, die bemerkt richtiges, um es falsch zu interpretieren. Kant hat es eben 
nicht »versäumt« (Kleingeld 1995: 115 f., s. auch 133), widerstreitende Fakten ge­
schichtsphilosophisch zu behandeln. Vielmehr hat er ein Modell konzipiert, in dem sie 
nicht mehr widersprüchlich sind, da er a priori annimmt, daß die Vernunft »sich gewiß 
in der Geschichte durchsetzt« (Brandt 1993: 207).
137 Weyand 1964: 157, Anm. 77, formuliert den Zusammenhang zwischen göttlichem 
Plan und der Notwendigkeit, die Empirie gemäß dieses Plans zu bewerten, sehr klar, 
wenn er mit Bezug auf den Krieg schreibt: »Kant toleriert den Krieg auch darum, weil 
sich hier die Andeutung einer Theodizee zeigt. Kant kann so die Güte Gottes und seinen 
weisen Plan in Einklang bringen mit der Duldung des Grauens und der Not der Kriege 
auf Erden«. In einer rechtsphilosophischen Reflexion geht Kant sogar so weit, Grad und 
Ausmaß der Kriegsgreuel in ein direkt proportionales Verhältnis zu ihrem Nutzen zu 
setzen. Danach können »Greuelthaten (...) nicht ausbleiben (...), weil (aus) der affect- 
vollesten Mishelligkeit die leidenschaftlichste Einhelligkeit hervorgehen soll« (AAXIX, 
608).
138 Zwecks Garantierung des Fortschritts »bedient sich die Natur des Schmerzens und 
der Übel, die sie uns anthut, noch mehr: die wir uns selbst zuziehen. Dieser Bestimmung 
der Menschengattung müssen wir folgen« (AA XV. 2, 636).
139 Wenn Kant einen »maschinenmäßigen Gang der Natur« (8/682, Religion, Anm.) am 
Werk sieht, dann ist das die zutreffende Metapher für diese mechanistisch-omnipotente 
Weltformel.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 193

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Rückschläge, sondern allenfalls Unterbrechungen kennt140 - wobei 
selbst diese letzte Kategorie im Kontext des dargestellten Systems 
nur schwerlich inhaltlich zu fassen sein dürfte. Was könnte der 
Grund dafür sein, eine historische Periode als Unterbrechung des hi­
storischen Kontinuums zu begreifen? Schließlich kann Kant niemals 
ausschließen, daß prima facie destruktiv-widersinnige Phasen sich 
langfristig als Mittel der listigen Natur und Medium göttlicher Vor­
sehung erweisen - ja, er muß dies aus den bereits diskutierten sys­
temimmanenten Imperativen generell gerade angesichts solcher 
Phasen voraussetzen (vgl. dazu die schon erwähnte, besonders drasti­
sche Formulierung in AA XIX, 608). Kant »muß also«, wie P Klein­
geld richtig schreibt, »auch das scheinbar Zweckwidrige in der Ge­
schichte, d.h. diejenigen Ereignisse, die den Fortschritt zu leugnen 
scheinen, in seinen geschichtsphilosophischen Entwurf inkorporie­
ren«141. Es ist seine Absicht, »der Situation so, wie sie ist, einen Sinn 
zu verleihen«, ebenso, wie er »dem Bösen und Übel einen Sinn zu 
verleihen« sucht. Dies ist aber nicht, wie die Autorin vermutet, der 
bloß »motivationale() Hintergrund«142 der Geschichtsphilosophie 
Kants. Vielmehr folgen diese Absichten aus den dargelegten system­
immanenten Imperativen. Schon in den frühesten Veröffentlichun­
gen antizipiert dieser in nuce die späteren geschichtsphilosophischen 
Motive. In der 1755 publizierten Schrift >Geschichte und Natur­
beschreibung der merkwürdigsten Vorfälle des Erdbebens an dem 
Ende des 1755sten Jahres< betrachtet er das Beben von Lissabon als 
sinnvolle Manifestation einer höchsten Weisheit, ebenso wie das 
menschliche Leben primär in der Perspektive der Gattung wahr­
genommen wird (AA I, 460). Im gleichen Zeitraum fordert Kant ent­
sprechend dieses Vertrauens in eine transzendente und weise Macht, 
man solle das »Auge an diese erschrecklichen Umstürzungen als an 
die gewöhnlichen Wege der Vorsehung gewöhnen, und sie sogar mit 
einer Art von Wohlgefallen ansehen« (1/340, Natur).

Derart ausgerichtet zahlt dieses Konzept aber einen hohen Preis. 
Systematische Geschlossenheit und Wirklichkeitsbezug werden er­
kauft durch totalen Positivismus, der distanzlos alle empirischen 
Phänomene nur deshalb, weil sie sich ereignen, zu Etappen auf dem

140 Vgl. z.B. 11/167, Gemeinspruch; s. auch Weyand 1964: 74, Anm. 133.
141 Das verkennen Wild 1970: 274; Lutz-Bachmann 1988: 103.
142 Kleingeld 1995: 23 u. 181.

194 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Weg zum Ziel der geschichtlichen Entwicklungen erklären muß143, 
damit aber zugleich sowohl die Richtung der Geschichte als auch die 
in ihr wirkenden Kräfte als kritisch gesichertes Endergebnis vor­
stellen kann. Würde Kant ernstlich eine unüberwindbare Differenz 
zwischen sinnvollen und sinnlosen Phänomenen, zwischen Notwen­
digkeit und Zufälligkeit einräumen, dann stünde sein Entwurf ohn­
mächtig vor der Frage, ob er mehr sei als bloße Fiktion144.

So aber betrachtet er das Projekt einer »a priori möglichen Dar­
stellung der Begebenheiten, die da kommen sollen« (11/351, Streit) 
als durchführbar, so daß die prognostische Aussage, »daß das 
menschliche Geschlecht im Fortschreiten zum Besseren immer gewe­
sen sei, und so fernerhin fortgehen werde« in den Rang eines »auch 
für die strengste Theorie haltbare(n) Satz« (11/362, Streit) erhoben 
wird, ebenso, wie Kant es aufgrund der oben beschriebenen Mecha­
nismen als garantiert ansieht, daß die Geschichte, selbst wenn sie 
ausschließlich von Teufeln bevölkert würde, jene progressive Ten­
denz aufweist und in einem ewigen Friedenszustand münden wird 
(s. 11/217ff., Frieden)145.

143 Brandt 1982a: 282, Anm. 46, resümiert diese methodische Vorgehensweise korrekt, 
wenn er schreibt, daß für Kant »letztlich jede Veranstaltung der Vorsehung oder Natur 
(,) ein public benefit der Weltgeschichte« ist. Für Klemme 1995: 525, ist deshalb die 
Naturabsichtslehre der »vielleicht schwächste Punkt in der Kantischen Systematik«.
144 Von daher ist es für Kant von größter Wichtigkeit, daß er den in der Welt wahr­
nehmbaren Kontingenzphänomenen, die er bezeichnenderweise als empörende Unre­
gelmäßigkeit qualifiziert, ihren systemsprengenden Charakter nimmt, indem er die un­
mittelbare Wahrnehmung und Bewertung zu einer vorläufigen und letztlich nicht 
haltbaren degradiert und zugleich eine kontingenzaufhebende Einschätzung in Aussicht 
stellt, die sich aus den systematischen Zwängen seines teleologischen Konzeptes erge­
ben. Weil für die Vernunft der Menschen »ein als Pflicht aufgegebener Endzweck in 
ihnen, und eine Natur ohne allen Endzweck, außer ihnen, in welcher gleichwohl jener 
Zweck wirklich werden soll, im Widerspruch stehen« (10/423, KU), muß im Sinne der 
Kontingenzbewältigung das Weltwahrnehmungsraster so ausgerichtet werden, daß 
Kontingenzen und Unzweckmäßigkeiten keine Rolle mehr spielen, daß sie in erwähnter 
Manier »weggeräumt« (10/420, KU) werden.
145 Vgl. dazu Psychopedis 1980: 72; Mulholland 1990: 359 f. Laut Brandt 1995: 146, 
führen die Naturmechanismen innerhalb des Geschichtsprozesses »die Menschheit in 
einer Parallelaktion zum gesollten moralischen Ziel«. Dieses Bild (s. dazu auch die 
Metapher des >concursus< zwischen Gott/Natur und Mensch in AA XVIII, 474ff.) ver­
deutlicht nochmals, daß schon die Aktivitäten der Natur allein genügen, um das Ge- 
schichtstelos zu erreichen. In den Vorarbeiten zur >Friedensschrift< ist dieser Gedanke 
noch klarer ausgedrückt (s. AA XXIII, 458). Der Boden für diese starke Behauptung 
findet sich, als weniger problematischer Konjunktiv formuliert, schon in 4/678 f., KrV, 
A 807 f., B 835 f.; vgl. weiterhin die mit eben dieser Einschränkung versehenen Passagen

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 195

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Kants Projekt beabsichtigt demnach nichts weniger als eine 
»Rechtfertigung der Natur« (11/49, Idee)146, indem er zeigt, daß 
Mensch und Umwelt trotz ihrer vordergründig unangemessenen 
Ausstattung dennoch so, wie sie sind, die Fortschrittsidee und damit 
das teleologische Weltverständnis tragen können. Weder der Mensch 
noch die Umwelt sind per se (auch) kontingenzproduzierende Syste­
me. Vielmehr ist es, wie Kant mutmaßt, der »Wahl des Standpunkts« 
geschuldet, »aus dem wir den Lauf menschlicher Dinge ansehen, daß 
dieser uns so widersinnisch scheint« (11/355, Streit). Sein Bestreben 
ist also nicht, in naiver Weise kontrafaktisch historische Daten zu 
erfinden, die seine optimistische Geschichtsprognose bestätigen 
könnten. Stattdessen nimmt er einen Standpunkt ein, dessen metho­
dische Implikationen es ihm ermöglichen, eine bruchlos affirmative 
Haltung zum Bestehenden einzunehmen durch eine Art Neujustie­
rung der rezeptiven Kompetenzen, die ihm eine Synchronisation von 
Empirie und Vernunft erlauben147.

in 12/615 u. 683 f., Anthropologie. Die dieser Begründungsfigur inhärente Sehnsucht 
nach >Sicherheitc, die das Individuum bei Kant in Anbetracht der chaotischen Materie 
überkommt und die er im Terminus des >Erhabenenc aufgreift, diskutiert Briese 1996; 
allgemeiner zum Topos der Sicherheit als Folge des Gewahrwerdens der eigenen Hinfäl­
ligkeit Gronemeyer 1993: 26 ff.
146 Andernorts bezeichnet er ein derartiges Projekt als Programm einer jeden Theodizee 
(11/115f., Theodizee)! Daß die Natur überhaupt unter Rechtfertigungsdruck steht, ist 
alles andere als naheliegend. Die Natur wird erst in dem Augenblick begründungs­
bedürftig, in dem sie konfrontiert wird mit einem intrinsisch geschlossenen, apriori­
schen Schema, das auf sie aufgrund der eigentümlichen Beschaffenheit der mensch­
lichen Vernunft appliziert werden muß. Kants Methode ist demnach nicht mimetisch; 
er zwängt die Natur in ein Vernunftraster, so daß sie, betrachtet als an sich amorphe 
Verfügungsmasse, vollständig als funktionale Materie in dieses Raster integrierbar wird 
(das wird besonders klar 4/499, KrV, A548, B 576). Diese Problematik ist umfassend 
behandelt bei Conrad 1992.
147 Nicht, wie van der Linden 1988:142, meint, »although exploitation, avarice, ambiti­
on, lust for power, war« sind wir »justified in hoping that sooner or later humanity will 
turn the skills and discipline acquired in this process toward higher ends«. Die Kantische 
Standpunktwahl ermöglicht es nicht nur, diesen Phänomenen ihre regressiven und kon­
traproduktiven Dimensionen zu nehmen, dieses >katalytische Verfahrenc verwandelt sie 
derart, daß sie nunmehr als konstruktive Elemente in den Geschichtsprozeß integriert 
sind. »Die Geschichte ist also ein bestimmter Anblick der antagonistischen Welt 
menschlicher Willkür. Dieser Anblick ist geleitet von der praktischen Vernunftabsicht, 
den Austrag der Antagonismen teleologisch als Hervorbringung einer Welt äußerlicher 
Freiheit zu verstehen« (Wild 1970: 270; s. dazu ferner von Sydow 1976). Es ist nicht 
fakultativ, die Geschichte durch dieses Prisma wahrzunehmen, sondern ein obligatori­
sches, praktisch-apodiktisches Vernunftgebot. Marramao 1989: 86 f. (Hervorhebungen 
im Original, F. Z.), bemerkt, daß ein derartiges vom Telos her sich speisende Vertrauen

196 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Was sich bereits u.a. bei der Analyse der von Kant als heuri­
stisch ausgewiesenen Vernunftideen gezeigt hat, findet sich nun in 
der Auseinandersetzung mit der Geschichtsphilosophie bestätigt. 
Sein Versuch, ein der transzendentalen Ausstattung des Menschen 
angemessenes Modell zum Verständnis historischer Abläufe zu ent­
werfen, ohne damit zugleich behaupten zu wollen, daß Mensch und 
Natur sich tatsächlich gemäß diesem Modell entwickeln, bietet keine 
Anknüpfungspunkte, um ihn gegen den Vorwurf des Hegels Theorie 
antizipierenden Geschichtsdogmatismusses zu verteidigen. Wieder­
holt unterläuft Kant die bedeutsame Trennung zwischen Epistemolo­
gie und Ontologie, zwischen regulativen und konstitutiven Aussagen 
über die Welt gerade durch den rigorosen Absolutheits- und Ewig­
keitsanspruch, mit dem er die regulativen Theorieelemente ver- 
sieht148.

2.3.4 Die Beziehung zwischen Individuum und Gattung

Die zuvor erörterte Notwendigkeit, Kontingenzen u.a. zugunsten 
systematischer Geschlossenheit zu eliminieren, läßt sich auch an 
einem weiteren zentralen Topos der Kantischen Geschichtsphiloso­
phie demonstrieren: der Verhältnisbestimmung von Individuum 
und Gattung.

Da der Endzweck des Menschen in der umfassenden Entfaltung 
seiner Potentiale liegt149, angesichts der Endlichkeit des je einzelnen 
Individuums dieser grundsätzlich asymptotische Prozeß aber immer

in den Sinn der Geschichtszeit »ein Schema fortschreitender Ordnung und Sinnhaftig- 
keit bereitstellt, daß die antike Furcht vor fatum und fortuna überwinden konnte«. 
Derart erfüllt die Geschichtsphilosophie, wie zuvor angedeutet, »die Zeitdimension mit 
Sinngliederungen. Und nur mit dieser Erfüllung und Sinngebung erlangt die Zeitlich­
keit einen Wert an sich: sie ist nicht mehr Szenerie oder Rahmen, sondern Weise der 
geschehenden Phänomene«. Der weitere Verlauf des Kapitels wird zeigen, inwiefern 
sich mit dieser Wesenhaftigkeit der Kantische Reformgedanke in unheiliger Allianz 
verschränkt.
148 Daran scheitert auch der Versuch von Kaulbach 1965/66: 441 ff. u. 1975: 68 ff., durch 
Rückgriff auf die in der KrV verwandte Doppelperspektive homo noumenon/homo phä- 
nomenon eine Unterscheidung zwischen zwei unterschiedlichen Naturkonzeptionen 
(freie versus gefesselte Natur) zu etablieren, der letztendlich zwei Geschichtsphiloso­
phien korrespondieren. Auch die auf der Basis einer nicht gefesselten Natur enwickelte 
Geschichtsphilosophie bedarf einer zwecktätigen Natur, d.i. eine externe und ge­
schichtskonstituierende Größe, die dem Menschen als eigenmächtiger Akteur gegen­
übertritt.
149 Vgl. 10/418, KU.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 197

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

wieder unterbrochen wird, bedarf es zur Vollziehung des Naturplans 
einer anderen korrespondierenden Größe als die »Klasse vernünf­
tiger Wesen, die insgesamt sterben«. Kant findet sie in der Vorstel­
lung der Menschengattung, die »unsterblich ist« und somit der 
Menschheit erlaubt, »dennoch zu einer Vollständigkeit der Entwick­
lung ihrer Anlagen (zu, F. Z.) gelangen« (11/37, Idee)150.

Kant wird nicht müde, zu betonen, daß nur in dieser »teleologi­
schen Beurteilung unseres Daseins« (10/426, KU) dem endlichen In­
dividuum, seinem Wesen angemessen, eine dem Plan der Natur ent­
sprechende Sinnhaftigkeit zukommt. Erst die Verortung des 
Menschen als Glied in der Kette der Gattungsfortschritte151 hebt die 
Perspektivlosigkeit des durch den Tod limitierten Lebenshorizonts 
kreatürlicher Existenz auf und eröffnet seinen ansonsten vergeb­
lichen und kontingenten Bemühungen neue Sinnareale152, d. h. sie 
können nun »als Beitrag zum einen Endzweck«153 begriffen werden. 
Das Individuum, diese »Kleinigkeit« (11/362, Streit) in Anbetracht 
der allgewaltigen Natur, soll »durch die Idee des Ganzen (...), seiner 
Stelle und Funktion nach, bestimmt sein« (10/323, KU, Anm.). Was 
für Kant bedeutet, daß die Qualität des Daseins allein dadurch be­
stimmt wird, daß der Einzelne sich als Teil dieses Naturzwecks be­
greift, und lernt, ihn zum einzigen Maßstab der Bewertung des je 
eigenen Lebens zu machen. Der Mensch muß sich also »bearbeiten«, 
um anschließend den Lebenshorizont »über die Privatbestimmung 
zur Absicht der Spezies erweitern« (AA XV. 2, 646) zu können, so

150 Brakemeier 1985: 56, merkt zu Recht an, daß der Rekurs auf die Idee der Menschheit 
als »Produkt dieses göttlichen Heilsplanes« zu sehen ist.
151 Laut Weyand 1964: 74, Anm. 133, ist innerhalb dieser Konstruktion »der Einzelne 
für den Fortschritt des Ganzen nur dienendes Glied«, so daß schließlich »die einzelnen 
Generationen nur für die letzte existieren sollen« (73). »(E)mpirische Gestalten« wer­
den so, wie Kittsteiner 1980: 63 in Anlehnung an ein Diktum von Marx ausführt, »zu 
>Gefäßen< der Verwirklichung der Vernunft«.
152 Das menschliche Geschöpf »würde auch das verachtungswürdigste unter allen, zum 
wenigsten in den Augen der wahren Weisheit, sein, wenn die Hoffnung des Künftigen 
ihn nicht erhübe, und denen in ihm verschlossenen Kräfte nicht die Periode einer völli­
gen Auswickelung bevorstünde« (1/383, Natur). Vgl. aus dieser Perspektive zudem 
7/238f., KpV. Auch Gallinger 1955: 164, bestätigt, daß der Naturplan die Vorstellung 
erzwingt, dergemäß »die Gattung erreicht, was das Individuum nicht schaffen kann« 
(s. zudem Arendt 1985: 80). Durch diesen Kunstgriff entdramatisiert Kant jedoch, wie 
am Ende dieses Kapitels ausführlicher zu erörtern ist, die paradoxale und substantielle 
Beschaffenheit der menschlichen Existenz, die sich ja gerade aus dem Umstand ergibt, 
daß der Tod unvermeidbarer Fluchtpunkt des individuellen Lebensvollzugs ist.
153 Kleingeld 1995:139.

198 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

daß der »Naturmensch alsdenn mit dem Vernunftmenschen stimmt« 
(AAXV. 2, 888)154 durch Reduzierung des Individuums auf die »Gat­
tung am Menschen« (AA XV. 2, 887), oder, wie mit einem auf Hegel 
gemünzten Diktum von Marx gesagt werden kann, wenn das Indivi­
duum »zu einer bestimmten Inkorporation eines Lehensmoments 
der Idee«155, d. i. hier der Spezies, geworden ist.

Der Wert des Lehens ist laut Kant »nach dem Zwecke, den die 
Natur mit uns hat«, zu beurteilen, und es »hleiht also wohl nichts 
ührig, als der Wert, den wir unserem Lehen selhst gehen, durch das, 
was wir nicht allein tun, sondern auch so unabhängig von der Natur 
zweckmäßig tun« (10/393, KU), zu bestimmen. Auf diese Weise 
löscht diese Theorie alle Spuren von Individualität. Lehen wird zur 
austauschbaren Chiffre einer Existenz im Allgemeinen, ist nicht 
mehr als völlige Verkörperung der Spezies im Individuum. Es ist be­
zeichnend, daß Kant den Einzelnen dazu verpflichtet, diese radikale 
Ersetzung seiner Existenz durch die Gattung als parteiloses Urteil zu 
betrachten, »gleich als von einem Fremden gefället, doch zugleich für 
das seine anzuerkennen sich durch die Vernunft genötigt fühlen(d)« 
(8/652, Religion). Zufriedenheit mit dem Dasein ist ausgeschlossen, 
denn »die Vorstellung eines unendlichen Fortschreitens zum End­
zweck ist doch zugleich ein Prospekt in eine unendliche Reihe von 
Übeln, die (...) doch die Zufriedenheit nicht Statt finden lassen« 
(11/184, Ende). Und dennoch (oder besser: gerade deshalb) muß die 
ersatzlose Substitution der eigenen Lebens- durch die Gattungsper­
spektive verstanden werden als »unentbehrliches Ergänzungsstück 
der Unvollkommenheit der menschlichen Natur« (111/188, Ende)156. 
Damit aber verliert Kant alle Spezifika einer leiblichen und endlichen 
Existenz aus dem Blick. Die Kategorie der Individualität ist für ihn

154 Wortreihenfolge des Originals verändert, F. Z. In 12/685, Anthropologie, formuliert 
Kant dementsprechend, daß sich die Menschen als Teil der Spezies »veredelt fühlen, 
nämlich zu einer Gattung zu gehören, die der Bestimmung des Menschen (...) ange­
messen ist«. Andernorts bringt Kant das auf die Formel von der »Erkenntnis der Gat­
tung« (AA XVIII, 478). Vgl. dazu auch Burg 1974: 79; Arendt 1985: 71 ff.; Briese 1996: 
346 f.
155 Marx 1983a: 241. Die obigem Verdikt innewohnende strikte Unterscheidung zwi­
schen einem noumenalen und einem phänomenalen Wesen blendet aus, daß ohne den 
Leib auch die Rede vom intelligiblen Substrat des Menschen im wahrsten Sinne des 
Wortes haltlos würde. Vgl. dazu den ausgezeichneten Aufsatz von Böhme 1995; ferner 
Castoriadis 1990: 74.
156 Vgl. auch die apokalyptische Vision, mit der Kant ein derartiges Selbstverständnis in 
8/576, MS identifiziert.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 199

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

eine nicht mehr konkretisierbare, eine leere Größe, weil er alle para­
doxalen Spannungen zwischen dem Menschen und der Menschheit 
durch die totale Identifizierung dieser beiden Spannungspole aus­
blendet157. Zugleich nötigt dieser Synchronisationsakt, alle asynchro­
nen und inkommensurablen Phänomene, die noch als Indiz für die 
fehlende Deckungsgleichheit von Mensch und Gattung zu begreifen 
sind und sich somatisch als Schmerz äußern, konsequent abzuwerten 
oder ihr Auftreten gar sublimierend der Habenseite dieses Substitu­
tionsprozesses zuzuschlagen. Derartige Leiderfahrungen, die der 
Mensch als »Verlust« erlebt, sind nämlich »für die Natur, die ihren 
Zweck mit dem Menschen auf die Gattung richtet, (...) Gewinn.« 
Das Individuum »hat daher Ursache, alle Übel die es erduldet (...) 
seiner eigenen Schuld zuzuschreiben, zugleich aber auch als ein Glied 
des Ganzen (...) (einer Gattung) die Weisheit und Zweckmäßigkeit 
der Anordnung zu bewundern und zu preisen« (11/93, Anfang)158. 
Die menschliche Natur habe somit auf dem Weg zu ihrer finalen 
Bestimmung »die härtesten Übel« (11/44, Idee)159 zu ertragen, wobei 
der Einzelne nicht erwarten darf, diesen Endzweck als realistisches 
Ziel seines eigenen Lebens zu betrachten. »Zuvörderst muß man an­
merken: daß bei allen übrigen sich selbst überlassenen Tieren jedes 
Individuum seine ganze Bestimmung erreicht, bei den Menschen 
aber allenfalls nur die Gattung: so, daß sich das menschliche Ge­

157 Lacorte 1989: 66, macht auf das latente Motiv christlicher Religiösität dieses Theo­
rems aufmerksam.
158 »Der einzelne Mensch«, erkennt Kant entsprechend in einer Nachlaßreflexion, »ver­
liert, aber gewinnt als ein Glied im Ganzen, ist ietzt im Fortschritt zur Vollkommenheit« 
(AA XV. 2, 783; vgl. auch 11/171, Gemeinspruch; im vergleichbaren Duktus 10/328ff., 
KU). Will man ein prägnantes Bild der Autorin R. Rossanda auf diese Argumentations­
strategie anwenden, so kann man sagen, daß für Kant die Menschen fungieren als »Re­
servearmee der großen Initiativen und als die Blutbank, bei der der Fortschritt seine 
schwindenden Kräfte erneuert« (Rossanda 1982: 55). Weyand 1964: 183, konstatiert, 
daß der Wert des Individuums in der Geschichtsphilosophie »eine empfindliche Ein­
buße« erleidet, »da das Schwergewicht nicht mehr auf der Personalität des in der Ge­
schichte Handelnden, sondern auf der Anonymität der Gattung liegt. Das Individuum 
ist nur noch insofern beachtenswert, als es die weltbürgerliche Entwicklung weiter­
treibt« (vgl. auch Galston 1975: 228ff.; Erdmann 1986: 7; konträr dazu Ritter 1977: 
260f.). Im Opus postumum bezeichnet Kant in Analogie zum zuvor skizzierten Bild 
der Natur und ihrer Absichten Gott wiederholt als Despoten, der bei der Realisierung 
seiner Pläne keine Rücksicht auf die individuelle Glückseligkeit nimmt und genommen 
hat. S. dazu Förster 1992: 179.
159 S. zur positiven Rolle der Übel im Sinne einer gerechten und anspornenden Strafe 
8/728 ff., Religion.

200 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

schlecht nur durch Fortschreiten, in einer Reihe unahsehlich vieler 
Generationen, zu seiner Bestimmung empor arheiten kann; wo das 
Ziel ihm doch immer noch im Prospekte hleiht, gleichwohl aher die 
Tendenz zu diesem Endzwecke zwar wohl öfters gehemmt, aher nie 
ganz rückläufig werden kann« (12/676, Anthropologie). Man könne 
deshalh, so Kant, »die Geschichte der Menschengattung im Großen 
als die Vollziehung eines verhorgenen Plans der Natur ansehen, um 
eine innerlich- und, zu diesem Zwecke, auch äußerlich-vollkommene 
Staatsverfassung zu Stande zu hringen, als den einzigen Zustand, in 
welchem sie alle ihre Anlagen in der Menschheit völlig entwickeln 
kann« (11/45, Idee), wohei dieser Fortschritt »nicht vom Individuum, 
sondern nur (von, F Z.) der Gattung geleistet werden« (AA XIV, 887) 
kann160.

Zweifel an diesem Modell der endlosen Progression der Spezies 
sind nicht erlauht, da die empirischen Daten im Sinne »erwünschter 
Bestätigung« (10/448, KU) nur so weit zur Kenntnis genommen wer­
den, »als nötig ist, an diesem ihrem Fortschreiten zum Besseren nicht 
zu verzweifeln« (12/683, Anthropologie)161. Kant hetrachtet also 
»das Daseyn eines jeden« als »eine Stufe in der Leiter der Fortschrit­
te« (AA XXI, 345)162, nur als »Werkzeug« (10/390, KU), »copula« 
oder »Medius Terminus« (AA XXI, 27) zwischen Ausgangs- und an­
visiertem Endpunkt des Naturplans gerät der Mensch in den Blick163.

160 Das Moment der selhstzerstörerischen Gewalt, welches der Argumentation eigen ist, 
henennt Kant explizit. So nennt er die »Zusammenstimmung des Willens eines Wesen 
zum Endzweck« den Anfang »aller menschlichen Weisheit«, doch er hetont, daß für 
diesen Synchronisationsakt »zu allererst die Wegräumung der inneren Hindernisse« 
erforderlich ist. Diese Selhstreinigung versinnhildlicht Kant in einem apokalyptischen 
Motiv: »nur die Höllenfahrt des Selhsterkenntnisses hahnt den Weg zur Vergötterung« 
(8/576, MS).
161 In 12/689f., Anthropologie schreiht Kant entsprechend, es sei »eine angehorne Auf­
forderung der Vernunft (...) die Menschengattung nicht als höse, sondern als eine aus 
dem Bösen zum Guten in heständigem Fortschreiten unter Hindernissen emporstrehen- 
de Gattung vernünftiger Wesen darzustellen«. Im gleichen Duktus AA XV. 2, 628. Die­
ses methodische Vorgehen ist hezüglich ihrer Selhstreferentialität schon hei der Deduk­
tion der Vernunftideen zu heohachten gewesen; vgl. Lempp 1910: 274f.
162 »Ganze lange Reihen von generationen hahen ihren werth in der Weltveränderung 
nur durch die Beforderung der künftigen vollstandigen Entwickelung« (AA XV. 2, 891; 
vgl. auch 782f.), und der Mensch ist »jederzeit nur ein Theil zum vollkommenen Gan­
zen« (AA XXIII, 151). Vgl. ferner die Ausführungen zum Wesen eines Naturzwecks in 
10/320ff., KU.
163 In diesem Zusammenhang hezeichnend ist eine schon teilweise zitierte Stelle in der 
>Ideec-Schrift. »Befremdend (!) hleiht es immer hiehei: daß die älteren Generationen nur

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 201

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

Der Bedeutungsgehalt der Geschichte keimt auf amorphem Boden, 
da jedes »somatische Moment«164 hei der Formulierung von Bedürf­
nissen, Erwartungshaltungen und Sinn durch die Identifizierung des

scheinen um der späteren willen ihr mühseliges Geschäft zu treihen, um nämlich diesen 
eine Stufe zu hereiten, von der diese das Bauwerk, welches die Natur zur Ahsicht hat, 
höher hringen könnten; und das doch nur die spätesten das Glück hahen sollen, in dem 
Gehäude zu wohnen, woran eine lange Reihe ihrer Vorfahren (zwar freilich ohne ihre 
Ahsicht) gearheitet hatten, ohne das selhst an dem Glück, das sie vorhereiteten, Anteil 
nehmen zu können. Allein so rätselhaft dies auch ist, so notwendig ist es doch zugleich, 
wenn man einmal annimmt: eine Tiergattung soll Vernunft haben, und als Klasse 
vernünftiger Wesen, die allesamt sterben, deren Gattung aber unsterblich ist, dennoch 
zu einer Vollständigkeit der Entwickelung ihrer Anlagen gelangen« (11/37, Idee). In 
dieser kurzen Passage finden in nuce alle Elemente der Kantischen Geschichtsphiloso­
phie inklusive der hereits im Ansatz aporetisch-selhstreferentiellen zentralen Gedan­
kenfigur. Der Mensch wird hestimmt als vernunfthegahtes Gattungswesen, das der Ver­
pflichtung unterliegt, seine Anlagen vollständig zu entfalten, aufgrund seiner 
Kreatürlichkeit und der Schwäche des Charakters jedoch prinzipiell nicht dazu in der 
Lage ist. Diese Bestimmung aher, die Kant axiomatisch setzt, zwingt nun zu einer De­
duktion, die die Bedingungen entwickelt, die dieses Axiom mit sich führt. Das Resultat 
dieser logischen Ahleitung wird schließlich mit den historischen und anthropologischen 
Realitäten konfrontiert. Die hierhei konstatierten Widersprüche, die Kant ja aus­
drücklich als hefremdlich und rätselhaft charakterisiert, verlieren ihre systemsprengen­
de Aura, weil die einzig relevante Perspektive zur Beurteilung des Daseins und des 
menschlichen Schicksals diejenige ist, die mit jenem deduktiven Verfahren und seinen 
Implikationen vereinhar ist. In diesem Suhlimierungsakt verschwindet somit der end­
liche Mensch vollständig. Besonders deutlich wird der fundamentale Paradigmenwech­
sel, den diese hruchlose Ersetzung des leihhaftigen Individuums durch die Gattung und 
die primär als Bewußtseinsakt konzipierte Betrachtung des Daseins darstellt, in einer 
Stelle aus dem Opus postumum. »Es ist ein Lehen der Menschen nach dem Tode. Den 
die Natur hat als organisirt ein Gesetz der Beharrlichkeit der menschlichen Species so 
daß diese hleiht ohgleich die Individuen durch Zeugungen wechseln, (...) zum Theil in 
Vollkommenheit weiter fortrücken (der Species nach) und so auch nach jedes seinem 
Tode dennoch das Bewußtsein der Species ührig hleiht« (AAXXI, 346).
164 Adorno 1992: 203; s. zu Adornos expliziter Kritik an Kants Leihvergessenheit 225­
30, insh. 228 f. Laut Marramao 1989: 41 ist die genuine Unsicherheit, die die vielschich­
tige und heterogene Kreatürlichkeit des Menschen für den Versuch einer klar und ein­
deutig strukturierten politischen Theoriehildung im Sinne einer stetigen Provokation 
hirgt, nicht zu heseitigen, »sondern nur (zu, F. Z.) kontrollieren«. Die Kontrolle wird, 
wie an Kant exemplarisch nachweishar ist, durch die >Erfindung< eines den konzeptio­
nellen Uniformitätserfordernissen angemessenen, aher ehen auch lehensfernen Theo­
rems ermöglicht: zum Handlungssuhjekt wird anstelle des im Kern nicht fixierharen 
Individuums die von jeglicher kreatürlicher Dimension >hefreite< und damit suhstantiell 
reduzierte Spezies erhohen. Diese auf der »Idee der Künstlichkeit« hasierende Vorstel­
lung steht aher letztlich »im umgekehrten Verhältnis zur Idee der sinnlichen Evidenz 
und der körperlichen Erfahrung«.

202 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

leiblich-endlichen Individuums mit der Gattung ausgetriehen ist165 
und stattdessen die Bestimmung des Menschen »so wie die Vernunft 
sie ihm im Ideal vorstellt« (12/685, Anthropologie), d. i. unter Aus- 
hlendung aller kreatürlichen Dimensionen, entworfen wird166. Wenn 
Kant das Lehen in augenfällig distanzierter Metaphorik als Spiel be­
zeichnet, dem er gleich einem interessierten, aber im Grunde unbe­
teiligten Forscher beiwohnt167, dann indiziert auch diese Wortwahl, 
daß Kant die Dramatik einer endlichen Existenz durch den Primat der 
gattungsgeschichtlichen Perspektive um den Preis eines nur noch 
beiläufig gelebten Lebens aufhebt.

2.3.5 Die Funktion des Staates in
geschichtsphilosophischer Perspektive

Dies ist nun der Punkt, an dem die Rechtsphilosophie ihren systema­
tischen Ort hat. Ich hatte bereits angedeutet, daß es zur Entwicklung

165 Kant betont ausdrücklich, daß auf seine Konstruktion »das Gesetz des Gebohrenwer­
dens und Sterbens nicht paßt« (AA XXI, 346), sein Bestreben gilt einer »Zeit für die kein 
Maasstab ist« (AA XXIII, 151). Galston 1975: 190, kritisiert, daß der Körper in Kants 
Geschichtsphilosophie »as entirely nonhuman« betrachtet und »in an accidental relation 
to the mind« gesetzt wird. Vgl. zur generellen Geringschätzung lebensweltlicher Kon­
texte in Kants Philosophie Kersting 1994: 95 f.
166 Das Vorwort zu AA XIX hat zu Beginn den Charakter eines Nachrufes auf E. Adik- 
kes, der sich um die Edition des Kantischen Werkes verdient gemacht hat. Die dort von 
F. Berger gewählten Worte zur Würdigung dieser Verdienste weisen eine eigentümlich­
befremdliche Nähe zum Duktus der zuvor erörterten Topoi der Kantischen Philosophie 
auf, der sich der Autor durchaus bewußt ist. So lobt Berger, daß Adickes für die Editions­
arbeit »in mehr als dreißig Jahren seine beste Kraft geopfert hat. In rücksichtsloser 
Härte gegen sich selbst vollendete sich hier ein heroisches Leben im Dienste der Wis­
senschaft. Wer Erich Adickes kannte, wer insbesondere die letzten Monate seines 
schweren Leidens miterlebte, der verspürte etwas von der Kraft Kantschen Geistes und 
der Macht Kantscher Pflichtgesinnung, die auch das schwerste körperliche Gebrechen 
siegreich überwinden hilft. Kantscher Geist der Lebensmeisterung war es, der die Klein­
arbeit seines Alltags adelte und der auch seinem Sterben eine erhabene Würde verlieh. 
Hingabe an die Sache war ihm alles« (AA XIX, V). Man mag ein derartiges >Kantisches 
Lebensverständnisc, wie Berger oder auch van der Linden 1988: 18, als idealtypisch 
betrachten - man kann aber ebenso, wie etwa Böhme/Böhme 1983: 427-95, seine ge­
nuin autodestruktiven Momente herausarbeiten und Kant wegen einer solchen Lebens­
führung bedauern (469). Man kann - was ich allerdings nicht glaube - in den gesamten 
geschichtsphilosophischen Ausführungen Kants zum Verhältnis Individuum/Gattung 
einen Widerspruch zu seiner Moralphilosophie sehen (vgl. dazu z.B. Arendt 1985: 46 
u.102f.; Klemme 1995: 525 ff., einen solchen Widerspruch bestreitet hingegen Ander­
son-Gold 1995).
167 Vgl. 11/243, Frieden; 11/357, Streit.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 203

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

der menschlichen Anlagen eines speziellen, von ihm seihst geschaf­
fenen >Biotops< hedarf, welches die Konditionen hereithält, unter de­
nen dieser Prozeß sich ereignen kann. Kant schreibt: »Die formale 
Bedingung, unter welcher die Natur diese ihre Endahsicht allein er­
reichen kann, ist diejenige Verfassung (...), welche() bürgerliche Ge­
sellschaft heißt (...); denn nur in ihr kann die größte Entwickelung 
der Naturanlagen geschehen« (10/391, KU)168. Im Kontext der teleo­
logischen Mensch- und Naturhetrachtung wird der Rechtsstaat zum 
unverzichtbaren Medium, der die Menschen zu immer höheren Stu­
fen der Vergesellschaftung führt169. Er wird zur zentralen Nahtstelle 
zwischen den geschichtsphilosophischen Vorhersagen170 und den em­
pirischen Bedingungen, die dem prognostizierten Verlauf den als 
notwendig erachteten institutionellen Unterhau verleihen. Der Staat 
ist eine unenthehrliche »Kunsteinrichtung«, er ist die »Triehfeder« 
und das »Schwungrad (...), welches alles in Ordnung hält« (AA XIX, 
513 f.). Die Verwirklichung einer hürgerlichen Rechtsordnung ist, 
wie L. Siep hemerkt, somit »ein kategorischer Imperativ, und die Ge­
schichte muß also zumindest his zum Beweis des Gegenteils als 
mögliche Vorhereitung dieses Ziels hetrachtet werden«171.

Vor dem Hintergrund ist nun im Folgenden Kants Widerstands- 
verhot und die unmittelhar damit zusammenhängende Option für 
eine reformorientierte Politik zu thematisieren, um ahschließend in 
einer kritischen Auseinandersetzung mit seinem prozeduralistischen 
Reformkonzept die charakteristischen Zeitstrukturen der Rechtsleh­
re herauszustellen. Zuvor aher soll im 1. Exkurs spezifiziert werden, 
inwiefern die erörterten geschichtsphilosophischen Theoreme in 
Kants Vorstellungen üher hestimmte Konstituenzien menschlichen 
Daseins - Gehurt, Leih und Tod - ihren Niederschlag gefunden ha- 
hen. Zugleich veranschaulicht der Exkurs hesonders drastisch, mit 
welchem geradezu pathologischen Eifer Kant die Kreatürlichkeit des 
Menschen hekämpft, weil sie in ihrer unsystematisierharen Inkom- 
mensurahilität all das in sich hirgt, was seinem geschichtsphilosophi­

168 Ehenso AA XV. 2, 608; 647; 779.
169 Diese Argumentationskette hestätigt die These von Reinalter 1988: 189 (ehenso 
schon Erdmann 1970: 186): »Geschichtsphilosophie hei Kant hedeutet demnach primär 
Staatsphilosophie«.
170 Zum Terminus >Vorhersage< s. 11/361 f., Streit.
171 Siep 1995: 360. Ich hahe hereits ausgeführt, welche innertheoretischen Schwierig­
keiten sich ergehen, aus Kantischer Perspektive >Beweise des Gegenteils< üherhaupt fest­
stellen zu können.

204 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

schem Systemdenken zuwiderläuft. Dieses System erwirbt somit sei­
ne hermetische Geschlossenheit durch die umfassende Degradierung 
und Mißachtung der Leibhaftigkeit des Humanen.

1. Exkurs: Geburt, Leib und Tod bei Kant

Schon die Leiblichkeit, die die Quelle der Erzeugung mensch­
lichen Lebens ist, verstört Kants >aseptische< Begrifflichkeit 
vom Menschen. So schreibt er am 30.3.1795 mit einem deut­
lichen Unterton des Bedauerns in einem Brief an F. Schiller: »So 
ist mir nämlich die Natureinrichtung: daß alle Besaamung in 
beyden organischen Reichen zwey Geschlechter bedarf, um ihre 
Art fortzupflanzen, jederzeit als erstaunlich und wie ein Ab­
grund des Denkens für die menschliche Vernunft aufgefallen, 
weil man doch die Vorsehung hiebey nicht, als ob sie diese Ord­
nung gleichsam spielend, der Abwechslung halber, beliebt habe, 
annehmen wird, sondern Ursache hat zu glauben, daß sie nicht 
anders möglich sey« (AAXII, 11)172.

Bereitet ihm der Zeugungsakt offenbar u. a. aufgrund sei­
ner körperlich-geschlechtlichen >Krudität< schon Akzeptanzpro­
bleme, so steigern sich Kants Aversionen gegen das Phänomen 
des Todes als wesentlichem Moment der menschlichen Krea- 
türlichkeit hin zur völligen Verweigerung, es überhaupt als na­
turgegebenes Element zu betrachten. Schon früh charakterisiert 
er den Tod, d. i. die Zurückwerfung in den »Schlund des zweck­
losen Chaos der Materie« (10/416, KU), als Unregelmäßigkeit 
im Plan der Natur, die irritierend ins Auge falle (vgl. 2/944 ff., 
Träume). Ein analoger Gedanke findet sich später in der 
>Idee<-Schrift. Dort bezeichnet er es als »(b)efremdend« und 
»rätselhaft« (11/37, Idee), daß im Naturplan, der doch angelegt 
ist auf eine unendliche Progression und dem daher »die Zeitbe­
dingung nichts ist« (7/253, KpV), der Tod des Menschen über­
haupt vorkommt173. Er gelangt daher zur Einsicht, daß ange­

172 Kants diesbezüglicher Unmut hat ihre Ursache letztlich erneut in seiner Furcht vor 
unkontrollierbaren, kontingenten Prozessen. Wäre nämlich diese Natureinrichtung 
unabänderlich und alternativlos, dann würde dadurch »eine Aussicht ins Unabsehliche 
eröfnet, woraus man aber schlechterdings nichts machen kann« (AAXII, 11).
173 Kleingeld 1995: 172, betont die Ausrichtung der Kantischen Geschichtsphilosophie 
am Entwicklungsbegriff der Biologie unter Verzicht auf »die Periode der Verlang­

immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 205

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

sichts der inneren Struktur dieses Plans die anthropologische 
Beschaffenheit des Menschen sehr künstlich (11/41, Idee, 
Anm.), weil unangemessen im Hinblick auf den Auftrag der 
Natur sei174. Denn schließlich ist diese der Sinnlichkeit geschul­
dete Dimension »der Vernunft (...) in ihrem Glauben an die 
Zukunft sehr lästig« (8/793, Religion, Anm.). Auch eine Be­
merkung im 3. Abschnitt der Schrift >Streit der Fakultätem ver­
deutlicht, daß Kant den Tod aus der Perspektive intelligibler 
Vernünftigkeit nur als absurden, extravaganten Einfall der 
Schöpfung betrachten kann. Dort bezeichnet er die Sterblichkeit 
des Menschen als »demütigendsten Ausspruch, der über ein 
vernünftiges Wesen nur gefällt werden kann«. Und apodiktisch 
stellt er fest, daß man die »Ursache eines natürlichen (!) Todes 
(...) nicht anders als Krankheit nennen« (11/374, Streit) kann. 
Der Tod ist somit aus dem Kanon der das humane Leben bestim­
menden Phänomene exiliert und in das Feld der Abnormalität, 
des Jenseits der Anthropologie verbannt. Stattdessen wird »das 
intelligibele Substrat in uns« (7/225, KpV), verstanden als die 
Kreatürlichkeit und damit »den Tod überdauernde Substantiali- 
tät des Ich«175 zum Pendant der reinen Vernunft, die sich nun­
mehr als entbunden von allen als Restriktion begriffenen Leib­
momenten versteht176. Der sinnliche Mensch wird letztlich

samung, oder gar des Verfalls, auf den der Tod folgt«. Diese für Kant spezifische Form 
der Todesverdrängung mißdeutet Puder 1973: 24 ff. u. 37ff. Zur Todesverdrängung als 
gängigem Topos der Aufklärungsepoche vgl. Briese 1996: 335 f.
174 Daß in Kants Theorie u.a. die Negation des Todes Bedingung der Möglichkeit ist, 
Vernunft und Natur zur Deckung zu bringen, betont ebenfalls Galston 1975: 230f.; vgl. 
zudem Böhme/Böhme 1983: 477ff. Andernorts (11/168, Gemeinspruch) scheint Kant 
sich hingegen mit der Absurdität des Todes, d.i. die »schlecht angemessene Kürze des 
Lebens« in »Rücksicht auf die vortreffliche Ausstattung der menschlichen Natur« 
(4/692, KrV, A 827, B 855), arrangiert zu haben und hält die Uneigennützigkeit der 
Haltung, sich trotz des Todes tugendhaft zu verhalten, für besonders ehrenwert. In 
11/100, Anfang, bewertet er den Tod schließlich als sinnvolles Detail des Naturplans. 
Weitere Äußerungen Kants zum Tod finden sich in Malter 1990: 346f., 416, 445; Jach­
mann 1993:151f., 171; Wasianski 1993: 208f.
175 Schulte 1994: 45. Laut Briese 1996: 343 f. (Hervorhebung im Original, F. Z.), betreibt 
Kant hier primär keine Todesverdrängung, sondern vielmehr seine bewußte »direkte 
Suspension«, die schließlich »den Tod praktisch besiegt«.
176 Schulte 1994: 21, bemerkt, daß dieser Blickwinkel bei Kant »zur Verkürzung und 
auch Verfälschung der menschlichen Situation« führt, insofern die »sinnliche Dimen­
sion des Lebens als die des Todes erscheint, der wir durch den reinen Geist oder durch 
die reine Vernunft entkommen können sollen« (vgl. dazu weiterhin 41-63 u. 108ff.).

206 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

»ersetzt durch das reine Wesen, daß die Existenz verschluckt«177, 
oder, wie Kant in einer Anmerkung zur Religionsschrift be­
merkt, »dem Geiste nach« (8/793, Religion, Anm.) gedacht.

Diese Motive sind im Grunde rückführbar auf Kants spezi­
fisches Verständnis dessen, was menschliche Natur bedeutet und 
welche Rolle für sie der Leib, der sogenannte »Ursprung des 
Übels« (AA XV. 2, 675), spielt178. Das Physische des Lebens ist, 
so Kant, »von keiner Bedeutung, weil es nur die zufällige Ver­
bindung mit der Korperwelt betrift, welche nicht (!) unser 
natürliche Zustand ist« (AA XVII, 473). Der Körper in seiner 
Gesamtheit scheint für Kant eine derart vernachlässigbare 
Größe zu sein, daß er ihn reduziert auf eine Ansammlung von 
amputierbaren Teilen, die wiederum in keinem substantiellen 
Verhältnis zum intelligiblen Substrat stehen. Drastisch formu­
liert er in einer Vorlesung über Metaphysik: »Es kann ein 
Mensch, dem sein Leib aufgerissen worden ist, seine Eingeweide 
und alle seine inneren Theile sehen; also ist dieses Innere blos 
ein körperliches Wesen, und von dem denkenden Wesen ganz 
unterschieden. Es kann ein Mensch viele von seinen Gliedern 
verlieren, deswegen bleibt er doch, und kann sagen: Ich bin. 
Der Fuß gehöret ihm. Ist er aber abgesäget, so sieht er ihn eben­
so an, als jede andere Sache, die er nicht mehr gebrauchen kann, 
wie einen alten Stiefel, den er wegwerfen muß. Er selbst aber 
bleibt immer unverändert, und sein denkendes Ich verliert 
nichts. Es sieht also jeder leicht ein, auch durch den gemeinsten 
Verstand: daß er eine Seele habe, die vom Körper unterschieden 
ist«179. Die »körperliche Maschine«, die das Proprium des Men­
schen gefangen hält180, ist charakterisiert durch »die Grobheit

Daß Kant im Sinne der vorgenannten selektiven Perspektive meint, man müsse sich 
als Mensch qua Vernünftigkeit wesentlich als Teil einer intelligiblen Welt begreifen 
(s. 4/681, KrV, A 811, B 839), kommentiert Schulte mit dem Satz, Kant habe damit 
»ein anderes Leben erfunden« (21) als das, was Menschen führen.
177 Adorno 1992:119.
178 Daß Kant das menschliche Dasein primär als intellektuelles begreift, bezeugt er in­
direkt auch, wenn er Leben als »Vermögen eines Wesens, seinen Vorstellungen gemäß 
zu handeln« (8/315, MS; vgl. ferner 7/114, KpV, Anm. u. sehr klar 2/934, Träume, 
Anm.), definiert.
179 I. Kant: Vorlesungen über die Metaphysik, Darmstadt 1975, 132 f., zit. n. Schulte
1994: 41.
180 S. auch AA XV. 2, 619. Zur Maschinenmetapher bei Kant vgl. grundsätzlich Sutter 
1988:163-216; zur Identifizierung von Organismus und Maschine vor allem in der KU

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 207

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

der Materie« und deshalb zugleich »die Ursache der Hindernis­
se«, die »die menschliche Natur in einer so tiefen Erniedrigung 
halten« (1/383, Natur)181. Geburt und Tod sind »Anfang und 
Ende eines auftrittes, in dem nur die moralitaet erheblich ist«. 
Das irdische Leben gehört »blos zu dem flüchtigen Zustande«, 
daß »nach seiner kurzen Dauer allen Werth verliert. Daher 
müssen wir dieses Leben gringe schätzen«. Es ist bloß »eine 
Kleinigkeit« (AA XVII, 473). Folglich ist es »der Vernunft güns­
tiger«, wenn sie sich von der Idee des »Materialism der Persön­
lichkeit des Menschen« verabschiedet und an seine Stelle »die 
Hypothese des Spiritualismus vernünftiger Weltwesen treten 
läßt, wo der Körper tot in der Erde bleiben, und doch dieselbe 
Person lebend da sein« (8/793 f., Religion, Anm.) kann. Auf die­
se Weise entledigt sich Kant der für ihn unerträglichen Vorstel­
lung, es gäbe einen notwendigen Zusammenhang zwischen dem 
denkenden Substrat im Menschen und dem aus bloßer »Kalk­
erde« bestehenden Körper, die ihn gar dazu zwingen würde, die­
sen »gewissen Klumpen() Materie« bis »in Ewigkeit mit zu 
schleppen« (8/794, Religion, Anm.). Daran aber kann die Ver­
nunft (!), wie er in dieser Anmerkung weiter betont, unmöglich 
ein Interesse haben.

Kants Abneigung gegen den Leib, den er unverkennbar »im

und dem Opus postumum 194ff.; vgl. zudem Böhme/Böhme 1983: 335 ff. Es mag ange­
sichts dieser leibfeindlichen Einstellung zunächst verwundern, wenn ein enger Freund 
Kants feststellt: »Es hat vielleicht nie ein Mensch gelebt, der eine genauere Aufmerk­
samkeit auf seinen Körper und auf alles, was diesen betrifft, angewandt hat als Kant« 
(Jachmann 1993: 171). Die geradezu besessene Hinwendung zum Leib (s. Jachmann 
1993: 164ff.) entspringt jedoch zum einen Beweggründen, die letztlich wohl nur psy­
chologischen Deutungen zugänglich ist. Zum anderen entspricht sie auf einer anderen 
Ebene genau der dokumentierten Haltung, die den Leib ausschließlich als funktionale 
Apparatur und damit als Objekt der wissenschaftlichen Neugierde betrachtet. Jachmann 
schreibt: Kant »sah mit kaltem Beobachtungsgeiste den Experimenten zu, welche die 
Natur mit seinem körperlichen Organ anstellte« (171). Und er konstatiert, daß jener 
sich lebhaft freute »über sein glückliches Experimentieren mit seinem Körper und (er, 
F. Z.) setzte großen Wert in das Kunststück, was er in Erhaltung seiner Kräfte und 
Gesundheit an sich machte. Man muß doch sehen, sagte er bisweilen, wie lange das 
Zeug hält«.
181 Vgl. unter dem Blickwinkel auch 7/300f., KpV; 8/568ff., MS; 8/793f., Religion, 
Anm.; 11/327f., Streit; s. zudem Antonopoulos 1991: 482 ff. Auch wenn Kant sagt, er 
wolle nicht behaupten, das Gesagte entspreche der Wahrheit, findet man in der KrV 
einen längeren Absatz, der zahlreiche Elemente der Kantischen Position aufgreift; vgl. 
4/658ff., KrV, A 778, B 806ff. Für diesen Hinweis danke ich Ch. Zeuch.

208 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3 Kants Geschichtsphilosophie

Leben nie recht lieb gewonnen hat« (8/794, Religion, Anm.), 
geht sogar so weit, Hunger- und Durstempfindungen »für ein 
krankhaftes Gefühl« zu halten. Dieser lästigen Beeinträchtigun­
gen entledigt man sich »durch einen festen Vorsatz«, so daß man 
»Meister werden kann« über sie und damit letzten Endes »nicht 
mehr verspürt« (11/385, Streit)182. Es entbehrt nicht einer ge­
wissen makabren Ironie, daß Kants eigener Tod durch Austrock­
nung eingetreten ist183 - der Kampf gegen die als einengend 
empfundenen Bedingungen der eigenen Leiblichkeit hat in letz­
ter Konsequenz die Selbstzerstörung zur Folge. Ist der Mensch, 
etwa durch die Gebrechlichkeiten des Alters, bloß noch in der 
Lage, sein Leben »nur in einer niedrigen Stufe (als vegitierendes 
Wesen) zu leben (...), nämlich essen, gehen und schlafen zu 
können«, dann ist seine Existenz überflüssig, weil er zur Gat­
tungsvervollkommnung nichts mehr beitragen kann. Sein Tod 
wird wünschenswert. Kant schreibt: »Dahin führt die Kunst, das 
menschliche Leben zu verlängern: daß man endlich unter den 
Lebenden nur so geduldet wird, welches eben nicht die ergötz­
lichste Lage ist. Hieran aber habe ich selber schuld. Denn war­
um will ich auch der hinanstrebenden jüngeren Welt nicht Platz 
machen, und, um zu leben, mir den gewohnten Genuß des Le­
bens schmälern: warum ein schwächliches Leben durch Entsa­
gungen in ungewöhnliche Länge ziehen, die Sterbelisten, in de­
nen doch auf den Zuschnitt der von Natur Schwächeren, und 
ihre mutmaßliche Lebensdauer mit gerechnet ist, durch mein 
Beispiel in Verwirrung bringen, und das alles, was man sonst 
Schicksal nannte (dem man sich demütig und andächtig unter­
warf), dem eigenen festen Vorsatze unterwerfen« (11/391, 
Streit)184.

Zwar verabscheue jeder Mensch den Tod, »aber das Gemei-

182 Insofern ist es konsequent, daß Kant, wie bereits erwähnt, das klaglose Ertragen 
körperlichen Schmerzes fordert und das Leiden an einem solchen Zustand für »weich­
lich oder thörigt« (AAXVII, 474) hält.
183 S. Wasianski 1993: 270. Es fügt sich in das zuvor gezeichnete Bild, daß Kants enger 
Freund und Biograph Jachmann Kants Tod als die »Trennung von seinem körperlichen 
Organ« oder als »gänzliche Auflösung seiner körperlichen Hülle« (Jachmann 1993: 
178f.) beschreibt.
184 In den Vorarbeiten zu dieser Schrift bezeichnet Kant das Alter, zumal, wenn es von 
Krankheiten, d.i. Dasein ohne Nutzenvorteil für das Geschlecht, begleitet wird, als 
»eine große Sünde, die daher auch unerläßlich mit dem Tode bestraft wird« (AA XXIII, 
463).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 209

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

ne Wesen, welches sich erhalten will, hat doch Ursach, der ein­
zelnen Tod zu wünschen«, so daß »das besondere Übel« gemäß 
der bereits hinlänglich erörterten Gedankenfigur »ein Gut im 
Ganzen« (AA XV. 2, 611) wird.

2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

Um die Begründungsfigur für das Verbot eines rechtmäßigen Wider­
standes gegen die Obrigkeit185 in ihrer Genese transparent zu ma­
chen, ist es hilfreich, sich nochmals die wesentlichen Merkmale des 
Kantischen Naturzustandtheorems186 zu vergegenwärtigen.

Kant konzipiert den status naturalis als bloße Idee ohne jede 
Absicht auf die korrekte Nachzeichnung historischer Prozesse. Er 
stellt eine rechtstheoretische Konstruktion dar, die den Anspruch er­
hebt, frei von allen empirischen und anthropologischen Setzungen187 
aus der Analyse des Rechts unter vorstaatlichen Bedingungen die 
Notwendigkeit der Herbeiführung bürgerlicher Zustände mittels 
Unterwerfung aller unter zwangsbewehrte öffentliche Gesetze zu be- 
gründen188. Kants Naturzustandstheorem ist ein bloßes Gedanken­

185 Im weiteren werde ich auf eine Unterscheidung zwischen dem Widerstands- und 
Revolutionsverbot verzichten, da Kant selber nicht generell die beiden Ebenen trennt, 
was im wesentlichen daher rührt, daß die jeweiligen Begründungen im Kern koinzidie- 
ren.
186 Zur Funktion des Naturzustands in Kants Rechtsphilosophie s., trotz einiger Mängel 
bei der Interpretation der MS, Harzer 1994: 81-111. Außerdem Ritter 1971: 136-54; 
Hofmann 1982: 24ff.; Brakemeier 1985:14-30; Diesselhorst 1988: 55-79; Römpp 1988; 
Herb/Ludwig 1993: 292 ff.; Kersting 1994:185 ff.
187 Daß Kant dem Anspruch nicht genügt, habe ich bereits im 1. Kapitel zu demonstrie­
ren versucht. S. dazu auch Zotta 1994: 21 ff.
188 Herb/Ludwig 1993: 295, meinen hingegen, das Naturzustandstheorem habe eine 
weitaus geringere Bedeutung bei der Begründung des Übergangs zum status civilis 
und werde begründungstechnisch durch eine privatrechtlich fundierte, am äußeren 
Mein und Dein orientierte Argumentationsfigur ersetzt (s. 307, Anm. 54). Meines Er­
achtens überzeugt diese Rekonstruktion des Kantischen Gedankengangs nicht, weil die 
Autoren irritierenderweise die Eigentumstheorie von der Naturzustandslehre abkop­
peln und so den Eindruck erwecken, es gäbe keine systematisch notwendige Beziehung 
zwischen ihnen (s. 307ff.). Es macht keinen Sinn, ein privatrechtliches gegen ein natur­
zustandstheoretisches Modell bei der Begründung des >exeundum est e statu naturalic 
gegeneinander auszuspielen. Das Privatrecht in der MS ist vorstaatliche Theoriebil­
dung, d.i. Recht im Naturzustand, und im Mittelpunkt dieses Rechts befindet sich die 
Lehre vom äußeren Mein und Dein.

210 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

experiment, das die Aufgabe zu lösen sucht, die Realisationsbedin­
gungen der bereits erwähnten Definition des Rechts189 zu bestim­
men. Wodurch nun ist dieser status naturalis charakterisiert?

Für Kant ist er ein latenter Kriegszustand190, weil er, selbst wenn 
er nur von Engeln bevölkert würde, strukturell anarchisch, oder, wie 
Kant formuliert, mit dem Makel der »Regierungslosigkeit« (11/299, 
Streit, Anm.) behaftet ist191. Das Fehlen eines Gewaltmonopols, das 
im Streitfall, und sei er nur hypothetisch anzunehmen192, allein in 
der Lage wäre, den Konflikt rechtsförmig einer Lösung zuzuführen, 
macht den Naturzustand, »in dem jedermann wider jedermann 
beständig gerüstet sein muß« (8/756, Religion, Anm.), zu einem Ge­
bilde »völliger Gesetzlosigkeit« (11/158, Gemeinspruch). Er ist, 
schreibt Kant, »der Zustand der Anarchie mit all ihren Greueln« 
(11/159, Gemeinspruch, Anm.). Im Kontext der Kantischen Rechts­
lehre nimmt der status naturalis »die summum-malum-Funktion«193 
ein, weil die Form des Zusammenlebens in diesem Zustand der völli­
gen Negation jeder Vorstellung von Recht gleichkommt.

Insofern ist es ein unbedingtes Vernunftgebot, dieses anarchi­
sche Gebilde zu verlassen und eine Vergesellschaftungsstruktur zu 
finden, in der die Rechtsförmigkeit des Zusammenlebens erst gesi­
chert werden kann. Kants Naturzustand ist (das unterscheidet ihn

189 »Das Recht ist also der Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür des einen 
mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen 
vereinigt werden kann« (8/337, MS).
190 »Im Zustande des Friedens bin ich sicher durch mein Recht. Im natürlichen durch 
nichts als meine Gewalt; ich muß iederzeit in der Kriegsrüstung seyn, bin jederzeit 
bedroht durch andere; also ist dieses ein Zustand des Krieges« (AA XIX, 476). Inwiefern 
in diese Bestimmung des Naturzustandes unausgewiesen mittels der rechtstheoreti­
schen Figur des Eigentümers subtile anthropologische Voraussetzungen integriert wur­
den, habe ich im 1. Kapitel diskutiert.
191 In dem Sinne definiert Kant sehr klar den status naturalis als Kriegszustand. »Der 
Zustand, wenn iedermann nur nach seinem eigenen Urtheil und durch eigne Gewalt 
sein vermeintlich recht Sucht, ist der status belli« (AA XIX, 476).
192 Daß die Beschreibung des status naturalis als status belli in völliger Unabhängigkeit 
von tatsächlichen Konflikten erfolgt, erhellt eindrücklich eine weitere rechtsphilosophi­
sche Reflexion. »Ich bin von andern Menschen, die im natürlichen Zustande sind, laesus 
per statum. Denn ich habe keine Sicherheit und das Eigentum ist immer in Gefahr« (AA 
XIX, 476/77). Das betonen auch Herb/Ludwig 1993: 304: »Der Naturzustand ist für 
Kant allein ein rechtlicher Notstand, nicht aber auch, wie für Hobbes, ein zivilisatori­
scher Tiefstand«.
193 Kersting 1993: 483.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 211

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

z. B. wesentlich von Hohhes' Vorstellungen194) - und das ist bedeut­
sam für sein Verständnis des staatlichen Gewaltmonopols - trotz der 
status helli-Bewertung primär kein status »iniustus«, sondern ein 
»status iustitia vacuus« (8/430, MS)195. Ähnlich wie Locke betrachtet 
Kant den Naturzustand als Gesellschaft mit gültigen privatrecht­
lichen Strukturen, die jedoch aufgrund der mangelnden Rechts­
sicherheit als Vereinigung »in Erwartung« (8/366, MS) des staatli­
chen Gewaltmonopols heschreihhar ist.

2.4.1 Das unbedingte Verbot aktiven Widerstands

Da Kant den bürgerlichen Rechtsstaat strukturell aus den Mangel­
erscheinungen des Naturzustandes erwachsen läßt, kann man seine 
Staatstheorie als Idee eines Nicht-Naturzustandes lesen. Zentrales 
Merkmal des status naturalis war, wie erwähnt, das Fehlen einer ver­
nunftrechtlichen Instanz zur Lösung von Konfliktsituationen. Also 
ist der hürgerliche Rechtsstaat wesentlich durch das Vorhandensein 
einer »mit Macht begleiteten Gesetzgebung« (8/366, MS) gekenn­
zeichnet, die in der Lage ist, die Befolgung von vernünftigen Geset­
zen im Notfall durch Zwangsmaßnahmen erwirken zu können. Aus­
gehend von diesem Gedankengang erschließt es sich von selbst, wieso 
Kant keinen rechtmäßigen Widerstand gegen die Staatsgewalt akzep­
tieren kann196. Aus dem Begriff des Gewaltmonopols folgt schon ana­
lytisch die Unmöglichkeit einer durch die Verfassung garantierten 
Befugnis zum Widerstand197 * * * 201. Für Kant liegt das Prinzip der »Macht-

194 Zu Hobbes' Naturzustandstheorie vgl. u. a. Macpherson 1973: 30-61; Diesselhorst 
1988: 3-54; Kersting 1994: 64-83; Harzer 1994:19-79.
195 In einer Reflexion findet sich dementsprechend: »Der status naturalis ist der Zustand 
der (...) Freyheit ohne Rechtszwang« (AAXIX, 477). S. dazu auch Hofmann 1982: 25.
196 Über die Genese der Kantischen Widerstandstheorie informieren u.a. Ritter 1971: 
304ff.; Berkemann 1972; Burg 1974: 201ff.
197 Unruh 1993: 199ff.; Nagler 1991: 45-64 und Deggau 1983: 268-73, geben eine
Übersicht über die diversen Argumente gegen das Recht auf Widerstand und ihre
rechtstheoretische Genese, in deren Mittelpunkt aber ohne Zweifel die Frage des >Quis 
judicabitc steht. Die gründlichste Studie zur Widerstandslehre stammt von Berkemann 
1972. Gerade weil er seine erschöpfende Analyse der Argumentation in den Druck­
schriften und im handschriftlichen Nachlaß darauf beschränkte, die in der Tat vor­
handenen »staatsrechtlich theoretische(n) Schwächen« (Berkemann 1972: 235) des 
Widerstandsverbots herauszuarbeiten, gelangt er beim Versuch, Kants Haltung nach­
zuvollziehen, letztlich nur zu psychologisierenden Deutungsmustern. Es ist »(j)ener 
ungreifbare Rest der Irrationalität jeder Person«, der den »Niveauverlust« (232, s. auch
201 ff.; ähnlich auch Burg 1974: 208f.) in Kants Auseinandersetzung mit der Wider-

212 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

Vollkommenheit« schon »a priori in der Idee einer Staatsverfassung 
überhaupt« (8/498 f., MS), so daß zwingend daraus folgt: »Es ist kei­
ne Möglichkeit, sich eine Constitution zu denken, worin das Volk 
gesetzmäßig ein Recht bekäme, den Souverain zu beurteilen, zu rich­
ten und ihn abzusetzen, ja auch nur ihn im Mindesten einzuschrän­
ken. Denn da mußten sie auch dazu eine Gewalt haben, und da nur 
ein Souverain seyn kann, so wäre der erstere nicht souverain« (AA 
XIX, 575).

Wer über das Recht auf Ausrufung des Ausnahmezustandes 
herrscht, ist für Kant die »unwiderstehliche Obergewalt« (11/246, 
Frieden), der Souverän. Die vernunftrechtliche Notwendigkeit, den 
Naturzustand zu verlassen, setzt auch die rechtsförmige Autorisie- 
rung zum Widerstand außer Kraft198. Der rechtliche Zustand ver­
langt eine irresistible »Allgewalt« (AA XIX, 593), jede auch nur for­
male Relativierung der »heilige(n) Pflicht« (AA XIX, 513) zum 
unbedingten Gehorsam ist gleichbedeutend mit dem Rückfall in die 
Anarchie. >Quis judicabit<, also die Frage, »wer denn in diesem Streit 
zwischen Volk und Souverän Richter sein sollte« (8/440, MS) und 
entscheiden kann, »auf wessen Seite das Recht sei« (11/156, Gemein­
spruch), wird zum neuralgischen Punkt der gesamten Konstruktion.

Kant löst das Problem auf formale Weise. Die Zubilligung eines 
Rechtes auf Widerstand würde zwangsläufig in den anarchischen Re­
greß einer ewig unentscheidbaren, aporetischen Pattsituation mün­
den, die nur durch die Einführung eines »Oberhaupt(es) über dem * 198

standsfrage bedingt. Damit versperrt sich der Autor jedoch z.B. den Blick für die 
Interferenzen zwischen Kants Behandlung der Widerstandsfrage und seinen geschichts­
philosophischen Ausführungen (vgl. 234), die es prima facie ermöglichen, dem Wider­
standsverbot durch Einordnung in die geschichtsphilosophisch geprägte Zukunftsper­
spektive die apodiktische Härte zu nehmen - ohne daß damit die Theorie an dem 
Punkt akzeptabler würde.
198 Dieses formal-vernunftrechtliche Argument verdeutlicht nochmals, warum der 
Staatsvertrag in Kants Rechtsdenken keine wirkliche Vereinbarung zwischen Souverän 
und Untertanen ist (»nicht als Faktum«), sondern eine als regulative Idee konzipierte, 
»nur als Vernunftprinzip der Bewertung aller öffentlichen rechtlichen Verfassung« 
(11/159, Gemeinspruch) zu betrachtende Vernunftsurkunde, die dem obersten Befehls­
haber keine justitiablen Bindungsverpflichtungen auferlegt (vgl. dazu z.B. AA XIX, 
583). Deshalb ist mittels Rekurs auf etwaige Verstöße gegen den Inhalt des Sozialkon­
trakts kein Widerstand der Bürger legitimierbar. »Zwischen dem Souverain und dem 
Volk findet kein pactum statt, welches eine Bedingung enthielte, deren Nichthaltung 
einen theil berechtigte, dasselbe aufzuheben. Denn in der Überlassung der Allgewalt 
ist schon die renunciation auf alle Befugnisse der Wiedersetzung enthalten« (AA XIX, 
593).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 213

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Oberhaupte« aufzuheben wäre, »welches zwischen diesem und dem 
Volk entschiede; welches sich widerspricht« (11/156, Gemeinspruch), 
weil die Widerstandsbefugnis des Volkes erneut den Status des omni­
potenten Oberhauptes unterlaufen würde. Also kann das Souveräni­
tätsvakuum nur durch die vernunftrechtlich geforderte Installation 
einer unwiderstehlichen Rechtsentscheidungsinstanz gefüllt werden, 
was allein mittels Eliminierung eines Widerstandsrechts erfolgen 
kann. Das ist der Hintergrund, vor dem Kant sagen kann: »Der Herr­
scher im Staat hat gegen den Untertan lauter Rechte und keine 
(Zwangs-) Pflichten« (8/438, MS) und für das Volk ist »nichts zu tun, 
als zu gehorchen« (11/154, Gemeinspruch).

Schon unter formalen Gesichtspunkten ist es allerdings fraglich, 
ob Kants Modell tatsächlich eine Lösung der antinomischen Macht­
konstellation des Naturzustandes sein kann, oder ob er nicht viel­
mehr, wie H. Mandt zu Bedenken gibt, »in der Frage des Wider­
standsrechts >den Knoten zerhauem (habe, F. Z.) statt ihn zu 
lösen«1". Kant unterbindet den infiniten Regreß, den das Fehlen 
eines Machtmonopols in der Anarchie evoziert, indem er abrupt eine 
oberste Entscheidungsinstanz installiert und vernunftrechtlich sank­
tioniert. Ihre Legitimität beruht jedoch nicht auf einer der Natur­
zustandsbeschreibung immanenten Logik - was auch nicht möglich 
ist, da der beschriebene Regreß per definitionem keiner intrinsischen 
Aufhebung zuführbar ist. Somit löst Kant aber mit seiner Generali­
sierung des Widerstandsverbotes das Problem des Souveränitäts­
vakuums im Naturzustand nicht wirklich. Er transformiert den Kon­
fliktgehalt in einen neuen, nicht minder problematischen Dualismus. 
Die dogmatische Setzung einer unwiderstehlichen obersten Gewalt 
durch die Negation des Widerstandsrechts läßt nun nämlich »das 
Problem zurück, wie das faktisch Gültige auf rechtlichem Wege in 
Übereinstimmung mit dem Normativen gebracht werden kann«199 200. 
Kants >Aufhebung< des Anarchiedilemmas mündet also erneut in 
einem Dilemma. Die Lösung eines Konfliktes zwischen faktischer 
Macht und naturrechtlich-normativen Ansprüchen der Untertanen

199 Mandt 1976: 314. Ebendas hatte auch schon der Kant-Schüler J. A. Bergk verbittert 
angemerkt (s. Garber 1980: 266).
200 Burg 1974: 196. S. auch Köhler 1973: 42; Linares 1975: 139; Mandt 1976: 313; Fet- 
scher 1976: 283. In der neoliberalen Wirtschaftstheorie findet sich eine augenfällig 
Kant-analog begründete und ebenso problematische Option für die Notwendigkeit der 
absoluten Staatsgewalt, s. dazu Hinkelammert 1994:126 ff.

214 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

ist im Kantischen Modell nicht formulierbar201 - es sei denn, man 
betrachtet die uneingeschränkte Gehorsamspflicht des Volkes, die 
im Extremfall, wie im noch folgenden 2. Exkurs in extenso diskutiert, 
zu »ethisch und politisch unannehmbaren Konsequenzen () führt«202, 
tatsächlich als zufriedenstellende Antwort.

Da in Kants Theorie die Form und eben nicht die Qualität der 
Vergesellschaftung zum Maßstab für die Beurteilung wird203 und so­
mit der status naturalis aufgrund seiner genuin anarchischen Struk­
tur die schlimmste aller vorstellbaren Vergesellschaftungsformen ist, 
ist für Kant innerhalb des einmal gebildeten Staatsgefüges keine 
Realität denkbar, die den status naturalis an Rechtlosigkeit übertrifft. 
Deshalb kann er schreiben, es sei falsch, »einen fehlerhaft und rechts­
widrig eingerichteten Staat durch Revolution umformen zu wollen 
bei welcher gewaltsamen Operation derselbe gänzlich in Anarchie 
aufgelöset zu werden Gefahr läuft«, so daß es »für den Untertan 
Pflicht ist, sie so lange beharren zu lassen bis die Herrschergewalt 
sich selbst allmählich zu Reformen durch die Natur der Sachen und 
die Vorstellungen der Untertanen bewegen wird« (11/230, Frieden, 
Anm.)204. Reform, verstanden als allein legitime »Praxis des Staats­
rechts« (AA XXIII, 163), ist somit der einzig rechtskonforme Weg, 
um gesellschaftliche Realitäten im Hinblick auf den Endzweck der 
Geschichte, eine »nach Rechtsgesetzen beste() Verfassung« (11/233, 
Frieden) zu verändern205.

201 S. dazu die richtigen Einwände von Berkemann 1972:106 ff.
202 Vuillemin 1991: 45. Es wird im weiteren Verlauf der Arbeit zu zeigen sein, daß die 
Einfügung dieses letztgenannten Dilemmas in eine geschichtsphilosophische Perspekti- 
vierung in Kants Sicht tatsächlich systematisch notwendiger Bestandteil eines umfas­
senderen Lösungsversuches ist, der allerdings ebenfalls nicht überzeugt.
203 »Der Souverain mag seyn, welcher er wolle, so ist es nicht die Materie sondern die 
Form des Willens (...), was Recht oder Unrecht ist« (AA XIX, 480).
204 Im gleichen Tenor AA XIX, 591 u. 11/156, Gemeinspruch.
205 Zudem ist die Reformpflicht auch dem bereits mehrfach behandelten systemima- 
nenten Kontingenzbewältigungsimperativ geschuldet. Eine andere Form der Praxis 
würde nämlich eine gute Verfassung »nur durch blinden Zufall zu Stande kommen« 
(8/498, MS) lassen. Weitere Thematisierungen der Reformoption finden sich u.a. in 
8/441 u. 479, MS; 11/54f., Aufklärung; 11/207f. u. 234, Frieden, Anm.; 11/366f., Streit. 
Der Versuch von Maus 1992, in Kants Rechtsidee eine Gleichrangigkeit von Revolution 
und Reform zu verankern (119) und die Option für reformorientierte Politik »rein 
pragmatischen Erwägungen« (118) entwachsen und mit Blick auf Preußen gar durch 
den geostrategischen »Hinweis auf die geographische Mittellage« (119) begründet zu 
sehen, geht, um einen Ausspruch der Autorin aufzunehmen, »um Lichtjahre an Kants 
wirklicher Auffassung vorbei« (113). Maus mißachtet den geltungstheoretischen und

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 215

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Im weiteren Verlauf sollen die eingangs dieses Kapitels bereits 
erwähnten und danach wiederholt angedeuteten subkutanen Zeit­
strukturen der Kantischen Rechtslehre durch die Konfrontation ihrer 
zuvor herausgearbeiteten Kategorien >Reform<, >Revolution<, >Indi- 
viduum< und >Gattung< in zwei Annäherungsversuchen explizit ge­
macht werden. Zuvor jedoch möchte ich in dem schon angekündigten 
Exkurs die äußerst problematischen Implikationen des Widerstands­
verbots vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus diskutieren.

2. Exkurs: Extremismus der Mäßigung, oder: Widerstand und 
Despotismus. Ein Anwendungsfall für Kants Geschichtsphi­
losophie

»To threaten a man with persecution unless he submits to a life in 
which he exercises no choices of his goals; to block before him every 
door but one, no matter how noble the prospect upon which he opens, 
or how benevolent the motives of those who arrange this, is to sin 
against the truth that he is a man, a being with a life of his own to live« 
(Berlin 1969:127).

Kants Negation eines Widerstandsrechts des Volkes gegen ty­
rannische Herrschaft206 hat in der Literatur wiederholt die Frage 
aufgeworfen, ob dieses Verbot auch unter der Nazidiktatur

handlungskonstituierenden Status der Geschichtsphilosophie ebenso, wie sie der Vor­
stellung einer von Naturabsicht, natur- und menschenbedingten Antagonismen und 
Vorsehung strukturierten Geschichtsverlauf keine angemessene Beachtung schenkt 
und die vernunfttheoretischen Argumente für die Reformoption und gegen die Revolu­
tion durchgängig unterschätzt. In letzter Konsequenz muß der Interpretin rätselhaft 
bleiben, warum Kant überhaupt entsprechende theoretische Anstrengungen unternom­
men hat, wenn sein Verhältnis zu Reform und Revolution derart simpel zu erklären ist, 
wie Maus insinuiert. Die theoretischen und zeitgeschichtlichen Hintergründe von Kants 
>reformkonservativen Konzept< erläutern anschaulich Fetscher 1971 u. Brandt 1982a: 
249 ff.
206 Gerhardt 1995a: 179, Anm. 39 (Hervorhebung im Original, F. Z.), meint, Kant habe 
sich über ein verfassungsrechtlich abgesichertes Widerstandsrecht »nicht geäußert« und 
»nur das Recht auf Revolution bestritten«. In seine Rechtsauffassung sei jedoch »ohne 
Widerspruch« ein »(begrenztes) Recht auf Widerstand« integrierbar, verstanden als 
»Abwehr verfassungswidriger Akte«. Nach Lektüre der einschlägigen Passagen im 
Werk Kants muß ein solcher Leseeindruck erstaunen. Die folgenden Ausführungen 
werden zeigen, daß Kant unter keinen Umständen ein aktives, von der Verfassung ga­
rantiertes Widerstandsrecht anerkennt, ausdrücklich (!) auch nicht im Falle des Verfas­
sungsbruchs. Für ihn ist schon der Wunsch nach einer Verfassungsänderung hochgradig

216 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

wirksam gewesen wäre und ob damit z.B. die nationalkonser­
vativen Widerständler des 20. Juli 1944 aus Kantischer Sicht zu 
verurteilen seien207. W. Kerstings Hinweis, es sei »müßig, Kants 
Widerstandslehre auf den Hintergrund des Hitlerstaates zu pro­
jizieren«, weil die geschichtlichen Erfahrungen, die seine Hal­
tung reflektierten, »der aufgeklärte Wohlfahrtsabsolutismus 
der heimischen Fürstenstaaten und zum anderen die französi­
sche Revolution«208 seien, geht am Geltungsanspruch der ver­
nunftrechtlichen Begründung des Widerstandsverbots vorbei. 
Kants mit apriorischer Dignität vorgetragenen Argumente ba­
sieren nicht auf historischen, sondern ausschließlich auf grund­
sätzlichen Überlegungen, die unabhängig von gegebenen Kon­
texten Relevanz reklamieren209.

Die Konfrontation dieses prinzipientreuen Verbots mit den 
Verhältnissen im Nationalsozialismus hat Kant den Vorwurf 
eingetragen, er habe Obrigkeitsgesinnung und Kadavergehor­
sam gefördert und somit indirekt das intellektuelle und mora­
lische Versagen der Deutschen im 3. Reich vorbereitet210. Gegen 
diese Kritik ist er wiederholt und auf unterschiedliche Weise in 
Schutz genommen worden. Ich möchte im Folgenden die gän­
gigsten zur Verteidigung vorgebrachten Argumentationsstrate­

verwerflich (vgl. 10/358, Streit, Anm.), so daß, ausgehend von dieser Einschätzung, 
sowohl ein Widerstands- als auch ein Revolutionsrecht konsequenterweise diesem Ver­
dikt zum Opfer fallen. Wie Gerhardt zu der Einsicht gelangt, Kant habe zu einem recht­
lich garantierten Widerstandsrecht nichts gesagt, bleibt allerdings rätselhaft, zumal er 
an anderer Stelle feststellt, dieser habe aus seinem Revolutionsverbot »ein Verbot des 
Widerstandsrechts ab(ge)leitet« (Gerhardt 1988: 47; vgl. auch 25 u. 36).
207 Das Kantische Widerstandsverbot thematisieren u.a. vor dem Hintergrund der Na­
zidiktatur z.B. Murphy 1970: 136f.; Atwell 1971: 435f.; Berkemann 1972: 110; Ger- 
hardt/Kaulbach 1979: 94f.; Scheffel 1982: 212, Anm. 10, 214 f., Anm. 20, 217, Anm. 29; 
Losurdo 1983: 34; Schmidt 1985: 315 f.; Dreier 1986: 27 f.; Wetzel 1987:139 ff.; Kersting 
1988: 129 f., 1988a: 169, 1992: 163, 1993: 488 ff.; van der Linden 1988: 184f.; Kriele 
1988: 136 ff.; Burg 1988: 23; Reiss 1989: 301f.; Mulholland 1990: 385; Nagler 1991: 63, 
Anm. 70; Rückert 1991:183 f.; Vuillemin 1991: 46f.; Silber 1991; Cavallar 1992: 423ff., 
1992a: 275; Maus 1992:112f.; Unruh 1993: 208; Arntzen 1996: 422.
208 Kersting 1993:490, Anm. 253; s. ders. 1988:130; ebenso Losurdo 1983: 24 ff.; Wetzel 
1987: 139; kritisch dazu Westphal 1993: 277 f.
209 Das bestätigt auch Höffe 1992: 232.
210 Kersting 1993: 489f., Anm. 253, dokumentiert die entsprechenden Thesen in der 
Literatur. Cavallar 1992: 423 f., verweist auf Autoren, die vergleichbare Urteile formu­
lieren, ebenso Losurdo 1983: 22. S. auch Wetzel 1987: 125, Anm. 2. Insofern ist die 
Anmerkung von Dreier 1981a: 316: »zu keiner Zeit stand der Kantianismus unter Tota­
litarismusverdacht«, nicht zutreffend.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 217

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

gien im Hinblick auf ihren Rückhalt in der Kantischen Theorie 
überprüfen.

Es ist zweifellos richtig, daß Kants rechtstheoretisches 
Werk nicht zur Affirmation von Despotien und Diktaturen die­
nen kann. Insofern wäre es unsinnig, seine Philosophie im Sinne 
einer Präfiguration faschistischer Ideologien zu lesen211. Die zu 
erörternde Frage hat jedoch einen anderen Schwerpunkt. Kann 
eine oppositionelle Bewegung ihre gegebenenfalls militanten 
Handlungen unter einem derartigem Regime durch Rückgriff 
auf Kants Lehre rechtfertigen?

Diejenigen Kommentatoren, die eine solche Legitimation 
aus seinen Ausführungen herauslesen, setzen das unbedingte 
Widerstandsverbot außer Kraft, indem sie, etwa am Beispiel 
der Akteure des 20. Juli zeigen, daß deren Taten gar nicht von 
diesem Verdikt erfaßt werden. Insofern die nationalsozialisti­
sche Herrschaft nicht einmal als pervertierter Rechtsstaat, son­
dern nur noch als Rückfall in den vorstaatlichen Naturzustand 
zu erfassen sei, finde das Kantische Verbot keine Anwendung. 
Im status naturalis erübrige sich die Frage nach der Rechtmäßig­
keit des Widerstands, da er »gegenüber der Billigung oder Miß­
billigung eines Widerstandsrechts indifferent ist«212. In dieser 
Sicht sind die Vorbereitung und Durchführung des Attentats 
auf Hitler nicht als militante Oppositionshandlung gegen die 
staatliche Obergewalt, sondern vielmehr als Versuch der Been­
digung eines rechtlosen Naturzustandes zu verstehen - ein Un­

211 S. dazu Silber 1991: 192 f. u. 194, Anm. 27. Und dies gilt, obwohl Kants Werk nicht 
arm an rassistischen, antisemitischen und auch sexistischen Elementen ist. Über seine 
frauenfeindliche Haltung informieren Mendus 1992; Unruh 1993: 147ff. (mit Verweis 
auf eine einschlägige Monographie zur Geschlechterdifferenz bei Kant von U. P. Jauch); 
Kleingeld 1995: 32-35; vor dem Hintergrund der MS Marcil 1995; allgemeiner im Kon­
text der Aufklärung Weigel 1987; Frevert 1988, insb. 20 ff.; vgl. auch AA XV. 2, 555-84. 
Zu Kants zumindest grob verzeichnender und in der Tradition des christlichen Antise­
mitismus stehenden Charakterisierung des Judentums s. Kleingeld 1995: 201 f.; zudem 
AA XXIII, 440f. In der Anthropologie-Schrift erörtert und bekräftigt er das altbekannte 
Vorurteil, Juden, »eine Nation von lauter Kaufleuten«, seien »durch ihren Wuchergeist 
(...) in den nicht unbegründeten Ruf des Betruges gekommen« (12/517f., Anthropolo­
gie, Anm.). Kants Rassismus (insb. mit Blick auf dunkelhäutige Menschen) und Europa- 
zentrizität erhellen Sutter 1989 u. Serequeberhan 1996. In dem letztgenannten Text 
finden sich weitere einschlägige Literaturhinweise (351, Anm. 5).
212 Sandermann 1989: 322.

218 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

terfangen, das Kant unter ausdrücklicher Billigung der damit 
einhergehenden Gewalt explizit rechtfertigt213.

Die Schwierigkeit dieser Deutung214 beruht darauf, daß 
Kants Rechtslehre keine Anknüpfungspunkte dafür bietet, den

213 S. 8/430, MS; 11/203, Frieden, Anm. Für Kant ist sogar »der Krieg in dieser Absicht 
allein gerecht« (AAXIX, 503). Rosen 1993: 122, bemerkt, diese Befugnis »implied only 
that it is not wrong in the state of nature to force others to enter civil society«. Kants 
Argument ist aber stärker. Will man nicht allem Rechtsbegriff entsagen, muß der Natur­
zustand unter zwingendem Einsatz aller notwendigen Mittel verlassen und der bürger­
liche Rechtszustand gegründet werden.
214 Eine andere Auslegung findet sich bei Kersting 1993: 493 ff. Er versucht, über den 
Rekurs auf ein, so der Autor, bei Kant angelegtes >Menschenrecht auf Staate (ein der­
artiges Recht bei Kant bestreitet König 1994: 246) zu zeigen, daß die Gehorsamspflicht 
des Untertans da aufhört, wo ein Staat, etwa in Form der Diktatur, gegen dieses Men­
schenrecht verstößt (so auch schon Kersting 1981b: 32ff.). Die Unhaltbarkeit dieses 
Unterfangens, eine Ausnahme zum Unbedingtheitsanspruch des Widerstandsverbots 
zu formulieren, endet spätestens in Kerstings eigener Feststellung, daß, sobald »ein 
durch Rechtssetzungs- und Gewaltmonopol ausgezeichneter Herrschaftsverband ent­
steht, (...) dieser als Darstellung der Vernunftidee einer Verfassung zu akzeptieren« ist, 
und das »ohne jeden Vorbehalt« (498). In einem späteren Text gelangt der Autor zu 
einer kritischeren Einschätzung dieser Kantischen Theorie, insofern er sie, trotz kon­
statierter Konsistenz bezüglich der vernunftrechtlichen Argumentation, als »naiv und 
hausbacken« (Kersting 1988: 130; ähnlich 1992: 163) bezeichnet. Eine überzeugende 
Kritik an Kersting findet sich bei Sandermann 1989: 324-30. Andere Kommentatoren 
möchten belegen, daß das Widerstandsverbot unvereinbar ist mit anderen, vor allem 
moralphilosophischen Theoremen des Königsbergers (z.B. Axinn 1971: 424; Dreier 
1986: 27 f.; Höffe 1989: 101, 1992: 233; Atkinson 1992: 242f.; Arntzen 1995; inner­
rechtstheoretische Widersprüche konstatieren Westphal 1993, Rosen 1993: 143 f.), daß 
die gesamte Konstruktion einem Dualismus zwischen liberalen und absolutistischen 
Elementen geschuldet ist (z.B. Williams 1983: 52ff. u. 201ff.; Rosen 1993: 116ff.), daß 
er Widerstand und Revolution nur als Rechts-, nicht aber als Geschichtsphilosoph abge­
lehnt hat (etwa Erdmann 1970: 190ff.; Klenner 1974: 228, 1988: 583; Nicholson 1992; 
Cavallar 1995a: 82 f.; vorsichtiger wertet Garber 1980: 284, Anm. 24; vgl. auch Weyand 
1964: 191), oder daß seine Argumentation z.T. gewissen psychischen Dispositionen 
ihres Urhebers geschuldet ist (s. Burg 1974: 208ff. u. 1981: 904f.). Eine gänzlich andere 
Interpretation stammt von D. Eosurdo (Eosurdo 1983). Er möchte zeigen, daß die Wi­
derstandslehre von einer »ambiguita« und »doppiezza« (72) gekennzeichnet sei, die 
primär strategisch motiviert und aus der »necessita dell'autocensura« (250) angesichts 
möglicher Repressionsmaßnahmen durch die preußischen Behörden zu erklären sei (die 
gleiche These vertritt Westphal 1991: 361ff.; vgl. zudem Unruh 1993: 36). Betrachte 
man Kants Schriften durch das Prisma von »persecuzione e arte dello scrivere« (252), 
so werde deutlich, daß Kant in Wirklichkeit als geradezu militanter Revolutionstheo­
retiker zu bezeichnen ist (123 ff.; ähnlich Puder 1973: 28 ff.; Dietzsch 1990: 75 u. 80 ff.; 
vgl. ferner van der Einden 1988: 138 u. 168). Zwar behauptet Eosurdo, daß seine Studie 
»non ha inteso scoprire un Kant >segretoe« (250), doch führt der gewählte Blickwinkel 
dazu, alle Aussagen Kants in suggestiver Weise als verschlüsselte Botschaften zu lesen,

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 219

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

>Hitlerstaat< als Naturzustand zu beschreiben* 215. Die Charakte­
risierungen des Nationalsozialismus als »institutionalisierte(r) 
Bürgerkrieg«216, als totalitäre Herrschaft, die »die Gesellschaft 
mit Krieg überzieht«217 und »in den Naturzustand zurückge­
kehrt«218 sei, in der demnach »gar kein Recht herrscht«219 und 
die einem Erdbeben oder anderen Naturkatastrophen gleich 
über Deutschland hereingebrochen sei220, sind nicht nur irre­
führend, weil sie den Nationalsozialismus in bedenklicher Weise 
und unter Mißachtung seiner Entstehungsgeschichte zu einem 
vollständig irrationalen Ereignis erklären221. Diese Beschreibun­

die nicht das intendieren, was prima facie ihnen zu entnehmen ist. Zudem entwertet der 
Autor ohne überzeugenden Grund permanent den rechtstheoretischen Geltungs­
anspruch der Kantischen Texte, wertet stattdessen aber u. a. Aussagen von Zeitgenossen, 
Freunden und Biographen in nicht nachvollziehbarer Weise auf (z. B. 203 ff.), indem er 
sie als unmittelbare Abbildung authentischer Kantischer Positionen liest. Schon Haen- 
sel 1926: 74-78, widerspricht überzeugend der These, Kants Lehre sei Zensureinflüssen 
und damit strategischen Überlegungen geschuldet.
215 Interessanterweise gelangt Reiss 1989: 302, bei der Erörterung des Widerstands­
rechts vor dem Hintergrund der nationalsozialistischen Greuel zur Einsicht, man müsse, 
gegen Kant, ein Recht auf »Rückkehr in den Naturzustand, in dem Gewaltanwendung 
durch den Einzelnen erlaubt ist, postulieren«, um diese Barbarei, etwa durch Tyrannen­
mord, beenden zu können. Damit aber bestätigt der Autor indirekt die These, daß der 
Nationalsozialismus mit Kant nicht als Naturzustand zu fassen ist.
216 Kriele 1991: 206. Im übrigen ist anzumerken, daß Kant den Bürgerkrieg explizit 
rechtfertigt, insofern er einem abgesetzten Monarchen das Recht (!) zubilligt, mit Ge­
walt seine ursprüngliche Position wiederzuerlangen, mithin die Befugnis zur Konter­
revolution einräumt (8/443, MS). Zwar lehnt er an anderer Stelle ein solches Recht ab 
(8/442, MS; 11/233f., Frieden), aber der Kontext legt nahe, daß das Verbot konterrevo­
lutionärerAktivitäten nur für die Untertanen, nicht aber für den gestürzten Monarchen 
gilt (vgl. dazu Burg 1974: 200f.). Daher irrt Klenner 1974: 228, mit seiner Feststellung, 
Kant habe Konterrevolution generell für unrechtmäßig angesehen. In diesem Punkt 
mißverständlich auch Fetscher 1971: 76 u. 78,1976: 284; Reiss 1989: 299.
217 Kersting 1993: 489.
218 Maus 1992: 113. So auch Scheffel 1982; Kriele 1988: 140f.; Sandermann 1989: 
322 ff.; Cavallar 1992: 424; Kersting 1993: 486. Vgl. ferner Bartuschat 1987a: 46 u. 48; 
Mulholland 1990: 343 ff. u. 385; Klemme 1995: 530, Anm. 18.
219 Cavallar 1992: 424.
220 So Kriele 1988: 118f.
221 Die Nazidiktatur als Regime zu bezeichnen, das einen Bürgerkrieg institutionalisiert 
und das eigene Land mit Krieg überzogen hat, blendet den Umstand aus, daß Hitler zum 
Reichskanzler gewählt wurde, sich während der gesamten Zeit auf eine überwältigende 
Unterstützung durch die Bevölkerung verlassen konnte (das streicht Silber 1991: 191 ff., 
deutlich hervor, und diese Zustimmung beruhte nicht, wie Kriele 1988: 67 f., nahelegt, 
auf dem beinahe debil zu nennenden Geisteszustand der überzeugten Nazis) und primär 
das Ausland überfallen und terrorisiert hat. Wäre Nazideutschland eine Nation im

220 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

gen negieren vielmehr, daß Kants Widerstandsverhot aus­
drücklich auch angesichts extremster Rechtsverstöße durch die 
herrschende Autorität Geltung heansprucht. Weder »wenn 
Verfassungen verunartet« (8/477, MS), und »mit großen Män­
geln und grohen Fehlern« (8/498, MS) hehaftet sind, die 
»drückende Gewalt eines so genannten Tyrannen« (11/245, 
Frieden), die willkürliche Aufhehung der Gewaltenteilung durch 
einen Staatsstreich des ohersten Befehlshahers222, noch der Ver­

Bürgerkrieg gewesen, hätte es kaum einen Weltkrieg führen und die systematische Ver­
nichtung des europäischen Judentums mit derartiger Akrihie hetreihen können, und es 
wäre auch nicht notwendig gewesen, Deutschland durch externe Intervention zur 
Aufgahe zu zwingen. Die Einschätzung, diese Diktatur sei ein Rückfall in den status 
naturalis, suggeriert zu Unrecht, es hätte keine rechtlichen Strukturen in diesem Staat 
gegehen. >Quis judicahitc, für Kant neuralgischer Punkt hei der Bestimmung eines Na­
turzustandes, war in Nazideutschland zweifellos zu heantworten. An einem Souveräni­
tätsvakuum, das einer Anarchie im Kantischen Sinne entspräche, litt diese Diktatur 
wahrlich nicht, und die Namen des Staatsrechtslehrers Th. Maunz und des Richters 
H. Filhinger stehen nicht für die anarchische Legislative und Judikative des 3. Reiches. 
Die Rassengesetze waren nunmal Gesetze, die Mitarheit an der Vernichtung der politi­
schen Opposition und der Juden verdankt sich nicht irrationalen Leidenschaften oder 
unkontrollierharen Bürgerkriegswirren, sondern die Verpflichtung dazu war Rechts- 
gehot eines jeden Untertans. Dahei soll hier nicht hestritten werden, daß die nationalso­
zialistische Herrschaft mit zunehmender Dauer durchaus anarchische Züge aufwies, die 
in der Forschung z.B. unter dem Stichwort >Polykratie der Ressortsc diskutiert worden 
ist (s. dazu Saage 1983: 148 ff. u. 1987) - ohne allerdings jemals eine Anarchie im Kan- 
tischen Verständnis dieses Begriffs gewesen zu sein. Zum Verhältnis von Recht, Rechts­
philosophie und Nazionalsozialismus vgl. Rottleuthner 1983; Müller 1987 veranschau­
licht das Verhalten der Justiz während des 3. Reiches und das Aushleihen einer 
Aufarheitung in der Nachkriegszeit.
222 »Es kan aher der, so die Oherste Gewalt hat, Unrecht thun, indem er sie ganz an sich 
reißt, aher, weil er nun das Oherhaupt der Gerechtigkeit ist, so thut jedermann unrecht, 
der wieder ihn Gewalt hraucht. Also hat er als Staatsoherhaupt immer recht, ohzwar als 
Mensch unrecht« (AA XIX, 574; s. auch AA XIX, 523 u. 575). Maus 1992: 98ff., glauht 
durch eine von Kant vorgegehene Binnendifferenzierung zeigen zu können, daß für ihn 
unter hestimmten Umständen Revolution »gegen die Exekutive erlauht ist, was gegen 
die Legislative verhoten ist«, weil das aktive Opponieren gegen den Gesetzgeher eine im 
Kantischen Verständnis prinzipiell »gesellschaftsauflösende Gewalt« darstellt. Kommt 
es, wie ohen von Kant diskutiert, zu einer Aufhehung der Gewaltenteilung, so ist der 
aktive Widerstand gegen einen solchen Despoten nicht erlauht, weil in letzterem eine 
»realexistierende() Personalunion von gesetzgehender Souveränität und exekutivischer 
Spitzenposition« vorliegt. Daraus folgert Maus, Kants Argumentation paraphrasierend: 
»Insofern ergiht sich die Unangreifharkeit des monarchischen Regenten nur aus seiner 
gleichzeitigen Funktion als Gesetzgeher«. Diese rein formale Deduktion ist jedoch of­
fensichtlich kontraintuitiv und -produktiv: in dem Augenhlick, wo der Regent die Tren­
nung der Gewalten und so die Grundlage der Repuhlik zerstört, wird er mit einer recht­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 221

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

fassungsbruch des Potentaten infolge »der Übertretung der 
Konstitutionalgesetze« (8/438, MS) sind Anwendungsfälle für 
ein Recht auf aktive Opposition gegen eine derart sich gebär­
dende Obergewalt223. Selbst wenn der Ursurpator »jederzeit Un­
recht« hat, besitzt »das Volk kein Recht gegen ihn« (AA XIX, 
509). Willkürherrschaft, Diktaturen und Tyranneien224, Miß­
achtung der »Fundamentalgesetz(e)« (11/246, Frieden)225, Erlas­
se, die »den Gesetzen zuwider verführe(n)« (8/438, MS)226, »für 
unerträglich ausgegebene(r) Mißbrauch der obersten Gewalt« 
(8/440, MS) - all das sind keine Gründe, aus dem »bloß pas­
siven) Verhältnisse (zur Obrigkeit)« (8/436, MS)227 heraus­
zutreten und dieser mehr als »negative(n) Widerstand, d.i. Wei­

mäßigen >Immunität< in bezug auf die ihrer Rechte beraubten Untertanen ausgestattet. 
Der Akt der Regression erfährt eine Absolution, an die Stelle der rechtlichen Verurtei­
lung des Agressors tritt schließlich die Verdammung der Opfer zur Passio.
223 Das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland sieht, ebenso wie die Verfassun­
gen einiger US-Bundesstaaten (s. Rosen 1993:167, Anm. 160), im Artikel 20, Abs. 4, im 
Gegensatz zur Kantischen Position im Falle des Verfassungsbruchs ausdrücklich ein 
Widerstandsrecht vor. Eine dem Verfassungsgericht vergleichbare Institution lehnt 
Kant ab (8/438f., MS;AAXIX, 594; vgl. dazu Henrich 1976; s. auch Haensel 1926: 70f.). 
Westphal 1993: 272 ff. sieht hierin eine zentrale systematische Lücke in Kants Theorie­
gebäude (ebenso Unruh 1993: 180). Er glaubt aber, ohne daß die vorgetragene Argu­
mentation überzeugen könnte, daß Kant auch gemäß seiner eigenen Prämissen einen 
>constitutional court< akzeptiert hätte. Ebenso hält Rosen 1993:146 ff., Kants Argumen­
tation für »defective« (148), weil sie seinem eigenen Konstitutionalismus widerspreche, 
insofern sich mit ihm, wie der Autor meint, nur ein »limited souvereign« (148, s. auch 
167 f.) vereinbaren läßt.
224 Ebenso AA XIX, 523. Kant räumt sogar ein: »die dictatur kann in Nothfällen wohl 
statt finden« (AAXIX, 516).
225 Vgl. auch AA XIX, 590f.
226 Selbst bei despotischen Eingriffen in religiöse Fragen hinsichtlich der Freiheit der 
Religionsmeinungen - laut Kant Probleme, in »Ansehung welches Zustandes man nicht 
passiv seyn soll« - gilt unmißverständlich: »Wenn nun aber gleichwohl summus impe- 
rans alle die Schranken überschreitet, so ist kein Wiederstand erlaubt« (AA XIX, 569). 
Diesen Zusammenhang übersieht Wetzel 1987:144 f. bei ihrer Auseinandersetzung mit 
Kants Widerstandsverbot, wenn sie davon ausgeht, dieser betrachte bei der Diskussion 
des Widerstandsrechts Gesetze immer als Ausdruck vernunftrechtlicher und mora­
lischer Überlegungen. Ausdrücklich bemerkt Kant, daß es »lächerlich wäre, sich dem 
Gehorsam gegen einen äußeren und obersten Willen, darum, weil dieser, angeblich, 
nicht mit der Vernunft übereinstimmt, entziehen zu wollen. Denn darin besteht eben 
das Ansehen der Regierung, daß sie den Untertanen nicht die Freiheit läßt, nach ihren 
eigenen Begriffen, sondern nach Vorschrift der gesetzgebenden Gewalt über Recht und 
Unrecht zu urteilen« (11/287, Streit; ebenso 8/437f., MS).
227 Wortreihenfolge des Originals geändert.

222 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

gerung des Volks (im Parlament)« (8/441, MS)228 entgegen­
zubringen. Selbst wenn »kein Zweifel« daran besteht, daß dem 
Tyrannen »kein Unrecht durch die Enthronung« geschieht und 
die Rechte der Untertanen durch die Tyrannei »gekränkt« wer­
den, ist es »im höchsten Maße unrecht«, wenn sie durch aktives 
Opponieren beabsichtigen, »ihr Recht zu suchen« (11/245, Frie­
den).

Da Kant Rebellion für das »höchste und strafbarste Verbre­
chen im gemeinen Wesen« (11/156, Gemeinspruch) hält, selbst 
wenn die Herrschaftsausübung außerordentlich ungerecht wäre 
und aufgrunddessen ein ganzes Volk sich erheben würde, ist die 
Todesstrafe für alle Rebellen zu verhängen. Folgerichtig schreibt 
Kant, daß in einem solchen Extremfall gemäß der Idee der prin­
zipiellen Strafgleichheit die gesamte rebellische Bevölkerung 
hinzurichten sei! Aber weil das aus der Sicht des Herrschers die 
Konsequenz hätte, »keine Untertanen mehr zu haben« und so 
der Staat aufgelöst würde, muß der Souverän, damit »die Volks­
menge noch erhalten wird« (8/456, MS), die Möglichkeit haben, 
per Notdekret die Todesurteile in mildere Strafen zu verwan­
deln. Die vollständige Vernichtung des Volkes wäre demnach 
zwar gerecht, aber aus pragmatischen Überlegungen unklug.

Zwar konzediert Kant, daß das Volk »seine unverlierbaren 
Rechte gegen das Staatsoberhaupt habe«, allerdings unter der 
entscheidenden Einschränkung, daß »diese keine Zwangsrechte 
sein können« (11/161, Gemeinspruch)229, »nur eine Idee« (11/

228 Schwarzschild 1985: 353, meint hingegen fälschlicherweise, das Widerstandsverbot 
beziehe sich »not only of revolution but even of popular reform-movements« (im glei­
chen Sinne mißverständlich Westphal 1993: 270). Kant legitimiert ausdrücklich Re­
formbestrebungen und räumt explizit ein passives Widerstandsrecht ein (s. dazu Ker­
sting 1993: 81f., Anm. 53). Allerdings findet sich in einer rechtsphilosophischen 
Reflexion die (singuläre) Bemerkung, daß das »Recht der remonstration (...) kein stren­
ges Recht ist, und vom Souverain auch genommen werden kann« (AA XIX, 574).
229 Vgl. auch 11/159 f., Gemeinspruch; AA XXIII, 128. In einem Brief an H. Jung-Stil- 
ling aus dem Jahr 1789 betont Kant, daß sich Recht nur dadurch aus dem Zustand, wo es 
»blos Idee war«, zu lösen vermag, indem es sich »als bloßes Befugnis zu zwingen (,) 
realisirt« (AA XXIII, 495). Nimmt man daher Kants eigene Definition von Recht zum 
Maßstab, in der also die Identität von Recht und Zwangsbefugnis postuliert wird (8/340, 
MS; s. auch AA XIX, 582f.), dann wird der Euphemismus, den die Rede von den unver­
lierbaren Rechten des Volkes beinhaltet, überdeutlich. Im Grunde befinden sich die 
Untertanen in bezug auf ihre fundamentalen Grundrechte selbst in der demokratischen 
Republik strukturell im permanenten Naturzustand gegenüber dem summus imperans. 
Ein Recht ohne Zwangsbefugnis ist letztendlich eben kein Recht (»es ist kein Recht ohne

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 223

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

360, Streit, Anm.) darstellten und somit letztendlich »nicht 
wirkliche rechte« (AA XIX, 504)230 sind, und umgekehrt gilt für 
den Regenten, daß er »gegen den Untertan lauter Rechte und 
keine (Zwangs-) Pflichten« (8/438, MS) hat231, d. h. daß »seine 
rechtliche Verbindlichkeit und Beobachtung frey« (AA XIX, 
499) ist. Bezugnehmend auf dieses klare Diktum Kants meinen 
einige Autoren, dennoch festhalten zu können: »Herrschende 
und Beherrschte sind identisch«, weil das »normativ-staats­
rechtliche Pendant der Gehorsamspflicht« des Volkes »die dem 
empirischen Souverän auferlegte Verpflichtung« sei, »seine 
Herrschaft den Prinzipien der reinen Republik zu unterwerfen«. 
Derart entspräche dem Gehorsamsgebot des Untertans die Re­
formverpflichtung des Souveräns, »wobei beiden Pflichten ent­
sprechende Rechte auf der anderen Seite korrespondieren, das 
Herrschaftsrecht des Souveräns und das Recht der Bürger auf 
Gerechtigkeit«232. In dieser Deutung wird jedoch die entschei­
dende Pointe der Kantischen Position ausgeblendet. Es kann kei­
ne Rede davon sein, daß die Relation Herrschende und Be­
herrschte symmetrisch ist (s. 8/424, MS) und ihre Rechte und 
Pflichten einander entsprechen. Zwar spricht Kant von der 
»Pflicht des Monarchen« (11/364, Streit)233, im republika­

eine Unwiderstehliche Gewalt« [AA XIX, 482]), und der in diesem Sinne rechtlose 
Zustand ist der status naturalis. Folgerichtig definiert Kant den Untertanen als jeman­
den, der in Relation zum Oberherrn »kein Zwangsrecht gegen ihn hat u. daher seinen 
Befehlen gehorcht« (AA XXIII, 134). In ein derartiges Verständnis von >Volksrechten< 
fügen sich auch weitere Reflexionen. »Es ist keine Möglichkeit, sich eine Constitution 
zu denken, worin das Volk gesetzmäßig ein recht bekäme, den Souverain zu beurtheilen, 
zu richten und ihn abzusetzen, ja auch nur ihn im Mindesten einzuschränken. Denn da 
mußten sie auch dazu eine Gewalt haben, und da nur ein Souverain seyn kann, so wäre 
der erstere nicht souverain« (AAXIX, 575), und Kant stellt eigens fest: »Die Untertha- 
nen haben Recht aber keine erlaubte Gewalt« (AA XIX, 487). Daher gründet sich die 
unbedingte Gehorsamspflicht darauf, »daß der Wille des Unterthanen an sich ohnmäch­
tig und mithin vor sich selbst nichts ist. Ein solcher Wille kan sich nicht entziehen« (AA 
XIX, 484). Die Probleme dieser Position bemerkt auch Westphal 1993: 272, Anm. 49.
230 Der Gedanke wird präzisiert im Fortgang der erwähnten Reflexion. »Es scheint 
nichts natürlicher, als daß, wenn das Volk rechte hat, es auch eine Gewalt habe; aber 
eben darum, weil es keine rechtmäßige Gewalt etabliren kann, hat es auch kein strictes 
recht sondern nur ein ideales.«.
231 Ebenso AA XIX, 414; 445; 508; 518; 523f.; 549.
232 Kersting 1988a: 166 (so auch Kant in AA XIX, 505; 512). Analoge Einschätzungen 
finden sich bei Bien 1976: 83f.; Castillo 1990: 196 f.; Arntzen 1995:11 ff.
233 Vgl. ebenso 11/233, Frieden u. 11/366, Streit, Anm.

224 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

nischen Geist zu regieren, doch ist eine Zuwiderhandlung gegen 
diese Obliegenheit gesetzlich nicht sanktionierhar. Der Souve­
rän ist daher nur gehalten, sich durch »Selbstzwang«234 um die 
Befolgung seiner Aufgaben zu bemühen, allein von »dem Wil­
len des Souveräns« (AA XXIII, 134) ist abhängig, oh im Geiste 
des Repuhlikanismus regiert wird oder nicht. Der Unterschied 
zwischen hypothetischen und realen Befugnissen und Oblie­
genheiten ist an dieser Stelle der ums Ganze. Verstößt der Un­
tertan gegen seine Pflichten, verliert er seinen Kopf (»nicht 
minder als mit dem Tode bestraft«, 8/440, MS), der Souverän 
hei gleichem Vergehen hingegen allenfalls sein Gesicht235.

Die Konsequenzen dieser eindeutigen Ausführungen in be­
zug auf die zuvor erörterte Fragestellung sind offensichtlich. 
Mit Kantischen Kategorien ist der Nationalsozialismus zwar als 
>status iniustus<, hingegen nicht als >status iustitia vacuus< ana­
lysierbar. Aber nur, wenn letztgenannte Bedingung erfüllt ist, 
kann man mit Kant vom Naturzustand reden. Für ihn ist eine 
»noch viel ärgere, aller äußeren Gerechtigkeit entbehrende« 
(8/456, MS) Agglomeration von Menschen denkbar, die schlim­
mer ist als jede imaginierbare Form diktatorischer Herrschaft - 
die Anarchie236. Weil apodiktisch feststeht, daß »irgend ein ob­
gleich durch viel willkürliche Gewalt verkümmertes Recht bes­
ser ist als gar keines« (11/230, Frieden), beraubt Kant sich der 
Möglichkeit, die Konsequenzen eines total regredierenden Herr­
schaftsapparates in Form eines Rechts auf Widerstand gegen ein 
solches Machtmonopol vernunftrechtlich einzuholen237. Vor 
dem dargestellten Hintergrund ist deshalb der Versuch von 
W. Kersting, Kants Widerstandsverbot in Konfrontation mit 
dem Nationalsozialismus durch den Hinweis zu verteidigen, 
ein Zustand, der von Massenmördern regiert würde, sei nicht 
rechtmäßig, zum Scheitern verurteilt. Das Analyseinstrumen­

234 Ludwig 1988: 173.
235 Das konstatieren auch Deggau 1983: 275 f.; Langer 1986: 73; Reinalter 1988: 189 f.; 
Ludwig 1993: 240f.; Baumann 1994:157.
236 In diesem Punkt weicht z. B. Locke von Kant ab; vgl. dazu Fetscher 1991:140f. Zum 
wenig komplexen Anarchiebegriff Kants, der im übrigen allenfalls oberflächliche Par­
allelen zu den durchaus differenzierten Vorstellungen anarchistischer Theoretiker hat, 
s. Klug 1993; Joerden 1995, insb. 256 ff.; vgl. zudem allgemeiner Böhme/Böhme 1983: 
339ff.
237 Vgl. auch 11/234, Frieden, Anm.; ferner Spaemann 1976: 348.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 225

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tarium Kants ermöglicht nicht, wie der Autor glaubt, ent­
scheidend zu differenzieren zwischen »beträchtlichen Recht­
mäßigkeitsmängeln« einer Verfassung und staatlichem »Terror, 
Gewalt und Massenmord«238. Da das deutsche Volk diese Mas­
senmörder selber gewählt hat und Kant zudem weder Verfas­
sungsbruch noch den Erlaß grob rechts- und sittenwidriger Ge­
setze zum Anlaß nimmt, aktiven Widerstand zu legitimieren, 
kann er innerhalb seines Gedankengebäudes keine systematisch 
verankerbaren Kriterien benennen, die Kerstings Unterschei­
dung zwischen >bloßen< Despoten und Staatsterroristen tragen 
würden. Schlichtweg alles, was ein Staatsterrorist tun kann, ist 
bereits der Form nach abgedeckt von den Fällen, an denen Kant 
die Unmöglichkeit eines Widerstandsrechts demonstriert239. 
Seine Argumentationsweise erlaubt es somit nicht, in den 
Handlungen eines Staatsterroristen einen qualitativen Sprung 
zu sehen, der für diese Argumentation eine völlig neue Situati­
on schaffen würde.

Es liegt vielmehr in der Logik dieses theoretischen Ent­
wurfs, anstelle des militanten Widerstandes, der für Kant »je­
derzeit ungerecht ist« (11/360, Streit, Anm.), ganz im Geiste 
eines >Extremisten der Mäßigung<240 das bis zur völligen Selbst­
aufgabe gehende Martyrium zu fordern241, mithin trotz der 
massiven und willkürlichen Gewaltverhältnisse »alles (zu, F Z.)

238 Kersting 1988a: 169.
239 Vermutlich konnte er sich das Aufkommen von Rassengesetzen nicht vorstellen - 
obwohl er immerhin keine Probleme damit hatte, Frauen wegen ihres Geschlechts alle 
aktiven Bürgerrechte abzusprechen und mit Blick auf Menschen mit schwarzer Haut­
farbe sehr wohl rassistische und sogar eliminatorische Ideen entwickelte; s. dazu Sutter 
1989 u. Serequeberhan 1996.
240 Diese Formulierung entlehne ich dem Roman von Meneghello 1990: 206.
241 Kants sterile Prinzipienreflexion führt ihn in der MS wiederholt zu einer Gering­
schätzung von Haltungen, denen ein somatisches, nicht der Apathie verpflichtetes Mo­
ment beiwohnt, zumal, wenn sich daraus >irrationale< Handlungsdispositionen und 
Bedürfnisse ergeben, die im Widerspruch zu den apriorisch gewonnen Einsichten ste­
hen. So verlangt Kant im Strafrecht von den zum Tode Verurteilten eine geradezu em­
phatisch-heroische Zustimmung zur Todesstrafe, insofern sich darin die Überlegenheit 
des menschlichen Geistes über das Leibhafte dokumentiert (8/455f., MS). In der Tu­
gendlehre verhöhnt er, in Verlängerung dieser Haltung, Menschen, die ihr Schmerz­
empfinden nicht völlig unter Kontrolle haben (8/571, MS. Im gleichen Duktus 7/292ff., 
KpV; 8/724 u. 730, Religion, Anm.; 10/392f., KU; AA XV. 2, 625 f.; vgl. ferner die latent 
masochistische Figur, die Unterwerfung aller sinnlichen Neigungen unter das Pflicht­
gefühl als katharsisch-lustvollen Akt vorzustellen in 7/209, KpV).

226 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

erdulden« (AA XIX, 487) und »alles über sich ergehen zu las­
sen« (AA XIX, 569). Das Volk habe, so Kant, die Pflicht, im 
unerträglichen Unrechtszustand so lange zu beharren und ihn 
zu erleiden, bis die Herrschergewalt sich selbst dazu entschließt, 
ihn zu verändern242. Der »geduldige Gehorsahm« (AA XIX, 487) 
wird zur unhintergehbaren Bürgerpflicht. Und nicht einmal an­
gesichts der Gefahr, das eigene Leben zu verlieren, legitimiert 
Kant ein aktives Opponieren des potentiellen Opfers gegen den 
Despoten243. Vielmehr verkündet er in einer von G. Feyerabend 
überlieferten Naturrechtsvorlesung aus dem Jahr 1784: »Wenn

242 S. 11/230, Frieden, Anm. u. 8/440, MS. In einer Reflexion formuliert er daher: »Der 
blos passive Gehorsam geht auf das erdulden nicht auf das Thun« (AA XIX, 524; s. auch 
AA XIX, 523). Zu Recht stellt Grab 1989: 70, fest, daß Kants Betrachtungsweise »in 
ihrer Konsequenz nicht zum Handeln, sondern zur Kontemplation führen mußte« (vgl. 
ferner Rogoginski 1989: 370ff.). In den Gedankengang fügt sich auch Kants Gering­
schätzung der Erfolge revolutionärer Maßnahmen. Durch sie könnte bloß ein »Abfall 
von persönlichem Despotism und gewinnsüchtiger oder herrschsüchtiger Bedrückung, 
aber niemals wahre Reform der Denkungsart zu Stande kommen« (11/55, Aufklärung). 
Was für einen teleologischen Geschichtsphilosophen allerhöchstens ein nicht weiter zu 
beachtender Nebeneffekt menschlichen Handelns ist, ist für leidende Subjekte hingegen 
durchaus anstrebenswert - nämlich eine das individuelle Überleben ermöglichende 
Sphäre ohne >Despotismc und >Bedrückungc!.
243 »Der Casus necessitatis ist kein Recht sondern eine physische (subjectiv practische) 
Unmöglichkeit nach der regel des Rechts zu verfahren, weil man dadurch ganz un- 
glüklich werden würde. Es ist aber unmöglich anzuzeigen, worin das gänzliche Unglük 
bestehen könne. Der tod ist es nicht« (AAXIX, 397; s. auch 11/156f., Gemeinspruch). 
Ehe das Volk also, etwa durch Tyrannenmord, in den verderblichen status naturalis 
zurückgeworfen wird, ist das Ableben des leidenden Untertanen zu akzeptieren. Vgl. 
dazu auch Kersting 1993: 480f., Anm. 238, der zur Illustration dieser Kantischen Hal­
tung eine Passage aus >De jure naturae et gentium libric von S. Pufendorf zitiert, in der 
dieser feststellt: »Wenn die Möglichkeit der Flucht nicht gegeben ist, soll der Bürger 
lieber sterben als den Herrscher töten, nicht wegen des Herrschers Person, sondern 
wegen des ganzen Staates, der bei der Gelegenheit in schwere Wirren gestürzt zu wer­
den pflegt« (481; das Verbot des Tyrannenmords bei Kant, das dieser zumindest implizit 
in 11/157, Gemeinspruch, Anm. formuliert, bestätigen Beck 1971: 420; Atkinson 1992: 
240). Trotzdem behauptet Kersting, Kant habe nicht die Idee des leidenden Gehorsams 
als Pflicht gedacht, sondern vielmehr die Rechtswidrigkeit einer Revolution aufzuzeigen 
versucht (481 f.). Es ist allerdings unmöglich, das eine zu wollen ohne das andere impli­
zit (bei Kant sogar explizit) zu behaupten. Wer das Revolutionsrecht kategorisch ver­
weigert, subordiniert in letzter Konsequenz auch das Lebensrecht des Individuums der 
Gehorsamspflicht unter (das übersieht auch Rosen 1993:149 ff.). Der Beigeschmack des 
Skandalon, den diese extreme Passivitätsverpflichtung mit sich führt, verflüchtigt sich 
scheinbar, wenn man Kants Ausführungen zur Funktion der Naturabsicht und der Vor­
sehung in Erinnerung ruft. Freilich verlagert sich dadurch nur das Problem, weil die 
Futurisierung der Lebensperspektiven die der Widerstandsproblematik inhärente Ver­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 227

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

der Mensch am höchsten das Recht der Menschheit schützt, so 
wird er lieber alle Tyranney erdulden, als sich widersetzen« (AA 
XXVII.2.2,1392), und in der KpV findet sich nicht von ungefähr 
ein Lobpreis für die Gestalt des Märtyrers244. Da Kant seine pa­
radigmatische Diagnose der Qualität von Vergesellschaftungs­
typen durchgängig und ausschließlich an ihrer formalen Er­
scheinungsform orientiert, ist für ihn das faktische Erleben der 
Individuen niemals ein verallgemeinerbares Bewertungskriteri­
um. Im Gegenteil: wenn die Selbstaufopferung des Einzelnen 
der Stabilisierung einer noch so minimalistischen Rechtsför- 
migkeit dient, dann ist dieses Leiden »für nichts zu achten«, 
und folgerichtig ist grenzenloses Erdulden des Unrechts »ver­
dienstlich wenn man hoffen darf daß eine solche Toleranz den 
Muthwillen zu beleidigen nicht noch verstärken dürfte« (AA 
XXII, 302)245.

Es ist deshalb irreführend, wenn etwa, stellvertretend für 
viele Interpreten, S. König betont, daß der Mensch für Kant »nie 
der Verwirklichung irgendwelcher Zwecke und Ziele unterge­
ordnet oder gar geopfert werden darf«246. Zwar entspricht die 
Kantische Argumentationsstrategie der Figur eines frei gewähl­
ten und somit vernünftigen Selbstopfers. Doch käme es Sophis­
terei gleich, hierin ein Argument gegen den prinzipiellen Opfer­
status des Individuums in diesem Kontext zu sehen. Schließlich 
wird der Revolutionär, auch wenn er nur in Gedanken ein sol­
cher ist, Objekt der Strafverfolgung, sobald er sich gegen die 
Verpflichtung zum passiven Gehorsam erhebt. Die Abweisung 
des Martyriums hat für Kant notwendig und zu Recht die Hin­
richtung des renitenten Bürgers zur Folge. Zur Aufrechterhal­
tung eines Minimalrechtszustandes im Kantischen Sinne darf 
sehr wohl ein solcher Mensch geopfert werden, oder, wie Kant

hältnisbestimmung von individuellen Ansprüchen und gesellschaftlich-strukturellen 
Zwängen ausblendet, nicht aber aufhebt.
244 7/295 f., KpV.
245 Gallinger 1955:168, irrt insofern mit seiner Bemerkung, Kant habe »die Frage nicht 
beantwortet, ob, falls alle Mittel, dem (Fehler im Original, F. Z.) Mißbrauch (der Macht, 
F. Z.) zu steuern, versagen, ein Bruch des formalen Rechts aus sittlichen Motiven not­
wendig werden könne«. Da Kant ein Notrecht kategorisch ablehnt und die Selbstauf­
opferung der Untertanen explizit fordert, ist obige Frage eindeutig beantwortet. Dieses 
Verdikt der Rechtslehre impliziert ganz offensichtlich, »Millionen zum Martyrium zu 
ermutigen« (Henrich 1976: 362; ebenso Beck 1971: 420).
246 König 1994: 257.

228 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

es formulieren würde, muß jener sich im Dienst dieses Zustan­
des seihst opfern wollen und derart die gegebenenfalls daraus 
resultierenden »tödlichen Folgen in Kauf nehmen«247. Damit 
üherhietet Kant in der Konsequenz den schon extrem etatisti- 
schen Leviathan des Hohhes. Dieser hatte alle Gehorsamsver­
pflichtungen des Untergebenen wenigstens dort enden lassen, 
wo sie den Motiven des Eintritts in die bürgerliche Gesellschaft 
zuwiderlaufen - der Sicherung der Unversehrtheit des Leibes 
und der Erhaltung des eigenen Lehens248.

Die systematische, im wahrsten Sinne des Wortes tödliche, 
»rigorous consistency«249 dieser Begründungsfigur kann imma­
nent nicht durchhrochen werden. Solange man hereit ist, die 
Kantische Trennung von Anarchie und Gewaltmonopol inklusi­
ve der damit einhergehenden rechtstheoretischen Beschreihung 
dieser Zustände als Bewertungsmaßstab zu akzeptieren, ist die 
logische Kohärenz dieses Argumentationsgangs unbestreitbar. 
Ihr notwendiges Fundament, auf der die gesamte Konstruktion 
letztlich ruht, gewinnt sie zudem aus geschichtsphilosophischen 
Theoremen, die im Kantischen Verständnis den Rigorismus als 
bloß scheinbaren entlarvt. Weil a priori feststeht, daß selbst die 
schlimmste Diktatur nur ein retardierendes Moment in einer in 
der Tendenz bereits vorab gewußten historischen Entwicklung 
zur rechtmäßigen Republik ist, kann Kant derartige Staatsgebil­
de immer als vernunftrechtlich legitimierbare Minimalrechts­
zustände betrachten, die deshalb, im Gegensatz zur Anarchie, 
trotz ihres »defiziente(n) Modus« allein durch Reformen »zum

247 Brandt 1995a: 337. Dieses Selbstopfer ist für Kant mitnichten pejorativ besetzt. Wie 
schon mehrmals angedeutet, ist dieser Theorie die vollständige Negation aller soma­
tisch-lehensweltlichen Momente humanen Daseins zugunsten einer abstrakten Ver­
nunftkohärenz derart inwendig, daß ihr Urheber in einer Reflexion wie selbstverständ­
lich den absurden, mit Blick auf die Leiblichkeit des Menschen geradezu totalitären Satz 
formulieren kann: »Die Selbstzufriedenheit der Vernunft vergilt auch den Verlust der 
Sinne« (AAXIX, 283). In diesen Kontext fügt sich, daß Kant die Selbsterhaltung nur als 
bedingte Pflicht betrachtet, es hingegen als unbedingte Pflicht ansieht, sich freiwillig 
dem Tode zu überliefern, wenn das die Verteidigung des bedrohten Staates erforderlich 
macht (11/156f., Gemeinspruch, Anm.). In bemerkenswertem Kontrast zu dieser em­
phatischen Märtyrerpose in der Theorie stehen Kants häufig devoten Verhaltensweisen 
in seiner eigenen sozialen Praxis (s. dazu Böhme/Böhme 1983: 86ff.).
248 Es führt zu einer Verwischung dieser bedeutenden Differenz, wenn man, wie Ger­
hardt 1988: 36, die Identität der Kantischen und Hobbeschen Widerstandslehre betont.
249 Hutchings 1996: 46.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 229

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

Ausgangspunkt des Weges in die Republik«250 gemacht werden 
können251. »In der größten Tyranney ist«, so Kant, »doch eine 
Gerechtigkeit« (AA XXVII2.2, 1392). Und deshalb ist sie vor 
dem Hintergrund der jegliches Recht verschlingenden Anarchie 
immer schon ein Schritt in die richtige, vom Geschichtsoptimis­

250 Unruh 1993: 201; vgl. auch Rosen 1993: 128 f.; falsch hingegen Luf 1978: 181, 
Anm. 157. Kant muß also, wie Kersting 1981b: 36, richtig bemerkt, »jeden Staat« als 
»Ermöglichungsbedingung« der anvisierten Republik anerkennen (s. dazu auch Burg 
1974: 198f.; Nagler 1991: 61 ff.). Die Anarchie gewinnt die »Bedeutung eines aus­
schließlich negativen Grenzbegriffs, gegen den sich jede Form staatlicher Herrschaft 
positiv abhebt. So defizitär sich faktischer staatlicher Zwang mit Blick auf die Idee des 
Rechts im einzelnen auch realisieren mag, so repräsentiert er doch als solcher immer 
schon ein Minimum an Rechtsgesetzlichkeit und realisiert damit, wenn auch noch so 
unvollkommen, die Idee des status civilis« (Herb/Ludwig 1993: 315. Hervorhebungen 
z.T. im Original, F. Z.), so daß Schmidt 1985, 315 f. folgerichtig bemerken kann: »Der 
faktische Staat, gegen den Kant konsequent kein Widerstandsrecht gestattet, behält da­
mit die Aura als Instrument, ja Medium der Vernunft, unter der seine perennierende 
Gewalthaftigkeit und Rechtsursupation verschwindet. (...) Noch der faschistische Staat 
der Schwarz- und Braunhemden partizipiert an diesem Glanz«.
251 Affirmativ dazu Langer 1986: 74f.; vgl. ferner König 1994: 233f. In ihr genaues 
Gegenteil verkehrt Maus 1992: 112, diese Kantische Logik, wenn sie schreibt, daß gera­
de seine Geschichtsphilosophie für den »Widerstand gegen konterrevolutionäre Syste­
me eine starke normative Rechtfertigung« bereithält, weil ihr zufolge »jede postdemo­
kratische Regierung absolut ins Unrecht gesetzt« wird, da die in ihr herrschenden 
Zustände »einer historisch bereits erreichten Rechtserzeugungsregel widersprachen« 
und somit die gewaltsame Beseitigung dieses Atavismusses nach Kant gerechtfertigt ist. 
Maus' Deutung mag Rückhalt in den Theorien der revolutionären Kantschüler E. G. 
Morgenbesser (s. Schild 1982), J. B. Erhard (Erhard 1976; zum Verhältnis Kant-Erhard 
s. Batscha 1981a: 77ff.) oder J. A. Bergk (s. Garber 1980: 266-81 u. 1982:131 ff.) finden, 
nicht aber in Kants Schriften. Seine Geschichtsphilosophie legitimiert eher den fakti­
schen Gang der Geschichte, als daß sie ein normatives Raster vorgibt, demgemäß sie zu 
verlaufen habe, Abweichungen bestimmbar und revolutionär-aktive Handlungsanwei­
sungen für die Geschichtssubjekte formulierbar sind. Der Clou dieser Konstruktion ist 
ja gerade Kants Bestreben, ob er »nicht eine Naturabsicht in diesem widersinnigen 
Gange menschlicher Dinge entdecken könne« (11/34, Idee) - und nicht etwa, die Tor­
heit, kindische Eitelkeit, Bosheit und Zerstörungssucht (ebd.) als allererst zu beseitigen­
de Wurzeln gesellschaftlicher Regression auszumachen. Kants Geschichtsphilosophie 
ist, wie Erdmann 1970: 194, richtig bemerkt, »ein Leitfaden zur Darstellung des realen 
Geschichtsverlaufs«. Auch Sandermanns Einwurf, das Widerstandsverbot kranke daran, 
daß es nicht genügend gesellschaftliche Zustände reflektiert habe, in denen historisch­
evolutionäre Umsetzungen freiheitsgesetzlicher Bestimmungen »endgültig unter­
drückt« und jeder »Reformismus aussichtslos blockiert« (Sandermann 1989: 326) seien, 
verkennt die geltungstheoretische Bedeutung der Geschichtsphilosophie. Für Kant ist es 
aus erkenntnistheoretischen und geschichtsphilosophischen Gründen unmöglich, einen 
historischen Zustand im Sinne des Abderitismus (vgl. 11/353 ff., Streit; dazu auch Ro- 
goginski 1989) als definitiv blockiert anzusehen, zumal er die Bezugsgröße, vor der ein

230 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

mus geebnete Richtung252. Die »daurende Regierungsform« ist 
die conditio sine qua non des Rechts- und Gattungsfortschritts, 
und da »durch die Empörung ein status naturalis geschieht«, so 
»muß also der passive Gehorsam seyn« (AA XXVII2.2, 1392), 
der zumindest den Kern einer Regierungsform sichert und als 
Garant der ungestörten Wandels auf dem endlosen Weg der 
Gattung zu ihrem Endzweck fungiert. Das Bild des Staates als 
eines >dünnen Mantels<, der die friedliche Koexistenz zwischen 
Menschen zu sichern hat, verselbständigt sich und mutiert zur 
Vorstellung eines »stahlharte(n) Gehäuse(s)«253, an dem jene 
sich den Kopf blutig schlagen.

Damit aber gewinnt die Geschichtsphilosophie auch in die­
sem Zusammenhang einen geltungstheoretischen Status. In 
letzter Konsequenz sind es ihre Postulate, die die Reform immer 
und in jeder Situation der revolutionären Veränderung gesell­
schaftlicher Mißstände überlegen machen254. Nur jenes ge­
schichtsphilosophische Sediment dieses Politikmodells, durch 
Vorsehung und Naturabsicht mechanistisch abgestützt, recht­
fertigt eine Argumentation, in der »eine Berufung auf Naturge­
setzlichkeit erfolgt«255, und die damit das Feld relevanter Hand­
lungsoptionen und -spielräume a priori engführt auf die eine 
Möglichkeit, die sich verschränkt mit diesen von der Vernunft 
vorgegebenen, naturgesetzanalogen Richtlinien.

derartiges Urteil Sinn machen würde, die endliche Lebenszeit der Individuen, aus­
drücklich für irrelevant erklärt. Wenn jemand behauptet, eine Gesellschaft sei endgültig 
unreformierbar, »so sagt er mehr als er beweisen kann« (11/230, Frieden, Anm.). In 
seiner der endlosen Gattungsgeschichte verpflichteten Theorie kann eine aus subjekti­
ver Sicht formulierte Perspektiv- und Hoffnungslosigkeit, etwa in Anbetracht diktato­
rischer Verhältnisse, keine Wirkung entfalten und keine revolutionären Taten legitimie­
ren. »(R)ebellische Selbsthilfe« ist für Kant immer illegitim, denn sie »wirkt lediglich 
rechtsnegierend« (Garber 1980: 263f.).
252 Deshalb verfängt der Hinweis von Westphal 1991: 366, nicht, daß, wenn »a regime is 
so corrupt, that it degrades its citizen's character more than anarchy or the grave hazards 
of revolt, than Kant has no grounds for contending that anyone is obligated to obey it« 
(Hervorhebung im Original, F. Z.). Für Kant ist eben kein Regime denkbar, daß die 
Rechtlosigkeit einer Anarchie überbietet.
253 Marramao 1989:159, der diese Metapher M. Weber entlehnt.
254 Richtig daher das Resümee von König 1994: 289: »Das Problem des ungerechten 
Staates wird so von Kant durch Geschichtsteleologie gelöst.« Den de facto konstitutiven 
und eben nicht bloß regulativen Status der Geschichtsphilosophie habe ich zuvor bereits 
erörtert.
255 Burg 1974: 44.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 231

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Berücksichtigt man die zuvor erörterte Verzahnung von 
Rechts- und Geschichtsphilosophie, dann erübrigt es sich auch, 
Kant gegen den Vorwurf des Rechtspositivismus zu verteidi­
gen256. Nur wenn man die geschichtsphilosophische Perspektive 
vernachlässigt, vor der die Option der unbedingten Gehorsams­
pflicht gegenüber dem Souverän sich entfaltet, gerät die Rechts­
lehre ins Fahrwasser eines Theoriestrangs, der die Geltung po­
sitiven Rechts ausschließlich an seine Durchsetzbarkeit bindet. 
Auf der rechtstheoretischen Begründungsebene sind Kants Vor­
stellungen nicht konform mit derartigen Positionen, aber auf 
dem Feld der praktischen Handlungskonsequenzen sind sie dek- 
kungsgleich257.

Auch der Versuch von Autoren wie I. Maus, D. Scheffel 
oder H. Arendt258, über Kants Publizitätsargument einen mögli­
chen Fall rechtmäßigen aktiven Widerstands zu konstruieren, 
scheitert am eindeutig anders gearteten Textbefund. Zwar 
schreibt Kant unmißverständlich, daß jedem Bürger angesichts 
von Weisungen durch den Herrscher die Befugnis zustehen 
müsse, »seine Meinung über das, was von den Verfügungen des­
selben ihm ein Unrecht gegen das gemeine Wesen zu sein 
scheint, öffentlich bekannt zu machen«, und er bezeichnet diese

256 S. z.B. Kersting 1981b: 34 ff. u. 1993: 502 ff. Dagegen argumentieren u.a. Fetscher 
1976: 276; Langer 1986: 45f. u. 74; Höffe 1992: 233.
257 So Scheffel 1982: 202: »Im Ergebnis stimmt Kant daher mit dem Rechtspositivismus 
überein, in der Begründung weicht er aber von ihm ab« (vgl. dazu auch Burg 1974: 
196 f.; Klenner 1974: 226; Dreier 1981: 312f., Anm. 77 u. 1986: 25 ff.; Castillo 1990: 
187ff.; allgemeiner Kaehler 1993). Allerdings vermag Scheffel gerade in der Frage eines 
Rechtes auf Revolution auch im Ergebnis einen Unterschied zwischen Rechtspositivis­
mus und Kant auszumachen (204). Aus den schon angeführten Gründen halte ich das 
nicht für überzeugend.
258 Maus 1992: 96 f.; Scheffel 1982: 203f.; Arendt 1985: 69. Auch Volkmann-Schluck 
1974: 125, schreibt, die Meinungsfreiheit bei Kant sei ein »unentreißbares Recht des 
Staatsbürgers« (vgl. auch Weyand 1964: 109; Luf 1978:181 ff.; Busch 1979:123f.; Kühl 
1984: 171; analoges deuten Mulholland 1990: 340 u. Selbach 1994: 35 f. an; s. auch den 
entsprechenden Hinweis auf den ebenso argumentierenden R. Hancock in Arntzen 
1996: 410f. u. 422f., dem sich Arntzen schließlich tendenziell anschließt). Erdmann 
1986: 4 u. Reinalter 1988: 193 verweisen darauf, daß Kant sie in den Rang eines Ver­
fassungsgrundsatzes heben wollte. Aus dem zuvor Gesagten ist jedoch eindeutig zu 
entnehmen, daß damit für das Problem eines möglichen Widerstandsrechts nichts ge­
wonnen wäre. Verfassungsbruch ist kein Widerstandsgrund. Blesenkemper 1987: 215 ff. 
u. insb. 334 ff. erläutert Wichtigkeit und Funktion der Publizität bei Kant, thematisiert 
aber nicht die hier interessierende Frage, ob Zensur aktives Opponieren legitimieren 
würde.

232 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

Publizitätsfreiheit außerdem als »das einzige Palladium der 
Volksrechte«. Aber zum einen dürfen die Untertanen sie aus­
drücklich nur »mit Vergünstigung des Oberherrn selbst« (11/ 
161, Gemeinspruch) beanspruchen. Zum anderen findet sich nir­
gends der Hinweis, daß ein Verbot der Ausübung dieses Frei­
heitsrechts die unbedingte Gehorsamspflicht aufheben würde259. 
Obwohl Kant schreibt, daß ein Vertrag, der die Verhinderung 
der Aufklärung des Menschengeschlechts - etwa durch eine to­
tale Zensur - zum Inhalt habe, »schlechterdings null und nich­
tig« sei, auch wenn er »durch die oberste Gewalt, durch Reichs- 
täge und die feierlichsten Friedensschlüsse bestätigt sein« (11/ 
57, Aufklärung)260 sollte, ist dieser Passus gerade nicht als Indiz 
für die Berechtigung zum aktiven Opponieren gegen rechtswid­
rige Verträge, Gesetze oder Befehle zu lesen. Denn Kant be­
zeichnet auch die zuvor diskutierten Verstöße gegen die Verfas­
sung unmißverständlich als grobe Unrechtsakte261, ohne daß 
daraus mehr als ein passives Widerstandsrecht erwächst. Inso­
fern zeichnet die Unterdrückung der freien Meinungsäußerung

259 So Unruh 1993: 211. Vgl. auch Vuillemin 1991: 45 u. Burg 1991: 900. Höffe 1992: 
233, gibt zu bedenken, daß das Widerstandsverbot in Aporien gerät, wenn es sich mit 
zensierenden Regierungen konfrontiert sieht. Nicholson 1992: 252, behauptet sogar: »If 
a state abuses his authority and refuses to permit freedom of speech and publication, 
none the less the subjects must obey; they should not resist, and they should not protest 
publicly«. Obwohl dies der Kantischen Haltung sicherlich nahe kommt, findet sich in 
seinen Schriften nicht, wie Nicholson meint (s. 263, Anm. 10; ähnlich Silber 1991: 191, 
Anm. 23), eine direkte Diskussion der Gehorsamspflicht angesichts von Zensurmaß­
nahmen, sondern nur (z.B. 11/162f., Gemeinspruch) eine Gehorsamsverpflichtung des 
Untertanen trotz offensichtlich rechtswidriger Gesetzgebung.
260 S. auch schon 3/13, KrV, A XI, Anm. und 4/640, KrV; A 752f., B 7S0f.
261 Sehr klar 11/245, Frieden; AA XIX, 4S6f., 523, 533, 574f., 590f., 593f. Zudem 
schränkt Kant die Meinungsfreiheit durch den Hinweis ein, sie dürfe nicht »der öffent­
lichen Ruhe nachteilig sein« (8/448, MS) und müsse sich »in den Schranken der Hoch­
achtung und Liebe für die Verfassung« bewegen. Kant meint damit jedoch nicht einen 
Verfassungspatriotismus im Sinne Habermas'. Denn der geforderte Respekt gebührt 
nicht etwa einer idealen Staatsordnungsidee, sondern ausdrücklich der Verfassung, 
»worin man lebt« (11/161, Gemeinspruch, vgl. auch AA XXIII, 131). Folgerichtig plä­
diert Kant bei Verstößen der öffentlichen Meinungsäußerung gegen erwähnte Hoch- 
achtungs- und Liebespflichten ausdrücklich für Zensurmaßnahmen (s. 8/653, Religion. 
Vgl. auch Kants Bemerkungen über Toleranz in AA XXVII.1, 76, sein bedingtes Plädoy­
er für Pressefreiheit in AA XV. 2, 626 u. die Zubilligung grenzenloser dirigistischer 
Befugnisse zugunsten des Oberhauptes, wenn er glaubt, der Staat sei in den Grund­
festen bedroht in 11/155, Gemeinspruch). Hier trägt die Theorie deutlich rechtspositi­
vistisch-willkürliche Züge (s. dazu auch Linares 1975:145ff.; Busch 1979: 104).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 233

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

sich nicht dadurch aus, daß sie aufgrund ihrer Widerrechtlich­
keit die oben erwähnten prinzipiellen Argumente für die Gehor­
samspflicht außer Kraft setzt. Die Möglichkeit des passiven Wi­
derstands inklusive der damit einhergehenden Konsequenzen 
des persönlichen Märtyrertums werden den Untertanen durch 
ein Puhlizitätsverhot nicht genommen262, denn auch in der 
durch die Zensur erzwungenen Passivität »kann man über sich 
disponiren« (AAXIX, 569).

Zum anderen legen vor allem die weiteren Ausführungen 
der >Aufklärungs<-Schrift nahe, daß angesichts einer Einschrän­
kung der Meinungsfreiheit durch den Potentaten kein aktiver 
Widerstand zu leisten, sondern grundsätzlich an dessen »Ehr- 
hegierde« (AA XV. 2, 629) und »eigenen Vorteil« (11/47, Idee) 
zu appellieren ist263. Kant schreibt: »Es tut selbst seiner Majestät 
Ahhruch, wenn er sich hierin mischt, indem er die Schriften, 
wodurch seine Untertanen ihre Einsichten ins reine zu bringen 
suchen, seiner Regierungsaufsicht würdigt, sowohl wenn er die­
ses aus eigener höchsten Einsicht tut, wo er sich dem Vorwurfe 
aussetzt: Caesar non est supra grammaticos, als auch und noch

262 Die kategorische Gehorsamsverpflichtung: »Gehorchet der Obrigkeit« hat ihre 
Grenze »in allem, was nicht dem inneren Moralischen widerstreitet« (8/497, MS). Soll­
ten die Gesetzgeber dem Untertanen etwas gebieten, »was an sich böse (dem Sittenge­
setz unmittelbar zuwider) ist«, so darf und soll »ihnen nicht gehorcht werden« (8/758, 
Religion, Anm.; s. auch AA XIX, 487) - was eben bedeutet, daß die positiv-rechtlichen 
Folgen der Gehorsamsverweigerung vom einzelnen zu tragen sind. Auf Schwierigkei­
ten, selbst ein passives Widerstandsrecht im Kontext der Kantischen Theorie zu be­
gründen, verweist Ludwig 1988:175; s. auch Mulholland 1990: 338 ff. Es kann auch kein 
ethisch begründetes Revolutions- oder Widerstandsrecht geben, weil die Ethik keine 
äußeren Zwangsmechanismen kennt, vgl. dazu Rosen 1993: 169 f. u. 170, Anm. 170. 
An der fehlenden Berücksichtigung dieses Zusammenhanges scheitert der Versuch von 
Arntzen 1996, aus Kants moralphilosophischer Lehre der Pflicht gegen sich selbst einen 
rechtmäßigen Widerstandsfall zu extrahieren. Zudem übersieht Arntzen, daß gerade im 
passiven Martyrium für Kant die Pflicht gegen sich selbst erfüllt wird und somit die 
einzig angemessene Haltung in einer Despotie sein kann.
263 S. auch AA XIX, 534, 580; AA XV. 2, 629. Das entspricht ja partiell auch Kants 
eigenem Verhalten angesichts seiner Konflikte mit der Preußischen Zensurbehörde. 
Über diese Auseinandersetzung informieren Müller 1954: 43-47; Burg 1974: 213f.; 
Gulyga 1985: 262-72; Höffe 1992: 37-40; Cavallar 1992: 13-15; Unruh 1993: 34-36; 
Borowski 1993: 59; weitere Literaturhinweise finden sich bei Ritter 1971: 199, 
Anm. 536; Reinalter 1988: 196, Anm. 1. Daß Kant immer großen Wert darauf gelegt 
hat, nicht einmal in den entfernten Verdacht zu geraten, er und seine theoretischen 
Erwägungen würden Untertanen zur Widersetzlichkeit anregen, belegen u.a. 11/358f., 
Streit, Anm.; AA XXIII, 127. Vgl. auch Jachmann 1993:154f.

234 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

weit mehr, wenn er seine oberste Gewalt so weit erniedrigt, den 
geistlichen Despotism einiger Tyrannen in seinem Staate gegen 
seine übrigen Untertanen zu unterstützen« (11/59, Aufklä­
rung). Die Aufgabe des Volksaufklärers ist es, sich »ehrerbietig 
an den Staat« zu wenden in der Absicht, daß dieser des Volkes 
»rechtliches Bedürfnis zu beherzigen angeflehet wird« (11/363, 
Streit). Auch wenn es »ihrer Selbstsucht Aufopferungen kos­
ten« sollte, ist den Staatsoberhäuptern beständig in Erinnerung 
zu rufen, darauf bedacht zu sein, »sobald wie möglich« die Ver­
fassung der Idee der Vernunft angemessen zu machen. Zumin­
dest aber soll der Untertan darauf vertrauen, »daß wenigstens 
die Maxime der Notwendigkeit einer solchen Abänderung dem 
Machthabenden innigst beiwohne« (11/233, Frieden). Es ist 
demnach dem Selbstverständnis eines aufgeklärten Herrschers 
unwürdig, wenn er die Volksrechte mißachtet und z. B. zu Zen­
surmaßnahmen greifen oder gebotene Reformen unterlassen 
würde, nicht aber ein justitiables Vergehen. Das Volk kann die 
Achtung seiner Rechte nur erbetteln, nicht aber vor Gericht ein­
klagen. Selbst wenn man konzediert, daß der paternalistisch-de- 
vote Unterton dieser Zeilen angesichts möglicher Zensurdro­
hungen strategisch motiviert ist, verdeutlichen sie dennoch, 
daß sich selbst im Falle einer potentiellen Unterdrückung der 
>Freiheit der Feder< Kants hoffnungsvoller Blick paradoxerweise 
dem zensurverhängenden Regenten und nicht den derart ihrer 
Elementarrechte beraubten Untertanen zuwendet264. Auch ein

264 Zudem beschränkt er die Möglichkeiten der öffentlichen Kritik ausdrücklich nur auf 
die »Freiheit der Feder« (11/161, Gemeinspruch), so daß des Lesens und Schreibens 
nicht Mächtige von vornherein aus dem Kanon möglicher Reformträger ausgeschlossen 
sind. Maus 1992: 97 hingegen meint durch Hinweis auf 11/154, Gemeinspruch, Anm., 
wo Kant davon spricht, ein ganzes Volk habe unter Umständen das Recht, gegen unrech­
te Anweisungen des Staatsoberhaupts »wenigstens Vorstellungen zu tun«, belegen zu 
können, daß Kants Option für die >Freiheit der Feder< »keineswegs (...) als elitäre Ne­
gation massenhafter Kritik gelesen werden könne« (so auch Unruh 1993: 130). Nebst 
der Tatsache, daß Kants Formulierung an erwähnter singulärer Stelle in bezug auf die 
tatsächlichen Publizitätsrechte des ganzen Volkes eher nebulös bleibt, ist Maus ent­
gegenzuhalten, daß er wiederholt sehr deutlich macht, daß das Recht der freien Mei­
nungsäußerung denjenigen vorbehalten bleibt, die ihren Unmut schriftlich niederlegen 
können. So betont er, daß gegen Verfügungen der obersten Gesetzgebung »nie (...) 
wörtlicher oder tätlicher Widerstand (...) aufgeboten werden« (11/162, Gemeinspruch) 
dürfe. Und unter dem öffentlichen Gebrauch der Vernunft versteht er unmißverständ­
lich »denjenigen, den jemand als Gelehrter von ihr vor dem ganzen Publikum der Leser­
welt macht« (11/55, Aufklärung; s. auch 11/362f., Streit). Und wenn Kant in einem

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 235

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Verbot der Meinungsfreiheit begründet kein Recht auf aktiven 
Widerstand265. Vielmehr hat sich das Volk letzten Endes grund­
sätzlich »dem Guten Willen ihrer Oberherrschaft (zu, F. Z.) 
überlassen« (AA XIX, 591), im Vertrauen darauf, daß stetige 
Aufklärungsarbeit, wie schon der junge Kant schreibt, irgend­
wann dazu führen werde, »den Fürsten auch gut zu machen« 
(AA XX, 41), um dann schließlich »alles von seiner Gnade er­
warten« (AA XIX, 520) zu können. Eindeutig stellt Kant fest, 
daß »gute Regirungen durch eigne Bewegungen der guten 
Fürsten entspringen« (AA XV. 2, 627)266. Dieses geschichtsphi­

bekannten Verdikt apodiktisch festhält: »Die Weisheit muß den Höfen aus den Studier­
zimmern kommen« (AA XV. 2, 628), dann wird deutlich, daß er wohl nicht als Theo­
retiker der breiten Volksmasse zu reklamieren ist. Vorsichtiger und damit angemessener 
als Maus ist die Wertung von Brandt 1993: 40; s. ferner Weyand 1964: 111 f.; Ludwig 
1995a: 82f.u. 87,Anm. 25.
265 Zu diesem Ergebnis kommen ebenfalls Burg 1974: 197, 1988: 16 f. u. 20; Linares 
1975: 148; Reiss 1989: 301; Fetscher 1991: 139; Vuillemin 1991: 45; vgl. auch zur Lippe 
1984a: 151; Kersting 1992:162.
266 Ebenso 11/46f., Idee; 11/366f., Streit; 8/441 u. 463f., MS; AA XV. 2, 628;AAXXII, 
620f.; AA XXIII, 134 u. 140f. Diese bedingungslose Fixierung auf den guten Willen des 
Potentaten als Verfassungsgaranten und Motor der Reformen ist verwunderlich, inso­
fern Kant durchaus um die Korrumpierbarkeit der Machthabenden wußte. In einer 
Nachlaßreflexion stellt er gar fest, daß die Greuel des Verfalls der Moralität und des 
Staates »nicht von unten nach oben sondern von oben [herab abwerts] herabkommen 
und die Kriegssucht der Beherrscher, nicht die Wiederspenstigkeit des Unterthans, sie 
herbey führte« (AA XIX, 611). Daß die optimistischen geschichtsphilosophischen Prä­
missen die Realitätswahrnehmung strukturieren und somit geltungstheoretische und 
handlungsrelevante Bedeutung entfalten, betont Burg 1988: 20: »Die Republikanisie- 
rung des preußischen Staates war in der Perspektive dieser Geschichtsphilosophie nur 
eine Frage der Zeit - für Kant ein Argument mehr, sich mit den gegenwärtigen Ver­
hältnissen zu arrangieren«. Wenn Gerhardt 1988: 27, feststellt, Kant sei »nicht der 
Theoretiker des Obrigkeitsstaates, für den ihn viele halten, sondern ein Reformist aus 
politischer Überzeugung«, dann konstruiert er eine unglückliche Antinomie. Ganz of­
fensichtlich ist Kant Theoretiker des Obrigkeitsstaates, aber u.a. gerade deshalb, weil er 
sich als politischer Reformist begreift, und sein spezifisches Reformverständnis sein 
Komplement in jenem Staatsmodell findet. Ebenso bezeichnend wie kurios mutet in 
diesem Kontext Kants Bemerkung an, daß die Unrechtmäßigkeit aktiven Widerstands 
sich u.a. daran zeige, daß seine Akteure kein öffentliches Bekenntnis zu ihren Absichten 
ablegen würden und heimlich im Untergrund agierten (s. 11/246, Frieden). Diese for­
malistische Prinzipienreflexion vermag weder ein angemessenes Verständnis konkreter 
Machtverhältnisse in Diktaturen, geschweige denn ein realistisches Bild der Be­
weggründe für politisches Handeln zu entwickeln. So unsinnig es ist, auf gute Herrscher 
zu hoffen, so naiv ist es, die Bedingungen der Möglichkeit, Widerstand in repressiven 
Systemen zu leisten, an der Frage der Klandestinität aufzuhängen. Diese Herangehens­
weise findet ihre gelungene Karikierung in dem bonmot, demgemäß die Deutschen, ehe

236 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol

losophisch unterlegte Votum birgt letztlich die fatale Kon­
sequenz, daß dem Gros der Gesellschaftsmitglieder zugemutet 
wird, Rechtsfortschritt im Grunde als kontingentes Ereignis, zu­
mindest aber als primär von Eliten gemachten Prozeß zu be­
trachten, der zudem generell wesentlich von Komponenten de­
terminiert wird, die sich außerhalb der Einflußmöglichkeiten 
menschlicher Praxis befinden267.

So verbindet sich auch mit der Behandlung der Wider­
standsfrage im Kontext der Zensurdebatte eine Begründungs­
figur, die in diesem Kapitel wiederholt aufgetaucht ist. Am Ende 
seines Aufsatzes formuliert Kant die geschichtsphilosophisch 
unterlegte Gewißheit, daß sich der »Geist der Freiheit«, allen 
Zensurmaßnahmen zum Trotz, ausbreitet, »selbst da, wo er mit 
äußeren Hindernissen einer sich selbst mißverstehenden Regie­
rung zu ringen hat« (11/60, Aufklärung)268. Erneut sind es die 
Verheißungen der Geschichtsphilosophie, die es ihm erlauben, 
die Realitäten einer Despotie durch eine Art Futurisierung der 
gesellschaftlichen Zustände perspektivisch zu durchbrechen269 - 
und die zugleich verhindern, eine realistische Sicht der indivi­
duellen Schicksale zu erlangen, die eine auf das Martyrium hin­
auslaufende Durchhaltegesinnung hervorbringt270. Durch die

sie in revolutionärer Absicht den Bahnhof stürmen, eine Bahnsteigkarte kaufen würden. 
Kant hat, nebenbei bemerkt, diese Obrigkeitsfixierung als charakteristische Geisteshal­
tung der Deutschen bezeichnet (s. 12/667, Anthropologie).
267 Es ist daher nicht vollständig, wenn Selbach 1994: 21, sagt, daß Kants Option für 
reformerische Veränderung im Staat diesen »zu einer sicheren und inkontingenten Ent­
wicklung befähigt«, denn erst durch die Hinzunahme der geschichtsphilosophischen 
Prämissen ist die Kontingenzbewältigung umfassend.
268 Im gleichen Duktus 11/46f., Idee. Zur Rolle der Geschichtsphilosophie in diesem 
Kontext s. ebenfalls Habermas 1976: 180f. u. 186ff.
269 Diesen Zusammenhang betonen ebenfalls Williams 1983: 207f. u. Burg 1991: 900 f.; 
vgl. ferner Klemme 1995: 524f. Daß Kant reale gesellschaftliche Verhältnisse vor dem 
Hintergrund einer optimistischen Geschichtsprognose und der Hoffnung auf gute Herr­
scher betrachtet und jene damit tendenziell entschärfte, verdeutlicht auch folgende Be­
merkung, die zudem die Unterfütterung dieser Haltung mit Motiven christlicher Nah­
erwartungslehren deutlich macht. »Wenn drey wohlgesinnete und gut instruirte 
(mächtige) Regenten zugleich in Europa herrschen werden, wenn ihre Regirung von 
eben solchen nur ein paar Zeugungen durch gefolgt wird, welcher Fall sich einmal 
eräugnen kan: so ist die Erfüllung da. Vorietzt leben wir in der Unsichtbaren Kirche, 
und das Reich Gottes ist gleichwohl in uns. Die Zurükhaltung ist ietzt noch nothig; 
alsdenn aber offenherzigkeit, die aber gütig ist und davor aufgenommen wird« (AA 
XV. 2, 614).
270 Cavallar 1992: 283 f., erwidert auf den plausiblen Einwand von A. Rosen, demgemäß

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 237

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Deutung der empirischen Wirklichkeit in Funktion des anvisier­
ten Ziels werden mittels dieses geschichtsphilosophischen Inter­
pretationsrasters die gegenwärtigen diktatorischen Zustände 
funktional legitimiert. In letzter Konsequenz ist es allein Kants 
»feste(r) Glaube an die innere Reformfähigkeit von Rechts- und 
Staatssystemen«, die ihn »ein Widerstandsrecht ablehnen«271 
lassen, wobei, wie im Anschluß genauer zu erläutern ist, der 
geschichtsphilosophisch getränkte Reformhegriff, den Kant zu­
grundelegt, weder einen materialen noch einen temporalen In­
dex besitzt.

Fokussiert man die Argumentationsmuster der Kantischen 
Widerstandslehre auf die zu Beginn dieses Exkurses formulierte 
Fragestellung, so läßt sich sagen, daß mit Hilfe dieser Theorie 
weder unter nationalsozialistischer noch unter irgend einer an­

Kants geschichtsphilosophisch unterlegte Hoffnung auf einen gut- und reformwilligen 
Fürsten blauäugig sei und nicht das Problem löse, wie die Repuhlikanisierung der Ge­
sellschaft tatsächlich gedacht werden könne, daß Kant diesem Problem durch den Hin­
weis begegnet sei, auch aufgeklärte Despoten würden von Dynamiken überrollt und 
letztlich entmachtet, die sie mit ihren Reformansätzen nicht beabsichtigt hätten. Unge­
achtet der Frage, wie überzeugend es ist, diese >List des Schicksalsc als geschichtskon­
stituierende Größe zu betrachten, verfehlt diese Konstruktion zumindest eine wesentli­
che Facette des Einwandes von Rosen. Indem die Veränderung gesellschaftlicher 
Realitäten in entscheidende Abhängigkeit von derartigen Triebfedern gebracht wird, 
löst sich der Reformprozeß im Kern vom Lebenshorizont menschlicher Subjekte und 
konstituiert sich als supraindividuelle und durch bewußte Entscheidungen politischer 
Akteure im Grunde nicht mehr tangierbare Bewegung. Kant richtet vor diesem Hinter­
grund sein Rechtsverständnis, wie dargelegt, innertheoretisch durchaus konsequent an 
der von Naturabsicht und Vorsehung getriebenen Gattung aus. In den noch folgenden 
zwei Annäherungen an das Verhältnis von Recht und Zeit in der MS wird dieses Theo­
rem unter dem Blickwinkel der ihm innewohnenden Zeitverständnis nochmals proble­
matisiert.
271 Sandermann 1989: 330; ebenso Unruh 1993: 211 f. Für van der Linden 1988: 179, ist 
die Hoffnung, »that progress in general can take place through reform from above (.. .)a 
hope again all odds. Kants condemnation of revolution and active resistance and his 
thesis of progress are at loggerheads, if not textually, then certainly in effect«. Das aber 
ist genau eines der grundsätzlichen Probleme der gesamten Kantischen Rechtsphiloso­
phie. Wie im 1. Kapitel, so zeigt sich auch hier, daß die konsequente Nichtbeachtung der 
Empirie im Rahmen strikt apriorischer Theoriebildung zu inakzeptablen, aber mit der 
Dignität reiner Vernünftigkeit versehenen Ergebnissen führt. Infolge dieses metho­
dischen Vorgehens entstehen Antinomien, die nicht zu vermitteln sind, weil sie nicht 
mehr als lebensweltlich konstatierbare Friktionen zwischen Theorie und Praxis auftre­
ten, sondern als falsche Umsetzung einer konsistenten theoretischen Deduktion erfaßt 
werden. Derart immunisiert sich der theoretische Entwurf gegen alle lebensweltlich 
ermittelten Infragestellungen.

238 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

deren Form despotischer oder diktatorischer Herrschaft ein 
rechtmäßiger Widerstandsfall bestimmbar ist. Dieser fatale De­
fekt ist innertheoretisch zu erklären und verdankt sich nicht et­
wa der Tatsache, daß Kant die desaströsen Ereignisse des 20. 
Jahrhunderts nicht vorhersehen konnte. Schon die bis in Kants 
Zeitalter an entsetzlichen Unrechtszuständen wahrlich nicht ar­
me Geschichte ist mit seinen rechtsphilosophischen Kategorien 
nicht zu erfassen, so daß nicht erst vor dem Hintergrund der 
Nazibarbarei diesem uneingeschränkten Widerstandsverbot 
eine obszöne Facette eigen ist.

2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - 
Temporalität, Gattung und der endliche Mensch

»Diese Entfernungen, die irgendwo in Lichtjahre übergehen, schaffe ich 
nie« (Duden 1995:14).

»Die Uhren stimmen nicht überein, die innere jagt in einer teuflischen 
oder dämonischen oder jedenfalls unmenschlichen Art, die äußere geht 
stockend ihren gewöhnlichen Gang« (Kafka 1994: 285).

»Betrachten wir den Menschen nur auf dieser Welt, so ist er ein object 
zum Lachen« (AA XV. 2, 622).

Die für Kants geschichtsphilosophischen Darlegungen so zentralen 
Gedanken eines kontinuierlichen Gattungsfortschritts, der eingebun­
den ist in eine teleologisch vorgeprägte Natur- und Menschheits­
geschichte272, gründen nicht zufällig auf temporalen Vorstellungen, 
die menschliches Zeitempfinden überformen. Die weiteren Aus­
führungen beabsichtigen, sowohl die Widersprüchlichkeit als auch 
die äußerst heiklen Implikationen dieses rechtsphilosophischen Mo­
dells im Hinblick auf eben diese Zeitstrukturen darzustellen. Dabei 
wird sich zeigen, daß Kants weitergehender Versuch, die Rechtstheo­

272 Daß diese Motive über das Kantische Werk hinaus zentrale Topoi des ausgehenden 
18. Jahrhunderts sind, legt u.a. Kodalle 1995 nahe, der in Fichtes Geschichtsphilosophie 
Argumentationsfiguren findet, die den zuvor an Kants Texten eruierten z. T. bis in die 
Details frappierend ähneln. Vgl. ferner die an Hegels Rechts- und Geschichtsphilosophie 
geübte Kritik von Siep 1979: 278 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 239

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

rie im engen Sinne durch eine geschichtsphilosophische >Zeitstrek- 
kung< von ihren formalistisch-rigorosen Zügen zu befreien, sie nicht 
rettet, sondern umso tiefer in Aporien verstrickt, die sich aus seiner 
signifikanten Behandlung der Verhältnishestimmung Individuum - 
Gattung und damit der Relation von individueller und objektiver 
Zeit speisen.

Kants Rechtsphilosophie richtet ihre Grundsätze, so ist im Laufe 
der vorstehenden Abschnitte deutlich geworden, offenkundig am 
Ideal der homogenen und leeren Zeit aus273. Die ungebrochene Linea­
rität seiner Geschichtsphilosophie, der es um die Zukunft der Spezies 
geht und die deshalb die Interessen- und Bedürfnislagen einzelner 
Menschen, Gruppen oder Generationen unterdrücken muß, ist radi­
kal antiindividualistisch. Sie basiert auf der methodisch erzwunge­
nen Negation menschlichen Zeiterlebens, für das ein Anfang und 
ein Endpunkt, d.h. Endlichkeitserfahrungen konstitutiv sind274. Da 
Kant durch den Rekurs auf die Geschichte als zeitlosem System eine 
»Futurisierung«275 seines Konzeptes betreibt, die auf jener Negation 
beruht, hebt er die »irreduzible Dyskrasie von Existenz und Ent­
wurf«276 auf. Er entzerrt das agonale Spannungsverhältnis zwischen 
der Logik der evolutionär entfristeten Geschichtszeit und der >Heils- 
erwartung< eines >Seins zum Tode<, indem er die empirische Existenz 
durch die Neutralisierung ihrer finalen Grundverfaßtheit277 entsub- 
stantialisiert, indem er also, wie K. Psychopedis richtig bemerkt, 
»zeitliche Verhältnisse intellektualisiert«278.

Reform erscheint nun deshalb als einzig möglicher Umgang mit

273 Noch im Urteil von Lutz-Bachmann 1988:69: »Das Paradigma dieser systematischen 
Geschichte liegt in Linearität, zielstrebigem Fortschritt und Entwicklung zum Besseren 
beschlossen«, schimmert dieses >temporale Gewebe< hervor. Das wird ebenfalls deutlich 
bei Kaulbach 1975: 82ff.
274 Vgl. dazu Marquard 1993: 366 f. Obwohl Sassenbach 1992 die entsprechenden Pas­
sagen Kants zum Verhältnis von Individuum und Gattung zur Kenntnis nimmt (77 ff.), 
gelangt er zur nicht nachvollziehbaren Einschätzung, Kants Rechtsphilosophie sei eine 
mit Blick auf die Implikationen der begrenzten Lebenszeit des Individuums sensible 
Theorie (157ff.). Er reproduziert damit nur die Fehleinschätzung seines Lehrers V. Ger­
hardt (s. z.B. Gerhardt 1991: 321). An Guzzoni 1988: 64-70 läßt sich ablesen, daß Kants 
Überlegungen zur Sterblichkeit maßgeblich Hegels spätere Positionen antizipieren; vgl. 
auch Siep 1979: Kap. V.
275 Marramao 1989: 112. Kaulbach 1975: 78ff. thematisiert die Geschichtsphilosophie 
unter dem Aspekt der ihr inhärenten »Futurologie« (78).
276 Marramao 1989: 109.
277 Vgl. dazu Guzzoni 1988: 71 ff.; Siep 1988: 91 f.; Ströker 1993: 211.
278 Psychopedis 1980:113, Wortreihenfolge des Originals verändert.

240 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

gesellschaftlichen Strukturen, weil der Reformgedanke nicht einmal 
mehr den Anspruch erhebt, Veränderungen überhaupt noch in 
menschlichen Zeitvorstellungen buchstabieren zu können. Das 
»Maas« der Geschichtsphilosophie ist, wie Kant bestätigt, »nicht die 
Zeit, nach iahren gemessen« (AA XV. 2, 633), das ihr korrespondie­
rende Handlungssubjekt entsprechend »ein Daseyn ohne Ende«, also 
eines, das »von den Zeitbedingungen abstrahirt«, wo »mithin Anfang 
und Ende wegfällt« (AA XXIII, 460). Diese Entbindung von jeder 
existentiellen temporalen Eingrenzung ist in ihrem Selbstverständ­
nis ein Akt der Emanzipation von zeitlichen Restriktionen, versteht 
sich als selbstbewußte Demonstration der souveränen Beherrschung 
der Zeit, ohne zu realisieren, daß ihre Maßlosigkeit das Individuum 
der zernichtenden Fatalität der Ewigkeit preis gibt, es der schlechten 
Unendlichkeit überantwortet.

Kants Rechtsphilosophie »entsorgt« nicht nur, wie W. Kersting 
konstatiert, »das Problem der Realisierbarkeit ihres höchsten Gegen­
standes (gemeint sind innerstaatliche Gerechtigkeits- und zwischen­
staatliche Friedensordnung, F Z.), indem sie geschichtsphilosophisch 
wird«279, auf diese Weise gibt sie es außerdem auf, Gerechtigkeit, 
Freiheit und Gleichheit als Bedingungen der Möglichkeit mensch­
lichen Zusammenlebens und damit als Themen individueller oder 
kollektiver Handlungsvollzüge zu denken. Das, was zumindest als 
Moment im Mittelpunkt revolutionären Pathos steht - der Verweis 
auf das schmerzliche Paradoxon, daß das Individuum seine Lebens­
spanne im Verhältnis zur Zeit des Universums als asymmetrisch er­
fährt, so daß die Frage nach Sinn und Qualität des eigenen Daseins 
existentielle Bedeutung bekommt280 - ist in Kants Konzeption nicht

279 Kersting 1993: 86.
280 Burg 1974: 50 u. 62, deutet das Glücksstreben der Revolutionäre von 1789 als 
emphatischen Wunsch, die Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit in der Le­
benswelt auszugleichen. Sie waren geleitet von der Erwartung, daß die Schaffung der 
rechtlichen Neuordnung es ermögliche, die materiellen menschlichen Interessen ange­
messener zu befriedigen (in diesen Dispositionen hat im übrigen Kant selber die Trieb­
federn für revolutionäres Handeln gesehen; s. dazu Linares 1975:134ff.). Kant hingegen 
versieht, wie Burg anmerkt, eine derartiges »Glücksstreben immer mit einem negativen 
Akzent und sieht in der Rechtsordnung lediglich ein Mittel der Disziplinierung des 
Strebens. Ein anerkennenswertes Motiv zur Verfassungsänderung ist das Streben nach 
Kant nicht« (120). Auch Bohrer 1989 thematisiert im Werk der Dichter Schlegel und 
Heine deren revolutionären Pathos im Sinne einer »Absage an die Teleologie«, an deren 
Stelle »statt dessen eine emphatische Hermeneutik der Gegenwart« (152) tritt, die sich 
ganz wesentlich speist aus einem kreatürlichen, d.i. eminent gegenwartsbezogenen

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 241

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

mehr zugegen, verschwindet in den Untiefen einer theoretischen 
Konstruktion, die allenfalls denkbar, aber nicht mehr lehhar ist. An 
die Stelle eines »Eingedenkens der Natur im Subjekt«281 im Sinne 
einer Vergegenwärtigung des Menschen als hinfälligem Wesen282 
tritt seine Ersetzung durch die unsinnliche und deshalb unsterbliche, 
aller existentiellen Paradoxien entledigte Gattung. Derart vollendet 
sich der diesem Rechtsdenken substantielle Prozeß »der Formalisie- 
rung-Depersonalisierung«283, der quasi nach eben jenen Kategorien 
der Reform und Gattung verlangt.

Der Preis der Kantischen >Harmonisierung< von Eigen- und 
Weltzeit ist hoch. Es ist in letzter Konsequenz der Verlust des realen 
Menschen als Bezugsgröße und Bedeutungszentrum von Politik und 
Recht durch die Fixierung auf den transindividuellen Geschichts­
gang, zu dem die Subjekte bloß mittelbar »als Rest, als Schlacke des 
kollektiven Prozesses«284 wahrgenommen werden. Das ist die Kon­
sequenz eines Denkens, welches aus Gründen der Selbstlegitimie-

Zeitverständnis, und einem ihm entsprechenden Begriff vom Leben, der sich »aus dem 
Schema geschichtsphilosophischer Determination« (142 f.) zu lösen sucht. Sehr deutlich 
wird dieses Moment revolutionären Selbstverständnisses in einem Heinezitat: »das Le­
ben ist ein Recht. Das Leben will dieses Recht geltend machen gegen den erstarrenden 
Tod, gegen die Vergangenheit, und dieses Geltendmachen ist die Revolution« (zit.n. 
143; vergleichbares findet sich auch in den Dramen und Revolutionsaufrufen von 
G. Büchner). Vgl. auch die diesbezüglich aufschlußreiche Selbstbeschreibung des hinge­
richteten Jakobiners G. Babeuf (Babeuf 1988: 54 ff., 68, 70, 84f., 96, 98) und die Aus­
führungen des revolutionären Kantianers J. B. Erhard (Erhard 1976: 40 ff.; dazu auch 
Batscha 1981a: 80 f.); ferner Moore 1985 (zur Zeitproblematik Kap. 14, insb. 654 ff.; dazu 
auch Fachinelli 1981:128-30). Der semantischen Polyvalenz und kulturellen Polysemie 
des Revolutionsbegriffs geht Marramao 1989: 59 ff. nach. Die politiktheoretischen Be­
gründungsfiguren militanter Oppositioneller, die das Gemeinwesen radikal vom Indivi­
duum her denken, erläutern am Beispiel der Englischen Revolution Saage 1981:137 ff., 
254-58; Hill 1990, am Beispiel eines anarchistischen Theoretikers und Aktivisten der 
mexikanischen Revolution Hinkelammert 1994: 108 ff. Freilich ist in diesem Zusam­
menhang auch auf die Schattenseiten zu verweisen, die sich aus der Anbindung der 
Sinnerfüllung an die beschränkte Lebenszeit ergeben und zu einer Pathologie der Be­
schleunigung führen können (s. dazu Blumenberg 1986, insb. 80 ff.; Nowotny 1990: 
135 ff.; Gronemeyer 1993).
281 Horkheimer/Adorno 1988: 47.
282 »Nichts anders« als diese Selbstvergewisserung, so wird Adorno an anderer Stelle 
bemerken, »aber heißt Humanität« (zit.n. Schmid Noerr 1990: 230: vgl. ferner Schwep- 
penhäuser 1993: 102f. u. Kap. 6).
283 Marramao 1989: 76.
284 Fachinelli 1981: 120; vgl. dazu auch Sollbach 1995: 924 f. u. allgemeiner Adorno 
1993: 90f.

242 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

rang gezwungen ist, in erster Linie an der Richtung des Geschichts­
verlaufs zu arbeiten und deshalb aufgegeben hat, die paradoxale Ab- 
gründigkeit zwischen den Anforderungen, die sich aus »jener alltäg­
lichen Existenz des hic et nunc«285 speisen, und der normierenden 
Eigendynamik gesellschaftlicher Institutionen und Regeln zum im­
mer wieder neu zu gestaltenden hermeneutischen Ausgangspunkt 
rechts- und politiktheoretischer Erwägungen zu machen. Kants Ge­
schichtsphilosophie ist eine Art >Opium der Vernunft<286. Der end­
liche Mensch muß sich mit diesem lebensfernen Surrogat betäuben, 
um die Entsubjektivierung seiner Wünsche und theoretische >Ent- 
Leibung<287, d.i. Degradierung der Kreatürlichkeit zum bloßen Ap­
pendix des Daseins, ertragen zu können. Zugleich bereitet dies den 
Boden für eine passgenaue Rekonstruktion eines Bildes menschlicher 
Existenz, das die Imperative, die die gattungsgeschichtliche Strategie 
aufdrängt, inkorporiert288 und auf diese Weise Raum, Zeit und

285 Marramao 1989:146.
286 In einer Rezension zu Kersting 1993 mutmaßt Hüning 1995: 477, daß der Autor 
Kants Geschichtsphilosophie im Sinne eines »geschichtsphilosophische(n) Opium(s)« 
interpretiert habe.
287 Die Verschmelzung von Vernunft und Weltzeit basiert auf dem »Abschneiden des 
Inkommensurablen« (Marramao 1989: 91), d.i. die sinnlich-endliche Dimension jedes 
Einzelnen, und der Fixierung auf die Gattung, die »nicht sterben kann, weil (sie, F. Z.) 
von der individuellen Existenz unabhängig gemacht wurde« (104). Vgl. dazu ferner 
Pleines 1991a: 178 ff.
288 Diese Gedankenfigur läßt sich mit Marramao 1992: 121, als >Pathogenese der Mo­
dernität bezeichnen, verstanden »als symbolische Umkehrung des Verhältnisses zwi­
schen perspektivischer Dimension (oder »Erwartungshorizont«) und »Erfahrungs­
raum« (...). Die Folge dieser Umkehrung ist, daß die Perspektive zunehmend dazu 
tendiert, die Erfahrung aufzusaugen. Bedienten wir uns eines Rückgriffs in Analogie 
zum Perspektive-Begriff, wären wir also geneigt zu sagen, daß in den Entwicklungen 
des modernen Projekts, das Sich-Ausdehnen und -Verdichten der perspektivischen 
>Wechselbeziehungen<, sich zum Nachteil der konkreten Physiognomie und Körper­
lichkeit der Figuren ereignet, die zu reinen Stellungsmarken reduziert werden«. Zu­
gleich, so ein weiterer dem Gesagten korrespondierender pathologischer Befund, legt 
diese Entmachtung des Menschen, wie gezeigt, den Rechtsfortschritt in den Schoß der 
allgewaltigen Natur. Jener »ist naturbewirkt, nicht der Mensch ist der Protagonist der 
Kantischen Geschichte, sondern eine absichtsvolle Natur« (Kersting 1993: 85). Es ist 
daher nur konsequent, wenn Kant explizit behauptet, daß der Mensch als handelndes, 
begehrendes und endliches Individuum mit seinen Bedürfnissen und Hoffnungen nur 
insoweit Berücksichtigung findet, wie sie sich in den kategorialen Vorgaben des Natur­
plans entfalten, und jede Rebellion gegen diese Determinierung und Verzweckung ist 
absurd (s. etwa 10/391, KU).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 243

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Körper einer an der Ewigkeit orientierten rhythmischen Neuord­
nung unterzieht.

»(N)ur die Beziehung auf die Zukunft rettet«, wie R. Brandt 
schreibt, »den Gegenwartsanspruch«289 der Kantischen Theorie. 
Doch meines Erachtens verhält es sich umgekehrt. Dadurch, daß 
Kant die Inhalte seiner Rechtstheorie durch die Anbindung an eine 
Idee des evolutionären Rechtsfortschritts von der individuellen Le­
hensspanne entkoppelt, rettet er nicht, sondern vernichtet er viel­
mehr jeden Gegenwartsanspruch. Seine Rechts- und Staatsvorstel­
lungen sind nur noch in Kategorien formulierhar, die die Eckpfeiler 
des Lehens kreatürlicher Existenzen völlig übersteigen. Die heahsich- 
tigte Kontinuität der Rechtsordnung fußt auf der Suhordination des 
lehendigen Menschen unter seine hloße Form, das Gattungswesen290. 
»Der Vorrang des Begriffs >Mensch<«, schreiht G. Marramao mit 
Blick auf derartige Konzepte, ist »nichts anderes als der Vorrang des 
Menschen als Begriff«291.

Derart werden zwar die formalen Systemhestandteile, d. h. 
staatliches Ordnungssystem und Gattung zueinander in Harmonie 
gehracht. Das Individuum aher wird gezwungen, seinen Platz im 
Weltlauf zwischen diesen ihn transzendierenden und in letzter 
Konsequenz negierenden Polen zu suchen. Diese entanthropomor- 
phisierte Argumentationsfigur durchweht ein >Todeshauch von 
Ewigkeit<292. Sie verhindert das Denken einer legitimen, d.i. anthro­
pologisch sensihlen Ordnung, weil sie sich aller Anknüpfungspunkte 
an die Lehenswelt herauht hat. Insofern dieses Konzept Legitimität 
als vollständige Verinnerlichung des Paradigmas des »unendlichen 
Fortschreitens zum Endzweck« (11/184, Ende) und damit seiner 
entfristeten Bewegungsmomente hegreift, ersetzt es die klassische 
Legitimitätsidee, die sich als Gestaltung eines existentiell einge­
grenzten sozialen Raums und einer sozialen Zeit verstand. Dieser

289 Brandt 1982a: 269.
290 Dieses Modell der Ich-Negation findet sich auch in der Kantischen Moralphiloso­
phie. »Das moralische Gefühl ist kein ursprüngliches Gefühl. Es heruht auf einem not­
wendigen inneren Gesetz, sich selher aus einem äußerlichen Standpunkt zu hetrachten 
und zu empfinden. Gleichsam in der Persönlichkeit der Vernunft: das man sich im All­
gemeinen fühlt und sein Individuum als ein zufälliges Subjekt wie eine accidens des 
Allgemeinen ansieht« (AAXIX, 103; vgl. auch Gerhardt 1995: 596 u. 603).
291 Marramao 1989: 81.
292 Ich entlehne diese Metapher Kleinschmidt 1995: ZB 3, der sie mit Blick auf die Zeit­
anschauung Kafkas verwendet.

244 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

fundamentale Paradigmenwechsel im Begriff der Legitimität geht 
notwendig einher mit den schon genannten temporalen Mustern, 
die das Individuum nunmehr nötigen, Lehen als »Opfer der Gegen­
wart ohne Gegenleistung«, als »Verlustzeit, Zeit der reinen Suh- 
straktion«293 zu hetrachten, die »die Gegenwart verhrennt«294. Die 
wesentlich zukunftsfixierte Ausrichtung erweist sich »nicht mehr 
als hefreiende Perspektive, sondern dagegen als nötigender und re­
striktiver Faktor«295, da mit dem evolutionären Rechtsfortschritt und 
dem ihn hervorhringenden Topos »einer aggressiven Zuversicht«296 
die Degradierung ganzer Generationen und Epochen zur hloßen 
Etappe auf dem Weg zum »Heil des Staats« (8/437, MS), zur »Idee 
einer reinen Repuhlik« (8/464, MS) einher geht. Brüche zwischen 
Fortschritt der Spezies und individueller Entwicklung kann es nicht 
gehen, weil jede historische Begehenheit, wie ausführlich dargelegt, 
durch eine quasi metaphysische Neuinterpretation mit Geschichts­
sinn gefüllt werden kann.

In letzter Konsequenz muß Kants Rechtslehre philosophisch 
kollahieren, weil sie nicht verhindern kann, daß sich ihre elementa­
ren Topoi Reform, Kontinuität, Gattung, evolutionärer Rechtsfort­
schritt in der Konfrontation mit der anthropologischen Grundhefind- 
lichkeit realer Menschen in Aporien verstricken297.

293 Marramao 1989:141.
294 Marramao 1989: 248.
295 Marramao 1992:122.
296 Gronemeyer 1993: 25.
297 Insofern steht vorliegende Studie mit ihrer Kritik an Kant in der Tradition der Kriti­
schen Theorie, da sie sich in einem negativen Bezug zu Entwürfen hewegt, die »die 
Verneinung individueller Lehensansprüche zum Angelpunkt der Sinngehung erklären« 
(Schmid Noerr 1990: 233). Die Postulierung von Sinn, verstanden als Legitimität und 
Notwendigkeit gesellschaftlicher Strukturen, hat meines Erachtens daher hei ihrer Be­
gründung die »Perspektive der Endlichkeit« als »eine notwendige Bedingung der Kon­
stitution von Sinn« (267f.) zu herücksichtigen. Dahei streite ich reformerischer Politik 
keineswegs ihre Legitimität ah, aher ausgehend von dem Diktum: »Immanenter Refor­
mismus ist nur dort angemessen, wo die Verhältnisse im großen und ganzen akzeptahel 
sind« (Reese-Schäfer 1995: 38), möchte ich, wo letzteres nicht der Fall ist, andere For­
men der gesellschaftlichen Veränderung in ihrer Rechtmäßigkeit verteidigen (ein ana­
loges Anliegen formuliert van der Linden 1988: 187. Im Unterschied zu ihm glauhe ich 
aher nicht, daß in Kants Werk hierfür Rückhalt zu finden ist).

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 245

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - 
Kritik am Prozeduralismus

»(l)n der Tat zeugt der Glaube, daß eine Kultur sich auf der Grundlage 
einer rein linearen Zeitauffassung konzipieren und fortpflanzen könne, 
von purem Wahnsinn. Dieser Vorstellung von Zeit ist die Idee der Be­
freiung als endloser Prozeß eigen, die das Opfer der Gegenwart in der 
Funktion einer von der Figur des Projekts/Entwurfs geprägten »Per­
spektive« legitimiert« (Marramao 1992:116).

»Nur in einer Perspektive, wo die Zeit auf die Ewigkeit bezogen ist, 
können sich Gesellschaften verabsolutieren. Die Gesellschaft zu ver­
absolutieren ist ein Synonym dafür, sie auf die Ewigkeit zu beziehen« 
(Hinkelammert 1985: 209).

»Die Tyrannei einer zeitlosen Betrachtung des eigenen Lebens kann ob­
jektiv alles andere als weise sein« (Nagel 1992: 229).

»(...) der Schmerz hat ein feineres Zeitmaß, er zerlegt eine Tertie« 
(Büchner 1990: 59).

Vor dem Hintergrund der in der ersten Annäherung erarbeiteten 
aporetischen Konstellationen der Kantischen Rechtsphilosophie er­
scheinen die zahlreichen Versuche der einschlägigen Forschung, 
konstruktiv an Kants Rechtsmethodik festzuhalten, in eigentümli­
chem Licht.

Gemäß der dominierenden Interpretation ist Kants originärer 
rechtsphilosophischer Beitrag vor allem in der Option für eine pro- 
zedural verfaßte Rechtsmethodik zu veranschlagen298, deren Geltung 
auch nicht von den partiell problematischen inhaltlichen Ausfor­
mungen, die er ihr in der MS verleiht, beeinträchtigt werde. Kant 
habe somit eine »Theorie der Verwirklichung der Rechtsvernunft«299 
formuliert, die, »reformistisch domestiziert()«300, es erlaube, »die 
klassischen Staatsformen zu historischen Durchgangsstadien, zu 
zeitbedingten Hüllen des voranschreitenden, auf die Emanzipation 
von jeder personengebundenen Herrschaft zielenden republika­
nischen Gedankens«301 zu machen. Der elementarste Ertrag dieser

298 So Maus 1992: 10 u. Unruh 1993: 214; vgl. ferner Langer 1986: 70ff.
299 Kersting 1993: 431.
300 Kersting 1994: 203.
301 Kersting 1993: 431.

246 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

»prozedurale(n) Regulierung«302 des evolutionär-progressiv verlau­
fenden Zu-sich-Kommens der Rechtsvernunft liege in der ihr inne­
wohnenden (Denk-)Möglichkeit, »das Spannungsverhältnis zwi­
schen nicht legitimierharer Wirklichkeit und legitimer >Repuhlik< 
(...) (als, F. Z.) verzeitlicht und so auflösbar«303 hetrachten zu kön­
nen.

Kants Konzept einer >Reform nach Prinzipien<304 heht somit aus 
der Sicht dieser Interpreten »den Gegensatz zwischen der reinen Re- 
puhlik und der geschichtlichen Herrschaftsordnung reformistisch in 
einen zielgerichteten Prozeß der Realisierung der freiheitsgesetzli­
chen Ordnung menschlichen Zusammenlehens auf«305, so daß am 
Ende die »Reformpolitik die Staatsklugheit mit der Staatsweisheit 
versöhnt«306 und sich ein »kritisch-entspanntes Verhältnis«307 zwi­
schen Recht und Geschichte einstellt308.

Hinter dieser harmonisierenden Rezeption der Rechtslehre, für 
die ohen heschriehenes Prozeduralismusverständnis zum universalen 
Vermittlungshegriff wird309, verschwinden zum wiederholten Male 
alle hasalen Dichotomien und Paradoxien, anhand derer in diesem 
Kapitel Kants Theorie kritisiert worden ist. Daß der evolutive 
Rechtsfortschritt auf dem Ideal der linearen und endlosen zeitlichen 
Erstreckung des geschichtlichen Prozesses fußt, aher ehen dieser von

302 Lyotard 1988: 85.
303 Maus 1992: 23.
304 So der programmatische Titel der Studie von C. Langer.
305 Kersting 1993: 431; ehenso Kersting 1988a: 153 f.
306 Castillo 1995: 218; vgl. ferner Gerhardt 1995a: 181 ff.
307 Herh/Ludwig 1994: 477, der gleiche Wortlaut findet sich schon hei Kersting 1992: 
150 u. 1993: 363; vgl. ferner Gerhardt 1988: 47f.; Castillo 1990: 45.
308 Vor dem Hintergrund wird Kant auch als ein dem prozeduralen Naturrecht sich 
verpflichtend wissender Diskursethiker reklamiert, so z.B. Blesenkemper 1987, insh. 
279 ff. u. Maus 1992, insh. 148 f.. Auch Kersting 1994: 209, hetont die genuine Ver­
wandtschaft zwischen Kants Rechtstheorie, dem »demokratischen Prozeduralismus« 
und der »Kommunikations- und Diskursethik«, und an anderer Stelle resümiert er: 
»Die Diskursethik hietet die zeitgenössische Variante eines kantischen Verfassungs­
patriotismus« (Kersting 1994a: 102, Anm. 33; vgl. ferner Unruh 1993: 214). Daß mit 
K.-O. Apel ausgerechnet einer der profiliertesten Diskursethiker in der Kantischen 
Theorie das Fehlen einer ehen solchen Diskursethik als wesentlichen Defekt ausmacht 
und deshalh glauht, daß »eine postkantische Diskursethik die Lücke« (Apel 1987: 63) 
schließen muß, ist hekannt. Zur Dehatte um Kant und die Diskursethik s. weiterhin 
Wellmer 1986: 211ff.; Sandermann 1989; Brandt 1993; Pawlik 1995; Apel 1996; Kuhl- 
mann 1996; Höffe 1990: 331 ff. u. 1996; Unruh 1993:169ff. u. 1996.
309 Das hetont mit Nachdruck Kersting 1991: 133.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 247

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

geradezu göttlicher Elastizität zeugende temporale Index es bedingt, 
daß Kants »dynamische(r) Reformismus«310, für den die historische 
Zeit ebenso wie der Raum immer von derselben Qualität sind, von 
einer >starren Leblosigkeit überformt wird, gerät völlig aus dem 
Blick, wenn man einseitig auf den allseits versöhnlichen Impetus 
des Reformprozesses rekurriert.

Kants Prozeduralismus, konzipiert als strukturierender Ausblick 
auf eine Zukunft gänzlich »unbestimmt in Ansehung der Zeit« 
(11/357, Streit), beinhaltet und legitimiert zugleich aufgrund der 
Orientierung am endlosen evolutiven Gattungsfortschritt, um die 
eingangs dieser zweiten Annäherung zitierten Worte G. Marramaos 
aufzunehmen, >das Opfer der räumlich-leiblich geprägten Gegenwart 
in der Funktion einer von der Figur des Projekts geprägten Perspek­
tive« Die prozedurale Eschatologie der Rechtslehre sakralisiert die 
bürgerliche Vergesellschaftungsform, insofern sie jede noch so mini­
male Ausformung dieses Gesellschaftstypus als embryonale Ver- 
gegenständlichung der einzig guten Sozietät ansieht. Dieses »hei- 
lig(e) und unwiderstehlich(e)« (8/498, MS) Fundament, dessen 
völlige Ausbildung nur als allmählicher Transformationsprozeß hin 
zur »Ordnung der Vernunft« (AA XXIII, 169) vorstellbar ist, impli­
ziert notwendig, daß die Bedingungen menschenwürdigen Lebens 
nur soweit berücksichtigt werden, soweit sie sich als kompatibel mit 
dieser keimhaften Anlage und der ihr inhärenten Entwicklungschrit­
te und -geschwindigkeiten erweisen311. Wo dies nicht möglich ist, 
erwartet den Menschen im Extremfall das Martyrium. Darin ver­
birgt sich der totalitäre Zug des entanthropomorphisierten und >leib- 
vergessenem Prozeduralismus.

Wenn V. Gerhardt daher mit Blick auf Kants Revolutions- und 
Widerstandsverbot schreibt, »daß Kant selbst eine politische Inter­
pretation dieses Verbots gibt, nach der es zwar strikt eingehalten 
werden muß und dennoch dynamisch überspielt werden kann« durch

310 Müller 1991:102.
311 Aus diesem Blickwinkel wären auch Luhmanns Rede von >Gerechtigkeit als Ver- 
fahrenslegitimitätc oder Habermasc Option für ein prozeduralistisches Rechtsparadigma 
(s. Kap. IX in Habermas 1992) kritisch bezüglich ihrer temporalen Rhythmik zu befra­
gen. Das Problem, weshalb prozedurale Gerechtigkeitsprinzipien für konkrete, sozial 
situierte Subjekte verbindlich sein sollen, bleibt in diesen rechtstheoretischen Entwür­
fen ebenfalls in vielsagender Weise unbehandelt. Zur Bedeutung des Leibes und der 
Endlichkeit bei der Bestimmung der Kriterien richtigen Handelns vgl. Siep 1988: 91 f.

248 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

die »implizite Reformprogrammatik der Kritischen Philosophie«312, 
dann verkennt er genau den zuvor erörterten Zusammenhang. Kants 
Reformidee >spielt< vielmehr mit dem Lehen der Rechtssuhjekte, 
nicht mit den politischen Strukturen. Auch die ihr inhärente Dyna­
mik kann leidende Kreaturen vor dem Martyrium nicht retten. Im 
Spiel der Gattung sind jene als >vetoherechtigte< Teilnehmer elimi­
niert. Nicht die humane Kreatur ist das Suhjekt der Kantischen 
Rechtslehre, sondern die fetischisierte Struktur und die ihr innewoh­
nenden Systemimperative. Der evolutiv ahlaufende Prozeß wird zum 
Selhstzweck; Lehen in Freiheit und Gleichheit wird nicht als Bedürf­
nis konkreter Individuen, sondern als Resultat eines endlosen Flusses 
historischer Ereignisse konzipiert313.

Die dieser Theorie innewohnende »prozedurale Ewigkeitsklau­
sel«314 ist nicht vereinhar mit einer sinnstiftenden, qualitativen Zeit­
vorstellung, weil die Kategorien >Qualität< und >Sinn< in ihrer Suh- 
stanz auf limitierte und durch Irreversihilität gekennzeichnete 
Zeitspannen verweisen, innerhalb derer sie sich allererst ahgrenzen 
und entfalten können315. Durch die Fixierung auf den unendlichen 
Prozeß der Realisierung der Rechtsvernunft nimmt sich jener Pro- 
zeduralismus jede Möglichkeit der existentiellen Einhindung in 
menschliche Handlungsvollzüge. In der Perspektive der Ewigkeit ver­
liert die Rede vom Sinn jeden Sinn316, weil sie sich eines Geschichts­
hildes von solch schrankenloser Großräumigkeit hedient, daß das 
einzelne Lehen darin nichts mehr zu hedeuten hat317.

Die mit dieser teleologischen Strukturierung einhergehende 
Verzeitlichung des Geschichtsverlaufs und das damit verhundene Vo­
tum für eine ausschließlich prozedural-reformorientierte politische 
Praxis können folglich nicht als adäquate Aufhehung des Hiatus zwi­
schen faktischen gesellschaftlichen Strukturen und dem anvisierten 
Ideal der demokratischen Repuhlik verstanden werden. Kants

312 Gerhardt 1995a: 180; Hervorhehungen z. T. im Original, F. Z.
313 In den Theorien neoliheraler Ökonomen wie F. v. Hayek oder M. Friedman kehrt 
exakt diese Argumentationsfigur hei der hedingungslosen Verteidigung des Ideals des 
totalen Marktes wieder; s. dazu Hinkelammert 1994:101 f.
314 Maus 1992:163.
315 Vgl. dazu Wulf 1987, insh. 272-74; Hinkelammert 1994:170, 222 ff., 235 f.; Günther 
1995; insh. 23. Vgl. auch AA XXI, 37, wo Kant einen »Zeithegriff, der auf Phänomene 
ahgestellt ist«, ahlehnt.
316 Vgl. zu diesem Prohlem Braun 1996:12 f.
317 Ich entlehne dieses Bild Blumenherg 1986: 225.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 249

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Rechts- und Geschichtsphilosophie ist keine prozedurale (Auflö­
sung, sondern eine immanente Aushlendung und Nichtwahrneh­
mung strukturell-anthropologisch gegehener Dualismen. Der dieser 
Konstruktion zugrundeliegende Zeithegriff, der glauht, »eine Aus­
sicht in eine unabsehliche Zeit« (11/362, Streit) eröffnen zu können 
und so einen »verewigte(n) transitorische(n) Kompromiß«318, eine 
»unendliche() Transformation«319 hezeichnet, der sich aus jener un- 
ahlässigen Orientierung an der auf die Zukunft ausgerichteten Zeit­
lichkeit ergiht, mißachtet die schlichte, aher fundamentale Wahrheit, 
daß »his zur Ewigkeit die uns gegehene Zeit nicht reicht«320, mithin 
»das Individuum sich die Geduld der Gattung nicht leisten kann«321. 
Die Umstellung der »Legitimationsprinzipien auf einen prozessualen 
Typus«322 ermöglicht gerade keine angemessene Berücksichtigung 
kreatürlicher Lehenshorizonte innerhalb des institutionellen Ge­
füges des Staates. Prozeduralismus ohne anthropozentrischen Zeit­
index fördert, wie Kants Theorie demonstriert, die Emigration aus 
der Gegenwart und führt zur Ewigkeit als unpassender Projektions­
fläche für menschliche Lehensvollzüge323. Im temporalen Raster der 
>unahsehlichen Zeit< aher ist Legitimität kein operationalisierhare 
Größe. Stattdessen liegt in der Unendlichkeit »allein die Aufopfe­
rung«324, insofern sie das Individuum degradiert zum hloßen »Funk­

318 Kersting 1989: 187.
319 Langer 1986: 169.
320 Poser 1993: 43.
321 Blumenherg 1986: 175.
322 Maus 1992: 23.
323 In ähnlichen Motiven sieht Siep 1979: Kap. V den Grund dafür, daß Hegels Aner­
kennungslehre eine empfindliche Einhuße erleidet. Wenn Maus 1992: 119, schreiht, 
Kants Favorisierung der reformerischen Langsamkeit sei mit Blick auf die Rechtsidee 
»ganz ephemer«, dann ist dies, auch wenn die Autorin mit diesem Hinweis die aus­
sichtslose Intention verfolgt, Kants Rechtslehre für revolutionäre Ideen anknüpfungs­
fähig zu machen, sogar noch untertriehen: Zeit in suhjektiv relevanten Dimensionen 
spielt für Kant schlichtweg gar keine Rolle. Aus der gattungsgemäßen Perspektive des 
Ziels der Geschichte verlieren Zeitfragen jede Dringlichkeit. Es wäre interessant, die 
hemerkenswerten Parallelen zwischen Kants rechtstheoretischer Geschichtskonzeption 
und der Entwicklung des Parusiegedankens in der christlichen Tradition zu verfolgen. 
Wertvolle Orientierungshilfe für eine solche Untersuchung liefert, trotz einiger 
fragwürdiger religionsapologetischer Passagen, der ideengeschichtlich strukturierte Ah- 
schnitt in Hinkelammert 1994: 236 ff.; vgl. ferner Dux 1989 u. Nassehi 1993: 292 ff.
324 Hinkelammert 1985: 220; vgl. ferner Braun 1996: 9 ff. Man kann mit resignativem 
Gestus die Kantische Relationierung von Geschichts- und Lehenszeit als geradezu fata­
listische Konstante menschlichen Daseins hetrachten, um dann als adäquate Verhaltens­
maxime angesichts »der Herrschaft eines anonymen historischen Prozesses« (Kittstei­

250 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

tionär der Unmerklichkeit des Zugewinns«325. Die Verbindlichkeit 
einer gesellschaftlichen Ordnung und ihrer politischen Handlungs­
anweisungen und Sanktionen kann nur angesichts der Bedingungen 
der Möglichkeit leibhaftigen Daseins sinnvoll eingefordert werden. 
Das, was der unsterblichen Gattung die Ewigkeit ist, ist in der Rede 
von Legitimität der sinnliche Mensch.

Die Konsequenzen der Argumentation Kants lassen sich nicht 
eingrenzen auf innertheoretische Fragestellungen326. Spätestens bei 
der Diskussion der Widerstandslehre verliert diese rechts- und ge­
schichtsphilosophische Konstruktion ihre praktische Unschuld<, er­
weist sich vielmehr als eminent wirklichkeitsbestimmend. Entgegen 
dem gängigen Urteil, Kant »kennt keine Handlungsanforderungen, 
die die Geschichtsphilosophie selbst stellt«327, ist darauf zu insistie­
ren, daß die Untersuchung dieses neuralgischen Punktes der Kanti- 
schen Rechtstheorie das Gegenteil belegt. Reformpflicht, Revolu- 
tions- und Widerstandsverbot sind nur vor dem Hintergrund 
teleologisch-geschichtsphilosophischer Paradigmen erklärbar, die die 
fatale, innertheoretisch jedoch erforderliche »Illusion eines formal­
rechtlichen Kontinuums«328 erzeugen. Das aber heißt, daß der Ge­
schichtsphilosophie, soweit sie der Rechtslehre Kants inhärent ist, 
aufgrund des ihr inkorporierten Zeitkonzepts eine explizite Hand­

ner 1987: 77) zu postulieren: »Nur eingepaßt in den neuesten Stand des Absterbens 
versetzen wir uns in die Lage, die im Rahmen des Möglichen erreichbaren Korrekturen 
am historischen Prozeß vorzunehmen« (80). Doch scheint mir diese einer Lebensweis­
heit gleichende intellektuelle Antizipation der Ohnmachtserfahrung angesichts >ver- 
steinert-morbider< gesellschaftlicher Strukturen weder theoretisch zwingend, historisch 
ohne Widerspruch beleg-, noch lebensweltlich ertragbar. Vgl. als intellektueller Gegen­
pol zu Kittsteiner Castoriadis 1990.
325 Blumenberg 1986: 225.
326 Laut Wünsche 1987 nimmt im 19. Jahrhundert die Pädagogik als Wissenschaft ihren 
Ausgang in einem derartigen philosophischen Weltbild, das auf eine »permanente Re­
form« (100) hin angelegt ist, sich teleologisch »in Richtung Menschheit« (104) bewegt 
und so den »Verlust der Gegenwart« als »Preis für die erwünschte Zukunft« (112) ver­
rechnet. Es ist nach dem bisher Gesagten naheliegend, daß Kants explizit pädagogischen 
Positionen genau diese Gedanken transportieren, s. 12/695 ff., Pädagogik; vgl. dazu 
Thien 1984: 43-51.
327 Cavallar 1992: 269; vgl. ferner 1992a: 276; Spaemann 1976: 355. Auch die Behaup­
tung von Kersting 1988a: 169, Kant halte ein bloßes »Plädoyer für einen geschichtsphi­
losophisch ermutigten Rechtsreformismus«, reduziert dieses Theorieelement auf ein 
nur dekorativ-motivationales Niveau (s. auch 189).
328 Klenner 1974: 228. Die innige Verknüpfung zwischen den regulativen Vernunft­
ideen und der Rechtsphilosophie übersieht Horkheimer 1987:146.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 251

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

lungstheorie eigen ist, die spezifisches reformerisches Handeln ge­
bietet und Zuwiderhandlungen grundsätzlich verbietet329. Sie formu­
liert folglich in einem enormen Ausmaß Handlungsanforderungen. 
Sie zwingt, wie zuvor schon ausführlich diskutiert, in Diktaturen den 
Untertanen dazu, >alles über sich ergehen zu lassen<, sie legitimiert 
bei Verstößen gegen diese Pflicht zum Martyrium eine Sanktionie­
rung >nicht minder als mit dem Tode<, sie verlangt kategorisch - in­
klusive aller damit einhergehenden und diskutierten exorbitanten 
Verzichtsleistungen bezüglich des individuellen Lebensvollzugs und 
aller moralischen Zumutungen mit Blick auf persönliche oder kollek­
tive Leidenserfahrungen - eine Existenz als Gattungswesen. Der ge­
schichtsphilosophische Leitfaden plädiert nicht nur für die Reform, 
er spricht »damit zugleich eine Pflicht zu diesem Wirken«330 aus, d. h. 
er geriert sich eindeutig in einem strikten Sinne handlungsanwei- 
send331. Am Anfang der geschichtsphilosophischen Reise steht mit­
nichten bloß die harmlose »Hoffnung (auf, F. Z.) bessere() Zeiten« 
(11/170, Gemeinspruch). Sie nimmt vielmehr ihren Ausgang in der 
ebenso subtilen wie gewalttätigen Internalisierung des >Opferstatus< 
als letztlich »positiver Bedingung« (11/367, Streit) der gesamten 
Konstruktion. Wenn W. Bartuschat mit Blick auf Kant den entsetzli­

329 Die folgende Reflexion verdeutlicht nochmals sehr klar den Zusammenhang zwi­
schen Gehorsamspflicht, alternativlosem Reformgebot in Kombination mit der Bestäti­
gung dieses Zusammmenhangs in der Zukunft im Sinne des Rechtspositivismus. »Der 
Monarch hat Unrecht, manches zu befehlen, aber der Unterthan hat Unrecht, sich die­
sem (!) Befehl zu wiedersetzen. Denn der status civilis muß nicht aufhören. Es ist aber 
im status civili keine Art sein Recht zu persequiren als durch processum. Und hier ist 
kein Richter. Der Erfolg macht hier ein neues Recht. Man muß darum beym fürsten 
nicht alles Recht heissen, weil der Unterthan gehorchen muß« (AAXIX, 533). Die Aus­
schließlichkeit des Reformweges betont auch Gerhardt 1995b.
330 Kaulbach 1975: 80.
331 Diesen Aspekt der Geschichtsphilosophie streicht Kaulbach 1975: 80, klar heraus. 
»Vom Standpunkt der Praxis aus eröffnet sich für die Geschichtsphilosophie ein wei­
teres Aufgabenfeld, in welchem es darum geht, über die bisher betrachtete wissen­
schaftstheoretische Funktion der Geschichtsphilosophie hinauszusehen, um diejenige 
des Orientierens für das Handeln in den Blick zu bekommen. Das bedeutet, daß die 
Geschichtsphilosophie nicht nur geschichtliches Handeln zu ihrem Thema macht, son­
dern Orientierung für die Praxis selbst und eine Ausrichtung des politischen Tuns auf 
ein Ziel der Geschichte hin leistet«. Dieses Lehrstück stellt demnach, »vom Ziel her 
gesehen, ihre kategorischen Forderungen an das Handeln der Einzelnen« (Weyand 
1964: 199), die Geschichtsphilosophie erhebt »den Anspruch auf nichts Geringeres als 
darauf, Anleitung für das gesamte sich in geschichtlichem Raum aktualisierende Han­
deln des Menschen zu sein« (103). Vgl. dazu weiterhin Terra 1993: 54; s. schon AA XX, 
307.

252 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

chen Satz schreibt: »Daß der empirische Staat eine Darstellung des 
idealen Staates ist (...) muß angenommen werden, weil anders die 
Unrechtmäßigkeit des Staates nicht von den Untertanen ertragen 
werden könnte, denen ein Aufbegehren gegen die staatliche Ord­
nung, ohne die überhaupt kein Recht sein könnte, verwehrt ist«332 333, 
dann macht er transparent, inwiefern die Imperative dieser Theorie 
den Menschen unter Umständen das Martyrium aufoktroyiert und 
wie die Systematik dieser Konzeption jene nötigt, ihr reales Erleben 
und Erleiden abzuwerten und an deren Stelle die Lüge in Form einer 
fiktionalen Illusion über den formalrechtlich kontinuierlichen Fort­
schritt treten zu lassen. Und wenn R. Spaemann, nachdem er die 
Handlungsirrelevanz der Geschichtsphilosophie Kants behauptet hat, 
ausführt: »Handlungsrelevant ist diese Lehre nur (!!), insofern sie 
keinem Handelnden erlaubt (!!), sich und die gegenwärtige Situation 
als gleichgültiges Abfallprodukt eines geschichtlichen Unfalls zu be­
greifen. Sie macht vielmehr die jeweilige Gegenwart für den Han­
delnden stets von neuem zum >Tag des Heiles««333, dann reizt die fast 
saloppe Unbekümmertheit, mit der hier Opfern staatlicher Willkür 
Lebensmut zugefächelt wird, zum Widerspruch. Die Hoffnung al­
lein, selbst wenn Kant das befiehlt, macht aus einer elenden Situation 
nunmal noch lange keinen >Tag des Heiles<, ebensowenig wie es pri­
mär eine Frage des richtigen Denkens ist, wie eine Diktatur von mar- 
ginalisierten Individuen empfunden wird. Daß die Kantische Theorie 
an einem so zentralen Punkt eben nicht mehr zu bieten hat als eine 
christlich verbrämte »tröstende Aussicht in die Zukunft« (11/49, 
Idee; s. auch 11/168, Gemeinspruch), die flankiert wird von dem ohn­
mächtigen, um nicht zu sagen geschmacklosen Appell, sich bloß nicht 
hängen zu lassen, darin liegt wohl ihr eklatantester Defekt.

Ruft man sich zudem die Resultate des ersten Kapitels vorlie­
gender Studie in Erinnerung, dann spätestens wird ersichtlich, daß 
der Kantische Prozeduralismus keineswegs, vergleichbar der Dis­
kurstheorie Habermas', eine primär >inhaltsleere< Option für die 
formalen Regeln friedvollen und gerechten Zusammenlebens formu- 
liert334. Kants Rechtslehre ist in ihrem Kern eine Institutionentheo­
rie. Sie erhebt die mit apriorischer Dignität ausgezeichneten Institu­

332 Bartuschat 1987a: 46f.; s. auch Herb/Ludwig 1994: 474.
333 Spaemann 1976: 355.
334 Dieser Irrtum aber durchzieht insbesondere die Studie von Maus 1992. Eine luzide 
Kritik an ihr formuliert Brandt 1993.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 253

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tionen des uneinschränkbaren Privateigentums inklusive der damit 
zusammenhängenden Einrichtungen des Minimalstaats und des von 
der >invisible hand< dirigierten neoliberalen Marktmodells zu unver­
zichtbaren Bedingungen jedes Freiheits- und Rechtskonzepts. Sein 
Reformprogramm bezieht sich zweifellos auf eine konkrete und in 
weiten Teilen präfigurierte Gesellschaftsform, von der behauptet 
wird, daß sie die alternativlos-vernünftige conditio sine qua non 
jeder denkbaren Sozietät ist. Nur unter den strukturellen Vorgaben 
einer Eigentümermarktgesellschaft vollzieht sich der asymptotische 
Reformprozeß, nur unter diesen Vorgaben ist die Verwirklichung des 
Gattungsauftrages in unabsehbarer Zeit denkmöglich und praktika­
bel. Kant behauptet also nicht, daß der Reformismus als solcher im 
Sinne einer politischen Praxismethode der allein gangbare Weg hin 
zur wahren Republik ist, sondern er lehrt, daß der Reformismus sich 
ausschließlich unter den institutionellen Voraussetzungen einer mi­
nimalstaatlich flankierten Eigentümermarktgesellschaft zu entfalten 
habe. Kein Heil außerhalb bürgerlich-kapitalistischer Realitäten - 
das ist das mit apriorischer Würde vorgetragene, unerschütterliche 
Kredo des Kantischen Prozeduralismus!

Vor diesem Hintergrund geraten Interpretationen, die die 
nihilistische Tendenz prozeduraler Rechtskonzeptionen hinsichtlich 
der Zeitdimension und die illusorischen Vorstellungen über die 
Leistungsfähigkeiten eines Eigentümermarktmodells verkennen, 
zwangsläufig in den Verdacht, artifiziell-lebensferne und latent ge­
walthaltige Theorien zu propagieren. Wenn etwa E. Sandermann in 
seiner Studie der Kantischen Rechtslehre zugute hält, daß »auf die 
Formulierung >wahrer< gesellschaftlicher Interessen und Bedürfnisse 
verzichtet werden kann«, gerade weil sie imstande sei, »in the lang 
run ebenfalls zur Beseitigung entscheidender sozialer Ungleichheit 
und zu materieller Gerechtigkeit (zu, F Z.) führen«, dann blendet 
der Autor eben jene aporetischen zeittheoretischen Implikationen 
für den lebensweltlichen Kontext realer Individuen ebenso aus wie 
er es unterläßt, die problematischen strukturellen Vorgaben der Kan- 
tischen Rechtslehre zu untersuchen. Diese mangelnde Sensibilität 
für die Paradoxien einer zukunftsorientierten und institutionell illu­
sorischen Perspektive hat zur Folge, die neuralgische Frage nach der 
Legitimität prozeduraler Rechtsprinzipien aus dem Blickwinkel zu 
verlieren. Wieso sozial situierte konkrete Subjekte Kants Votum für 
»die formalen juridischen und politischen Teilhaberrechte an Ent­
scheidungsprozessen«, das »selbst bei bestehender sozialer Ungleich­

254 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

heit« nur die Perspektive zu bieten hat, »>in the long run<«335, also 
irgendwann einen menschenwürdigen Zustand realisieren zu 
können, anerkennen sollen, ist innerhalb dieser anthropologiescheu­
en Konzeption nicht einmal mehr thematisierbar. Aufgrund ihrer 
Logozentrik berauscht sie sich an formaler Stringenz und geht dabei 
auf dem unendlichen und linear gedachten Weg in explizierter Weise 
des sinnlichen Menschen verlustig.

Man mache sich darüber keine falschen Vorstellungen. Der Ver­
zicht auf die normativ besetzte Formulierung >wahrer< Bedürfnisse 
und Interessen und die Orientierung an formal-prozessualen Grund­
sätzen erleichtert die Suche nach Gerechtigkeits- und Rechtsprinzi­
pien nicht. Ohne anthropologisches Prolegomenon, in dem zu erör­
tern wäre, was es heißt, ein Mensch zu sein336, und ohne gründliche 
Analysen sozioökonomischer Zusammenhänge kann philosophisch­
praktische Theoriebildung keinen verbindlichen Begriff von Gerech­
tigkeit und Menschenwürde hervorbringen337. Diese Einsicht verein­
facht die Suche keineswegs - aber sie eröffnet ihr womöglich den 
Horizont, vor dem allein sie erfolgreich sich gestalten kann.

335 Sandermann 1989: 288 ff., vgl. ferner Langer 1986, Maus 1992 und die affirmierend 
wirkende Darstellung Kants in Kersting 1994: 202 ff.
336 Damit soll nicht behauptet werden, daß die Geschichtsphilosophien des deutschen 
Idealismus ohne Anthropologie ausgekommen wären. Der Topos, die Bestimmung des 
Menschen liege in der Aufopferung für die Gattung, birgt sogar starke anthropologische 
Festschreibungen. Wieso ich dieses anthropologische Modell für eine inakzeptable Zu­
mutung halte, sollte das Kapitel am Beispiel Kants aufzeigen (Kodalle 1995 übt an Fich- 
tes Rechts- und Geschichtsphilosophie vergleichbare Kritik). Insofern schließt die For­
derung nach einer anthropologischen Ouvertüre derartige Konzeptionen aus. Der 
Abschluß dieses Kapitels soll darüber hinaus zumindest die Konturen einer angemesse­
neren Auffassung vom Menschen skizzieren.
337 Vgl. dazu die Anregungen von Siep 1988: 89 ff.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 255

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

3. Exkurs: Geschichtsphilosophie und moderne politische 
Theoriebildung338 - ein Schlaglicht auf R. Dahrendorf und 
M. Kriele

»History is like a play, a world-drama to which we are spectators. And 
some plays produce no good disposition in us, they make the heart 
languid or frivolous. What matters, then, is how we view this spectacle, 
this seemingly purposeless, bloody chaos - and in this we have a 
choice« (Booth 1983: 70).

»(T)he spectator must reconstruct the human tragedy so that its pro­
gressive aspect become visible, watch the reconstructed drama, and en- 
courage others to see it as well« (van der Linden 1988: 93).

»Ich weigere mich nur, daß wir allem, was einmal geschehen ist - weil 
es geschehen ist, weil es Geschichte geworden ist und somit un­
widerruflich - einen Sinn unterstellen, der ihm nicht zukommt« (Frisch 
1984: 70).

Zentrale Topoi der Kantischen Geschichtsphilosophie lassen sich 
beinahe zwangsläufig in rechts- und politiktheoretischen 
Entwürfen finden, die zum hermeneutischen Ausgangspunkt 
ihrer Überlegungen eine überindividuelle, zeitlose und histori­
schen Erfahrungen enthobene Zuschauerperspektive einneh­
men339. In einer solchen Sichtweise wird es möglich, zu behaup­
ten, »Hitlers Nationalsozialismus (war, F. Z.) nötig, um die 
Revolution der Modernität für Deutschland zu vollenden«340, 
ebenso wie zwecks Erreichung des Fortschritts in Deutschland 
eine »Dosis Klassenkampf (...) nichts geschadet«341 hätte, oder 
der 2. Weltkrieg und »der Tod von Hunderttausenden in Hiro­
shima und Nagasaki« erforderlich waren, denn schließlich 338 339 340 341

338 Der lateinamerikanische Wirtschaftswissenschaftler F. J. Hinkelammert bestimmt in 
den Gesellschaftstheorien des Neoliberalismus, Stalinismus, Marxismus-Leninismus, 
Anarchismus und im Werk von K. Popper die Ideologielastigkeit dieser Konzepte, indem 
er u.a. ihre Kontaminierung mit geschichtsphilosophischem Gedankengut im Geiste 
von Hegels Diktum der schlechten Unendlichkeit; herausarbeitet. S. Hinkelammert 
1985: 69-161 u. insb. 1994: 39-254.
339 Exemplarisch demonstriert Kant diese Positionierung des urteilenden und unbetei­
ligten Betrachters am Beispiel der revolutionären Ereignisse in Frankreich; s. 11/357 ff., 
Streit; vgl. ferner Jachmann 1993:154 u. Arendt 1985: 71 ff.
340 Dahrendorf 1992:109.
341 Dahrendorf 1992:110.

256 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

»mußten die Hindernisse auf dem Weg der Modernität, der 
Ausweitung der Bürgerrechte, der Erweiterung der Lehenschan­
cen und Freiheit offenhar auf explosive und gewaltsame Weise 
heseitigt werden«342. All diese Tragödien sind für Dahrendorf - 
und da unterscheidet er sich keineswegs von Kant - unvermeid- 
hare und notwendige »Ingridenzien des politischen Wandels«343. 
Derart gesonnene Denker hahen aus Gründen der Theoriekohä­
renz grundsätzlich ein großes systematisches Interesse an der 
Existenz und Beihehaltung von Klassenkonflikten344, Gegensät- 
zen345, Kriegen und Gewalt, die euphemistisch unter dem neu­

342 Dahrendorf 1992: 114/15.
343 Dahrendorf 1992: 86.
344 Vor diesem Hintergrund findet sich in der Studie eine, wenn auch etwas zaghaft 
vorgetragene, pragmatisch hegründete Option für die Herrschaft von Eliten (87f.). 
H. Kopper hingegen, Vorstandssprecher der Deutschen Bank AG, formuliert seinen 
Wunsch nach Elitenherrschaft unverhlümt. In einem Beitrag für die frankfurter Rund- 
schauc stellt er fest: »Die Träume, daß sich alle durch alle regieren und verwalten 
können, sind ausgeträumt, restlos«, so daß am Ende dieses hasisdemokratischen Spuks 
die althekannte »Notwendigkeit von Eliten« in neuem Glanz erstrahlt. Diese seien, so 
Kopper, immer schon »Vehikel gewesen für Veränderung, auch für Anpassung an neue 
Produktionsverhältnisse«, und, durchaus im Kantischen Geist, gesellt sich zu dieser 
ideologischen Triehfeder eine gewisse Zwietrachtsdynamik zwischen »elitäre(r) und 
egalitäre(r) Tendenz«, die gemeinsam schließlich Fortschritt und systemadäquates Ver­
halten hervorhringen. Inshesondere die politische Elite sei »wichtiger als jede andere«, 
weil sie »vorzugehen und vorzulehen« hahe, wie die Zukunft zu meistern sei, wohei 
diese sich gerade »nicht der jeweiligen politischen Korrektheit« unterwirft und statt- 
dessen »nach eigenen Gesetzen« zu agieren hahe. Die Summe dieser Fähigkeiten und 
Funktionen ist es, was Eliten, »jenseits ihrer Leistung und ihrer Eigenschaften zu dem 
macht, was sie sind - Vorhilder« (Kopper 1996: 8; zu diesem Elitenhild s. weiterhin den 
Bericht von Wiedemann 1995 hezüglich einer Tagung von Bankiers und Industriellen 
üher die schwierige Suche nach wirklichen Eliten in Deutschland). In Zeiten gesell­
schaftlicher Krisen werden plötzlich erneut die prohlematischsten Paradigmen politi­
scher Theoriehildung reaktiviert: Tahuhruch als produktives und kreatives Verhalten, 
Erfolg als ausschlaggehender Bewertungsmaßstah politischer Handlungen, Bildung 
von Führungsschichten, deren Wert funktional im Hinhlick auf ihre Gesinnungs- und 
Loyalitätsförderung innerhalh der Nicht-Elite hestimmt wird. Paradoxerweise sollen 
nun genau diese Optionen den seit Jahrhunderten geführten Kampf um gerechte Struk­
turen in kapitalistisch-demokratischen Staaten neu stimulieren, während mit einem 
apodiktischen Satz der (in der Tat gescheiterte) Versuch, eine andere Gesellschaftsord­
nung als jene zu etahlieren, als endgültiger Beweis für die Alternativlosigkeit des Be­
stehenden interpretiert wird - gerade so, als lasteten auf Koppers Vorschlägen nicht 
ehenfalls schwärzeste historische Erfahrungen.
345 So hehauptet Dahrendorf, Kant geradezu paraphrasierend, »daß die Ungleichheit ein 
Medium der Freiheit ist, solange sie Ungleichheit des Angehots hleiht und sich nicht auf 
Anrechte erstreckt. Sie (!) füllt die Supermärkte« - nehenhei hemerkt, eine sehr eigen­

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 257

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tralen Wort >Antagonismen< zusammengefaßt werden. Es kann 
nicht mehr verwundern, daß Dahrendorf das Kantische Zwie­
trachtstheorem346 als »geradlinig und plausibel« betrachtet, 
ebenso wie es ihm einleuchtet, »daß es in diesem Chaos eine 
verborgene >Naturabsicht< gibt und daher Hinweise auf den 
Sinn des Ganzen«347. Diese geschichtsphilosophischen Fragmen­
te, die Dahrendorfs Modell durchziehen, sind mehr als »eine 
kleine utopische Sünde«348 eines modernen Gelehrten. Sie stel­
len vielmehr das notwendige Gerüst des gesamten Konzepts dar.

willige Erklärung der Warenproduktion - »und das ist höchst wünschenswert, solange 
alle zu ihnen Zugang haben« (67). War der Gedanke zu Zeiten Kants durchaus originell, 
so ist dieser urbürgerliche Topos mittlerweile doch arg ramponiert. Der freie Zugang zur 
Wurst- und Gemüsetheke ist eben in einem nur sehr eingeschränkten Sinn als Hand- 
lungs- und Wahlfreiheit bürgerlicher Individuen zu deuten. Denn erst beim Verlassen 
der Konsumstätte zeigt sich am Umfang der Einkaufstasche, welchen Grad dieser Form 
von Freiheit der Einzelne sich zu leisten vermag. Letztlich korrelieren, wie schon im 
ersten Kapitel bei der Debatte um die sozial- oder minimalstaatliche Ausrichtung der 
MS deutlich wurde, dieses Freiheitsverständnis und diese Lebenskonzeption mit den 
bekannten Parolen >Leistung muß sich wieder lohnen< und >Glückswürdigkeit durch 
Arbeit<. Noch in der rabiaten Verurteilung friedliebend-einfacher Völker und arka­
discher Schäfer als genußsüchtiger dummer Schafe (11/38, Idee; AA XV. 2, 887 u. 891; 
vgl. auch 12/613 f., Anthropologie), deren Ausrottung, sollten die Ursachen dieses Zu­
standes anthropologischer Natur sein, geradezu sinnvoll ist (12/805, Rezension; AA 
XV. 2, 785, vgl. zudem Sutter 1989: 249 ff.), spiegelt sich eben Kants bürgerlicher Glau­
be wieder, daß das Leben primär Mühsal zu sein habe (s. dazu auch die von Kant über­
lieferten Äußerungen in Malter 1990: 346f.), Glück allenfalls als Resultat entbehrungs­
reicher Selbstkasteiung zu betrachten ist, der Verzicht auf die Annahme dieses 
bürgerlich-kapitalistisch-produktiven Schicksals nicht etwa klug, sondern geradezu ent­
menschlichend ist, und solche minderwertigen Existenzen die geschichtsphilosophisch 
unterfütterte Menschenpflicht, dem gattungsfixierten Naturzweck zu fördern, »nicht 
ausfüllen« (11/38, Idee).
346 Kant entwickelt den Gedanken ausführlich in der >Idee<-Schrift (11/37-39, Idee). Er 
kulminiert in einer bereits zitierten, für Kant ungewöhnlich pathetischen Passage: 
»Dank sei also der Natur für die Unvertragsamkeit, für die mißgünstig wetteifernde 
Eitelkeit, für die nicht zu befriedigende Begierde zum Haben, oder auch zum Herrschen! 
Ohne sie würden alle vortrefflichen Naturanlagen in der Menschheit ewig unterentwik- 
kelt schlummern. Der Mensch will Eintracht; aber die Natur weiß besser, was für seine 
Gattung gut ist: sie will Zwietracht« (11/38 f., Idee).
347 Dahrendorf 1992: 282. Von daher liegt es nahe, daß Dahrendorf, ebenso wie Kant, 
gegen die bewußte menschliche Planung des Weltenlaufs und stattdessen für das Mittel 
der urwüchsigen Marktmechanismen (>invisible hand<) optiert (187).
348 Dahrendorf 1992: 291. In der Studie distanziert sich der Autor ausdrücklich von 
dogmatischem geschichtsphilosophischem Denken (76). Nicht nur verkennt er aber da­
mit die dargestellte klare geschichtsphilosophische Kontaminierung des eigenen Ansat­
zes, seine Distanzierung ist zudem der Form nach vergleichbar mit Kants Option für

258 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

Die spezifische Pointe dieses geschichtsphilosophischen Per­
spektivismus ist es ja gerade, das Chaos auf der Welt selbst in 
seinen katastrophalsten Ausformungen nicht als Gegner, son­
dern im Sinne von public benefits der Weltgeschichte* 349 gerade­
zu als Garanten der Verrechtlichung und Rationalisierung ge­
sellschaftlicher Zustände zu betrachten350. Theoretiker wie 
Kant und Dahrendorf fordern Kriege nicht direkt351, aber sie

eine regulative Geschichtsphilosophie - und unterliegt damit in paralleler Weise eben 
den Problemen, die anhand Kants Theorie bereits hinlänglich diskutiert wurden.
349 Interessanterweise kritisiert Dahrendorf analoge Argumentationsketten im Lager 
linker und stalinistischer Autoren, die mein(t)en, noch den Archipel Gulag als notwen­
dige Etappe auf dem Weg zur klassenlosen Gesellschaft betrachten zu müssen (128 ff.).
350 Damit sind derartige theoretische Modelle klassische Theodizeen, insoweit sie die 
Sinnhaftigkeit der Schöpfung im Anbetracht von Leidens- und (scheinbaren) Absurdi­
tätserfahrungen verteidigen. Richtig formuliert Kersting in bezug auf Kants Konzept: 
»Um ihre Ohnmachtsbefürchtungen zu betäuben, wird die Rechtsvernunft geschichts­
philosophisch und entziffert voll hermeneutischem Vertrauen das Wirken der opposi­
tionellen Natur als zweckbestimmt und rechtsdienlich« (Kersting 1993: 87). Schon der 
vorkritische Kant hat sich der Theodizeefrage gestellt, besonders augenfällig in einem 
Kondolenzschreiben aus dem Jahre 1760. Dort bekennt er, es sei weise, »mit einer christ­
lichen Resignation sich in den Befehl des Höchsten zu ergeben«, denn: »Wir finden die 
Wege der Vorsehung allemal weise und anbetungswürdig in den Stücken, wo wir sie 
einigermaßen einsehen können; sollten sie es da nicht noch weit mehr sein, wo wir es 
nicht können?« (AA II, 42). Von dieser Gedankenfigur hat sich Kant im Grunde nie 
gelöst (s. z. B. exemplarisch in 7/235, KpV). Die Affinitäten in der Geisteshaltung zwi­
schen Theodizee und Geschichtsphilosophie sind offensichtlich: Kants Geschichtsphi­
losophie ist säkularisierte Religion, sie ist der legitimationstheoretische Humus für die 
absolute Pflicht zum Gehorsam im Staat und die Verurteilung des revolutionären Im­
petus. Die von Marquard 1965/66: 43, Anm. 33, formulierte These, daß die Transzen­
dentalphilosophie als »>eine Philosophie unterwegs von der Theodizee zur Geschichts- 
philosophiec zu begreifen« sei, findet in diesem Sinn im Kantischen Projekt ihre 
Bestätigung; vgl. dazu ferner Baumann 1950: 94 u. 108 ff.; Weyand 1964: 60; Despland 
1973; Burg 1974: 98ff.; Cavallar 1992: 297ff.; Kleingeld 1995: 179ff. u. grundsätzlich 
Lacorte 1989.
351 Zumindest für Kant ist diese Feststellung, wie zuvor bereits dargelegt, massiv ein­
zuschränken. Er betrachtet den Krieg als prinzipiell sinnstiftendes Mittel des Rechts­
fortschritts (s. 10/391 f., KU). Und an anderer Stelle konzediert er: »Auf der Stufe der 
Kultur also, worauf das menschliche Geschlecht noch steht, ist der Krieg ein unentbehr­
liches Mittel, diese noch weiter zu bringen« (11/99f., Anfang; s. ferner 11/42, Idee; 
11/364, Streit; AA XV. 2, 779ff., 791, 893; AA XIX, 612), denn »so ein großes Übel er 
auch ist, (ist er, F. Z.) doch zugleich die Triebfeder, aus dem rohen Naturzustande in den 
bürgerlichen überzugehen, als ein Maschinenwesen der Vorsehung, wo die einander 
entgegenstehende Kräfte zwar durch Reibung einander Abbruch tun, aber doch durch 
den Stoß oder Zug anderer Triebfedern lange Zeit im regelmäßigen Gange erhalten 
werden« (12/686, Anthropologie). Das meint Kant, wenn er vom »glänzenden (!) 
Elend« (10/391, KU) spricht: Kriege produzieren Elend, doch in gattungsgeschichtlicher

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 259

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sittern

goutieren umstandslos ihre Effekte352 und legen es sich als be­
sondere Weisheit aus, daß sie diese >Antagonismen< als Motoren 
des historischen Fortschritts ausgemacht haben353. Insofern es

Perspektive verbreiten sie Glanz. Zu den verschiedenen Funktionen des Krieges in Kants 
politischer Theorie vgl. Baumann 1950: 97ff.; Erdmann 1986: 9f.; Siep 1995: 361f.; 
Gerhardt 1995a: 15 ff. u. 119 ff. Kritisch zu Kants Annahme, Kriege zeitigten tendenziell 
friedensstiftende Effekte, äußert sich Holz 1996. Mit Verweis auf die zahlreichen Stellen 
in Kants Werk, in denen er den Krieg als Geißel der Menschheit brandmarkt, entwik- 
kelte sich eine Debatte um seine Einstellung zum Krieg (vgl. dazu Cavallar 1992: 383 ff. 
u 1995a: 83f.), in der ihn einige Interpreten als grundsätzlichen Pazifisten zu charakte­
risieren suchten (so z.B. Baumann 1950: 87 u. 97; Bloch 1976: 369; mit Affinitäten zu 
diesem Urteil auch Weyand 1964: 153 f. u. Weiper 1996: 66, 72 f.) oder eine durch die 
französische Revolution »nachhaltig geändert(e)« Haltung ausmachen, die Kant von 
einem »militanten Saulus« zu einem »pazifistische(n) Paulus« (Gerhardt 1995a: 17f.) 
haben werden lassen. Diese Urteile scheinen mir nicht haltbar. Zum einen billigt er noch 
in der Anthropologie-Schrift von 1798, wie oben dokumentiert, dem Krieg eine grund­
sätzlich positive Rolle als Triebfeder der Geschichte zu. Zum anderen ist Kants Haltung 
zum Krieg, wie generell zu allen Übeln, gerade nicht von einer durch Prinzipien ge­
leitete Überzeugung bestimmt. Je nach Standpunkt (rechts-, geschichtsphilosophisch, 
ästhetisch) changiert auch sein Urteil über diese Phänomene. Diese bedenkliche, positi­
vistisch gefärbte >Beliebigkeit<, die zudem tendenziell überformt wird von Kants Ein­
schätzung, daß alle Übel sich in gattungsgeschichtlicher Perspektive als Quellen des 
Guten erweisen, muß vor jedem noch so blutigen historischem Ereignis kapitulieren 
(das verkennt z.B. Lutz-Bachmann 1988: 103f.). Auch eine »saubere Trennung zwi­
schen den verschiedenen Perspektiven« (Cavallar 1992: 391; s. ebenso 1995a: 83-89; 
kritisch dazu Williams 1995) kann die methodische Schwäche der Kantischen Position 
nicht aufheben (s. dazu den richtigen Einwand von Siep 1995a: 264). Vielmehr verstärkt 
dies nochmals den Eindruck, daß mit Kant die Ursachen von Leid und Tod fatalerweise 
jederzeit als sinnvolle Ingridenzien der Politik betrachtet werden können.
352 Eine derartige Einstellung beruht in letzter Konsequenz auf einer positivistischen 
Haltung zur Geschichte: alles, was sich ereignet, ist schon deshalb, weil es sich ereignet 
hat, gut, weil notwendig. Dieses Motiv erklärt auch Kants paradoxes Verhältnis zur 
Revolution. Zwar lehnt er sie grundsätzlich als Mittel der Veränderung ab. Aber ist sie 
erfolgreich, dann ist sie »durch ihren Erfolg ja gerechtfertigt, denn der Erfolg ist zu­
gleich der Erweis der Ohnmacht der bestehenden Herrschaft, Gewalt zu verhindern. 
Diese Ohnmacht aber allein (!) ist es, die die bestehende Herrschaft unrechtmäßig 
macht« (Spaemann 1976: 353). In diesen Zusammenhang fügt sich Kants These, Revo­
lutionen seien als Naturereignisse zu beurteilen (s. 11/234, Frieden, Anm.).
353 Nicht nur wegen ihres fragwürdigen Verhältnisses zu Krieg und Gewalt ruht die 
Kantische Geschichtsphilosophie auf >blutigem< Untergrund. Ihr ist zudem, wie mehr­
fach angedeutet, eine eurozentrisch geprägte, deutlich rassistisch gefärbte Dimension 
eigen. So ist für Kant unbezweifelbar, daß sich sein Modell der völligen Entfaltung aller 
Naturanlagen in der Gattungsgeschichte ausschließlich auf die weiße Rasse anwenden 
läßt. Amerikaner, Neger und Indianer sind aufgrund ihres minderwertigen Charakters 
(s. 2/880 ff., BSE; 9/158 ff., Prinzipien; 12/648-72, Anthropologie; vgl. fernerAAXV. 2, 
781 u. 788 f.; zudem in Bd. 9 der von K. Vorländer hrsg. Ausgabe der Werke Kants 
[Physische Geographie], 192-203) prinzipiell nicht in der Lage, innerhalb dieses gat-

260 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

beiden darum geht, den »Weg der Weltbürgergesellschaft«* 354 zu 
skizzieren, impliziert diese Stoßrichtung eine fatale Neigung 
der Autoren, methodisch eine Symbiose zwischen realem Wel­
tenlauf und dem anvisierten Ziel zu konstruieren, so daß am 
Ende der »>Welt-Zuschauer<« mit seiner »Idee vom Ganzen (...) 
entscheidet, ob in einem einzelnen, besonderen Ereignis Fort­
schritt erzielt wird«355. Vom Standpunkt des saturierten und un­

tungsgeschichtlichen Kontextes eine Rolle zu spielen, denn die Weißen »sind die ein­
zigen, welche immer in Vollkommenheit fortschreiten.« Daraus folgt, daß die Gattungs­
geschichte der Menschen »mit Zuverlässigkeit« nur von der »Race der Weißen« han­
delt. Da die Ursachen hierfür nicht kulturell, sondern biologisch bestimmt sind, zieht 
Kant die naheliegende Konsequenz: »Der Neger kann discipliniert und cultiviert, nie­
mals aber echt civilisiert werden. Er verfällt von selbst in die Wildheit. Alle Racen wer­
den ausgerottet werden (Americaner und Neger können sich nicht selbst regieren, die­
nen also nur zu Sclaven), nur nicht die Weißen« (AA XV. 2, 877ff.). Es liegt auf der 
Linie dieser Billigung weltweiten Völkermords und Versklavung, daß Kant wenige Sei­
ten zuvor feststellt: »die Welt würde gar nichts verlieren, wenn Otaheite (Tahiti) unter­
ginge«, denn die dort lebenden Menschen sind aus geschichtsphilosophischer Sicht für 
die Perfektionierung der Spezies und damit für die Erfüllung des Naturplans schlicht­
weg »überflüssig« (785), und es bleibt, so bemerkt er an anderer Stelle, ein Rätsel, 
»warum sie denn gar existieren, und ob es nicht eben so gut gewesen wäre, daß diese 
Insel mit glücklichen Schafen und Rindern, als mit im bloßen Genusse glücklichen 
Menschen besetzt gewesen wäre« (12/805, Rezension). Angesichts der dokumentierten 
Äußerungen zu behaupten, es fehle an unzweideutigen Belegen, um in Kants Philo­
sophie eine rassistische Komponente ausmachen zu können (so Kleingeld 1995: 33, 
Anm. 1), entbehrt nicht eines gewissen Zynismusses. Wenn Kant z.B. schreibt: »Die 
Negers von Afrika haben von der Natur kein Gefühl, welches über das Läppische stiege« 
oder aus der Tatsache, daß ein Mensch »von Kopf bis auf die Füße ganz schwarz« ist, 
schließt, dies sei »ein deutlicher Beweis, daß das, was er sagte dumm war« (2/880 ff., 
BSE), dann sind dies, ebenso wie die zuvor angeführten Passagen und Verweise, eindeu­
tig beschämende rassistische Aussagen, die noch einem Rassentheoretiker wie Gobineau 
zur Ehre gereichen würden und nicht durch Hinweis auf den damaligen Zeitgeist - der 
im übrigen weitaus weniger homogen rassistisch war, als derartige Hinweise in der 
Regel insinuieren wollen (s. dazu Sutter 1989: 242 u. 259, Anm. 5) - zu relativieren 
sind.
354 Dahrendorf 1992: 141.
355 Arendt 1985: 80; Wenn Gallinger 1955: 165 (vgl. auch die Zitate von Booth und van 
der Linden zu Beginn dieses Exkurses), mit Blick auf Kant bemerkt, er setze Rousseaus 
»schwächlichem >zurück zur Natur< (...) ein mutiges >vorwärts zur Kultur und hindurch 
(!) zur Humanität< entgegen«, dann deutet schon die Wortwahl an, wie die Theorie vom 
Ziel der Geschichte her den Weg dorthin zur Notwendigkeit stilisiert. >Vorwärts und 
hindurch< - ungetrübt von der Einsicht, daß durch geschichtliche Katastrophen hindurch 
Humanität nicht zu gewinnen ist. Eine solche Perspektive kennt weder Brüche noch 
Kontingenz, Sinnlosigkeit oder Tod, ebenso wenig, wie sie es ermöglicht, ein emphati­
sches Verständnis von Kreatürlichkeit, Leben und Freiheit endlicher Wesen zu entwik- 
keln. In einer kurzen Passage faßt Adorno 1992: 104, die zentralen Kategorien, Einflüsse

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 261

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

beteiligten Weltbetrachters ist dann selbst Auschwitz eine not­
wendige Etappe im Hinblick auf das »Projekt der Weltbürgerge­
sellschaft«356. Doch das Leiden des in diese Etappenereignisse 
existentiell involvierten Individuums wird zum deutlichsten Fa­
nal für die unglaubliche Zumutung und Kälte, die ein derartiges 
geschichtsphilosophisches Denken Menschen abverlangt357.

Deutlicher noch als R. Dahrendorf reproduziert der Völker­
rechtler M. Kriele alle zuvor genannten problematischen ge­
schichtsphilosophischen Theoreme. Unter ausdrücklicher Be­
zugnahme auf Kant entwickelt er ein Geschichtsmodell, das als 
Abbild einer »natürliche(n) Tendenz«358 zur Universalisierung 
der Demokratie über die ganze Menschheit konzipiert ist. Da 
laut Kriele »das Ideale die Tendenz hat, wirklich zu werden«359, 
sind historische Ereignisse gemäß dieser teleologischen Vor­
strukturierung zu interpretieren. Der Autor stellt sich damit in 
die Tradition einer »christliche(n) Geschichtsauffassung«, in der 
»am Ende das Gute siegt«, weil sich letzteres, »auf das große 
Ganze gesehen«, als »mächtiger als das Böse« erweist360. So wird 
erneut der bekannte Antagonismus zwischen Gut und Böse zum 
Motor des Fortschritts erklärt361, ebenso wie menschen- oder 
naturverursachte Katastrophen aller Art katharsische Wirkung 
auf den Menschen und damit letztlich fortschrittsfördernde Ef­

und Methoden dieses Zuges Kantischen Philosophierens zusammen. »Noch die Sinn­
losigkeit, deren Konstatierung den Positivismus zum Triumphgeschrei veranlaßt, leuch­
tet geschichtsphilosophisch ein. Weil die Säkularisation des einst als objektiv verpflich­
tend betrachteten theologischen Gehalts nicht sich widerrufen läßt, muß dessen 
Apologet ihn zu retten trachten durch Subjektivität hindurch. So verhielt sich virtuell 
bereits die Glaubenslehre der Reformation; sicherlich war es die Figur der Kantischen 
Philosophie«.
356 Dahrendorf 1992: 286.
357 Selbst im Denken eines Philosophen wie J. Habermas, moralisch über jeden Verdacht 
erhaben, historische Katastrophen zu sinnvollen Etappen der menschlichen Entwicklung 
zu verklären, finden sich zahlreiche Argumentationsfiguren und Theoreme, die in nicht 
unbedenklicher Weise auf geschichtsphilosophische Motive im zuvor erörterten Sinn 
rekurrieren und eine affirmative Haltung zur Geschichte bedingen (vgl. dazu die aus­
gezeichnete Studie Baumgartner 1972: 217-48; ferner Hutchings 1996: 71f.; zudem die 
problematischen Formulierungen in Habermas 1995: 298f. u. 302).
358 Kriele 1988:12. Zur Affinität von Natur und Demokratie s. ebenfalls 99 ff.; 118 f. u. 
192.
359 Kriele 1988:111.
360 Kriele 1988: 90.
361 S. Kriele 1988: 11 f.; 69 u. 98.

262 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.6 Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht

fekte zugeschrieben werden362. Zwar müsse man »mit schweren 
Rückschlägen und Opfern rechnen«, die jedoch durch das Den­
ken »in langfristigen Zeiträumen«363 und im unerschütterlichen 
Vertrauen auf die »sanfte(), aber langfristige!} Tiefenwirkung 
der Wahrheit«364 keinen Niederschlag bei der Formulierung der 
»Erkenntnis« haben, daß »die Freiheit sich durchsetzen wird«365 
im Sinne »kontinuierlicher Fortentwicklung des schon Erreich­
ten«366. In geradezu abenteuerlicher Verschiebung der Bewer­
tungskategorien wird das Faktum, daß unser Jahrhundert unge­
ahnte Tragödien gezeitigt hat, umstandslos in die Logik eines 
permanenten und kontinuierlichen Prozeß des Rechtsprogresses 
integriert. Kriele schreibt: »Es gibt im 20. Jahrhundert zwar 
Rückfälle in die Barbarei, die wir aber eben als Rückfälle hinter 
einen schon erreichten Stand der Rechtskultur erleben«. Dies sei 
zweifellos ein Fortschritt, denn eine »Befreiung aus der Barbarei

362 Kriele 1988:118ff.; vgl. auch 1991: 210f.
363 Kriele 1988:15. Dieser hermeneutische Zugang im Kontext einer Geschichtsphiloso­
phie ist eigentlich nichts anderes als eine ex post stattfindende Idealisierung, die alle 
Momente der Diskontinuität und der Krise im Dienste einer >Siegergeschichtsschrei- 
bungc eliminiert hat.
364 Kriele 1991: 210.
365 Wie sehr die offenbar ideologisch bedingte, eingeschränkte Wahrnehmung der Ge­
schichte bei Kriele geht, zeigt ein kurz nach dem Zusammenbruch der stalinistischen 
Diktaturen Osteuropas publizierter Aufsatz. Hatte der Autor der Studie von 1988 noch 
den wahrsagenden Untertitel >Warum sich die Freiheit durchsetzen wirdc gegeben, so 
scheint die Geschichte durch die erwähnten Umbrüche zu ihrem Endziel gelangt zu sein, 
wie Kriele durch einen Tempuswechsel anzeigt. Der Aufsatz trägt nun den Untertitel 
»Warum sich die Freiheit durchsetzt« (Kriele 1991: 201; die Affinitäten zum 1989 veröf­
fentlichten Aufsatz von F. Fukuyama, in der er die These vom >Ende der Geschichtec 
entwickelt, sind unübersehbar). Es ist bezeichnend für Krieles Weltbild, daß die kata­
strophalen historischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts bruchlos und ausschließlich mit 
dem Stalinismus bzw. Sozialismus (für Kriele im übrigen offenbar weitgehend synony­
me Begriffe) identifiziert werden. So habe der Sozialismus bisher »noch in keinem ein­
zigen Fall die Lebenssituation der Menschen in irgendeiner Hinsicht verbessert, sondern 
im Gegenteil die Verelendung verschlimmert« (Kriele 1988: 96; ebenso 121; vgl. ferner 
1991: 207 ff.), und es verwundert nun nicht mehr weiter, daß der Nationalsozialismus 
im Kern als Ausdruck marxistischen Gedankenguts gedeutet wird (90f.), stattdessen 
aber als Gegenmodell das Christentum weltweit als Motor demokratischer, grundsätz­
lich gegen Diktaturen gerichteter Entwicklungen gepriesen wird (128ff. u. 1991: 208 f.). 
Man muß weder Sozialist noch Atheist sein, um diese historischen Urteile wohlwollend 
als haarstreubenden Unsinn, schlimmstenfalls als ideologisch verblendet zu bezeichnen 
-zumal die weltgeschichtlichen Katastrophen mit dem Scheitern des realsozialistischen 
Projekts nicht geendet haben.
366 Kriele 1988: 16.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 263

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

früherer Zeiten hätten die jeweiligen Zeitgenossen schwerlich 
für möglich gehalten«367. Man reiht sich erstaunt die Augen. 
Nehst der schwer zu widerlegenden Vermutung, daß keine noch 
so primitive Epoche imaginierhar ist, die angesichts von Faschis­
mus und Stalinismus nicht von einem Rückfall hinter hereits 
erreichte Standards reden würde, schenkt Kriele der Feststel­
lung, daß eine so stark differenzierte Kultur wie die europäische 
üherhaupt dazu fähig war, solche einmaligen Unrechtsakte zu 
hegehen, keine maßgehliche Beachtung. Im Kontext dieser ge­
radlinigen Fortschrittslogik richtet sich das Augenmerk selektiv 
auf die Empfindungen der endzielfixierten Beohachter, nicht 
aher auf die jedes lineare Denken zerhrechende Tat selhst oder 
das Erlehen der Opfer. Möglicherweise, auch wenn mir dies eine 
wenig plausihle Spekulation zu sein scheint, neigten die Men­
schen in der Vergangenheit dazu, die Befreiung aus harhari- 
schen Verhältnissen für tendenziell unmöglich zu halten. Aher 
zweifellos fehlte ihnen die Phantasie, um sich ein Inferno wie 
die planmäßig organisierte Vernichtung des europäischen Ju­
dentums vorstellen zu können. Man mag wie Kriele das Schau­
dern üher dieses Ereignis als Indiz für gereifte moralische Hal­
tungen interpretieren - doch wer darüher vergißt, daß dem 
entsetzlichen Ereignis selhst aher zugleich eine jede Rede üher 
Moralität konterkarierende Dimension eigen ist, der löst diese 
strukturelle und inkommensurahle Amhivalenz menschlicher 
Geschichte um den Preis der theoretischen und praktischen Un­
redlichkeit im Dienste einer linearen Fortschrittslogik auf.

2.7 Fazit

»An Kant anknüpfen muß zugleich heißen, sich von ihm abstoßen« 
(Holz 1996: 48).

In einer weit ausholenden gedanklichen Bewegung ist der zu Beginn 
des Kapitels skizzierte Gedankengang nun zu einem Ahschluß ge­
kommen. Die Geschichtsphilosophie Kants hat sich als integrierender 
Bestandteil seiner Rechtstheorie erwiesen. Ihr dogmatischer gel-

367 Kriele 1988:117, Hervorhehung im Original, F. Z.

264 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.7 Fazit

tungstheoretischer Status wurde in Auseinandersetzung mit Kants 
spezifischer Verwendung des Terminus >regulativ< belegt. Insofern 
jedes vernunftbegabte Wesen philosophisch genötigt ist, mittels der 
regulativen Vernunftideen und in ihrer Folge auch mittels der 
geschichtsphilosophischen Theoreme die Weltwahrnehmung zu 
strukturieren, kann kein Bild menschlicher Geschichte und ihrer 
Rechtsinstitutionen gezeichnet werden, das den regulativen Ideen 
widerspricht. In Kants Verwendung des Begriffs ist >regulativ< ein 
Synonym für apodiktisch, da jene regulative Ideen universale und 
ewige Gültigkeit für sich reklamieren. Kant untergräbt damit in fol­
genschwerer Weise die Unterscheidung zwischen Epistemologie und 
Ontologie.

Darüber hinaus prästrukturiert dieses unbedingt verbindliche 
und alternativlose Weltwahrnehmungsmuster maßgeblich das Feld 
politischer Handlungsmöglichkeiten. Es hat sich gezeigt, daß die Op­
tion für den prozeduralistischen Reformismus im Recht ihre gel­
tungstheoretische Verankerung in jenem geschichtsphilosophischen 
Fundament erfährt. Kants Reformismus inhäriert eine Zeittheorie, 
die sich am Ideal der homogenen und leeren Zeit ausrichtet. Die Apo- 
rien und Zumutungen, die einer solchen temporalen Konzeption ei­
gen sind, wurden in zwei Annäherungen an die Beziehung zwischen 
Zeit und Recht thematisiert.

Sich aufgrund der Einsicht in diese Aporien und Zumutungen 
von Kants Geschichtsphilosophie zu lösen bedeutet zugleich, sich 
auch von den zuvor kritisierten Aspekten seiner Rechtsphilosophie 
zu trennen, soweit sie in unaufhebbarer Symbiose mit jenen ge­
schichtsphilosophischen Theoremen verwachsen sind. Es gilt, in der 
Rechtstheorie zu berücksichtigen, was H.-D. Kittsteiner mit Blick auf 
die Geschichtsphilosophie bilanziert: »Man muß offenbar versuchen, 
sich bestimmten psychischen Dispositionen zu entziehen. Erst dann 
kann Geschichte illusionslos als das, was ist, begriffen werden; als ein 
fremder Prozeß, der in das individuelle Leben einschneidet, der nicht 
zum allegorischen Ausdruck eines geheimen Sinns gemacht werden 
kann und der nicht Bündnispartner für irgend jemanden ist. Was 
dann noch an bescheidenen humanen Zielsetzungen übrigbleibt, 
muß gegen die Geschichte erkämpft werden. Schlägt man sich die 
Vorstellung aus dem Kopf, ihres inhaltslosen Prozesses irgendwann 
Herr werden zu können, so kommt es auch nicht mehr auf die Auf­
gabenstellung an, sie durch gesellschaftliche Praxis< auf einen ima­
ginären Kontrollzustand zu bringen, sondern man muß nach neuen

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 265

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

Bestimmungen suchen, was es heißen kann, ein Lebewesen zu sein, 
das seiner nichtmachharen Geschichte nicht entrinnt«368.

Zugegeben, eine gewaltige Aufgabe, verwoben mit zahlreichen, 
geradezu »klassischen« Fragen der Philosophie. Wenn im abschlie­
ßenden Ausblick versucht wird, zumindest einige zaghafte Schritte 
in die von dieser Problemstellung geebnete Richtung zu gehen, sollte 
das nicht als Anmaßung mißverstanden werden. Im Kontext der im 
bisherigen Argumentationsgang der vorliegenden Studie entwickel­
ten Kritik an Kants Rechtsphilosophie kommt es mir nun vielmehr 
darauf an, eine sehr grobe Skizze zu entwerfen, die einige zentrale 
Grundsätze festhalten soll, an denen man sich in meinen Augen ori­
entieren müßte, um ein Gesellschaftsmodell zu begründen, das sich 
eben nicht den Einwänden ausgesetzt sieht, die in vorliegender 
Arbeit gegen Kants Entwurf erhoben wurden. Der nun folgende 
»Essay« macht also die Folie transparent, vor der sich Kants Vorstel­
lungen negativ abgehoben haben, bündelt demnach in aller Vor­
läufigkeit die Aspekte, die u.a. als positive Kriterien einer legitimier­
baren Ordnung menschlicher Gemeinschaft anzusehen wären.

2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine 
Skizze369

»(D)och, man soll Birnen von einer Ulme verlangen (...)« (Octavio 
Paz).

»Die Irreversibilität der Zeit gibt ein objektives moralisches Kriterium 
ab« (Adorno 1993: 97).

2.8.1 Anerkennung

Um ihren Widerstand gegen die kapitalistische Produktionsweise zu 
verdeutlichen, zerschlugen im 19. Jahrhundert englische Industrie­

368 Kittsteiner 1980: 221, Hervorhebung im Original, F. Z.
369 Diese abschließenden Ausführungen wurden nicht von ungefähr als Essay an­
gekündigt. Ich werde im Folgenden die Positionen der Autoren, auf die Bezug genom­
men wird, weder umfassend darstellen oder kritisch diskutieren, noch den maßgeblichen 
Forschungsstand berücksichtigen. Der fragmentarische Charakter des Gedankengangs 
wird noch dadurch verstärkt, daß von jenen Autoren häufig Texte zitiert werden, die 
selbst wiederum Provisorien darstellen oder zumindest keine elaborierte Theorie im

266 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze

arbeitet die Uhr, die über dem Fabrikeingang angebracht war370. Sie 
zerschlugen die Uhr - nicht aber die Maschinen, an denen sie arbei­
teten! Der Protest richtete sich, so könnte man schließen, mehr noch 
als gegen die Arbeitszeiten gegen einen gesellschaftlichen Zustand, 
der die Arbeiter zum bloßen Anhängsel der Maschinerie degradierte. 
Das Zerschlagen der Uhr wäre demnach zu verstehen als Versuch, das 
eigene Menschsein und das darin implizit enthaltene Selbst-Ver­
ständnis gegen die temporal versteinerten und somit entanthropo- 
morphisierten Strukturen eines kapitalismuszentrierten Gemein­
wesens zur Geltung zu bringen. Die Weigerung, sich dem 
chronometrischen Diktat bedingungslos zu unterwerfen, ist zugleich 
der Auftakt eines Kampfes von Menschen gegen eine Gesellschafts­
ordnung, die sie in ihren lebensweltlichen Konsequenzen erfahren 
als »Höchstmaß an Vorenthaltung sozialer Anerkennung«371. Der 
Widerstand der Fabrikarbeiter gegen die als Unrecht erfahrene Miß­
achtung ihrer selbst ist in letzter Konsequenz anthropologisch fun­
diert, gründet »in Identitätsansprüchen, die zur Reproduktionsweise 
der gesamten menschlichen Gattung gehören«372. Mit der Vision 
eines erfüllten menschlichen Lebens, so wäre in aller Vorläufigkeit 
zu sagen, ist es nicht zu vereinbaren, Menschen zu nötigen, sich Be­
dingungen zu unterwerfen, die sie in wesentlichen Aspekten als Ne­
gation ihres Menschseins und als Verhinderung der Entfaltung ihrer 
Potentiale erleben. Betrachtet man die Zerschlagung der Fabrikuhr 
durch die in ihrer Würde verletzten Arbeiter vor dem Hintergrund 
der Kritik, die in den vorangegangenen Kapiteln an der Rechtsphi­
losophie Kants geübt wurde, bekommt diese Handlung eine geradezu 
parabolische Bedeutung.

Sinne der MS beinhalten (Interviews, Zeitungsartikel, Aufsätze) - wissend, daß von den 
Autoren in der Regel durchaus ausgearbeitete Werke vorliegen, deren angemessene 
Berücksichtigung jedoch an dieser Stelle nicht möglich war. Besonders anregend war 
die im Anschluß an einen Essay von P. Flores d'Arcais geführte Debatte über den Stel­
lenwert des Individuums in der politischen Theoriebildung, die in der frankfurter 
Rundschauc geführt wurde (vgl. Flores d'Arcais 1995; Figal 1995; Metz 1995; Brunk- 
horst 1995; Honneth 1995; Marquard 1995; Gerhardt 1995c; Menke 1995; Willke 1996; 
Saage 1996).
370 S. dazu Nowotny 1990: 49.
371 Honneth 1994: 76. Zum Begriff der Anerkennung als Terminus der Rechts- u. prak­
tischen Philosophie s. Siep 1974, 1975, 1979; zu seiner Bedeutung im Kontext eines 
Institutionensystems vgl. insb. 1979, Kap. IV u. V. Vgl. dazu auch die Teile 2-4 der 
ausgezeichneten Studie von Margalit 1997.
372 Honneth 1994: 76.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 267

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

2.8.2 Zeit und Synchronisation

»O ja, es ist wahr, daß wir elend sind, und auf die Frage >Dann sind wir 
also nicht notwendig?< kann keine andere Antwort kommen als >Nein, 
das bist Du nicht<, die wir alle uns selber geben können müßten. Was 
uns am Leben hält und was das ironische Lächeln der Götter provoziert, 
ist die Annahme unserer Endlichkeit als Wert« (Rossanda 1982:126).

Ich möchte im weiteren für die These plädieren, daß sich die Legiti­
mität eines säkularen Staates373, seiner Institutionen und der von ihm 
geschützten sozioökonomischen Strukturen vor allem am Verhältnis 
zum Phänomen der Zeit entscheidet. Genauer gesagt: Die Art und 
Weise, wie die von der Kreatürlichkeit des Menschen veranlaßten 
temporalen Rhythmen und in ihrer Folge seiner existentiellen 
Bedürfnisse seitens des Staatsartefakts integriert und respektiert 
werden, gibt den Ausschlag über die Rechtmäßigkeit des staatlichen 
Anspruchs, von diesen Menschen anerkannt zu werden374.

Insbesondere die beiden Annäherungen an das Verhältnis von 
Zeit und Recht haben transparent gemacht, daß die prozedurale 
Auflösung des Dualismus Endlichkeit/Unendlichkeit abzulehnen ist, 
insoweit sie auf der Negation des ersten Poles dieses Spannungsver­
hältnisses beruht. Auch eine prozessual zu realisierende Rechtsord­
nung hat sich den Ansprüchen zu stellen, die sich aus der kreatür- 
lichen Endlichkeit der Rechtssubjekte ergeben, auch ein evolutiver 
Rechtsfortschritt muß die »Anbindung der Zeit an die realen Vor­
gaben des Organismus«375 suchen, kann die Anerkennungswürdig­
keit ihrer Entwicklungsschritte und -geschwindigkeit nicht gegen 
dieses anthropologische Fundament einfordern376. Ein Begriff von 
Legitimität, der das berücksichtigt, muß »die im verstandesmäßigen

373 Die weiteren Ausführungen basieren also auf der Voraussetzung, daß religiöse oder 
mythologische Überlegungen keine Rolle spielen bei der Suche nach den Legitimi­
tätsgründen staatlicher Strukturen.
374 Vgl. zu diesem Legitimitätsverständnis Nagel 1994: 51 ff. u. Gimmler 1997: 186 ff. 
Ich richte mein Augenmerk aus den bekannten Gründen primär auf den Zeitaspekt. Daß 
Legitimität ein politischer Begriff ist, der noch weiteren Kriterien genügen muß, soll 
dabei nicht bestritten werden.
375 Dux 1989: 60, s. auch 370. Wingert 1996: 16, schreibt in analoger Weise, es gehe 
darum, »daß Eigenzeiten von Akteuren und Systemen koordiniert statt isoliert wer­
den«. S. auch Marramao 1989: 103; Nowotny 1990: 42 ff.
376 Entsprechend konstatiert Nagel 1994: 35: »Wenn wirkliche Menschen es psychisch 
als höchst schwierig empfinden, den Forderungen einer bestimmten Lehre im konkreten 
Leben nachzukommen und sich ihren Institutionen tätig anzuschließen, muß anerkannt

268 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze

Urteil auseinandergetretenen und als Gegensatz fixierten Bestim­
mungen wie Endlichkeit und Unendlichkeit wieder in einem vollends 
entfalteten, konkreten Vernunft-Begriff in der Einsicht zusam- 
men()hringen, daß erst auf dieser Grundlage eine in sich gegliederte 
Gestalt oder ein in sich verständlicher Prozeß in seiner inneren Not­
wendigkeit wahrgenommen und begriffen wird«377.

Es liegt in der Logik des Institutionalitätsgedankens, daß er sich 
zu immunisieren sucht gegen die Lehensvorgänge der Subjekte, de­
ren Koexistenz er zu reglementieren trachtet. Institutionalität, so 
kann man in Anlehnung an H. Blumenherg sagen378, ist gerade da­
durch charakterisiert, daß ihr die Pluralität der Subjekte gleichgültig 
ist und sie von deren individuellen Motiven und Zielen nicht tangiert 
wird. Der Reifungsprozeß von Institutionen verläuft, als sei er 
rückgehunden an ein ewiges identisches Subjekt, so daß der Primat 
der mit Ohjektivitätsanspruch versehenden institutionellen Ausdif­
ferenzierung die realen Subjekte zur Askese nötigt. Diese mani­
festiert sich vor allem als erzwungener Verzicht auf das Selhstver- 
ständnis, die Dimension der individuellen Lebenszeit als Maß der 
Sinnerwartung aufrechtzuerhalten. Die damit zugleich postulierte 
Verhältnisbestimmung zwischen Individuum und Gattung ist eine 
konsequente, aber einseitige Auflösung der ständigen Spannung 
zwischen dem Einzelnen und der Allgemeinheit und sieht sich den 
Abschnitten zuvor formulierten Anfragen ausgesetzt. Wenn Institu­
tionen »notwendig über das Dasein des einzelnen Menschen hin- 
aus(greifen)« und »von ihrem Anspruch her auf eine Dauer gerichtet 
(sind, F. Z.), die Generationen überspannt«379, dann mag das eine an­
gemessene Beschreibung der Institutionenlogik sein, doch wäre es 
fatal, darüber die fundamentale Paradoxie aus den Augen zu verlie­
ren, die der Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft immer 
schon, quasi konstitutiv zugrundeliegt, und die von jener Logik gera­
de nicht sublimiert werden kann. Es kränkt das Individuum, diese 
»an die Oberfläche der Säkularisierungsdynamik gedrängte() Exis­

werden, daß dieser Gesichtspunkt auch mit nennenswertem empirischem Gewicht ge­
gen das betreffende Ideal spricht«.
377 Pleines 1991: 146. Unter Rückgriff auf eine Formulierung von Blumenberg 1986: 
239 läßt sich ein solches Projekt als Versuch umreißen, die »unbestimmte offene Zeit 
in lebenszeitliche Proportionen zurückzuholen«.
378 Blumenberg 1986:173.
379 Gerhardt 1995c: 8. Politik ist folglich, so der Autor, »a priori auf die Kompensation 
der Hinfälligkeit des individuellen Lebens gerichtet«.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 269

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

tenz«380, sein emphatisches Sinnhedürfnis reduziert zu sehen auf die 
Zustimmungsfähigkeit eines prozeduralen Verfahrens, in dem seine 
Einmaligkeit und Endlichkeit unherücksichtigt hleihen und das sich 
zudem perspektivisch vor der Folie der seine Lehenszeit vollständig 
transzendierenden Unendlichkeit der Zukunft realisiert. Diese Krän­
kung, die der Anhindung der Anerkennungswürdigkeit der hürokra- 
tisch-administrativen Maschinerie an das Verfahren seiner Genese 
innewohnt, kann weder durch eine formal-kohärente Verständi­
gungsmethode aufgehohen, noch durch den Rekurs auf eine genera­
tionengemäße Erwartungshaltung und Sinnausrichtung ahgegolten 
werden. Eine derartig einseitige Orientierung des Legitimitäts­
hegriffs schrumpft ihn auf das Niveau einer vernünftigen Ideologien 
weil sie sich darauf heschränkt, den immerwährenden Wettstreit 
zwischen Individualität und Gemeinschaft entstellend zugunsten 
der Gemeinschaft, d. h. zugunsten der erwähnten Maschinerie im 
Sinne einer Transformation von Legitimität in Verfahrensrationali­
tät aufzulösen. Die Rationalisierung der Staatsmaschinerie ist aher 
kein Synonym für Legitimität. Diesem prozeduralen Modell fehlt 
die Sensihilität für die Leidensphänomene, die es selbst, die seinem 
»Verständigungsapriori«381 inhärenten temporalen Muster und die 
Imperative der Institutionalisierungsprozesse in Konfrontation mit 
der anthropologischen Konstitution endlicher Wesen notwendig her- 
vorhringen. Jene Leiden hingegen (auch) als Ausdruck der Krise des 
Prozeduralismus hegreifen würde hedeuten, sie als chronische Krise 
einer Verfahrenslogik zu interpretieren, die die Verwirklichung poli­
tischer Entscheidungen unter rein verfahrenstechnischen Gesichts­
punkten hetrachtet, und, insofern sie Legitimität identifiziert mit 
dem Schema evolutiv fortschreitender Ordnung und kumulierter 
Sinnhaftigkeit, die Legitimationskrisen politischer Herrschaft nicht 
mehr als ihr ureigenstes Produkt zu analysieren vermag382. Derart 
auf dem »Triumphwagen der ohjektiven Tendenz«383 thronend, dient 
philosophische Theoriehildung allein der hlinden Affirmation des 
Bestehenden, ohne jedes Gespür für die gewaltigen aporetischen Im­
plikationen dieses Entwurfs.

Ein solches strukturfixiertes Gesellschaftsmodell ist permanent

380 Marramao 1989: 112.
381 Metz 1995: ZB 1.
382 S. dazu vor allem den Schlußahschnitt von Punkt II in Metz 1995.
383 Adorno 1993: 10.

270 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.8 Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze

der Gefahr des Verlustes seines eigentlichen Bedeutungszentrums 
ausgesetzt, d. i. der Mensch, der einst die Institutionen schuf, um 
seine Bedürfnisbefriedigung adäquat zu sichern und der nun von de­
ren immanenten Sachzwängen und Verselbständigungstendenzen 
überrollt zu werden droht384. Die Zerstörung der Fabrikuhr birgt also 
zugleich den Appell, sich dieser ursprünglich subsidiären Funktion 
der institutionellen Apparatur mit Blick auf das Individuum zu erin­
nern, mit anderen Worten die Eingangsfrage zu reformulieren, die da 
lautet: Was heißt es, ein Mensch zu sein und als solcher mit anderen 
Menschen in Gemeinschaft angemessen und würdig zu leben?

»(D)as steife Rückgrat der deutschen Metaphysik geschmeidiger 
zu machen«385 hieße mit bezug auf die eben gestellte Frage, die Un- 
affizierbarkeit der bürokratisch-administrativen Staatsmaschinerie 
durch die individuelle Existenz aufzubrechen zugunsten einer an­
thropologisch sensiblen Ordnung, die die agonale Spannung zwi­
schen dem endlichen Individuum und seinen lebenszeitlich durch­
tränkten Sinnerwartungen und der generationenüberspannenden 
Verfahrens- und Institutionenlogik aufgreift und gerade nicht einsei­
tig aufbebt. Das hätte zur Konsequenz, an die Stelle des evolutiv-ku- 
mulativen Sinn- und Legitimitätsbegriffs des Prozeduralismus eine 
konstitutiv-agonale Auffassung jener Termini treten zu lassen. Diese 
Auffassung würde auf ein starres Kantisches Theorie- und Praxisver­
ständnis (im Sinne der Orientierung an systematischer Einheit und 
Geschlossenheit) und auf die geschichtsphilosophisch durchzogene 
linear-prozedurale Aufhebung aller agonalen Spannungen verzich­
ten, und sich stattdessen auf der Basis jener neuen Sinn- und Legiti­
mitätsdefinitionen vertikal-asymmetrisch ausrichten, sich demnach 
in der Lebenswelt sozial situierter Subjekte verankern. Die unauf­
hebbaren Differenzen, zu denen vor allem das prekäre Verhältnis 
zwischen Lebens- und Systemzeit zählt, gesellschaftlich so zu syn­
chronisieren, daß zu diesem Zweck nicht auf ein Kantisches Sinnver­
ständnis rekurriert werden muß, und wo zudem »die Gewalt der 
Synchronisation«386 möglichst gering gehalten wird, wäre die Auf­
gabe, deren Bewältigung im Zentrum einer anthropologisch sensi­
blen Rechts- und Institutionentheorie stände. Wie kann eine derarti­

384 Vgl. dazu die Kritik an den Theorien von R. Dahrendorf u. M. Kriele im 3. Exkurs 
dieses Kapitels.
385 Barber 1994: 24.
386 Weiss 1995: 94.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 271

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

ge »Synchronisation mit anderen Eigenzeiten«387 aussehen? Anders 
gefragt: Wie müssen Institutionen geschaffen sein, »welche die Su­
che nach gemeinsamen Zwecken erleichtern, ohne die Individualität 
der Suchenden zu zerstören«388, die also die agonalen Spannungen 
zwischen Individuum und Gemeinschaft als Grundstruktur begrei­
fen, als Bezugsfeld mit eigener, nichtlinearer Prozeßlogik? Die Be­
antwortung dieser Fragen käme dem Versuch gleich, eine »Transfor­
mation zu inaugurieren, die sich nicht mehr um die Zukunft sorgt, 
sondern um die Gegenwart, nicht mehr um den Menschen, sondern 
um das Dasein des Einzelnen; die Passage zu eröffnen für eine Politik, 
die endlich das im Verlust des Sinns der Geschichte eingeschlossene 
Befreiungspotential zu interpretieren weiß«389.

2.9 Der Geist der Revolution

»Die einzige Revolution, die mich beunruhigt, ist die der Zeit, die ver­
geht und damit unsere Aussichten, endlich glücklich zu sein, immer ge­
ringer werden läßt« (Tomeo 1991: 50).

»Ich träume von einer Revolution ohne Ideologie, in der das Schicksal 
des Menschen, sein Recht zu essen, zu arbeiten, zu leben, das Leben 
vollkommen zu leben, nicht einem von welcher Ideologie auch immer 
ausgedrückten und aufgezwungenen Konzept unterworfen ist. Ein ab­
surder Traum?« (Amado 1994: 46).

Ausgehend von der Problembeschreibung lassen sich nun wenigstens 
die Konturen einer Rechtsphilosophie andeuten, die die Aporien und 
Zumutungen der Kantischen Lehre zu umgehen sucht.

Ein konstruktiver Umgang mit der oben ausgeführten Diagnose 
hat nicht zwangsläufig das Plädoyer für eine »auf Überstürzung an­

387 Nassehi 1993: 343, Anm. 99. Nassehi formuliert die Problemstellung in Anbetracht 
der Feststellung, daß sich im Kontext moderner Gesellschaften Institutionalisierungs­
prozesse zunehmend als »soziale Zumutung für das Individuum« (355) entpuppen, zu­
mal das Festhalten an Einheit, Linearität und prozeduraler Sinnakkumulation zur apo­
diktischen »Semantik der Selbstbeschreibung der modernen Gesellschaft« (368) 
geworden ist. Interessante Anregungen zu diesem Komplex finden sich laut Würten- 
berger 1998 in einer Studie von G. Winkler.
388 Barber 1994:153.
389 Marramao 1989: 113.

272 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

gelegte() Erfüllungsversessenheit des Individuums«390 zur Folge. 
Moderne Gesellschaftsdiagnosen, die in der Panik des mit einer be­
grenzten Lebensspanne geschlagenen Menschen die Ursache dafür 
sehen, daß der neuzeitliche Erdenbewohner in seinem unersättlichen 
»Welthunger«391 durch enorme Beschleunigungen des Lebenstempos 
gleichzeitig einen dramatischen Verlust an Lebenssinn erleidet, 
mögen ein beachtliches prognostisches Potential haben392. Allerdings 
bleiben auch derartige Lebensentwürfe und Gesellschaftsmodelle ex 
negativo dem gleichen Schema verhaftet, auf dem Kants Konzept 
basiert. Das Problem einer Rechts- und Gesellschaftstheorie, die sich 
davon zu lösen trachtet, besteht demnach gerade darin, die Spannung 
zwischen Existenz und Welt in ihrer irreduziblen Agonie zu erhalten 
und nicht zu betäuben.

Zu dem Zweck möchte ich nochmals an den Begriff >Revolution< 
anknüpfen, wie er bereits in der zweiten Annäherung an das Verhält­
nis von Zeit und Recht kurz eingeführt wurde393. Darunter möchte

390 Blumenberg 1986:175.
391 Gronemeyer 1993:103.
392 Ich möchte nicht bestreiten, daß Beschreibungen, die davon ausgehen, daß sich mo­
derne Lebewesen angesichts »einer verlockenden Fülle von Weltmöglichkeiten« (Gro­
nemeyer 1993:103) in die erwähnten Lebensentwürfe flüchten und »Versäumnisangst« 
(105) so zur primären Befindlichkeit wird, den >Zeitgeist< adäquat abbilden. Doch glaube 
ich, daß sie, verglichen mit den Lebensmöglichkeiten der meisten Menschen auf unse­
rem Planeten, primär die Situation der >gesättigten Bäuche< thematisieren. Für den 
überwiegenden Teil der Menschen geht es nicht darum, das Überangebot an Lebensmö­
glichkeiten mit der eigenen begrenzten Lebensspanne zu synchronisieren. Das Gegen­
teil ist der Fall: Ein empörender Mangel an elementaren, Leben in seiner rudimentärsten 
Form überhaupt erst ermöglichenden Strukturen kennzeichnet das Schicksal vieler Er­
denbewohner. Es klingt banal, wenn Hinkelammert 1994: 268 notiert: »Das Leben wird 
möglich, wenn die Grundbedürfnisse befriedigt sind; das Leben wird angenehm, wenn 
man sich Wünsche erfüllen kann. Um sich das Leben angenehm machen zu können, 
muß es zunächst einmal ermöglicht werden. Nur, wenn die Realisierung von Wünschen 
auf der Grundlage der Bedürfnisbefriedigung aufbaut, kann jeder Mensch sein Lebens­
projekt nach eigenen Wünschen gestalten«. Doch schon der Umstand, daß die kursive 
Hervorhebung sich im Original findet, ist ein Indiz dafür, daß die Feststellung jede 
Banalität verliert, wenn man sie außerhalb der Metropolen äußert, deren Bewohner 
bloß an >Welthunger< leiden. Im globalen Maßstab gilt nach wie vor: »Zart wäre einzig 
das Gröbste: daß keiner mehr hungern soll« (Adorno 1993: 206).
393 Auch hier knüpfe ich an bei Marramao 1989: 113: »Heute erscheint es noch deut­
licher, daß die Entfaltung dieses Diskurses eine Neudefinition des Revolutionsbegriffs 
(mithin auch eine Neudefinition des Begriffs der Geschichtszeit) von einer innovativen 
Tragweite verlangt, die zumindest derjenigen gleichkommt, welche die Aufklärung mit 
der Distanzierung vom zyklischen Modell eingebracht hatte. Nichts vermag heute zu 
garantieren, daß eine solche Innovation gelingt. Warum aber einen Begriff verloren

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 273

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

ich in einer bewußt schillernden Annäherung Handlungen subsu­
mieren, die einen Zustand bekämpfen, »der die Menschenrechte 
kränkt«394, einen Akt, der den kategorischen Imperativ, »(f)ür alle 
und sofort« die »Chance des zivilen Zusammenlebens« in »Wür­
de«395 zu ermöglichen, zu realisieren sucht, eine Tat, in dem sich ein 
>somatisches Moment< artikuliert, eine Maßnahme, um Verhältnisse 
herbeizuführen, die vom »Willen der jeweils lebenden Generation 
getragen und legitimiert«396 werden können. Der Begriff der >Revo- 
lution< kann in dieser emblematischen Verwendung als emotional 
gefärbter und material ausgerichteter Gegenpol zum gattungsorien­
tierten und formalen Rechtsbegriff Kants verstanden werden397. Er 
rekurriert weniger auf die revolutionäre Aktion als vielmehr auf 
ihren Geist, den es, um es mit Marx zu sagen, wiederzufinden gilt, 
ohne das Gespenst der Revolution selber wieder umgehen zu ma- 
chen398.

Es ist folglich nicht meine Absicht, eine Revolutionstheorie zu 
entwerfen. Bezogen auf die Polarität von Lebens- und Systemzeit 
erfolgt die Bezugnahme auf die den revolutionären Akt speisenden 
Leidenschaften und Prinzipien im Sinne des Einklagens von le­
benszeitlichen Postulaten399 und Identitätsansprüchen, wie sie der 
symbolischen Aktion erwähnter Fabrikarbeiter inhärieren. Es geht 
darum, den der Revolution immanenten und konstituierenden Im­
puls einer »passionsfähige(n) Wahrnehmung«400, eines berechtigten 
»Sehnens«401 nach menschenwürdigem Leben in seiner Radikalität 
zu bewahren, ohne ihn durch die Einbettung in eine rechtsstaatlich

geben, bevor man sich nicht dazu gezwungen hat, die Rückseite des Spiegels zu betrach­
ten?».
394 Haasis 1976: 212.
395 Flores d'Arcais 1995:12.
396 Preuß 1994: 107. Der Historiker P. Steinbach sieht im Zentrum des revolutionären 
Akts »letztlich die Frage nach den Geltungsgründen eines Gemeinwesens artikuliert« 
(Steinbach 1995:18).
397 Preuß 1994: 105 sieht die Revolution charakterisiert durch »das Element der unge- 
bändigten Wildheit, der Unberechenbarkeit, der Vitalität«.
398 Marx 1973: 116.
399 Die Postulierung von Sinn, verstanden als Legitimität und Notwendigkeit gesell­
schaftlicher Strukturen, hat daher bei ihrer Begründung die »Perspektive der Endlich­
keit« als »eine notwendige Bedingung der Konstitution von Sinn« (Schmid Noerr 1990: 
267 f.) zu berücksichtigen.
400 Weiss 1995: 94.
401 Preuß 1990: 11.

274 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

organisierte, zivile Vergesellschaftungsform zu paralysieren oder zu 
hürokratisieren. Diese Problemstellung läßt sich transformieren in 
die Frage, wie »der Geist der Revolution institutionalisiert wer­
den«402 kann. Sie zu beantworten käme dem Versuch gleich, in einer 
»Welt endlicher Bezüglichkeiten«403 die Anerkennungswürdigkeit404 
der gesellschaftlichen Zustände inklusive ihres institutionellen 
Gerüsts, gemessen an jenen revolutionären >Maßstähen<, erweisen 
zu können.

Ein derartiger Zugang zur Struktur einer Gesellschaft grenzt 
sich bewußt ah von unserer bisherigen Verfassungsgeschichte, die 
davon gekennzeichnet ist, »daß Revolutionen die Macht erzeugt ha­
ben, zu deren Verstetigung Institutionen geschaffen wurden«. Einer 
anthropologisch sensiblen Ordnung geht es nicht um die Perpetuie- 
rung von Macht um ihrer selbst Willen, sondern darum, »daß sich 
der Geist der Revolution in Institutionen verkörpert (...), die zur 
Grundlage neuer Machtbildungen werden«405, wobei diese Macht 
sich permanent zu rechtfertigen hat vor den Inhalten des revolutio­
nären Anspruchs. Die Legitimität der Macht speist sich allein aus 
ihrer Fähigkeit, den revolutionären Akt de facto überflüssig zu ma­
chen, das wiederum aber setzt aus den explizierten Gründen »ein 
anderes Verhältnis des Gesellschaftssystems zur Zeit voraus«406.

2.9.1 Mensch und Institution

»Es gilt, eine grundlegende Frage aufzuwerfen, nämlich diejenige nach 
dem Verhältnis zwischen dem konkreten Menschen und der unver­
meidlichen Institutionalisierung seiner gesellschaftlichen Beziehun­
gen« (Hinkelammert 1994: 291).

»Was objektiv die Wahrheit sei, bleibt schwer genug auszumachen, aber 
im Umgang mit Menschen soll man sich davon nicht terrorisieren las­
sen. Es gibt da Kriterien, die fürs erste ausreichen« (Adorno 1993: 84).

Wenn es menschliche Subjekte sind, die Gesellschaft konstituieren 
und zu deren >Ermöglichungshilfe< ein derartiger Zusammenschluß

Preuß 1994:103.
Guzzoni 1988: 79.
Vgl. zu dem Terminus in diesem Kontext Preuß 1990: 78 u. 1994:107.
Preuß 1994:112.
Marramao 1989:155.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 275

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

überhaupt nur erfolgt, dann liegt es nahe, vom Menschen ausgehend 
nach den Prinzipien zu suchen, die die Rahmenordnung einer Ver­
einigung von Individuen als menschenwürdig charakterisiert. Eine 
anthropologische Ouvertüre steht daher am Anfang einer Theorie, 
die in beschriebener Weise »democratic and revolutionary«407 sein 
möchte. Wissend um die Schwierigkeiten, die das Unterfangen be­
gleiten, universalisierbare anthropologische Charakteristika zu be­
stimmen, sollte vorliegende Studie zumindest angedeutet haben, 
daß der Verzicht auf eine derartige Bestimmung weitaus gravieren­
dere Probleme aufwirft, als er ausräumt408.

Verallgemeinerbare Aussagen über die Natur des Menschen 
werden mindestens aus zwei bedeutsamen Quellen gespeist, die 
grundsätzlich als gewichtige Ressourcen für tragfähige Argumente 
überhaupt betrachtet werden können: das historisch geronnene 
Selbstverständnis von Menschen (hier mit Blick auf die Frage, was 
ein Leben zu einem menschlichen Leben macht), und das biologisch­
kulturell unterfütterte Wissen um menschliche Grundfunktionen 
und -bedürfnisse.

Ausgehend von der Basis läßt sich zumindest ein weithin akzep­
tierter Konsens darüber erzielen, »daß das menschliche Leben be­
stimmte zentrale und universale Eigenschaften besitzt, die für es 
kennzeichnend sind«409 und deren Preisgabe »das Ende einer 
menschlichen Lebensform bedeutet«410. M. Nussbaum hat wieder­
holt eine Liste von entsprechenden Eigenschaften vorgeschlagen, die 
berücksichtigt, geschützt und gefördert werden müssen, damit die 
Voraussetzungen einer gedeihlichen menschlichen Lebensentwick­
lung erfüllt sind411. Es wäre ein Mißverständnis, eine solche essentia- 
listische Konzeption als doktrinäre Mißachtung des Umstands zu le­
sen, daß das Selbstbestimmungsrecht des Einzelnen es verbiete, ihn 
mit normativen Idealitätsvorstellungen zur Annahme einer be­
stimmten Lebensform zu nötigen412. Die Festschreibung essentieller

407 Howard 1988: xii.
408 Die Kriterien, denen die Anthropologie im Kontext einer politischen Theorie 
genügen muß, um universale Geltungsansprüche verteidigen zu können, diskutiert z. B. 
Rapp 1995.
409 Nussbaum 1993: 326.
410 Nussbaum 1993: 333.
411 So z.B. Nussbaum 1993: 334ff.; vgl. auch Hinkelammert 1994: 264ff.
412 Bei der Diskussion des Kantischen Staatsbürgermodells hatte sich zudem gezeigt, 
daß der Rekurs auf formale Rechtsgleichheit keineswegs neutral ist gegenüber indivi­

276 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

Eigenschaften beabsichtigt nicht, die Umsetzung abweichender 
Glückseligkeitsideale zu unterbinden. Jene Liste dient vielmehr dem 
zentralen Zweck, in einer Gesellschaft oder einem Gesellschaftsver­
band die sozioökonomischen Rahmenbedingungen und Fragen der 
Verteilungsgerechtigkeit zu prästrukturieren und zu fixieren. Die 
Institutionen des Staates sollen demnach sicherstellen, daß allen 
Menschen die notwendigen Bedingungen und Ressourcen zur Verfü­
gung stehen, auf deren Grundlage ein gedeihliches menschliches 
Leben sich erst entfalten kann413. Ein solches Modell basiert im Aus­
gang vom Individuum auf einer »Hermeneutik des Überschusses«414, 
indem es sich an der Fülle menschlicher Handlungsoptionen und Le­
bensentwürfe orientiert und ihre Umsetzung zu ermöglichen sucht, 
ohne die materiellen Voraussetzungen und empirischen Interferen­
zen aus den Augen zu verlieren, die es zu beachten gilt, um allen 
Menschen die gleichen Chancen auf Selbstverwirklichung einzuräu­
men415. Der Luxus der Entscheidung, in einer derart ausgerichteten 
Gesellschaft verhungern zu wollen oder seine Gesundheit willentlich 
zu ruinieren, wird durch eine essentialistische Konzeption nicht ge­
nommen. Im Gegenteil: Sie erlaubt es erst, die Entscheidung tatsäch­
lich zu einer freien Wahl zu machen.

Vor dieser anthropologischen Folie wären nun auch die mehr­
fach angedeuteten Richtlinien einer Institutionenlogik zu präzisie­
ren, die die Anerkennung von Menschen verdient. Eines der wesent­
lichen Legitimitätskriterien bestünde darin, das lebendige Subjekt 
und die Sicherung seiner Grundbedürfnisse und -potentiale zum 
zentralen Definiens dessen zu erheben, was wirtschaftlich und gesell­
schaftlich möglich ist oder intendiert wird416. Nicht die funktionalen 
Sachzwänge der bürokratisch-administrativen »Megamaschine«417, 
sondern die Dynamik menschlichen Lebens gilt es ins Zentrum zu 
rücken, um die gesellschaftlichen Beziehungen und das ihr korres­
pondierende institutionelle Geflecht human einzurichten. Die Insti­
tutionalisierung hätte demnach die effektiv vorhandenen Möglich­

duellen Lebenskonzepten und den Inhalten der je eigenen Glückseligkeitsvorstellung. 
Vgl. dazu auch Kap. 2 in Barber 1994.
413 Vgl. dazu Nussbaum 1993: 342 f.
414 Marramao 1989:146.
415 Eine solche Konzeption weiß sich folglich einem strengen und universalen Egalita­
rismus verpflichtet; vgl. dazu Nagel 1994: 91 ff.
416 Vgl. dazu den Hinweis in Nagel 1994: 68.
417 Gorz 1994: 10.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 277

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

keiten des Subjekts, wie sie zuvor unter Rückgriff auf den aristote­
lischen Essentialismus angedeutet wurden, zu fördern und sein Le­
ben als menschliches Leben angemessen zu gestalten. Die Institutio­
nalisierung intersubjektiver Relationen ist im Hinblick auf diese 
Erfordernisse unumgänglich, aber die Rolle der Institutionen selbst 
erschöpft sich in ihrer Subsidiarität und Funktionalität in bezug auf 
die Beziehung zwischen Menschen, die maximale Entfaltung ihrer 
Fähigkeiten und schließlich der Wahrung humaner Identitäts­
ansprüche418.

Die bürgerliche Gesellschaft, wie sie sich in Kants Rechtstheorie 
dargestellt hat, widersteht einer solchen Interpretation ihres institu­
tionellen Systems aufgrund der transzendentalen Mystifizierung des 
Staates und des Eigentümermarktmodells. Die apriorische Fest­
schreibung von Privateigentum, Minimalstaat und Staatsbürger­
theorie als unabdingbare Strukturprinzipien jeder vernünftigen 
Ordnung in Kombination mit Kants temporal indifferenten Futuro- 
zentrismus, der dann im Prinzip alle Mängel >in the long run<, ir­
gendwann oder auch nie behebt, ist immun gegen jede lebenswelt­
liche Kritik oder erfahrungsbelehrte Korrektur und blind gegenüber 
anthropologischen Grundkonstellationen. Sie legt vielmehr ein be­
tonhartes Fundament für einen unpersönlichen und ausschließlich 
selbstreferentiellen Institutionendogmatismus, dem das sozial situ­
ierte, fragile und bedürftige Subjekt gleichgültig ist, in der die 
persönliche Perspektive endlicher Individuen jede systematische Re­
levanz verliert. Angesichts dieser lähmend-morbiden Starrheit der 
Kantischen Institutionenlehre wäre das angedeutete Bestreben, 
»Bruchstellen in der Syntax des methodos herbeizuführen, Bruch­
stellen im un-endlichen Weg«419 zu orten, gleichbedeutend mit einer

418 In diesem Sinne schreibt Gorz 1994:10 (Hervorhebung im Original, F. Z.), es sei der 
Zentralkonflikt moderner Gesellschaften, das Individuum gegen die Herrschaft der sich 
verselbständigenden Institutionen zu verteidigen. Das Ringen um die Wiederaneignung 
humaner Selbstbestimmung ist »wesentlich ein Kampf darum, den (technischen, admi­
nistrativen, finanziellen, kommerziellen, urbanen etc.) Apparaten Räume (...) zu ent­
ziehen und zu untersagen«, mithin sich der subsidiären Funktion jener Apparate zu 
erinnern. Vgl. dazu auch Margalit 1997: 221 ff.
419 Marramao 1989: 147 (2. Hervorhebung im Original, F. Z.). Entsprechend bemerkt 
Flores d'Arcais 1995: 12, daß sich an der Frage, inwieweit politische Theoriebildung in 
der Lage ist, ein »Denken der Endlichkeit« zu integrieren, entscheidet, ob sie dem Ein­
zelnen Wertschätzung entgegenbringt oder sich der individualitätsverneinenden »nos­
talgischen Sehnsucht nach Totalität« verschreibt.

278 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

radikalen und emphatischen Parteinahme für jene fragilen Existen­
zen und der Sorge um ihre Daseinshedingungen.

Th. Nagel hat in einer vor wenigen Jahren puhlizierten Ahhand- 
lung üher Gleichheit und Gerechtigkeit hetont, daß der hürokratisch- 
administrative Rahmen einer Gesellschaft dann anerkennungs­
würdig wäre, wenn er dem Standpunkt der Individualität und jenem 
der üherpersönlichen Perspektive »wirklich gleichermaßen gerecht 
würde«420. Da die Doppelperspektivität für Menschen konstitutiv ist, 
insofern die »üherpersönliche Perspektive jederzeit mit der suhjekti- 
ven koexistiert«421, setzen sich Institutionen und ihre theoretischen 
Legitimationsverfahren immer dann ins Unrecht, wenn sie die »Irre- 
duzihilität suhjektiver Perspektiven«422 aus den Augen verlieren und 
stattdessen versuchen, den impersonalen Standpunkt »immer weiter 
auszudehn(en)«423. Ein ideales Gesellschaftsmodell muß daher, so 
Nagel, »in einem gesellschaftlichen Institutionensystem hestehen, 
innerhalh dessen Menschen ein kollektives Lehen führen könnten, 
das den Anforderungen des impersonalen Standpunkts Genüge leis­
tete, während sie sich zugleich nur Handlungsweisen ahzuverlangen 
hrauchten, die Individuen mit starken persönlichen Beweggründen 
wirklich mit Vernunft zugemutet werden können«424. Auch wenn 
Ideale, wie Nagel an selhiger Stelle einräumt, nur schwer zu verwirk­
lichen sind, können sie dennoch einen positiven paradigmatischen 
Orientierungspunkt ahgehen, der normative Kriterien ahwirft, an 
der sich die Antwortversuche auf die zu Beginn dieses Kapitels for­
mulierte zentrale Frage - was hedeutet es, ein Mensch zu sein - 
messen lassen müssen und die in Nagels Worten lautet: »Unter wel­
chen Bedingungen wird es üherhaupt erst möglich, so zu lehen, wie 
wir lehen sollen?«425. Mit U. K. Preuß kann ein derart anthropo­
logisch rückbezügliches Gesellschaftskonzept, welches mißtrauisch426

420 Nagel 1994: 84. Diese Doppelperspektive spiegelt sich ganz wesentlich in den ein­
gangs erwähnten temporalen Rhythmen (Lehens- und Systemzeit) wieder, die eine le­
gitime Ordnung zu synchronisieren und koordinieren hätte.
421 Nagel 1994:14.
422 Nagel 1994: 31.
423 Nagel 1994: 84.
424 Nagel 1994: 31.
425 Nagel 1994: 77.
426 Mißtrauen gegenüher den Institutionen ist also gleichhedeutend mit der ständig zu 
wiederholenden Vergewisserung, daß jene »keine die Gesellschaft selhst transzendie­
rende Grundlage hahen, sondern ihre eigene Schöpfung sind, die sie wieder aufgreifen 
und verändern kann« (Castoriadis 1990: 80). Mit diesem Paradigma hewegt man sich in

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 279

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

darüber wacht, daß weder die Eigendynamik staatlicher Institutionen 
noch Sinn und Zweck politischer Richtungsentscheidungen gegen 
das urprüngliche Gesellschaftsgründungsmotiv und die Erfordernis­
se eines gedeihlichen menschlichen Lebens verstoßen, als »mora­
lisch reflexive(r) Konstitutionalismus<«427 bezeichnet werden.

Trotz des zugegebenermaßen starken Allgemeinheitsgrad der 
vorstehenden Skizze lassen sich mit Blick auf momentan virulente 
gesellschaftspolitische Debatten zumindest Positionen formulieren, 
die es erlauben, die vorgetragenen Argumente zu ordnen, gemessen 
an ihrer Zu- oder Abträglichkeit hinsichtlich erwähnter Idealvorstel­
lung. Ich möchte das abschließend an zwei aktuellen Problemen kurz 
andeuten: Der Auseinandersetzung um a) den Sozialstaat und b) den 
Weltmarkt.

a) Der Sozialstaatsgedanke hat seine Wurzeln im Wissen um die 
katastrophalen Konsequenzen eines radikalen ökonomischen Libera­
lismus. Dem freien Spiel der Marktkräfte so zu begegnen, daß die 
>benefits< maximalisiert, die Depravierung großer Teile der Bevölke­
rung eingedämmt und Chancengleichheit aktiv gefördert werden, 
stand im Mittelpunkt der sozialstaatlichen Flankierung der nackten 
ökonomischen Rationalität. So erfolgreich der Sozialstaat in einigen 
wenigen Ländern dieser Erde in der Nachkriegszeit war, so unbe­
streitbar ist, daß durch diesen Gesellschaftstyp die eigentliche Ur­
sache der Depravierung nicht in Frage gestellt wurde. Der Sozialstaat 
hat, wie A. Gorz hervorhebt, »die Funktionsweise des Wirtschafts­
systems und die hegemonische Dynamik seines Rationalitätstyps 
unangetastet gelassen. Die Eindämmung des Bereichs, in dem sich 
dieser entfalten darf, beruht ausschließlich auf der Verstärkung der 
Interventionsbefugnis des Staates. Diese Verstärkung führte nicht

einer in Deutschland nicht kultivierten demokratischen Tradition (vgl. dazu die Bemer­
kungen in Preuß 1994:106 u. Vollrath 1994: 23ff.). Laut P. Steinbach ist diese Form des 
Mißtrauens »ein Grundprinzip, das in bester demokratietheoretisch reflektierter Tradi­
tion steht. Nicht Vertrauen ist das Grundelement der Demokratie, sondern Mißtrauen. 
Dieser Satz stammt aus der Geschichte der Gründung eines Staates, der nun wirklich aus 
einer Revolution entstanden und für uns vorbildlich ist, aus der amerikanischen Revo­
lution. Das ist das Dilemma, das wir seit Tausenden von Jahren lösen müssen: daß wir 
die Verletzungen, die erträglich werden sollen, indem wir konstitutionelle Regeln kon­
struieren, nicht mehr hinnehmen wollen« (Steinbach 1995:18). In Deutschland hat sich 
die Tradition eher an Kants Imperativ: »räsonniert, so viel ihr wollt, und worüber ihr 
wollt; nur gehorcht« (11/61, Aufklärung) gehalten.
427 Preuß 1990: 78. Interessante Anregungen zu diesem Themenfeld finden sich bei 
Gimmler 1997.

280 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

zur Entstehung eines anderen öffentlichen Raums, anderer gesell­
schaftlicher Beziehungen, anderer Lehens- und Arbeitsweisen, in de­
nen eine eigene Rationalität und eigenständige Werte bestimmend 
wären«428. Die Dimension der sozialen Zeit und des sozialen Raums 
sind unter dem Primat der ökonomischen Logik sekundäre Phänome­
ne, der Sozialstaat kann sich nur dort entfalten, wo er den Eigenge­
setzlichkeiten der Marktmechanismen nicht zuwiderläuft. So effek­
tiv ein derartiger Sozial-Etatismus in historischer Perspektive auch 
war, so fatalistisch und passiv verhält er sich gegenüber dem emanzi- 
patorischen Idealanspruch, einen institutionellen Rahmen zu schaf­
fen, in dem das menschliche Subjekt sich auf der Basis gesicherter 
Grundhedürfnishefriedigung für alle selber entfalten kann und sein 
Lehensprojekt autonom entwirft. Anstatt selbstbewußt den Institu­
tionen den Ort zuzuweisen, in der sie effizient ihre emanzipations­
dienliche Funktion erfüllen können, unterwirft der konservative 
Sozialstaatsgedanke die Macht des Kollektivs und seine gesellschafts­
gestaltenden Fähigkeiten den im Kapital verkörperten Imperativen 
der ökonomischen Rationalität und »raubt so den Individuen ihren 
Autonomieraum«429. Der Kampf um die »Wiederaneignung der Zeit, 
der Lebensumwelt, des Konsumtionsmodells und der sozialen Ko­
operationsweise durch die Individuen«430 ist folglich nicht erfolgreich 
zu gestalten, wenn nicht die ökonomische Rationalität selbst hinter­
fragt und »die in der Produktionssphäre gegenwärtige intensive Po- 
litizität«431 thematisiert wird. Gesellschaftliche Verhältnisse, die die 
Menschen in ihrem Lebensvollzug zu einer nihilistisch-fatalistischen 
»Bewegung des Nachfolgens«432 zwingen und das Leben selbst dem 
Diktat der Institutionen- und Marktlogik unterwerfen, nehmen dem 
Menschen »immer mehr die Eigenschaften der Identität und des In­
halts«433 und bringen ihn schließlich um die Möglichkeit, eine Ant­
wort auf die Frage, was es bedeutet, ein Mensch zu sein, in einem 
ebenso substantiellen wie selbstbestimmten Sinn zu formulieren. In­
sofern decken die >Krise des Sozialstaats< und vor allem die Argu­
mentationsstrategien seiner Kritiker und Verteidiger zugleich die 
Mängel eines Konzeptes auf, das sich grundsätzlich affirmativ auf

428 Gorz 1994: 10.
429 Gorz 1994: 10.
430 Gorz 1994: 10.
431 Marramao 1989:160.
432 Marramao 1989:140.
433 Marramao 1989: 109.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 281

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

jene fatale Hierarchie zwischen Mensch und Institutionalität bezieht. 
Der Sozialstaat ist kein Modell, das sich dem zuvor skizzierten Ideal 
annähert. Es repräsentiert nicht den Gegenpol zur Idee des depravie- 
renden totalen Marktgeschehens, sondern verbleibt in verhängnis­
voller Abhängigkeit zur Rhythmik des Marktes.

b) Weit mehr noch als in nationalen Zusammenhängen erweist 
die ökonomische Rationalität ihre depravierenden Folgen im inter­
nationalen Kontext. Laut dem jüngsten >Bericht über die menschliche 
Entwicklung< der Vereinten Nationen lebt ein Drittel der Welt­
bevölkerung in Armut, fast 800 Millionen Menschen haben nicht 
genug zu essen, etwa 500 Millionen Menschen sind chronisch unter­
ernährt. 1991 erhielten über 85% der Weltbevölkerung 15% des 
Welteinkommens; zur Zeit entspricht der Nettowert des Vermögens 
der 358 reichsten Menschen der Welt dem Gesamteinkommen der 
ärmsten 45% der Weltbevölkerung, d. h. von 2,3 Milliarden Men­
schen. Betrachtet man diesbezüglich zudem langfristige Entwicklun­
gen, so ist eine Tendenz zur Verschärfung der Gegensätze in fast 
allen Punkten zu verzeichnen434. Ganz offensichtlich sind die Institu­
tionen einer Privateigentümermarktgesellschaft und die mit ihnen 
verwobenen Eigendynamiken, die ohne Zweifel das Fundament des 
Weltmarktes abgeben, nicht in der Lage, die Voraussetzungen her­
vorzubringen, derer es bedarf, um angemessene und anerkennungs­
würdige Lebenszusammenhänge für alle Menschen zu schaffen435. In

434 Die Angaben entstammen der Dokumentation von Auszügen des erwähnten Be­
richts in der frankfurter Rundschau< vom 5.11.1996,12.
435 Wenn Marquard 1995: 10 bemerkt, es stehe »nicht deswegen schlimm in der Welt, 
weil es zu viel, sondern deswegen, weil es zu wenig bürgerliche Gesellschaft in ihr gibt«, 
dann ist diese Feststellung korrekt, soweit man das ökonomische Prinzip einer privat­
eigentumszentrierten Marktgesellschaft nicht zu den Konstituenzien der Bürgerlichkeit 
rechnet - eine Einschränkung, die der Autor aber sicherlich nicht teilt. Wenn Marquard 
vor diesem Hintergrund konstatiert, daß die Lebensvorteile der bürgerlichen Welt auf­
grund ihrer Selbstverständlichkeit »nicht sehr aufregend, ein wenig langweilig und 
reichlich allzumenschlich« sind, und darin den Grund dafür verortet, daß »radikalef) 
Weltverbesserer« ihr Verlangen nach »Außerordentlichkeitsbedarf« nicht befriedigt se­
hen und deshalb zu politischer »Radikalitätsschwärmerei« tendieren, dann dokumen­
tiert er vor allem seine fehlende Sensibilität für die ökonomisch-politischen Vorausset­
zungen, die es ihm erlauben, sich auf hohem Niveau gelangweilter Selbstzufriedenheit 
hinzugeben. Diese ungetrübte Selbstgenügsamkeit gründet nicht in der urwüchsigen 
Menschlichkeit bürgerlich-kapitalistischer Verhältnisse, sondern in der Fähigkeit, die 
dramatischen strukturellen Probleme der Welt zu scheiden von einer solchen bürgerli­
chen Welt selbst. Was Marx mit Blick auf P. Proudhon und das 19. Jahrhundert notiert, 
hat offenbar an Geltung für unsere Zeit nicht verloren: »In Wirklichkeit tut er, was alle

282 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.9 Der Geist der Revolution

genau diesem Sinn ist jenes Gesellschaftsmodell, das das Lehen aller 
durch Sicherung der Grundhedürfnisse und lehenswerter Existenz- 
hedingungen nicht garantieren kann, ein unmögliches Modell436. Es 
ist unmöglich nicht etwa deshalh, weil es empirisch nicht vorzufin­
den wäre, sondern es ist unmöglich, weil seine Institutionen und die 
Art ihrer Funktionslogik der Notwendigkeit der Befriedigung der 
Grundhedürfnisse, dem »entscheidende(n) Basiskriterium«437 zur 
Überprüfung des Legalitätsanspruchs von Institutionen, strukturell 
nicht angemessen sind. Die Verteidiger des universalen freien Han­
dels hestreiten angesichts der ohen aufgeführten Fakten in der Regel 
nicht, daß momentan der Weltmarkt in den »glohale(n) Handels- 
heziehungen ein(em) archaische(n) Räuherkapitalismus«438 gleicht. 
Doch weil sie Kritik an diesen Mißständen im Sinne des Sozialstaat­
prinzips zumeist als Kritik an mangelnder sozialer Flankierung der 
grundsätzlich unhinterfragten ökonomischen Rationalität hegreifen, 
arheiten auch sie der transzendentalen Mystifizierung der Institutio­
nen einer Eigentümermarktgesellschaft zu439.

Am Ende hleiht nicht mehr als das, was schon Kants Rechts- und 
Geschichtsphilosophie wie ein roter Faden durchzog. Die Verhei­
ßung, daß der unendliche Ausdifferenzierungsprozeß der von aprio­

guten Bourgeois tun. Sie sagen alle, daß die Konkurrenz, das Monopol etc. im Prinzip, 
d.h. als ahstrakte Gedanken, die alleinigen Grundlagen des Lehens sind, in der Praxis 
aher viel zu wünschen lassen. Sie wollen alle die Konkurrenz ohne die unheilvollen 
Folgen der Konkurrenz. Sie wollen alle das Unmögliche, d. h. bürgerliche Lebensbedin­
gungen, ohne die notwendigen Konsequenzen dieser Bedingungen. (...) Dieser Irrtum 
stammt daher, daß der Bourgeois-Mensch für sie die einzig mögliche Grundlage aller 
Gesellschaft ist, daß sie sich keine Gesellschaftsordnung denken können, in der der 
Mensch aufgehört hätte, Bourgeois zu sein« (Marx 1975a: 507). In diesem hürgerlichen 
Bewußtsein ist es hequem, den radikalen Kampf um gerechte Strukturen als »Appetit 
auf Außerordentlichkeitslagen« unverhesserlicher Weltverhesserer zu verhöhnen. In 
der Tat ist vernünftig, »wer den Ausnahmezustand vermeidet« (Marquard 1995: 10) - 
die Frage ist nur, wie man den Zustand definiert und wann man ihn als gegehen ansieht 
(vgl. dazu Marramao 1989: 233f.).
436 Vgl. dazu Hinkelammert 1994: 20.
437 Hinkelammert 1994: 296.
438 Willke 1996: 12.
439 Vgl. dazu Willke 1996, dessen Argumentation geradezu idealtypisch diesem Schema 
folgt. Damit reduziert sich die Forderung nach gerechten Verhältnissen aufgrund der ihr 
eigentümlichen Ökonomievergessenheit in letzter Konsequenz auf einen mehr oder 
weniger wirkungsvollen Aufruf, ökonomisches Handeln ethisch zu fundieren. Vgl. dazu 
den Beitrag von Honneth 1995, der in der fehlenden Berücksichtigung sozialwissen­
schaftlich-ökonomischer Erkenntnisse die größte Schwäche moderner philosophischer 
Gesellschaftskonzepte erhlickt.

Immanuel Kant. Legitimität und Recht ^ 283

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Recht und Zeit in der >Metaphysik der Sitten<

rischer Dignität umrankten Eigentümermarktinstitutionen im Prin­
zip alle Probleme lösen wird, die die sozial situierten Subjekte in der 
Gegenwart plagen, führt zu einer infalliblen und hermetischen Theo­
rie der schlechten Unendlichkeit, die sich der Verantwortung für die 
humane Gestaltung des sozialen Raums und der sozialen Zeit durch 
>Futurisierung< entzieht und damit der Zukunft aufbürdet, ein Para­
dies zu schaffen, was sich bei unveränderten strukturellen Vorgaben 
allerdings niemals einstellen kann. Die Opferung der Gegenwart im 
Dienst einer zum Selbstzweck erhobenen gesellschaftlichen Entwick­
lung, an deren Ende wieder nur das Opfer wartet, das, um sinnvoll zu 
erscheinen, bereits nach dem nächsten fatalen Entwicklungsschritt 
auf dem eingeschlagenen Weg verlangt, kann keinen Begriff von Le­
gitimität hervorbringen, der Menschen gerecht wird.

284 PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Franco Zotta

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997413-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Kurze Einführung in die Fragestellung
	2.2  Kants Lehre von den regulativen Ideen
	2.2.1  Der Status der Geschichtsphilosophie im Spiegel der Literatur
	2.2.2  Das Bedürfnis und der Glaube der Vernunft
	2.2.3  Der geltungstheoretische Status der regulativen Ideen

	2.3  Kants Geschichtsphilosophie
	2.3.1  Zweckmäßigkeit und Teleologie
	2.3.2  Geschichte und Anthropologie
	2.3.3  Naturplan, Naturabsicht und göttliche Vorsehung
	2.3.4  Die Beziehung zwischen Individuum und Gattung
	2.3.5  Die Funktion des Staates in geschichtsphilosophischer Perspektive

	1.  Exkurs: Gehurt, Leih und Tod hei Kant
	2.4  Naturzustand, Rechtsunsicherheit, Gewaltmonopol
	2.4.1  Das unhedingte Verhot aktiven Widerstands

	2.  Exkurs: Extremismus der Mäßigung, oder: Widerstand und Despotismus. Ein Anwendungsfall für Kants Geschichtsphilosophie
	2.5  Erste Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - Temporalität, Gattung und der endliche Mensch
	2.6  Zweite Annäherung an das Verhältnis von Zeit und Recht - Kritik am Prozeduralismus
	3.  Exkurs: Geschichtsphilosophie und moderne politische Theoriehildung - ein Schlaglicht auf R. Dahrendorf und M. Kriele
	2.7  Fazit
	2.8  Zur Legitimität gesellschaftlicher Institutionen - eine Skizze
	2.8.1  Anerkennung
	2.8.2  Zeit und Synchronisation

	2.9  Der Geist der Revolution
	2.9.1  Mensch und Institution


