
Rezensionen 617

10) describes the gendered norms pertaining to the con-
cealment of hatred, anger, grief, and love, and against
this background show how the familial emotional milieu
predicts the clinical course of schizophrenia. Estroff
(chapter 11) quotes at length from letters and poems
written by patients to show how individuals labeled
mentally ill define and respond to physician-centered
systems of authority. The final two chapters, by Sass
(12) and Kring and Germans (13), are concerned with
the negative symptoms of schizophrenia. Sass argues
that what is distinctive about schizophrenia is not cogni-
tive deficit but a particular way of being in the world, of
focusing intensely on what is normally taken for granted.
What is normally tacit becomes explicit, the background
becomes the foreground. Kring and Germans apply ex-
perimental methods to show that schizophrenic patients
are not without emotion, but in fact experience a rich va-
riety which they do not display. This is important, since
the observation of “flat affect” is often seen in diagnoses
of schizophrenia, but may do more to conceal the truth
of schizophrenic emotions. The authors are correct to
advocate a revision in the standard rating measures to
include the assessment of emotional features.

“Schizophrenia, Culture, and Subjectivity” is not a
breakthrough, but a workmanlike compendium of recent
studies at the crossroads of psychiatry and anthropology.
The drum-beat rhetoric of “experience” is labored and
distracting, and will strike some readers as too much a
concession to contemporary fads. Surely the credit for
making us aware of schizophrenic experience belongs to
Freud, in his study of Judge Schreber, and more recently
Devereux. But perhaps that is the problem. Psychoanal-
ysis has retreated so far from the view of contempo-
rary medical anthropologists that the study of patient
experience now seems like a stunning innovation. Still,
the book is a superb achievement, and should become
essential reading for students of mind and culture alike.

Charles W. Nuckolls

Jettmar, Karl, und Ellen Kattner (Hrsg.): Die vor-
islamischen Religionen Mittelasiens. Stuttgart: Verlag
W. Kohlhammer, 2003. 332 pp. ISBN 3-17-011312-7
(Die Religionen der Menschheit, 4/3) Preis: € 88,00

Das vorliegende Buch hat eine ausgesprochen lange
Entstehungsgeschichte hinter sich. Seit mehr als dreißig
Jahren wurde daran gearbeitet, und bereits 1972 lagen
die ersten Beiträge russischer Wissenschaftler für das
Buchprojekt vor. In der Zwischenzeit wurde die Kon-
zeption des Buches immer wieder verändert, um z. B.
einzelnen Autoren die Veröffentlichung an anderer Stelle
zu erlauben, sowie wegen Todesfällen. So konnte auch
Karl Jettmar nicht mehr erleben, dass dieses Werk 2003
erschien, da er im Vorjahr im Alter von 83 Jahren in
Heidelberg nach einem wahren Gelehrtenleben gestor-
ben war.

In der Zwischenzeit passierte auch weltgeschichtlich
viel in “Mittelasien”, insbesondere Ende der 1980er und
1990er Jahre, mit der Auflösung der Sowjetunion und
der Unabhängigkeit vieler Gebiete, die heute außerhalb

der Religionsgeschichte als Zentralasien bezeichnet wer-
den (hier Usbekistan, Kasachstan, Kirgistan, Turkme-
nistan und Tadschikistan). Die Rezensentin kennt diese
Region seit mehr als zehn Jahren mit ausgedehnten
Aufenthalten insbesondere in Usbekistan und Kirgistan,
und hat damit einen anderen Zugang zum Thema und
zum Buch als etwa Religionswissenschaftler (vgl. die
Rezension von Jens Wilke in Marburg Journal of Reli-
gion 8.2003).

Jettmar wählte den Begriff “Mittelasien”, um öst-
lichere Gebiete wie Sinkiang und die Mongolei auszu-
schließen, die jedoch auch nicht unter den geopoliti-
schen Begriff Zentralasien fallen. Wie auch immer, die
Beiträge des Buches weisen weit in die Vergangenheit
hinein, geht es doch um die Religionen vor dem Islam.
Wichtig wäre es heute, eine Forschung in der Region
durchzuführen, um zu sehen, wie es heute mit verschie-
denen Vorstellungen neben oder mit dem Islam aussieht,
und wie sie heute, nach der Entsowjetisierung und den
immer umfassenderen nationalen/regionalen Identitäten,
gelebt werden. Eventuell gibt es ja wieder Blumenfes-
te und andere Jahreszeitenfeste, wie sie Jakob Taube
in einem Beitrag über Tadschiken und Usbeken nach
Quellen aus den 1920er/1930er Jahren schildert, wie
auch den “Geisterglauben”, den er detailreich und höchst
lesenswert in einem anderen Kapitel beschreibt. Die
Bäume und Büsche am Wegesrand, die heute mit Stoff-
und Papierfetzen geschmückt sind, sprechen dafür, dass
Geister (noch) immer präsent sind und das Leben der
Einheimischen teilen. Taube zeigt beispielsweise, dass
eine zu einer Geburt herbeigerufene Hebamme zunächst
die momo, Ahnengeister, “die als Beschützerinnen der
Geburt und Patroninnen der Hebammen eine große Rolle
spielen” (107), herbeirufen musste und dafür bestimmte
Kerzen entzündete, deren Geruch sie anlocken sollte.
Außerdem wurden bestimmte Gerichte angeboten etc.,
also alles Handlungen, die durchaus heute u. U. noch
zu beobachten sind, denn warum sollen sie rund achtzig
Jahre später verschwunden sein, wenn sie sich über Jahr-
hunderte hinweg entwickelt hatten. Heute kann darüber
repressionsfreier gesprochen werden als in den 1970er
und 1980er Jahren.

Zeitgeschichtlich interessant ist der Beitrag von Boris
A. Litvinskij, der gleich auf die Einleitung von Jett-
mar folgt, über “Relikte vorislamischer Religionsvor-
stellungen der Pamirbevölkerung (Ende des 19. und
Anfang des 20. Jahrhunderts)”, der unverändert aus
den 1970er Jahren übernommen wurde. Insbesondere in
seinem ersten Teil stellt Litvinskij seine Forschungen
in den ideologisch “richtigen” Rahmen und beschreibt
auf rund 60 Seiten diese verschiedenen “Relikte”
wie z. B. die “Magie in Zusammenhang mit Neugebo-
renen” (63).

Markus Mode versucht, “Die Religion der Sogder
im Spiegel ihrer Kunst” zu rekonstruieren, was an-
gesichts der Tatsache, dass es kaum Reste gibt, ein
recht schwieriges Unterfangen ist, aber: “Vergleicht man
. . . den Kenntnisstand vom Anfang des 20. Jhs. über
die sogdische Kultur mit den durch Ausgrabungswis-
senschaft, kulturgeschichtliche Forschungen und Philo-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-617 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 16:24:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-617


618 Rezensionen

logie bis heute ermittelten Daten, so werden im nun
verfügbaren, facettenreichen und zugleich fragmentari-
schen Bild doch ganz erhebliche Fortschritte sichtbar”
(145). Im 8. Jh. stießen muslimische Araber über den
Oxos nach Sogdien vor und vernichteten vieles, darunter
auch Tempel etc. “Die Sogder (Sogdier) erscheinen auf
der historischen Bühne erstmals zur Zeit der Achäme-
niden (6.-4. Jh.v.Chr.). Bereits unter dem Großkönig
Dareios I. (522–486 v. Chr.) gehörten sie zu den durch
die Perser unterworfenen Völkern. Ihre Wohnsitze lagen
nördlich des Oxos (heute Amudarja), dem Hauptfluss
Baktriens, und südlich des mittleren Jaxartes (Tanais;
heute Syrdarja)” (141 f.) mit der Hauptstadt Marakanda,
dem heutigen Samarkand. Mode geht von einigen we-
nigen Wandmalereien und geborgenen Holztafeln und
weiteren Artefakten aus und versucht eindrucksvoll eine
Neubewertung der sogdischen Religion.

Darauf folgt ein sehr kurzer Beitrag von Karl Jettmar
über die “Religion der Alttürken” mit der Interpretation
von Runen-Inschriften aus den eurasischen (?) Steppen.
Ein weit bedeutenderer Beitrag von Karl Jettmar ist das
Schlusskapitel über “Die Aussage der Archäologie zur
Religionsgeschichte Innerasiens”, wobei hier Innerasien
Mittel- und Zentralasien umfasst. Warum Jettmar den-
noch “Mittelasien” im Buchtitel wählte, wird mit dieser
Schwerpunktsetzung nicht klarer. Die Ergebnisse der
archäologischen Forschungen der letzten Jahrzehnte aus
der Region werden hier ausgebreitet, was eine sehr gute
Zusammenschau auf die Kulturen ermöglicht. In diesem
Kapitel wird sehr deutlich, wie lange sich schon Jettmar
mit diesen Themen beschäftigt hat, um so kenntnisreich
wie lesenswert darüber zu schreiben.

Das Buch endet mit einem umfangreichen Sach-,
Orts- und Namenregister von Ellen Kattner, der Mither-
ausgeberin, die in ihrem Geleit zu Beginn Karl Jettmar
als Lehrer gedenkt. Leider gibt es in keinem Beitrag
Landkarten, die über Verbreitung und Machtansprüche
hätten Auskunft geben können. So waren der Rezen-
sentin die Sogden bisher kein Begriff, konnten aber
durch ihre Lokalisierung im Text mit Samarkand ver-
ortet werden. Auch anderen Beiträgen hätte eine solche
Illustrierung gut getan. Insgesamt ist dieses Werk für
alle interessant, die sich mit Zentralasien beschäftigen,
wobei sicher das eine oder andere Kapitel für den einen
oder die andere zu detailreich ist, aber das lässt sich
ja dann überschlagen. Selbst Medizinethnologen finden
hier eine wichtige Quelle für ihre Themenstellungen.

Katarina Greifeld

Jordan, Peter: Material Culture and Sacred Land-
scape. The Anthropology of the Siberian Khanty. Walnut
Creek: AltaMira Press, 2003. 309 pp. ISBN 0-7591-
0277-5. Price $ 29.95

Since the 1990s, intensified Western and Russian
anthropological research in Siberia has been heavily
focused on the rapid socioeconomic and cultural trans-
formations taking place in those regions. Much of this
recent research in the Russian North has been char-
acterized by snapshot-like approaches that study social

relations in their ethnographic present. These often miss
the broader perspective that comes when such relations
are placed into the context of their specific long-term
historic processes. Beyond such neglect of diachronic
analysis, symbolic representations of meaning in mate-
rial culture are often given insufficient attention as well.
Peter Jordan’s book fills this methodological gap by
linking his field data (derived from case studies among
a particular local group of the Siberian Khanty) with
earlier ethnographical accounts of that area, particularly
with those dealing with the worldviews of that people.
In this way, his study does justice to the wider temporal
dimension of sociocultural change (from colonization
until the present), and to the most pressing challenges
that these groups face today as intensified oil exploita-
tion occurs in their traditional homelands.

While being aware of, and careful to, the method-
ological limitations of most cultural historical studies in
the past, Jordan nevertheless takes advantage of the rich
data that was collected, mainly by Karjalainen and Sire-
lius. He also is harking back to the interpretation of this
material by Paulson, and to more recent ethnographies
since the 1970s, in particular those of Kulemzin, Lukina,
and Martynova. Against the background of this vast
existing literature, Jordan draws profound conclusions
based on his own information. This was collected during
several periods of fieldwork between 1996 and 1999,
when (in spite of clear continuities) apparently some
of the earlier meanings and worldviews had already
eroded due to changes in the social and political environ-
ment, especially since Soviet times. His main arguments
have been then formulated to challenge recent views on
hunter-gatherer societies, among others those of Ingold
on tenure and territoriality which are according to Jor-
dan, “simply too abstract to explore either the specificity
or intricacy of this tenurial bond to the inhabited ‘object’
of the landscape” (279).

The book is structured in the following way. From
the outset, Jordan explains his theoretical approach for
interpretive research into the material culture and sym-
bolic spaces inhabited by hunting and gathering soci-
eties. Then he develops his outline to Khanty ethnogra-
phy, ranging from the colonial history of Siberia to the
specifics of the local ecology.

Chapter three locates the Khanty in contexts of his-
tory, geography, and colonial contact through the com-
bination of center-periphery models with a structuration
school methodology. Jordan argues that although these
communities had been drawn into exploitative colo-
nial relationships with the Russian and Soviet state,
their ability to supply valuable furs necessitated that
they maintain mobile foraging lifestyles. This reduced
face-to-face contact to a minimum and the communities
continued to maintain traditional patterns of movement,
maintaining links to the land.

Chapter four picks up the threads from this global
and regional model as they are spun out at a local
scale, in order to explore processes of continuity and
change within one Khanty river basin community, at the
Malyi Iugan south of Surgut. Patterns of kinship, gender

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-617 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 16:24:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-617

