Uber negative Potentialitit

GIORGIO AGAMBEN

Was heifRt »Ich kann«?

Der Begriff der Potenz hat innerhalb der abendléndischen Philo-
sophie eine lange Geschichte und nimmt darin, zumindest seit
Aristoteles, eine zentrale Stellung ein. Aristoteles kontrastiert -
und verbindet dadurch zugleich - die Potenz (dynamis) und den
Akt (energeia). Diese Gegentiiberstellung, die sowohl seine Meta-
physik wie seine Physik durchzieht, bildet das Erbe, das er der
Philosophie, dariiber hinaus aber auch der Wissenschaft des Mit-
telalters und der Neuzeit hinterliefs. Wenn ich beschlossen habe,
hier und heute tiber den Begriff der Potenz zu sprechen, dann
deshalb, weil meine Absicht keine rein historiographische ist. Es
handelt sich fiir mich nicht darum, philosophische Kategorien zu
aktualisieren, die langst in Vergessenheit geraten sind. Ich bin im
Gegenteil davon tiberzeugt, dass dieser Begriff niemals aufgehort
hat im Leben und in der Geschichte, im Denken und in der Praxis
jenes Teils der Menschheit zu wirken, der seine eigene Potenz der-
art anreicherte und entfaltete, dass er seine Macht nun dem gan-
zen Planeten aufzwingt. Vielmehr liefle sich das Thema meiner
Uberlegungen - und darin folge ich Wittgensteins Hinweis, dass
philosophische Probleme klarer werden, wenn wir sie als Fragen
nach der Bedeutung der Worte neu formulieren - als Versuch be-
zeichnen, die Bedeutung des Syntagmas »ich kann« zu verstehen.
Was meinen wir, wenn wir sagen: »ich kann, ich kann nicht«?

In der kurzen Einleitung zu dem Gedichtband Requiem erzahlt
Anna Achmatowa, wie die darin enthaltenen Gedichte entstan-

285

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GIORGIO AGAMBEN

den. Es waren die Jahre der Eschowschina und seit Monaten stand
die Dichterin vor der Haftanstalt von Leningrad Schlange, in der
Hoffnung, etwas tiber den Verbleib ihres Sohnes zu erfahren, der
wegen politischer Delikte festgenommen worden war. Mit ihr
standen Dutzende anderer Frauen an, die sich jeden Morgen am
selben Ort wieder versammelten. Eines Morgens wurde sie von
einer dieser Frauen wieder erkannt. Die Frau richtete eine einzige
Frage an sie: »Konnen sie das sagen?« Achmatowa verstummte
einen Augenblick lang und dann ging ihr pl6tzlich, ohne zu wis-
sen warum, folgende Antwort von den Lippen: »Ja, ich kann«.

Ich habe mich oft gefragt, was Achmatowa damit sagen wollte.
Etwa, dass sie iiber ein ansehnliches poetisches Talent verfiigte?
Dass sie die Sprache mit derart viel Geschick handhabte, dass sie
in der Lage war, diese so grauenvolle, so schwer auszudriickende
Erfahrung zu beschreiben? Ich glaube nicht; das war es wohl nicht,
was sie sagen wollte. Fiir jeden Menschen kommt irgendwann der
Augenblick, in dem er dieses »ich kann« kundtun muss, das sich
auf keinerlei Gewissheit stiitzt und auf keinerlei bestimmte Fahig-
keit verweist - und ihn dennoch voll in Anspruch nimmt und als
Ganzes aufs Spiel setzt. Dieses »ich kann, jenseits von jeglicher
Befdhigung und von jedweder Fertigkeit, diese Behauptung, die
nichts bedeutet, stellt das Subjekt der moglicherweise anspruchs-
vollsten - und dennoch unabwendbaren - Erfahrung gegeniiber,
an der er sich zu messen hat: der Erfahrung der Potenz.

Was ist eine Fahigkeit?

»Es gibt dennoch eine Aporie: warum gibt es keine Wahrnehmung der
Sinne selbst? [ton aisthéseon...aisthesis] Warum bringen diese ohne die
Aufiendinge keine Wahrnehmung hervor, obgleich doch Feuer, Erde
und die anderen Elemente in ihnen vorhanden sind, die an sich, oder
nach dem, was ihnen nebenbei zukommt, Gegenstand der Wahr-
nehmung sind? Es ist klar, dass das Wahrnehmungsvermogen [to
aistheétikon] nicht aktuell, sondern nur als Potenz [dynamei monon] da ist.
Deshalb nimmt es nicht wahr, wie das Brennbare nicht ohne den Ziind-
stoff brennt: denn sonst wiirde es sich selbst verbrennen und bediirfte
mitnichten des in der Vollendung vorhandenen [entelecheiai ...ontos]
Feuers.«

286

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NEGATIVE POTENTIALITAT

Wir sind so sehr daran gewohnt, das Wahrnehmungsvermogen
als ein Vermogen der Seele vorzustellen, dass uns diese Stelle aus
dem De anima (417 a 2-9) keinerlei Schwierigkeiten zu bereiten
scheint. Das Vokabular der Potenz ist derart tief in uns verankert,
dass wir nicht merken, dass in diesen Zeilen zum ersten Mal ein
grundlegendes Problem auftaucht, das als solches einzig in eini-
gen entscheidenden historischen Momenten zutage tritt (eines
dieser Momente stellt, im neuzeitlichen Denken, Kants Werk dar).
Dieses Problem - das nichts anderes ist als das origindre Problem
der Potenz - findet in folgender Frage ihren Ausdruck: »Was heifst
es, eine Fahigkeit zu besitzen? Auf welche Weise existiert so etwas
wie eine >Fahigkeit<?«

Im archaischen Griechenland wurden weder das Wahrneh-
mungsvermdgen noch der Verstand (und noch viel weniger der
Wille) als »Féhigkeiten« eines Subjekts aufgefasst. Als Hand-
lungsbezeichnung mit der Endung -sis driickt das Wort aisthesis
selbst eine reale Tétigkeit aus. Wie kann es dann eine Wahrneh-
mung ohne Wahrnehmungsgeschehen geben, eine aisthesis im Zu-
stand der Anisthesie? Diese Fragen fithren uns unmittelbar vor
das Problem, das Aristoteles als dynamis oder Potenz bezeichnet
(man sollte immer bedenken, dass dieser Begriff sowohl Potenz
als auch Moglichkeit bedeutet und dass diese beiden Bedeutungen
nie voneinander getrennt werden sollten, was in modernen Uber-
setzungen leider oft der Fall ist). Wenn wir sagen, dass ein
Mensch die »Féhigkeit« zu sehen oder zu sprechen hat (oder, wie
Hegel schreibt und Heidegger auf seine Weise wiederholt, die
»Fahigkeit« zum Tode hat), wenn wir einfach sagen, »das ist nicht
in meiner Macht«, dann bewegen wir uns bereits im Reich der
Potenz. Mithin drtickt der Begriff »Féhigkeit« die Art und Weise
aus, wie eine bestimmte Handlung von sich selbst getrennt ist und
einem Subjekt zugesprochen wird, die Art und Weise wie ein Le-
bewesen seine Lebenspraxis »besitzt«. So etwas wie eine »Fahig-
keit« wahrzunehmen wird vom aktuellen Wahrnehmen unter-
schieden, damit das Wahrnehmen als etwas dem Subjekt eigenes
zugewiesen werden kann. In diesem Sinne enthélt die aristoteli-
sche Lehre der Potenz eine Archéologie der Subjektivitit, es ist die
Art und Weise, in der sich das Problem des Subjekts einem Den-
ken ankiindigt, das davon noch keinen Begriff hat. Hexis (von echo,
»haben«), die Haltung oder das Vermogen, ist der Name, mit dem
Aristoteles diese In-Existenz der Wahrnehmung eines Lebewesens

287

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GIORGIO AGAMBEN

(sowie dessen weiterer »Fahigkeiten«) benennt. Das, was es auf
diese Weise »hat, ist keine blofle Abwesenheit, sondern nimmt
vielmehr die Gestalt eines Mangels an (in Aristoteles” Wortschatz
steht steresis, »Ermangelung«, in einem strategischen Verhiltnis
zu hexis), etwas also, das die Prdsenz bezeugt von dem, was dem
Akt fehlt. Eine Potenz bzw. eine Fahigkeit besitzen heifit dann: ei-
nen Mangel haben. Aus diesem Grunde nimmt die Wahrnehmung
sich selbst nicht wahr, so wie der Brennstoff nicht an sich selbst
brennt. Die Potenz ist dennoch die hexis einer sterésis: »Manchmal«
heifst es in Metaphysik 1019b5-8, »ist der Fahige deshalb fahig, weil
er etwas hat, manchmal weil es ihm fehlt. Wenn der Mangel auf
irgendeine Weise eine hexis ist, so ist der Fahige entweder deshalb
fahig, weil er eine bestimmte hexis hat, oder aber, weil er dessen
sterésis besitzt«.

Einen Mangel haben

Dass sich Aristoteles fiir diese zweite Form der Potenz interessiert
(fur das Ermangeln), geht aus dem Absatz des De anima hervor,
der gleich an denjenigen anschliefst, mit dem wir ansetzten. Aris-
toteles unterscheidet hier (417 a 21f.) eine allgemeine Potenz ei-
nerseits, wonach wir von einem Kind sagen, dass es das Vermo-
gen zur Wissenschaft hat oder dass es potentiell ein Architekt
oder ein Staatsoberhaupt ist, von der Potenz andererseits, die
demjenigen zukommt, der bereits die einem bestimmten Wissen
oder einer bestimmten Fertigkeit entsprechende hexis besitzt. In
diesem zweiten Sinne sagt man, dass der Architekt auch dann das
Vermogen zum Bauen innehat, wenn er gerade nicht baut, oder
dass der Lautenspieler auch dann das Vermoégen zu spielen inne-
hat, wenn er gerade nicht spielt. Die Potenz, um die es hier geht,
unterscheidet sich wesentlich von der allgemeinen Potenz, die
dem Kind zukommt. Das Kind, schreibt Aristoteles, ist insofern
vermogend, als es eine Verdnderung durch den Lernprozess wird
durchmachen miissen; derjenige, der bereits eine Technik be-
herrscht, muss hingegen keine Verdnderung erleiden, sein Ver-
mogen beruht vielmehr auf einer hexis, die er entweder nicht ak-
tualisieren oder eben aktualisieren kann, indem er von einem Zu-
stand des Nicht-im-Vollzug-Seins in einen Zustand des Im-Voll-
zug-Seins {ibergeht (ek tou...me energein de, eis to energein, 417 a

288

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NEGATIVE POTENTIALITAT

32b-1). Die Potenz ist somit wesentlich als die Moglichkeit ihrer
Nicht-Austibung definiert, so wie hexis bedeutet: Verfiigbarkeit
eines Mangels. Der Architekt ist also insofern vermégend, als er
nicht-bauen kann, und der Lautenspieler ist es deshalb, weil er, im
Gegensatz zu demjenigen, der blof3 in einem allgemeinen Sinne
vermogend genannt wird und der schlechterdings die Laute nicht
spielen kann, die Laute nicht-spielen kann.

Das ist in der Metaphysik Aristoteles’ Antwort auf die These
der Megariker, die (im Ubrigen nicht ohne Grund) behaupteten,
die Potenz existiere nur im Akt (energe monon dynasthai, hotan de
mé energe ou dynasthai, 1046 b 29-30). Wenn dies der Fall wére, gibt
Aristoteles zu bedenken, so konnten wir den Architekten nicht als
Architekten ansehen, wenn er nicht baut und den Arzt nicht als
Arzt bezeichnen, wenn er seine Kunst nicht austibt. Infrage steht
somit die Art und Weise der Potenz, die in der Gestalt der hexis, der
Souverdnitdt iiber den Mangel, existiert. Es gibt eine Form, eine
Préasenz dessen, was nicht aktuell ist und diese privative Prasenz
ist die Potenz. Wie Aristoteles in einem aufserordentlichen Passus
der Physik riickhaltlos behauptet: »Die steresis, die Ermangelung,
ist wie eine Form [eidos ti, eine Art Anblick: eidos von eidenai,
»sehen«]« (193 b 19-20).

Vom Dunklen

Eine der aufschlussreichsten Erscheinungsweisen dieser privati-
ven Prédsenz der Potenz in De anima ist das Dunkle (o skotos).
Aristoteles behandelt hier die Sinneswahrnehmung und insbe-
sondere das Sehen (418 a 26 - 418 b 31). Der Gegenstand des Seh-
sinns, schreibt er, ist die Farbe, sowie dariiber hinaus etwas ande-
res, fiir das wir keinen Namen haben, das wir aber, so Aristoteles’
Vorschlag, das Diaphane bzw. das Durchscheinende nennen
konnten. Der Ausdruck bezeichnet hier nicht bloff durchsichtige
Korper wie die Luft oder das Wasser, sondern eine bestimmte
»Natur« (physis), die in jedem von ihnen enthalten ist und die das
konstituiert, was in jedem Korper eigentlich zu sehen ist. Aristo-
teles definiert diese Natur nicht, sondern beschrinkt sich darauf,
ihre Existenz zu postulieren (esti de ti diaphanes, »es gibt also
Diaphanes«); andererseits behauptet er dennoch, dass der Akt
dieser Natur als solcher das Licht ist und dass die Dunkelheit des-

289

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GIORGIO AGAMBEN

sen Potenz darstellt (418 b 9-10). Und wenn das Licht, wie er we-
nig spater hinzufiigt, die Farbe des Diaphanen im Akt ist (to de
phos hoion chroma esti tou diaphanous, hotan é entelecheia diaphanes),
so wire es nicht unsinnig, wenn man das Dunkle, die sterésis des
Lichts also, nun als die Farbe der Potenz definierte. In jedem Falle
ist es ein und dieselbe Natur, die sich einmal als Dunkelheit und
einmal als Licht darstellt (he gar auté physis hote men skotos hote de
phos estin, 418 b 31 - 419 a 1).

(Der Gemeinplatz, wonach die antike Metaphysik eine Licht-
metaphysik gewesen sei, ist in dieser Hinsicht ungenau. Es han-
delt sich vielmehr um eine Metaphysik des Diaphanen, dieser
anonymen physis, die sowohl der Dunkelheit wie auch des Lichts
fahig ist.)

Wenn es einige Seiten spdter um den sensus communis geht,
fragt sich Aristoteles, wie es kommt, dass wir uns, wenn wir se-
hen, als Sehende wahrnehmen bzw. wir uns, wenn wir horen, als
Horende wahrnehmen (aisthanenometha hoti horomen, 425 b 12).
Was das Sehen betrifft, so konnten wir uns entweder durch einen
anderen Sinn oder aber durch das Sehen selbst wahrnehmen.
Aristoteles’” Antwort lautet, dass wir uns mit demselben Sinn als
Sehende wahrnehmen, mit dem wir auch sehen. Darin liegt aber
eine Aporie:

»Da nun das Wahrnehmen mit dem Sehsinn Sehen heifdt, die Farbe aber
oder das, was Farbe hat, gesehen wird, so muss, wenn wir das Sehende
sehen, dieses Prinzip des Sehens [to horon proton], seinerseits notwendig
farbig sein. Es ist also deutlich, dass das Wahrnehmen mit dem Sehsinn
mehr als nur eine Bedeutung hat. Denn selbst wenn wir nicht sehen,
konnen wir mit dem Sehsinn dennoch die Dunkelheit vom Licht unter-
scheiden, wenn auch auf andere Weise. Folglich ist das Prinzip des Se-
hens gewissermafien farbig.« (425 b 17-25)

In diesem grandiosen Absatz, in dem das Wesensverhiltnis zwi-
schen dem Problem der Potenz und dem der Selbstaffektion sicht-
bar wird, wiederholt und entfaltet Aristoteles die anfiangliche
Frage: »Warum gibt es, in Abwesenheit duflerer Gegenstdnde,
keine Wahrnehmung der Sinne selbst?«, die er damit beantwortet
hatte, dies sei deshalb der Fall, weil die Wahrnehmung lediglich
potentiell, nicht aber aktuell sei. Die weiteren Gedanken lassen
den Sinn dieser Antwort deutlicher werden. Wenn wir nicht sehen

290

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NEGATIVE POTENTIALITAT

(d.h. wenn unser Sehen potentiell bleibt), kénnen wir dennoch die
Dunkelheit vom Licht unterscheiden, wir sehen gleichsam das
Dunkle als die potentielle Farbe des Sehens. Das Prinzip des Se-
hens »ist gewissermafien farbig« und seine Farben sind die Dun-
kelheit und das Licht, die Potenz und der Akt, der Mangel und
die Priasenz. Dass man sich als sehend wahrnehmen kann, be-
deutet dann, dass das Prinzip des Sehens sowohl als Potenz zu
sehen als auch als Potenz nicht-zu-sehen existiert und Letztere
nicht blofd eine Abwesenheit ist, sondern etwas Existierendes, die
hexis eines Mangels.

Die moderne Neurophysiologie scheint in diesem Punkt mit
Aristoteles einig zu sein: Wenn wir aufgrund einer fehlenden
Lichtquelle oder aber weil unsere Augen geschlossen sind keine
dulleren Gegenstinde sehen, bedeutet dies noch keineswegs, dass
unsere Netzhaut nicht tétig ist. Das Fehlen des Lichts aktiviert im
Gegenteil eine Reihe von Randzellen, off-cells genannt, die jene be-
stimmte Selbstaffektion der Netzhaut bewirken, die wir Dunkel-
heit nennen. Die Dunkelheit ist wahrlich die Farbe der Potenz und
die Potenz ist wesentlich die Verfiigbarkeit einer sterésis, die Po-
tenz nicht-zu-sehen.

Potenz zur Dunkelheit

In dem De anima-Kommentar des Themistius werden samtliche
Implikationen dieses Abschnitts mit besonderer Schirfe erfasst:

»Besédfle die Wahrnehmung nicht sowohl die Potenz zum Akt wie zum
Nicht-im-Akt-Sein, wire sie also stets und einzig nur aktuell, so konnte
sie weder jemals die Dunkelheit wahrnehmen [fou skotous] noch konnte
sie das Schweigen horen. Ebenso konnte das Denken [nous], wire es
nicht sowohl des Denkens wie des Nicht-Denkens [anoian] fahig, nie-
mals etwas Schlechtes, Formloses [amorphon] oder Gestaltloses [aneidon]
denken [...] Hitte das Denken nichts mit der Potenz gemein, konnte es
auch keinen Mangel denken [fas steréseis] [...].«!

1 Themistius: In Libros Aristotelis De Anima Paraphrasis
[Commentaria in Aristotelem Graeca 5.3], hrsg. v. Richard Heinze,
Berlin: G. Reimer 1899, 111,26 - 111,35 (Anm. d. U)

291

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GIORGIO AGAMBEN

Die Grofse - aber auch das Elend - der menschlichen Potenz be-
steht darin, dass sie in erster Linie eine Potenz ist, nicht zum Akt
iiberzugehen, eine Potenz zur Dunkelheit. Wenn man bedenkt,
dass skotos in Homers Griechisch zunichst die Dunkelheit ist, die
im Augenblick des Todes in den Menschen eindringt, lassen sich
die Folgen jener amphibolischen Berufung der Potenz abschitzen.
Die Dimension, die die Potenz dem Menschen zuweist, ist die
Dimension der Ermangelung, nichts weniger also als die Mystik
als geheime Grundlage jedes menschlichen Wissens und Han-
delns (die mittelalterliche Idee eines Aristoteles mysticus erweist
sich hier als durchaus berechtigt). Wenn nidmlich die Potenz
schlichtweg eine Fahigkeit wére, zu sehen oder zu tun, wenn sie
tatsdchlich allein im Akt existierte, der sie verwirklicht (eine sol-
che Potenz nennt Aristoteles naturhaft und spricht sie den Natur-
elementen und den logosunfahigen Tieren zu), dann kénnten wir
niemals die Erfahrung der Dunkelheit und der Anisthesie ma-
chen, wir konnten niemals die steresis erkennen und somit beherr-
schen. Der Mensch herrscht iiber den Mangel, weil er (mehr denn
jedes andere Lebewesen) der Potenz wesentlich zugeeignet ist.
Das heifit jedoch zugleich, dass er der Potenz hingegeben und
unterworfen ist, insofern jedes Handelnkonnen fiir ihn ein kon-
stitutives Nichthandeln-Konnen und jedes Erkennen ein Nicht-
erkennen-Konnen ist.

Jede Potenz ist Impotenz

Das Buch Theta der Metaphysik ist das Buch, in dem sich Aristote-
les um eine erschopfende Auseinandersetzung mit den Ambiva-
lenzen und Aporien seiner Theorie der Potenz bemiiht hatte. Das
vielleicht entscheidende Moment dieser Auseinandersetzung
stellen die Abschnitte dar, in denen er die konstitutive gemein-
same Zugehorigkeit von Potenz und Impotenz bestimmt: »Die
Impotenz [adynamia]«, schreibt Aristoteles (1046 a 29-31), »ist eine
Ermangelung, die der Potenz [dynamei] entgegengesetzt ist. Jede
Potenz ist Impotenz desselben und in Bezug auf das Selbe [von
dem es die Potenz ist; tou autou kai kata to auto pasa dynamis adyna-
mial.« Adynamia, »Impotenz«, heifit hier nicht die Abwesenheit je-
der Potenz, sondern Potenz-nicht-zu (Potenz, nicht zum Akt tiber-
zugehen), dynamis mé energein. Jene These definiert somit die spe-

292

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NEGATIVE POTENTIALITAT

zifische Ambivalenz jeder menschlichen Potenz, die sich in ihrer
origindren Struktur zum eigenen Mangel verhalt, die somit stets -
und in Bezug auf dasselbe - sowohl eine Potenz ist zu-sein als
auch nicht-zu-sein, sowohl zu-tun als auch nicht-zu-tun. Dieses
Verhiltnis ist es, das fiir Aristoteles das Wesen der Potenz aus-
zeichnet. Das Lebewesen, das einzig potentiell existiert, ist zu sei-
ner eigenen Impotenz fahig und nur so besitzt es seine eigene Po-
tenz. Es kann sein und tun, weil es sich zu seinem eigenen
Nichtsein und Nichttun verhilt. In der Potenz ist die Wahrneh-
mung konstitutiv eine Andsthesie, das Denken ein Nichtdenken
und das Werk grundlegend inoperativ.

Ein paar Zeilen weiter bestimmt Aristoteles jenen amphiboli-
schen Status der menschlichen Potenz genauer: »Das, was fahig ist
[to dynaton], vermag [endechetai] nicht-aktuell [mé energein] zu sein.
Was in der Lage ist zu sein kann sowohl sein als auch nicht sein
[to auto ara dynaton kai einai kai mé einai].« (1050 b 10-12). Potent ist
das, was das Nichtsein empfiangt und sein ldsst und dieser Emp-
fang des Nichtseins zeichnet die Potenz als grundlegende Passi-
vitdt und Passion aus. In diesem doppelten Charakter der Potenz
- das geht aus dem Wort selbst hervor, mit dem Aristoteles das
Kontingente ausdriickt (to endechomenon) - wurzelt das Problem
der Kontingenz, der Moglichkeit des Nichtseins.

Wenn wir uns daran erinnern, dass die Beispiele der Potenz-
nicht-zu in der Metaphysik fast immer aus dem Bereich der Tech-
niken und des menschlichen Wissens stammen (Grammatik, Mu-
sik, Architektur, Medizin usw.), so ldsst sich behaupten, dass der
Mensch dasjenige Lebewesen ist, dessen Existenz auf eminente
Weise in der Dimension der Potenz, der Macht und des Nicht-
Konnens steht. Jede menschliche Potenz ist gleichurspriinglich
eine Impotenz; jedes Sein- oder Tunkonnen steht fiir den Men-
schen in einem konstitutiven Verhiltnis zu seinem eigenen Ent-
behren. Hierin liegt der Ursprung fiir die Mafilosigkeit der
menschlichen Potenz, die die Potenz der anderen Lebewesen um
ein Vielfaches an Gewalt und Wirksamkeit tibertrifft. Die anderen
Lebewesen konnen allein ihre spezifische Potenz, sie sind nur zu
diesem oder jenem Verhalten fdhig, das in ihre biologische Be-
stimmung eingeschrieben ist; der Mensch aber ist das Tier, das
seine eigene Impotenz kann. Die Grofle seiner Potenz misst sich am
Abgrund seiner Impotenz.

293

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GIORGIO AGAMBEN

Potenz, nicht Freiheit

Man konnte geneigt sein, in dieser Lehre der amphibolischen
Natur jeglicher Potenz den Ort zu sehen, an dem das moderne
Problem der Freiheit seine Grundlegung erfdhrt - erwéchst das
Problem der Freiheit doch gerade daher, dass jedes Konnen un-
mittelbar auch ein Nicht-Kénnen, jede Macht auch eine Ohnmacht
ist. Authentisch frei wire in diesem Sinne jemand, der nicht blofs
diesen oder jenen Akt vollziehen kann oder auch nicht, sondern
jemand, der, indem er sich zur eigenen Ermangelung verhilt, sei-
ne eigene Impotenz kann.

Doch warum verwendet Aristoteles dann in diesem Kontext
nicht nur das Wort »Freiheit« gar nicht, sondern warum themati-
siert er ebenso wenig in irgendeiner anderen Weise das Problem
der Freiheit und der Entscheidung? Wie Shlomo Pines klar her-
ausstellte, bezeichnet Freiheit fiir einen Griechen einen Status und
eine soziale Stellung und nicht etwa - wie fiir die Neuzeit - etwas,
das auf die Erfahrung und auf den Willen eines Subjekts bezogen
werden konnte.2 Entscheidend ist jedoch, dass die Potenz fiir Aris-
toteles, insofern sie als hexis eines Mangels bestimmt wird, als
Potenz nicht-zu-tun und nicht-zu-sein, keinem Subjekt als ein
Recht oder ein Eigentum zugesprochen werden kann. In dem
philosophischen Wérterbuch, das im Buch Delta der Metaphysik
enthaltenen ist, heif3t es, dass, wenn die hexis ein Verhiltnis ist
zwischen dem, was hat und dem, was gehabt wird, es unmoglich
sei, »eine hexis zu haben [echein hexin; hexis bzw. habitus ist, wie
wir gesehen haben, eine Substantivierung von »haben«], weil man
ansonsten, wenn es moglich wére, die hexis dessen zu haben, was
man hat, ins Unendliche geriet« (1022 b 7-10).

Dass die hexis einer Potenz ihrerseits nicht besessen werden
kann, bedeutet, dass ein Subjekt im modernen Sinne, als selbstre-
flexives Bewusstsein und als Mittelpunkt zugeschriebener Fahig-
keiten und Habitualitdten, hier nicht denkbar ist. Das bedeutet je-
doch auch, dass das Problem der Potenz fiir einen Griechen - und
das wohl zu Recht - nichts mit dem Problem der Freiheit eines
Subjekts zu tun hat.

2 Vgl. Shlomo Pinés: La liberté de philosopher. De Maimonide a
Spinoza, hrsg. v. Rémi Brague, Paris: Desclée de Brouwer 1997
(Anm. d. U.).

294

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NEGATIVE POTENTIALITAT

Nichts soll unvermégend sein

Es ist nun an der Zeit, das Verhéltnis zwischen Potenz und Impo-
tenz, zwischen Kénnen und Nicht-Kénnen, niher zu hinterfragen.
Wie kann nun die Potenz zum Akt tibergehen, wenn jede Potenz
stets eine Potenz ist, sich nicht zu aktualisieren? Und wie lidsst sich
der Akt der Potenz-nicht-zu denken? Denn gewiss ist der Akt der
Potenz des Klavierspielens fiir den Klavierspieler die Ausfiithrung
eines Stiickes am Klavier; doch was mag fiir ihn der Akt seiner Po-
tenz, nicht zu spielen, sein? Und was geschieht mit dieser Potenz,
nicht zu spielen, in dem Augenblick, in dem er anféngt zu spielen?
Der Akt der Potenz des Denkens ist schlicht dieser oder jener Ge-
danke; doch wie lisst sich der Akt der Potenz des Nicht-Denkens
denken? Verhalten sich moglicherweise diese beiden Potenzen so
asymmetrisch und heterogen zueinander, dass diese Fragen
schlichtweg keinen Sinn haben? Und dennoch: Wenn, in Aristote-
les” Worten, »jede Potenz eine Impotenz des Gleichen und in Bezug
auf das Gleiche ist«, kann das Problem der Bestimmung der Impo-
tenz in der Aktualisierung nicht einfach beiseite geschoben werden.

Aristoteles” Antwort auf diese Fragen stellt, in ihrer drasti-
schen Kiirze, die auflerordentliche Leistung seines philosophi-
schen Genies unter Beweis; dennoch wurde ihr in der philosophi-
schen Tradition keine Aufmerksamkeit zuteil:

»Esti de dynaton touto ho ean hyparché é energeia ou legetai echein ten
dynamin, outhen estai adynaton« (Metaphysik, 1047 a 24-25)

»Potent ist dasjenige, wofiir, wenn derjenige Akt geschieht, von dem
man sagt, dessen Potenz besitze es, nichts impotent sein wird«.

Die gewohnliche Lesart versteht diesen Satz so, als hitte Aristo-
teles sagen wollen: Dasjenige ist moglich, in Bezug auf welches
nichts unmoglich ist. Schon Heidegger spottete in seiner Vorle-
sung tiber das Buch Theta der Metaphysik tiber den »leeren Scharf-
sinn der Ausleger«, die Aristoteles mit einem »gewissen ver-
steckten Triumphgefiihl« eine solche Tautologie unterstellen.? Die

3 Martin Heidegger: Aristoteles, Metaphysik ® 1-3: Von Wesen und
Wirklichkeit der Kraft, in: ders., Gesamtausgabe, hrsg. v. Heinrich
Hiini, Frankfurt a. M.: Klostermann 1981, Bd. 33, S. 220 (Anm. d. U.).

295

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GIORGIO AGAMBEN

Impotenz, von der es heifit, sie gehe im Akt nicht auf, muss viel-
mehr diejenige adynamia sein, die Aristoteles zufolge jeder dynamis
zukommt: die Potenz nicht-zu (sein oder haben). Die richtige
Ubersetzung muss darum lauten: »Potent ist dasjenige, wofiir,
wenn derjenige Akt geschieht, von dem man sagt, dessen Potenz
besitze es, nichts potent nicht zu (sein oder haben) sein wird.«
Doch wie nun lédsst sich »nichts potent nicht zu« verstehen? Auf
welche Weise kann die Potenz die Impotenz neutralisieren, die ihr
zugehorig ist?

Eine Stelle aus De interpretatione liefert wertvolle Hinweise. In-
nerhalb der Verneinungsarten modaler Aussagen unterscheidet
und verbindet Aristoteles das Problem der Potenz und dasjenige
der Modalaussage. Wahrend die Verneinung einer Modalaussage
iilber die Welt den Modus und nicht das dictum negieren soll
(weshalb die Verneinung von »moglich, dass« »nicht moglich,
dass« lautet und die Verneinung von »moglich, dass nicht« »nicht
moglich, dass nicht«), sehen die Dinge auf der Ebene der Potenz
anders aus, da Negation und Affirmation einander nicht ausschlies-
sen. »Da das, was potent ist, nicht immer aktuell ist«, schreibt Aris-
toteles, »gehort ihm auch die Verneinung: in der Tat kann das,
was in der Lage ist zu gehen auch nicht gehen und das, was in der
Lage ist zu sehen auch nicht sehen« (21 b 14-16). Daher hat wie wir
gesehen haben die Negation der Potenz (oder besser gesagt deren
Ermangelung) im Buch Theta und im De anima stets die Form des
»Nicht-Konnens« (und niemals des blofSlen nicht Konnens). »Es
scheint daher, als folgten die Ausdriicke >moglich, dass< und >mog-
lich, dass nicht< aufeinander, da das Gleiche sowohl sein als auch
nicht sein kann. Aussagen dieser Art sind also nicht widerspriich-
lich. >Moglich, dass< und >nicht méoglich, dass< konnen hingegen
niemals zusammen gegeben sein« (21 b 35-22 a 2).

Wenn wir den Status der Verneinung in der Potenz als Berau-
bung verstehen, wie ldsst sich dann die doppelte Verneinung in
folgendem Satze im modus privativum verstehen: »Nichts wird
potent sein nicht zu (sein oder tun)«? Insofern die Potenz-nicht-
zu-sein mit der Potenz-zu-sein nicht im Widerspruch steht, darf
sich die Potenz-zu-sein nicht schlichtweg auflosen. Sie muss viel-
mehr in Bezug auf sich selbst die Gestalt annehmen eines nicht
Nicht-Seinkdnnens. Die privative Negation von »machtig, nicht
zu sein« lautet folglich »méchtig, nicht nicht zu sein« (und nicht
»nicht machtig, nicht zu sein«).

296

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER NEGATIVE POTENTIALITAT

Das, was Aristoteles in dem besagten Abschnitt erklart, ist mit-
hin sehr verschieden und um einiges interessanter, als das, was
ihm die tautologische Lesart der modernen Kommentatoren in
den Mund legt. Wenn die Fihigkeit, nicht zu sein, jeder Potenz bereits
origindr angehdrt, dann ist allein derjenige wirklich fihig, der im Au-
genblick des Ubergungs zum Akt seine eigene Potenz-nicht-zu weder
schlichtweg auflost noch hinter sich zuriicklisst, sondern vielmehr die
Potenz-nicht-zu als solche in den Akt tibergehen lisst; allein derjenige
also, der fiihig ist, seine Potenz nicht nicht zu aktualisieren.

Gabe und Rettung

Lassen sich nun diejenigen Fragen beantworten, die sich eingangs
stellten: Was geschieht mit der Potenz-nicht-zu in dem Augen-
blick, in dem sich der Akt realisiert? Wie ladsst sich der Akt als eine
Potenz-nicht-zu denken? Die Interpretation, die hier vorgeschla-
gen werden soll, zwingt uns dazu, das Verhiltnis zwischen Po-
tenz und Akt auf eine neue und alles andere als selbstverstiandli-
che Art und Weise zu denken. Weder 16st der Ubergang zum Akt
die Potenz auf noch geht sie vollends in den Akt {iber, vielmehr
bleibt sie im Akt als solche erhalten und ldsst sich in der eminen-
ten Gestalt einer Potenz-nicht-zu (sein oder tun) erfassen. Klar
zum Ausdruck bringt dies Aristoteles an einer Stelle des De anima
(417 b 2-7), deren entscheidende Implikationen wir nun nachvoll-
ziehen konnen:

»Erleiden [paschein] ist kein einfacher Begriff, sondern einerseits eine be-
stimmte Zerstérung der Gegensatzlichkeit, andererseits aber die Erhal-
tung [soteria] dessen, was in alldem, was aktuell ist und ihm gleicht, po-
tentiell vorhanden ist, so wie sich die Potenz in Bezug auf den Akt [er-
hilt]. Denn in der Tat wird derjenige, der das Wissen besitzt, zum ak-
tuell Wissenden [théoroun]. Dies ist nun keine Veranderung [alloiousthai,
»Anderswerden«] im iiblichen Sinne, da es eine Gabe an einen selbst [eis
hauto.. .epidosis] und an den Akt bedeutet [...]«.

Die Potenz (die einzige, die Aristoteles interessiert, namlich die
von einer hexis ausgehende) erfahrt im Ubergang zum Akt keine
Zerstorung oder Veranderung; ihr paschein, ihre Passivitédt besteht
vielmehr in einer Erhaltung und in einer Vervollkommnung ihrer

297

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GIORGIO AGAMBEN

selbst (epidosis, buchstdblich »Zu-Gabe«, bedeutet auch »Vergros-
serung«: Wilhelm von Moerbeke iibersetzt in ipsum id additio und
Themistius umschreibt es mit teleiosis, » Vollendungx).

Die Konsequenzen dieser Figur der Potenz, die sich erhilt und
im Akt vermehrt, indem sie zur Selbst(zu)gabe wird, miissen wir
erst noch ermessen. Sie zwingt uns dazu, nicht nur das Verhiltnis
zwischen Akt und Potenz, zwischen Moglichem und Wirklichem,
von Grund auf neu zu durchdenken, sondern ebenfalls, in der
Asthetik, den Status des kiinstlerischen Aktes und des Kunst-
werks sowie, in der Politik, das Problem des Erhalts der konstitu-
ierenden Macht fiir die konstituierte Macht neu zu konzipieren.
Die gesamte Auffassung vom Leben muss hinterfragt werden,
wenn das Leben tatsdchlich als eine Potenz gedacht werden soll,
die ihre eigenen Gestalten und Verwirklichungen stets tibersteigt.
Moglicherweise lasst sich das Wesen des Denkens allein in einer
solchen Perspektive verstehen, wenn tatsdchlich, wie Aristoteles
unermiidlich betont, die Essenz des Denkens durch deren Potenz
bestimmt ist. Wie es an einer zusammenfassenden Stelle des De
anima (429 b 5-9) heif3t:

»Wenn [das Denken] jedes Einzelne geworden ist, insofern man von
demjenigen, der wissend ist, sagt, er sei es im Akt (und dies geschieht,
wenn er von sich aus zum Akt tibergehen kann), so bleibt er auch dann in
gewisser Weise in der Potenz [...] und kann sich dann selbst denkenc.

Das, was wir durch die philosophische Tradition geprégt als den
Hohepunkt des Denkens und zugleich als den Kanon der energeia
und des reinen Akts tiberhaupt ansehen - das Denken des Den-
kens - ist in Wirklichkeit die dufierste Gabe der Potenz, nidmlich
die Selbstzugabe als die vollendete Figur der Potenz des Denkens.

Ubersetzung: Emmanuel Alloa

298

14.02.2026, 18:52:27. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839408285-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

