Europa, quo vadis?

Zur Erfindung eines Kontinents zwischen
transnationalem Anspruch und nationaler
Wirklichkeit

JOHANNES FEICHTINGER

Im Jahr 1991 versuchte der deutsche Soziologe Niklas Luhmann (1927—
1998) auf einer Tagung iiber ,,Reason and Imagination* die ,.euro-
pdische Rationalitidt* zu definieren. Dabei zeigte er ,,am Thema Ratio-
nalitit die distinkte Einheit einer europédischen Tradition® auf, in der sich
fiir ihn das, ,,was sich als spezifisch modern abzeichnet*, reprisentierte.
Konnte Luhmann vor anderthalb Jahrzehnten noch weitgehend gefahrlos
vom ,Reflexionsvorteil der europdischen Rationalitét* sprechen,1 SO
wiirde sein Definitionsversuch heute schnell als ,eurozentrisch® verur-
teilt werden. Der Kontext einer moglichen Rede iiber Europa hat sich
entscheidend geindert, Europa befindet sich im Wandel. Lange Zeit
beruhte es auf der wirtschaftlichen Kooperation souveriner National-
staaten. Seit einem Jahrzehnt aber, spiirbar insbesondere seit der
Einfiihrung einer neuen EU-Wihrung, wird Europa auch als nationen-
tibergreifende ,lIdentitdtsgemeinschaft® vorgestellt. Die EU bildet den
Rahmen. Auffallend ist, dass in der manchmal verbissenen Suche nach
einer europdischen ,Wir-Gruppe‘ wieder Denkfiguren auftauchen, die
von der jlingeren Nationalismusforschung als nicht ungefihrliche Cha-

1 Niklas Luhmann, Europdische Rationalitét, in: Ders., Beobachtungen der
Moderne, Opladen 1992, S. 51-91.

19

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

rakteristika der westlichen Nationsbildung enthiillt wurden:” ein organi-
zistisches Kulturverstidndnis, das nach Wurzeln gribt, ein essenzialisti-
scher Identititsbegriff, der auf ethnische Gemeinschaftlichkeit abzielt,
und die Deckungsgleichheit der solcherart naturalisierten Kultur und ei-
ner vermeintlich natiirlichen, auf biologischer Abstammung beruhenden
Identitédt mit dem nationalen Raum.

Die hier vertretene These — die nicht nur meine ist — lautet,3 dass
sich in der Werkstatt EUropa jene Prozesse wiederholen und/oder ver-
langern, die Terence Ranger und Eric Hobsbawm im Hinblick auf das
19. Jahrhundert unter dem priagnanten Schlagwort ,,Invention of Tradi-
tion“! analysierten. Der Anspruch mag ein transnationaler sein; die
Methoden, die angewandt werden, um Europa zu ,bauen‘, sind es nicht:
Der Artikel 1-5 des Vertrags iiber eine Verfassung fiir Europa (2004)
bringt das Problem auf den Punkt: ,,Die Union achtet [...] die nationale
Identitédt der Mitgliedsstaaten [...]. Die Mitgliedsstaaten unterstiitzen die
Union bei der Erfiillung ihrer Aufgaben und unterlassen alle Mafnah-
men, welche die Verwirklichung der Ziele der Union gefihrden kon-
nten.” Die erste Bestimmung der ,Einheit‘ scheint dem Ziel gewidmet,
im Vereinheitlichungsprozess klare Grenzen nicht zu iiberschreiten, wird
doch weiterhin auf die ,,nationale Identitdt der Mitgliedstaaten* der EU
geachtet. Der Balanceakt einer Koexistenz des Europdischen mit dem
Nationalen ist aber ein waghalsiger. Die Angste vor dem Verlust einer
allzu lieb gewonnenen ,kollektiven Identitdit’ nationaler Ausprigung
verlangen Zugestindnisse. Waren einst Sprache, Ethnizitdt und Kultur
symbolische Mittel zur Markierung der nationalen Grenzen, so sind es
im jiingsten Diskurs zusitzlich iibernationale, als europiisch identi-
fizierte Werte — ,,emotional stark besetzte Vorstellungen iiber das Wiin-

2 Vgl. Christian Geulen, Nationalismus als kulturwissenschaftliches For-
schungsfeld, in: Handbuch der Kulturwissenschaften. Themen und Ten-
denzen, hg. von Friedrich Jaeger und Jorn Riisen, Band 3, Stuttgart—
Weimar 2004, S. 439-457. Manche der diesem Text zugrunde liegenden
Gedanken wurden bereits auf der von Justus H. Ulbricht mitveranstalteten
Tagung der Heinrich-Boll-Stiftung Thiiringen: Europa (er)finden. Kultu-
relle Identititen in Europa (Weimar 2006) formuliert. Sie sind aufge-
zeichnet in der Dokumentation zur Tagung unter dem Titel: Jenseits des
methodologischen Nationalismus. Perspektiven auf Kultur, Geddchtnis
und Identitit in Europa. Diese Aufzeichnungen sind auch in russischer
Ubersetzung von Vladimir Koljazin in der Moskauer Zeitschrift: Voprosy
filosofii, naucno-teoreticeskij Zurnal (Rossijskaja Akademija Nauk, Insti-
tut Filosofii), Jg. 2007, erschienen.

3 Vgl. Geulen, Nationalismus als kulturwissenschaftliches Forschungsfeld,
S. 451-455.

4 Eric Hobsbawm, Terence Ranger (Hg.), The Invention of Tradition, Cam-
bridge 1983.

20

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

schenswerte” (Hans Joas)s, mit denen — Opium fiir die vaterlandslos
werdenden Europider? — Identitdt und Verbindlichkeit gestiftet werden.
Doch lduft das neue Europa durch die wechselseitige Verstirkung der
nationalen und europiischen Stringe nicht Gefahr, die aus dem nation-
building des 19. Jahrhunderts bekannte, ldngst tiberwunden geglaubte
Identititslogik von Inklusion und Exklusion im neuen ,doppelbddigen*
politischen Gefiige wieder zu beleben? Sind ,gemeinsame Werte®, die
von der und fiir die Europdische Union vorgestellt werden, tatsidchlich
ein brauchbares Mittel, um die Zielvorgabe einer ,.friedlichen Zukunft*
zu erreichen, oder werden hierdurch nicht neue Konflikte geschiirt?

Die wichtigsten Topoi, auf die in der europédischen Wertedebatte re-
kurriert wird, sind Rationalitidt und Sékularisierung einerseits, Zivilge-
sellschaft, Individualautonomie und Gleichberechtigung anderseits. Of-
fiziell beruft sich EUropa auf die ,,Achtung der Menschenwiirde,
Freiheit, Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaatlichkeit und die Wahrung
der Menschenrechte*®. Sie werden zu unverwechselbaren ,,Werten der
Union*“ stilisiert, weil sie — wie es in der Praambel des Verfassungsver-
trages heifit — ,,aus dem kulturellen, religiosen und humanistischen Erbe
Europas [stammen], aus dem sich die unverletzlichen und unverdufBer-
lichen Rechte des Menschen — Freiheit, Demokratie, Gleichheit und
Rechtsstaatlichkeit — als ,,universelle Werte entwickelt* hitten.”

Jack Goody hat glaubhaft nachgewiesen, dass es ,.einer der beunruhi-
gendsten Mythen des Westens® sei, dass sich die Werte der jiidisch-
christlichen Zivilisation, in deren Tradition sich Europa begreift, von jenen
des Ostens im Allgemeinen und denen des Islam im Besonderen unter-
schieden.® Im Gegenteil: ,,Western Democracy has hijacked many of the

5 Hans Joas, Die kulturellen Werte Europas. Eine Einleitung, in: Ders.,
Klaus Wiegandt (Hg.), Die kulturellen Werte Europas, Frankfurt a.M.
22005, S. 11-39, hier S. 15. Vgl. Hans Joas, Die Entstehung der Werte,
Frankfurt a.M. 1997.

6 Artikel I-2: Die Werte der Union (Teil I, Titel I), in: Vertrag iiber eine
Verfassung fiir Europa. Veroffentlicht am 16. Dezember 2004 im Amts-
blatt der Europédischen Union (Reihe C, Nr. 310). Die ,,Werte der Union*
werden in dem Verfassungsvertrag zum Kriterium fiir den Beitritt zur U-
nion erhoben (Titel IX, Zugehorigkeit zur Union, Artikel I-58). In den
Schlussbestimmungen (Titel VI) der Schlussfolgerungen des Vorsitzes
(Juni 2007) heiB3t es: ,,Jeder europidische Staat, der die in Artikel 2 genann-
ten Werte achtet und sich fiir ihre Forderung einsetzt, kann beantragen,
Mitglied der Union zu werden.* (Schlussfolgerungen des Vorsitzes — Briis-
sel, 21.-22. Juni 2007. Anderungen des EU-Vertrags, Anlage 1, Titel 1.)

7 Praambel, in: Vertrag iiber eine Verfassung fiir Europa. Vgl. auch Schluss-
folgerungen des Vorsitzes — Briissel, 21.-22. Juni 2007. Anderungen des
EU-Vertrags, Anlage 1, Titel VI.

8 Vgl. Jack Goody, The Appropriation of Values. Humanism, Democracy,
and Individualism, in: The Theft of History, Cambridge 2006, S. 240-266,

21

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

values that certainly existed in other societies, humanism, and the triad in-
dividualism, equality, freedom as well as the notion of charity.” Und — so
fiigt er hinzu — ,rationality*! Diese Wertvorstellungen seien weder einzig
mit der modernen Demokratie noch mit dem modernen Westen verkniipft.”

Ist daher der Wertediskurs, der fiir Europa vereinnahmt, was sich
hier und anderswo in verschiedener Ausprigung entfaltete und heute
von globaler Relevanz ist, nicht ein letztes Aufbegehren einer eurozen-
trischen Sichtweise? In der Tat haben Demokratie, Individualismus und
Humanismus in Europa unter den spezifischen Herrschaftsverhiltnissen
signifikante Ausformungen erfahren. Doch wurden und werden mit der
Anerkennung ,basaler kultureller Werte Europas“, d.h. durch die
Zuschreibung eines spezifisch europdischen Charakters, die Anderen,
denen Sikularitit, Gleichheit, Freiheit, Solidaritit usw. ebenso wertvoll
waren und sind, nicht um diese Werte ,,bestohlen* (Jack Goody),10 um
im Anschluss abgewertet zu werden? Was die wertbezogene Inklusions-
und Exklusionslogik auszeichnet, ist die Hoffnung, durch sie klare
Grenzen zwischen solchen ,,Werten* zu ziehen, die als europdisch und
solchen, die als nichteuropiisch betitelt werden. Diese dichotomen Kon-
struktionen, die den Aufbau Europas prigen, aber zuweilen nicht immer
geniigend reflektiert werden, hat Benedict Anderson mit seiner
beriithmten Studie Die Erfindung der Nation'' auf den Punkt gebracht.
Soll Europa nach denselben Prinzipien erfunden werden wie der National-
staat des 19. Jahrhunderts? Und wenn nicht, was konnen die Kultur-,
Sozial- und Geisteswissenschaften hierfiir leisten? Aufgabe der his-
torischen Wissenschaften wire es zu analysieren, inwieweit der aktuelle
Wertediskurs Vorldufer in der Vergangenheit hat und welche Modelle
und Mechanismen alternativ zu entwickeln wéren.

Zur Logik des Nationalprinzips

Im klassischen Nationalstaat hatten sich Mehrheiten ihrer Identitédt auf
Kosten einer oder mehrerer Minderheiten versichert, die die legitime
,Muttersprache‘ nicht beherrschten, von anderer Abstammung waren,
andere Briuche pflegten oder einen anderen Glauben ausiibten. Das tra-
gische Schicksal dieser ,nationalen‘ Minoritidten bestand darin, ewig als

hier S. 240. Vgl. Ders., The East in the West, Cambridge 1996. Ders., Is-
lam in Europe, Cambridge 2003.

9  Goody, The Appropriation of Values, S. 240, S. 266.

10 Vgl. Jack Goody, The Theft of History, 2006.

11 Benedict R. Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolg-
reichen Konzepts, Frankfurt a.M. 32005. (Original: Imagined Communities.
Reflections on the Origin and Spread of Nationalism, London 1983).

22

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

das unliebsame Andere vorgestellt zu werden. Auch ohne jede national-
istische Uberspannung produzierten die Nationalstaaten eine neue Art
,Minderheit‘. Diese war nicht konfessioneller, sondern ,ethnisch-
kultureller® Art. So verlangte es das Nationalprinzip.

Von dieser Logik legte der Wiener Volkerrechtler Josef Laurenz
Kunz (1890-1970)"* beredtes Zeugnis ab. Der Weggefihrte Hans Kel-
sens hatte hierfiir in jenen Staaten, die auf dem Territorium der
Osterreichisch-Ungarischen Monarchie neu geschaffen wurden, viel An-
schauungsmaterial gefunden. Dieses schirfte seinen Blick auf die un-
heilvolle Ironie der Geschichte, ,,daf gerade der Nationalstaat der grofite
Gegner der nationalen Minderheiten wird, obwohl beide in derselben
Idee, der Erfassung des Volkstums als Wert”, wurzelten. Und weiter:
»Aber jede Nation 148t eben nur die eigene Nation gelten.” Dadurch
wiirde der fiktive Nationalstaat dazu gefiihrt, den ganzen Staat blof} in
den Dienst der Mehrheitsnation zu stellen und so von vorneherein den
nationalen Minderheiten unfreundlich gegeniiberstehen. Die Minder-
heiten erschienen der Mehrheitsnation als ,,Schonheitsfehler, die in die-
ser Logik am besten ,.chirurgisch“ zu entfernen seien."”” Diese Logik
zeigte ihm, dass der Nationalstaat nicht einfach nur seine Staatsbiirger
produzierte, sondern notwendigerweise auch den Anderen bzw. die An-
deren: Menschen, die zwar im Nationalstaat lebten, aber nicht Teil der
,Wir-Gruppe* sein konnten. Denn: Zugehorigkeit, das ,Wir-Gefiihl‘,
macht allein vor der Folie des ,Ihr-Gefiihls* Sinn. Der Nationalstaat um-
fasste demnach das Eigene und das Andere, das Andere aber auf eine
spezifische — ndmlich beherrschende — Weise. Die Wahrung des An-
deren im Eigenen war das Prinzip, nach dem Nationalstaaten gestrickt
wurden,14 bevor sie ihr freundlicheres — liberal-demokratisches und
wohlfahrtsstaatlich-soziales — Gesicht zeigten. Hierbei hoben sie nicht
auf die vollige Verwerfung der Anderen ab, sondern auf ihre Unterord-
nung, Majorisierung und sichtbare Verdriangung, um — dem nationalstaat-
lichen Ziel der Rationalisierung und Effektivititssteigerung gemill —
Macht und Herrschaft auszuiiben. Solche asymmetrischen Machtver-

12 Vgl. Herbert W. Briggs, Josef L. Kunz (1890-1970), in: The American
Journal of International Law 65, 1 (1971), S. 129.

13 Josef L. Kunz, Prolegomena zu einer allgemeinen Theorie des Internatio-
nalen Rechts nationaler Minderheiten, in: Zeitschrift fiir 6ffentliches Recht
12 (1932), S. 221-272, hier S. 237.

14 Vgl. Peter Niedermiiller, Der Mythos des Unterschieds: Vom Multikultu-
ralismus zur Hybriditit, in: Johannes Feichtinger, Ursula Prutsch, Moritz
Csdky (Hg.), Habsburg postcolonial. Machtstrukturen und kollektives Ge-
dichtnis, Innsbruck u.a. 2003 (Gedichtnis — Erinnerung — Identitit 2), S.
69-81, hier S. 72-74.

23

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

hiltnisse zeigten und zeigen sich in Begriffen wie ,Minderheit*, ,Mi-
grant‘, ,ethnische Gruppe‘ und anderen.

Zur Vertiefung dieses Gegensatzes zwischen ,Wir‘ und ,Ihr‘ fuhr die
Nation mit groen Geschiitzen auf: mit Kultur, Gedéchtnis und Identitit.
Zu diesem Zweck wurden Kulturen als unverdnderbare Substanzen
(,,things with mind“ls) begriffen, nicht aber als sich stindig aktualisier-
ende Prozesse. Identitidt wiederum wurde als Teil dieser als wesenhaft
verstandenen Kulturen aufgefasst; sie sei in den Tiefen der Volksseele
verwurzelt und werde durch das Gedachtnis der Nation bewahrt. Mittel
zum Zweck solcher Identititspolitik war die Ausgrabung vermeintlich
,authentischer* bzw. authentisierender Wurzeln, dank der jene Kultur,
deren Wurzeln tiefer lagen, fiir sich Vorrechte reklamieren konnte. Drei
Denkfiguren bildeten die Basis: Das, was man spiter als Identitét
bezeichnete — das Dauerhafte im Wandel (lateinisch: identitas) — wurde
essenzialistisch definiert und das nationale Gedichtnis'® als Container
begriffen. Beide — Identitit und Gedéchtnis — waren in einer im Volks-
tum verwurzelten Kultur eingefasst. Ein wesenhaft ahistorischer Kul-
turbegriff war fiir das ,Nationalbewusstsein‘ in verschiedenen Staaten
bis in die jlingste Vergangenheit bestimmend.

Im Modus des nation-building — so hat die jiingere Nationalismus-
forschung ergeben — tendierten soziale Gruppen dazu, ein auf ange-
blicher ,sprachlicher®, ,ethnisch-rassisch-kultureller, d.h. vdlkischer
Verwandtschaft beruhendes Selbstverstindnis zu konstruieren.'” Zu die-

15 Michael Herzfeld, Anthropology. Theoretical Practice in Culture and So-
ciety, Oxford 2001, S. 28.

16 Die Gedichtnisforschung hat ihren Ursprung in der Untersuchung von
Gedenkritualen (klerikale und profane Jahrestage, das sind unter anderem
religiose Feste und historische Gedenktage). Die meisten westlichen Spra-
chen erlauben es, zwischen einer objektiven Geschichte, einer erzdhlten
Geschichte sowie zwischen Gedéchtnis und Erinnerung zu unterscheiden.
Die Begriffe ,Gedéchtnis‘ und ,Erinnerung‘ werden zwar oft synonym
verwendet, der Gedichtnisbegriff ist aber als Sammelbegriff zu verstehen
fiir den einer Kultur, Nation, Epoche eigenen Vorrat von Bildern, Texten
und Ritualen, durch deren Pflege sie sich ihr Selbstbild stabilisieren, um
sich dadurch von anderen abzugrenzen. Unter Erinnerung werden indivi-
duelle oder kollektive Akte des Zugriffs auf die Vergangenheit bezeichnet.
Gedichtnis und Erinnerung konnen sich auch auf Verdringung, Ver-
schweigen und Vergessen beziehen. Vgl. Otto Gerhard Oexle, Memoria
und Erinnerungskultur im Alten Europa — und heute, in: Alexandre Escu-
dier, Brigitte Sauzay, Rudolf von Thadden (Hg.), Gedenken im Zwiespalt.
Konfliktlinien europdischen Erinnerns, Gottingen 2001 (Genshagener Ge-
spriche 4), S. 9-33; vgl. Aleida Assmann, Der lange Schatten der Vergan-
genheit. Erinnerungskultur und Geschichtspolitik, Miinchen 2006.

17 Vgl. Geulen, Nationalismus als kulturwissenschaftliches Forschungsfeld,
S. 439-457; Shulamit Volkov, Minderheiten und der Nationalstaat. Eine
postmoderne Perspektive, in: Dies., Das jiidische Projekt der Moderne.

24

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

sem Zweck werden kulturelle Differenzen zur essenziellen Andersartig-
keit aufgewertet, kurz: Unterschiede werden oft mit Werthaltungen ver-
kniipft. Die Abwertung anderer verhilft zur Selbstaufwertung. Die
Sozialanthropologie spricht von ,self-authentication®."® Durch diesen
Mechanismus der Aufwertung durch Abwertung anderer werden iden-
titdare Mehrfachbeziige als ,unnatiirlich® aufgelost sowie sprachliche, kul-
turelle und unter dem Vorwand der Abstammung konstruierte Differen-
zen zu uniiberwindlichen Gegensitzen liberhoht bzw. in einer ebenso
signifikanten Spielart im Inneren bewusst verwischt. Hierfiir haben sich
im Nationalstaat Mechanismen gefunden: Assimilation und Dissimilation.

Die zentraleuropidische Geschichte legt davon Zeugnis ab: In den
1918 neu gegriindeten Staaten Zentral-, Ost- und Siidosteuropas bestand
ein neues Bediirfnis der Selbstvergewisserung. Dieses artikulierte sich in
dem Streben nach tiberméBiger — nicht nur 6konomischer, sondern auch
,ethnisch-kultureller — Homogenisierung. Deren Akteure waren die
jeweils dominanten Nationalititen, die ihre Vormachtstellung zu wahren
und auszubauen versuchten. In Osterreich, insbesondere Wien, das einen
erheblichen Anteil nicht deutsch(mutter)sprachiger Bewohner aufwies,"”
sollte der deutsch-christliche Charakter aufrecht erhalten sowie Stadt

Zehn Essays, Miinchen 2001, S. 13-31; Christoph Conrad, Sebastian Con-
rad (Hg.), Die Nation Schreiben. Geschichtswissenschaft im internationa-
len Vergleich, Gottingen 2002; Beate Binder, Wolfgang Kaschuba, Peter
Niedermiiller (Hg.), Inszenierungen des Nationalen. Geschichte, Kultur
und die Politik der Identititen am Ende des 20. Jahrhunderts, Koln—
Weimar—Wien 2001 (alltag & kultur 7); Miroslav Hroch, Das Europa der
Nationen. Die moderne Nationsbildung im europdischen Vergleich, Got-
tingen 2005 (Synthesen. Probleme européischer Geschichte 2); Jiirgen Os-
terhammel, Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats. Studien zu
Beziehungsgeschichte und Zivilisationsvergleich, Gottingen 2001 (Kriti-
sche Studien zur Geschichtswissenschaft 147).

18 Das Konzept der ,,(self-)authentication” wird nédher ausgefiihrt von Birgit
Schaebler, Civilizing Others. Global Modernity and the Local Boundaries
(French/German, Ottoman, and Arab) of Savagery, in: Birgit Schaebler,
Leif Stenberg (Hg.), Globalization and the Muslim World. Culture, Relig-
ion, and Modernity, New York 2004, S. 3-29. Vgl. Michelle Wolkomir,
Emotion Work, Commitment, and the Authentication of the Self. The
Case of Gay and Ex-Gay Christian Support Groups, in: Journal of Con-
temporary Ethnography 30 (2001), S. 305-334. Den Hinweis auf das
Konzept der ,,(self-)authentication” verdanke ich dem Wiener Sozialan-
thropologen und wissenschaftlichen Kooperationspartner Johann Heiss.

19 Von den Einwohnern Wiens waren im Jahr 1880 nur 38%, im Jahr 1900
46% in Wien geboren. Vgl. Moritz Csdky u.a. (Hg.), Pluralititen, Hetero-
genititen, Differenzen. Zentraleuropas Paradigmen fiir die Moderne, in:
Ders., Astrid Kury, Ulrich Tragatschnig (Hg.), Kultur — Identitit — Diffe-
renz. Wien und Zentraleuropa in der Moderne, Innsbruck u.a. 2004 (Ge-
dichtnis — Erinnerung — Identitit 4), S. 13—43, hier S. 18.

25

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

und Land vor der ,Uberfremdung‘ durch mehr als zweihunderttausend
mehr oder weniger assimilierte Osterreichische Juden, durch hundert-
tausende vorwiegend Wiener mit tschechischer oder slowakischer Mut-
tersprache und durch zehntausende polnisch, ungarisch, slowenisch oder
kroatisch sprechende Osterreicher bewahrt werden.

Das Jahr 1918 hatte fiir Osterreich in der Tat eine priignante Zisur
gebracht, die fiir das Problem, mit dem zur Zeit auch Europa konfron-
tiert ist, exemplarisch verstanden werden kann. Auffillig ist, dass der
Antisemitismus nach dem Zerfall des Vielvolkerstaats und der
,Vernationalstaatlichung® seiner Territorien einen rapiden Aufschwung
nahm: Was in der Monarchie durch Dynastie, Verwaltung und Armee
noch erfolgreich geziigelt worden war, brach in der neuen Republik vol-
lends durch: Osterreich definierte sich als deutscher Staat, der sich zuse-
hends mit dem Schein nationaler Homogenitiit versah.”” Dadurch wurde
auch das Verhiltnis von Assimilation und Dissimilation beriihrt. Zum
einen zeigte die Assimilation, die den Juden im nationalitdteniiber-
greifenden Staatsverband zum sozialen Aufstieg verholfen hatte, ver-
stirkt sein zwanghaftes Gesicht. Der Assimilationsdruck vergroferte
sich; sich anzugleichen wurde scheinbar zur Pflicht: Hatten bei der
Volkszédhlung von 1923 noch 111.396 Personen angegeben, eine andere
Umgangsprache als deutsch zu verwenden, waren es 1934 nur noch
56.314 Osterreicher. Diese Zahl erscheint umso verbliiffender, als im
Jahr 1938 noch ca. 800.000 Osterreicher (12 %) auf eine Herkunft au-
Berhalb der 1918 geschaffenen Republik zuriickblickten und eine Milli-
on einen anderen als (in der nationalsozialistischen Terminologie) ,rein-
rassig deutschen* kulturellen Hintergrund aufwies.! Zum anderen
erodierte mit der Assimilation aber zugleich jenes nicht vollig zu ver-
werfende, aber sichtbar zu verdringende Andere, das fiir jede Nation
konstitutiv war. Da sich mit ihr angeblich der deutsche Volkscharakter
,verunreinigte‘, lieferte die Assimilation stidndige Angriffspunkte fiir
heftige rhetorische Abwehrkdmpfe. Den Juden, die mehrheitlich das As-
similationsprogramm weiter verfolgten, wurde bald die Rolle der Zer-
storer einer ,authentischen‘ Ordnung aufgezwungen. Die Annahme einer
angeblich ,grundverschiedenen® jiidischen Kultur diente den ,intellek-
tuellen‘ Speerspitzen der deutschkatholischen Mehrheit als das Mittel,

20 Vgl. Dieter A. Binder, Ernst Bruckmiiller, Essay iiber Osterreich. Grund-
fragen von Identitdt und Geschichte 1918-2000, Wien—Miinchen 2005,
S. 101-103.

21 Vgl. Michael John, Dissonant Identities in Interwar-Austria 1918-1937,
in: 10. International Oral History Conference Challenges for the 21th cen-
tury. Rio de Janeiro. Proceedings, Rio de Janeiro 1998, S. 2640, hier
S. 28f., S. 38.

26

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

sich vom , Wesen jiidischen Volkstums*‘ abzugrenzen. Im Sinne der hoch
bewerteten Vorstellung von kultureller Wesenhaftigkeit, die der Chiméire
einer reinen versus unreinen, natiirlichen versus verwisserten Kultur,
Ethnizitit und Rasse Auftrieb verlieh, sollten Vermischungen verhindert
werden. Minderheiten wurden dadurch in ein Dilemma mandovriert.

Durch die Assimilation lieen sich zwar die kulturellen Unterschiede
vermindern, mit zunehmender Verringerung der Differenzen bezogen
aber die national-volkisch gesinnten Wortfiihrer der deutschsprachigen
Mehrheit verstirkt fiir die Dissimilation Stellung: Das Vorhandensein
eines Anderen erleichterte die stindige, medial unterstiitzte Inszenierung
der nationalen Selbstvergewisserungsstrategien. Man vergewisserte sich
selbst durch die Vorstellung einer im ,Wesen des Volkstums® tief ver-
wurzelten und durch die angeblich nationale Tradition rein bewahrten
Kultur. Durch die (jidische) Assimilation lief das deutsche Volk aber in
den Augen der Advokaten des nationalen Kulturverstindnisses Gefahr,
seine Reinheit und seine Stérke zu verlieren. Der Wiener Professor fiir
Urgeschichte Oswald Menghin erklirte 1934, weshalb ,.der Assimilati-
onsjude* ,,auch oft genug zuriickgestoBen* wiirde:** ,Die Aufnahme des
Judentums in das Deutschtum wiirde bei dem gegebenen Stand der bei-
derseitigen Wesenheiten zweifellos die Gefahr einer Abinderung des
deutschen Volkscharakters nach sich ziehen.“”> Manche deutsch-
katholische Wortfiihrer — ihres Zeichens Antisemiten — traten daher offen
fiir den Zionismus auf, weil auch er den Zweck der verschirften Abgren-
zung erfiillte. Sigmund Freud analysierte diesen Teufelskreis unter dem
Titel des ,,NarziBmus der kleinen Differenzen.** Durch diese Mechanis-
men wurden die Juden Zentraleuropas Opfer nationaler Selbstvergewisse-
rungsvorginge. Letztere stabilisierten identitdre Konstruktionen und ver-
festigten Asymmetrien der Machtstruktur im Nationalstaat.

22 Oswald Menghin, Geist und Blut. Grundsitzliches um Rasse, Sprache,
Kultur und Volkstum, Wien 1934, S. 163.

23 Ebenda, S. 171f.

24 Sigmund Freud verwendet diesen Begriff fiir ,.eine bequeme und relativ
harmlose Befriedigung der Aggressionsneigung, durch die den Mitglie-
dern der Gemeinschaft das Zusammenhalten erleichtert wird“. Sigmund
Freud, Das Unbehagen in der Kultur (Original 1930), in: Ders., Gesam-
melte Werke XIV. Nachdruck der Ausgabe von London 1942, hg. von
Anna Freud u.a., Frankfurt a.M. 1999, S. 419-506, hier S. 474. Vgl. Ders.,
Massenpsychologie und Ich-Analyse (Original: 1921), in: Ders., Gesam-
melte Werke, Band XIII, Nachdruck der Ausgabe von London 1940, hg.
von Anna Freud u.a, Frankfurt a.M. 1999, S. 73-161, hier S. 110f.

27

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

Doch wurden auch Stimmen laut, die diese mit Machterhalt ver-
kniipften Techniken der Selbstauthentisierung aufdeckten: ,,Die Grund-
lage aller nationalen Bestrebungen ist das Gefiihl hoherer Begabung®,
hatte der liberale ungarische Staatsmann Joseph von Eotvos (1813—
1871) schon Mitte des 19. Jahrhunderts lapidar vermerkt, ,,ihr Zweck
[aber] ist Herrschaft.“” Seit der Jahrhundertwende analysierten auch
deutschsprachige Wiener Intellektuelle mit vorausschauendem Weit-
blick, dass die mit dem Nationalprinzip auftauchenden Vorstellungen
wesenhafter Einheiten, wie unter anderem Volk, Ethnizitit und Kultur,
unweigerlich mit Macht- und Herrschaftsanspriichen in Verbindung
standen. Der Staatsrechtswissenschaftler Edmund Bernatzik (1854
1919) verkniipfte mit dem Nationalgefiihl ,,unwillkiirlich eine Fremd-
heit, ja Feindschaft zu den iibrigen*, um den Schluss zu ziehen: ,,In jeder
ihrer selbst bewufit gewordenen Nationalitét steckt der Trieb, die iibri-
gen Nationalititen zu beherrschen.“*® Der Schriftsteller Hermann Bahr
(1863-1934) prophezeite: ,,Der Nationalstaat hat keinen Ausweg als in
den Imperialismus.“?” Und der Staatsmann und Jurist Karl Renner
(1870-1950), der als Vater des republikanischen Osterreich bezeichnet
werden kann, bekdmpfte in anklagendem Tonfall den ,,Aberglauben®,
dass ,,der Staat [...] in der Geschichte der Welt keine andere Rolle und
Zukunft” habe, ,,als das Gefd abzugeben fiir den Machtwillen je einer
Nation und ihrer herrschenden Klassen.“*

Ein groBer Teil der zeitgendssischen Wissenschaft von ,der Kultur*
sollte sich diesen Herrschaftszweck aber zunutze machen. ,,Es ist ein
seichter Wahn“, schrieb Georg Dehio (1850-1932), der Verfasser der
Geschichte der Deutschen Kunst (4 Binde, 1919-1934), ,,dass Macht
und Kultur in keinem Zusammenhang stiinden.“” Der Verfasser des
vierten Bandes Gustav Pauli wusste sich mit seinem ,,Vorbild Dehio*
einig: Die Wissenschaft sollte die Nationswerdung durch die Darstellung
der ,nationalen Begabung* in ,.deutscher Literatur, deutscher Musik,
deutscher Baukunst und deutscher Malerei” unterstiitzen, indem sie
zeigte, dass die Kunst ein ,,Spiegelbild deutschen Volkscharakters* sei.
Durch die Schilderung deutscher Kunst sollte ,,das kernhafte Wesen

25 Joseph von Eotvos, Uber die Gleichberechtigung der Nationalititen in
Oesterreich, Wien *1851, S. 17.

26 Edmund Bernatzik, Die Ausgestaltung des Nationalgefiihls im 19. Jahr-
hundert, Hannover 1912, S. 7.

27 Hermann Bahr, Der Osterreicher. Salzburger Chronik LI, Weihnachtsbei-
lage 1915, S. 2.

28 Karl Renner, Oesterreichs Erneuerung. Politisch-programmatische Aufsit-
ze, Wien 1916, S. 43.

29 2Georg Dehio, Geschichte der deutschen Kunst, Band 2, Berlin—Leipzig

1923, S. 3.

28

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

deutschen Geistes vermittelt werden, um ein Ziel zu erreichen, nim-

lich: die ,,Erweckung des Selbstgefiihls im deutschen Volke*. >

Das Verdienst der jiingeren Kulturwissenschaften

Das erhebliche Verdienst der aktuellen Kulturwissenschaften ist es, ei-
nen neuen Kulturbegriff eingefiihrt zu haben, der sich vom national co-
dierten distanziert und einem offenen Verstidndnis von Kultur den Vor-
zug gibt: Kultur wird als symbolische Ordnung von benennbaren Codes
begriffen, mit denen in einem sozialen Kontext verbal und nonverbal in-
teragiert wird. Dass diese Interaktionen unter spezifischen Macht-
verhiltnissen ablaufen, steht auBer Zweifel. Jedoch ist entscheidend,
dass sich die jiingeren Kulturwissenschaften diesen Herrschaftszweck
nicht zunutze machen, um dadurch ihre ,Anwendungsorientierung‘ her-
vorzukehren, sondern die Verstrickungen der Kultur in nationale Macht-
prozesse analytisch zu greifen versuchen. Auch dem neuen Kulturbegriff
zufolge sind Differenzen zwischen dem Eigenen und den Anderen fiir
die Ausbildung von Identitidt konstitutiv. Differenzen dienen der Ab-
grenzung. Werden sie aber als dynamisch, prozesshaft und verdnderbar
aufgefasst, so sind Differenzen wie Identititen allerdings unverfianglich:
Sie sind weder biologisch definiert, noch tief verwurzelt, wesenhaft und
stabil, sondern bilden ,,instabile Identifikationspunkte®, Nahtstellen oder
Knoten, die sich innerhalb vernetzter Diskurse, in dialogischer Bezie-
hung zwischen Ahnlichkeit und Differenz unter spezifischen Macht-
verhiltnissen ausbilden.’'

Identitét und Differenz bilden sonach zwei Seiten einer Medaille: Sie
sind unauflosbar miteinander verklammert, obwohl — oder vielleicht
weil — sie briichig, transitorisch, vorldufig und dem Spiel der Geschichte
unterworfen sind. Identitdt kann folglich nur iiber die Beziehung zu
einem rdumlich und zeitlich , konstitutiven Auflen‘ konstruiert werden.*?
Stuart Hall zufolge ist Differenz die Basis jener symbolischen Ordnung,
die wir Kultur nennen.> Malgeblich ist, wie Differenz als solche, aber

30 Georg Dehio, Geschichte der deutschen Kunst, Band 4: Das Neunzehnte
Jahrhundert [verfasst] von Gustav Pauli, Berlin—Leipzig 1934, S. 5f.

31 Vgl. Stuart Hall, Kulturelle Identitdt und Diaspora, in: Ders., Rassismus
und kulturelle Identitdt. Ausgewihlte Schriften, Band 2, Hamburg 1994,
S. 2643, hier S. 27-29.

32 Vgl. Stuart Hall, Wer braucht ,,Identitit*?, in: Ders., Ideologie, Identitit,
Reprisentation. Ausgewihlte Schriften, Band 4, Hamburg 2004, S. 167-
187, hier S. 171.

33 Vgl. Stuart Hall, Das Spektakel des ,,Anderen®, in: Ders., Ideologie, Iden-
titédt, Reprisentation, S. 108-166, hier S. 116-122.

29

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

auch im spezifischen, insbesondere interkulturellen Fall bewertet wird:
als selbstverstandlich, verschiebbar und natiirlich, oder als storend.
Storen Differenzen nicht, so ist auch Andersheit kein ,,Systemwider-
spruch“.34 Die ,plurikulturelle Sichtweise, die Anil Bhatti vertritt, ver-
weigert sich sowohl der Aufsaugung schwicherer Codes im stirkeren
System (Assimilation) als auch der Vorstellung von ,Parallelkulturen®
(Dissimilation). Jede spezifische kulturelle Identitdt beruht notwendig
auf Austausch und auf Abgrenzungen. Die Grenzen sind aber keine
Trennlinien, sondern Schnittstellen, die es zu definieren erlauben, was
Identitit ist im Verhéltnis zu dem, was sie nicht ist bzw. was ihr dufler-
lich ist. Unter dieser differenztheoretischen Perspektive entzieht sich der
Kulturbegriff jedweder Identifikation mit der ,,volklichen Wesenheit®
und mit dem nationalen Raum. Historisch gesehen ist es kein Zufall,
dass schon Sigmund Freud, ein Betroffener der sich zusammenzie-
henden Schlinge des nation-building-Prozesses in Osterreich, in seiner
Schrift zur modernen Sozialpsychologie Massenpsychologie und Ich-
Analyse (1921) darauf verwies, dass der ,soziale Trieb‘ nicht mehr ,,ur-
spriinglich“ und ,,unzerlegbar®, sondern erlernt sei, der bzw. das Andere
im Seelenleben des Einzelnen somit in verschiedenen Figuren représen-
tiert werden kann, als Vorbild, Helfer oder Gegner.36

Im neuen Kulturbegriff, von dem hier die Rede ist, existieren Iden-
titdten mit und durch — nicht trotz — Differenzen. Dieses Konzept nimmt
die sozialen Herausforderungen einer global zusehends multikulturali-
sierten Gesellschaft an: Die Anerkennung eines solch instabilen Identi-
tatsbegriffs ist aber oftmals mit einer schmerzhaften Erfahrung verbun-
den, sind wir doch aufgefordert, lieb gewonnene Referenzsysteme zu
revidieren.®” Stuart Hall spricht in diesem Zusammenhang von ,,zerset-
zenden Einfliissen* der multikulturellen Frage, denen sich die Kulturen
des Westens nur allzu gerne verschlossen. In der sozial- und kulturwis-
senschaftlichen Diskussion spiegelt sich dieses Problem einmal mehr
darin, dass der Begriff der Identitit gescholten wird, anstatt das
Phidnomen (Hybridititserfahrungen) ernst zu nehmen. Der ameri-
kanische Soziologe Rogers Brubaker fordert zum Beispiel die Riickkehr
zu einer wissenschaftlich reinen Begrifflichkeit; aufgrund seiner infla-

34 Vgl. Anil Bhatti, Kulturelle Vielfalt und Homogenisierung, in: Feichtin-
ger, Prutsch, Csaky (Hg.), Habsburg postcolonial, S. 55-68, hier S. 55.

35 Dehio, Geschichte der deutschen Kunst 2, S. 13.

36 Vgl. Sigmund Freud, Massenpsychologie und Ich-Analyse (Original:
1921), in: Ders., Gesammelte Werke, Band XIII, Nachdruck der Ausgabe
von London 1940, hg. von Anna Freud und anderen, Frankfurt a.M. 1999,
S. 73-161, hier S. 73-75.

37 Vgl. Stuart Hall, Die Frage des Multikulturalismus, in: Ders., Ideologie,
Identitit, Représentation, S. 188-227, hier S. 202-215.

30

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

tiondren Verwendung erweise sich der Identitdtsbegriff als analytisch
wertlose Worthiilse: ,,If identity is everywhere, it is nowhere.**® Seine
Schlussfolgerung lautet, dass der Terminus der Identitit génzlich
verzichtbar sei, da seine ,,weiche®, elastische Konzeptualisierung als
multipel, fluid, fragmentarisch etc. ihn als analytische Kategorie fiir
,harte* Identititspolitik unbrauchbar mache. In dhnlichem Tonfall diag-
nostizierte der deutsche Historiker Lutz Niethammer eine ,,unheimliche
Hochkonjunktur® des inhaltsleeren Identitéitsbegriffs in den letzten Jahr-
zehnten, und er erklirte ,kollektive Identitdt sogar zum unnétigen,
modischen ,,Plastikwort“, ohne aber iiberzeugende Alternativen fiir den
abgeurteilten ,identity-talk“ zu liefern.”” Die Argumentationsfronten
sind verhirtet, und es darf vermutet werden, dass dieser Umstand
vielleicht auch etwas mit dem Problem zu tun hat, das hier zur Diskus-
sion steht, dem Verhiltnis von transnationalem Anspruch und nationaler
, Wirklichkeit‘ in der Neuerfindung Europas.

Nation Europa?

Die EU-Integration wurde und wird zweifelsohne im Zeichen des
Transnationalen betrieben, trotzdem ist uniibersehbar, dass das Nations-
konzept, wie es uns das 19. Jahrhundert tradierte, das historische Vor-
bild fiir die aktuelle Erfindung Europas liefert. Das ist nicht verwunder-
lich, weichen doch auch die Historiker der Transnationalitit nicht von
der Nation als letzter Bew#hrungsgrundlage ihrer Theorien ab.** Im
Gegenteil: Die Nation spielt auch fiir sie ,,eine bedeutsame, sogar eine

definierende Rolle*.*!

38 Rogers Brubaker, Frederick Cooper, Beyond ,,identity*, in: Theory and
Society 29 (2000), S. 1-47, hier S. 1.

39 Vgl. Lutz Niethammer (unter Mitarbeit von Axel DoBmann), Kollektive
Identitidt. Heimliche Quellen einer unheimlichen Konjunktur, Reinbeck bei
Hamburg 2000; vgl. Hans-Ulrich Wehlers Niethammer-Kritik in seiner
Rezension: Identitdt. Unheimliche Hochkonjunktur eines ,Plastikworts®,
in: Ders., Konflikte zu Beginn des 21. Jahrhunderts. Essays, Miinchen
2003, S. 147-155.

40 Zur Herausforderung des Transnationalismus fiir die Geschichtsschrei-
bung — hier fokussiert auf die Konstruktion des ,,schwarzen* Anderen —
vgl. Sabine Miiller, Blackness und Transnationalismus: One plus One?
Uberlegungen zu einer exemplarischen Herausforderung zeitgendssischer
Historiografie, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaf-
ten (OZG) 17, 4 (2006), S. 10-51.

41 Kiran Klaus Patel, Nach der Nationalfixiertheit. Perspektiven einer trans-
nationalen Geschichte, Berlin 2004, S. 5. Vgl. Gunilla Budde, Sebastian
Conrad, Oliver Janz (Hg.), Transnationale Geschichte. Themen, Tenden-

31

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

Die Vehemenz, mit der um einen europdischen Wertekanon gerun-
gen wird, ldsst vermuten, dass die Nation fiir Europa mehr als eine ,,de-
finierende Rolle* spielt; sie gibt in der Werkstatt EUropa das Modell fiir
die europdische Identititsfindung ab. Stimmt dieser Eindruck, so lassen
sich die skizzierten Uberlegungen zu den Gefahren des essenzial-
istischen Kultur-, Geddchtnis- und Identitdtskonzepts auch auf die Prob-
lematik der ,Identititsgemeinschaft’ Europa iibertragen. Viele Anzei-
chen sprechen dafiir, dass mit dem Versuch, Europa als einen durch
verbindliche Werte umgrenzten skalaren Raum zu konstruieren, in
verdnderter Art und Weise nationale Traditionen der Selbstvergewisse-
rung neu belebt werden. Der Ruf nach Europa-Geschichten, die von ver-
bindlichen Werten erzihlen, wird zusehends lauter. Und nicht selten
werden letztere in einer vornehmlich christlichen Tradition, in der Aufk-
larung und der so genannten Moderne gefunden. Was heute von globaler
Bedeutung ist (wie z.B. Unverletzbarkeit von Grund- und Menschen-
rechten), wird von Europa vereinnahmt, um zwischen sich und Nichteu-
ropa im Inneren wie im AuBeren neue Grenzen aufzuziehen. Was Eu-
ropas Minderheiten (Immigrant Communities) betrifft, 1duft das neue
nichteuropédische Andere im Inneren Gefahr, durch die Art, wie der
Wertediskurs zurzeit gefiihrt wird, zur Bedrohung erklédrt und der Logik
von Assimilation und Dissimilation unterworfen zu werden. Was sein
AuBeres betrifft, besteht fiir ein nach dem Modell der Nation gebautes
Europa, das seine Werte verabsolutiert, das Risiko, Au3ereuropa besten-
falls zu ignorieren, schlechtestenfalls aber, sich vor ihm abzuschotten.
Das Argument der angeblichen Unvereinbarkeit europdischer Werte mit
der iiberwiegend moslemischen Tiirkei ist das sichtbarste Beispiel hier-
fiir.

Die Historiker und Europa

Die Aufgabe, Europa zu erfinden, scheint fiir manche Historiker keine
zu sein, habe sie doch nur am Modell der Vergangenheit Maf} zu neh-
men: ,,Alle suchen nach Werten — dabei sind sie lingst da!“ Das Buch,
dem dieser Satz entnommen ist, bemiiht sich um ein ,,Gegenbild* zur
»grassierenden Beliebigkeit” ,,partikularer Interessen” und présentiert in
»zwanzig spannenden Entdeckungsreisen [...] quer durch Epochen und
Nationen, durch Mythologie und Philosophie, Literatur und Theologie,
Folklore und Popkultur” einen ,,Kanon europdischer Werte“. Es ,.ent-

zen und Theorien, Gottingen 2006. Vgl. auch das Internetforum: geschich-
te-transnational.clio-online.net.

32

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

fihrt“ den Leser ,in den Wertekosmos der europdischen Geistes-
geschichte, weil dort die ,,Seele unserer Kultur* zu finden sei.??

Was hier gezeigt werden soll, ist, dass manche Historiker wieder zu
dem werden, was ihre Vorldufer im 19. Jahrhundert schon gewesen
waren, mit dem Unterschied, Werkmeister der Nation im grofBlen
Mafstab zu sein. Die Geschichtswissenschaften hatten sich neben an-
deren modernen Disziplinen (Philologien, Nationalokonomie, Anthro-
pologie usw.) tief in politische Bauvorhaben — hier: des nation-building
— verstrickt. Darin fanden sie ihre zentrale Legitimation. Georg Dehio ist
ein Beispiel unter vielen:* Er stellte die Kunst als ,,autonome Macht* in
Frage, um sie mit den Schicksalen der Nation zu verkniipfen. Sein Ehr-
geiz war es, die deutschen Kunstdenkmaler, die von den ,,Zustidnden der
Volkseele® Zeugnis ablegten, vollstindig zu dokumentieren, um ,,das
Verhiltnis der Nation zur Kunst in seiner Ganzheit* historisch zu erfas-
sen.** Doch was damals vielleicht progressiv gewesen sein mag, wirkt
heute leicht anachronistisch: Die Vorzeichen haben sich geédndert. Die
Nationalstaaten sind stabil, die Wissenschaften hitten die Aufgabe, dem
Nationalstaat unter die Arme zu greifen, erfiillt, gidbe es nicht Heraus-
forderungen, die nicht immer als neue erkannt werden. Wieder treten
Historiker an, eine Gemeinschaft, nimlich die européische, zu erfinden.
Vom bewihrten Prinzip der Vergangenheits-Reprisentation wird dabei
aber nicht abgeriickt. Das Medium der Gemeinschaftsstiftung sind
wieder Denkmadler im weitesten Sinne (wie weiter unten ausgefiihrt), die
so genannten europdischen Gedichtnisorte.

Was die Schaffung eines neuen Selbstverstindnisses von Europa
betrifft, sind zwei Europabegriffe wohl etabliert: ein raum- und ein iden-
titdtsorientierter. Beide Termini geben vornehmlich den Blick von innen
wieder. Sie sind ,Wir‘-Begriffe. In diesem Sinne kann Europa geograf-
isch-kulturell (6stlich der polnischen Ostgrenze, nordostlich der Tiirkei,
nordlich des Maghreb) oder diskursiv (als Raum der Latinitit, als Ak-
tionsfeld der Aufkldrung und als Ort und Gedéchtnisraum der Shoa) de-
finiert werden.* Gemeinsam laufen sie auf ein Muster zu, das Jiirgen
Osterhammel als ,,Essenzmodell” Europas bezeichnet: Dessen Vertreter

42 Peter Prange, Frank Baasner und Johannes Thiele, Werte. Von Plato bis
Pop. Alles, was uns verbindet, Miinchen 2006 (Klappentext).

43 Vgl. Helmut Borsch-Supan, Georg Dehios ,Geschichte der deutschen
Kunst® als Dokument deutscher Geschichte, in: Georg Dehio (1850-1932).
100 Jahre Handbuch der Deutschen Kunstdenkmaéler, Berlin 2000, S. 35-48.

44 Georg Dehio, Deutsche Kunstgeschichte und deutsche Geschichte (Origin-
lal: 1908), in: Ders., Kunsthistorische Aufsitze, Miinchen—Berlin 1914,
S. 63-74; vgl. Handbuch der Deutschen Kunstdenkmiler: www.dehio.org.

45 Vgl. Jirgen Osterhammel, Europamodelle und imperiale Kontexte, in:
Journal of Modern History 2 (2004), S. 157-181.

33

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

machen sich auf die Suche nach verbindlichen europdischen Werten, Sit-
ten und Mentalititen, die das Spezifische Europas, seine ,,distinkten kul-
turellen Wesenszuge“,46 darstellten. Diese Auffassung tendiert zu di-
chotomen Konstruktionen. Eine solche Zugangsweise nimmt einen
Sonderweg Europas an, dessen einzigartige Hervorbringungen (Wissen-
schaft, Aufkldrung und Moderne) wert seien, von anderen Kulturen an-
geeignet zu werden. Sie exkludiert. Aus diesem essenzialistischen
Blickwinkel wird Europa als ,,Wiege der Zivilisation* verstanden und
als ,,Leitkultur” entworfen. Auffillig ist die Wiederkehr von Authentis-
ierungs- und Abwertungsdiskursen, die vom Nationalstaat bekannt sind.
Wurden im 19. und frithen 20. Jahrhundert das Konzept der Abstam-
mung —, Volkstum®, ,Ethnizitét‘, ,Rasse‘ — sowie Sprache und Kultur als
Argumente angefithrt, um abzugrenzen, was ,deutsch® bzw. nicht
,deutsch* sei,"’ so drohen im europiischen Integrationsprozess aufge-
wertete ,Werte* diese Abgrenzungsfunktion zu iibernehmen. Zuneh-
mend ist zu entdecken, dass der Wertediskurs gefiihrt wird, um zwischen
Europa und einem grundverschieden Anderen nicht nur eine Grenze zu
ziehen, sondern auch um eine Hierarchie zu etablieren. Im Zuge dieser
Selbstaufwertung wird das, was vermeintlich nicht voll dazu gehort, ab-
gewertet. Die Mechanismen der ,,self-authentication* des traditionellen
Nationalstaats scheinen sich auf europdischer Bithne zu wiederholen.
Manche Vertreter der Historikerzunft liefern nicht nur Stichworte, sie
verstricken sich auch in den so genannten ,methodologischen National-
ismus*.*® Und zwar mit Methode.

46 Ebenda, S. 166.

47 Vgl. Othmar Spann, Vom Wesen des Volkstums. Was ist deutsch? Vor-
trag, Eger 1920 (Bohmerland-Flugschrift fir Volk und Heimat 24). Die
4. Auflage erschien als Band 8 der Gesamtausgabe, Graz 1975, S. 3-46.

48 In der zurzeit europaweit heftig gefiihrten Debatte um transnationale Kon-
zepte in der Geschichtsschreibung trifft man mitunter auf den Begriff des
,methodologischen® Nationalismus. Dieser Begriff bezieht sich auf die
Tatsache, dass sich auch jiingere, selbstreflexive Konzepte der Sozial- und
Geisteswissenschaften nach wie vor Priamissen (Methoden) unterwerfen,
die untrennbar mit ihrem urspriinglichen Auftrag der Stabilisierung der
Nation verkniipft sind. Beispiel dafiir ist die ,Kulturtransferforschung®, die
sich mit Austauschbeziehungen zwischen zwei oder mehreren territorial
getrennten Kulturen befasst. Sie setzt sich zwar die Uberwindung nationa-
ler Grenzen zum Ziel, da sie aber Kultur mit (nationalem) Territorium
gleichsetzt, gerit sie zwangsldufig in eine epistemologische Falle. Eine
Zwischenbilanz zum methodologischen Nationalismus legt Ulrich Beck
vor in: Was ist Globalisierung. Irrtiimer des Globalismus — Antworten auf
Globalisierung, Frankfurt a.M. 1998, S. 115-121. Vgl. Miiller, Blackness
und Transnationalismus, S. 10-51; vgl. hier Daniel Chemilo, Social The-
ory’s Methodological Nationalism, in: European Journal of Social Theory
9, 1 (2006), S. 5-22. Andreas Wimmer, Nina Glick Schiller, Methodolo-

34

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

Europa und der methodische Nationalismus

Wenn die Logik des nationalen Prinzips wieder ihren langen Schatten
auf Europa wirft, so legen davon vor allem die GroBprojekte der histori-
schen Gedichtnisforschung nach dem Vorbild Pierre Noras Zeugnis
ab.”’ In diesen Programmen werden Orte rekonstruiert, die lange Zeit
national aufgeladen und im kollektiven Gedichtnis der jeweiligen Nati-
on tief verwurzelt und lebendig waren. Wiirden diese Denkmdler, Plitze,
Strafennamen als Medien und Instrumente vergangener nation-building
Prozesse analysiert, so wiren die Analysen von betrichtlichem Wert. Im
Hinblick auf die jiingste lieux-de-memoire Forschung muss in weiten
Bereichen aber nach wie vor im Konjunktiv gesprochen werden. Die
Gedichtnisthematik erfreut sich heutzutage einer hohen Medienprisenz,
vermeintlich selbstreflexiv wird aber mitunter alter Wein in neuen
Schlduchen verkauft. Orte, Artefakte, Monumente und Heroen, die
langst von neueren Bedeutungsschichten iiberlagert sind, werden wieder
auf ihre ,authentisch® nationale Zuschreibung zurecht geriickt und als
,europdische‘ Erinnerungsorte mit normativem Anspruch neu implemen-
tiert. Auch wenn innereuropdisch-zwischennationale Konflikte oder
,Katastrophen® wie Auschwitz nun als erinnerungswiirdig deklariert
werden, wird Europa dennoch als Sammlung nationaler Erinnerungen
,neu‘ erfunden. Was diese nicht einschlieen, soll auch Europa aus-
schlieBen. Europa wird in diesen Anstrengungen sonach exklusiv
konstruiert, wird es doch auf die addierten Urschichten nationaler Sym-
bole reduziert, wobei islamisch-arabische und meist auch jiidische Zei-
chen ebenso mutwillig verdeckt wie auch jiingere Gedéchtnisorte, die
sich der Globalisierung verdanken, ignoriert werden. ,,Geddchtnisorte
muss man in Europa nicht erfinden®, schreibt Sabine Offe kritisch, man
konne sie finden, jedoch an anderen Orten als den gesuchten: Das Ge-
ddchtnis Europas manifestiere sich nicht in Museen und monumentaler
Architektur, sondern in marginaleren Uberresten, in Akten und Archiven

gical nationalism and beyond: nation-state building, migration and the so-
cial sciences, in: Global Networks 2, 4 (2002), S. 301-334. Dies., Metho-
dological Nationalism, the Social Sciences, and the Study of Migration:
An Essay in Historical Epistemology, in: International Migration Review
37,3 (2003), S. 576-610.

49 Vgl. Pierre Nora (Hg.), Les lieux de mémoire. I: La République. II: La Na-
tion (3 Binde). III. Les France (3 Binde), Paris 1984-1992; Mario
Isnenghi (Hg.), I luoghi della memoria. Simboli e miti Dell’Italia Unita,
Roma—Paris 1996; Etienne Francgois, Hagen Schulze (Hg.), Deutsche
Erinnerungsorte, Miinchen 2001 (3 Binde); Selbstreflexiver: Pim den
Boer, Willem Frijhoff (Red.), Lieux de mémoire et identités nationales. La
France et les Pays-Bas, Amsterdam 1993.

35

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

der Einwanderungs- und Gesundheitsbehorden, der Justiz und in den
Abschieberdumen von Flughéifen.50 Die gingigen Entwiirfe zur Erfin-
dung eines europdischen Gedichtnisses belegen indes, dass die Wissen-
schaften zunehmend Gefahr laufen, willkiirliche Mythen des 19. Jahr-
hunderts neu aufleben zu lassen, und sich damit — aus welchen Griinden
auch immer — unreflektiert in einen ,,methodischen Nationalismus*®!
verstricken, anstatt ihn dauerhaft zu verabschieden.

Die Sinnstiftungsmodi, an denen die scientific community mitar-
beitet, sind nicht nur fiir EUropa konstitutiv, auch anderswo wirken
heute die Wissenschaften am Nationalismus tatkréftig mit: Die postko-
lonialen Theoretiker Edward Said und Anil Bhatti berichten zum
Beispiel von analogen Versuchen der Wissenschaft in Paléstina und In-
dien. In Indien griff der religiose Nationalismus die kolonialistische
Variante indischer Geschichte, die einen Gegensatz zwischen Hindus
und Muslims konstruiert hatte, ideologisch auf. So verbreitete sich eine
Ideologie der vermeintlich altindischen (hinduistischen) Glanzzeit und
der Zeit Jahrhunderte langer islamischer Knechtschaft, die der Hindu-
Nationalismus verwendete, um Ansitze einer iiberlappenden sozio-
religiosen Praxis aufzulosen, wihrend im Gegenzug Unterschiede in es-
senzialisierte kulturelle Dichotomien iiberhoht wurden. Eine ideolo-
gieverhaftete Archdologie untergrub die von Nehru gestiftete Tradition,
Indiens kulturelle Vielfalt als Palimpsest zu begreifen. Sie unterwarf
sich dem Auftrag, Indiens authentische Wurzeln auszugraben, um seine
Urschicht zu rekonstruieren, und wurde damit zusehends zur Hagiogra-
phie. Islamische Monumente, die angeblich auf dem Fundament von zer-
storten hinduistischen Tempeln errichtet wurden, entwickelten sich zu
wissenschaftlichen Streitobjekten und bald auch zur Zielscheibe realer
Angriffe und Zerstorung. ™

Auch am Schauplatz Israel ist es die offizielle Archiologie, die den
Konigsweg zu einer jiidisch-israelischen Identitit gefunden zu haben
vermeint. Sie legitimiere, wie Said schreibt, den ,,auergewohnlichen,
revisionistischen Versuch®, ,eine neue glatte Struktur jiidischer Ge-

50 Vgl. Sabine Offe, Opfererzidhlungen. Européische Gedichtnisorte, in die-
sem Band, S. 133-143.

51 Der hier eingefiihrte Begriff des ,methodischen‘ Nationalismus zeichnet
sich dadurch aus, dass die unreflektierte Weiterverwendung nationaler
Methodologie Methode besitzt. Aus diesem Grund soll in der Folge nicht
von einem blof} ,,methodologischen®, sondern von einem ,,methodischen*
(d.h. systematischen und mit Methode verfolgten) Nationalismus gespro-
chen werden.

52 Vgl. Anil Bhatti, Der koloniale Diskurs und Orte des Gedichtnisses, in:
Moritz Cséky, Monika Sommer (Hg.), Kulturerbe als soziokulturelle Pra-
xis, Wien 2005 (Gedichtnis — Erinnerung — Identitét 6), S. 115-128.

36

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

schichte* an die Stelle der komplexeren Schichten zu setzen, um im
Namen der nationalen Ideologie der Wiederinbesitznahme Paléstinas
Vorschub zu leisten.” Arabische Namen und Spuren anderer Zivilisa-
tionen wiirden verwischt. Sobald aber die Anzeichen anderer his-
torischer Einfliisse unleugbar seien (wie in der Jerusalemer Architektur,
»einem riesigen Palimpsest von Byzantinern, Kreuzrittern, Hasmoniten,
Israeliten und Muslimen“54), wiirde deren Sichtbarkeit als ein Indiz fiir
eine liberale Kulturpolitik gedeutet — so Said. Die hegemonialen Ziige
dieser Anspriiche blieben unhinterfragt. Der methodische Nationalismus,
der Kultur wieder national begreift, ist somit nicht nur fiir Europa
bezeichnend. Der Charakter der daraus erwachsenden Konflikte wird
aber hdufig durch den Mantel religioser Fundamentalismen verdeckt.

Fazit bleibt, dass auch am Anfang des 21. Jahrhunderts zumindest
Teile der Wissenschaft (hier: der Archdologie und Gedéchtnisforschung)
historisch nachweisbare kulturelle (diachrone) Schichtungen und (syn-
chrone) Gewebestrukturen fiir vernachlédssigbar erkldren, um dem na-
tionalen Prinzip zu seinem Vorrecht zu verhelfen. Die Suche nach kul-
turellen Wurzeln verspricht, dass die wahre Kultur gefunden wird. Dass
diese Authentisierungsvorginge mit dem Nationalismus methodisch
verschriankt sind, blieb schon Ernest Gellner (1925-1995) nicht ver-
borgen: Der Nationalismus war zuerst da; dieser sollte die Nation her-
vorbringen — und nicht umgekehrt.”> Wie zuvor beschrieben, beruht der
Nationalismus jedoch nicht nur auf dem Prinzip der Entzweiung, son-
dern auch auf dem Verhiltnis von Entzweiung und Vereinheitlichung
bzw. — gewagt formuliert — auf der Dialektik von Assimilation und Dis-
similation. Christian Geulen forderte zu Recht ein, in der Erfindung Eu-
ropas die Erkenntnisse iiber die Erfindung der Nation zu beriicksichti-
gen.*®

Alternative Konzepte
Die vorherigen Beispiele belegen, dass die nationalen Selbstvergewisse-

rungsprozesse in Teilbereichen der Wissenschaften wieder auf Auf-
merksamkeit stofen. Historiker, Soziologen und Anthropologen wider-

53 Edward W. Said, Freud und das Nichteuropdische, Ziirich 2003, S. 17-74,
hier S. 58f.

54 Ebenda, S. 60. Vgl. auch: Anna Minta, Israel bauen. Architektur, Stadte-
bau und Denkmalpolitik nach der Staatsgriindung 1948, Berlin 2004.

55 Vgl. Ernest Gellner, Nationalismus. Kultur und Macht, Berlin 1999. Ders.,
Nationalismus und Moderne, Berlin 1991.

56 Vgl. Geulen, Nationalismus als kulturwissenschaftliches Forschungsfeld,
S. 451-455.

37

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

setzen sich insbesondere den Versuchen, den Modernisierungsprozess
als ein europdisches (westliches) Spezifikum zu reklamieren, und —
damit verbunden — das nichteuropdische Andere als riickstindig de-
finieren.”” Der vielleicht wichtigste Entwurf in diesem Zusammenhang
ist Shmuel N. Eisenstadts Konzept der ,,multiple modernities, das den
Begriff der Moderne in den Plural riickt und damit die westliche Mo-
nopolstellung in Zweifel zieht.”™® Manche Wissenschaftler sehen sich da-
bei in einer Tradition der Kritik, die im Besonderen in Wien vor 1938
lebhaft gefiihrt wurde. Dass Ernst Mach, Sigmund Freud und Hans Kel-
sen wegweisende Theorien aufstellten, ist hinldnglich bekannt. In wel-
chem Ausmaf ihre Arbeiten jedoch durch den Wahrnehmungshorizont
asymmetrischer Machtverhéltnisse und durch den Blick auf eine Wis-
senschaft geprigt sind, die weitgehend dem Zauber des Nationalismus
erlag, wird unterschétzt. In einer Zeit, in der Wissenschaftler am Aufbau
,organischer Gemeinschaften mitwirkten, hatten sich Mach, Freud, Kel-
sen und andere nicht als Steigbiigelhalter nationaler Politik, sondern als
rasonierende Kritiker organizistisch-substanzialistischer und essenzial-
istischer Kultur-, Staats- und Identitidtsvorstellungen verstanden. Ernst
Mach (1838-1916) erklirte das Ich (als Substanz) fiir unrettbar und 6ft-
nete hiermit ein neues epistemologisches Feld. Hans Kelsen (1881-—
1973) zeigte einen Weg auf, den Staat nicht — wie Georg Jellinek (1851-
1911) — als Macht ausiibendes Seinsfaktum beruhend auf ,,Volk®, , Ter-
ritorium* und ,,Herrschaftsgewalt zu begreifen, sondern juristisch-
formal zu erkldren: Definierte man den Staat lediglich formal, als eine
kohidrente Ordnung juristischer Normen, so lie sich auch in einem von
»Interessensgegensitzen zerkliifteten Staat Einheit erzeugen, ohne dass
eine kulturelle Gruppe das Wertgefiige der anderen missachtete. Der
Wiener Jurist nahm Abstand davon, ,,Staat”, , Nation®, ,,Volk* mit einer
,organischen Hiille* (,,Staatspersonlichkeit™) zu umkleiden. Auch Sig-
mund Freud (1856-1939) erarbeitete in seinen sozialpsychologischen
Arbeiten eine Theorie, die sich den herrschenden Modellen ausgren-
zender Selbstvergewisserung widersetzte. Zu diesem Zweck refor-
mulierte er zentrale Konzepte des Sozialen, unter anderem den Begriff
der ,,Masse*. Er begriff sie nicht — wie in der Psychologie des 19. Jahr-
hunderts iiblich — substanzialistisch, sondern abstrakt als eine
Ansammlung vieler Ichs in libidindser Bindung.

57 Vgl. Hans van der Loo, Willem van Reijen, Modernisierung. Projekt und
Paradox. Miinchen 1992; Herzfeld, Anthropology, S. 80-84.

58 Vgl. Shmuel N. Eisenstadt, Multiple Modernities, New Brunswick—
London 2002; Ders., Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist 2000; Ders.,
Multiple Modernities. Der Streit um die Gegenwart, Berlin 2007 (Kultur-
wissenschaftliche Interventionen 8).

38

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

In seinem letzten Werk: Der Mann Moses und die monotheistische
Religion, erschienen 1939, in einer Zeit, als ,Abstammung‘, , Volkstum®,
,Ethnizitdt* und ,Rasse‘ zu einem — je nachdem: lebensbedrohlichen
oder verteidigungswiirdigen Wert aufstiegen, zeichnete Sigmund Freud
den biblischen Moses als eine ,Urvaterfigur® anderer als geglaubter
Herkunft. Dem Wiener Psychoanalytiker erschien der Wert authen-
tischer Her- und Abkiinfte tief triigerisch. Sie waren fiir ihn Erfindungen
eines getriibten, verdringenden Bewusstseins. Moses, der Angelpunkt
jiidischer Selbstauthentisierung, tritt in Freuds Narrativ daher als Agyp-
ter auf. Der Zweck dieser Therapie liegt auf der Hand: Freuds Antrieb
war, zu zeigen, dass die Juden keineswegs ,,grundverschieden®, ein ab-
solut Anderes seien, sondern dass die Vorstellung ihrer Verschiedenheit
auf dem nationalstaatlichen Mechanismus, sich ein Anderes zu schaffen,
beruhte. In diesem Sinne weigerte er sich auch vehement, zwischen Eu-
ropa und einem angeblich nichteuropiischen Judentum uniiberwindliche
Barrieren aufzurichten. Im Gegenteil: Angesichts des sich unheilvoll auf
Europa senkenden Schattens des Antisemitismus versuchte Freud, die
Juden, wie Said vermutet, ,,fiirsorglich unter dem schiitzenden Dach des

e 59
Européischen zu versammeln®.

Europa, quo vadas?

EUropa steht vor der Alternative, die Geschichte des Nationalismus auf
ibernationaler Ebene zu wiederholen, oder sich jenseits dieses Modells
transnational zu konstituieren. Allein das Ende des Nationalstaats zu
verkiinden, ist ungeniigend, denn trotz der ,,postnationalen Konstella-
tion* (Jiirgen Habermas)® sind nationale Narrative ungebrochen wirk-
sam. Europa, wohin konntest Du also gehen?

Will sich ein kiinftiges europdisches Gedéchtnis einem ,iibernationa-
len Nationalismus‘ widersetzen, so muss es sich seiner diachronen Viel-
schichtigkeit und synchronen Uberlappungen bewusst werden und diese
als ebenso konstitutiv betrachten. Daher gebietet es die historische Ver-
nunft, einen Weg einzuschlagen, dessen Spezifikum vielleicht darin be-
steht, der unzweifelhaft ,,geteilten Geschichte Europas“6' (im Doppel-

59 Said, Freud und das Nichteuropdische, S. 50.

60 Jirgen Habermas, Die postnationale Konstellation. Politische Essays,
Frankfurt a.M. 1998 (edition suhrkamp 2095).

61 Vgl. Sebastian Conrad, Shalini Randeria, Geteilte Geschichten — Europa in
einer postkolonialen Welt, in: Dies. (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus.
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften,
Frankfurt a.M.-New York 2002, S. 9-49; Vgl. Shalini Randeria, Geteilte
Geschichte und verwobene Moderne, in: Jorn Riisen, Hanna Leitgeb, Nor-

39

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

sinn von ,,shared” und ,,divided*, Shalini Randeria) mit den nichteuropa-
ischen Kulturen mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Die groBie poli-
tisch-kulturelle Bedeutung jener ,Erinnerungslandschaften®, die durch
nationale Meistererzdhlungen geprigt wurden, muss bzw. soll jedoch
keinesfalls ignoriert werden. Das nationale Narrativ ist vielmehr in
seiner historischen Situiertheit zu erfassen und als verdnderlicher
Zustand — als historische Episode — zu rekonstruieren und archivieren.
Sein normativer Anspruch muss aber delegitimiert werden, und zwar in
der Einsicht, dass er entzweiend wirkt.

In diesem Sinne wire das Bewusstsein dafiir zu schirfen, dass die
Bewertung dessen, was Europa trennte und verband, in der Geschichte
Kontingenzen unterworfen war. Liele man die Vorstellung von Verwur-
zelung, kultureller Substanz und authentischer Urspriinge zuriick, so
konnte die in Europa verfeinerte, aber vergessene Kunst reziproker kul-
tureller Ausverhandlungsprozesse, wie sie fiir Grenzzonen zum ara-
bischen Raum und zum osmanischen Reich lange Zeit konstitutiv war,
schrittweise wiederentdeckt werden. Dass auch der Islam seit jeher ein
wesentlicher Teil Europas war und wieder ist, wird gerne iibersehen,
obwohl sich doch die osmanische Geschichte Jahrhunderte lang in Eu-
ropa ereignete, mit Auswirkungen auf Lebensstil, Kultur und Alltag.62
SchlieBlich ist der Islam seit 1879 bzw. 1912 (,,Islamgesetz) eine ge-
setzlich anerkannte Religion im habsburgischen Osterreich, also in
einem Land, das sich in der Mitte Europas befindet. Den Gegensatz
,Abendland‘/,Morgenland‘ als Anachronismus zu entziffern, reicht nicht
mehr aus. Zu diskutieren wird sein, inwieweit sich die neue Salonfahig-
keit dltester Stereotype wie Antisemitismus, christlicher Antijudaismus
und Orientalismus einer unbewiltigten Vergangenheit verdankt, aber
auch, wieweit ein Sich-VerschlieBen vor den Herausforderungen einer
zunehmend miteinander vernetzten Welt diese Tendenzen verstirkt.

Geteilte Erfahrung oder Wertekonsens?

Sollte sich Europa sonach nicht von der (Ziel-)Vorstellung eines Werte-
konsenses verabschieden, dafiir aber dariiber nachdenken, was Europa
wirklich zusammenhélt bzw. zusammenhalten konnte? In der Tat ldsst

bert Jegelka (Hg.), Zukunftsentwiirfe. Ideen fiir eine Kultur der Verénde-
rung, Frankfurt a.M.—New York 2000, S. 87-96.

62 Vgl. Michael Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt 1050-1250, Stutt-
gart 2002 (Handbuch der Geschichte Europas 3); ders., Christen, Juden,
Muselmanen. Die Erben der Antike und der Aufstieg des Abendlandes,
300-1400 n. Chr., Miinchen 2006 (Siedler Geschichte Europas 2); ders.,
Die Geburt Europas aus dem Geist der Achsenzeit, in diesem Band, S. 45-60.

40

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

sich Europa aufgrund seiner manifesten inneren Differenzen und Vielfalt
kaum als Einheit begreifen, umfasst es doch eine Vielzahl verschie-
dener, sich tiberlappender sozialer, kultureller, regionaler und nationaler
Traditionen, Gedichtnisse und Identititen. Sogar seine Grenzen ver-
liefen und verlaufen flieBend, keiner vermag sie ausreichend zu de-
finieren. Die Gewaltgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts, die nicht
zuletzt in Europa durch Konzepte von nationaler, ethnischer und kul-
tureller ,Reinheit* geprigt war, zeugt von scharfen Grenzziehungen, die
mit Auf- und Abwertungen verkniipft waren. Daher wire es wohl
verniinftig, Europa nicht auf exklusiven Werten, sondern auf dem
geteilten Erfahrungs- und Erinnerungspotenzial zu bauen. Zu diesem
Zweck wiren zum einen die ,,Abstiegserfahrungen* (Jacques Derrida,
Jiirgen Habermas)63 des Kolonialismus, der Shoa, und der verschiedenen
Totalitarismen bewusst zu machen. Zum anderen wire aber auch auf
Aby Warburgs Konzept der ,,Erinnerungsgemeinschaft zu verweisen,
mit dem er eine Orient und Okzident umspannende Kultur bezeichnete,
reprasentiert durch das gleiche Symbol in ginzlich verschiedenen Kul-
turen, das aber verwandelt und angereichert ist um jeweils spezifische
Erfahrungen.64

Angesichts der gewaltsamen Dynamik, die in Europa durch die Ver-
suche, Kulturen, Differenzen und letztlich Menschen zu bewerten, aus-
gelost wurde, ist zu fragen, ob es sich seiner ,Einheit’ nicht vielmehr
durch den Versuch einer gemeinsamen Deutung seiner Erfahrungen im
Umgang mit widerspriichlicher Vielfalt versichern sollte. Zielvorgabe
kann daher kein normatives Modell des sozialen Miteinander sein, das
die Vielfalt der Werte in eine kohdrente Ordnung zwingt und mit dem
Ziel der ,,Gemeinschaftlichkeit” soziale Bindung durch ,,inhaltlich de-
finierte, kollektiv geteilte und lokal fixierte Normen* zu erreichen ver-
sucht — eine Einheit, ,,die sich (anscheinend) sichtbar entdufert als
sozialkulturelle Homogenitit.“* Sind fiir Zusammenhalt (soziale) Nor-

63 Jacques Derrida, Jiirgen Habermas, Nach dem Krieg: Die Wiedergeburt
Europas, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Samstag, 31.5.2003, S. 33f.

64 Vgl. das unverdffentlichte Vorlesungsmanuskript Aby Warburgs Die
Wanderungen der antiken Gotterwelt vor ihrem Eintritt in die italienische
Hochrenaissance (Gottinger Vorlesung vom 29.11.1913, S. 2), das Roland
Kany aufgreift, in: Mnemosyne als Programm. Geschichte, Erinnerung
und die Andacht zum Unbedeutenden im Werk von Usener, Warburg und
Benjamin, Tiibingen 1987, S. 129-185, hier S. 176; vgl. auch Michael
Diers, Mnemnosyne oder das Gedichtnis der Bilder. Uber Aby Warburg,
in: Otto Gerhard Oexle (Hg.), Memoria als Kultur, Gottingen 1995 (Ver-
offentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte 121), S. 79-94.

65 Uwe Sander, Die Bindung der Unverbindlichkeit. Mediatisierte Kommu-
nikation in modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1998 (edition suhr-
kamp 2042).

41

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHANNES FEICHTINGER

mensysteme, die von allen Mitgliedern einer Gruppe anerkannt werden,
tiberhaupt unverzichtbar? Uwe Sander verweist auf namhafte Sozialwis-
senschaftler, die diese Vorstellung — Bindung als ,,soziales Band* — wis-
senschaftlich unterstiitzt haben: Talcott Parsons (1902—1979) spricht von
,normativer Kohirenz*; Emile Durkheim (1858-1917) analysierte ein
Abweichen als ,,Anomie*; Alfred Schiitz (1899-1959) erhob die ,,sedi-
mendierten, unhinterfragten Normalititskonstruktionen zum Fundament
der Lebenswelt” und zur Stiitze der ,,Sinnsi(:herheit“.66 Die europiische
Geschichte lehrt jedoch, dass jeder Versuch, eine kollektive Identitit auf
der Basis kohirenter Wertsysteme — gruppiert um Konzepte wie Nation,
Ethnizitdt und Kultur — zu schaffen, mit dem Akt der Abgrenzung Pro-
zesse der Ausgrenzung in Bewegung setzt. Wirkt der Versuch, fiir die
europdische ,,Vielfalt der Kulturen, Religionen und Sprachen“67 einen
Wertekonsens anzustreben, nicht eher destruktiv als integrativ?

Einen Ausweg zeigt vielleicht ein ,,posttraditionaler* Identitéts-
begriff (Jiirgen Habermas)® auf. Modellhaft konnte hierfiir das sein, was
Uwe Sander als die ,,Bindung der Unverbindlichkeit™ bezeichnet, und
das, was fiir Anil Bhatti ,,Plurikulturalitidt® darstellt: In beiden Entwiirfen
werden konstruktive Techniken in der Vergangenheit und fiir die
Gegenwart beschrieben, mit Hilfe derer in kulturell vielféltigen Milieus
Differenzen ausagiert werden, ohne dass sich die Handelnden einem
Wertesystem unterwerfen miissen. Um miteinander auszukommen, sei
es notwendig, eine ,,operative Kunst des Aneignens® in spezifischen
Handlungszusammenhingen zu entwickeln, schreibt Bhatti, anstatt nach
einem gemeinsamen Verstehen der Welt zu suchen. Handlungszusam-
menhidnge wéren wichtiger als VerstehensZusammenhéinge.69 Auch
M. Rainer Lepsius plédiert fiir ein dhnliches Konzept, dem zufolge sich
Identitdt nicht mehr auf ein ,,schicksalstrichtiges und tibermichtiges
Kollektiv*“ (Nation) beziehen darf, sondern allein auf durch Institutionen
strukturierte Funktionszusammenhinge. Identitit in Europa bedarf so-
nach keiner verbindlichen Werte, sondern einer ,,europdischen Hand-

66 Vgl. ebenda, S. 10.

67 Artikel II-82: Vielfalt der Kulturen, Religionen und Sprachen (Teil II,
Titel III), in: Vertrag tiber eine Verfassung fiir Europa.

68 Jirgen Habermas, Geschichtsbewusstsein und posttraditionale Identitit.
Die Westorientierung der Bundesrepublik, in: Ders., Zeitdiagnosen. Zwolf
Essays. 1980-2001, Frankfurt a.M. 2003 (edition suhrkamp 2439),
S. 105-123.

69 Anil Bhatti, Kulturelle Vielfalt und Homogenisierung, S. 58. Ders., As-
pekte gesellschaftlicher Diversitidt und Homogenisierung im postkolonia-
len Kontext, in: Wolfgang Miiller-Funk, Birgit Wagner, Eigene und ande-
re Fremde, Postkoloniale Konflikte im europdischen Kontext, Wien 2005
(Kultur. Wissenschaften 8.4), S. 31-47, hier S. 41.

42

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EUROPA, QUO VADIS?

lungsorientierung®, die durch die Partizipation an europiisch verfassten
Institutionen entsteht.”

Fiir die europdische Wissenschaft — und hier insbesondere die Histo-
riografie — bedeutet dies nicht zuletzt, dass sie den Blick zu schérfen hat
fir Machtstrukturen in der Ausbildung jener offentlichen Diskurse, in
denen zu wissen vorgegeben wird, was europdisch ist. Vorrangig wiren
reflektierte Geddchtnisprojekte zu installieren, die sich nicht um die
Ausgrabung von Wurzeln bemiihen, sondern das kulturelle Wurzelge-
flecht Europas freizulegen beginnen, um seiner Palimpsest-Struktur An-
erkennung zu verschaffen.”' Davon sprach schon Victor Hugo in seinen
Betrachtungen zur Geschichte (1827), war fiir ihn doch ,,die grofle euro-
pédische Zivilisation®, ,.die griechisch-romische“(!), einem ,,grofen
Palimpsest* vergleichbar, unter dem, wenn man die erste Schicht besei-
tigte, die Etrusker, die Iberer und die Kelten zu finden seien. Die ergie-
bigsten und lehrreichsten Ausgrabungsstitten liegen vielleicht weniger
in den traditionellen Nationalstaaten innerhalb der EU, sondern an
Orten, die sich von jeher als Schnittstellen verstanden, wo Orient und
Okzident, Christentum, Islam und Judentum aufeinander trafen, in den
Zonen kultureller Spaltung und Ubersetzung. Hier liefert uns die
Geschichte zahlreiche Beispiele fiir Erfolg versprechende Strategien im
Umgang mit dem Assimilations- und Dissimiliationsproblem, das auch
auf europdischer Ebene zu einer der groften Herausforderungen heran-
wichst. Die Kultur-, Sozial- und Geisteswissenschaften sollten sie an-
nehmen.

70 M. Rainer Lepsius, Identititsstiftung durch eine européische Verfassung,
in: Robert Hettlage, Hans-Peter Miiller (Hg.), Die europdische Gesell-
schaft, Konstanz 2006, S. 109—-127, hier S. 125f.

71 Vgl. Anil Bhatti, Cultural Homogenisation, Places of Memory, and the
Loss of Secular Urban Space, in: Helmuth Berking [u.a.] (Hg.), Negotiat-
ing Urban Conflicts. Interaction, Space and Control, Bielefeld 2006,
S. 67-81; vgl. Harald Weinrich, Europdische Palimpseste, in: Romanisti-
sche Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 30, 1-2 (2006), S. 1-10.

43

https://dol.org/10:14361/9783839407851-001 - am 12.02.2026, 15:48:18. - (@



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/9783839407851-001 - am 13.02.2026, 15:48:18. -



https://doi.org/10.14361/9783839407851-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

