
2. Theoretische Grundlagen

In diesem Kapitel werden die zentralen Grundbegriffe der Studie ausgearbeitet. In ei-

nem ersten Schritt wird der Begriff ›geistige Behinderung‹ in den Blick genommen (Ka-

pitel 2.1). Im Anschluss daran folgt eine ausführliche Auseinandersetzung mit dem Be-

griff des ›Alter(n)s‹ (Kapitel 2.2). In beiden Auseinandersetzungen werden es, wie schon

in Kapitel 1 angeführt, vor allem sozialwissenschaftliche Verstehenszugänge sein, an die

angeschlossen wird.

2.1 Begriffsbestimmung: ›Geistige Behinderung‹

Der Begriff ›geistige Behinderung‹ fand gegen Ende der 1950er Jahre Einzug in die be-

zugswissenschaftlicheDebatte und gingmit der Aufgabe von bis dato geläufigenBegrif-

fen wie »Schwachsinn, Blödsinn, Idiotie oder Oligophrenie« (Theunissen 2011, S. 11) ein-

her. Handlungsleitend für die terminologische Neuausrichtung war vor allem die von

vielen Seiten als verletzend und diskriminierend empfundene Wirkmächtigkeit der al-

ten Begrifflichkeiten. Im Laufe der Zeit geriet jedoch auch die Bezeichnung ›geistige Be-

hinderung‹ zunehmend indenFokuskritischerAuseinandersetzungen.Sobezeichneten

Greving und Gröschke diesen bereits im Jahr 2000 als den »problematischste[n] Grund-

begriff der an Problembegriffen nicht eben armen, kategorial verfahrenden Heil- und

Sonderpädagogik« (Greving und Gröschke 2000, S. 7; vgl. Gröschke 2000, 9ff; Jantzen

2000, 166f). Zwischenzeitlich ist der Begriff – nicht zuletzt aufgrund des Engagements

von politischen SelbstvertreterInnenbewegungen – zumindest in einigen Zusammen-

hängen selbst abgelöst und durch die Bezeichnung »Menschen mit Lernschwierigkei-

ten« ersetzt worden (vgl. Dederich 2012, S. 55; Hoffmann 2007, S. 105; Ströbl 2006, 42ff).

Dies betrifft vor allemVeröffentlichungen durch oben genannte Bewegungen, aber auch

in Forschungsarbeiten aus dem Kontext der sog. partizipativen Forschung findet sich

der Begriff verstärkt (vgl. Buchner et al. 2016b). Verwiesen sei in diesem Zusammen-

hang auch auf eine Stellungnahme, die unter der Überschrift »Kampf gegen den Begriff

›geistig behindert‹« auf der Homepage des Netzwerks People First Deutschland e.V. zu

finden ist: »Bei denWorten ›geistig behindert‹ denken vieleMenschen:Wir sind dumm.

Wir können nichts lernen. Das stimmt nicht!Wir lernen anders. Wir lernen manchmal

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Leben und Altern mit ›geistiger Behinderung‹

langsamer oder brauchen besondere Unterstützung. Deshalb wollen wir Menschen mit

Lernschwierigkeiten genannt werden.Wir fordern: DieWörter ›geistig behindert‹ sol-

len nicht mehr benutzt werden!« (Mensch zuerst – Netzwerk People First Deutschland

e.V. o.J.; Hervorhebung im Org.).

Trotz der zunehmenden Verbreitung der Bezeichnung »Menschen mit Lernschwie-

rigkeiten« ist es in bezugswissenschaftlichen und sozialpolitischen Aushandlungen

noch immer die Bezeichnung ›geistige Behinderung‹, die dominiert (vgl. Weber 2019,

S. 22). Allerdings finden sich gerade inwissenschaftlichen Arbeiten vermehrt alternative

Schreibweisen, die das Ziel verfolgen, zumindest eine kritische Distanz zum Begriff

zum Ausdruck zu bringen. Beispielhaft hierfür kann auch die in diesem Buch verwen-

dete Schreibweise »Menschen mit sog. ›geistiger Behinderung‹« gesehen werden. Es

handelt sich um den Versuch eines Mittelwegs bzw. Kompromisses: Einerseits soll ›die

Sprache des Diskurses‹ gesprochen werden, andererseits soll aber auch die Kritik am

Begriff sowie an dessenWirkmächtigkeit aufgenommen werden.

2.1.1 Zum Wandel der Vorstellungen von ›geistiger Behinderung‹

Die oben skizzierten Entwicklungen auf terminologischer Ebene sind unweigerlich

verknüpft mit Entwicklungen auf gesamtgesellschaftlicher Ebene. In diesem Sinne ist

der Wandel der Begriffe doch letztlich auch Ausdruck eines sich wandelnden Blicks auf

das adressierte Phänomen. So haben sich seit den 1970er Jahren unter Schlagwörtern

wie ›Enthospitalisierung‹, ›Deinstitutionalisierung‹, ›Normalisierung‹, ›Selbstbestim-

mung‹, ›Empowerment‹, ›Integration‹ und ›Inklusion‹ teils deutliche Veränderungen in

Betreuungsstrukturen der sog. Behindertenhilfe und damit der Lebensrealität der dort

lebenden bzw. betreuten Menschen ergeben. Diese Entwicklungen, die nicht zuletzt

auch durch Eltern- und Betroffenenbewegungen initiiert und vorangetrieben wurden,

werden in der bezugswissenschaftlichen Fachliteratur häufig unter der Bezeichnung

»Paradigmenwechsel« (Schönwiese 2016, S. 44) adressiert (vgl. Rathgeb 2020, S. 19;

Rohrmann 2019, 3ff; Hillenbrand 2016, S. 52; Bösl 2009, S. 339; Cloerkes und Kastl 2007b,

S. 10). Der Begriff rekurriert auf eine ideologische Neuausrichtung der sog. Behinder-

tenhilfe, die unter anderem mit einer Abkehr von tradierten Betreuungsstrukturen

und -praktiken vonMenschenmit ›geistiger Behinderung‹ in Verbindung gebracht wird

(vgl. Mürner und Sierck 2012, S. 94). Unter anderem geht es um den Rückbau sowie die

Reformierung jener Strukturen und Handlungspraxen, die im Zuge des 19. Jahrhun-

derts mit dem Anspruch auf »Fortschritt, Humanität und Förderung« (Dörner 2006,

S. 27) etabliert wurden (vgl. Rathgeb 2020, S. 20; Hoffmann 2007, 101ff; Vanja 2007,

S. 79) und die das Leben vieler Menschen mit ›geistiger Behinderung‹ – wie in Kapitel

1.1.2 bereits dargelegt – vielfach auch noch bis zum heutigen Tag prägen (vgl. BMAS

2021, 340; 396; Trescher 2018a, 77ff; 2017f, S. 24; 2015, S. 330; Miles-Paul 2006, S. 37). Zu

den oben genannten Veränderungen gehören etwa die Einführung und der verstärkte

Ausbau von alternativenWohn- und Beschäftigungskonzepten – beispielsweise Formen

des ambulant betreuten Wohnens (vgl. BMAS 2021, S. 339), der Arbeitsassistenz oder

der unterstützten Beschäftigung (vgl. BMAS 2021, S. 155; Doose 2009). Weiterhin wird

der im Jahr 2008 erfolgten Einführung des sog. persönlichen Budgets große Bedeutung

beigemessen (vgl. BMAS 2021, 375f; 2020; Schäfers et al. 2009). Gemeinsam ist diesen

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 29

Entwicklungen, dass sie nicht zuletzt darauf ausgerichtet sind, vormals ›totale Lebens-

zusammenhänge‹1 aufzubrechen, Spielräume persönlicher Handlungsökonomie für

Menschenmit ›geistiger Behinderung‹ zu erweitern und Formen gesellschaftlicher Teil-

habe zu ermöglichen. Dies markiert einen deutlichen Wandel dahingehend, was unter

›geistiger Behinderung‹ verstanden wird. Nicht länger scheint es erforderlich, Men-

schenmit ›geistiger Behinderung‹ zu ihremvermeintlich eigenenWohle unter ärztlicher

Aufsicht in großen Komplexeinrichtungen unterzubringen, die alle Lebensbereiche –

Schule, Freizeit, Wohnen, Arbeit – abdecken und kaum Berührungspunkte mit der Le-

benswelt jenseits der Einrichtungsgrenze zulassen. Stattdessen wurde und wird immer

mehr gesehen, dass es ebenjene Betreuungsstrukturen sind, die entscheidende Grund-

bedürfnisse der dort untergebrachten Menschen übergehen (etwa das Bedürfnis nach

gesellschaftlicher Teilhabe, einer selbstbestimmten Lebensführung und nach sozialem

Anschluss – auch über die Einrichtungsgrenzen hinaus) und damit unweigerlich selbst

mit dazu beitragen, Verhaltensweisen zu (re-)produzieren, die ursprünglich als Aus-

druck der diagnostizierten Behinderung gewertet wurden (vgl. Trescher 2017a; 2017f;

2015; Rohrmann 2006, 187f; Jantzen 1999; 1998; Theunissen 1998a, 7ff). Seit den 1970er

Jahren hat sich eine alle Lebensbereiche des adressierten Personenkreises betreffende

Perspektivverschiebung vollzogen, die den Blick von ›geistiger Behinderung‹ als rein

medizinisch-naturwissenschaftliches Phänomen insofern erweitert hat, als nun zumin-

dest auch soziale Faktoren mit in die Betrachtung einbezogen werden. Die Perspektive

eines scheinbar manifesten ›Behindert-seins‹ wird zunehmend aufgebrochen und um

eine Perspektive des ›Behindert-werdens‹ ergänzt. Ausdruck dessen ist etwa die im Jahr

2001 verabschiedete International Classification of Functioning, Disability and Health

(ICF), in der von einem bio-psycho-sozialen Modell von Behinderung die Rede ist und

mit der der Anspruch verfolgt wird, »body, person and social context equal significance

in the experience of disablement« (Maart et al. 2007, 358) einzuräumen. Die ICF, die

gegenwärtig auch als sozialpolitisches Instrument zur Betrachtung von ›Behinderung‹

genutzt wird (vgl. BMAS 2021, S. 16), vereint dabei Nuancen eines medizinischen bzw.

»individuellenModells vonBehinderung« (Waldschmidt 2005, 16),welches Behinderung

als krankheitsähnlichenZustand fasst,die ihrenUrsprung im je konkretenEinzelsubjekt

findet und der medizinisch-naturwissenschaftlichen Intervention bedarf (vgl. Rathgeb

2020, S. 21; Dederich 2016, S. 119; 2012, S. 31; Davis 2010, 3ff), mit einem sozialen Modell

von Behinderung, das vor allem aus dem englischen Sprachraum stammt und dessen

Kerngedanke AnneWaldschmidt folgendermaßen fasst: »Behinderung ist kein Ergebnis

medizinischer Pathologie, sondern das Produkt sozialer Organisation. Sie entsteht

durch systematische Ausgrenzungsmuster, die dem sozialen Gefüge inhärent sind.

Menschen werden nicht auf Grund gesundheitlicher Beeinträchtigungen behindert,

sondern durch das soziale System, das Barrieren gegen ihre Partizipation errichtet«

(Waldschmidt 2005, 18; vgl. Oliver und Barnes 2012; Barnes et al. 2002; Oliver 1990).

Trotz der wohl unbestreitbaren Weiterentwicklung, die es darstellt, Behinderung

nicht mehr nur als eine Form des Behindert-seins zu reflektieren, sondern als etwas,

was eben auch durch soziale Faktoren mit erzeugt bzw. mit hervorgebracht wird, sind

1 Rekurriert wird hier auf ein Verständnis von Totalität im Anschluss an Erving Goffman (1973). Ver-

wiesen sei in diesem Zusammenhang auch auf die ausführlichen Darlegungen in Kapitel 6.1.

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Leben und Altern mit ›geistiger Behinderung‹

die skizzierten Verstehenszugänge zu Behinderung in bezugswissenschaftlichen Aus-

einandersetzungen jedoch keinesfalls unumstritten. So wird beispielsweise immer

wieder kritisch angemerkt, dass beide Modelle – und damit auch das ICF – an essen-

tialistischen Vorstellungen bzw. einem »essentialistischen Kern« (Waldschmidt 2005,

S. 23) von Behinderung festhalten und soziale Faktoren des Behindert-werdens lediglich

im Sinne ›sekundärer Einflüsse‹ reflektieren, die mehr oder minder ›zusätzlich‹ bzw.

»on top« (Waldschmidt 2005, S. 23; Hervorhebung im Org.) zum scheinbar naturgege-

benen Behindert-sein hinzutreten können (vgl. Trescher 2018a, S. 36; Dederich 2012,

140f; Waldschmidt 2005, S. 23). Ähnlich merkt Trescher an, dass sowohl im individu-

ellen als auch im sozialen Modell von Behinderung »der Status ›behindert‹ scheinbar

zwangsläufig am Subjekt manifest wird« (Trescher 2018a, S. 36), sodass auch weiterhin

»konsequent zwischen Menschen mit Behinderung und Menschen ohne Behinderung

kategorial unterschieden wird« (Trescher 2018a, S. 36). Kritik bezieht sich also vor allem

darauf, dass der ›Angriff‹ auf die Dimension des Behindert-seins in den oben adressier-

tenModellennichtweit genuggeht,wenn sieweiterhin als eigene, scheinbar unberührte

Sphäre neben der ›sozialen Dimension des Behindert-werdens‹ gedacht wird. Dissens

besteht also vor allem hinsichtlich der Frage, wie weit – oder auch: wie radikal – es zu

denken ist, wenn festgestellt wird, dass Behinderung – wie oben angemerkt – eben

auch durch soziale Faktoren mit erzeugt bzw.mit hervorgebracht wird. Es handelt sich

um eine Frage, die auch in benachbarten Disziplinen Gegenstand kritischer Auseinan-

dersetzungen ist. Silke van Dyk schreibt mit Blick auf das für die vorliegende Studie

ebenfalls relevante Feld der Altersforschung und die dortige Auseinandersetzung mit

dem ›Alter(n)‹ beispielsweise: »Die Feststellung, dass Alter(n) nicht auf einen biologi-

schen Prozess reduziert werden kann, der in einem sozialen Vakuum vonstattengeht,

lässt ebenso wie die verbreitete Diktion, dass Alter(n) auch ein sozialer Sachverhalt ist,

zentrale Fragen zum Verhältnis von biologischem, sozialem und chronologischem Alter

offen.Gilt die Annahmeder sozialenKonstruktion auch für die chronologischeOrdnung

des Lebens und Alterns […]? Wird das biologische Alter als gegeben vorausgesetzt und

nurmit Blick auf seine historisch variable institutionelle Rahmung und soziale Deutung

analysiert? Oder wird die biologische Materialität als Teil der sozialen Hervorbringung

betrachtet […]?Wie weit reicht also das auch, wenn die Rede davon ist, dass Alter(n) auch

eine soziale Hervorbringung ist?« (van Dyk 2020, 19f; Hervorhebung im Org.). Ähnliche

Aushandlungen finden sich auch im Kontext der sog. ›Gender Studies‹ und der Frage

nach dem Verhältnis von sex und gender (vgl. Benhabib et al. 1993; Engel 2002, S. 112).

In Bezug auf die Kategorie ›(geistige) Behinderung‹ werden derartige Überlegungen

vor allem von VertreterInnen der sog. ›Disability Studies‹ radikaler betrieben – oder von

ForscherInnen, die sich den dort geläufigenTheorieperspektiven verbunden fühlen. Bei

den ›Disability Studies‹ handelt es sich um eine Bewegung, die sich in Deutschland –

in Anlehnung an Entwicklungen aus den USA und England – vor allem seit den 2000er

Jahren zunehmend etabliert hat (vgl. Rathgeb 2020, 20ff; Hirschberg und Köbsell 2016,

556ff; Hermes und Rohrmann 2006, 7ff). Verwiesen sei hier etwa auf die Gründung der

»Arbeitsgemeinschaft Disability Studies (AGDS)« im Jahr 2002 (vgl. AGDS o.J.). Erklärte

Zielsetzung der Bewegung ist es, »dem traditionell individualisierenden, defekt-, defi-

zit- oder schädigungsbezogenen Verständnis von Behinderung ein weit über das ambi-

valente Integrationsgebot hinausgehendes theoretisches Modell entgegenzusetzen, das

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 31

mit demAnspruch verknüpft ist, den gesellschaftlichenundpolitischenUmgangmit der

Differenz zu verändern. Anders als in der Medizin oder der Pädagogik steht hier nicht

die verbesserteTherapie vonBehinderungoder dieOptimierungder pädagogischenFör-

derung behinderterMenschen imVordergrund, die beide traditionell das Zielmöglichst

weitgehender ›Heilung‹, ›Rehabilitation‹ oder ›Kompensation‹ verfolgen.Veränderungs-

würdig und veränderungsfähig erscheinen in der Perspektive derDisability Studies viel-

mehr gesellschaftlich-kulturelle Verhältnisse, die offen oder latent behinderungsfeindli-

che, abwertende oder unterdrückende Lebensumstände und Handlungsweisen hervor-

bringen. Die Wissenschaften werden dabei keineswegs pauschal kritisiert, sondern als

Institutionen der Verwaltung und Hervorbringung von Wissen, die wirkungsmächtig

gesellschaftliche Praxen gestalten, untersucht und zur Verantwortung gezogen« (Dede-

rich 2012, S. 31; vgl. Hermes 2006, 23ff).

In den Arbeiten der Disability Studies ist es vor allem die oben thematisierte anhal-

tende Essentialisierung von ›Behinderung‹, die in den Blick genommen und kritisch er-

fasst wird. Eingenommen wird dabei eine Perspektive, die die ›sozio-kulturell-histori-

sche Konstruiertheit‹ und damit notwendigerweise auch die Kontingenz dessen, was in

einem je konkreten kulturellen Zusammenhang unter ›Behinderung‹ bzw. ›behindert‹

gefasst wird, in den Blick nimmt. ImMittelpunkt stehen kulturkritische Analysen, wel-

cheauf allen erdenklichenEbenendie »sozialenHerstellungsprozesse vonBehinderung«

(Bruner 2000, o.S.) offenzulegen suchen, wobei zum Beispiel Fragen nach der Subjekt-

konstitution, der Hervorbringung und Aufrechterhaltung von gesellschaftlichen Diffe-

renzvorstellungen,Marginalisierungsprozessenund –wie imobigenZitat vonDederich

deutlich wird – institutionalisierten Handlungspraktiken aufgeworfen werden, welche

sich entlang ebendieserDifferenzvorstellungen vollziehen. ImWesentlichen geht es also

umdie Dekonstruktion2 der Kategorie ›Behinderung‹, die danach strebt, »innerhalb der

symbolischen Ordnung und damit an den realenMachtverhältnissen in der Gesellschaft

Veränderungen zu erzeugen,welche fürMenschenmit BehinderungenneueAusdrucks-

und Lebensmöglichkeiten eröffnen« (Rösner 2014, S. 141).

In der vorliegenden Studie sind es vor allem derartige Überlegungen und Zugänge,

an die angeschlossen wird. Angelehnt wird sich dabei an ein Verständnis von ›geistiger

Behinderung‹, welches diese als diskursive Praxis fasst (vgl. Trescher 2017a, 27ff).

2.1.2 ›Geistige Behinderung‹ als diskursive Praxis

Anhand der bisherigen Ausführungen sollte deutlich geworden sein, dass das, was un-

ter ›geistiger Behinderung‹ gefasst wird, nichtmanifest zu greifen ist. Es ist vielmehr in

hohemMaße davon abhängig, inwelchem sozio-kulturell-historischen Zusammenhang

diese Frage überhaupt gestellt wird. Insofern bildet der Begriff, »wie seine Vorläuferbe-

griffe auch, keine deutungsunabhängige Tatsache ab, sondern ist das Produkt eines his-

torischen, sozialen und epistemischenModellierungsprozesses« (Dederich 2016, S. 118).

›Geistige Behinderung‹ wird somit als eine wandelbare Kategorie greifbar. Dies aller-

dings nicht nur auf einer theoretisch-begrifflichen Ebene, denn die Ausgestaltung der

Kategorie bestimmt letztlich maßgeblich darüber, wie gesellschaftliche Strukturen, die

2 Zum Begriff der Dekonstruktion siehe die Darlegungen in Kapitel 1.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Leben und Altern mit ›geistiger Behinderung‹

andieKategorie anschließen –etwadie obenangeführtenWohn-bzw.Betreuungsange-

bote –,ausgestaltet sindundwie sichhiervonausgehenddieLebenswirklichkeit derdort

lebenden/agierenden Personen gestaltet (vgl. Dederich 2016, S. 117). ›Geistige Behinde-

rung‹ kann damit auch – im Sinne Foucaults – als machtvolle3 Kategorie begriffen wer-

den. Sie bringt hervor, sie gestaltet, sie ist produktiv. »Sie produziert Gegenstandsberei-

che undWahrheitsrituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser

Produktion« (Foucault 2013b, S. 250). Ihre Wirkmächtigkeit entfaltet sie dadurch, dass

Menschenmit der Diagnosestellung in hieran gekoppelteWissensbereiche in Form spe-

ziell geschaffener Lebens- und Betreuungsstrukturen übergeleitet werden, in denen sie

ihr Leben und damit auch ihre Identität bzw. ihr Selbst aushandeln (müssen) (vgl. Reck-

witz 2008a, S. 17).Unter Rückbezug auf die in Kapitel 1.1.1 aufgezeigtenTheorieperspek-

tiven ließe sich dies derart fassen, dass den betreffenden Menschen durch den Akt der

Diagnosestellung eine bestimmte Subjektposition zugewiesen wird, von der aus sie als

Subjekt hervorgebracht werden bzw. sich selbst als Subjekt hervorbringen (vgl. Trescher

2018a, 21ff; 2017a, 27ff; 2017d; Pfahl et al. 2015; Pfahl 2011, 233f; Rösner 2002, S. 259).4 Be-

gründet liegt dies darin, dass die Statuszuweisung ›geistige Behinderung‹ maßgeblich

beeinflusst, wie Menschen leben, wie sie in ihrem Alltag adressiert werden und damit

auch, wie sich auf sich selbst und andere blicken. Ihr wohnt eine »Materialität generie-

rende Kraft« (Bruner 2005, S. 38; Hervorhebung im Org.) inne (vgl. Dederich 2019, S. 114;

Rösner 2014, S. 140; Pfahl und Traue 2013, 425ff; Hacking 1999, 164f). Butler konstatiert

hierzu: »Von einer gesellschaftlichen Anrufung angerufen oder angesprochen zu wer-

den heißt, zugleich diskursiv und gesellschaftlich konstituiert zu werden« (Butler 2006,

S. 240). Greifbar wird an dieser Stelle, dass sich der Prozess der Subjektivierung auch

als Anerkennungsgeschehen beschreiben lässt (vgl. Trescher 2018a, S. 28; Balzer 2016,

S. 574; Ricken 2013, S. 84; Balzer und Ricken 2010, 39ff). ImMittelpunkt steht dabei nicht

die Frage, wem in einer Interaktion Anerkennung zuteilwird und wem nicht, sondern

wer wen als was anerkennt und damit immer auch in entsprechender Formmit hervor-

bringt.5Markus Dederich schreibt in diesemZusammenhang: »Anrufungs- oder Adres-

sierungspraktiken bringen Individuen als soziale Personen hervor, weisen ihnen einen

sozialen Wert oder auch Unwert zu und beeinflussen in hohemMaße, als wer oder was

sich die so Angerufenen oder Adressierten selbst sehen. Kurz gesagt sind Anrufungen

oder Adressierungen Akte, durch die jemand eine bestimmte soziale Existenz erlangt

und als eine solche soziale Existenz anerkannt wird, und damit konstituieren sie Identi-

täten« (Dederich 2019, S. 114).

Wird der Blick hiervon ausgehend auf die imUnterkapitel zuvor skizziertenModelle

von Behinderung gerichtet, kann festgehalten werden, dass dem soeben skizzierten

Zugang ein weitaus radikalerer Ansatz innewohnt. Während dem individuellen und

sozialen Modell – wie dargestellt – noch eine mal mehr, mal weniger klare Trennung

zwischen den Dimensionen ›Behindert-sein‹ und ›Behindert-werden‹ enthalten ist,

3 Siehe hierzu die Ausführungen in Kapitel 1.1.1.

4 Mit Blick auf den Aufbruch von Subjektpositionen durch Praxen von Kritik sei auf die Ausführun-

gen in Kapitel 6.7 verwiesen. Hier werden die Ergebnisse in dieser Hinsicht weiter theoretisch aus-

gearbeitet und reflektiert.

5 Diese Perspektive wird in Kapitel 6.2 nochmal ausführlicher aufgegriffen.

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Theoretische Grundlagen 33

wird diese Differenzlinie – sowie auch die Dichotomie ›behindert‹/›nicht behindert‹

generell – entlang eines dekonstruktionslogischen Zugangs aufgeweicht und – in An-

lehnung an den von Derrida geprägten Begriff »différance« (vgl. Derrida 1990) – durch

ein relationales Verständnis von Differenz ersetzt (vgl. Butler 1991, S. 70; Engel 2002,

S. 112). ›(Geistige) Behinderung‹ ist aus dieser Perspektive betrachtet nicht etwas, was

von einer menschlichen Natur vorgegeben ist, sondern ›(geistige) Behinderung‹ ist

etwas, das erst durch diskursive Praxen hervorgebracht wurde und wird. Wenn in der

vorliegenden Studie also von ›geistiger Behinderung‹ gesprochen wird, wird ›geisti-

ge Behinderung‹ als sozio-kulturell-historisch variable Differenzkategorie und – im

Sinne Foucaults – machtvolle diskursive Praxis analysiert (vgl. Foucault 1981, S. 74; vgl.

Trescher 2018a, 33ff; Trescher 2017a, 27ff; 2017b; 2017d; 2017e; 2017g). Gleichzeitig wird

›geistige Behinderung‹ aber auch als individuelle biographische Aushandlungspraxis

gefasst, die sich eben in und durchmachtvolle Diskurse vollzieht.Dieswird imnächsten

Unterpunkt nochmal aufgegriffen.

2.1.3 ›Geistige Behinderung‹ als individuelle Erfahrung und Aushandlungspraxis

›Geistige Behinderung‹ als diskursive Praxis zu verstehen, bedeutet zwar, ›geistige Be-

hinderung‹ als scheinbar manifeste Entität und naturgegebene Größe in Frage zu stel-

len und kritisch zu analysieren, jedoch bedeutet es nicht, dass ›geistige Behinderung‹ als

subjektive biographische Erfahrung ausgeblendet wird (vgl. Trescher 2018a, S. 39; 2017a,

44f). Die in Kapitel 2.1.1 adressierten Lebens- und Betreuungsstrukturen, die sich vor

allem ab dem 19. Jahrhundert formiert haben, sind ebenso ›real‹ wie die Erfahrungen,

die in und umdiese Strukturen gemachtwerden.Gleiches gilt für eventuelle körperliche

oder kognitive Einschränkungen, die zu ›besonderen‹ Formen der Lebensführung zwin-

gen undmitunter derart ausfallen können, dass ein Leben ohne Begleitung durch ande-

re nicht (mehr)möglich ist. »DieseMenschen nicht fürsorglich zu begleiten, sondern sie

sich ihrer Selbstbestimmung und Autonomie zu überlassen, würde schon aufgrund ih-

rer (hohenmedizinischenundpflegerischen) Bedarfe bedeuten,dass ihre Leben bedroht

wären« (vgl.Falkenstörfer 2020,4).Unterstützungs-undeventuelleFürsorgebedarfe sol-

len hier also ebenso wenig negiert werden, wie Erfahrungen von Diskriminierung und

Gewalt,dieZeichenderKategorie ›geistigeBehinderung‹ gemachtwerden (vgl.Dederich

2020b; 2019; 2016; 2014;Rösner 2014,S. 10).Daher ist es geboten,dieBedürfnisseund»le-

benspraktischen Schwierigkeiten der betreffenden Personen ernst zu nehmen, handelt

es sich doch um reelle Bedürfnisse bzw. Krisen, wenngleich sie ihrerseits das Produkt

von Behinderungspraxen sein können« (Trescher 2017a, S. 259). Wenn im Zuge der hie-

sigen Studie also biographische Erzählungen von Menschen mit sog. ›geistiger Behin-

derung‹ vor demHintergrund eines Verständnisses analysiert werden,welches ›geistige

Behinderung‹ als machtvolle diskursive Praxis fasst, bedeutet dies auf der einen Seite,

sensibel für die lebenspraktischen Auswirkungen der Kategorie ›geistige Behinderung‹

zu sein und offenzulegen, wo diese ggf. – entlang eines Verständnisses von Inklusion

als Kritik6 – zumAusgangspunkt vonAusschluss undDiskriminierungwird –oder eben

6 Siehe Kapitel 1.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Leben und Altern mit ›geistiger Behinderung‹

nicht. Auf der anderen Seite bedeutet es aber auch, sich vollumfänglich auf die subjekti-

ven Äußerungen und Lebenslagen der erzählenden Personen einzulassen. Dies beinhal-

tet sowohl Bedürfnisse und Wünsche als auch Ängste und Unsicherheiten, die jeweils

als lebenspraktische Äußerung zu respektieren und zu würdigen sind. ›Geistige Behin-

derung‹ als diskursive Praxis zu reflektieren, bedeutet damit notwendigerweise auch,

das zu erfassen, »was sich als Erfahrung von und mit Behinderung niederschlägt, sich

in Biografien und Karrieren verfestigt, was Gegenstand und Bedingung von Anpassun-

gen, Bewältigungsstrategien, Leiden oder Widerstand« (Groenemeyer 2014, S. 154) ist.

Hierauf weist auch Markus Dederich hin, wenn er herausstellt, dass es »nicht nur Auf-

gabe der Disability Studies [ist,] herauszuarbeiten, wie die Form- und Wirkkräfte der

Kultur denKörper konstituieren, sondern auch zu zeigen,wie das Individuumals inkar-

niertes, leibliches Subjekt auf diese Form- undWirkkräfte antwortet, wie es ihnen eine

ganz individuelle Gestalt undBedeutung gibt undmöglicherweise auch vomVorgegebe-

nenabweicht« (Dederich 2020b,S. 226). Indem inder vorliegendenStudieMenschenmit

sog. ›geistigerBehinderung‹ selbst ausführlich zuWort kommenunddieMöglichkeit er-

halten, entlang selbstgewählter Relevanzsetzungen ihre Lebensgeschichte zu erzählen,

wird versucht, ebendiesem Anspruch bestmöglich gerecht zu werden. Dies spiegelt sich

auch in derWahl der Auswertungsverfahren wider.7

2.2 Begriffsbestimmung: ›Alter(n)‹

Nachdem sich imVorangegangenen ausführlichmit demBegriff ›geistige Behinderung‹

auseinandergesetzt und das Verständnis erarbeitet wurde, welches der hiesigen Studie

zugrunde gelegt wird, wird das Augenmerk nun auf das ›Alter(n)‹ gerichtet – einerseits

als Lebensphase (›Alter‹), andererseits als Prozess des Älterwerdens (›Altern‹).

2.2.1 Alter(n) als diskursive Praxis

Die Frage nach dem Alter(n) »ist innerhalb weniger Jahre von einem randständigen

Forschungsobjekt wissenschaftlicher Expertenzirkel zu einem der meistdiskutierten

Themen inPolitikundMedienDeutschlandsgeworden« (Denninger et al.2014,S. 9; Zim-

mermann 2017, S. 135). Zurückzuführen ist dies auf »das mittlerweile allgegenwärtige

Faktum des demografischen Wandels« (Denninger et al. 2014, S. 9; vgl. van Dyk 2020,

S. 5; 2016, S. 69; Graefe 2013, S. 2; van Dyk und Lessenich 2010, 8f), das Alter(n) in ver-

schiedener Hinsicht zum Gegenstand wissenschaftlicher sowie gesellschaftspolitischer

Aushandlungsprozesse werden ließ. Wird VertreterInnen der Alterssoziologie gefolgt,

lassen sich hierbei aktuell vor allem zwei diskursive Strömungen identifizieren, die sich

zwar auf je unterschiedliche Art und Weise dem Alter(n) nähern, in letzter Konsequenz

jedoch – wie weiter unten nochmal ausführlicher aufgegriffen wird – nicht losgelöst

voneinander zu betrachten sind (vgl. van Dyk 2020, S. 152). Auf der einen Seite wäre die

Thematisierung des steigenden Durchschnittsalters der Bevölkerung als gesellschaftli-

che Herausforderung bzw. soziales Problem zu nennen: »Wer hat sie noch nicht gehört,

7 Siehe hierzu Kapitel 4.2.

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003 - am 13.02.2026, 13:05:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469354-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

