
198  

Amartya Sens Beitrag zu einer praktischen Wirtschaftsethik* 

CHRISTIAN NEUHÄUSER** 

Amartya Sen verbindet so sehr wie seit Adam Smith und vielleicht noch John Stuart 
Mill eigentlich niemand mehr ökonomisches und philosophisches Denken miteinan-
der. Dennoch wird er in der deutschsprachigen Wirtschaftsethik nicht systematisch 
diskutiert, sondern nur hin und wieder erwähnt. Sens Arbeiten sind jedoch äußerst 
fruchtbar für die Wirtschaftsethik und können entscheidende neue Impulse liefern. 
Dies gilt nicht nur für seine Grundlagenarbeiten zur normativen Ökonomik, sondern 
auch für seine gerechtigkeitstheoretischen, entwicklungsökonomischen und entschei-
dungstheoretischen Arbeiten allgemein. Es sind insbesondere seine nicht-ideale Ge-
rechtigkeitsidee, sein weites Rationalitätsverständnis und sein Fähigkeitenansatz, die 
die Wirtschaftsethik produktiv erweitern können.  

Schlagwörter: Amartya Sen, Homo oeconomicus, Sozialwahltheorie, Gerechtigkeit, 
Fähigkeitenansatz, Integrative Wirtschaftsethik, Ökonomische Ethik 

Amartya Sen’s Contribution to Practical Business Ethics

Amartya Sen combines economic inquiries with philosophical insights more than anyone since the 
works of Adam Smith and John Stuart Mill. Nonetheless, his work is neither discussed systematical-
ly in business ethics, nor in the relatively theory-driven business ethics of the German speaking com-
munity. However, in this paper, I argue that his work can be quite fruitful for business ethics. This is 
not only true for his normative economics, but also for his work on questions of justice, human devel-
opment and social choice. Especially, his non-ideal theory of justice, his wide understanding of ration-
ality and his capability approach – if understood correctly – can be very productive for future theoreti-
cal developments in the field of business ethics. 

Keywords: Amartya Sen, Homo Oeconomicus, Social Choice, Justice, Capability Approach, Integra-
tive Business Ethics, Economic Ethics 

1. Einleitung 
Amartya Sen nimmt in der gegenwärtigen Wissenschaftslandschaft eine singuläre Stel-
lung ein, weil er so sehr wie seit Adam Smith und vielleicht noch John Stuart Mill 
eigentlich niemand mehr ökonomisches und philosophisches Denken miteinander 
verbindet. Dennoch wird er in der deutschsprachigen Wirtschaftsethik nicht systema-
tisch diskutiert, sondern nur hin und wieder erwähnt. Zwar ist Sen kein Wirtschafts-
________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 22.10.2013.; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 16.02.2014. 
**  Dr. Christian Neuhäuser, Kultur- und Sozialwissenschaftliche Fakultät, Universität Luzern, Froh-

burgstr. 3, CH-6002 Luzern, Tel.: +41-41-2295620, E-Mail: christian.neuhaeuser@unilu.ch, For-
schungsschwerpunkte: Verantwortungstheorie, Theorien der Würde, Eigentumstheorien, Wirt-
schaftsethik, Unternehmensethik. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 199 

ethiker im engeren Sinne, aber seine Arbeiten sind äußerst fruchtbar für die Wirt-
schaftsethik und können entscheidende neue Impulse liefern. Dies gilt nicht nur für 
seine Grundlagenarbeiten zur normativen Ökonomik, sondern auch für seine gerech-
tigkeitstheoretischen, entwicklungsökonomischen und entscheidungstheoretischen 
Arbeiten allgemein.  
Es sind insbesondere seine nicht-ideale Gerechtigkeitsidee, sein weites Rationalitäts-
verständnis, seine liberale Identitätsauffassung und sein Fähigkeitenansatz, die die 
Wirtschaftsethik produktiv erweitern können. Ich möchte im Folgenden aufzeigen, 
auf welche Weise die Arbeiten von Sen einen wichtigen Beitrag zur Wirtschaftsethik 
insbesondere im deutschsprachigen Raum leisten können.1 In einem ersten Abschnitt 
werde ich dazu seine nicht-ideale Gerechtigkeitsidee diskutieren und argumentieren, 
dass diese auch für die Wirtschaftsethik einen normativ wohl begründeten methodi-
schen Rahmen vorgeben kann. In einem zweiten Abschnitt werde ich zeigen, dass sein 
weites Rationalitätsverständnis insbesondere für eine praxisorientierte Wirtschaftsethik 
eine bessere Grundlage liefert als engere Rationalitätsbegriffe. Auf welche Weise der 
berühmte Fähigkeitenansatz für die Wirtschaftsethik von Bedeutung ist, werde ich 
dann in einem dritten Abschnitt herausstellen. 
In einem Schlussabschnitt werde ich noch zusammenfassend darstellen, welche Kon-
sequenzen sich für die deutschsprachige Wirtschaftsethik aus einer verstärkten Sen-
Rezeption ergeben können. Das Ergebnis wird lauten, dass Sen wichtige Impulse für 
eine praktisch orientierte Wirtschaftsethik liefert. Solch eine praktische Wirtschafts-
ethik trennt erstens normative und deskriptive Fragen nicht systematisch voneinander, 
sondern versteht sie als immer schon miteinander verbunden. Zweitens vermeidet sie 
idealtheoretische Grabenkämpfe zwischen richtigen und falschen Großtheorien der 
Wirtschaftsethik. Stattdessen verbindet sie auf der Suche nach konkreten Verbesse-
rungsmöglichkeiten des Wirtschaftens aus ethischer Perspektive verschiedene theore-
tische Ansätze miteinander. 

2. Ideale und nicht-ideale Gerechtigkeit  
In den letzten Jahren war Sen besonders darum bemüht, seine Arbeiten zur normati-
ven Ökonomik in einen gerechtigkeitstheoretischen Rahmen einzubetten (vgl. Sen 
2006; 2010). Er unterscheidet dazu grundsätzlich zwei Typen von Gerechtigkeitstheo-
rien: transzendental institutionalistische Theorien auf der einen und auf konkrete Ver-
änderungen abzielende Theorien auf der anderen Seite. Transzendental institutionalis-
tische Theorien stellen darauf ab, die ideale institutionelle Grundstruktur einer dann 
zumindest in dieser Hinsicht vollkommen gerechten Gesellschaft zu identifizieren und 
zu beschreiben. Auf konkrete Veränderungen abzielende Theorien sind hingegen 
nicht-ideal, insofern sie von den in vielen Hinsichten ungerechten gegenwärtigen Zu-
ständen einzelner Gesellschaften und der Welt ausgehen, um konkrete Reformen hin 
zu relativ gerechteren Zuständen vorzuschlagen (vgl. Sen 2010: 33ff.; Valentini 2012). 
Sen plädiert für einen Vorrang der nicht-idealen und auf konkrete Veränderungen 
abzielenden Gerechtigkeitstheorie. Dies hat grundsätzliche Auswirkungen auf die 

________________________ 
1 Etwas ausführlicher habe ich diese theoretischen Arbeiten von Sen diskutiert in Neuhäuser (2013). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


200  

Wirtschaftsethik. Aus der Perspektive einer idealen Gerechtigkeitstheorie gibt es näm-
lich keinen systematischen Ort für eine eigenständige Wirtschaftsethik, aus der Per-
spektive einer nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie hingegen schon.2 Sen verhilft mit 
seiner nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie der Wirtschaftsethik gewissermaßen zu 
einem eigenständigen wissenschaftlichen Status. Um diesen Punkt deutlicher heraus-
zuarbeiten, bietet es sich an, die Kritik von Sen an der idealen Gerechtigkeitstheorie 
von John Rawls nachzuvollziehen und dann sein Plädoyer für eine nicht-ideale Alter-
native zu bewerten. Auf diese Weise wird deutlich, welche systematische Rolle eine 
Wirtschaftsethik aus gerechtigkeitstheoretischer Perspektive überhaupt spielen kann.  
Die ideale Theorie der Gerechtigkeit von John Rawls beruht auf dem Gedankenexpe-
riment des Urzustandes (vgl. Rawls 2006: § 11).3 In diesem Experiment begeben sich 
die Bürger eines Staates gedanklich in einen Zustand vor der Staatsgründung. Sie sind 
dann einem Schleier des Nichtwissens unterworfen, der alle ihre persönlichen Eigen-
schaften betrifft. Sie wissen also nicht, ob sie arm oder reich, gesund oder krank, klug 
oder von bescheidener Intelligenz, schön oder hässlich, mit vielen Freunden gesegnet 
oder einsam sind. Rawls argumentiert, dass es unter diesen Bedingungen für alle Men-
schen rational ist, ein und dieselbe institutionelle Grundstruktur für den zu gründen-
den Staat zu wählen. Diese gewählte Grundstruktur ist dann ideal gerecht. Rawls ent-
wickelt aus seinem Gedankenexperiment heraus zwei Gerechtigkeitsprinzipien. Das 
erste Prinzip beinhaltet den absoluten Vorrang bestimmter Grundfreiheiten. Das 
zweite Prinzip besteht aus einer bestimmten Idee von Chancengleichheit und die Bes-
serstellung der ökonomisch am schlechtesten gestellten Menschen. Sie lauten:  

1. Jede Person hat den gleichen unabdingbaren Anspruch auf ein völlig adäqua-
tes System gleicher Grundfreiheiten, das mit demselben System von Freihei-
ten für alle vereinbar ist.  

2. Soziale und ökonomische Ungleichheiten müssen zwei Bedingungen erfüllen: 
erstens müssen sie mit Ämtern und Positionen verbunden sein, die unter Be-
dingungen fairer Chancengleichheit allen offenstehen; und zweitens müssen 
sie den am wenigsten begünstigten Angehörigen der Gesellschaft den größten 
Vorteil bringen (Differenzprinzip) (Rawls 2006: 78). 

Sen kritisiert an diesem Ideal der Gerechtigkeit von Rawls vor allem zwei Punkte. 
Erstens glaubt er, dass eine Einigung auf eine ideale Grundstruktur der Gesellschaft 
selbst im Rahmen des vorgeschlagenen Gedankenexperiments nicht möglich ist. Da-
für sind die Werthaltungen der Menschen zu unterschiedlich. Gerechtigkeitsfragen 
berühren für Sen zugleich immer ein Bedürfnisprinzip, ein Leistungsprinzip und ein 

________________________ 
2  Dies könnte auch der Grund dafür sein, dass es im englischsprachigen Raum zwar eine fallba-

sierte business ethics gibt, aber durch die Dominanz von Rawls in der Gerechtigkeitstheorie keine 
Wirtschaftsethik als eigenständige Theoriebildung entstehen konnte, so wie es im deutschspra-
chigen Raum der Fall ist. Ansätze dazu, wie beispielsweise Peter French (1994) oder Patricia 
Werhane (1985) sie im Bereich der Unternehmensethik entwickelt haben, mündeten jedenfalls 
nicht in eine anhaltende Theoriediskussion.  

3  Ich zitiere aus dem Buch Gerechtigkeit als Fairness (2006) und nicht aus seinem berühmten Werk 
Eine Theorie der Gerechtigkeit (1979), weil Rawls selbst Gerechtigkeit als Fairness als letzte autoritative 
Fassung seiner Gerechtigkeitstheorie gesehen hat.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 201 

Talentprinzip. Alle drei Prinzipien sind für gerechte Verteilungen wichtig und es gibt 
verschiedene vernünftige Möglichkeiten, diese Prinzipien im Verhältnis zueinander zu 
gewichten. Eine Einigung auf die richtige Rangordnung der Prinzipien der Vertei-
lungsgerechtigkeit ist also auch auf der Grundlage eines gedachten Urzustands nicht 
zwingend. Außerdem sind soziale Präferenzen über mögliche Verteilungsordnungen 
nie frei von Widersprüchen, wie die Ergebnisse der Sozialwahltheorie gezeigt haben, 
an denen Sen selbst aktiv mitgewirkt hat. Es kommt also darauf an, diese Widersprü-
che demokratisch durch öffentlichen Vernunftgebrauch und wechselseitige Überzeu-
gung zu überwinden. Durch ein Gedankenexperiment allein können sie nicht behoben 
werden (vgl. Sen 2010: 39ff., 173–176). 
Das zweite Problem mit der idealen Gerechtigkeitstheorie von Rawls sieht Sen darin, 
dass sie nur eine ideal gerechte Grundstruktur einer Gesellschaft beschreibt und zu 
konkreten Verbesserungen unserer in vielen Hinsichten ungerechten Gesellschaften 
nichts beizutragen hat. Der Grund dafür ist, dass sich aus der Beschreibung eines 
idealen Gerechtigkeitszustandes aus Sens Perspektive nicht ableiten lässt, welche 
Maßnahmen geeignet sind, um eine Gesellschaft bzw. die Welt ein Stück weit gerech-
ter zu machen. Dafür sind vielmehr ganz andere Erwägungen zentral: Welche Maß-
nahmen haben eine Chance auf politische Durchsetzung? Welche Maßnahmen ver-
schaffen den tatsächlich Benachteiligten der Gegenwart die meisten Vorteile? Welche 
Maßnahmen führen zu einer relativ stabilen Verbesserung in Gerechtigkeitsfragen? Es 
sind Fragen dieser Art, auf die eine Gerechtigkeitstheorie abzielen sollte, so argumen-
tiert Sen (vgl. Sen 2010: 43f.). Dann handelt es sich nicht mehr um einen transzenden-
talen Institutionalismus, sondern um eine auf tatsächliche Verbesserung abzielende 
Theorie. Der Vorwurf gegenüber Rawls lautet daher auch nicht, dass er diese Fragen 
nicht wichtig findet, sondern dass er sie ihm Rahmen seiner Theorie nicht angehen 
kann. 
Die Gegenüberstellung einer idealen und nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie, wie Sen 
sie vornimmt, hat Auswirkungen auf den Status der Wirtschaftsethik. Wie erwähnt, 
gibt es streng genommen im Rahmen der Rawls’schen Gerechtigkeitstheorie keinen 
Platz für eine eigenständige Wirtschaftsethik. Im Urzustand wird bestimmt, wie die 
Grundinstitutionen des Staates beschaffen sein sollen. Das betrifft auch die Markt-
struktur, das Wirtschafts- und Arbeitsrecht, das Steuersystem und die gesamte Rah-
menordnung der Wirtschaft. Einzelne Wirtschaftsakteure haben demgegenüber keine 
besonderen Gerechtigkeitspflichten mehr, weil auf der Ebene der gesellschaftlichen 
Grundstruktur bereits für vollkommene Gerechtigkeit gesorgt ist.4 Kurzum: Die insti-
tutionellen Fragen der Wirtschaftsethik sind durch die ideale Gerechtigkeitstheorie 
bereits vollständig beantwortet. Interaktionale Fragen der Wirtschaftsethik hingegen 
sind dann tatsächlich auf die Forderung reduziert, sich an das Recht des vollkommen 
gerechten Staates zu halten. 

________________________ 
4  Die Moral der Bürger beschränkt sich in der gerechten Gesellschaft darauf, an der gesellschaft-

lichen Kooperation teilzunehmen – was einen Sinn für Gerechtigkeit und öffentlichen Ver-
nunftgebrauch voraussetzt – und eine eigene Vorstellung vom gelingenden Leben zu entwi-
ckeln (vgl. Rawls 2006: § 7). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


202  

Eine stärker eigenständige Rolle spielt die Wirtschaftsethik hingegen in der auf kon-
krete Verbesserungen abzielenden Gerechtigkeitstheorie von Sen. Gegenwärtige poli-
tische und ökonomische Institutionen erweisen sich dann aus ethischer Perspektive als 
nicht ideal und sogar recht unvollkommen. Deswegen bestehen für individuelle und 
korporative Wirtschaftsakteure verschieden große Handlungsspielräume, um inner-
halb der durch jene unvollkommenen Institutionen geschaffenen Strukturen mehr 
oder weniger moralisch zu handeln (vgl. Neuhäuser 2011: 270–278). Weiterhin gilt es, 
die immer wieder auftretenden Widersprüche zwischen den Fragen der globalen und 
lokalen Gerechtigkeit zu überwinden und mit kulturell und individuell bedingt unter-
schiedlichen Vorstellungen von Gerechtigkeit praktisch umzugehen (vgl. Sen 2007: 
150ff.).  
Wirtschaftsethik als wissenschaftliche Disziplin wird vor diesem Hintergrund zu ei-
nem integralen Teil der nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie. Da dieser Ansatz auf 
konkrete Verbesserung abzielt, muss er eine normative Orientierung mit einer deskrip-
tiven Theorie und empirischem Wissen verbinden, wie Sen argumentiert und in seinen 
eigenen Arbeiten zum Fähigkeitenansatz auch vorgeführt hat (vgl. Sen 1987a; 2002a: 
Kap. 1 und 3; Rosenberg 2012: 279–282; Hausman/McPherson 2006: 90–95). Nur 
wenn alles drei zusammenkommt, ist die epistemische Grundlage geschaffen, um 
tatsächlich konkrete Verbesserungen vorschlagen zu können. Der Ansatz von Sen 
sieht also vor, dass in einer Wirtschaftsethik wirtschaftswissenschaftliche Theorien 
und wirtschaftswissenschaftliches Wissen mit gerechtigkeitstheoretischen und moral-
theoretischen Überlegungen verbunden werden. Wirtschaftsethik ist und bleibt dann 
ein irreduzibel interdisziplinäres Unternehmen.  
Was bedeutet das für die Lage der Wirtschaftsethik im deutschsprachigen Raum? Die 
gegenwärtig wohl prominentesten Ansätze sind die Ökonomische Wirtschaftsethik 
von Karl Homann und Schülern sowie die Integrative Wirtschaftsethik von Peter 
Ulrich und Schülern (vgl. Homann/Lütge 2005; Homann/Suchanek 2005; Ulrich 
2008/1997; 2002). Je nach Lesart dieser Ansätze schließen sich diese Positionen aus 
und bleiben für sich genommen dann hoch defizitär. Oder aber, und das ist der ent-
scheidende Beitrag der Perspektive von Sen, die verschiedenen Ansätze sind vielmehr 
komplementär zu verstehen, indem sie als Bestandteile einer übergeordneten, nicht-
idealen Perspektive aufgefasst werden.  
Die Ökonomische Ethik und die Integrative Wirtschaftsethik zeigen das auf beson-
ders deutliche Weise. Sie lassen sich als ideale Theoriekonstruktionen verstehen, in-
dem entweder nur eine ideale Rahmenordnung oder nur eine von der idealen Ver-
nunft durchzogene Wirtschaftswelt gedacht wird (vgl. Homann/Lütge 2005: 63ff.; 
Ulrich 2008/1997: 95ff.). Als solche ideale Konstruktionen sind sie dem Argument 
von Sen ausgesetzt, als Theorien zu konkreten Verbesserungen nichts beitragen zu 
können, weil die von ihnen vorausgesetzten Bedingungen weder faktisch realisiert 
sind, noch praktisch realisierbar erscheinen. Im Rahmen der von Sen vorgeschlagenen 
nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie lassen sich diese beiden Ansätze jedoch auch an-
ders verstehen. Sie beziehen sich in ihrer nicht-idealen Theoriebildung dann stärker 
auf bestimmte Bereiche konkreter Verbesserungen.  
Die Ökonomische Ethik fragt dann eher danach, wie sich institutionelle Verbesserun-
gen vor dem Hintergrund realisieren lassen, dass Marktakteure zumindest teilweise 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 203 

auch egoistisch motiviert sind und durch entsprechende Anreizstrukturen gesteuert 
werden müssen. Die Integrative Wirtschaftsethik hingegen fragt dann eher danach, 
wie sich ein vernünftiger Diskurs über moralische Fragen des Wirtschaftens auch 
innerhalb der Wirtschaft realisieren lässt. Die Begründer dieser Theorien haben ihre 
Ansätze vielleicht nicht in diesem nicht-idealen Sinne verstanden. Aber darauf kommt 
es auch nicht an. Wichtig ist vielmehr, dass sie sich in diesem nicht-idealen Sinne ver-
stehen lassen und so zu einer Wirtschaftsethik als Teil einer nicht-idealen Gerechtig-
keitstheorie beitragen können.  

3. Rationalität und Identität  
Ein zweiter wichtiger Beitrag von Sen zur Wirtschaftsethik liegt in seiner Kritik am 
ökonomischen Rationalitätsbegriff, der Akteure stets als bloße Homines oeconomici 
beschreibt. Er kritisiert diesen Rationalitätsbegriff in seiner empirischen Leistungsfä-
higkeit, weil sich in hinreichend komplexen Kontexten immer nur im Nachhinein 
durch die willkürliche Zuschreibung konstruierter Präferenzen eine Entscheidung und 
ein Handeln als rational ausweisen lässt (vgl. Sen 1986a).5 Dies gilt auch für das Pro-
jekt der neuen Verhaltensökonomik, deren Ergebnisse daher nicht aus dem Versuchs-
kontext auf andere Situationen übertragbar sind. Wichtiger für die Wirtschaftsethik ist 
jedoch eine zweite, stärker konzeptionell orientierte Kritik von Sen am Homo oeco-
nomicus.  
Der ökonomische Rationalitätsbegriff beschränkt Rationalität auf einen bestimmten 
Typ von Eigeninteresse. Dadurch wird vernachlässigt auf welch vielfältige Weise Ak-
teure rational adressiert werden können. Dies ist gerade für die Wirtschaftsethik von 
zentraler Bedeutung, insofern es bei ihr um die Frage geht, ob und wie Wirtschaftsak-
teure moralisch adressierbar sind. Sen kritisiert am ökonomischen Rationalitätsbegriff 
drei Annahmen, die er alle für verfehlt hält. 1. Die Annahme der egoistischen Wohl-
fahrt (Self-Centred Welfare); 2. Die Annahme von der eigenen Wohlfahrt als Ziel (Self-
Welfare Goal); und 3. Die Annahme von der Wahl des eigenen Ziels (Self-Goal Choice) 
(vgl. Sen 2002b: 33f.; Dhongde/Pattanaik 2010).  

1. Self-Centred Welfare: Die erste Annahme der egoistischen Wohlfahrt besagt, 
dass die Wohlfahrt von Akteuren nur aus ihrem unmittelbaren individuellen 
Wohlergehen besteht. Diese Annahme ist offensichtlich falsch. Denn vielen 
Akteuren liegt klarerweise etwas an dem Wohlergehen anderer, zum Beispiel 
von Angehörigen und Freunden, aber auch von Fremden. Deswegen wird 
diese Annahme auch von kaum jemandem explizit befürwortet. Trotzdem 
schleicht sie sich häufig in Theorien ein, so kritisiert Sen, weil sie durch die 
klare Beschränkung möglicher Präferenzen mehr Voraussagen über das Ver-
halten von Akteuren zulässt (vgl. Sen 1986b). Genau darin sieht er aber auch 
das Problem, gerade weil sie ein Zerrbild der Präferenzordnung der meisten 
Menschen darstellt.  

________________________ 
5  Das Problem liegt darin, dass in jeder relevanten Situation alle potenziell relevanten und denk-

baren Präferenzen ermittelt werden müssten, um Transitivität zwischen Entscheidungen in ver-
schiedenen Situationen behaupten zu können. Das ist jedoch nicht möglich, weil Präferenzen 
nicht beobachtbar sind. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


204  

Sen leugnet nicht, dass manche Menschen manchmal ihre eigene Wohlfahrt 
maximieren. Aber die meisten Menschen handeln nicht immer und durchweg 
so. Ihnen dann vorzuwerfen, irrational zu handeln, wäre eine bloße Stipulati-
on, um die eigene Theorie zu retten. Daher ist es falsch, diese Einschränkung 
der Maximierung der eigenen Wohlfahrt zur Bedingung für rationales Han-
deln zu machen. Dies stellt ohnehin eine viel zu enge Vorstellung von Ratio-
nalität dar. Sen schreibt, um diesen Punkt zu verdeutlichen: „Im Vergleich zu 
der Behauptung, dass die Rationalität von Menschen unbedingt verlangt, ihr 
Eigeninteresse zu maximieren, mag es nicht einmal ganz so absurd sein, zu 
behaupten, dass Menschen ihr Eigeninteresse tatsächlich immer maximieren. 
Universeller Egoismus als Tatsache, ist wohl eine falsche Annahme, als Be-
dingung für Rationalität ist diese Annahme schlicht absurd“ (Sen 1987b: 16).  

2. Self-Welfare Goal: Die zweite Annahme von der eigenen Wohlfahrt als Ziel ist 
etwas inklusiver als die erste Annahme. Sie lässt zu, dass das Wohlergehen 
anderer Menschen auch Teil der Wohlfahrt eines Akteurs ist. Die Wohlfahrt 
einer Mutter oder eines Vaters hängt dann beispielsweise davon ab, ob es ih-
ren Kindern gut geht. Trotzdem kritisiert Sen diese Annahme, weil sie die In-
teressen anderer Akteure auf zu eingeschränkte Weise berücksichtige. Akteure 
berücksichtigen diese Interessen nämlich nur, insofern ihre eigene Wohlfahrt 
davon abhängt. Väter und Mütter interessieren sich dann nur für das Wohler-
gehen ihrer Kinder, weil sie selbst leiden, wenn es den Kindern schlecht geht. 
Diese Erweiterung der egoistischen Präferenzen beruht also auf Sympathie 
anderen gegenüber. 

An dieser Stelle führt Sen die wichtige Unterscheidung von Sympathie und 
Verpflichtung (commitment) ein (vgl. Sen 1977; Morris 2010). Akteure können 
die Präferenzen anderer zu ihren Zielen machen, weil sie Sympathie für ande-
re haben oder weil sie ihnen verpflichtet sind. Wenn sie Sympathie für jene 
anderen haben und mit ihnen mitfühlen, dann wird die Wohlfahrt der ande-
ren zu einem Teil ihrer eigenen Wohlfahrt. Wenn sie die Präferenzen der an-
deren in ihren Zielen jedoch ohne jede besondere Sympathie berücksichtigen, 
dann hat das mit ihrer eigenen Wohlfahrt nichts zu tun. Es kann sogar sein, 
dass es auf Kosten der eigenen Wohlfahrt geht, jener Verpflichtung anderen 
gegenüber nachzukommen. Trotzdem ist man bereit dazu, so argumentiert 
Sen, weil diese Verpflichtung Teil der eigenen Ziele ist – ein Teil der eigenen 
Werthaltung, könnte man vielleicht auch sagen.  

3. Self-Goal Choice: Die Kritik an der dritten Annahme der Wahl des eigenen Ziels 
ist weniger klar als die beiden anderen Kritikpunkte. Zunächst leuchtet der 
Gedanke nämlich ein, dass Akteure ausschließlich nach ihren eigenen Zielen 
handeln. Wenn diese Ziele nicht nur ihre egoistische Wohlfahrt und auch 
nicht nur ihre durch Sympathie erweiterte Wohlfahrt, sondern z.B. auch Ver-
pflichtungen anderen gegenüber enthalten, dann erscheint das fast schon tri-
vialerweise wahr zu sein. Wenn die möglichen Ziele so weit gefasst sind, was 
sonst, außer der eigenen Ziele, soll ein Akteur dann noch wählen? Die Ant-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 205 

wort von Sen lautet, dass man die Ziele anderer berücksichtigen kann, ohne 
sie selbst zu den eigenen Zielen zu machen.  

Jemand kann die Ansprüche oder Rechte anderer berücksichtigen, einfach 
weil er sie als relevante Normen betrachtet, ohne es zu seinem Ziel zu ma-
chen, die Rechte und Ansprüche dieser Anderen zu erfüllen. Tatsächlich kann 
es seine Ziele sogar enorm stören und einschränken. Sen schreibt: „(…) es 
kann sicher Abweichungen von der Wahl der eigenen Ziele geben (…). Hier 
kommen natürlich soziale Verhaltensnormen ins Spiel, die das Verfolgen der 
eigenen Zeile einschränken“ (Sen 1986b: 17). Ein Kritiker könnte Sen aller-
dings entgegenhalten, dass es sich dann ja doch um Ziele des Akteurs handelt, 
nämlich das Ziel sich an Regeln und Normen zu halten oder Rechte und An-
sprüche anderer zu berücksichtigen (vgl. Peter/Schmid 2008). 

Demgegenüber kann man den Punkt von Sen vielleicht verdeutlichen, indem 
man zwischen zwei Formen der Verpflichtung unterscheidet. Eine Verpflich-
tung kann auf der eigenen Werthaltung beruhen. Dann berücksichtigt man die 
Interessen und Präferenzen anderer, weil man es selbst als gerecht oder an-
ständig empfindet. Eine Verpflichtung kann aber auch auf sozialen Regeln 
und Normen beruhen. Dann berücksichtigt man die Präferenzen anderer, ein-
fach weil man diese Regeln akzeptiert. Das gilt auch dann, wenn man aus der 
eigenen Werthaltung heraus diese Präferenzen nicht berücksichtigen würde, 
vielleicht weil man sie irrelevant oder sogar schlecht findet. Vielleicht stimmt 
es dann, dass auch die zweite Verpflichtung von dem eigenen Ziel abhängt, 
sich an die Regeln zu halten. Aber das ist nur ein sehr indirekter Zusammen-
hang und hat nichts mit der Verwirklichung der eigenen Werte zu tun. 

Es gibt bei Sen also neben egoistischen Wohlfahrtsinteressen auch Sympathien, Wer-
te- und Normenorientierungen als rationale Entscheidungsgrundlagen.6 Er geht damit 
auf dreifache Weise über den Homo oeconomicus hinaus, den er als ‚rationalen Trot-
tel‘ bezeichnet, weil er sich nicht an Sympathien, Werten und Normen orientieren 
kann und auch nicht versteht, wie andere dies rationalerweise tun können. Für Sen 
bilden egoistische Interessen, Sympathien, Werte und Normenorientierung gemein-
sam die Identität eines Menschen. Besonders in späteren Arbeiten hat Sen herausge-
stellt, dass Menschen ihre Identitäten zwar nicht frei wählen, sich aber aktiv zu ihnen 
verhalten und Teile von ihnen ablegen sowie neue Aspekte hinzugewinnen können 
(vgl. Sen 2007: 19–22). 
Menschen verfügen demnach über so etwas wie eine meta-rationale Kompetenz, weil 
sie nicht nur ihre Entscheidungen an verschiedenen rationalen Erwägungen ausrichten 
können, sondern auch in der Lage sind, diese rationalen Erwägungen selbst wieder 
________________________ 
6  Diese Formen der Rationalität erinnern natürlich an die Kategorien des sozialen Handelns von 

Max Weber (1972/1922: 12). Allerdings gibt es auch Unterschiede, da für Sen auch Handeln 
aus Sympathie explizit rational sein kann und er die Kategorie des rein traditionalen Handelns 
nicht berücksichtigt – wohl weil sie ihm gerade nicht rational erschient. Außerdem unterschei-
det Sen zwischen Werten und Normen. Der Unterschied der beiden Heuristiken besteht darin, 
dass es Sen nur um verschiedene Formen der Rationalität geht; Weber jedoch geht es um sozia-
les Handeln im Allgemeinen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


206  

rational zu reflektieren. Menschen können sich zu ihren Normen, Werten, Sympathien 
und egoistischen Interessen rational verhalten und einige von ihnen beispielsweise neu 
gewichten oder ablegen, wenn sie nicht gut ins Gesamtbild passen. Sen weist hier 
explizit auf Adam Smith und seine philosophische Figur des unparteiischen Beobach-
ters hin. Wenn ein Akteur verschiedene Standpunkte berücksichtigt und so zu mehr 
Unparteilichkeit gelangt, dann gewinnt er auch mehr Freiheit seiner eigenen Identität 
gegenüber (vgl. Sen 2010: 66–68; Walsh 2000). 
Die offensichtlichsten Konsequenzen hat die Kritik des ökonomischen Rationalitäts-
begriffs für die ökonomische Ethik, weil sie genau dieses Verständnis von Rationalität 
zugrunde legt (vgl. Homann/Lütge 2005: 79f.). So lange sie dies in einem exklusiven 
Selbstverständnis tut, kann sie nach Sen keine brauchbaren Ergebnisse generieren, 
weil sie die Vernünftigkeit der Menschen bereits im Ansatz falsch beschreibt. Aller-
dings könnte eine ökonomische Ethik sich im Sinne einer nicht-idealen Theorie auf 
die These beschränken, dass Menschen zumeist auch eigeninteressiert handeln und 
dass es ihr um eine Auseinandersetzung mit den geeigneten Anreizmechanismen in 
dieser Hinsicht geht. Das könnte Sen durchaus akzeptieren. Doch dann hätte die öko-
nomische Ethik ihren Status als umfassende Wirtschaftsethik verloren und wäre eher 
nur ein spezifischer Teil eines normativ umfassenderen wirtschaftsethischen Projekts. 
Etwas Ähnliches gilt für die integrative Wirtschaftsethik unter umgekehrten Vorzei-
chen. Auf den ersten Blick scheint sie Sen näher zu stehen, weil sie seiner Kritik am 
verengten Rationalitätsverständnis zustimmen kann. Aber sie hat kein so ausdifferen-
ziertes Rationalitätsverständnis wie Sen vorzuweisen und vernachlässigt, dass sich 
Menschen immer zugleich an egoistischen Interessen, Sympathien, Werten und Nor-
men orientieren. Die integrative Wirtschaftsethik konzentriert sich auf eine vernünfti-
ge Normenorientierung allein (vgl. Ulrich 2008/1997: 239ff.). Insofern verkürzt sie die 
Rationalität des Menschen in die umgekehrte Richtung wie die ökonomische Ethik. 
Wieder gilt, dass diese Perspektive als systematisch isolierter Bestandteil eines eigent-
lich umfassenderen Verständnisses von Wirtschaftsethik durchaus angemessen sein 
kann, aber nicht für sich allein verabsolutiert werden darf. 
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der Mehrwert von Sens Auseinandersetzung 
mit dem Rationalitätsmodell des Homo oeconomicus nicht nur deswegen für die 
deutschsprachige Wirtschaftsethik wichtig ist, weil er sie ähnlich wie und in Zusam-
menarbeit mit Albert Hirschman (1993) formuliert hat; es ist also gewissermaßen eine 
Frage der wissenschaftlichen Redlichkeit, sich darauf zu stützen. Vielmehr leistet sie 
darüber hinaus dreierlei:  
Erstens liefert Sen ein eigenes und umfassenderes Modell des rationalen Handelns, das 
neben Eigeninteresse zusätzlich noch eine Werteorientierung, Normenorientierung 
und affektive Orientierungen berücksichtigt. Diese Heuristik erlaubt eine umfassende-
re wirtschaftsethische Analyse der rationalen Orientierung ökonomischer Akteure.  
Sen verwirft – zweitens – die Idee einer eigeninteressierten Rationalität nicht vollstän-
dig, sondern integriert sie in seine Heuristik. Dies erlaubt es wirtschaftsethischen An-
sätzen, in bestimmten Kontexten, beispielsweise makroökonomischen Analysen, das 
Modell des Homo oeconomicus weiterhin zum Erkenntnisgewinn einzusetzen. Trotz 
seiner starken Kritik am Homo oeconomicus überreizt Sen diese also nicht und er-
kennt den Wert des Modells durchaus an.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 207 

Die Rationalitätsverständnisse der Integrativen Wirtschaftsethik und der Ökonomi-
schen Ethik lassen sich – drittens – als starke Betonung unterschiedlicher Rationali-
tätstypen innerhalb eines Metamodells verstehen. Es ist dann kontextabhängig zu 
entscheiden, welches Rationalitätsmodell die richtige Analyseeinheit darstellt. Wenn es 
beispielsweise um Fragen der staatlichen Regulierung geht, kann es durchaus sinnvoll 
sein, aus methodischen Gründen davon auszugehen, dass die Marktteilnehmer selbst 
nur eigeninteressiert handeln.  

4. Fähigkeiten und Freiheiten  
Sen hat seinen Fähigkeitenansatz entwickelt, weil er die wohlfahrtsökonomischen 
Ansätze in ihrem Bezug auf Güter oder einen abstrakten Nutzen für unbefriedigend 
hielt. Diese Theorien konnten immer nur die Mittel der menschlichen Entwicklung, 
nie jedoch ihre Ziele in den Blick nehmen (vgl. Sen 1985a; 1985b; 1992). Letztlich 
geht es jedoch darum, so argumentiert Sen, dass Menschen die Fähigkeit haben, 
selbstbestimmt ihre eigene Vorstellung von einem guten Leben verfolgen und mög-
lichst auch realisieren zu können. Der Fähigkeitenansatz kann seiner Meinung nach 
dieses zentrale Ziel besser in den Blick nehmen, als herkömmliche entwicklungs- und 
wohlfahrtsökonomische Ansätze (vgl. Sen 1980, 1985a, 1987a). Wenn dies zutrifft, 
dann eignet sich der Fähigkeitenansatz auch als Analyseinstrument für die Wirt-
schaftsethik.  
Wegen seiner engen Bindung an die selbstbestimmten Ziele der Menschen verspricht 
der Fähigkeitenansatz etwas darüber sagen zu können, wie das Handeln von Wirt-
schaftsakteuren und wie ökonomische Strukturen aus wirtschaftsethischer Perspektive 
zu bewerten sind. Was also sind die besonderen Merkmale dieses Ansatzes? Die zent-
ralen Begriffe des Ansatzes sind Funktionsweisen (functionings) und Fähigkeiten (capabi-
lities) sowie die Idee von relevanten Umwandlungfaktoren (conversion factors) von Fähig-
keiten in Funktionsweisen.7 In der Variante von Sen spielt der Begriff des Handelns 
(agency) eine fast gleichrangige Rolle, was häufig vernachlässigt wird (vgl. Sen 1985b; 
1992: 56f). Anhand dieser Grundbegriffe lässt sich der Fähigkeitenansatz gut rekon-
struieren. 
Mit Funktionsweisen sind einfach alle tatsächlich realisierten und vorhanden Zustände 
und Tätigkeiten (beings and doings) eines Menschen angesprochen. Dazu gehören bei-
spielsweise Zustände wie verheiratet oder ledig sein, gebildet und ausgebildet sein, 
Staatsbürger oder staatenlos sein, und krankenversichert oder hilflos sein; dazu gehö-
ren Tätigkeiten wie arbeiten, spielen, lieben, reisen, Kinder erziehen, Freundschaften 
pflegen, philosophieren usw. Zustände lassen sich, wie man hier sieht, gut mit dem 
Hilfsverb ‚sein‘ ausdrücken und Tätigkeiten unmittelbar mit allen Tätigkeitswörtern, 
________________________ 
7  Für das englische ‚capability‘ wird im Deutschen üblicherweise entweder ‚Fähigkeit‘, ‚Befähi-

gung‘ oder ‚Verwirklichungschance‘ verwendet. Statt von ‚Fähigkeitenansatz‘ ist daher manch-
mal auch von ‚Befähigungsansatz‘ die Rede; von ‚Verwirklichungschancenansatz‘ wird jedoch 
kaum gesprochen. Für ‚functioning‘ wird üblicherweise ‚Funktionsweise‘ verwendet und nur 
selten ‚Verwirklichung‘. Ich habe mich hier für dem Original möglichst nahe Übersetzungen, 
also für ‚Fähigkeit‘ und ‚Funktionsweise‘, entschieden. Der Grund hierfür ist, dass die anderen 
Übersetzungen, meiner Einschätzung nach, auch nicht besser wiedergeben, was mit ‚capability‘ 
und ‚functioning‘ gemeint ist. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


208  

auch wenn natürlich andere Formulierungsweisen möglich sind. Man kann etwa sagen, 
dass jemand arbeitet oder eine Arbeit hat oder berufstätig ist und dasselbe meinen. 
Die Liste von Funktionsweisen eines Menschen ist geradezu beliebig lang und er-
scheint kaum abschließbar. Das macht den ersten Teil der enorm weiten Informati-
onsbasis des Fähigkeitenansatzes aus, legt aber zugleich die Notwendigkeit einer Aus-
wahl nahe. Immerhin lässt sich mit größerer Genauigkeit angeben, welche Funktions-
weisen in einem bestimmten Zeitraum realisiert sind. So lässt sich beispielsweise von 
jemandem sagen, dass sie dieses Jahr arbeitet oder arbeitslos ist, auch wenn die Person 
zu dem Zeitpunkt der Aussage gerade schläft oder im Urlaub ist.  
Viele Funktionsweisen sind nicht realisiert, aber leicht realisierbar. Dann handelt es 
sich um Fähigkeiten. Wenn jemand keine Urlaubsreisen macht, weil sie das für Zeit-
verschwendung hält, aber jederzeit Urlaub nehmen und eine Reise machen könnte, 
dann verfügt sie über die Fähigkeit, zu verreisen. Fähigkeiten sind also realisierbare 
Funktionsweisen, potenzielle oder latente Zustände und Tätigkeiten, könnte man auch 
sagen. Warum trifft Sen diese Unterscheidung zwischen Fähigkeiten und Funktions-
weisen? Und warum sind es die Fähigkeiten, die dem Ansatz seinen Namen gegeben 
haben?  
Die zentrale Bedeutung der Unterscheidung verdeutlicht Sen an dem Beispiel eines 
Menschen, der keine Nahrung zu sich nimmt (vgl. Sen 2002a: 95). Es macht einen 
Unterschied, ob er fastet oder aus Mangel an Nahrungsmitteln (ver)hungert. Im ersten 
Fall hat dieser Mensch die Fähigkeit, Nahrung zu sich zu nehmen. Er hat sich freiwil-
lig dafür entschieden, auf die Nahrungsaufnahme zu verzichten. Im zweiten Fall hin-
gegen verfügt dieser Mensch nicht über die Fähigkeit, sich adäquat zu ernähren. Er hat 
sich also nicht freiwillig für den Verzicht auf Nahrungsaufnahme entschieden, son-
dern er muss hungern. Wir bewerten die Fälle offensichtlich sehr unterschiedlich. Der 
relevante Unterschied zwischen einer Hungernden und einem Fastenden besteht klar-
erweise jedoch nicht in der Funktionsweise, sondern in den Fähigkeiten. Dies ist der 
zentrale Punkt der Unterscheidung von Fähigkeiten und Funktionsweisen. Es wäre 
falsch, nur auf tatsächliche Funktionsweisen zu schauen, weil die Fähigkeiten ebenfalls 
von Bedeutung sind, um die Lebensqualität eines Menschen abschätzen zu können. 
Genauso macht es einen Unterschied, ob ein reicher Mensch bescheiden lebt oder ein 
armer Mensch jeden Cent umdrehen muss. 
Es gibt noch einen weiteren Grund dafür, warum Fähigkeiten von besonderer Bedeu-
tung sind. Ein zentrales Argument von Sen gegen alternative wohlfahrtsökonomische 
Ansätze besteht darin, dass sie individuelle Unterschiede zwischen Menschen vernach-
lässigen (vgl. Sen 1985a: 26; 1985b; 1987a: 16; 2002a: Kap. 3 und 4; Anderson 2010). 
Sie konzentrieren sich zu sehr auf Mittel wie Güter und Ressourcen und vernachlässi-
gen, dass Menschen unterschiedlich viel damit anfangen können. Die Unterscheidung 
von Funktionsweisen und Fähigkeiten erlaubt es, diesen Punkt einzufangen. Men-
schen sind in unterschiedlichem Maße fähig, Ressourcen und Güter in Funktionswei-
sen umzuwandeln. Zwischen Ressourcen bzw. Gütern und Funktionsweisen stehen 
also noch die individuellen Fähigkeiten. 
Sen unterscheidet dazu drei Kategorien von Umwandlungsfaktoren, von denen die 
Fähigkeit, Güter in Funktionsweisen umzuwandeln, abhängt. Es gibt erstens persönli-
che Umwandlungsfaktoren, die von der Person selbst abhängen. Dazu gehören der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 209 

Gesundheitszustand, das Geschlecht, der Bildungsstand, die Intelligenz, aber noch viel 
mehr, in vielen Gesellschaften z.B. auch die physische Attraktivität. Zweitens gibt es 
soziale Umwandlungsfaktoren. Dazu gehören soziale Normen, das Rechtssystem, die 
politische Struktur, Machtstrukturen, traditionelle Praktiken und vieles mehr. Ob je-
mand die Ressource eines guten Studiums in einen tollen Job umwandeln kann, hängt 
beispielsweise auch vom Beziehungsnetzwerk der Familie ab. Drittens gibt es umwelt-
spezifische Umwandlungsfaktoren. Das betrifft die natürliche, aber auch die mensch-
lich geschaffene Umwelt, etwa das Wetter, die Straßenbeschaffenheit, den vorhande-
nen Wohnraum und vieles mehr. Ob eine Familie ihr Einkommen in die Funktions-
weise des gemütlichen Wohnens umwandeln kann oder eher eingepfercht leben muss, 
hängt von der Menge des verfügbaren Wohnraums in Abhängigkeit von der Nachfra-
ge ab. 
Das Zusammenspiel von Gütern, Fähigkeiten und Funktionsweisen mit den drei 
Umwandlungsfaktoren verdeutlicht Sen an einem einfachen Beispiel. Ob das Gut 
Fahrrad in die Funktionsweise Mobilität umgewandelt werden kann, hängt von allen 
drei Faktoren ab (vgl. Sen 1992: 19–38). Ist jemand physisch in der Lage, Fahrrad zu 
fahren? Ist es für Frauen oder Manager in Anzügen sozial erlaubt, mit dem Fahrrad zu 
fahren? Gibt es Fahrradwege oder Straßen, die für Fahrräder benutzbar und hinrei-
chend sicher sind? Hier ist zu betonen, dass es wiederum von individuellen Fähigkei-
ten abhängt, ob jemand auf diese Faktoren einwirken kann. Wenn der Bürgermeister 
einer Stadt passionierter Fahrradfahrer ist, kann er sich vielleicht über soziale Konven-
tionen hinwegsetzen und zudem dafür sorgen, dass vernünftige Fahrradwege gebaut 
werden. 
Es ist für wirtschaftsethische Fragen wichtig, die bereits angedeutete Erweiterung des 
Fähigkeitenansatzes zu berücksichtigen. Es geht um den Aspekt des Handelns (agency), 
den Sen insbesondere in späteren Arbeiten betont und der in den Arbeiten von Nuss-
baum nicht dieselbe Prominenz besitzt (vgl. Nussbaum 2010; 2012). Die Rolle dieses 
Begriffs lässt sich gut in einem Vier-Felder-Schema darstellen, wie David Crocker es 
entwickelt hat:  
 

 Handeln (agency) Wohlergehen (wellbeing) 

Erreichtes 
Ergebnis 
(achieve-
ment) 

� Handlungserfolge        
(agency achievement) 

� Funktionsweisen          
(functioning) 

Freiheit 
(freedom) 

� Handlungsfreiraum     
(agency freedom) 

� Fähigkeiten                   
(capabilities) 

Abbildung 1: Handeln und Wohlergehen; erreichtes Ergebnis und Freiheit  
(Quelle: Crocker 2008: 151, eigene Übersetzung) 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


210  

Fähigkeiten und Funktionsweisen beziehen sich also auf das Wohlergehen und daher 
auf die Lebensqualität in einem engeren wohlfahrtstheoretischen Sinne. Handeln hin-
gegen bezieht sich auf die Handlungsfreiräume und das erreichte oder verwirklichte 
Handeln in einem weiteren und über die eigene Wohlfahrt hinausgehenden Sinne. 
Hier ist Sens Auseinandersetzung mit dem ökonomischen Rationalitätsbegriff von 
großer Relevanz. Wie oben gesehen, argumentiert er, dass die Ziele von Menschen 
nicht nur auf ihrem eigenen Wohlergehen und Sympathien, sondern auch auf anderen 
Werten und Normen beruhen können. 
Genau das soll mit der Kategorie des Handelns angesprochen werden. Es geht Men-
schen immer auch darum, Handlungsziele verfolgen und erreichen zu können, die mit 
dem eigenen Wohlergehen nichts zu tun haben, sondern dem sogar widerstreiten 
können. Wenn sich eine Sozialunternehmerin für möglichst faire Arbeitsbedingungen 
einsetzt, dann muss das mit ihrem eigenen Wohlergehen nichts zu tun haben. Viel-
leicht entstammt sie einer reichen und gut vernetzten Familie und könnte es sich mit 
ganz anderen Dingen ziemlich gut gehen lassen. Wenn sie ihr soziales Unternehmer-
tum sehr ernst nimmt, dann setzt sie dabei vielleicht nicht nur ihren Wohlstand, son-
dern auch ihre Gesundheit aufs Spiel.  
Der Fähigkeitenansatz von Sen hilft der gegenwärtigen Wirtschaftsethik dabei, in ei-
nem grundsätzlichen Problem weiter zu kommen. Einerseits muss sie von dem Fak-
tum des moralischen Pluralismus ausgehen und kann nicht auf letztbegründete morali-
sche Maßstäbe zurückgreifen. Andererseits kann sie in moralischer Hinsicht auch 
nicht stumm bleiben, weil es sich dann gar nicht mehr um eine Wirtschaftsethik im 
normativen Sinne handelte. Ein verbreiteter Ausweg aus diesem Dilemma besteht in 
einer prozeduralen Orientierung an einem vernünftigen Diskurs über moralische Fra-
gen. Auf unterschiedliche Weise schlagen sowohl die Ökonomische Ethik als auch die 
Integrative Wirtschaftsethik diesen Weg ein (vgl. Homann/Lütge 2005: 27f.; Ulrich 
2008/1997: 78ff.). 
Allerdings stehen ihnen möglicherweise keine geeigneten Ressourcen zur Verfügung 
um anzugeben, was den öffentlichen Diskurs hinreichend vernünftig macht, sodass er 
tatsächlich auch zu einer rational akzeptierbaren moralischen Grundlage für wirt-
schaftsethische Entscheidungen führen kann. Die Integrative Wirtschaftsethik er-
scheint in dieser Hinsicht mit ihrer Orientierung an der kantisch geprägten Diskur-
sethik wieder zu idealistisch. Der öffentliche Diskurs ist kein kantischer Vernunftdis-
kurs und kann es wegen der Partikularität der kantischen Ethik mit ihrem sehr sub-
stantiellen Vernunftverständnis aus der stärker prozedural orientierten Perspektive 
von Sen auch nicht sein. Die Ökonomische Ethik hingegen erscheint mit ihrer Orien-
tierung an strategischen Diskursen zur Durchsetzung eigener Interessen wieder auf 
das Konzept des Homo oeconomicus zurückzufallen. 
Der Fähigkeitenansatz löst das Problem des moralischen Pluralismus zwar ebenfalls 
nicht vollständig auf, hilft aber zumindest dabei, den wirtschaftsethischen Diskurs ver-
nünftig zu strukturieren. Durch die Unterscheidung von Fähigkeiten, Funktionsweisen, 
Handlungsfreiheiten und Handlungserfolgen sowie verschiedenen Umwandlungsfakto-
ren stellt er zumindest klar, welche Faktoren in wirtschaftsethischen Überlegungen un-
bedingt berücksichtigt werden müssen. Wirtschaftsethische Ansätze und konkrete auf 
Verbesserung abzielende Empfehlungen, die diese Faktoren nicht berücksichtigen, er-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 211 

weisen sich demgegenüber als unvernünftig. Vor allem lässt sich mit Hilfe des Fähigkei-
tenansatzes beurteilen, was wirtschaftliche Akteure und Wirtschaftsstrukturen wirklich 
zur Lebensqualität der Menschen beitragen und wo sie eher hinderlich sind. Darauf aber 
sollten sich wirtschaftsethische Empfehlungen offensichtlich stützen.8 
Der Fähigkeitenansatz ermöglicht es der Wirtschaftsethik daher, sich an normativen 
Fragestellungen zu orientieren und diese mit sozialwissenschaftlicher Analyse zu ver-
binden, ohne dabei partikulare Werthaltungen zugrunde zu legen. Die für die Wirt-
schaftsethik problematische, starke Dichotomie von Werten und Fakten kann so zu-
rückgenommen werden, ohne in die Beliebigkeit einer unbegründeten normativen 
Position abzugleiten (vgl. Putnam 2004). 
Dies gilt insbesondere für Fragestellungen, die sich nicht nur mit Grundsatzfragen der 
Möglichkeit oder Unmöglichkeit einer Wirtschaftsethik beschäftigen, sondern auch 
mit konkreten wirtschaftsethischen Problemen, wie beispielsweise der sozialen Ver-
antwortung von Unternehmen oder der Nachhaltigkeitsorientierung ökonomischer 
Akteure und Strukturen. Innerhalb solcher Fragestellungen kann der Fähigkeitenan-
satz eine kritische und eine konstruktive Funktion übernehmen. Die kritische Funkti-
on besteht in der Beurteilung der Frage, ob in Diskursen über sowie behaupteten 
Beiträgen zu CSR und Nachhaltigkeit wirklich zentrale Handlungsfreiheiten und Fä-
higkeiten berücksichtigt werden oder nicht. Green- und Whitewashing lassen sich auf 
diese Weise begründet entlarven.  
Die konstruktive Funktion hat zwei Ebenen. Erstens können durchaus Vorschläge 
dazu unterbreitet werden, welche Handlungsfreiheiten und Fähigkeiten in spezifischen 
Kontexten besonderes Gewicht haben.9 Solche Vorschläge können sich auf die reflek-
tierten Meinungen praktischer Akteure stützen, verbleiben aber im Modus des Ange-
bots (vgl. De-Shalit/Wolf 2013). Wirtschaftsethik wird dann selbst zum wissenschaft-
lich gestützten Teil des öffentlichen Diskurses. Zweitens lassen sich Ansätze durch 
eine Fokussierung auf Handlungsfreiheiten und Fähigkeiten präzisieren. So wird bei-
spielsweise verständlich, warum Ökonomie eine Säule im Nachhaltigkeitsparadigma 
ist. Sie ist es insofern, als sie einen Teil zu der langfristigen Aufrechterhaltung zentra-
ler Handlungsfreiheiten und Fähigkeiten leistet. 
Ein gutes Beispiel, um diesen konstruktiven Mehrwert des Fähigkeitenansatzes zu ver-
anschaulichen ist das Problem der Kinderarbeit. Es werden nicht einfach nur in proble-
matischer Weise bestimmte und vielleicht kulturabhängige Vorstellungen von guter 
Kindheit deduktiv auf alle möglichen Phänomene von Kinderarbeit angewendet. Viel-
mehr lässt sich mit dem Fähigkeitenansatz danach fragen, welche Handlungsfreiheiten 
die Kinder in verschiedenen Gesellschaften durch die Vermittlung welcher Fähigkeiten 
erhalten. Dann kann sich als Ergebnis durchaus zeigen, dass in nomadischen Gesell-
schaften und Subsistenzwirtschaften eine bestimmte Form der frühen Einbindung in 
ökonomische Prozesse durchaus sinnvoll ist (vgl. Alkire 2002: 135–139). 

________________________ 
8  An anderer Stelle habe ich diese Orientierung auf Grundlage des Fähigkeitenansatzes als ‚Faires 

Wachstum‘ bezeichnet (vgl. Neuhäuser 2012). 
9  Dies zeigt Sen in seinen gemeinsamen Arbeiten mit Jean Drèze zu Indien gut auf (1989; 1996; 

2013). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


212  

5. Ansätze einer praktisch orientierten Wirtschaftsethik 
Ich habe argumentiert, dass die Arbeiten von Sen die deutschsprachige Wirtschafts-
ethik auf dreifache Weise systematisch bereichern können. Erstens kann Sen mit sei-
ner nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie den eigenständigen Status der Wirtschaftsethik 
als einer auf konkrete Verbesserungen ausgerichteten Disziplin begründen. Zweitens 
kann auf der Grundlage seiner konstruktiven Kritik am engen Rationalitätsverständnis 
des Homo oeconomicus die Vielfalt rationaler Bezüge auf Eigeninteressen, Sympa-
thien, Werte und Normen auch in wirtschaftsethischen Studien systematisch berück-
sichtigt werden. Drittens liefert der Fähigkeitenansatz ein Analyseinstrument, um die 
Vernünftigkeit normativer Standpunkte zu wirtschaftsethischen Fragen prüfen zu 
können. 
Ein wichtiger Vorteil dieser Perspektive, so hat sich gezeigt, besteht darin, dass die 
Ökonomische Ethik und Integrative Wirtschaftsethik nicht mehr als sich grundsätz-
lich ausschließende Ansätze interpretiert werden müssen. Vielmehr können sie als 
unterschiedliche Perspektiven innerhalb eines gemeinsamen Projekts der nicht-idealen 
Wirtschaftsethik verstanden werden, die auf verschiedene Fragestellungen fokussieren. 
Die Ökonomische Ethik stellt eher auf die Frage ab, welche institutionellen Anreiz-
mechanismen für stets auch eigeninteressierte Akteure geeignet sind. Die Integrative 
Wirtschaftsethik hingegen richtet sich eher auf die Frage aus, wie eine über Eigeninte-
ressen hinausgehende Vernünftigkeit innerhalb des Wirtschaftssystems möglich ist. 
Beide Ansätze lassen sich sogar in einen gemeinsamen Rahmen einbinden, beispiels-
weise wenn es um die Umstellung auf grüne Technologie geht und die Frage, welchen 
Anteil die Rahmenordnung zu leisten hat und was von vernünftigen Wirtschaftsakteu-
ren erwartet werden kann. Dieses nicht-ideale Verständnis der beiden Ansätze bringt 
den besonderen Gewinn, dass sich die deutschsprachige Wirtschaftsethik nicht in 
Grundsatzstreitereien verlieren muss.10 
In diesem Rahmen spielt dann auch der Fähigkeitenansatz eine besondere Rolle, weil 
er es der Integrativen Wirtschaftsethik und Ökonomischen Ethik erlaubt, sich von 
einer rein prozeduralen Orientierung zu lösen und stattdessen zu diskutieren, welche 
Fähigkeiten und Handlungsfreiräume durch die Rahmenordnung unbedingt geschaf-
fen werden müssen und was der Moralität der Marktakteure überlassen werden kann. 
Moralität und Verantwortungsübernahme lassen sich dann übrigens auch selbst als für 
Marktakteure wichtige Fähigkeiten verstehen. 
Diese Ergebnisse lassen es, meiner Einschätzung nach, angemessen erscheinen, die 
Arbeiten von Sen als mögliche Grundlage für eine praktisch orientierte Wirtschafts-
ethik zu verstehen. Der Vorrang des Handelns kommt in der Orientierung an einer 
nicht-idealen und auf konkrete Verbesserungen ausgerichteten Theoriebildung klar 
zum Ausdruck. Das pluralistische Rationalitätskonzept verspricht darüber hinaus eine 
größere Praxisnähe als Rationalitätsvorstellungen, die nur auf Eigeninteresse oder nur 
auf idealen Moralnormen beruhen. Der Fähigkeitenansatz schließlich zeigt die enge 

________________________ 
10  Etwas Ähnliches gilt, meiner Einschätzung nach, auch für die Governanceethik von Joseph 

Wieland, die allerdings schon sehr pragmatisch orientiert ist (vgl. Wieland 2007). Hier könnten 
die Arbeiten von Sen die in der Governanceethik noch fehlende theoretische Grundlegung in 
der Verbindung von normativen und deskriptiven Fragen bereitstellen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


zfwu 15/2 (2014), 198–214 213 

und unauflösliche Verbindung von Fakten und Werten bereits in der Theoriebildung. 
Diese drei Elemente – Vorrang des Handelns, Praxisbezug und Verstrickung von 
Fakten und Werten – sind Kernelemente des Pragmatismus als Philosophie der Praxis 
und insofern scheint es auch gerechtfertigt, Sen als Vordenker einer praktisch orien-
tierten Wirtschaftsethik zu beschreiben.11 

Literaturverzeichnis  

Alkire, S. (2002): Valing Freedoms: Sen’s Capability Approach and Poverty Reduction, Oxford: 
Oxford University Press. 

Anderson, E. (2010): Justifying the Capabilities Approach to Justice, in Brighthouse, 
H./Robeyns, I. (Eds.): Measuring Justice: Primary Goods and Capabilities, Cam-
bridge/MA: Cambridge University Press, 81–100. 

Crocker, D. A. (2008): Ethics of Global Development: Agency, Capability, and Deliberative 
Democracy, Cambridge: Cambridge University Press. 

De-Shalit, A./Wolff, J. (2013): Disadvantage, Oxford: Oxford University Press. 
Dhongde, S./Pattanaik, P. A. (2010): Preference, Choice, and Rationality: Amartya Sen’s Critique 

of the Theory of Rational Choice, in: Morris, C. W. (Ed.): Amartya Sen: Contemporary 
Philosophy in Focus, Cambridge/MA: Cambridge University Press, 13–39. 

Drèze, J./Sen, A. (1989): Hunger and Public Action, Oxford: Oxford University Press. 
Drèze. J./Sen, A. (1996): India: Development and Participation, Oxford: Oxford University 

Press. 
Drèze, J./Sen, A. (2013) An Uncertain Glory: India and its Contradictions, London: Allen Lane. 
French, P. (1994): Corporate Ethics, Stamford: Harcourt Brace College Publishers. 
Hausman, D. M./McPherson, M. S. (2006): Economic Analysis, Moral Philosophy, and Public 

Policy, Cambridge/MA: Cambridge University Press. 
Hirschman, A. O. (1993): Entwicklung, Markt und Moral: Abweichende Betrachtungen, Frank-

furt/M.: Fischer Verlag. 
Homann, K./Lütge, C. (2005): Einführung in die Wirtschaftsethik, Münster: Lit Verlag. 
Homann, K./Suchanek, S. (2005): Ökonomik, eine Einführung, Tübingen: UTB. 
Morris, C. W. (2010) (Ed.): Ethics and Economics, in: Amartya Sen: Contemporary Philosophy 

in Focus, Cambridge/MA: Cambridge University Press, 40–59. 
Neuhäuser, C. (2011): Unternehmen als moralische Akteure, Berlin: Suhrkamp. 
Neuhäuser, C. (2012): Faires Wachstum und die Rolle von Unternehmen, in: Aus Politik und 

Zeitgeschichte, Jg. 62/Heft 27/28, 57–62. 
Neuhäuser, C. (2013): Amartya Sen zur Einführung, Hamburg: Junius. 
Nussbaum, M. C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit: Behinderung, Nationalität und Spe-

zieszugehörigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Nussbaum, M. C. (2012): Creating Capabilities. The Human Development Approach, Cam-

bridge/MA: Harvard University Press. 
Peter, F./Schmid H. B. (2008): Rationality and Commitment, Oxford: Oxford University Press. 

________________________ 
11  Zwar bezeichnet sich Sen selbst nicht offensiv als Pragmatisten. Hillary Putnam, einer der 

wichtigsten Pragmatisten der Gegenwart, sieht in Sens Ansatz allerdings exemplarisch vorge-
führt, wie Sozialwissenschaft aus pragmatischer Perspektive funktionieren sollte, indem sie die 
drei gerade genannten Elemente miteinander verbindet (vgl. Putnam 2004: 46–64, Walsh 2003). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198


214  

Putnam, H. (2004): The Collapse of the Fact/Value Dichotomy and Other Essays, Cam-
bridge/MA: Harvard University Press. 

Rawls, J. (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Rawls, J. (2006): Gerechtigkeit als Fairness, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Rosenberg, A. (2012): Philosophy of Social Science, Boulder: Westview Press. 
Sen, A. (1977): Rational Fools: A Critique of the Behavioral Foundations of Economic Theory, 

in Philosophy and Public Affairs 6, 317–344. Dt. „Rationale Trottel: Eine Kritik der 
behavioiristischen Grundlagen der Wirtschaftstheorie“, in S. Gosepath (Hrsg.) (1999): 
Motive, Gründe, Zwecke: Theorien praktischer Ratinalität, Frankfurt a.M.: Fischer Ver-
lag, 76–102. 

Sen, A. (1980): Equality of What?, in McMurrin, S. (Ed.): Tanner Lectures on Human Values, 
Cambridge/MA: Harvard University Press, 195–220. 

Sen, A. (1985a): Commodities and Capabilities, New Delhi: Oxford University Press. 
Sen, A. (1985b): Well-being, Agency, Freedom: The Dewey Lectures 1984, in Journal of Phi-

losophy, Vol. 82/No. 4, 169–221. 
Sen, A. (1986a): Rationality, Interest and Identity, in: Foxley/McPherson/O’Donnell (Eds.): 

Development, Democracy and the Art of Trespassing, Notre Dame: University of 
Notre Dame Press. 

Sen, A. (1986b): Prediction and Economic Theory, in: Proceedings of the Royal Society of 
London, Series A, Mathematical and Physical Sciences 407, 3–22. 

Sen, A. (1987a): The Standard of Living, in: Hawthorn, G. (Ed.): The Standard of Living. Tan-
ner Lectures in Human Values, Cambridge/MA: Harvard University Press, 1–38. 

Sen, A. (1987b): On Ethics and Economics, Malden/MA: Blackwell Publishers. 
Sen, A. (1992): Inequality Re-examined, Cambridge/MA: Harvard University Press. 
Sen, A. (2002a): Ökonomie für den Menschen: Wege zu Gerechtigkeit und Solidarität in der 

Marktwirtschaft, München: dtv. 
Sen, A. (2002b): Rationality and Freedom, Cambridge/MA: Harvard University Press. 
Sen, A. (2006): What Do We Want From a Theory of Justice?, in: Journal of Philosophy, Vol. 

103/No. 5, 215–238. 
Sen, A. (2007): Die Identitätsfalle: Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, München: dtv. 
Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, München: Beck Verlag. 
Ulrich, P. (2002): Zivilisierte Marktwirtschaft, Freiburg: Haupt Verlag.  
Ulrich, P. (2008/1997): Integrative Wirtschaftsethik, Bern: Haupt Verlag. 
Valentini, L. (2012): Ideal vs. Non-ideal Theory: A Conceptual Map, in: Philosophy Compass, 

Vol. 7/No. 9, 654–664. 
Walsh, V. (2000): Smith after Sen, in: Review of Political Economy, Vol. 12/No. 1, 5–25. 
Walsh, V. (2003): Sen after Putnam, in: Review of Political Economy, Vol. 15/No. 3, 315–394. 
Weber, M. (1972/1921f.): Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen: Mohr Siebeck. 
Werhane, P. (1985): Persons, Rights and Corporations, New Jersey: Prentice Hall. 
Wieland, J. (2007): Die Ethik der Governance, Marburg: Metropolis. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:20:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

