198

Amartya Sens Beitrag zu einer praktischen Wirtschaftsethik’

CHRISTIAN NEUHAUSER ™~

Amartya Sen verbindet so sehr wie seit Adam Smith und vielleicht noch John Stuart
Mill eigentlich niemand mehr 6konomisches und philosophisches Denken miteinan-
der. Dennoch wird er in der deutschsprachigen Wirtschaftsethik nicht systematisch
diskutiert, sondern nur hin und wieder erwihnt. Sens Arbeiten sind jedoch dullerst
fruchtbar fiir die Wirtschaftsethik und kénnen entscheidende neue Impulse liefern.
Dies gilt nicht nur fiir seine Grundlagenarbeiten zur normativen Okonomik, sondern
auch fir seine gerechtigkeitstheoretischen, entwicklungs6konomischen und entschei-
dungstheoretischen Arbeiten allgemein. Es sind insbesondere seine nicht-ideale Ge-
rechtigkeitsidee, sein weites Rationalititsverstindnis und sein Fahigkeitenansatz, die
die Wirtschaftsethik produktiv erweitern kénnen.

Schlagworter: Amartya Sen, Homo oeconomicus, Sozialwahltheorie, Gerechtigkeit,
Fahigkeitenansatz, Integrative Wirtschaftsethik, Okonomische Ethik

Amartya Sen’s Contribution to Practical Business Ethics

Amartya Sen combines economic inguiries with philosophical insights more than anyone since the
works of Adam Smith and Jobn Stuart Mill. Nonetheless, his work is neither discussed systematical-
by in business ethics, nor in the relatively theory-driven business ethics of the German speaking com-
munity. However, in this paper, I argue that his work can be quite fruitful for business ethics. This is
not only true for bis normative economics, but also for his work on questions of justice, human devel-
opment and social choice. Especially, bis non-ideal theory of justice, bis wide understanding of ration-
ality and bis capability approach — if understood correctly — can be very productive for future theoreti-
cal developments in the field of business ethics.

Reywords: Amartya Sen, Homo Oeconomicns, Social Choice, Justice, Capability Approach, Integra-
tive Business Ethics, Economic Ethics

1. Einleitung

Amartya Sen nimmt in der gegenwirtigen Wissenschaftslandschaft eine singuldre Stel-
lung ein, weil er so sehr wie seit Adam Smith und vielleicht noch John Stuart Mill
eigentlich niemand mehr 6konomisches und philosophisches Denken miteinander
verbindet. Dennoch wird er in der deutschsprachigen Wirtschaftsethik nicht systema-
tisch diskutiert, sondern nur hin und wieder erwihnt. Zwar ist Sen kein Wirtschafts-

Beitrag eingereicht am 22.10.2013.; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren tberarbeitete
Fassung angenommen am 16.02.2014.

ok

Dr. Christian Neuhduser, Kultur- und Sozialwissenschaftliche Fakultit, Universitit Luzern, Froh-
burgstr. 3, CH-6002 Luzern, Tel.: +41-41-2295620, E-Mail: christian.neuhacuser@unilu.ch, For-
schungsschwerpunkte: Verantwortungstheorie, Theorien der Wiirde, Eigentumstheorien, Wirt-
schaftsethik, Unternehmensethik.

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

ethiker im engeren Sinne, aber seine Arbeiten sind dullerst fruchtbar fir die Wirt-
schaftsethik und kénnen entscheidende neue Impulse liefern. Dies gilt nicht nur fiir
seine Grundlagenarbeiten zur normativen Okonomik, sondern auch fiir seine gerech-
tigkeitstheoretischen, entwicklungsdkonomischen und entscheidungstheoretischen
Arbeiten allgemein.

Es sind insbesondere seine nicht-ideale Gerechtigkeitsidee, sein weites Rationalitits-
verstindnis, seine liberale Identitdtsauffassung und sein Fihigkeitenansatz, die die
Wirtschaftsethik produktiv erweitern kénnen. Ich méchte im Folgenden aufzeigen,
auf welche Weise die Arbeiten von Sen einen wichtigen Beitrag zur Wirtschaftsethik
insbesondere im deutschsprachigen Raum leisten kénnen.! In einem ersten Abschnitt
werde ich dazu seine nicht-ideale Gerechtigkeitsidee diskutieren und argumentieren,
dass diese auch fir die Wirtschaftsethik einen normativ wohl begriindeten methodi-
schen Rahmen vorgeben kann. In einem zweiten Abschnitt werde ich zeigen, dass sein
weites Rationalititsverstindnis insbesondere fiir eine praxisorientierte Wirtschaftsethik
eine bessere Grundlage liefert als engere Rationalititsbegriffe. Auf welche Weise der
beriihmte Fihigkeitenansatz fiir die Wirtschaftsethik von Bedeutung ist, werde ich
dann in einem dritten Abschnitt herausstellen.

In einem Schlussabschnitt werde ich noch zusammenfassend darstellen, welche Kon-
sequenzen sich fir die deutschsprachige Wirtschaftsethik aus einer verstdrkten Sen-
Rezeption ergeben kénnen. Das Ergebnis wird lauten, dass Sen wichtige Impulse fiir
cine praktisch orientierte Wirtschaftsethik liefert. Solch eine praktische Wirtschafts-
ethik trennt erstens normative und deskriptive Fragen nicht systematisch voneinander,
sondern versteht sie als immer schon miteinander verbunden. Zweitens vermeidet sie
idealtheoretische Grabenkdmpfe zwischen richtigen und falschen Grofitheorien der
Wirtschaftsethik. Stattdessen verbindet sie auf der Suche nach konkreten Verbesse-
rungsmoglichkeiten des Wirtschaftens aus ethischer Perspektive verschiedene theore-
tische Ansitze miteinander.

2. Ideale und nicht-ideale Gerechtigkeit

In den letzten Jahren war Sen besonders darum bemiiht, seine Arbeiten zur normati-
ven Okonomik in einen gerechtigkeitstheoretischen Rahmen einzubetten (vgl. Sen
2006; 2010). Er unterscheidet dazu grundsitzlich zwei Typen von Gerechtigkeitstheo-
rien: transzendental institutionalistische Theorien auf der einen und auf konkrete Ver-
dnderungen abzielende Theorien auf der anderen Seite. Transzendental institutionalis-
tische Theotien stellen darauf ab, die ideale institutionelle Grundstruktur einer dann
zumindest in dieser Hinsicht vollkommen gerechten Gesellschaft zu identifizieren und
zu beschreiben. Auf konkrete Verinderungen abzielende Theorien sind hingegen
nicht-ideal, insofern sie von den in vielen Hinsichten ungerechten gegenwirtigen Zu-
stinden einzelner Gesellschaften und der Welt ausgehen, um konkrete Reformen hin
zu relativ gerechteren Zustdnden vorzuschlagen (vgl. Sen 2010: 33ff.; Valentini 2012).

Sen pladiert fur einen Vorrang der nicht-idealen und auf konkrete Verinderungen
abzielenden Gerechtigkeitstheorie. Dies hat grundsitzliche Auswirkungen auf die

! Etwas ausfiithrlicher habe ich diese theoretischen Arbeiten von Sen diskutiert in Neuhduser (2013).

zfwu 15/2 (2014), 198-214 199

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

200

Wirtschaftsethik. Aus der Perspektive einer idealen Gerechtigkeitstheorie gibt es nim-
lich keinen systematischen Ort fir eine eigenstindige Wirtschaftsethik, aus der Per-
spektive einer nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie hingegen schon.? Sen verhilft mit
seiner nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie der Wirtschaftsethik gewissermallen zu
einem eigenstindigen wissenschaftlichen Status. Um diesen Punkt deutlicher heraus-
zuarbeiten, bietet es sich an, die Kritik von Sen an der idealen Gerechtigkeitstheorie
von John Rawls nachzuvollzichen und dann sein Plidoyer fiir eine nicht-ideale Alter-
native zu bewerten. Auf diese Weise wird deutlich, welche systematische Rolle eine
Wirtschaftsethik aus gerechtigkeitstheoretischer Perspektive tiberhaupt spielen kann.

Die ideale Theorie der Gerechtigkeit von John Rawls beruht auf dem Gedankenexpe-
riment des Urzustandes (vgl. Rawls 2006: § 11).3 In diesem Experiment begeben sich
die Biirger eines Staates gedanklich in einen Zustand vor der Staatsgriindung. Sie sind
dann einem Schleier des Nichtwissens unterworfen, der alle ihre persénlichen Eigen-
schaften betrifft. Sie wissen also nicht, ob sie arm oder reich, gesund oder krank, klug
oder von bescheidener Intelligenz, schén oder hisslich, mit vielen Freunden gesegnet
oder einsam sind. Rawls argumentiert, dass es unter diesen Bedingungen fiir alle Men-
schen rational ist, ein und dieselbe institutionelle Grundstruktur fiir den zu griinden-
den Staat zu wihlen. Diese gewihlte Grundstruktur ist dann ideal gerecht. Rawls ent-
wickelt aus seinem Gedankenexperiment heraus zwei Gerechtigkeitsprinzipien. Das
erste Prinzip beinhaltet den absoluten Vorrang bestimmter Grundfreiheiten. Das
zweite Prinzip besteht aus einer bestimmten Idee von Chancengleichheit und die Bes-
serstellung der 6konomisch am schlechtesten gestellten Menschen. Sie lauten:

1. Jede Person hat den gleichen unabdingbaren Anspruch auf ein véllig adiqua-
tes System gleicher Grundfreiheiten, das mit demselben System von Freihei-
ten fur alle vereinbar ist.

2. Soziale und 6konomische Ungleichheiten mussen zwei Bedingungen erfiillen:
erstens miissen sie mit Amtern und Positionen verbunden sein, die unter Be-
dingungen fairer Chancengleichheit allen offenstehen; und zweitens miissen
sie den am wenigsten beglinstigten Angehérigen der Gesellschaft den gréBten
Vorteil bringen (Differenzprinzip) (Rawls 2006: 78).

Sen kritisiert an diesem Ideal der Gerechtigkeit von Rawls vor allem zwei Punkte.
Erstens glaubt er, dass eine Einigung auf eine ideale Grundstruktur der Gesellschaft
selbst im Rahmen des vorgeschlagenen Gedankenexperiments nicht méglich ist. Da-
fir sind die Werthaltungen der Menschen zu unterschiedlich. Gerechtigkeitsfragen
bertihren fiir Sen zugleich immer ein Bedurfnisprinzip, ein Leistungsprinzip und ein

Dies kénnte auch der Grund dafiir sein, dass es im englischsprachigen Raum zwar eine fallba-
sierte business ethics gibt, aber durch die Dominanz von Rawls in der Gerechtigkeitstheorie keine
Wirtschaftsethik als eigenstindige Theoriebildung entstehen konnte, so wie es im deutschspra-
chigen Raum der Fall ist. Ansitze dazu, wie beispielsweise Peter French (1994) oder Patricia
Werhane (1985) sie im Bereich der Unternechmensethik entwickelt haben, miindeten jedenfalls
nicht in eine anhaltende Theoriediskussion.

Ich zitiere aus dem Buch Gerechtigkeit als Fairness (2006) und nicht aus seinem berithmten Werk
Eine Theorie der Gerechtigkeit (1979), weil Rawls selbst Gerechtigkeit als Fairness als letzte autoritative
Fassung seiner Gerechtigkeitstheorie gesehen hat.

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

Talentprinzip. Alle drei Prinzipien sind fiir gerechte Verteilungen wichtig und es gibt
verschiedene verniinftige Méglichkeiten, diese Prinzipien im Verhaltnis zueinander zu
gewichten. Eine Finigung auf die richtige Rangordnung der Prinzipien der Vertei-
lungsgerechtigkeit ist also auch auf der Grundlage eines gedachten Urzustands nicht
zwingend. Aulerdem sind soziale Priferenzen tiber mogliche Verteilungsordnungen
nie frei von Widerspriichen, wie die Ergebnisse der Sozialwahltheorie gezeigt haben,
an denen Sen selbst aktiv mitgewirkt hat. Es kommt also darauf an, diese Widersprii-
che demokratisch durch 6ffentlichen Vernunftgebrauch und wechselseitige Ubetzeu-
gung zu tberwinden. Durch ein Gedankenexperiment allein kénnen sie nicht behoben
werden (vgl. Sen 2010: 39ff., 173-170).

Das zweite Problem mit der idealen Gerechtigkeitstheorie von Rawls siecht Sen darin,
dass sie nur eine ideal gerechte Grundstruktur einer Gesellschaft beschreibt und zu
konkreten Verbesserungen unserer in vielen Hinsichten ungerechten Gesellschaften
nichts beizutragen hat. Der Grund dafiir ist, dass sich aus der Beschreibung eines
idealen Gerechtigkeitszustandes aus Sens Perspektive nicht ableiten ldsst, welche
Mafnahmen geeignet sind, um eine Gesellschaft bzw. die Welt ein Stiick weit gerech-
ter zu machen. Daftr sind vielmehr ganz andere Erwigungen zentral: Welche Mal3-
nahmen haben eine Chance auf politische Durchsetzung? Welche Mal3nahmen ver-
schaffen den tatsichlich Benachteiligten der Gegenwart die meisten Vorteile? Welche
Mafnahmen fithren zu einer relativ stabilen Verbesserung in Gerechtigkeitsfragen? Es
sind Fragen dieser Art, auf die eine Gerechtigkeitstheorie abzielen sollte, so argumen-
tiert Sen (vgl. Sen 2010: 43f.). Dann handelt es sich nicht mehr um einen transzenden-
talen Institutionalismus, sondern um eine auf tatsichliche Verbesserung abzielende
Theorie. Der Vorwurf gegeniiber Rawls lautet daher auch nicht, dass er diese Fragen
nicht wichtig findet, sondern dass er sie ihm Rahmen seiner Theorie nicht angehen
kann.

Die Gegeniiberstellung einer idealen und nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie, wie Sen
sie vornimmt, hat Auswirkungen auf den Status der Wirtschaftsethik. Wie erwihnt,
gibt es streng genommen im Rahmen der Rawls’schen Gerechtigkeitstheorie keinen
Platz fir eine eigenstindige Wirtschaftsethik. Im Urzustand wird bestimmt, wie die
Grundinstitutionen des Staates beschaffen sein sollen. Das betrifft auch die Markt-
struktur, das Wirtschafts- und Arbeitsrecht, das Steuersystem und die gesamte Rah-
menordnung der Wirtschaft. Einzelne Wirtschaftsakteure haben demgegeniiber keine
besonderen Gerechtigkeitspflichten mehr, weil auf der Ebene der gesellschaftlichen
Grundstruktur bereits fiir vollkommene Gerechtigkeit gesorgt ist.# Kurzum: Die insti-
tutionellen Fragen der Wirtschaftsethik sind durch die ideale Gerechtigkeitstheorie
bereits vollstindig beantwortet. Interaktionale Fragen der Wirtschaftsethik hingegen
sind dann tatsdchlich auf die Forderung reduziert, sich an das Recht des vollkommen
gerechten Staates zu halten.

Die Moral der Biirger beschrinkt sich in der gerechten Gesellschaft darauf, an der gesellschaft-
lichen Kooperation teilzunehmen — was einen Sinn fiir Gerechtigkeit und 6ffentlichen Ver-

nunftgebrauch voraussetzt — und eine eigene Vorstellung vom gelingenden Leben zu entwi-
ckeln (vgl. Rawls 2006: § 7).

zfwu 15/2 (2014), 198-214 201

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

202

Eine stirker eigenstindige Rolle spielt die Wirtschaftsethik hingegen in der auf kon-
krete Verbesserungen abzielenden Gerechtigkeitstheorie von Sen. Gegenwirtige poli-
tische und 6konomische Institutionen erweisen sich dann aus ethischer Perspektive als
nicht ideal und sogar recht unvollkommen. Deswegen bestehen fiir individuelle und
korporative Wirtschaftsakteure verschieden grofle Handlungsspielrdume, um inner-
halb der durch jene unvollkommenen Institutionen geschaffenen Strukturen mehr
oder weniger moralisch zu handeln (vgl. Neuhduser 2011: 270-278). Weiterhin gilt es,
die immer wieder auftretenden Widerspriche zwischen den Fragen der globalen und
lokalen Gerechtigkeit zu Giberwinden und mit kulturell und individuell bedingt unter-
schiedlichen Vorstellungen von Gerechtigkeit praktisch umzugehen (vgl. Sen 2007:
1501t)).

Wirtschaftsethik als wissenschaftliche Disziplin wird vor diesem Hintergrund zu ei-
nem integralen Teil der nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie. Da dieser Ansatz auf
konkrete Verbesserung abzielt, muss er eine normative Orientierung mit einer deskrip-
tiven Theorie und empirischem Wissen verbinden, wie Sen argumentiert und in seinen
eigenen Arbeiten zum FFihigkeitenansatz auch vorgefithrt hat (vgl. Sen 1987a; 2002a:
Kap. 1 und 3; Rosenberg 2012: 279-282; Hausman/McPherson 2006: 90-95). Nur
wenn alles drei zusammenkommt, ist die epistemische Grundlage geschaffen, um
tatsichlich konkrete Verbesserungen vorschlagen zu koénnen. Der Ansatz von Sen
sieht also vor, dass in einer Wirtschaftsethik wirtschaftswissenschaftliche Theorien
und wirtschaftswissenschaftliches Wissen mit gerechtigkeitstheoretischen und moral-
theoretischen Uberlegungen verbunden werden. Wirtschaftsethik ist und bleibt dann
ein irreduzibel interdisziplindres Unternehmen.

Was bedeutet das fiir die Lage der Wirtschaftsethik im deutschsprachigen Raum? Die
gegenwirtig wohl prominentesten Ansitze sind die Okonomische Wirtschaftsethik
von Karl Homann und Schilern sowie die Integrative Wirtschaftsethik von Peter
Ulrich und Schilern (vgl. Homann/Litge 2005; Homann/Suchanek 2005; Ulrich
2008/1997; 2002). Je nach Lesart dieser Ansitze schlieBen sich diese Positionen aus
und bleiben fiir sich genommen dann hoch defizitir. Oder aber, und das ist der ent-
scheidende Beitrag der Perspektive von Sen, die verschiedenen Ansitze sind vielmehr
komplementir zu verstehen, indem sie als Bestandteile einer iibergeordneten, nicht-
idealen Perspektive aufgefasst werden.

Die Okonomische Ethik und die Integrative Wirtschaftsethik zeigen das auf beson-
ders deutliche Weise. Sie lassen sich als ideale Theoriekonstruktionen verstehen, in-
dem entweder nur eine ideale Rahmenordnung oder nur eine von der idealen Ver-
nunft durchzogene Wirtschaftswelt gedacht wird (vgl. Homann/Liitge 2005: 63ff.;
Ulrich 2008/1997: 95ff.). Als solche ideale Konstruktionen sind sie dem Argument
von Sen ausgesetzt, als Theorien zu konkreten Verbesserungen nichts beitragen zu
kénnen, weil die von ihnen vorausgesetzten Bedingungen weder faktisch realisiert
sind, noch praktisch realisierbar erscheinen. Im Rahmen der von Sen vorgeschlagenen
nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie lassen sich diese beiden Ansitze jedoch auch an-
ders verstehen. Sie beziehen sich in ihrer nicht-idealen Theoriebildung dann stirker
auf bestimmte Bereiche konkreter Verbesserungen.

Die Okonomische Ethik fragt dann eher danach, wie sich institutionelle Verbesserun-
gen vor dem Hintergrund realisieren lassen, dass Marktakteure zumindest teilweise

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

auch egoistisch motiviert sind und durch entsprechende Anreizstrukturen gesteuert
werden mussen. Die Integrative Wirtschaftsethik hingegen fragt dann eher danach,
wie sich ein verninftiger Diskurs tiber moralische Fragen des Wirtschaftens auch
innerhalb der Wirtschaft realisieren ldsst. Die Begriinder dieser Theorien haben ihre
Ansitze vielleicht nicht in diesem nicht-idealen Sinne verstanden. Aber darauf kommt
es auch nicht an. Wichtig ist vielmehr, dass sie sich in diesem nicht-idealen Sinne ver-
stehen lassen und so zu einer Wirtschaftsethik als Teil einer nicht-idealen Gerechtig-
keitstheorie beitragen kénnen.

3. Rationalitit und Identitit

Ein zweiter wichtiger Beitrag von Sen zur Wirtschaftsethik liegt in seiner Kritik am
6konomischen Rationalitdtsbegriff, der Akteure stets als bloBe Homines oeconomici
beschreibt. Er kritisiert diesen Rationalitidtsbegriff in seiner empirischen Leistungsti-
higkeit, weil sich in hinreichend komplexen Kontexten immer nur im Nachhinein
durch die willkiirliche Zuschreibung konstruierter Priferenzen eine Entscheidung und
ein Handeln als rational ausweisen ldsst (vgl. Sen 1986a).5 Dies gilt auch fiir das Pro-
jekt der neuen Verhaltens6konomik, deren Ergebnisse daher nicht aus dem Versuchs-
kontext auf andere Situationen tibertragbar sind. Wichtiger fiir die Wirtschaftsethik ist
jedoch eine zweite, stirker konzeptionell orientierte Kritik von Sen am Homo oeco-
nomicus.

Der 6konomische Rationalititsbegriff beschrinkt Rationalitdt auf einen bestimmten
Typ von Eigeninteresse. Dadurch wird vernachldssigt auf welch vielfiltige Weise Ak-
teure rational adressiert werden kénnen. Dies ist gerade fir die Wirtschaftsethik von
zentraler Bedeutung, insofern es bei ihr um die Frage geht, ob und wie Wirtschaftsak-
teure moralisch adressierbar sind. Sen kritisiert am 6konomischen Rationalititsbegriff
drei Annahmen, die er alle fiir verfehlt hilt. 1. Die Annahme der egoistischen Wohl-
tahrt (Self-Centred Welfare); 2. Die Annahme von der eigenen Wohlfahrt als Ziel (Se/f
Welfare Goal); und 3. Die Annahme von der Wahl des eigenen Ziels (Se/f-Goal Choice)
(vgl. Sen 2002b: 33f.; Dhongde/Pattanaik 2010).

1. Self-Centred Welfare: Die erste Annahme der egoistischen Wohlfahrt besagt,
dass die Wohlfahrt von Akteuren nur aus ihrem unmittelbaren individuellen
Wohlergehen besteht. Diese Annahme ist offensichtlich falsch. Denn vielen
Akteuren liegt klarerweise etwas an dem Wohlergehen anderer, zum Beispiel
von Angehérigen und Freunden, aber auch von Fremden. Deswegen wird
diese Annahme auch von kaum jemandem explizit befiirwortet. Trotzdem
schleicht sie sich hdufig in Theorien ein, so kritisiert Sen, weil sie durch die
klare Beschrinkung méglicher Priferenzen mehr Voraussagen tber das Ver-
halten von Akteuren zulidsst (vgl. Sen 1986b). Genau darin sieht er aber auch
das Problem, gerade weil sie ein Zerrbild der Priferenzordnung der meisten
Menschen darstellt.

Das Problem liegt darin, dass in jeder relevanten Situation alle potenziell relevanten und denk-
baren Priferenzen ermittelt werden miissten, um Transitivitit zwischen Entscheidungen in ver-
schiedenen Situationen behaupten zu kénnen. Das ist jedoch nicht méglich, weil Priferenzen
nicht beobachtbar sind.

zfwu 15/2 (2014), 198-214 203

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

204

Sen leugnet nicht, dass manche Menschen manchmal ihre eigene Wohlfahrt
maximieren. Aber die meisten Menschen handeln nicht immer und durchweg
so. Ihnen dann vorzuwerfen, irrational zu handeln, wire eine bloBe Stipulati-
on, um die eigene Theorie zu retten. Daher ist es falsch, diese Einschrinkung
der Maximierung der eigenen Wohlfahrt zur Bedingung fiir rationales Han-
deln zu machen. Dies stellt ohnehin eine viel zu enge Vorstellung von Ratio-
nalitdt dar. Sen schreibt, um diesen Punkt zu verdeutlichen: ,,Im Vergleich zu
der Behauptung, dass die Rationalitit von Menschen unbedingt verlangt, ihr
Eigeninteresse zu maximieren, mag es nicht einmal ganz so absurd sein, zu
behaupten, dass Menschen ihr Eigeninteresse tatsdchlich immer maximieren.
Universeller Egoismus als Tatsache, ist wohl eine falsche Annahme, als Be-
dingung fiir Rationalitit ist diese Annahme schlicht absurd (Sen 1987b: 16).

Self Welfare Goal Die zweite Annahme von der eigenen Wohlfahrt als Ziel ist
etwas inklusiver als die erste Annahme. Sie ldsst zu, dass das Wohlergehen
anderer Menschen auch Teil der Wohlfahrt eines Akteurs ist. Die Wohlfahrt
einer Mutter oder eines Vaters hingt dann beispielsweise davon ab, ob es ih-
ren Kindern gut geht. Trotzdem kritisiert Sen diese Annahme, weil sie die In-
teressen anderer Akteure auf zu eingeschrinkte Weise beriicksichtige. Akteure
beriicksichtigen diese Interessen nidmlich nur, insofern ihre eigene Wohlfahrt
davon abhingt. Viter und Mitter interessieren sich dann nur fiir das Wohler-
gehen ihrer Kinder, weil sie selbst leiden, wenn es den Kindern schlecht geht.
Diese Erweiterung der egoistischen Priferenzen beruht also auf Sympathie
anderen gegeniiber.

An dieser Stelle fithrt Sen die wichtige Unterscheidung von Sympathie und
Verpflichtung (commitment) ein (vel. Sen 1977; Morris 2010). Akteure kbnnen
die Priferenzen anderer zu ihren Zielen machen, weil sie Sympathie fiir ande-
re haben oder weil sie ihnen verpflichtet sind. Wenn sie Sympathie fir jene
anderen haben und mit ithnen mitfithlen, dann wird die Wohlfahrt der ande-
ren zu einem Teil ihrer eigenen Wohlfahrt. Wenn sie die Priferenzen der an-
deren in ihren Zielen jedoch ohne jede besondere Sympathie berticksichtigen,
dann hat das mit ihrer eigenen Wohlfahrt nichts zu tun. Es kann sogar sein,
dass es auf Kosten der eigenen Wohlfahrt geht, jener Verpflichtung anderen
gegentiber nachzukommen. Trotzdem ist man bereit dazu, so argumentiert
Sen, weil diese Verpflichtung Teil der eigenen Ziele ist — ein Teil der eigenen
Werthaltung, kénnte man vielleicht auch sagen.

Self-Goal Choice: Die Kiritik an der dritten Annahme der Wahl des eigenen Ziels
ist weniger klar als die beiden anderen Kritikpunkte. Zunichst leuchtet der
Gedanke nimlich ein, dass Akteure ausschliefSlich nach ihren eigenen Zielen
handeln. Wenn diese Ziele nicht nur ihre egoistische Wohlfahrt und auch
nicht nur ihre durch Sympathie erweiterte Wohlfahrt, sondern z.B. auch Ver-
pflichtungen anderen gegentiber enthalten, dann erscheint das fast schon tri-
vialerweise wahr zu sein. Wenn die méglichen Ziele so weit gefasst sind, was
sonst, auller der eigenen Ziele, soll ein Akteur dann noch wihlen? Die Ant-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

wort von Sen lautet, dass man die Ziele anderer beriicksichtigen kann, ohne
sie selbst zu den eigenen Zielen zu machen.

Jemand kann die Anspriiche oder Rechte anderer berticksichtigen, einfach
weil er sie als relevante Normen betrachtet, ohne es zu seinem Ziel zu ma-
chen, die Rechte und Anspriiche dieser Anderen zu erfillen. Tatsichlich kann
es seine Ziele sogar enorm stéren und einschrinken. Sen schreibt: ,,(...) es
kann sicher Abweichungen von der Wahl der eigenen Ziele geben (...). Hier
kommen natiitlich soziale Verhaltensnormen ins Spiel, die das Verfolgen der
cigenen Zeile einschrinken® (Sen 1986b: 17). Ein Kiritiker kénnte Sen aller-
dings entgegenhalten, dass es sich dann ja doch um Ziele des Akteurs handelt,
nimlich das Ziel sich an Regeln und Normen zu halten oder Rechte und An-
spriiche anderer zu berticksichtigen (vgl. Peter/Schmid 2008).

Demgegeniiber kann man den Punkt von Sen vielleicht verdeutlichen, indem
man zwischen zwei Formen der Verpflichtung unterscheidet. Eine Verpflich-
tung kann auf der eigenen Werthaltung beruhen. Dann beriicksichtigt man die
Interessen und Priferenzen anderer, weil man es selbst als gerecht oder an-
stindig empfindet. Eine Verpflichtung kann aber auch auf sozialen Regeln
und Normen beruhen. Dann beriicksichtigt man die Priferenzen anderer, ein-
fach weil man diese Regeln akzeptiert. Das gilt auch dann, wenn man aus der
eigenen Werthaltung heraus diese Priferenzen nicht berticksichtigen wiirde,
vielleicht weil man sie irrelevant oder sogar schlecht findet. Vielleicht stimmt
es dann, dass auch die zweite Verpflichtung von dem eigenen Ziel abhingt,
sich an die Regeln zu halten. Aber das ist nur ein sehr indirekter Zusammen-
hang und hat nichts mit der Verwirklichung der eigenen Werte zu tun.

Es gibt bei Sen also neben egoistischen Wohlfahrtsinteressen auch Sympathien, Wer-
te- und Normenorientierungen als rationale Entscheidungsgrundlagen.¢ Er geht damit
auf dreifache Weise iber den Homo oeconomicus hinaus, den er als ,rationalen Trot-
tel* bezeichnet, weil er sich nicht an Sympathien, Werten und Normen orientieren
kann und auch nicht versteht, wie andere dies rationalerweise tun konnen. Fur Sen
bilden egoistische Interessen, Sympathien, Werte und Normenorientierung gemein-
sam die Identitdt eines Menschen. Besonders in spiteren Arbeiten hat Sen herausge-
stellt, dass Menschen ihre Identititen zwar nicht frei wihlen, sich aber aktiv zu ihnen
verhalten und Teile von ihnen ablegen sowie neue Aspekte hinzugewinnen kénnen

(vgl. Sen 2007: 19-22).

Menschen verfiigen demnach iiber so etwas wie eine meta-rationale Kompetenz, weil
sie nicht nur ihre Entscheidungen an verschiedenen rationalen Erwigungen ausrichten
kénnen, sondern auch in der Lage sind, diese rationalen Erwigungen selbst wieder

Diese Formen der Rationalitit erinnern natiirlich an die Kategorien des sozialen Handelns von
Max Weber (1972/1922: 12). Allerdings gibt es auch Unterschiede, da fiir Sen auch Handeln
aus Sympathie explizit rational sein kann und er die Kategorie des rein traditionalen Handelns
nicht berticksichtigt — wohl weil sie ihm gerade nicht rational erschient. AuB3erdem unterschei-
det Sen zwischen Werten und Normen. Der Unterschied der beiden Heuristiken besteht darin,
dass es Sen nur um verschiedene Formen der Rationalitit geht; Weber jedoch geht es um sozia-
les Handeln im Allgemeinen.

zfwu 15/2 (2014), 198-214 205

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

206

rational zu reflektieren. Menschen kénnen sich zu ihren Normen, Werten, Sympathien
und egoistischen Interessen rational verhalten und einige von ithnen beispielsweise neu
gewichten oder ablegen, wenn sie nicht gut ins Gesamtbild passen. Sen weist hier
explizit auf Adam Smith und seine philosophische Figur des unparteiischen Beobach-
ters hin. Wenn ein Akteur verschiedene Standpunkte beriicksichtigt und so zu mehr
Unparteilichkeit gelangt, dann gewinnt er auch mehr Freiheit seiner eigenen Identitit
gegentiber (vgl. Sen 2010: 66—68; Walsh 2000).

Die offensichtlichsten Konsequenzen hat die Kritik des 6konomischen Rationalitits-
begriffs fiir die 6konomische Ethik, weil sie genau dieses Verstindnis von Rationalitit
zugrunde legt (vgl. Homann/Litge 2005: 79f.). So lange sie dies in einem exklusiven
Selbstverstindnis tut, kann sie nach Sen keine brauchbaren Ergebnisse generieren,
weil sie die Verniinftigkeit der Menschen bereits im Ansatz falsch beschreibt. Aller-
dings konnte eine 6konomische Ethik sich im Sinne einer nicht-idealen Theorie auf
die These beschrinken, dass Menschen zumeist auch eigeninteressiert handeln und
dass es ihr um eine Auseinandersetzung mit den geeigneten Anreizmechanismen in
dieser Hinsicht geht. Das kénnte Sen durchaus akzeptieren. Doch dann hitte die 6ko-
nomische Ethik ihren Status als umfassende Wirtschaftsethik verloren und wire eher
nur ein spezifischer Teil eines normativ umfassenderen wirtschaftsethischen Projekts.

Etwas Ahnliches gilt fiir die integrative Wirtschaftsethik unter umgekehrten Vorzei-
chen. Auf den ersten Blick scheint sie Sen niher zu stehen, weil sie seiner Kritik am
verengten Rationalititsverstindnis zustimmen kann. Aber sie hat kein so ausdifferen-
ziertes Rationalititsverstindnis wie Sen vorzuweisen und vernachlissigt, dass sich
Menschen immer zugleich an egoistischen Interessen, Sympathien, Werten und Nor-
men orientieren. Die integrative Wirtschaftsethik konzentriert sich auf eine verntinfti-
ge Normenortientierung allein (vgl. Ulrich 2008/1997: 2391f.). Insofern verkirzt sie die
Rationalitit des Menschen in die umgekehrte Richtung wie die 6konomische Ethik.
Wieder gilt, dass diese Perspektive als systematisch isolierter Bestandteil eines eigent-
lich umfassenderen Verstindnisses von Wirtschaftsethik durchaus angemessen sein
kann, aber nicht flir sich allein verabsolutiert werden darf.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass der Mehrwert von Sens Auseinandersetzung
mit dem Rationalititsmodell des Homo oeconomicus nicht nur deswegen fir die
deutschsprachige Wirtschaftsethik wichtig ist, weil er sie dhnlich wie und in Zusam-
menarbeit mit Albert Hirschman (1993) formuliert hat; es ist also gewissermalen eine
Frage der wissenschaftlichen Redlichkeit, sich darauf zu stiitzen. Vielmehr leistet sie
dartiber hinaus dreietlei:

Erstens liefert Sen ein eigenes und umfassenderes Modell des rationalen Handelns, das
neben FEigeninteresse zusitzlich noch eine Werteorientierung, Normenorientierung
und affektive Orientierungen beriicksichtigt. Diese Heuristik erlaubt eine umfassende-
re wirtschaftsethische Analyse der rationalen Orientierung 6konomischer Akteure.

Sen verwirft — zweitens — die Idee einer eigeninteressierten Rationalitit nicht vollstidn-
dig, sondern integriert sie in seine Heuristik. Dies erlaubt es wirtschaftsethischen An-
sitzen, in bestimmten Kontexten, beispielsweise makrodkonomischen Analysen, das
Modell des Homo oeconomicus weiterhin zum Erkenntnisgewinn einzusetzen. Trotz
seiner starken Kritik am Homo oeconomicus tiberreizt Sen diese also nicht und et-
kennt den Wert des Modells durchaus an.

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

Die Rationalititsverstindnisse der Integrativen Wirtschaftsethik und der Okonomi-
schen Ethik lassen sich — drittens — als starke Betonung unterschiedlicher Rationali-
tatstypen innerhalb eines Metamodells verstehen. Es ist dann kontextabhingig zu
entscheiden, welches Rationalititsmodell die richtige Analyseeinheit darstellt. Wenn es
beispielsweise um Fragen der staatlichen Regulierung geht, kann es durchaus sinnvoll
sein, aus methodischen Griinden davon auszugehen, dass die Marktteilnehmer selbst
nur eigeninteressiert handeln.

4. Fihigkeiten und Freiheiten

Sen hat seinen Fihigkeitenansatz entwickelt, weil er die wohlfahrtsbkonomischen
Ansitze in ihrem Bezug auf Giiter oder einen abstrakten Nutzen fiir unbefriedigend
hielt. Diese Theorien konnten immer nur die Mittel der menschlichen Entwicklung,
nie jedoch ihre Ziele in den Blick nehmen (vgl. Sen 1985a; 1985b; 1992). Letztlich
geht es jedoch darum, so argumentiert Sen, dass Menschen die Fahigkeit haben,
selbstbestimmt ihre eigene Vorstellung von einem guten Leben verfolgen und mog-
lichst auch realisieren zu kénnen. Der Fihigkeitenansatz kann seiner Meinung nach
dieses zentrale Ziel besser in den Blick nehmen, als herkémmliche entwicklungs- und
wohlfahrtsdkonomische Ansitze (vgl. Sen 1980, 1985a, 1987a). Wenn dies zutrifft,
dann eignet sich der Fahigkeitenansatz auch als Analyseinstrument fir die Wirt-
schaftsethik.

Wegen seiner engen Bindung an die selbstbestimmten Ziele der Menschen verspricht
der Fdhigkeitenansatz etwas dariiber sagen zu kénnen, wie das Handeln von Wirt-
schaftsakteuren und wie 6konomische Strukturen aus wirtschaftsethischer Perspektive
zu bewerten sind. Was also sind die besonderen Merkmale dieses Ansatzes? Die zent-
ralen Begriffe des Ansatzes sind Funktionsweisen (functionings) und Fihigkeiten (capabi-
lities) sowie die Idee von relevanten Umwandlungfaktoren (comversion factors) von Fihig-
keiten in Funktionsweisen.” In der Variante von Sen spielt der Begriff des Handelns
(ageney) eine fast gleichrangige Rolle, was hiufig vernachlissigt wird (vgl. Sen 1985b;
1992: 56f). Anhand dieser Grundbegriffe ldsst sich der Fihigkeitenansatz gut rekon-
struieren.

Mit Funktionsweisen sind einfach alle tatsdchlich realisierten und vorhanden Zustinde
und Titigkeiten (beings and doings) eines Menschen angesprochen. Dazu gehéren bei-
spielsweise Zustinde wie verheiratet oder ledig sein, gebildet und ausgebildet sein,
Staatsbiirger oder staatenlos sein, und krankenversichert oder hilflos sein; dazu geho-
ren Titigkeiten wie arbeiten, spielen, lieben, reisen, Kinder erziehen, Freundschaften
pflegen, philosophieren usw. Zustinde lassen sich, wie man hier sicht, gut mit dem
Hilfsverb ,sein‘ ausdriicken und Titigkeiten unmittelbar mit allen Tiétigkeitswortern,

Fir das englische ,capability® wird im Deutschen tblicherweise entweder ,Fihigkeit’, ,Befihi-
gung® oder ,Verwirklichungschance® verwendet. Statt von ,Fihigkeitenansatz® ist daher manch-
mal auch von ,Befihigungsansatz® die Rede; von ,Verwirklichungschancenansatz® wird jedoch
kaum gesprochen. Fir ,functioning® wird tblicherweise ,Funktionsweise® verwendet und nur
selten ,Verwirklichung®. Ich habe mich hier fiir dem Original méglichst nahe Ubersctzungen,
also fiir ,Fahigkeit® und ,Funktionsweise’, entschieden. Der Grund hierfiir ist, dass die anderen
Ubersetzungen, meiner Finschitzung nach, auch nicht besser wiedergeben, was mit ,capability*
und ,functioning‘ gemeint ist.

zfwu 15/2 (2014), 198-214 207

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

208

auch wenn natiirlich andere Formulierungsweisen moglich sind. Man kann etwa sagen,
dass jemand arbeitet oder eine Arbeit hat oder berufstitig ist und dasselbe meinen.
Die Liste von Funktionsweisen eines Menschen ist geradezu beliebig lang und er-
scheint kaum abschlieBbar. Das macht den ersten Teil der enorm weiten Informati-
onsbasis des Fihigkeitenansatzes aus, legt aber zugleich die Notwendigkeit einer Aus-
wahl nahe. Immerhin ldsst sich mit gréerer Genauigkeit angeben, welche Funktions-
weisen in einem bestimmten Zeitraum realisiert sind. So lédsst sich beispielsweise von
jemandem sagen, dass sie dieses Jahr arbeitet oder arbeitslos ist, auch wenn die Person
zu dem Zeitpunkt der Aussage gerade schlift oder im Utlaub ist.

Viele Funktionsweisen sind nicht realisiert, aber leicht realisierbar. Dann handelt es
sich um Fahigkeiten. Wenn jemand keine Urlaubsreisen macht, weil sie das fir Zeit-
verschwendung hilt, aber jederzeit Urlaub nehmen und eine Reise machen kénnte,
dann verfiigt sie tiber die Fihigkeit, zu verreisen. Fihigkeiten sind also realisierbare
Funktionsweisen, potenzielle oder latente Zustinde und Titigkeiten, kénnte man auch
sagen. Warum trifft Sen diese Unterscheidung zwischen Fahigkeiten und Funktions-

weisen? Und warum sind es die Fahigkeiten, die dem Ansatz seinen Namen gegeben
haben?

Die zentrale Bedeutung der Unterscheidung verdeutlicht Sen an dem Beispiel eines
Menschen, der keine Nahrung zu sich nimmt (vgl. Sen 2002a: 95). Es macht einen
Unterschied, ob er fastet oder aus Mangel an Nahrungsmitteln (ver)hungert. Im ersten
Fall hat dieser Mensch die Fahigkeit, Nahrung zu sich zu nehmen. Er hat sich freiwil-
lig dafiir entschieden, auf die Nahrungsaufnahme zu verzichten. Im zweiten Fall hin-
gegen verflgt dieser Mensch nicht tiber die Fihigkeit, sich adidquat zu erndhren. Er hat
sich also nicht freiwillig fiir den Verzicht auf Nahrungsaufnahme entschieden, son-
dern er muss hungern. Wir bewerten die Fille offensichtlich sehr unterschiedlich. Der
relevante Unterschied zwischen einer Hungernden und einem Fastenden besteht klar-
erweise jedoch nicht in der Funktionsweise, sondern in den Fihigkeiten. Dies ist der
zentrale Punkt der Unterscheidung von Fihigkeiten und Funktionsweisen. Es wire
falsch, nur auf tatsichliche Funktionsweisen zu schauen, weil die Fihigkeiten ebenfalls
von Bedeutung sind, um die Lebensqualitit eines Menschen abschitzen zu kénnen.
Genauso macht es einen Unterschied, ob ein reicher Mensch bescheiden lebt oder ein
armer Mensch jeden Cent umdrehen muss.

Es gibt noch einen weiteren Grund dafiir, warum Fihigkeiten von besonderer Bedeu-
tung sind. Ein zentrales Argument von Sen gegen alternative wohlfahrtsdkonomische
Ansatze besteht darin, dass sie individuelle Unterschiede zwischen Menschen vernach-
lissigen (vgl. Sen 1985a: 26; 1985b; 1987a: 16; 2002a: Kap. 3 und 4; Anderson 2010).
Sie konzentrieren sich zu sehr auf Mittel wie Gliter und Ressourcen und vernachlissi-
gen, dass Menschen unterschiedlich viel damit anfangen kénnen. Die Unterscheidung
von Funktionsweisen und Fihigkeiten erlaubt es, diesen Punkt einzufangen. Men-
schen sind in unterschiedlichem MaB3e fihig, Ressourcen und Giiter in Funktionswei-
sen umzuwandeln. Zwischen Ressourcen bzw. Gutern und Funktionsweisen stehen
also noch die individuellen Fahigkeiten.

Sen unterscheidet dazu drei Kategorien von Umwandlungsfaktoren, von denen die
Fihigkeit, Giiter in Funktionsweisen umzuwandeln, abhingt. Es gibt erstens persénli-
che Umwandlungsfaktoren, die von der Person selbst abhingen. Dazu gehéren der

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

Gesundheitszustand, das Geschlecht, der Bildungsstand, die Intelligenz, aber noch viel
mehr, in vielen Gesellschaften z.B. auch die physische Attraktivitit. Zweitens gibt es
soziale Umwandlungsfaktoren. Dazu gehoren soziale Normen, das Rechtssystem, die
politische Struktur, Machtstrukturen, traditionelle Praktiken und vieles mehr. Ob je-
mand die Ressource eines guten Studiums in einen tollen Job umwandeln kann, hingt
beispielsweise auch vom Beziehungsnetzwerk der Familie ab. Drittens gibt es umwelt-
spezifische Umwandlungsfaktoren. Das betrifft die natiirliche, aber auch die mensch-
lich geschaffene Umwelt, etwa das Wetter, die StraBenbeschaffenheit, den vorhande-
nen Wohnraum und vieles mehr. Ob eine Familie ihr Einkommen in die Funktions-
weise des gemiitlichen Wohnens umwandeln kann oder eher eingepfercht leben muss,
hingt von der Menge des verfiigharen Wohnraums in Abhingigkeit von der Nachfra-
ge ab.

Das Zusammenspiel von Giitern, Fihigkeiten und Funktionsweisen mit den drei
Umwandlungsfaktoren verdeutlicht Sen an einem einfachen Beispiel. Ob das Gut
Fahrrad in die Funktionsweise Mobilitit umgewandelt werden kann, hingt von allen
drei Faktoren ab (vgl. Sen 1992: 19-38). Ist jemand physisch in der Lage, Fahrrad zu
fahren? Ist es fiir Frauen oder Manager in Anzligen sozial erlaubt, mit dem Fahrrad zu
fahren? Gibt es Fahrradwege oder Stralen, die fir Fahrrider benutzbar und hinrei-
chend sicher sind? Hier ist zu betonen, dass es wiederum von individuellen Fahigkei-
ten abhingt, ob jemand auf diese Faktoren einwirken kann. Wenn der Birgermeister
einer Stadt passionierter Fahrradfahrer ist, kann er sich vielleicht tiber soziale Konven-
tionen hinwegsetzen und zudem dafiir sorgen, dass verninftige Fahrradwege gebaut
werden.

Es ist fur wirtschaftsethische Fragen wichtig, die bereits angedeutete Erweiterung des
Fihigkeitenansatzes zu berticksichtigen. Es geht um den Aspekt des Handelns (agerey),
den Sen insbesondere in spiteren Arbeiten betont und der in den Arbeiten von Nuss-
baum nicht dieselbe Prominenz besitzt (vgl. Nussbaum 2010; 2012). Die Rolle dieses
Begriffs ldsst sich gut in einem Vier-Felder-Schema darstellen, wie David Crocker es
entwickelt hat:

Handeln (agency) Wohlergehen (wellbeing)
Erreichtes
Ergebnis = Handlungserfolge = Funktionsweisen
(achieve- (agency achievement) (functioning)
ment)
Freiheit = Handlungsfreiraum = Fihigkeiten
(freedom) (agency freedom) (capabilities)

Abbildung 1: Handeln und Woblergehen; erreichtes Ergebnis und Freiheit
(Quelle: Crocker 2008: 151, eigene Ubersetzung)

zfwu 15/2 (2014), 198-214 209

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

210

Fahigkeiten und Funktionsweisen beziehen sich also auf das Wohlergehen und daher
auf die Lebensqualitit in einem engeren wohlfahrtstheoretischen Sinne. Handeln hin-
gegen bezieht sich auf die Handlungsfreirdume und das erreichte oder verwirklichte
Handeln in einem weiteren und iber die eigene Wohlfahrt hinausgehenden Sinne.
Hier ist Sens Auseinandersetzung mit dem Okonomischen Rationalititsbegriff von
groBBer Relevanz. Wie oben gesehen, argumentiert er, dass die Ziele von Menschen
nicht nur auf ihrem eigenen Wohlergehen und Sympathien, sondern auch auf anderen
Werten und Normen beruhen kdnnen.

Genau das soll mit der Kategorie des Handelns angesprochen werden. Es geht Men-
schen immer auch darum, Handlungsziele verfolgen und erreichen zu kénnen, die mit
dem eigenen Wohlergehen nichts zu tun haben, sondern dem sogar widerstreiten
kénnen. Wenn sich eine Sozialunternehmerin fiir méglichst faire Arbeitsbedingungen
einsetzt, dann muss das mit ihrem eigenen Wohlergehen nichts zu tun haben. Viel-
leicht entstammt sie einer reichen und gut vernetzten Familie und kénnte es sich mit
ganz anderen Dingen ziemlich gut gehen lassen. Wenn sie ihr soziales Unternehmer-
tum seht ernst nimmt, dann setzt sie dabei vielleicht nicht nur ihren Wohlstand, son-
dern auch ihre Gesundheit aufs Spiel.

Der Fihigkeitenansatz von Sen hilft der gegenwirtigen Wirtschaftsethik dabei, in ei-
nem grundsitzlichen Problem weiter zu kommen. Einerseits muss sie von dem Fak-
tum des moralischen Pluralismus ausgehen und kann nicht auf letztbegriindete morali-
sche Malstibe zurlickgreifen. Andererseits kann sie in moralischer Hinsicht auch
nicht stumm bleiben, weil es sich dann gar nicht mehr um eine Wirtschaftsethik im
normativen Sinne handelte. Ein verbreiteter Ausweg aus diesem Dilemma besteht in
einer prozeduralen Orientierung an einem verniinftigen Diskurs tiber moralische Fra-
gen. Auf unterschiedliche Weise schlagen sowohl die Okonomische Ethik als auch die
Integrative Wirtschaftsethik diesen Weg ein (vgl. Homann/Liitge 2005: 27f.; Ulrich
2008/1997: 78ff.).

Allerdings stehen ihnen moglicherweise keine geeigneten Ressourcen zur Verfiigung
um anzugeben, was den 6ffentlichen Diskurs hinreichend verniinftig macht, sodass er
tatsichlich auch zu einer rational akzeptierbaren moralischen Grundlage fir wirt-
schaftsethische Entscheidungen fiihren kann. Die Integrative Wirtschaftsethik er-
scheint in dieser Hinsicht mit ihrer Orientierung an der kantisch geprigten Diskur-
sethik wieder zu idealistisch. Der 6ffentliche Diskurs ist kein kantischer Vernunftdis-
kurs und kann es wegen der Partikularitit der kantischen Ethik mit ihrem sehr sub-
stantiellen Vernunftverstindnis aus der stirker prozedural orientierten Perspektive
von Sen auch nicht sein. Die Okonomische Ethik hingegen erscheint mit ihrer Orien-
tierung an strategischen Diskursen zur Durchsetzung eigener Interessen wieder auf
das Konzept des Homo oeconomicus zuriickzufallen.

Der Fihigkeitenansatz 16st das Problem des moralischen Pluralismus zwar ebenfalls
nicht vollstindig auf, hilft aber zumindest dabei, den wirtschaftsethischen Diskurs ver-
niinftig zu strukturieren. Durch die Unterscheidung von Fihigkeiten, Funktionsweisen,
Handlungsfreiheiten und Handlungserfolgen sowie verschiedenen Umwandlungsfakto-
ren stellt er zumindest klar, welche Faktoren in wirtschaftsethischen Uberlegungen un-
bedingt berticksichtigt werden miissen. Wirtschaftsethische Ansitze und konkrete auf
Verbesserung abzielende Empfehlungen, die diese Faktoren nicht beriicksichtigen, er-

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

weisen sich demgegeniiber als unverniinftig. Vor allem ldsst sich mit Hilfe des Fahigkei-
tenansatzes beurteilen, was wirtschaftliche Akteure und Wirtschaftsstrukturen wirklich
zur Lebensqualitit der Menschen beitragen und wo sie eher hinderlich sind. Darauf aber
sollten sich wirtschaftsethische Empfehlungen offensichtlich stitzen.?

Der Fihigkeitenansatz ermdglicht es der Wirtschaftsethik daher, sich an normativen
Fragestellungen zu orientieren und diese mit sozialwissenschaftlicher Analyse zu ver-
binden, ohne dabei partikulare Werthaltungen zugrunde zu legen. Die fur die Wirt-
schaftsethik problematische, starke Dichotomie von Werten und Fakten kann so zu-
riickgenommen werden, ohne in die Beliebigkeit einer unbegriindeten normativen
Position abzugleiten (vgl. Putnam 2004).

Dies gilt insbesondere fiir Fragestellungen, die sich nicht nur mit Grundsatzfragen der
Moglichkeit oder Unmdoglichkeit einer Wirtschaftsethik beschiftigen, sondern auch
mit konkreten wirtschaftsethischen Problemen, wie beispielsweise der sozialen Ver-
antwortung von Unternechmen oder der Nachhaltigkeitsorientierung Skonomischer
Akteure und Strukturen. Innerhalb solcher Fragestellungen kann der Fihigkeitenan-
satz eine kritische und eine konstruktive Funktion ibernehmen. Die kritische Funkti-
on besteht in der Beurteilung der Frage, ob in Diskursen Uber sowie behaupteten
Beitrigen zu CSR und Nachhaltigkeit wirklich zentrale Handlungsfreiheiten und Ia-
higkeiten berticksichtigt werden oder nicht. Green- und Whitewashing lassen sich auf
diese Weise begriindet entlarven.

Die konstruktive Funktion hat zwei Ebenen. Erstens kénnen durchaus Vorschlige
dazu unterbreitet werden, welche Handlungsfreiheiten und Fihigkeiten in spezifischen
Kontexten besonderes Gewicht haben.? Solche Vorschlige konnen sich auf die reflek-
tierten Meinungen praktischer Akteure stiitzen, verbleiben aber im Modus des Ange-
bots (vgl. De-Shalit/Wolf 2013). Wirtschaftsethik wird dann selbst zum wissenschaft-
lich gestiitzten Teil des 6ffentlichen Diskurses. Zweitens lassen sich Ansitze durch
cine Fokussierung auf Handlungsfreiheiten und Fihigkeiten prizisieren. So wird bei-
spielsweise verstdndlich, warum Okonomie eine Siule im Nachhaltigkeitsparadigma
ist. Sie ist es insofern, als sie einen Teil zu der langfristigen Aufrechterhaltung zentra-
ler Handlungsfreiheiten und Fahigkeiten leistet.

Ein gutes Beispiel, um diesen konstruktiven Mehrwert des Fahigkeitenansatzes zu ver-
anschaulichen ist das Problem der Kinderarbeit. Es werden nicht einfach nur in proble-
matischer Weise bestimmte und vielleicht kulturabhingige Vorstellungen von guter
Kindheit deduktiv auf alle méglichen Phinomene von Kinderarbeit angewendet. Viel-
mehr lisst sich mit dem Fahigkeitenansatz danach fragen, welche Handlungsfreiheiten
die Kinder in verschiedenen Gesellschaften durch die Vermittlung welcher Fahigkeiten
erhalten. Dann kann sich als Ergebnis durchaus zeigen, dass in nomadischen Gesell-
schaften und Subsistenzwirtschaften eine bestimmte Form der frithen Einbindung in
6konomische Prozesse durchaus sinnvoll ist (vgl. Alkire 2002: 135-139).

An anderer Stelle habe ich diese Orientierung auf Grundlage des Fihigkeitenansatzes als ,Faires
Wachstum® bezeichnet (vgl. Neuhiuser 2012).

9 Dies zeigt Sen in seinen gemeinsamen Arbeiten mit Jean Dreze zu Indien gut auf (1989; 1996;
2013).

zfwu 15/2 (2014), 198-214 211

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

212

5. Ansitze einer praktisch orientierten Wirtschaftsethik

Ich habe argumentiert, dass die Arbeiten von Sen die deutschsprachige Wirtschafts-
ethik auf dreifache Weise systematisch bereichern kénnen. Erstens kann Sen mit sei-
ner nicht-idealen Gerechtigkeitstheorie den eigenstindigen Status der Wirtschaftsethik
als einer auf konkrete Verbesserungen ausgerichteten Disziplin begriinden. Zweitens
kann auf der Grundlage seiner konstruktiven Kritik am engen Rationalititsverstindnis
des Homo oeconomicus die Vielfalt rationaler Beziige auf Eigeninteressen, Sympa-
thien, Werte und Normen auch in wirtschaftsethischen Studien systematisch bertick-
sichtigt werden. Drittens liefert der Fihigkeitenansatz ein Analyseinstrument, um die
Verniinftigkeit normativer Standpunkte zu wirtschaftsethischen Fragen priifen zu
kénnen.

Ein wichtiger Vorteil dieser Perspektive, so hat sich gezeigt, besteht darin, dass die
Okonomische Ethik und Integrative Wirtschaftsethik nicht mehr als sich grundsitz-
lich ausschlieBende Ansitze interpretiert werden miissen. Vielmehr kénnen sie als
unterschiedliche Perspektiven innerhalb eines gemeinsamen Projekts der nicht-idealen
Wirtschaftsethik verstanden werden, die auf verschiedene Fragestellungen fokussieren.
Die Okonomische Ethik stellt eher auf die Frage ab, welche institutionellen Anreiz-
mechanismen fiir stets auch eigeninteressierte Akteure geeignet sind. Die Integrative
Wirtschaftsethik hingegen richtet sich eher auf die Frage aus, wie eine tiber Eigeninte-
ressen hinausgehende Verniinftigkeit innerhalb des Wirtschaftssystems moglich ist.
Beide Ansitze lassen sich sogar in einen gemeinsamen Rahmen einbinden, beispiels-
weise wenn es um die Umstellung auf griine Technologie geht und die Frage, welchen
Anteil die Rahmenordnung zu leisten hat und was von verniinftigen Wirtschaftsakteu-
ren erwartet werden kann. Dieses nicht-ideale Verstindnis der beiden Ansitze bringt
den besonderen Gewinn, dass sich die deutschsprachige Wirtschaftsethik nicht in
Grundsatzstreitereien verlieren muss. 10

In diesem Rahmen spielt dann auch der Fahigkeitenansatz eine besondere Rolle, weil
er es der Integrativen Wirtschaftsethik und Okonomischen Ethik erlaubt, sich von
ciner rein prozeduralen Orientierung zu 16sen und stattdessen zu diskutieren, welche
Fihigkeiten und Handlungsfreirdiume durch die Rahmenordnung unbedingt geschaf-
fen werden mussen und was der Moralitit der Marktakteure uberlassen werden kann.
Moralitit und Verantwortungstibernahme lassen sich dann Gibrigens auch selbst als fiir
Marktakteure wichtige Fahigkeiten verstehen.

Diese Ergebnisse lassen es, meiner Einschitzung nach, angemessen erscheinen, die
Arbeiten von Sen als mégliche Grundlage fiir eine praktisch orientierte Wirtschafts-
ethik zu verstehen. Der Vorrang des Handelns kommt in der Orientierung an einer
nicht-idealen und auf konkrete Verbesserungen ausgerichteten Theoriebildung klar
zum Ausdruck. Das pluralistische Rationalitdtskonzept verspricht dariiber hinaus eine
groBere Praxisnihe als Rationalititsvorstellungen, die nur auf Eigeninteresse oder nur
auf idealen Moralnormen beruhen. Der Fihigkeitenansatz schliellich zeigt die enge

Etwas Ahnliches gilt, meiner Einschitzung nach, auch fiir die Governanceethik von Joseph
Wieland, die allerdings schon sehr pragmatisch orientiert ist (vgl. Wieland 2007). Hier kénnten
die Arbeiten von Sen die in der Governanceethik noch fehlende theoretische Grundlegung in
der Verbindung von normativen und deskriptiven Fragen bereitstellen.

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

und unauflésliche Verbindung von Fakten und Werten bereits in der Theoriebildung.
Diese drei Elemente — Vorrang des Handelns, Praxisbezug und Verstrickung von
Fakten und Werten — sind Kernelemente des Pragmatismus als Philosophie der Praxis
und insofern scheint es auch gerechtfertigt, Sen als Vordenker einer praktisch orien-
tierten Wirtschaftsethik zu beschreiben.!!

Literaturverzeichnis

Alkire, . (2002): Valing Freedoms: Sen’s Capability Approach and Poverty Reduction, Oxford:
Oxford University Press.

Anderson, E. (2010): Justifying the Capabilities Approach to Justice, in Brighthouse,
H./Robeyns, 1. (Eds.): Measuring Justice: Ptrimary Goods and Capabilities, Cam-
bridge/MA: Cambridge University Press, 81-100.

Crocker, D. A. (2008): Ethics of Global Development: Agency, Capability, and Deliberative
Democracy, Cambridge: Cambridge University Press.

De-Shalit, A./ Wolff; J. (2013): Disadvantage, Oxford: Oxford University Press.

Dhongde, S./ Pattanaik, P. A. (2010): Preference, Choice, and Rationality: Amartya Sen’s Critique
of the Theory of Rational Choice, in: Morris, C. W. (Ed.): Amartya Sen: Contemporary
Philosophy in Focus, Cambridge/MA: Cambridge University Press, 13-39.

Dreze, ]/ Sen, A. (1989): Hunger and Public Action, Oxford: Oxford University Press.

Dreze. ]./Sen, A. (1996): India: Development and Participation, Oxford: Oxford University
Press.

Dreze, ]/ Sen, A. (2013) An Uncertain Glory: India and its Contradictions, London: Allen Lane.

French, P. (1994): Corporate Ethics, Stamford: Harcourt Brace College Publishers.

Hausman, D. M./McPherson, M. S. (2006): Economic Analysis, Moral Philosophy, and Public
Policy, Cambridge/MA: Cambridge University Press.

Hirschman, A. O. (1993): Entwicklung, Markt und Moral: Abweichende Betrachtungen, Frank-
furt/M.: Fischer Vetlag.

Homann, K./ Liitge, C. (2005): Einfuhrung in die Wittschaftsethik, Minster: Lit Vetlag.

Homann, K./ Suchanek, S. (2005): Okonomik, eine Einfithrung, Tiibingen: UTB.

Morris, C. W. (2010) (Ed.): Ethics and Economics, in: Amartya Sen: Contemporary Philosophy
in Focus, Cambridge/MA: Cambridge University Press, 40-59.

Neuhéinser, C. (2011): Unternehmen als moralische Akteure, Berlin: Suhrkamp.

Nenbanser, C. (2012): Faires Wachstum und die Rolle von Unternehmen, in: Aus Politik und
Zeitgeschichte, Jg. 62/Heft 27/28, 57-62.

Neuhdnser, C. (2013): Amartya Sen zur Einfihrung, Hamburg: Junius.

Nussbaum, M. C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit: Behinderung, Nationalitit und Spe-
zieszugehorigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Nussbaum, M. C. (2012): Creating Capabilities. The Human Development Approach, Cam-
bridge/MA: Harvard University Press.

Deter, F./ Schmid H. B. (2008): Rationality and Commitment, Oxford: Oxford University Press.

Zwar bezeichnet sich Sen selbst nicht offensiv als Pragmatisten. Hillary Putnam, einer der
wichtigsten Pragmatisten der Gegenwart, sicht in Sens Ansatz allerdings exemplarisch vorge-
fithrt, wie Sozialwissenschaft aus pragmatischer Perspektive funktionieren sollte, indem sie die
drei gerade genannten Elemente miteinander verbindet (vgl. Putnam 2004: 46—64, Walsh 2003).

zfwu 15/2 (2014), 198-214 213

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

Putnam, H. (2004): The Collapse of the Fact/Value Dichotomy and Other Essays, Cam-
bridge/MA: Harvard University Press.

Rawls, J. (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rawls, . (20006): Gerechtigkeit als Fairness, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rosenberg, A. (2012): Philosophy of Social Science, Boulder: Westview Press.

Sen, A. (1977): Rational Fools: A Critique of the Behavioral Foundations of Economic Theory,
in Philosophy and Public Affairs 6, 317-344. Dt. ,,Rationale Trottel: Eine Kritik der
behavioiristischen Grundlagen der Wirtschaftstheorie”, in S. Gosepath (Hrsg.) (1999):
Motive, Griinde, Zwecke: Theorien praktischer Ratinalitit, Frankfurt a.M.: Fischer Ver-
lag, 76-102.

Sen, A. (1980): Equality of What?, in McMurrin, S. (Ed.): Tanner Lectures on Human Values,
Cambridge/MA: Harvard University Press, 195-220.

Sen, A. (19852): Commodities and Capabilities, New Delhi: Oxford University Press.

Sen, A. (1985b): Well-being, Agency, Freedom: The Dewey Lectures 1984, in Journal of Phi-
losophy, Vol. 82/No. 4, 169-221.

Sen, A. (1986a): Rationality, Interest and Identity, in: Foxley/McPherson/O’Donnell (Eds.):
Development, Democracy and the Art of Trespassing, Notre Dame: University of
Notre Dame Press.

Sen, A. (1986b): Prediction and Economic Theory, in: Proceedings of the Royal Society of
London, Series A, Mathematical and Physical Sciences 407, 3-22.

Sen, A. (1987a): The Standard of Living, in: Hawthorn, G. (Ed.): The Standard of Living. Tan-
ner Lectures in Human Values, Cambridge/MA: Harvard University Press, 1-38.

Sen, A. (1987b): On Ethics and Economics, Malden/MA: Blackwell Publishers.

Sen, A. (1992): Inequality Re-examined, Cambridge/MA: Harvard University Press.

Sen, A. (20022): Okonomie fiir den Menschen: Wege zu Gerechtigkeit und Solidaritit in der
Marktwirtschaft, Miinchen: dtv.

Sen, A. (2002b): Rationality and Freedom, Cambridge/MA: Harvard University Press.

Sen, A. (2006): What Do We Want From a Theory of Justice?, in: Journal of Philosophy, Vol.
103/No. 5, 215-238.

Sen, A. (2007): Die Identititsfalle: Warum es keinen Krieg der Kulturen gibt, Minchen: dtv.

Sen, A. (2010): Die Idee der Gerechtigkeit, Miinchen: Beck Verlag.

Ulrich, P. (2002): Zivilisierte Marktwirtschaft, Freiburg: Haupt Verlag.

Ulrich, P. (2008/1997): Integrative Wirtschaftsethik, Bern: Haupt Vetlag.

Valenting, L. (2012): Ideal vs. Non-ideal Theory: A Conceptual Map, in: Philosophy Compass,
Vol. 7/No. 9, 654-664.

Walsh, 17. (2000): Smith after Sen, in: Review of Political Economy, Vol. 12/No. 1, 5-25.

Walsh, 17. (2003): Sen after Putnam, in: Review of Political Economy, Vol. 15/No. 3, 315-394.

Weber, M. (1972/1921£.): Wittschaft und Gesellschaft, Tubingen: Mohr Siebeck.

Werbane, P. (1985): Persons, Rights and Corporations, New Jersey: Prentice Hall.

Wieland, ]. (2007): Die Ethik der Governance, Marburg: Metropolis.

214

21673.216.95, am 13.01.2026, 01:20:45. @ Inhalt.
mit, far oder



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-2-198

