
Gedächtnisor te des Widerstands 459

Gedächtnisorte des Widerstands

Zur Bedeutung von Kollektiven in intergenerationalen 
Erinnerungsprozessen

Maria Pohn-Lauggas

Dass die österreichische Soziologie nicht umhinkommt, sich auch jenen Strukturen 
und Prozessen zuzuwenden und sie empirisch zu untersuchen, die in Verbindung 
mit dem Nationalsozialismus stehen und die österreichische Gesellschaft seit 1945 
prägen, steht wohl außer Frage. Hierfür ist eine Soziologie mit historischer Perspek-
tive ebenso unabdingbar wie eine Soziologie, die sich an der Untersuchung gegen-
wärtiger Prozesse orientiert. Mit diesem Anliegen wendet sich der vorliegende Ar-
tikel dem Verhältnis zwischen kollektiven Gedächtnissen und intergenerationalen 
familialen Erinnerungsprozessen zu und versucht dieses empirisch fundiert näher 
zu bestimmen. Indem kollektive Gedächtnisse mitbestimmen, in welcher Weise 
über die Vergangenheit gesprochen werden kann, strukturieren sie intergeneratio-
nale Erinnerungsprozesse, wie sie sich in familialen Dialogen und individuellen Er-
innerungen vollziehen, sie konstituieren Generationszusammenhänge und nehmen 
Einfluss auf die biographischen Verläufe. Im Mittelpunkt dieses Beitrags steht die 
Frage, welche kollektiven Gedächtniskonstellationen zur Ausbildung bestimmter 
intergenerationaler familialer Erinnerungsprozesse führen, und zwar konkret bei 
Nachkommen von Widerständigen gegen den Nationalsozialismus. Sie stellt sich 
vor dem Hintergrund, dass sich in Österreich nach 1945 unterschiedliche kollektive 
Gedächtnisse in Bezug auf den Widerstand gegen den Nationalsozialismus ausge-
bildet haben, die bis heute in einem gemeinsamen Spannungsfeld stehen. Der Bei-
trag rückt dabei eine bestimmte Gedächtnisformation in den Mittelpunkt, die sich 
aus der spezifischen Konstellation zwischen dem nationalen (österreichischen) Ge-
dächtnis, den Familiengedächtnissen und den kollektiven (Gegen‑)Gedächtnissen 
von NS-Opferverbänden ergibt.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas460

Theorie der Erinnerungspraxis	

Maurice Halbwachs ist es zu verdanken, die Erinnerung von Individuen als an einen 
gesellschaftlichen Rahmen gebunden konzipiert zu haben, konkret an die kollektiven 
Gedächtnisse von Wir-Gruppen,1 denen Individuen in ihrer sozialen Welt angehören. 
Individuen greifen in ihrer Erinnerung entsprechend ihrer verschiedenen Gruppen-
zugehörigkeiten auf verschiedene Kollektivgedächtnisse zu, sodass sich diese in den 
individuellen Gedächtnissen offenbaren (Halbwachs 1985: 23). Kollektive Gedächt-
nisse fixieren Erinnerung, stellen aber gleichzeitig eine veränderliche Struktur dar 
(Erll 2017: 6). Sie beinhalten den zu einem bestimmten Zeitpunkt vorhandenen und 
von Machtverhältnissen geformten Wissensbestand, der etwas darüber aussagt, wie 
»etwas gewesen« ist (Berek 2009: 32). Individuelles Erinnern ist mit diesem Verständ-
nis ohne kollektivem Gedächtnis nicht möglich bzw. tritt ein Vergessen ein, wenn die 
Wir-Gruppe zerfällt oder nicht vorhanden ist. 

Als ein Element der Konstruktion sozialer Wirklichkeit kommt kollektiven Ge-
dächtnissen und ihrem Verhältnis zum Gewesenen besondere Bedeutung zu, denn 
sie stellen Deutungsangebote zu vergangenen Ereignissen zur Verfügung, die von den 
Mitgliedern der Wir-Gruppen nicht unmittelbar selbst erlebt worden sein müssen 
(Zerubavel 1996: 294). Reflexives Verstehen des eigenen Geworden-Seins wird hier 
ebenso ermöglicht wie die Verortung des Selbst in der Wir-Gruppe und deren Wir-
Bildern. Halbwachs konzipiert das kollektive Gedächtnis darüber hinaus als ortsge-
bunden (Halbwachs 1985: 128). Seine Arbeit war es, die die Bedeutung des Kollektivs 
und des Ortes für die individuelle und die für diesen Artikel relevante intergeneratio-
nale Erinnerung konzeptionell erfasst hat; er gilt zu Recht als Gründer der soziologi-
schen Erinnerungsforschung, und sein Ansatz liegt dem vorliegenden Beitrag ebenso 
zugrunde2 wie die sozialkonstruktivistische und biographietheoretische Perspektive, 
welche darüber hinaus die Eigenleistung von Individuen in ihrer Erinnerungspraxis 
berücksichtigt. Individuen ordnen ihre Erinnerung nicht nur in einen übernomme-
nen kollektiven Rahmen ein, sondern integrieren diesen in einem permanenten Pro-
zess und in Reibung zu ihren lebensgeschichtlichen Erfahrungen und Wissensbestän-
den in ihre Erinnerungspraxis. 

»Welche kollektiven Rahmen mit welcher individuellen Ausbuchstabierung bzw. Sinn
setzung der Einzelne internalisiert, wie er diese in seinen Wissensvorrat einordnet, welchen 

1 | Mit Wir-Gruppen sind Gruppierungen gemeint, die diskursiv ein mehr oder weniger homo-
genes Wir-Bild entwickelt und kollektive (Gegen-)Gedächtnisse ausgebildet haben (Elias und 
Scotson 1990; Halbwachs 1985; Rosenthal 2010).
2 | Die im Anschluss an Halbwachs erfolgte einflussreiche Ausdifferenzierung des kollektiven 
Gedächtnisses in kulturelles und kommunikatives Gedächtnis (Assmann 2008) führt zu loh-
nenswerten Überlegungen zu unterschiedlichen Funktionen und zeitlichen Fixierungen kol-
lektiver Gedächtnisse, die jedoch für den vorliegenden Beitrag von geringer Bedeutung sind, 
da hier das empirische Ausloten des Verhältnisses von Erinnerungsprozessen zu einem Span-
nungsfeld verschiedener kollektiver Gedächtnisse im Mittelpunkt steht. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 461

Rahmen er in der Praxis der Erinnerung auswählt, wie die interaktive Situation der Erin-
nerungspraxis diesen Rahmen bestimmt, ist abhängig von den aktiven Erinnerungs- und 
Thematisierungsleistungen der über die Erinnerung Sprechenden und der Zuhörenden.« 
(Rosenthal 2010: 161)

Eingebettet in historische und gegenwärtige soziale Machtverhältnisse kann dieser 
Prozess auf kollektive Gedächtnisse zurückwirken – wie dies etwa an der Etablierung 
von Gegen-Gedächtnissen und an Wandlungen von Deutungsangeboten abzulesen 
ist.

Die Marginalisierung des Widerstands und die Rolle von 
NS-Opfergruppen

Zunächst kann festgestellt werden, dass Widerstand keinen integralen Bestandteil 
des nationalen österreichischen Gedächtnisses darstellt. Er erfährt bis heute geringe 
öffentliche Repräsentation und ist im öffentlichen Gedenken entsprechend margina-
lisiert. Diese Marginalisierung ist auch durch den nationalen Opferdiskurs bedingt, 
der das nationale Gedächtnis seit 1945 mitkonstituiert und Österreich zum ersten 
Opfer NS-Deutschlands erklärt hat. Bekannterweise wurde dieser Diskurs im Zuge 
der Waldheim-Affäre Ende der 1980er-Jahre von kritischen WissenschafterInnen, 
JournalistInnen und ehemaligen NS-Verfolgten als Opfermythos kritisiert und trans-
formierte sich dahingehend, dass die Thematisierung der Beteiligung von Österrei-
cherInnen an den NS-Verbrechen heute insbesondere in der Öffentlichkeit nicht mehr 
vollständig verleugnet werden kann (vgl. Botz 1994; Pelinka 1996; Pelinka und Wein-
zierl 1997; Pohn-Lauggas 2014). 

Um jedoch die Opferposition Österreichs zu konstruieren, wurde in den ers-
ten Nachkriegsjahren der »österreichische Widerstand«3 als Argumentationsstütze 
herangezogen, um zu verdeutlichen, dass sich das Land gegen die Aggression NS-
Deutschlands gewehrt hatte. Diese »antifaschistische« Variante des nationalen Opfer-
diskurses zeigt sich auch in der frühen Errichtung von Denkmälern für Opfer aus den 
Reihen des explizit politischen oder bewaffneten Widerstands, die darauf verweisen, 
dass im öffentlich-politischen Diskurs der Kreis jener, die als WiderstandskämpferIn-
nen galten, sehr eng gezogen war: Man bezog sich ausschließlich auf politische Wi-
derstandsformen (Geldmacher 2009: 28). Im Bemühen um die Wählerstimmen und 
Integration von ca. 700.000 ehemaligen NationalsozialistInnen in die österreichische 

3 | Das Dokumentationsarchiv des österreichischen Widerstandes (DÖW) konnte ca. 8.000 
Opfer politischer Verfolgung des NS-Regimes erfassen. Dokumentiert sind Verfahren gegen 
6.400 WiderstandskämpferInnen, davon wurden 400 Opfer der NS-Militärjustiz. Die reale 
Zahl geht darüber hinaus, ForscherInnen schätzen die durch die NS-Militärjustiz Verurteilten 
auf 2.000 Personen (Neugebauer 2008). Insgesamt wird von 100.000 Personen ausgegangen, 
die in unterschiedlicher Weise widerständig waren (zu einer detaillierten Darstellung vgl. ebd.; 
Manoschek 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas462

Gesellschaft in den ersten Nachkriegsjahren (Pollak 2003: 179) traten jedoch rasch die 
Gefallenen des Zweiten Weltkrieges an Stelle der FreiheitskämpferInnen ins Zentrum 
der Erinnerung und des Gedenkens – was bis heute an unzähligen Kriegerdenkmä-
lern in Städten und Dörfern sichtbar ist.4 Widerständige Handlungen abseits vom 
politisch-organisierten und bewaffneten Kampf wurden zunehmend verleugnet und 
blieben jahrzehntelang von der öffentlichen Erinnerung ausgeschlossen. Damit ging 
einher, dass verschiedene widerständige Handlungsformen wie etwa Desertion aus 
der Wehrmacht von Seiten der Republik Österreich jahrzehntelang nicht offiziell an-
erkannt wurden (Uhl 2005: 55; Pelinka 1996; Bailer 1996).

Dies also war der politische und diskursive Kontext, in dem in den ersten Nach-
kriegsmonaten von den drei Gründungsparteien der Zweiten Republik – SPÖ, ÖVP 
und KPÖ – NS-Opferverbände von ehemaligen politischen Widerstandskämpfe-
rInnen und Verfolgten gegründet wurden. Als Dachverband aller Verfolgten- und 
Opferverbände wurde bereits im September 1946 der Österreichische Bundesverband 
gegründet, der ein Jahr später in »Bund der politischen Verfolgten – Österreichischer 
Bundesverband« umbenannt und zur alleinigen Interessensvertretung der ehemali-
gen WiderstandskämpferInnen und Verfolgten wurde. Es waren alle drei Parteien 
darin vertreten. Bereits 1948 erfolgte jedoch die Auflösung des Bundesverbands, die 
in enger Verbindung mit dem Beginn des Kalten Krieges und der kommunistischen 
Machtübernahme in der Tschechoslowakei stand. Als Konsequenz gründeten die 
Parteien jeweils eigene Verbände oder reaktivierten bereits bestehende: Die SPÖ den 
Bund sozialdemokratischer Freiheitskämpfer und Opfer des Faschismus, die ÖVP 
die ÖVP-Kameradschaft der politisch Verfolgten und die KPÖ den KZ-Verband/
Verband österreichischer AntifaschistInnen, WiderstandskämpferInnen und Opfer 
des Faschismus (vgl. Bailer, Garscha und Neugebauer 2013). Diese Aufsplitterung 
in unterschiedliche Organisationen entlang der politischen Orientierung und Zu-
gehörigkeit führte zu entsprechenden kollektiven Gedächtnissen mit eigenen Ge-
schichtsnarrativen, die sich jeweils auch voneinander abgrenzten; der Fokus lag und 
liegt aber bei allen auf politischen Formen des Widerstands. So war etwa auch die 
Haltung konservativer und linksorientierter ehemaliger WiderstandskämpferInnen 
gegenüber Wehrmachtsdeserteuren ambivalent, wenn deren Handlungen nicht dezi-
diert politisch begründet waren wie etwa bei jenen Wehrmachtssoldaten, die sich als 
Freiheitskämpfer dem Widerstand angeschlossen hatten. Das breite Spektrum indi-
vidueller Motive für eine Desertion verunmöglichte eine allgemeine und eindeutige 
politische Einordnung (Pirker und Kramer 2018: 63). Wenn auch mit Vorsicht kann 
die allgemeine Aussage getroffen werden, dass jene Widerstandsformen nicht inklu-
diert waren, die nicht aus bewusst politischer Haltung gegen den Nationalsozialismus 
(Broszat und Fröhlich 1987: 50) entstanden sind. 

4 | Die komplexe Geschichte des Gedenkens an den politischen Widerstand und an soldatische 
Pflichterfüllung im Ersten und Zweiten Weltkrieg zeigt sich bis heute am Wiener Heldendenk-
mal im Äußeren Burgtor der Hofburg (siehe insb. Koch und Pirker 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 463

Entsprechend der politischen Landschaft der Zweiten Republik, in der die KPÖ 
keine regierungstragende Rolle mehr spielte, erfuhr insbesondere der KZ-Verband 
eine Marginalisierung, und der kommunistische Widerstandskampf und damit 
meist auch der jüdische Widerstand wurden ausgegrenzt und unsichtbar.5 Erst in 
den 1960er-Jahren schlossen sich die Verbände offiziell zur Arbeitsgemeinschaft der 
NS-Opferverbände zusammen, die bis heute besteht.6 In der Struktur der NS-Opfer
verbände zeigt sich die enge Verwobenheit parteipolitischer Zugehörigkeit mit dem 
Zugang zu NS-Opferverbänden. Erst Jahrzehnte später wurden aufgrund spezifischer 
Verfolgungserfahrungen neue Opferverbände gegründet, dazu zählen etwa der 1998 
von Zeugen Jehovas gegründete Verein »LILA WINKEL – Vereinigung zur Rehabili-
tierung und Unterstützung von Opfern der NS-Zeit« oder das Personenkomitee »Ge-
rechtigkeit für die Opfer der NS-Militärjustiz«, gegründet im Jahr 2002 vom Wehr-
machtsdeserteur Richard Wadani. Für den vorliegenden Artikel ist von besonderer 
Bedeutung, dass das politische Selbstverständnis der NS-Opferverbände jenen den 
Zugang verunmöglichte, deren widerständiges Handeln nicht in Bezug auf die po-
litische Zugehörigkeit kategorisiert werden konnte, denn dies trifft auf den Fall der 
Familie Hummel/Sperling zu, den ich im Folgenden darstellen werde. 

Auch wenn die parteispezifischen Erinnerungskulturen der Regierungsparteien 
SPÖ und ÖVP etwas sichtbarer waren,7 wurde der Widerstand insgesamt aus dem na-
tionalen Gedächtnis ausgeschlossen. Allen Gruppen gemeinsam ist, dass sie kollekti-
ve Gedächtnisse ausbildeten, in denen der Widerstand erinnert und gewürdigt wird. 
Damit einher geht eine historische und politische Verortung des Widerstands – er 
wird als antifaschistisch motiviert erinnert oder im Rahmen christlich-sozialer Wer-
te verortet. Das Selbstverständnis der Mitglieder ist geprägt davon, nicht Verlierer zu 
sein,8 sondern zu denen zu gehören, die den Kampf gegen Faschismus und National-
sozialismus gewonnen haben. So konnten sich ungeachtet der Etablierung des hege-
monialen österreichischen Gedächtnisses auch kollektive Gedächtnisse ausbilden, die 

5 | Die ebenfalls zentrale Bedeutung der internationalen Verbände wird an dieser Stelle nicht 
miteinbezogen, da die empirischen Fälle nicht in diesem Kontext verortet sind. 
6 | 1963 wurde nach intensiven Bemühungen einer Gruppe ehemaliger Widerstandskämpfe-
rInnen des KZ-Verbands rund um Herbert Steiner das DÖW gegründet, in das auch die Israe-
litische Kultusgemeinde, die katholische Kirche, der Österreichische Gewerkschaftsbund und 
der damals sehr aktive Verein Österreichische Widerstandsbewegung eingebunden waren. Das 
DÖW hatte damit von Beginn an eine pluralistische Ausrichtung und ist ein institutioneller 
Ausdruck der Annäherung der Opferverbände in den 1960er-Jahren (vgl. Bailer, Garscha und 
Neugebauer 2013: 56).
7 | Diese Sichtbarkeit besteht etwa in der Benennung von Wiener Gemeindebauten nach 
VeteranInnen des politischen Freiheitskampfs. Die Johann-Mithlinger-Siedlung zählt etwa zur 
ersten Gedenkstätte für den österreichischen Widerstand; 2018 wurde ein Gemeindebau nach 
der Widerstandskämpferin Erna Musik benannt. Zu sichtbaren Erinnerungs- und Gedenkorten 
in Wien von 1945 bis 2015 siehe: Politics of Remembrance (http://www.porem.wien, 31. Dezem-
ber 2018).
8 | Dies trifft nicht nur auf die NS-Opfergruppen zu, sondern insbesondere auch auf jene Nach-
kommen, deren Eltern und Großeltern KommunistInnen waren (vgl. Berger und Wodak 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas464

trotz ihrer marginalisierten Stellung eine Gegenerinnerung ermöglichten – auf die 
auch die Nachkommen zugreifen können. 

Der intergenerationale Erinnerungsprozess der  
Familie Hummel/Sperling9

Die hier dargestellte Familie Hummel/Sperling10 weist im Vergleich zu den ande-
ren von mir untersuchten Familien eine Besonderheit auf: Ihre Mitglieder hatten 
nach 1945 keinen Zugang zu einer Wir-Gruppe, da die politische Motivation für 
den Widerstand uneindeutig ist, die Vergangenheit aus gegenwärtiger Perspektive 
Widersprüchlichkeiten aufweist und es keine Anbindung zum organisierten poli-
tischen Widerstand in der NS-Zeit gab. Vor dem Hintergrund der oben skizzierten 
Bedeutung des organisatorischen und politischen Rahmens der Opferverbände be-
deutet dies, dass die Nachkommen von Erna und Johannes Hummel keinen Zu-
gang zu einem NS-Opferverband hatten und haben. Sie zählen damit zu jenen ös-
terreichischen Familien, die sich in ihrer Erinnerung an den Widerstand weder auf 
das nationale Gedächtnis noch auf das kollektive Gegengedächtnis eines NS-Opfer
verbandes beziehen können. Dieser Fall steht damit auch für ähnliche Gruppen von 
Widerständigen und ihren Nachkommen wie etwa die Wehrmachtsdeserteure oder 
andere nicht organisierte Personen, die widerständige Handlungen im NS-Alltag 
gesetzt haben.

Das deutschsprachige Ehepaar Erna und Johannes Hummel baute ab 1943 in 
Kärnten ein Widerstandsnetzwerk in Verbindung mit der jugoslawischen Partisa-
nenbewegung auf, in dessen Rahmen sie Versorgungsdienste übernahmen, Partisa-
nen Unterschlupf gewährten und Informationen weitergaben. 1944 wurden Erna und 
Johannes Hummel sowie mehrere Mitglieder von der Gestapo verhaftet. Sie wurden 
zum Tode verurteilt, hingerichtet und in einem Massengrab verscharrt. Die älteste 
Tochter Erna war zu diesem Zeitpunkt 15 Jahre alt, die zweite Tochter Hertha 14 und 
der Bruder zwölf (siehe Abbildung 1). 

9 | Dieser Fall wurde im Rahmen des Projekts Widerstand gegen den Nationalsozialismus und 
seine intergenerationale Tradierung in österreichischen Familien analysiert, das von 2013 bis 
2016 vom Österreichischen Wissenschaftsfonds gefördert wurde (Österreichischer Fonds zur 
Förderung der wissenschaftlichen Forschung FWF, Projekt T 602 -G 22). Im Rahmen des 
Projekts wurden biographisch-narrative Interviews mit Familienmitgliedern mehrerer Gene-
rationen sowie Familiengespräche durchgeführt und anschließend mit der Methode der bio-
graphischen Fallrekonstruktion (Rosenthal 1995) rekonstruiert. Ich danke Catalina Körner 
und Elisabeth Mayer für ihre Mithilfe bei der Rekonstruktion dieses Falls. Ich greife hier die 
Falldarstellung auf, die in Pohn-Lauggas 2019a veröffentlicht wurde.
10 | Die Rekonstruktion der Familiengeschichte wird anonymisiert wiedergegeben. Aus die-
sem Grund wird auf die sonst üblichen Quellenangaben von Archivdokumenten, Chroniken, 
Literatur usw. verzichtet, sofern sie Hinweise auf die Identität der Personen geben. Namen und 
andere auf die Identität der Personen verweisende Daten wurden geändert.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 465

Anhand der Informationen in zugänglichen Archiven und der Angaben in den Inter-
views kann davon ausgegangen werden, dass das Ehepaar Hummel aufgrund seiner 
Ideale wie Bildung und moderner Fortschritt gegen den Nationalsozialismus einge-
stellt war, insbesondere da die beiden die Einmischung des Staates in private und 
wirtschaftliche Belange ablehnten. Es gibt Hinweise auf eine anarchistische Einstel-
lung11 und einen ausgeprägten Österreichpatriotismus. Es ist sehr wahrscheinlich, 
dass sich die Gegnerschaft zum Nationalsozialismus aus eben diesen Lebensvorstel-
lungen speiste, die Schnittstellen zu weltoffenen Gesellschaftsmodellen aufweisen. 
Die widerständigen Handlungen können jedoch bis heute nicht eindeutig zugeordnet 
werden – es fehlen klare Hinweise etwa auf eine antifaschistische Grundhaltung oder 
auf religiöse Gründe. Wie bereits geschildert, ist eine politische und organisatorische 
Zuordnung jedoch notwendig, um Zugang zu einem NS-Opferverband zu erhalten. 
Neben dieser Uneindeutigkeit erzeugen weitere biographische Daten wie insbesonde-
re die Beteiligung Johannes Hummels am national orientierten und antislowenischen 
Kärntner Abwehrkampf 1919/20 Widersprüchlichkeiten, die vor allem ab 1945 viru-
lent wurden, da der Abwehrkampf als antislowenischer Heimatkampf bekannterwei-
se als Identitätsmoment für ein deutschsprachiges Kärnten inszeniert wird, das in alle 
gesellschaftlichen Bereiche hineinwirkt und von postfaschistischen Strömungen bis 
heute aktualisiert wird. Als hingerichteter Widerstandskämpfer ist Johannes Hum-
mel aus dem postfaschistischen deutschsprachigen Kollektiv ausgeschlossen, was sich 
auch in der Nicht-Nennung seines Namens an einem Abwehrkämpfer-Denkmal in 
seinem Geburts- und Wohnort manifestiert. 

11 | Zur gesellschaftlichen Unsichtbarkeit anarchistischer Vorstellungen über Lebensführung 
als Basis für widerständiges Handeln siehe Pohn-Lauggas 2019b.

Abbildung 1: Genogramm Familie Hummel

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas466

Generation der Kinder: Die Töchter Erna Sommer und 
Hertha Misar

Die Familienstruktur ist davon geprägt, dass die Mitglieder der drei Familienzweige 
heute nur wenig oder keinen Kontakt zueinander haben. Ich konzentriere mich auf 
jenen Familienzweig, der sich ausgehend von der ältesten Tochter Erna Sommer (geb. 
Hummel) entwickelt hat. 

Erna Sommer und ihre jüngere Schwester Hertha Misar (geb. Hummel) waren 
Zeuginnen der Verhaftung ihrer Eltern, sie besuchten sie in Gestapo-Haft und wur-
den wenige Monate später über ihren Tod informiert. Die biographische Bedeutung 
des gewaltsamen Todes und Verlusts der Eltern für die beiden jugendlichen Töchter 
kann an dieser Stelle nicht in voller Breite dargestellt werden, dennoch sollen einige 
Hinweise gegeben werden, um die traumatisierende Wirkung in den Blick zu bekom-
men und in einem weiteren Schritt die Konstitution der intergenerationalen Erin-
nerung nachvollziehen zu können. Die Eltern gewaltvoll zu verlieren, stellt für sich 
selbst ein traumatisches Ereignis dar. Welche Wirkung es jedoch entfaltet, hängt in 
hohem Maße davon ab, welche gesellschaftlichen Kontexte in der Zeit danach wirken 
(Keilson 2005) und wie sich der Umgang des konkreten sozialen Umfelds mit diesen 
Erlebnissen ausgestaltet. In der Familie vollzieht sich der intergenerationale Erinne-
rungsprozess dialoghaft über Vergangenheit und Gegenwart, in alltäglichen Interak-
tionen wird ein familialer Dialog kreiert, in dem gelebte und erlebte Vergangenheit 
und die damit verbundenen Erfahrungen, Werte und Normen weitergegeben werden 
(Stierlin 1992; Rosenthal 1997). Die Familie stellt einen wesentlichen Rahmen für die 
Ausbildung eines kollektiven Gedächtnisses dar, auf das sich die einzelnen Familien-
mitglieder in Wechselwirkung zu diskursiven und sozialen Bedingungen beziehen 
(Halbwachs 1992: 38; Ricoeur 2004: 147–205). Die Schwestern wurden nach der Ver-
haftung ihrer Eltern bei offen nationalsozialistischen und regimetreuen entfernten 
Verwandten untergebracht und von ihrem jüngeren Bruder getrennt. Sie waren mit 
einem familialen Umfeld konfrontiert, in dem ihnen etwa von Seiten der Verwandten 
damit gedroht wurde, dass sie ins Konzentrationslager deportiert würden, wenn sie 
sich nicht benähmen.12 Diese unsichere und teilweise bedrohliche familiale Situation 
ging nach dem Tod der Eltern und dem Zusammenbruch des Nationalsozialismus 
im Mai 1945 in eine über, deren explizite und implizite Wissensbestände über die 
NS-Vergangenheit vom nationalen Gedächtnis und vom lokalen Kärntner Kontext 
geformt waren. Wenn auch der nationale Opferdiskurs eine kollektive Vergangen-
heitsabwehr ermöglicht und legitimiert, darf der Nationalsozialismus keineswegs als 
eine vergessene oder gar verdrängte Geschichte begriffen werden. Bezugnehmend auf 
Sigmund Freud spricht Mario Erdheim in diesem Zusammenhang von einer beson-
deren Form der Erinnerungsabwehr, der »Absperrung«, in der eine Trennung von 

12 | Die Kinder waren von der »Sippenhaftung« betroffen. Es ist zu vermuten, dass diese nicht 
umgesetzt wurde, da sie zu nationalsozialistisch gesinnten Verwandten kamen, denn im Un-
terschied zu ihnen wurde die Tochter einer anderen verhafteten Familie sehr wohl deportiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 467

Wissen und Denken vollzogen wird: Das Gewusste wird nicht gedacht und auf diese 
Weise vom Fluss des Lebens abgesperrt (Erdheim 1990: 114–115; vgl. auch Ziegler 
und Kanonnier-Finster 2016). Die Absperrung kann sich jedoch nicht jede und jeder 
leisten, sie ist an den sozialen Ort der Erinnernden gebunden: 

»Denn nur wer auf der Seite der Herrschaft steht und zu den Tätern gehört, kann sich diese 
Abwehr gegen das Erinnerung leisten. Das Opfer hingegen drängt es immer wieder dazu, die 
traumatische Situation zu reproduzieren und sein Denken quälend um die Niederlage kreisen 
zu lassen. Es wird sich immer fragen. ›Wie war das möglich? Hätte man sich anders verhalten 
sollen? […]‹ Anders verhält es sich bei dem Täter. Wo die Tat die Identität des Täters weder in 
Frage stellt noch bedroht, dort kann das Denken leicht von der Erinnerung an die Tat fernge-
halten werden. Genauer gesagt: Das Denken muß nur in dem Maße in den Umkreis der Er-
innerung zugelassen werden, als die Tat verheimlicht werden soll.« (Erdheim 1990: 114–115) 

Der Mechanismus der Absperrung von Wissen um die NS-Vergangenheit ist auch 
strukturgebend für den familialen Dialog der Familie Hummel, in dem zudem Opfer- 
und Täter-Positionen aufeinandertreffen. Der Dialog wurde von jenen bestimmt, 
die  – legitimiert durch den nationalen Opferdiskurs – ihre eigene Beteiligung am 
NS-Unrechtsregime verharmlosend darstellten und über den Widerstand schwiegen. 
Diese familiale Situation verhinderte, dass die beiden Schwestern den Verlust ihrer 
Eltern emotional verarbeiten konnten, und hatte zur Folge, dass die Vergangenheit zu 
einem verschwiegenen und nicht in die eigene Biographie integrierten Teil wurde. Sie 
waren gezwungen, über ihre Eltern zu schweigen, und mussten auf diese Weise den 
Verlust leugnen, sodass die erlebte Traumatisierung fortwirkte und verstärkt wurde. 
Es etablierte sich ein innerfamiliales Sprechverbot, das wie eine undurchdringliche 
Mauer wirkte und zur Folge hatte, dass die Kinder niemals über das eigene Erleben – 
etwa des Moments, als die Eltern vor ihren Augen verhaftet wurden, – sprechen konn-
ten. Hertha Misar spricht davon, dass sie alles »totgeschwiegen« hätten. 

Formuliert Erdheim die Frage der Opfer als Wie-Fragen, zeigt sich in der Genera-
tion der Kinder, dass sie die Frage nach dem Warum stellen (müssen): Warum waren 
die Eltern im Widerstand, warum wurden sie hingerichtet und warum haben die El-
tern ihre Kinder dieser Situation ausgesetzt? Die Frage nach dem Warum wird zu einer 
biographischen Frage, die – wie meine Ergebnisse zeigen – jede der beiden Schwestern 
verhandelte bzw. verhandelt. Diese Frage stellt das zentrale Strukturmerkmal des in-
tergenerationalen Erinnerungsprozesses dar. Seine Analyse zeigt, dass sich daran eine 
weitere Frage anschließt: Wer trägt die Verantwortung für das, was passiert ist? Die 
beiden Schwestern beantworten diese Frage in ihrer Erinnerung in unterschiedlicher 
Weise. Laut Emilia Sperling erinnerte ihre bereits verstorbene Mutter Erna Sommer ih-
ren Vater als Helden und sprach nicht über ihre Mutter Erna Hummel.13 Erna Sommers 

13 | Die Idealisierung wird über die Erinnerungen ihrer eigenen Tochter Emilia Sperling re-
konstruierbar, die ihre Mutter Erna Sommer als jemanden erlebte, die von Johannes Hummel 
als Helden sprach. Mit diesem Bild wuchs sie auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas468

Schwester Hertha Misar beschreibt im Gespräch ihren Vater als Tyrannen und ihre 
Mutter als liebevoll und fürsorglich. Ihr Vater sei derjenige gewesen, der Schuld am Ge-
schehenen hatte, und ihre Mutter diejenige, die von ihm zum Widerstand gezwungen 
wurde. Den beiden unterschiedlichen Erinnerungen ist gemeinsam, dass die Mutter als 
entpolitisierte Frau dargestellt wird – sie verschwindet entweder vollständig als wider-
ständige Frau oder sie wird als nicht selbstständig handelnde und von ihrem Ehemann 
unterdrückte Frau erinnert. Hertha greift in ihrer Erinnerung auf das gesellschaftliche 
Bild der liebevollen und unpolitischen Mutter zurück. 

Mit diesen unterschiedlichen Erinnerungen verhandelten und verhandeln die 
Töchter die biographisch bedeutsame Frage, warum die Eltern sich der Gefahr ausge-
setzt und warum sie anscheinend den Widerstand über das Wohl der Kinder gestellt 
hatten. Die Darstellung des Vaters und der Mutter bzw. das Schweigen über sie basie-
ren auf den geschlechterspezifischen gesellschaftlichen Erwartungen an Väter und 
Mütter. Die Frage, ob man das Wohl der Kinder über alles andere stellt, trifft die Mut-
ter im besonderen Maße und die Darstellung ist davon entsprechend beeinflusst. Eine 
Mutter als Person zu erinnern, die aus politischer Überzeugung heraus widerständig 
handelte und damit das Wohl ihrer Kinder gefährdete, unterliegt gesellschaftlich ge-
formten Tabus. Dieses Tabu wirkte bei Erna Sommer als Schweigen, während ihre 
Schwester Hertha die Mutter entpolitisiert. 

Die Erinnerungsbilder – »Mein Vater, der Held« respektive »Meine liebe un-
schuldige Mutter und mein schlechter Vater« – unterscheiden sich, aber sie haben 
dieselbe Funktion: Sie bearbeiten die Frage nach Verantwortung und Schuld. Ein 
wesentliches Merkmal dieser Erinnerungsbilder ist ihr individualisierendes Mo-
ment. Johannes und Erna Hummel sind darin selbst dafür verantwortlich, was 
ihnen und insbesondere ihren Kindern widerfahren ist. Die beiden Schwestern 
verhandelten und verhandeln die Frage nach der Verantwortung ausschließlich im 
Sinne einer individuellen Verantwortung: Wären die Eltern nicht »leichtsinnig« ge-
wesen und hätten erkannt, in welcher Gefahr sie sich befanden, wäre das nicht pas-
siert und sie hätten ihren Tod verhindern können. Damit verbunden ist ein weiteres 
Merkmal der Erinnerungsbilder. Der Nationalsozialismus selbst und auch die Ver-
folgung und Vernichtung wurden und werden nicht thematisiert, ebenso wenig die 
politische Positionierung als möglicher Grund für den Widerstand. Die Dominanz 
der Absperrung als Erinnerungsform in der Familie Hummel wird hier sichtbar. 
Die Konsequenz ist, dass die Familienvergangenheit des Widerstands von den Töch-
tern entpolitisiert und enthistorisiert erinnert wurde und wird. Die Verantwortung 
wurde und wird nicht bei dem verbrecherischen NS-System mit seinen Strukturen, 
mit seinen SchergInnen, der Gestapo und den Richtern gesucht. Die Verantwortung 
wurde und wird den NationalsozialistInnen – wozu auch Familienmitglieder zähl-
ten – entzogen und Johannes und Erna Hummel zugeschrieben. Und mehr noch: 
Die ältere Tochter Erna Sommer übertrug die »Schuld« auf sich selbst – worin wie-
der das Moment der Individualisierung liegt –, indem sie sich verantwortlich dafür 
sah, dass ursprünglich sie jenen Brief, der im NS-Justizverfahren als Hauptbeweis-
mittel gegen Erna und Johannes Hummel verwendet wurde, hätte schreiben sollen. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 469

Da sie sich weigerte, schrieb ihn ihre Mutter Erna Hummel. Der Brief enthielt Infor-
mationen über weitere Aktionen und sollte an andere Mitglieder des Widerstand-
netzwerks gesendet werden. Der Brief wurde von NS-Behörden abgefangen, laut der 
in Gestapo-Haft getätigten Aussage von Erna Hummel hatte sie ihn selbst verfasst.14 
Die Tochter von Erna Sommer, Emilia Sperling, meint dazu: »Meine Mutter hat ihr 
ganzes Leben dieses Schuldgefühl vor sich hin getragen, ›ich hab den Brief damals 
nicht geschrieben‹.«

Die Erzählung des Briefes zeigt die zentrale Bedeutung der Frage nach Verant-
wortung, die die Erinnerung der Generation der Kinder, aber auch die der Urenkel-
kinder strukturiert, wie im Folgenden gezeigt wird. In der Generation der Enkelkin-
der wird darüber hinaus ein weiterer Aspekt sichtbar.

Generation der Enkelkinder: Emilia Sperling

Die Enkeltochter Emilia Sperling, die 1954 als Tochter von Christian und Erna Som-
mer (geb. Hummel) geboren wurde, erinnert folgende Geschichte: 

»Es gab zum Beispiel eine Szene: Der Nazifamilienvater war Anwalt, und ist in die Stadt 
gefahren – da waren die Großeltern im Gefängnis, bevor sie nach Wien gebracht worden 
sind, wo man sie dann umgebracht hat – und hat einen Bescheid sich selber ausgestellt, dass 
er die Großmutter wenigstens holen kann. Und die ist nicht mitgegangen, sie hat gesagt: ›Es 
kommt alles in Ordnung‹.« 

In einer weiteren fremderlebten Erzählung erwähnt Emilia Sperling, dass es sich 
bei dem Anwalt um einen nationalsozialistisch gesinnten Verwandten handelte. 
Angesichts dessen, dass zum Zeitpunkt der Verhaftung bereits mehrere medial in-
szenierte Prozesse gegen WiderstandskämpferInnen stattgefunden hatten, ist die-
se Geschichte irritierend und es stellt sich die Frage nach der Funktion dieser Ge-
schichte für den intergenerationalen Erinnerungsprozess. Was bedeutet es, dass ein 
angesehener Nationalsozialist aus der Familie ihrer Großmutter als jemand erinnert 
wird, der mit einem selbst ausgestellten Bescheid in ein Gestapogefängnis ging und 
sie herausholen wollte? Und was bedeutet es, dass Emilia Sperling die Reaktion ih-
rer Großmutter Erna Hummel mit der betonten und distanzierenden Formulierung 
»und die ist nicht mitgegangen« erzählt? Sie bringt mit dieser Formulierung zum 
Ausdruck, dass sie nicht versteht, warum ihre Großmutter sich nicht helfen ließ. 
Doch wäre »Mitgehen« aus einer Gestapo-Haft nicht ein gefährliches und tödliches 
Unterfangen gewesen? Es können berechtigte Zweifel daran formuliert werden, dass 

14 | Auf Grundlage der Archivdokumente und der Erzählungen kann nicht mehr im Detail 
rekonstruiert werden, wer ihn tatsächlich geschrieben hat, dennoch bleibt die in diesem Beitrag 
beschriebene Bedeutung und Funktion des Briefes für die familialen Erinnerungsstrukturen 
bestehen.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas470

es im Alleingang »einfach so« möglich war, jemanden aus dem Gefängnis zu ho-
len. Dies wäre als Flucht eingestuft und bestraft worden.  Vor diesem Hintergrund 
könnte Erna Hummels Weigerung zu fliehen auch als vernünftiges und rationales 
Handeln interpretiert werden. Doch dass ihre Großmutter vernünftig handelte, ist 
nicht Bestandteil von Emilias Erinnerung. Sie wird als gutgläubige und naive Frau 
erinnert. 

Emilia Sperling ist es nicht möglich, diese Geschichte zu hinterfragen und die 
Erzählung zu diesem Ereignis in Zweifel zu ziehen. Das Bild ihrer naiven Großmutter 
war für Emilia nicht veränderbar. Erst als sie Jahrzehnte später Briefe ihrer Groß-
mutter an deren Mutter fand, entstand ein anderes Bild: »In diesen Briefen sieht man, 
dass sie eine ganz selbstständige Frau ist, die sehr viel selbst gemacht hat.« Die bei-
den Großmutterbilder bleiben jedoch getrennt voneinander, Emilia erzählt sie nicht 
gemeinsam: die naive und unpolitische Frau, die über ihren Mann in den Wider-
stand geriet, und die selbstständige und durchsetzungsfähige Frau in Hinblick auf 
wirtschaftliche Belange. Ihre Großmutter Erna Hummel als eine Frau darzustellen, 
die selbstständig entschieden hatte, widerständig zu sein, und damit in Kauf nahm, 
ihre Kinder zu verlassen, kann nicht artikuliert werden. Ein intergenerationales Er-
innerungsverbot der Großmutter als selbstständig und widerständig tritt deutlich zu 
Tage. Beide Aspekte müssen getrennt voneinander erzählt werden und werden ent-
sprechend getrennt erinnert. Diese gesellschaftlich bedingte Unmöglichkeit einer 
integrierten Erinnerung ist ein Ausdruck des Fortwirkens der traumatisierenden Er-
fahrung des Verlusts aufgrund widerständiger Handlungen. 

Darüber hinaus – und dies kann als eine wesentliche Funktion dieser Erzählung 
angesehen werden – wird der nationalsozialistische Teil der Familie in der Person 
des Anwalts als helfend konstruiert. Um welches Familienmitglied es sich konkret 
handelte, bleibt unklar. Indem zumindest ein Familienmitglied als Helfer erinnert 
wird und die anderen Familienmitglieder unbestimmt bleiben, werden die National-
sozialistInnen der Familie zu »guten Nazis« umgeschrieben und die Verantwortung 
für ihre Mitwirkung am NS-System wird ihnen im Zuge dessen entzogen. Dies ist kei-
neswegs als individuelle Leistung von Emilia Sperling anzusehen. Vielmehr kann der 
Vorwurf, dass die Familienmitglieder ein System unterstützten, das die Großeltern 
und Eltern ermordete, innerhalb der Familie nicht ausgesprochen werden, da es sich 
um ein diskursiv legitimiertes Sprechverbot handelt. In der Generation von Emilia 
Sperling wirkt damit ein doppeltes Sprechverbot, das in Verbindung mit dem natio-
nalen Gedächtnis und dem Opferdiskurs steht: Über die belastete Vergangenheit ehe-
maliger NationalsozialistInnen darf nicht gesprochen werden, aber auch nicht über 
den Widerstand. Würde man über den Widerstand in der Familie sprechen, würde 
man auch die Verantwortung der nationalsozialistischen Familienanteile thematisie-
ren. Das doppelte Sprechverbot wird auch in der nächsten Generation weiterverhan-
delt und gleichzeitig transformiert.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 471

Generation der Urenkelkinder: Tatjana und  
Maximilian Sperling

Tatjana und Maximilian Sperling wurden beide Anfang der 1980er-Jahre geboren. 
Erzählt ihre Mutter Emilia Sperling noch beide Geschichten, jene des Briefes und 
jene zum »Rettungsversuch«, tun dies Tatjana und Maximilian nicht: Maximilian 
Sperling erzählt von der »uralte[n] Geschichte mit dem Brief«. Sie ist die erste, die 
ihm in Bezug auf die Familiengeschichte in den Sinn kommt. Er erwähnt jedoch 
den »Rettungsversuch« mit keinem Wort. In der Erzählung seiner Schwester Tatjana 
Sperling verhält es sich gerade umgekehrt. Maximilian Sperling beschreibt folgende 
Situation: 

»Irgendwie gab es die Geschichte über meinen Urgroßvater, sie sind aufgeflogen, weil die 
einen Brief auf einem falschen Postamt aufgegeben haben […]. Da gab es irgendeinen Brief, 
in dem irgendwas dringestanden ist, und da gab es ein Postamt. Die Sachen wurden schon 
zensiert und die haben den Brief aufgegeben auf dem falschen Postamt, […] und dann sind 
sie halt aufgeflogen als Gruppe. Das waren irgendwie zehn Leute oder so und fünf davon 
sind eben hingerichtet worden und fünf davon nicht und irgendwie gibt es die Theorie, dass 
jemand den Brief absichtlich dort aufgegeben hat.« (Hervorhebung M. P.-L.)

Die Geschichte des Briefes verändert sich in Maximilians Darstellung. Er thematisiert 
die Frage der Verantwortung nicht dahingehend, wer den Brief geschrieben hat und 
wer ihn hätte schreiben sollen, sondern wie es dazu kam, dass der Brief abgefangen 
wurde. In seiner Darstellung verschwindet seine Urgroßmutter Erna Hummel als 
Verfasserin des Briefes vollständig. Vielmehr baut Maximilian eine Theorie ein, in der 
gemutmaßt wird, dass jemand den Brief absichtlich »falsch« aufgegeben hatte. Obwohl 
es durch die in Archivrecherchen seiner Mutter Emilia Sperling zur NS-Verfolgung 
der Urgroßeltern ausgehobenen Dokumenten bereits konkretes Wissen über die Ge-
schehnisse gibt,15 artikuliert er vages Wissen, reproduziert damit die gesellschaftlich 
erzeugte Unklarheit über die Vergangenheit und verfestigt sie weiter, indem er das, 
was konkret gewusst werden könnte, nicht einbaut. Er entzieht sich dem Wissen und 
bringt es zum Vergessen, was darin mündet, dass die Vergangenheit weiter entpo-
litisiert wird und die NationalsozialistInnen als Verantwortliche weiter unsichtbar 
bleiben. Auch wenn Maximilian als Urenkel generational bereits weiter entfernt von 
der Vergangenheit ist, bleibt er von der sozialen und gesellschaftlich verunmöglichten 
Verarbeitung des Verlustes intergenerational betroffen. Die Informationen, die aus 
den Akten der NS-Zeit über die Verfolgung gewonnen werden konnten, reichen nicht 
aus, die intergenerationale und familiale Erinnerungsstruktur zu verändern. Die im 
intergenerationalen Erinnerungsprozess vollzogene Leugnung von Täterschaft bleibt 

15 | In dem Gespräch mit Maximilian wird deutlich, dass er die Akten über die NS-Verfolgung 
seiner Urgroßeltern und auch einschlägige Publikationen kennt. Er betont aber, dass er keine 
Ahnung mehr habe, welche Informationen diese enthalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas472

in Maximilians Erinnerung bestehen: Es gibt eine Theorie darüber, wie es passiert 
ist, dass sie entdeckt wurden, ohne dabei die TäterInnen oder auch die nationalsozia-
listischen Macht- und Herrschaftsstrukturen zu benennen. Maximilian verbleibt in 
dieser intergenerationalen Erinnerungsstruktur. 

Seine Schwester, die Urenkelin Tatjana Sperling, erzählt von dem »Rettungsver-
such« folgendermaßen: 

»Dann gibt es ja diese ganzen filmreifen Szenen, sage ich mal (lacht leise), dass die Ur-
großmutter im Gefängnis war und dass der Anwalt aus dem Dorf versucht hat, sie aus 
dem Gefängnis rauszuholen, und sie nicht mitgegangen ist, weil sie gedacht hat, dass 
sich das nicht auszahlt, da sie wieder freigelassen wird. Ich find das ist schon schräg oder 
tragisch.«

Die Situation des »Rettungsversuchs« wird für Tatjana Sperling zu einer absurden, ja 
filmreifen Szene. Sie vollzieht in ihrer Erinnerung damit eine Distanzierung und the-
matisiert gleichzeitig die Eigenartigkeit dieser Geschichte. Dass es sich bei dem An-
walt um ein Familienmitglied und einen Nationalsozialisten handelte, verschwindet 
in ihrer Erinnerung. Die Tabuisierung des nationalsozialistischen Familienteils ist in 
Tatjanas Erzählung vollständig vollzogen und er wäre nicht mehr rekonstruierbar, 
würde man nicht die Erzählweisen anderer Familienmitglieder und die familialen 
Dynamiken kennen. 

Tatjana Sperling ist die Einzige in der Familie, die ihren Urgroßvater Johan-
nes Hummel als Widerstandskämpfer bezeichnet und ihn damit positioniert. Die-
se Positionierung wurde zum einen durch die gesellschaftliche Sichtbarwerdung 
von WiderstandskämpferInnen ermöglicht, zum anderen hatte bereits ihre Mut-
ter Emilia versucht, den Widerstand als kommunistisch zu verorten. Der Versuch, 
den Widerstand politisch einzuordnen, ist für Tatjana Sperling jedoch nicht nach-
vollziehbar, da ihr Urgroßvater nicht dem entsprechenden Milieu angehörte. Sie 
meint dazu: »Es passt halt auch irgendwie nicht so zusammen«. Die Frage nach 
einer Zugehörigkeit des Widerstands strukturiert weiterhin die Erinnerung der 
Urenkelgeneration. Dieses empirische Detail der Zurückweisung des Versuchs der 
Mutter, den Urgroßvater »eindeutiger zu machen«, zeigt gleichsam, dass es sich bei 
der intergenerationalen Weitergabe in intergenerationalen Erinnerungsprozessen 
keineswegs um eine lineare Weitergabe von der älteren Generation an die jüngere 
oder um eine unkritische Übernahme des Weitergegebenen durch die jüngere Ge-
neration handelt. Es geht vielmehr um interaktive Situationen, in denen sich die 
jüngeren Generationen das von anderen Erlebte aneignen, dieses interpretieren und 
in der Erinnerung transformieren. Dieser Aneignungsprozess kann auch auf die 
ältere Generation zurückwirken (Rosenthal 2000).

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 473

Zur Bedeutung von Kollektiven

Die Geschichte des Briefes und die des »Rettungsversuchs« thematisieren zwar un-
terschiedliche Aspekte der Familiengeschichte des Widerstands, sie haben jedoch im 
intergenerationalen Erinnerungsprozess dieselbe Funktion. Über diese Geschichten 
wird die Frage der Verantwortung thematisiert und in den intergenerationalen Er-
innerungsprozess integriert. Mit der Geschichte des Briefes wird die Frage der Ver-
antwortung als innerfamiliale Thematik definiert und entsprechend entpolitisiert 
und enthistorisiert. Mit der Geschichte des »Rettungsversuchs« wird der national-
sozialistische Familienanteil als helfend erinnert und damit entlastet. Entpolitisie-
rung, Enthistorisierung und Entlastung sind damit zentrale Strukturmerkmale des 
intergenerationalen Erinnerungsprozesses, der sich im familialen Dialog ausgebildet 
hat. Als Konsequenz zeigt sich, dass die zentrale Frage nach der Verantwortung indi-
vidualisiert wird. 

Warum gestaltet der Erinnerungsprozess der Familie Hummel/Sperling diese 
Merkmale aus und verfestigt seine Strukturmerkmale über Generationen hinweg – 
und dies, obwohl der transformierte Opferdiskurs andere Deutungen zuließe und 
der NS-Widerstand auch in der Öffentlichkeit eine stärkere Thematisierung erfährt? 
Mehr noch, im intergenerationalen Erinnerungsprozess kommt es zum Vergessen re-
levanter familiengeschichtlicher Aspekte, etwa wenn die NationalsozialistInnen als 
Verantwortliche vollständig aus der Erinnerung der Urenkelgeneration verschwin-
den. Warum ist es den Nachkommen nicht möglich, Johannes und Erna Hummels 
Widerständigkeit zu benennen und diese als anerkannten Teil ihres Geworden-Seins 
zu erinnern? Und dies, obwohl diese Aspekte von den jeweiligen Generationen neu 
erzählt und verändert werden können, indem die Erinnerungslücken und Unklar-
heiten mit Erklärungen imaginativ aufgefüllt werden, bestimmte Aspekte der Ge-
schichte stärker betont werden als andere oder vergessen werden. Warum werden also 
nicht die diskursiv transformierten Deutungen in den Erinnerungsprozess integriert, 
die die Momente der Individualisierung, Entlastung, Entpolitisierung und Enthis-
torisierung ins Wanken bringen könnten? Welche familialen und gesellschaftlichen 
Bedingungen erklären die Funktion der Geschichten des Briefes und des »Rettungs-
versuchs«?

Aufgrund der Rekonstruktion der Einzelbiographien und des intergenerationalen 
Erinnerungsprozesses liegt die Antwort auf diese Fragen in dem Wirkungszusam-
menhang hegemonialer kollektiver Gedächtnisse, dem Fehlen anderer Wir-Gruppen 
sowie in lebens- und familiengeschichtlichen Konstellationen. Dieser Zusammen-
hang basiert darauf, dass der Widerstand trotz eines transformierten Opferdiskurses 
noch keinen Eingang in das nationale Gedächtnis gefunden hat, das im besonderen 
Maße die Wissensbestände für die alltägliche und individuelle Erinnerung zur Ver-
fügung stellt, die wiederum den intergenerationalen Erinnerungsprozess speisen. 
Auf den Erinnerungsprozess der Familie Hummel/Sperling trifft nun zu, dass die 
Mitglieder in ihrer individuellen Erinnerung nur auf das kollektive Gedächtnis der 
österreichischen Nation und der Familie zugreifen, da ihnen der Zugang zu anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas474

Kollektiven, insbesondere zu NS-Opfergruppen, wie beschrieben verwehrt blieb. Dies 
bedeutet auch, dass der sich im familialen Dialog vollziehende intergenerationale Er-
innerungsprozess ein Familiengedächtnis formt, in dem Elemente des nationalen Ge-
dächtnisses aufgenommen werden. Diese Aufnahme erfolgt nicht beliebig, sondern 
steht in enger Verbindung mit familiengeschichtlichen Konstellationen und lebens-
geschichtlichen Erfahrungen der Familienmitglieder: Die Kinder von Johannes und 
Erna Hummel wuchsen nach deren gewaltvollem Tod in einer Familie mit national-
sozialistischen Anteilen auf. Fehlt nun das Gegen-Gedächtnis einer NS-Opfergruppe, 
so stehen den Nachkommen der GegnerInnen des NS-Regimes nach 1945 ausschließ-
lich die Deutungen eines nationalen Gedächtnisses zur Verfügung, das jedoch die 
TäterInnen zum Verschwinden bringt (Heer 2004), was in der Entlastung des natio-
nalsozialistischen Familienanteils über das Familiengedächtnis mündet. Trotz trans-
formierter Vergangenheitsdiskurse wiegt die familiengeschichtliche Tatsache, dass es 
auch NationalsozialistInnen in der Familie gab, schwerer und ermöglicht die Thema-
tisierung der widerständigen Geschichte ausschließlich in enthistorisierter, entpoliti-
sierter und individualisierter Weise und in der Inszenierung der Verantwortlichen als 
HelferInnen. Im Hinblick auf die Biographien der Nachkommen bedeutet dies, dass 
es ihnen unmöglich ist, sich die Geschichte des Widerstands im Sinne eines histori-
schen Bewusstseins anzueignen und sie als bewussten Aspekt des eigenen Geworden-
Seins in die eigene Biographie einzubetten. Die Versuche, dies zu tun, strukturieren 
ihre biographischen Handlungsverläufe, wie sich an der Biographie der Enkeltochter 
Emilia Sperling zeigt, die von verschiedenen Anläufen gekennzeichnet ist, die Mo-
tivation ihres Großvaters eindeutig als kommunistischen Widerstand zu definieren, 
sowie davon, Zugang zu unterschiedlichen politisch-organisierten Kollektiven zu er-
halten. Aufgrund der fehlenden organisatorischen und eindeutigen politischen An-
bindung des Widerstands ihrer Großeltern erhält sie zeitlebens keinen Zugang. Den 
Nachkommen bleibt damit verwehrt, einen bestimmten Platz in der Geschichte der 
Gruppe der Widerständigen einzunehmen. 

Durch das Fehlen einer anderen Wir-Gruppe sind die Nachkommen gleichsam 
auf die Familie »zurückgeworfen«, wodurch das Familiengedächtnis stabilisiert wird. 
Es bleibt den Nachkommen verwehrt, andere Deutungen in den intergenerationa-
len Erinnerungsprozess einzuarbeiten und damit das bereits etablierte Familienge-
dächtnis dahingehend zu verändern, die Geschichte des Widerstands als anerkannten 
und nicht verleugneten Teil der Familiengeschichte zu integrieren. Somit kommt der 
Zugehörigkeit bzw. Nicht-Zugehörigkeit zu einer Wir-Gruppe und ihrem kollektiven 
Gedächtnis eine konstituierende Rolle für den intergenerationalen Erinnerungspro-
zess zu und dies in elementarerer Weise als Vergangenheitsdiskursen, die noch nicht 
Teil des kollektiven Gedächtnisses geworden sind. Man könnte auch sagen, dass erst 
die Einbettung von Vergangenheitsdiskursen in das kollektive Gedächtnis einer Wir-
Gruppe diese Diskurse als Wissensbestand auch für die individuelle Erinnerung zu-
gänglich macht und sie sonst davon abgehoben im öffentlichen Bereich verbleiben, ei-
nem Bereich, der kaum Berührungspunkte zu familialen Dialogen aufweist. Erinnern 
und Vergessen sind an die Wir-Gruppe gebunden.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 475

Zum Abschluss sei noch festgehalten, dass die kollektiven Gegen-Gedächtnisse 
der NS-Opfergruppen in ihrer Stellung zum nationalen Gedächtnis die Gedächtnis
orte des Widerstands in Österreich mitformen und zwar dahingehend, dass sie auch 
mitbestimmen, welche Formen des Widerstands an welchen Orten erinnert werden. 
Für jene Nachkommen, die aus Familien stammen, deren Zugehörigkeit nicht ein-
deutig ist – und zwar im Sinne einer politisch-organisatorischen Zugehörigkeit, die 
sich auch institutionell als NS-Opferverband manifestiert – bleibt das Familienge-
dächtnis ein Ort, an dem an den Widerstand nicht in historisch-politischer Weise er-
innert werden kann und an dem es nicht möglich ist, sich der Vergangenheit in einer 
anerkennenden Weise zuzuwenden. Diese Anerkennung kann nur gesellschaftlich 
vermittelt und in das kollektive Gedächtnis integriert werden. Sie muss entsprechend 
der Ergebnisse dieser Analyse als notwendige Bedingung dafür angesehen werden, 
den Widerstand nicht mehr als problematisch erlebten Teil der eigenen Lebensge-
schichte wahrnehmen zu müssen, sondern ihn als integralen Bestandteil der eigenen 
Biographie erfahren zu können. Ihr Fehlen bedeutet, dass der Widerstand im interge-
nerationalen Erinnerungsprozess als etwas verhandelt werden muss, der das Famili-
ensystem bedroht. Die Verantwortlichen für das verursachte Leid werden in diesem 
Familiengedächtnis im Laufe der Generationen hingegen vergessen.

Literatur

Assmann, Jan (2008): »Communicative and Cultural Memory«, in: Young, Sara B, 
Nünning, Ansger und Erll, Astrid (Hrsg.), A Companion to Cultural Memory 
Studies: An International and Interdisciplinary Handbook, Berlin: De Gruyter, 
S. 109–118.

Bailer, Brigitte (1996): »Alle waren Opfer«, in: Kos, Wolfgang und Rigele, Georg 
(Hrsg.), Inventur 45/55, Österreich im ersten Jahrzehnt der Zweiten Republik, 
Wien: Sonderzahl, S. 181–201.

Bailer, Brigitte, Garscha, Winfried R. und Neugebauer, Wolfgang (2013): »Herbert 
Steiner und die Gründung des DÖW«, in: Dokumentationsarchiv des österreichi-
schen Widerstandes (Hrsg.), Opferschicksale. Widerstand und Verfolgung im Na-
tionalsozialismus, Jahrbuch 2013, Wien: LIT, S. 43–62.

Berek, Mathias (2009): Kollektives Gedächtnis und die gesellschaftliche Konstruktion 
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Erinnerungskulturen, Wiesbaden: Harrassowitz.

Berger, Ernst und Wodak, Ruth (2018): Kinder der Rückkehr. Geschichte einer margi-
nalisierten Jugend, Wiesbaden: VS Springer.

Botz, Gerhard und Sprengnagel, Gerald (Hrsg.) (1994): Kontroversen um Österreichs 
Zeitgeschichte: Verdrängte Vergangenheit, Österreich-Identität, Waldheim und 
die Historiker, Frankfurt am Main/New York: Campus (Studien zur historischen  
Sozialwissenschaft, Band 13).

Broszat, Martin und Fröhlich, Elke (1987): Alltag und Widerstand – Bayern im Natio-
nalsozialismus, München: Piper.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas476

Elias, Norbert und Scotson, J. L. (1990): Etablierte und Außenseiter, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Erdheim, Mario (1990): »Kultur der Erinnerung – Kultur des Vergessens. Über den 
Umgang mit Erinnern und Vergessen von Geschichte«, in: Leimgruber, Walter 
(Hrsg.), 1.9.39. Europäer erinnern sich an den Zweiten Weltkrieg, Zürich: Chronos, 
S. 109–125.

Erll, Astrid (2017): Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen. Eine Einführung, 
3. Auflage, Stuttgart: J.B. Meltzer Verlag. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-476-
05495-1. 

Geldmacher, Thomas (2009): »Täter oder Opfer, Widerstandskämpfer oder Feiglinge? 
Österreichs Wehrmachtsdeserteure und die Zweite Republik«, in: Dokumentati-
onsarchiv des österreichischen Widerstandes (Hrsg.), Schwerpunkt: Bewaffneter 
Widerstand – Widerstand im Militär, Jahrbuch 2009, Wien: LIT, S. 37–59.

Halbwachs, Maurice (1985): Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Halbwachs, Maurice (1992): On Collective Memory, hrsg. von Lewis A. Coser, Chica-
go: University of Chicago Press.

Heer, Hannes (2004): Vom Verschwinden der Täter. Der Vernichtungskrieg fand statt, 
aber keiner war dabei, Berlin: Aufbau.

Keilson, Hans (2005): Sequentielle Traumatisierung bei Kindern, Untersuchung zum 
Schicksal jüdischer Kriegswaisen, Gießen: Psychosozial-Verlag.

Koch, Magnus und Pirker, Peter (2019): »Entrümpelung postnazistischer Ge-
schichtspolitik: Das Wiener Heldendenkmal und seine Transformation 70 Jah-
re nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges«, in: Fröhlich, Claudia und Schmid, 
Harald (Hrsg.), Jahrbuch für Politik und Geschichte, 7. Jahrgang (im Erscheinen).

Manoschek, Walter (2003): Opfer der NS-Militärjustiz, Urteilspraxis, Strafvollzug, 
Entschädigungspolitik in Österreich, Wien: Mandelbaum.

Neugebauer, Wolfgang (2008): Der österreichische Widerstand 1938–1945, Wien: Edi-
tion Steinbauer.

Pelinka, Anton (1996): »Von der Funktionalität von Tabus. Zu den ›Lebenslügen‹ der 
zweiten Republik«, in: Kos, Wolfgang und Rigele, Georg (Hrsg.), Inventur 45/55, 
Österreich im ersten Jahrzehnt der Zweiten Republik, Wien: Sonderzahl, S. 23–32.

Pelinka, Anton und Weinzierl, Erika (Hrsg.) (1997): Das große Tabu, Österreichs Um-
gang mit seiner Vergangenheit, 2. Auflage, Wien: Verlag Österreich.

Pirker, Peter und Kramer, Johannes (2018): »From Traitors to Role Models? Rehabi-
litation and Memorialization of Wehrmacht Deserters in Austria«, in: Narvse-
lius, Eleonora und Grinchenko, Gelinada (Hrsg.), Formulas for Betrayal: Traitors, 
Collaborators and Deserters in Contemporary European Politics of Memory, Ba-
singstoke: Palgrave Macmillan, S. 59–85. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-319-
66496-5_3. 

Pohn-Lauggas, Maria (2014): Heroisierte Opfer. Bearbeitungs- und Handlungsstruktu-
ren von »Trümmerfrauen« in Wien, 2. Auflage, Wiesbaden: Springer VS.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gedächtnisor te des Widerstands 477

Pohn-Lauggas, Maria (2019a): »Memory in the shadow of a family history of re-
sistance: A case study of the significance of collective memories for intergenera-
tional memory in Austrian families«, in: Memory Studies, S. 1–17, DOI: https://
doi.org/10.1177/1750698019849698 (online first).

Pohn-Lauggas, Maria (2019b): »Die Integration von Daten in der biographischen Fall-
rekonstruktion. Theoretische Überlegungen und Fallbeispiele«, in: Jost, Gerhard 
und Haas, Marita (Hrsg.), Soziologische Biografieforschung, Handbuch zur metho-
dischen Praxis, Leverkusen: Barbara Budrich (im Erscheinen).

Pollak, Alexander (2003): »When guilt becomes a foreign country: Guilt and re-
sponsibility in Austria postwar media representations of the Second World 
War«, in: Dedaic, Mirjana N. und Nelson, Daniel N. (Hrsg.), At War with 
Words, Berlin/New York: De Gruyter Mouton, S. 179–214. DOI: https://doi.org/ 
10.1515/9783110897715.179. 

Ricoeur, Paul (2004): Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München: Wilhelm Fink. 
Rosenthal, Gabriele (1995): Erzählte und erlebte Lebensgeschichte. Gestalt und Struk-

tur biographischer Selbstbeschreibungen, Frankfurt am Main: Campus.
Rosenthal, Gabriele (1997): Der Holocaust im Leben von drei Generationen: Familien 

von Überlebenden der Shoah und von Nazi-Tätern, Gießen: Psychosozial-Verlag.
Rosenthal, Gabriele (2000): »Historische und familiale Generationsabfolgen«, in: 

Kohli, Martin und Szydlic, Marc (Hrsg.), Generationen in Familien und Gesell-
schaft, Opladen: Leske + Budrich, S. 162–179.

Rosenthal, Gabriele (2010): »Zur Interdependenz von kollektiven Gedächtnis und 
Erinnerungspraxis. Kultursoziologie aus biographietheoretischer Perspektive«, 
in: Wohlrab-Sahr, Monika (Hrsg.), Kultursoziologie. Paradigmen, Methoden, Fra-
gestellungen, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 151–175.

Stierlin, Helm (1992): »Der Dialog zwischen den Generationen über die Nazizeit«, in: 
Heimannsberg, Barbara und Schmidt, Christoph J. (Hrsg.), Das kollektive Schwei-
gen. Nationalsozialistische Vergangenheit und gebrochene Identität in der Psycho-
therapie, Köln: Edition Humanistische Psychologie, S. 247–266.

Strobl, Ingrid (1989): »Sag nie, du gehst den letzten Weg«. Frauen im bewaffneten Wi-
derstand gegen Faschismus und deutsche Besatzung, Frankfurt am Main: Fischer. 

Uhl, Heidemarie (2005): »Vom Opfermythos zur Mitverantwortungsthese: NS-Herr-
schaft, Krieg und Holocaust im ›österreichischen Gedächtnis‹«, in: Gerbel, Chris-
tian, Lechner, Manfred, Lorenz, Dagmar C. G., Marchart, Oliver, Öhner, Vrääth, 
Steiner, Ines, Strutz, Andrea und Uhl, Heidemarie (Hrsg.), Transformationen ge-
sellschaftlicher Erinnerung, Studien zur »Gedächtnisgeschichte« der Zweiten Repu-
blik, Wien: Turia + Kant, S. 50–85.

Zerubavel, Eviatar (1996): »Social memories: Steps to a sociology of the past«, in: Qua-
litative Sociology, 19. Jahrgang, Heft 3, S. 283–299. DOI: https://doi.org/10.1007/
BF02393273.

Ziegler, Meinhard und Kannonier-Finster, Waltraud (2016): Österreichisches Ge-
dächtnis. Über Erinnern und Vergessen der NS-Vergangenheit, Innsbruck/Wien/
Bozen: StudienVerlag.

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Maria Pohn-Lauggas478

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021 - am 14.02.2026, 16:15:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447338-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

