
AUFSATZ

Tanita Jill Pöggel

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität?

Ambivalenzen politischer Solidarität in Pro-Geflüchteten-Protesten der 
1980er Jahre in der BRD

Einleitung

Im Zuge des »langen Sommers der Migration« ist eine umfangreiche For­
schungsdebatte zu Fragen der migrations- und fluchtbezogenen Unterstüt­
zungsarbeit entstanden. In der Einordnung dieser Phänomene nimmt insbe­
sondere der Begriff der Solidarität eine Schlüsselstellung ein. Dabei wird der 
normativ-politisch aufgeladene Begriff der Solidarität häufig in sehr unter­
schiedlichen Weisen verwendet, und in der Forschungsdebatte herrscht oft 
eine Diskrepanz zwischen den empirischen Erkenntnissen und den zugrunde 
liegenden theoretischen Konzepten vor. Insbesondere die Komplexität und 
Ambivalenz migrations- und fluchtbezogener Solidaritätspraktiken bedürfen 
einer genaueren und ausführlicheren Untersuchung. Darüber hinaus gibt es 
die Tendenz, Solidarität mit Geflüchteten primär als aktuelles Phänomen 
zu diskutieren, ohne Entsprechungen in vorangegangenen Jahrzehnten zu 
berücksichtigen. Vor allem die Protest- und Solidaritätsbewegungen vor 
der Wendezeit und dem sogenannten »Asylkompromiss« von 1992/93 wer­
den größtenteils ausgeklammert. Damit wird jedoch die Chance vertan, 
vom historischen Erfahrungsschatz politischer Solidaritätsbewegungen mit 
Geflüchteten in der Bundesrepublik Deutschland zu lernen.

Mit diesem Artikel soll ein Beitrag dazu geleistet werden, beiden Engpäs­
sen entgegenzuwirken. Zu diesem Zweck werden anhand der Entstehung 
einer Geflüchteten-Solidaritätsbewegung in der BRD der 1980er Jahre ver­
schiedene Versuche diskutiert, Solidarität mit Geflüchteten zu artikulieren. 
Es geht vor allem um die Frage, wie die normativen Ansprüche einer 
politischen Solidarität im Rahmen verschiedener Strömungen der Solidari­
tätsbewegung verhandelt wurden. Auch wenn es sich dabei um marginale 
Stimmen im damaligen öffentlichen Diskurs handelte, können sie doch zur 
Aufklärung über die historischen Entstehungsprozesse von Konfliktlinien 
und Spannungsverhältnissen beitragen, die auch und gerade im aktuellen 
Kontext des Mainstreamings migrations- und fluchtbezogener Solidaritäts­
arbeit (wieder) auftauchen. Insofern ist diese Studie als Beitrag zur Erfor­
schung des spannungs- und konfliktreichen Entstehungsprozesses einer bis 

1.

Leviathan, 52. Jg., 1/2024, S. 61 – 92, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-1-61

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


in die Gegenwart fortwirkenden Protest- und Solidaritätsbewegung zu ver­
stehen. Damit trägt dieser Artikel nicht nur dazu bei, die bislang wenig 
berücksichtigte Entstehungsphase einer Geflüchteten-Solidaritätsbewegung 
in der BRD näher zu untersuchen, sondern auch, die hierbei gewonnenen 
empirischen Erkenntnisse für aktuelle Diskussionen um den Solidaritätsbe­
griff fruchtbar zu machen.

In einem ersten Schritt wird das Konzept »politischer Solidarität« als 
eine besondere Spielart solidarischen Denkens und Handelns eingeführt 
und werden seine Ambivalenzen im Kontext von (Flucht-)Migration nach­
gezeichnet. Zur systematischen Analyse dieser Ambivalenzen werden drei 
übergreifende Spannungsverhältnisse unterschieden, die die spätere empiri­
sche Analyse strukturieren. Es folgt ein kurzer Überblick über das genutzte 
Archivmaterial und das methodische Vorgehen. In einem zweiten Schritt 
wird die Entstehung der Geflüchteten-Solidaritätsbewegung in den 1980er 
Jahren überblicksartig kontextualisiert, um anschließend verschiedene Aus­
handlungen von »politischer Solidarität« in den Blick zu nehmen. Zu die­
sem Zweck werden drei Strömungen der Geflüchteten-Solidaritätsbewegung 
nachgezeichnet und auf ihre Positionierung innerhalb der zuvor eingeführ­
ten Spannungsverhältnisse hin untersucht.

Solidarität als Modus und Gegenstand bewegungspolitischer Kämpfe im 
Kontext von (Flucht-)Migration

Ambivalenzen politischer Solidarität

Der Solidaritätsbegriff hat seit einiger Zeit in der Migrations- und Flucht­
forschung Konjunktur.1 In ihrer Typologisierung des Solidaritätsbegriffs in 
der Migrations- und Fluchtforschung stellen Bauder und Juffs allerdings 
fest, dass dieser nur selten klar definiert und systematisch genutzt wird: 
»a considerable share of the migration and refugee literature applies the 
concept of solidarity in a rather blasé manner.«2 Dieser Mangel an begriff­
licher Schärfe führe nicht zuletzt auch dazu, dass derselbe Solidaritätsbe­
griff für eine Vielzahl unterschiedlicher sozialer und politischer Praktiken 
verwendet werde, was zu grundsätzlichen Unklarheiten und Missverstän­
den in der Forschungsdebatte führe. Diese Unschärfe liegt wohl weniger 
in der disziplinären Spezifik als in der Vielseitigkeit des Begriffs und der 
von ihm bezeichneten sozialen und politischen Phänomene selbst begründet. 
Auch die Gleichzeitigkeit deskriptiver und normativer Dimensionen, die im 

2.

2.1

 
1 Kelz 2015; Agustín, Jørgensen 2016; Atac et al. 2017; della Porta, Steinhilper 2021.
2 Bauder, Juffs 2020, S. 57; vgl. Schwiertz, Schwenken 2020.

62 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Begriff der Solidarität nicht immer differenziert werden können, trägt zur 
Unklarheit bei.

Idealtypisch lassen sich dennoch verschiedene Verwendungsweisen des 
Solidaritätsbegriffs differenzieren. So kategorisiert Scholz im Anschluss an 
Bayertz drei Verwendungsweisen des Begriffs.3 Dieser kann, erstens, im 
Sinne einer »social solidarity« – oder »Gemeinschaftssolidarität«4 – die 
soziale und politische Kohäsion innerhalb einer Gemeinschaft beziehungs­
weise die daraus resultierenden Interdependenzen der anerkannten Mitglie­
der dieser Gemeinschaft bezeichnen.5 Bayertz zufolge beschreibt Solidarität 
hier die »inneren Bindemittel«, das heißt die »gemeinsame Herkunft und 
Geschichte, gemeinsame Kultur und Lebensform, gemeinsame Ideale und 
Ziele«, die eine Gemeinschaft zusammenhalten.6 Zweitens beschreibt Soli­
darität im Sinne einer »civic solidarity«7 die Verpflichtungen, die der Staat 
als Kollektiv aller Bürger*innen gegenüber jeder*m einzelnen Bürger*in 
hat.8 Von diesen beiden Verwendungsweisen differenziert Scholz, drittens, 
den Begriff der »political solidarity«:

»Politische Solidarität entsteht im Gegensatz zu sozialer Solidarität und bür­
gerlicher Solidarität als Reaktion auf eine Situation der Ungerechtigkeit oder 
Unterdrückung. Einzelpersonen verpflichten sich bewusst, sich mit anderen 
zusammenzuschließen, um gegen eine empfundene Ungerechtigkeit vorzugehen. 
Es bildet sich ein Kollektiv, das jedoch nicht durch gemeinsame Eigenschaften, 
Standorte oder sogar gemeinsame Interessen geeint wird. Die Einheit basiert 
auf dem gemeinsamen Engagement für eine Sache.«9

Bayertz bezeichnet Solidarität in dieser Verwendungsweise als »Kampfbe­
griff«,10 der vor allem im Kontext sozialer Bewegungen verortet ist11 und 
die Bereitschaft beschreibt, »einem anderen Individuum oder einer anderen 
Gruppe bei der Durchsetzung seiner oder ihrer Rechte zu helfen«.12

 
3 Bayertz nennt zusätzlich eine vierte Verwendungsweise: die »allgemeine Brüderlichkeit« (Bay­

ertz 1998, S. 15 ff.), die moralische Verpflichtungen gegenüber allen Menschen impliziert. 
Scholz fasst diese als »human and global solidarity«, führt sie jedoch nicht als eigenständige, 
sondern als eine untergeordnete Kategorie auf (Scholz 2008, S. 20). Im Anschluss an Scholz 
wird die Frage der räumlichen Reichweite von Solidarität (insbesondere die Spannung zwischen 
nationalen und globalen Horizonten) in diesem Beitrag nicht als eigenständiger Solidaritätsty­
pus eingeführt, sondern als Analysedimension, die sich in den Typen der social, civic und 
political solidarity jeweils unterschiedlich ausprägt.

4 Susemichel, Kastner 2021.
5 Scholz 2008, S. 21; Bayertz 1998, S. 49.
6 Bayertz 1998, S. 23.
7 Scholz 2008, S. 27.
8 Bayertz 1998, S. 34 ff.
9 Scholz 2008, S. 34; Übersetzung T.J.P.

10 Bayertz 1998, S. 40 ff.
11 Ebd., S. 41 ff.; vgl. Lessenich 2020, S. 104 ff.; Susemichel, Kastner 2021; Mühe 2019.
12 Bayertz 1998, S. 49.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 63

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Der Begriff der politischen Solidarität lässt sich analytisch in zwei Hin­
sichten präzisieren. Erstens ist politische Solidarität mit dem Anspruch 
verbunden, eine an sozialen und politischen Gerechtigkeitsvorstellungen ori­
entierte gesellschaftliche Veränderung zu schaffen. Damit beschränkt sich 
politische Solidarität nicht auf die wechselseitige Unterstützung und Interes­
sendurchsetzung innerhalb einer durch bestehende »Rechte« (»civic solida­
rity«) oder imaginierte »Nähe« beziehungsweise »Ähnlichkeit« (»social soli­
darity«) gekennzeichneten Gemeinschaft, sondern zielt auf einen erweiterten 
Solidaritätshorizont ab, der überhaupt erst durch Praktiken der Unterstüt­
zung erzeugt werden muss.

Zweitens betrifft dieser Anspruch auf Gesellschaftsveränderung auch die 
Solidargemeinschaft selbst. Solidarität wird weder als ein vorpolitisches 
Band (»social solidarity«) noch als staatliche Aufgabe (»civic solidarity«) 
verstanden, sondern als das Ziel und Ergebnis einer kollektiven öffentlich-
politischen Praxis. Daran zeigt sich ein bewusst präfigurativer Anspruch 
politischer Solidarität: Die angestrebte gesellschaftliche und politische Ver­
änderung soll bereits innerhalb der Solidargemeinschaft realisiert werden. 
Insbesondere sollen existierende Machtasymmetrien zwischen denen, die 
Solidarität zeigen, und denen, die Solidarität empfangen, abgeschwächt 
oder überwunden werden. Hierzu gehört in erster Linie die wechselseitige 
Anerkennung als gleichberechtigte politische Akteur*innen. In diesem Sinne 
ist Solidarität nur dann politisch, wenn sie als kollektiver Reflexions- und 
Organisationsprozess praktiziert wird, in dem alle Beteiligten sich »aktiv 
und positiv in Verbindung«13 setzen und auf dieser Grundlage eine »symme­
trische, gegenseitige und wechselseitige Beziehung«14 eingehen. Insofern ist 
politische Solidarität auch von Konzepten wie »Mitleid« oder »Wohltätig­
keit« zu unterscheiden, in denen materielle Abhängigkeitsverhältnisse und 
politische Machtasymmetrien unhinterfragt bleiben.15

Eben diese Verwendungsweise des Begriffs im Sinne »politischer Solidari­
tät« spielt auch für die seit einigen Jahren vermehrt geführte Forschungs­
debatte zu Praktiken der Geflüchteten-Solidarität in Europa eine zentrale 
Rolle.16 Diese Debatte ist vor allem durch Versuche geprägt, den Begriff 
(politischer) Solidarität auf spezifische Kontexte anzuwenden und von ande­
ren Solidaritätstypen abzugrenzen.17 Dabei zeigt sich jedoch eine grund­

 
13 Jaeggi 2021, S. 63; Anderl 2019.
14 Jaeggi 2021, S. 55; Adamczak 2017; Struwe 2019; Bargetz et al. 2019.
15 Bayertz 1998, S. 49; vgl. Jaeggi 2021, S. 55.
16 Kelz 2015; Ataç et al. 2016; della Porta 2018; Stierl 2018; Agustín, Jørgensen 2019; Bauder, 

Juffs 2020; Schwiertz, Schwenken 2022; Ehrmann 2019.
17 Mendel, Neuhold 2015; Agustín, Jørgensen 2019; Bauder, Juffs 2020, S. 48; Kirchhoff 2020; 

Straehle 2020; Lahusen et al. 2021; Schwiertz, Schwenken 2022.

64 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


sätzliche Schranke begrifflicher Typologien. Während sie als idealtypische 
Orientierungsrahmen unabdinglich sind, werden sie dann problematisch, 
wenn sie empirischen Phänomenen lediglich aufgestülpt werden. Eine solche 
Suche nach eindeutiger Abgrenzbarkeit läuft Gefahr, der Komplexität von 
Solidaritätspraktiken nicht gerecht zu werden und insbesondere die Frage 
nach wechselseitigen Überlappungen in den Hintergrund zu rücken. Eben 
diese sollen im Folgenden näher in den Blick genommen werden. Hierzu 
wird der Fokus auf die Ambivalenzen politischer Solidarität im Kontext 
migrations- und fluchtbezogener Solidaritätsbewegungen gelegt. Es werden 
zwei »Spannungsfelder« analysiert, auf denen die normativen Ansprüche 
politischer Solidarität im migrationspolitischen Kontext in Konflikt geraten. 
Die Spannungsfelder sind dabei nicht als distinkt voneinander zu verstehen, 
da sie sich gegenseitig überlappen und einander beeinflussen.18

(1) Erstens zeichnet sich politische Solidarität im Kontext von 
(Flucht-)Migration durch ein ambivalentes Verhältnis zur nationalstaatli­
chen Ordnung und zu ihren identitätsstiftenden Kategorien aus. So oszil­
lieren solidarische Akteur*innen zwischen Ideen nationaler Gemeinschaft 
auf der einen und Vorstellungen transnationaler Solidarität auf der ande­
ren Seite. Die Orientierung an nationalstaatlich eingegrenzten Solidaritäts­
konzepten (»social« oder »civic solidarity«) tendiert dazu, Migrant*innen 
und Geflüchtete vom Anspruch auf Solidarität auszuschließen oder nur 
partiell zu inkludieren.19 Am gegenüberliegenden Pol dieses Spannungsver­
hältnisses steht eine politische Solidarität, die darauf abzielt, Ansprüche 
auf rechtlichen Schutz und politische Handlungsfähigkeit auch außerhalb 
des nationalstaatlichen Gemeinschaftsbegriffs zu ermöglichen.20 Der gesell­
schaftsverändernde Anspruch dieser Solidarität drückt sich als Kritik natio­
nalstaatlicher Grenzziehungen und damit verbundener Unterdrückungs-, 
Ausgrenzungs- und Gewalterfahrungen aus.

Auf der anderen Seite muss betont werden, dass solidarische 
Akteur*innen nicht im reinen Gegensatz zur nationalstaatlichen Ordnung 
stehen. Gerade im Bereich der Fluchtarbeit, wo die prägendste Erfah­
rung die des Ausgeschlossen-Seins von staatlich garantierten Rechten 
und Ansprüchen ist, wird die Wichtigkeit staatsbürgerlicher Anerkennung 
deutlich. Selbst die schärfsten Kritiker*innen nationalstaatlicher Ausgren­

 
18 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass dieses Analysegerüst das Ergebnis sowohl der 

Auseinandersetzung mit der bestehenden Forschungsliteratur als auch der eigenen empirischen 
Forschungsarbeit ist. Die hier verwendeten begrifflichen Bestimmungen und Unterscheidungen 
sind in erster Linie durch die bestehenden Theoriedebatten bestimmt. Der Vorschlag, von 
Typologien zu Spannungsverhältnissen überzugehen, ist ein Versuch, der Komplexität des empi­
rischen Materials gerecht zu werden.

19 Cohen 2009.
20 Schwiertz, Schwenken 2020, S. 410; Süß, Torp 2021, S. 133.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 65

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


zungsmechanismen sind mit dem Dilemma konfrontiert, dass der Natio­
nalstaat im gegebenen globalen Gefüge die einzige Instanz darstellt, 
die Migrant*innen und Geflüchteten individuelle und politische Rechte 
gewähren könnte.21 Entsprechend gehen die Horizonte der Solidarität 
mit Migrant*innen und Geflüchteten häufig nicht über den Nationalstaat 
hinaus, sondern beziehen sich zum Teil positiv auf nationale Identitätska­
tegorien und können somit, McNevin folgend, »bestehende politische Iden­
titäten sowohl herausfordern als auch bekräftigen«.22 In einer Studie zu 
den Solidaritätsakten mit von Abschiebung Betroffenen stellt Kirchhoff bei­
spielsweise fest, dass diese sich häufig primär an bestehenden Rechtsnor­
men und Hierarchisierungen von Migration orientieren und insofern Gefahr 
laufen, eine begrenzte Inklusion von Migrant*innen ganz im Sinne natio­
nalstaatlicher Logiken zu reproduzieren.23 Somit ist politische Solidarität 
im Kontext von (Flucht-)Migration mit dem potenziellen Fallstrick konfron­
tiert, eben jene Formen national orientierter, exklusiver Gemeinschaftsso­
lidarität zu reproduzieren, die sie zu problematisieren versucht. Insofern 
sind konkrete politische Unterstützungspraktiken häufig eher durch eine 
Verknüpfung von politischen, sozialen und bürgerlichen Solidaritätskonzep­
ten geprägt, statt eindeutig einem dieser Konzepte zuordenbar zu sein.

(2) Zweitens ist politische Solidarität im Kontext von (Flucht-)Migration 
in besonderer Weise mit dem Paradox gewollter politischer Gleichheit vor 
dem Hintergrund faktischer sozialer Ungleichheit konfrontiert.24 Anders 
als soziale und bürgerliche Solidaritätsverständnisse zielen sie darauf ab, 
die Hierarchien zwischen »Deutschen« und »Nicht-Deutschen«, »Staatsbür­
ger*innen« und »Nicht-Staatsbürger*innen«, »Helfer*innen« und »Emp­
fänger*innen« zu überwinden. Dies wird allerdings dadurch erschwert, dass 
die Hierarchien gesellschaftspolitische Ursachen haben, die außerhalb der 
Solidaritätsbewegung liegen. Dass Geflüchtete, Migrant*innen und deutsche 
Staatsbürger*innen ganz unterschiedlich in (post)kolonialen Staatsbürger­
schafts- und Wissensregimen positioniert und sozialisiert sind, hat auch 
einen Einfluss auf die politischen Beziehungen innerhalb der Solidaritätsbe­
wegung. Das bedeutet vor allem, dass Gleichheit nicht als gegeben ange­
nommen werden kann, sondern im Rahmen eines kontinuierlichen »doing 
solidarity« überhaupt erst erzeugt werden muss.25 Mokre betont entspre­

 
21 Vgl. Arendt 2017; DeGooyer et al. 2018; Shachar 2014.
22 McNevin 2007, S. 668, Übersetzung T.J.P.; vgl. Tyler, Marciniak 2013.
23 Kirchhoff 2020.
24 Schwiertz, Schwenken 2020, S. 412.
25 Ebd., S. 413.

66 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


chend, wenn »Solidarität eine Beziehung auf Augenhöhe bedeutet, dann ist 
ihr erster Schritt, diese Augenhöhe zu schaffen«.26

Dieser Anspruch einer »symmetrisch-reziproke[n] und nicht-instrumen­
telle[n] Beziehung des Füreinander-Einstehens«,27 also eine Beziehung auf 
Augenhöhe trotz radikaler Differenzen, birgt jedoch großes Konfliktpoten­
zial und bleibt in der Praxis zumeist widersprüchlich. Diese Schwierigkeit 
zeigt sich unter anderem an der ambivalenten Rolle, die karitative Arbeit 
in Solidaritätsbewegungen einnimmt. Einerseits tendiert bloße karitative 
Hilfe dazu, Machtasymmetrien und Abhängigkeitsverhältnisse zwischen 
denjenigen, die Hilfe anbieten, und denjenigen, die Hilfe empfangen, zu 
reproduzieren. Andererseits ist die Differenz zwischen humanitärer Hilfe 
und politischer Solidarität nicht immer eindeutig. So beschreibt Jaeggi den 
Übergang zwischen beiden als »mitunter fließend«.28 Auch im Kontext von 
(Flucht-)Migration wurde in den letzten Jahren eine solche eindeutige Dif­
ferenzziehung verschiedentlich problematisiert.29 Schwiertz und Schwenken 
zeigen am Beispiel der Seenotrettung an den europäischen Außengrenzen, 
dass auch primär karitative Hilfeleistungen unter Bedingungen ihrer Krimi­
nalisierung zu subversiven Akten mit einer starken Öffentlichkeitswirkung 
werden können und somit als Praktiken der politischen Solidarität gewer­
tet werden müssten.30 Je nach Kontext können humanitäre Praktiken also 
durchaus politisierende Effekte haben.31

Unter Rückgriff auf Scholzʼ Begrifflichkeiten können wir humanitäre Dis­
kurse und Praktiken als Formen politischer Solidarität verstehen, wenn sie 
in ein größeres Projekt gerechtigkeitsorientierter Gesellschaftsveränderung 
eingebettet sind und gleichzeitig darum bemüht sind, Machtasymmetrien in 
der Solidargemeinschaft abzubauen. Dies kann allerdings insofern scheitern, 
als Akteur*innen zwar vom eigenen Anspruch her ein Programm der politi­
schen Solidarität vertreten, in ihrer tatsächlichen Praxis aber nur begrenzt 
oder gar nicht zu einem solchen Projekt beitragen. Somit ist politische Soli­
darität durch eine Ambivalenz zwischen Gleichheit und Differenz gekenn­
zeichnet, die zudem stetig reflektiert werden muss, um dem Anspruch prak­
tizierter Gleichheit tatsächlich entsprechen zu können.

 
26 Mokre 2021, S. 206.
27 Jaeggi, Celikates 2017, S. 39.
28 Jaeggi 2021, S. 55.
29 Schwiertz, Schwenken 2020, S. 411; vgl. Agier 2011; Ticktin 2011; Malkki 2015; Steinhilper, 

Fleischmann 2016; Stierl 2018; Fleischmann 2020.
30 Schwiertz, Schwenken 2020; Stierl 2018.
31 Steinhilper, Fleischmann 2016; Sinatti 2019; Feischmidt, Zakariás 2019.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 67

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Material und Methode

Beide Spannungsverhältnisse werden im Folgenden am Beispiel der Pro-
Geflüchteten-Solidarität in der Bundesrepublik Deutschland in den 1980er 
Jahren nachgezeichnet. Zu diesem Zweck werden die Ergebnisse mehr­
monatiger Archivarbeit systematisch aufbereitet und pointiert vorgestellt. 
Der größte Anteil des Archivmaterials wurde in verschiedenen Bewegungs-
Archiven – viele von ihnen »freie Archive«32 – akquiriert. Hierzu gehören 
das im Archiv der Freien Universität Berlin angesiedelte APO Archiv, das in 
der Kollektivbibliothek & Plakatearchiv im Bethanien angesiedelte Archiv 
der Antirassistischen Initiative (ARI) sowie der Papiertiger: Archiv & Biblio­
thek der sozialen Bewegungen in Berlin, das Dokumentationszentrum und 
Museum über die Migration in Deutschland (DOMiD) in Köln, das Archiv 
für alternatives Schrifttum (AfaS) in Duisburg sowie das Archiv des Infor­
mationszentrums 3. Welt (iz3w) in Freiburg. Darüber hinaus wurde über 
die »akArchiv. 6«-CD auf das Archiv der 1971 gegründeten Zeitschrift 
Arbeiterkampf (seit 1992 analyse & kritik) zurückgegriffen.

Das untersuchte Archivmaterial umfasst eine Bandbreite unterschiedlicher 
Textgenres: von Demonstrationsaufrufen, Redebeiträgen und Konferenzbe­
richten über Flugblätter, Broschüren, Zeitschriften bis hin zu Pressesamm­
lungen, Thesenpapieren und Stellungnahmen. Zur Auswertung des Materi­
als wurde im Anschluss an Ruth Wodaks methodologische Überlegungen 
zur qualitativen Diskurs- und Textanalyse in folgenden Schritten vorgegan­
gen: In einem ersten Schritt wurde eine »entry-level analysis«33 des gesamte 
Textkorpus vorgenommen. In diesem Rahmen wurde jeder Text im Hin­
blick auf Autor*innenschaft, Textgenre sowie die maßgeblichen inhaltlichen 
Themenschwerpunkte codiert. In einem zweiten Schritt wurde ein kleinerer 
Korpus derjenigen Texte ausgewählt, die für die Analyse von Solidaritäts­
konzepten in der Pro-Geflüchteten-Bewegung relevant waren. In einem drit­
ten Schritt wurde eine »in-depth analysis«34 dieser Texte vorgenommen, 
wobei ein zentraler Schwerpunkt auf die den unterschiedlichen Solidaritäts­
konzepten zugrunde liegenden Argumentations- und Kritikmuster sowie 
die hierin zutage tretenden Ambivalenzen und Widersprüche gelegt wurde. 
Als zentrale Analysedimensionen wurden die oben beschriebenen drei Span­
nungsverhältnisse gewählt.

2.2

 
32 Bacia, Wenzel 2013.
33 Wodak 2015, S. 50.
34 Ebd., S. 50.

68 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Zur Entstehung einer Geflüchteten-Solidaritätsbewegung in der BRD der 
1980er Jahre

Die Etablierung von und Diskussionen um Solidarität mit Geflüchteten in 
der BRD in den 1980er Jahren, die im Folgenden skizziert werden, fanden 
vor dem Hintergrund öffentlicher Mobilisierungen gegen Migrant*innen 
im Allgemeinen und Geflüchtete im Besonderen statt. Infolge steigender 
Zahlen von Asylgesuchen und eines Wandels der Herkunftsländer der Asyl­
bewerber*innen hin zu außereuropäischen Ländern in den späten 1970er 
Jahren wurde die Frage der Asylgewährung zunehmend politisiert. Über das 
Thema Asyl wurden dabei stellvertretend Fragen deutscher Identität und 
pluraler Gesellschaft verhandelt.35 Die sogenannte »Asyldebatte« gipfelte 
kurz nach der Wende in zahlreichen rassistischen Pogromen und im »Asyl­
kompromiss« von 1992/93, der die faktische Abschaffung des im Grundge­
setz festgeschriebenen Rechts auf Asyl zur Folge hatte.

Die Weichen für die Ausschreitungen und die Grundgesetzänderung wur­
den dabei bereits im vorangegangenen Jahrzehnt gestellt. So antwortete 
die Politik seit Ende der 1970er Jahre auf die steigende Zahl an Asyl­
gesuchen mit zahlreichen legislativen und exekutiven Maßnahmen, die 
einerseits den Zugang zum Asylverfahren erschwerten und andererseits zu 
Verschlechterungen der Lebensbedingungen von Geflüchteten in der BRD 
führten:36 Infolge einer öffentlich-politischen Debatte um »Asylmissbrauch« 
wurde das Jahrzehnt durch zwei Gesetze »zur Beschleunigung der Asylver­
fahren« (1979 und 1980) sowie die Einführung der Visumspflicht (1980) 
für verschiedene Länder, aus denen Asylbewerber*innen einreisten, eingelei­
tet. Kurze Zeit später folgte die Einführung des »Asylverfahrensgesetzes« 
(1982). Durch diese und weitere Regulierungen wurden unter anderem 
die Verteilung von Asylberwerber*innen auf die Bundesländer, die Resi­
denzpflicht, die Unterbringung in Gemeinschaftsunterkünften, die Verlän­
gerung des Arbeitsverbots bei gleichzeitiger Möglichkeit der Rekrutierung 
zur Zwangsarbeit sowie die Auszahlung von Sozialhilfe in Sachleistungen 
und Einkaufgutscheinen etabliert. Der Zugang zum Asylverfahren wurde 
erschwert, und Abschiebungen abgelehnter Asylbewerber*innen – auch in 
Krisengebiete – wurden erleichtert. In der zweiten Hälfte der 1980er Jahre 
verschob sich die politische Debatte dann zunehmend »vom Missbrauchs­
vorwurf hin zur Überlastungsbehauptung«,37 was zu weiteren Verschärfun­
gen im Zugang zum Asylverfahren und zu einer grundsätzlichen Infragestel­
lung des Rechts auf Asyl führte. Die Intensivierung der Debatte über das 

3.

 
35 Vgl. Bade 1994; Herbert 2001; Schuster 2003; Poutrus 2019; Alexopoulou 2020.
36 Vgl. Münch 1992; Bade 1994; Poutrus 2019.
37 Poutrus 2019, S. 98.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 69

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Asylrecht erreichte im Spätsommer 1986 ihren Höhepunkt, als eine umfas­
sende Diskussion über den sogenannten »Asylmissbrauch« durch vermeint­
liche »Scheinasylanten« entbrannte. Diese Phase wurde von politischen 
Bemühungen begleitet, alternative Wege zu finden, um den Zugang zum 
deutschen Asylsystem für mögliche Asylbewerber*innen zu beschränken.38

Auch wenn die Kritik an und der Protest gegen diese politischen Debatten 
und Maßnahmen in den 1980er Jahren nie ein Massenphänomen darstell­
ten, wurden sie doch im Laufe des Jahrzehnts immer mehr von verschiede­
nen Akteur*innen formuliert und praktiziert. So finden sich in den Archiven 
zahlreiche Hinweise auf Geflüchtete, die versuchten, sich vor Ort gegen 
diese Mechanismen der Ausgrenzung durch Beschwerden, Proteste und vor 
allem Hungerstreiks zur Wehr zu setzen.39 Auch kam es zur Gründung 
zahlreicher Initiativen und Gruppen, die die Unterstützung von und Soli­
darität mit Geflüchteten in der BRD fokussierten. 1983 wurde die Situa­
tion Geflüchteter in der BRD erstmalig durch eine breitere Öffentlichkeit 
skandalisiert. Im Jahr 1983 entwickelte sich der Todesfall des 23-jährigen 
Geflüchteten Cemal Kemal Altun zu einer cause célèbre mit nachhaltigem 
Einfluss auf das Feld der Geflüchteten-Solidarität. Obwohl Altun einen 
Asylstatus erhalten hatte, drohte ihm die Auslieferung an das damalige tür­
kische Militärregime. Während einer Sitzung am West-Berliner Oberverwal­
tungsgericht, in der über seinen Flüchtlingsstatus verhandelt wurde, stürzte 
er sich in den Tod. Der Fall löste breite Protestmobilisierungen in verschie­
denen Großstädten der BRD aus und führte zur Gründung verschiedener 
Initiativen und Organisationen, die in den folgenden Jahren und Jahrzehn­
ten eine federführende Rolle in der Geflüchteten-Solidarität spielten.40

Die sich in diesem Kontext formierende Geflüchteten-Solidaritätsbewe­
gung war in Bezug auf ihre Akteur*innen, politischen Positionen und Akti­
vitäten divers. Für den Großteil der 1980er Jahre können grundsätzlich 
drei sich zum Teil überlappende Strömungen unterschieden werden:41 Auf 
der einen Seite versuchten vor allem kirchliche und menschenrechtsorien­
tierte Initiativen, das Asylrecht als Lehre aus der nationalsozialistischen 
Vergangenheit zu politisieren und gegen seine Verschärfung Widerstand 
zu mobilisieren. Auf der anderen Seite bemühten sich vor allem explizit 
linke Gruppen und Initiativen, den Kampf um Rechte für Geflüchtete in 

 
38 Wolken 1988; Münch 1992; Schuster 2003.
39 Vgl. Internationale Kommunistische Partei 1981; Komitee von Asylbewerbern 1981; Auslän­

derinitiative Meckenheim 1987; verschiedene Flüchtlingsgruppen in Berlin 1989.
40 Vgl. Arendt-Rojahn 1983; Seibert 2008.
41 Die Unterscheidung der hier betrachteten Strömungen ist Ergebnis der Analyse des Archivmate­

rials und orientiert sich vor allem an den Selbstbeschreibungen und Grenzziehungen, die die 
Akteur*innen in den jeweiligen Texten selbst vorgenommen haben, sowie an den Argumentati­
onsmustern, mit denen sie die deutsche Asylpolitik problematisierten.

70 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


einen anti-imperialistischen Klassenkonflikt einzubetten. Beide Strömungen 
wurden gegen Ende der Dekade zunehmend (selbst)kritisch betrachtet, und 
Fragen der Gleichberechtigung zwischen deutschen Akteur*innen und nicht­
deutschen Minderheiten gerieten verstärkt in den Fokus der Diskussionen. 
In diesem Kontext entwickelte sich eine dritte, vor allem durch migrantische 
und von Rassismus betroffene Aktivist*innen selbst vertretene Strömung, 
die neue Anforderungen an eine gelingende Praxis der Solidarität stellte.

Aushandlungen und Ambivalenzen politischer Solidarität

Anhand ausgewählter Beispiele wird im Folgenden jeweils nachgezeichnet, 
wie die verschiedenen Strömungen der Geflüchteten-Solidaritätsbewegung 
der 1980er Jahre in der BRD jeweils Solidarität verhandelten und sich dabei 
auf unterschiedliche Weise in den oben benannten Spannungsverhältnissen 
politischer Solidarität verorteten. Die idealtypische Unterscheidung nach 
übergeordneten Strömungen lenkt den Blick auf diejenigen übergreifenden 
Tendenzen, die für den Verlauf bewegungsinterner Diskussionen und Kon­
flikte von besonderer Bedeutung sind. In der Praxis waren die Diskurse 
selbstverständlich von mehr Widersprüchen und sich wandelnden Narrati­
ven geprägt, als hier en detail wiedergegeben werden können.

Solidarität als karitative Unterstützung und menschenrechtsorientierte 
Anwaltschaft

Die Mehrheit der westdeutschen Pro-Geflüchteten-Akteur*innen in den 
1980er Jahren war in Menschenrechtsorganisationen, Wohlfahrtseinrichtun­
gen und kirchlichen Initiativen aktiv. Im Mittelpunkt ihrer Aktivitäten stand 
der Widerstand gegen die zahlreichen rechtlichen Verschärfungen, zu denen 
es im Laufe der 1980er Jahre gekommen war, sowie die Organisation kari­
tativer Hilfsangebote für Migrant*innen und Geflüchtete.42 Die karitative 
Arbeit wurde hier zum Teil mit Praktiken der öffentlichen Anwaltschaft und 
des zivilen Ungehorsams verbunden, womit im Sinne einer politischen Soli­
darität die Lebenssituationen Geflüchteter explizit zu politisieren versucht 
wurde.

Vor allem Kirchen und Wohlfahrtsverbände hatten sich bereits seit den 
1950er Jahren als zentrale Akteur*innen der sogenannten »Ausländerar­
beit« etabliert.43 Ab den 1960er Jahren wurde in Absprache zwischen Wohl­
fahrtsverbänden und Bundesregierung ein System geschaffen, demzufolge 
die Wohlfahrtsverbände Maßnahmen wie Sozialberatung für die ausländi­

4.

4.1

 
42 Vgl. Kleinschmidt 2018.
43 Filsinger et al. 1995.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 71

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


sche Bevölkerung in der BRD anbieten sollten.44 Seit Ende der 1970er 
Jahre wurden auch zunehmend Angebote spezifisch für Geflüchtete geschaf­
fen. Dabei beanspruchten die Wohlfahrtsverbände nicht nur eine »mora­
lisch motivierte ›Helferrolle‹«,45 sondern zugleich eine »Anwaltsfunktion 
für die Ausländer« einzunehmen.46 In dieser Stellung wurden sie »von der 
Administration als Ausländerexperten akzeptiert«,47 standen aber zugleich 
Bestrebungen politisch motivierter migrantischer Selbstorganisation durch­
aus explizit entgegen.48 Mit Blick auf die zu Beginn idealtypisch unterschie­
denen Solidaritätsbegriffe lässt sich dieser karitative Ansatz als Beispiel 
einer »civic solidarity« charakterisieren, die zwar von zivilgesellschaftli­
cher Seite ausgeht, dabei jedoch explizit von staatlicher Seite beauftragt 
und finanziert wird und folglich sozialstaatliche Aufgaben übernimmt.49 

Obwohl bereits eine über karitative Hilfe hinausgehende politische Anwalts­
rolle beansprucht wurde, blieb diese durch das partnerschaftliche Verhält­
nis zu Regierung und Behörden stark begrenzt. Das Ziel der Stärkung 
der politischen Selbstorganisation und kollektiven Handlungsfähigkeit von 
Migrant*innen und Geflüchteten spielte ebenfalls nur eine untergeordnete 
Rolle.

Auch wenn diese Arbeitsstrukturen größtenteils unverändert blieben, 
wurde das Kooperationsverhältnis mit dem Staat im Laufe der 1980er 
Jahre zunehmend kritisch reflektiert. Stattdessen versuchten verschiedene 
kirchliche Initiativen im Bündnis mit anderen Menschenrechtsorganisatio­
nen eine zwar humanitär ausgerichtete, aber mit darüber hinausgehenden 
politischen Zielen und Verpflichtungen verbundene Solidarität mit Geflüch­
teten zu formulieren. Dies lässt sich anhand von zwei Ansätzen nachvollzie­
hen: Erstens trat das anwaltschaftliche Selbstverständnis bereits zu Beginn 
der 1980er Jahre zunehmend in den Mittelpunkt. So wurde 1981 auf Ini­
tiative kirchlicher Organisationen der erste Flüchtlingsrat der BRD gegrün­
det,50 durch den die Interessen Geflüchteter öffentlich gegenüber Politik 
und Verwaltung vertreten werden sollten. Als Antwort auf die politische 
Mobilisierung gegen Geflüchtete im Sommer 1986 kam es im Herbst dessel­
ben Jahres zudem zur Gründung der bundesweiten Arbeitsgemeinschaft Pro 
Asyl. In ihr kamen »Asylexpertinnen aus Kirchen, Wohlfahrtsorganisatio­

 
44 Ebd.
45 Ebd., S. 88.
46 Ebd., S. 79.
47 Ebd., S. 85.
48 Ebd., S. 87.
49 Vgl. Süß, Torp 2021.
50 Flüchtlingsrat Berlin e.V. 2011, S. 8.

72 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


nen, Menschenrechtsorganisationen und Gewerkschaften«51 zusammen, um 
sich öffentlichkeitswirksam für die Interessen Geflüchteter einzusetzen. Im 
Gegensatz zur Wohlfahrtsverbandsarbeit sollten im Rahmen dieser Organi­
sationen Fragen um Asyl klar politisiert und sollte staatliche Asylpolitik 
explizit kritisiert werden. Obwohl die karitative Arbeit weiterhin im Zen­
trum stand, wurde diese zunehmend als Teil einer politischen Solidarität 
verstanden, die sowohl über eine »unpolitische« Hilfsbereitschaft als auch 
über staatliche Appelle hinausging.

Diese Politisierung primär karitativer Arbeit wurde auch in der Bereit­
schaft zum zivilen Ungehorsam deutlich, die in verschiedenen Aktionen und 
Kampagnen der 1980er Jahre zum Tragen kam. So beteiligten sich sowohl 
die Flüchtlingsräte als auch verschiedene christliche Gemeinden 1984 an der 
von der Alternativen Liste initiierten »Aktion Wertgutscheine«:52 Für Asyl­
bewerber*innen vorgeschriebene Wertgutscheine für Lebensmitteleinkäufe 
wurden in Bargeld umgetauscht. Im November 1984 berichtete die tageszei­
tung zum Beispiel über die evangelische Kirchengemeinde in Berlin-Dahlem, 
die auf eine Kritik an der Aktion durch den Berliner Sozialsenator Ulf Fink 
mit den rechtfertigenden Worten antwortete, dass sie sich

»zwar bemühe, das geltende Recht einzuhalten. Sie werde sich aber auch weiter 
darum bemühen, ›Härten der Ausländerpolitik des Senats und der Bundesregie­
rung zu mildern‹. Sie werde dazu das geltende Recht vor Gericht ausschöpfen. 
Im ›äußersten Fall‹ werde sie jedoch nach dem Grundsatz handeln: ›Ihr sollt 
Gott mehr gehorchen, als dem Menschen‹.«53

Diese Bereitschaft zum zivilen Ungehorsam zeigte sich auch in der seit 1983 
aktiven ökumenischen Kirchenasylbewegung.54 1983 suchten drei palästi­
nensische Geflüchtete, die in den Libanon abgeschoben werden sollten, 
für Schutz die evangelische »Heilig-Kreuz«-Gemeinde in Berlin-Kreuzberg 
auf, die ihnen Kirchenasyl gewährte und nach Verhandlungen mit der Poli­
tik ihren Aufenthalt sichern konnte.55 Diesem Beispiel folgten im Laufe 
des Jahrzehnts zahlreiche weitere sowohl evangelische als auch katholische 
Gemeinden. In Anlehnung an die US-amerikanische sowie west-europäische 
»Sanctuary Movement«56 riefen Kirchengemeinden, Menschenrechtsorgani­
sationen und antirassistische Initiativen bis 1988 in neun Städten der BRD 

 
51 Micksch 1989, S. 97.
52 Asyl-AG der Alternativen Liste Berlin 1984.
53 o.A. 1984.
54 Just 1993; vgl. Morgenstern 2003; Kleinschmidt 2018.
55 Asyl e.V. in der Kirchengemeinde »Zum heiligen Kreuz« 1984.
56 Freie Flüchtlingsstädte-Bewegung 1988.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 73

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


»Freie Flüchtlingsstädte«57 und »Fluchtburgen«58 aus. Zudem schlossen 
sich insgesamt 35 Kirchen in der ökumenischen Bundesarbeitsgemeinschaft 
Asyl in der Kirche zusammen.59 Im Rahmen dieser Aktivitäten traten die 
kirchlichen und zivilgesellschaftlichen Akteur*innen nicht selten in einen 
offenen Konflikt mit staatlichen Autoritäten. So betonte Herbert Leuninger, 
damaliger Migrationsreferent des Bischofs von Limburg und Mitbegründer 
von Pro Asyl, die Wichtigkeit, »daß die Kirche im Konfliktfall auch der 
möglichen Drohung des Staates widersteht, seine finanziellen Mittel zu kür­
zen oder zu streichen, und eindeutig auf der Seite der Flüchtlinge steht«, 
da sie andernfalls »ihren biblischen Auftrag gefährden und zum Komplizen 
des Unrechts werden« würde.60 Diese Bereitschaft zum zivilen Gehorsam 
eröffnete den Horizont für breitere Bündnisse mit anderen Strömungen. So 
bezeichnete der Flüchtlingsrat Bremen 1989 die »Freie Flüchtlingsstadt« 
als eine Chance, »die sehr unterschiedlichen Ideen/Aktivitäten von nur 
HelferInnen bis zu nur anti-imperialistischen Widerstand gleichzeitig, sich 
befruchtend, zu ermöglichen«.61

Mit dieser Entwicklung ging jedoch auch ein ambivalentes Verhältnis zur 
nationalstaatlichen Ordnung einher. Die Skandalisierung des bestehenden 
Asyl- und Migrationsregimes als unhaltbarer Status quo und die Forderung 
nach einer menschenrechtsorientierten Alternative zielten auf Veränderung 
der Ordnung ab, insofern betont wurde, dass der universelle Charakter 
von Menschenrechten an staatsbürgerlichen Grenzziehungen keinen Halt 
macht. Die darin zum Ausdruck kommende Kritik orientierte sich jedoch 
größtenteils am bestehenden rechtlichen Rahmen sowie an den normativen 
Idealvorstellungen der (west)deutschen Nachkriegsgesellschaft. Vor allem 
das im Grundgesetz verankerte Asylrecht wurde in diesem Kontext in einen 
expliziten Zusammenhang zur deutschen Vergangenheit des Nationalsozia­
lismus gesetzt und diente damit als Symbol für die normative Integrität eines 
deutschen Nationalstaats, der sein liberal-demokratisches Selbstverständnis 
aus den »Lehren der Vergangenheit« abzuleiten suchte.62 Beispielhaft hier­
für betonte der neu gegründete »Hamburger Arbeitskreis ASYL« 1983: 
»Kein Grundrecht unserer Verfassung ist so direkt mit den Erfahrungen 
des Faschismus verknüpft wie das Recht auf Asyl.«63 Durch diese Verbin­
dung von Asylrecht und deutscher Demokratie wurde es durchaus möglich, 

 
57 Asendorpf 1986; Freie Flüchtlingsstädte-Bewegung 1988; Flüchtlingsrat Bremen 1989 b.
58 Aktion Fluchtburg Berlin 1988.
59 Kleinschmidt 2018, S. 231.
60 Leuninger 1989, S. 128.
61 Flüchtlingsrat Bremen 1989 a.
62 Vgl. Bade 1994; Süß, Torp 2021.
63 Hamburger Arbeitskreis ASYL e.V. 1983, S. 2.

74 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


die Verteidigung des Asylrechts auch als politisches Interesse deutscher 
Staatsbürger*innen zu formulieren. So wurde im Rahmen des »Marsch auf 
Bonn«, der von der zivilgesellschaftlichen Kampagne »Frankfurter Appell 
gegen Ausländerfeindlichkeit und gegen die ausländerfeindliche Politik der 
Bundesregierung« organisiert wurde, davor gewarnt, dass die Einschrän­
kung der Rechte von Nicht-Staatsbürger*innen lediglich den ersten Schritt 
einer viel umfassenderen Einschränkung von Grundrechten darstelle: »Der 
Abbau sozialer und demokratischer Rechte wird über die Behandlung der 
Ausländer/innen eingeführt — weitere Angriffe gegen Frauen, Jugendliche, 
Arbeitslose usw. werden folgen: BETROFFEN SIND WIR ALLE!«64

Eben weil das Recht auf Asyl mit der Frage der deutschen Demokratie 
an sich verknüpft wurde, wurde es über ein Partikularinteresse von Geflüch­
teten hinaus politisiert – ganz im Sinne einer politischen Solidarität, die 
sich in gemeinsamen politischen Zielen begründet und eben nicht einer vor­
bestimmten Idee von homogener Gemeinschaftlichkeit folgt. Andererseits 
ist in derartigen positiven Bezugnahmen tendenziell auch die Verklärung 
des existierenden Rechtsrahmens und dessen normativer Rechtfertigungs­
grundlage enthalten. Beispielsweise setzte sich der »Hamburger Arbeitskreis 
ASYL« das Ziel, »daß der Artikel 16 des Grundgesetzes ›Politisch Verfolgte 
genießen Asyl‹ wieder in vollem Umfang und in seinem ursprünglichen 
Sinn wirksam wird«.65 In ähnlicher Weise verstand sich zum Beispiel Pro 
Asyl als Arbeitsgemeinschaft, die »für die Belange der in der Bundesrepu­
blik Deutschland und Berlin (West) lebenden Flüchtlinge entsprechend den 
Ansprüchen des Grundgesetzes und der Genfer Flüchtlingskonvention ein­
treten und die dafür erforderliche Öffentlichkeitsarbeit leisten« wolle.66 Pro­
blematisiert wurde also nicht der bestehende Rechtsrahmen selbst, sondern 
dessen Aushöhlung und Erosion durch die zeitgenössische politische Praxis. 
Mit Gesellschaftsveränderung war hier weniger die Schaffung einer neuen 
asyl- und migrationspolitischen Vision, sondern eher die Bewahrung und 
Wiederherstellung des »Geistes des Grundgesetzes«67 gemeint. Hier wurden 
dem Asylrecht eine Klarheit und ein moralischer Anspruch zugeschrieben, 
die in Anbetracht seiner fragilen Entstehungs- und begrenzten Anwendungs­
geschichte bis in die 1980er Jahre zumindest fraglich erscheinen.68 Damit 
wurde zudem die rechtliche Hierarchisierung zwischen Migrant*innen 
reproduziert und somit ein für viele Geflüchtete ohnehin problematischer 
Status quo verteidigt. Dieser Aspekt wurde auch von einer Minderheit in 
 
64 Koordinationsbüro »Frankfurter Appell« 1984, Hervorhebung im Original.
65 Hamburger Arbeitskreis ASYL e.V. 1983, S. 2.
66 Micksch 1989, S. 98.
67 Hofmann et al. 1984.
68 Vgl. Poutrus 2016.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 75

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


dieser Strömung selbst kritisiert. Beispielsweise betonte die »Fluchtburg Ber­
lin«, in der auch Akteur*innen der anderen Strömungen vertreten waren: 
»Die Spaltung der Flüchtlinge in politische und wirtschaftliche lehnen wir 
grundsätzlich ab. Alle Menschen, die sich selbst als Flüchtlinge verstehen, 
sind als solche zu akzeptieren.«69 Das hier entwickelte Solidaritätskonzept 
ging somit teilweise über den nationalstaatlichen Rahmen hinaus und blieb 
zugleich tief in ihm verhaftet. Einerseits setzte man sich dafür ein, rechtliche 
Unterscheidungen zwischen Staatsbürger*innen und Geflüchteten zu einem 
gewissen Grad aufzuheben. Andererseits bewegten sich diese Vorstöße weit­
gehend innerhalb der Grenzen des Grundgesetzes, die ohne emphatische 
Bezugnahmen auf deutsche Identitätsvorstellungen nicht auskamen.

Vor diesem Hintergrund blieb eine solidarische Zusammenarbeit auf 
Augenhöhe in dieser Solidaritätsströmung größtenteils aus, auch wenn es 
diesbezüglich teilweise zu Reflexionsprozessen kam. Vor allem das kirchli­
che Selbstverständnis der »Anwaltschaft« erwies sich als ambivalent. So 
betonte Leuninger, dass vor allem in der direkten Zusammenarbeit in den 
kirchlichen Gemeinden eine »Partnerschaft mit den Flüchtlingen«70 entste­
hen und dazu führen sollte, dass die Gemeinden »ihre Stimme leihen«71 

würden. Diese Vorstellung wurde insofern umgesetzt, als verschiedene 
Geflüchtete sich im Laufe des Jahrzehnts tatsächlich an die Gemeinden 
wendeten, um über sie politische Positionen in die Öffentlichkeit zu tra­
gen.72 Gleichzeitig war das Verhältnis zwischen Kirchen und Geflüchteten 
nicht selten durch Konflikte gekennzeichnet, in denen Letztere unter ande­
rem über Kirchenbesetzungen und Hungerstreiks versuchten, die Kirchen 
zu öffentlichen Stellungnahmen und Aktionen zu bewegen.73 Auch konnte 
der bereits im Konzept der »Anwaltschaft« implizierte Paternalismus nur 
begrenzt überwunden werden. Beispielsweise bedauerte ein Beobachter der 
ersten Jahrestagung von Pro Asyl, dass

»dauernd über Flüchtlinge, statt mit Flüchtlingen gesprochen [wurde]. Denn 
bei den diversen Runden am Podium blieben die Deutschen (und bei den 
›wichtigen‹ Referaten die Männer) unter sich, die Veranstalter setzten nicht 
einmal einen Vorzeige-Flüchtling auf die Bühne. Auch das breits [sic] Spektrum 
vo [sic] unabhängigen Flüchtlings- und Einwandererinitiativen wurde von den 
Veranstaltern ignoriert. All das schadet der gemeinsamen Solidaritätsarbeit und 
am meisten ›Pro Asyl‹ selbst, die sich fragen muß, wie und wohin es weiter 
gehen soll.«74

 
69 Aktion Fluchtburg Berlin 1988.
70 Leuninger 1989, S. 129.
71 Ebd., S. 127.
72 Asyl e.V. in der Kirchengemeinde »Zum heiligen Kreuz« 1984.
73 Initiative für die Freiheit von C.K. Altun in Lübeck 1983; vgl. Arendt-Rojahn 1983.
74 Ben-Akiva 1987, S. 13 f., Hervorhebungen im Original.

76 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Eben diese Fürsprecher*innen-Haltung wurde zumindest in Teilen der Strö­
mung selbst reflektiert und kritisiert. Beispielsweise betonte der Flüchtlings­
rat Bremen 1989, dass »Gleichberechtigung« inzwischen ein zentrales Ziel 
der Arbeit im Rahmen der »Freien Flüchtlingsstadt« sei, die »radikal mit 
dem bisherigen Ansatz: ›für Flüchtlinge‹« breche und »(mit mehr oder weni­
ger Erfolg) ein vielfältiges gleichberechtigtes neben und miteinander« prakti­
ziere.75 Da solche Positionen jedoch nur selten zu vernehmen waren, muss 
festgehalten werden, dass die Strömung der karitativen und menschen­
rechtsorientierten Solidaritätsarbeit im Verlauf der 1980er Jahre weitgehend 
dabei blieb, das Spannungsverhältnis zwischen Gleichheit und Hierarchie 
tendenziell in Richtung des letzteren Pols aufzulösen.

Solidarität als proletarische Kampfgemeinschaft gegen imperialistische 
Herrschaft

In expliziter Auseinandersetzung mit den Positionen menschenrechtsorien­
tierter und kirchlicher Akteur*innen kritisierte eine Minderheit primär anti­
faschistischer und anti-imperialistischer linker Initiativen zunehmend die 
Schranken eines reformorientierten Ansatzes, der sich primär gegen den 
Abbau von Rechten im Allgemeinen und die Verschärfung des Asylrechts im 
Besonderen in Stellung bringt. Stattdessen versuchten diese Akteur*innen, 
die konkrete Unterstützung von Geflüchteten in den Kontext eines globalen 
Kampfes gegen kapitalistische, imperialistische und rassistische Herrschafts­
verhältnisse zu setzen. Damit war der Anspruch verbunden, neue Formen 
einer grenzüberschreitenden Solidarität zwischen Proletarier*innen mit und 
ohne deutsche Staatsbürgerschaft zu entwickeln. Dieser Anspruch einer 
politischen Solidarität blieb jedoch sowohl in normativer als auch prakti­
scher Hinsicht uneingelöst.

Bereits zu Beginn der 1980er Jahre kritisierte die Internationale Kommu­
nistische Partei, dass »[h]umanistische, kirchliche und Menschenrechtsorga­
nisationen wie Amnesty International oder wie die Caritas« nur »ohnmäch­
tige moralische Appelle gegen die ›Unrechtmäßigkeit‹« der Repressionen 
formulierten, denen Geflüchtete ausgesetzt seien, und betonte, dass dies 
»von einer kämpferischen Solidarität ab[lenke], weil dadurch die Illusion 
verbreitet wird, man könne die Bourgeoisie durch Appelle an ihre Mensch­
lichkeit zu einer anderen Politik bewegen«.76 Hier zeigt sich bereits, dass in 
dieser Strömung eine explizite Abgrenzung zu karitativen und sozialarbeite­

4.2

 
75 Flüchtlingsrat Bremen 1989 a, S. 4.
76 Internationale Kommunistische Partei 1981.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 77

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


rischen Aktivtäten von »Humanitätsaposteln und Reformisten«77 stattfand, 
die grundsätzlich als unpolitisch verstanden wurden.

Trotz solch scharfer Abgrenzung gab es aber große Überlappungen in 
den Aktivitäten und zahlreiche Bündnisse mit den als primär humanitär 
eingestuften Akteur*innen: So beteiligten sich antifaschistische Gruppen in 
der ersten Hälfte der 1980er Jahre an den verschiedenen Umtauschaktionen 
von Wertgutscheinen und Essensmarken für Asylbewerber*innen und waren 
in der zweiten Hälfte des Jahrzehnts in den meist kirchlich orientierten 
Fluchtburg-Kampagnen aktiv. Initiativen mit explizit linkem Selbstverständ­
nis gründeten »Asylgruppen« und leisteten durch das gesamte Jahrzehnt 
hindurch alltägliche Unterstützungsarbeit während des Asylverfahrens und 
für von Abschiebung bedrohte Geflüchtete.

Die wohl wichtigste Trennlinie zwischen dieser und der zuvor beschrie­
benen Strömung ist dementsprechend weniger die praktische Solidaritätsar­
beit selbst als vielmehr der politische Horizont, in dem diese eingebettet 
war. In diesem Sinne betonte Ende der 1980er Jahre die Darmstädter Ini­
tiative gegen Rassismus, dass Unterstützungsgruppen zwar »lobenswerte 
Aktivitäten« leisteten, in Abwesenheit einer übergreifenden Veränderungs­
perspektive aber einer antirassistischen Bewegung entgegenstünden, denn: 
»[P]olitische Energien, die der Entfaltung anti-rassistischer Öffentlichkeits- 
und Aufklärungsarbeit dienen, und längerfristig wirklich Veränderungen 
herbeiführen könnten, verschleißen sich in Sozialarbeit.«78 Aus solcher Kri­
tik heraus wurde vor allem seit dem Sommer 1986 versucht, eine »Antwort 
gegenüber systemtragender Ausländer- und Asylpolitik«79 zu formulieren, 
die durch einen antikapitalistischen Ansatz gekennzeichnet war. Auch wenn 
sich dabei »nicht unbedingt ein widerspruchfreies Gesamtbild«80 ergab, 
kristallisierten sich doch zentrale Grundpositionen heraus, die charakteris­
tisch für diese Strömung waren.

Grundlage der antifaschistischen Geflüchteten-Solidarität war die auch 
von einer Minderheit der ersten Strömung vertretene Kritik an der bloßen 
Verteidigung und Restauration des Asylrechts. So betonte 1987 der Antifa­
schistische Arbeitskreis Duisburg: »Diese Forderung ist zwar nicht verkehrt, 
greift jedoch zu kurz, da die gängige Asylpraxis auch heute ohne eine 
Änderung des GG die ›Preisgabe des Asylrechts überhaupt bedeutet‹.«81 

Es ging diesen Akteur*innen also nicht um eine Kritik an der spezifischen 

 
77 Ebd.
78 Darmstädter Initiative gegen Rassismus 1989, S. 30.
79 Koordinationskreis Rhein/Ruhr autonomer Flüchtlingsgruppen 1987 a, S. 3.
80 Antifaschistische Gruppen 1986, S. 3.
81 Devantie et al. 1987, S. 43.

78 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


politischen Asylpraxis, sondern um eine grundsätzlichere Problematisierung 
jeglicher Asyl- und Migrationspolitik als rassistische Praxis.

Dabei wurde auch die rechtlich verbriefte staatliche Differenzziehung zwi­
schen »Deutschen« und »Ausländern« einerseits und »Migrant*innen« und 
»Flüchtlingen« andererseits grundsätzlich infrage gestellt. So wurde in der 
Gründungsausgabe des Antifaschistischen Info-Blatts betont, dass durch 
diese Differenzziehung »nicht nur Ausländer und Deutsche, sondern auch 
Ausländer in ›Gute‹ und ›Schlechte‹ unterteilt werden«.82 Solidarität mit 
Geflüchteten wurde demgegenüber als Arbeitsschwerpunkt einer anti-ras­
sistischen Solidarität gerahmt. Rassismus verstand man dabei primär als 
ein »Organisationsprinzip des modernen Kapitalismus«,83 durch welches 
der Staatsapparat kapitalistischer Gesellschaften versuche, Spaltungen und 
Hierarchien zwischen deutschen und nichtdeutschen Lohnabhängigen zu 
erzeugen. In verschiedenen linksradikalen Publikationen war jeweils die 
Rede von einem staatlich koordinierten Versuch, »Ausländer und Deutsche 
gegeneinander aufzuwiegeln«, um zu verhindern, »daß sich alle gemein­
sam gegen Ausbeutung und Unterdrückung und der damit verbundenen 
Arbeitslosigkeit wehren«,84 oder »Rassenantagonismus gegen Klassenant­
agonismus« auszutauschen, um zur »Schaffung eines sozialen Konsenses in 
der Krise« beizutragen.85 Antirassismus wurde entsprechend als Versuch der 
Überwindung von »rassistisch vermittelte[n] Klassenspaltungen«86 verstan­
den. Die Konstruktion einer solidarischen Gemeinschaft erfolgte in dieser 
Strömung also primär über einen Appell an die gemeinsamen Klasseninter­
essen. Deutsche Staatsbürger*innen wurden dabei weniger als »deutsche 
Demokrat*innen« und mehr als »Lohnabhängige« angesprochen:

»Wer glaubt, dies sei nur ein Problem für die direkt betroffenen Ausländer, 
erliegt einem folgenschweren Irrtum. Denn der Rassismus ist eine politische 
Waffe in den Händen der Unternehmer und ihrer politischen Vertreter, die sich 
gleichermaßen gegen alle Lohnabhängigen richtet. Sie dient dazu, Ausländer 
zum Sündenbock für die soziale und wirtschaftliche Krise zu stempeln und so 
die arbeitende Bevölkerung zu spalten.«87

Dieses Solidaritätskonzept beschränkte sich jedoch nicht nur auf das Ver­
hältnis von proletarischen Staatsbürger*innen und Migrant*innen bezie­
hungsweise Geflüchteten innerhalb der Bundesrepublik Deutschland, son­

 
82 o.A. 1986, S. 1.
83 Ebd., S. 10.
84 Ebd., S. 1.
85 Koordinationskreis Rhein/Ruhr autonomer Flüchtlingsgruppen 1987 a, S. 4.
86 Revolutionäre Zellen 1986.
87 Darmstädter Initiative gegen Rassismus 1989, S. 4.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 79

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


dern war in umfassenderer Weise als »internationale Solidarität«88 gedacht. 
Dabei wurden Geflüchtete nicht selten als zentrale Akteur*innen eines inter­
nationalen Proletariats gesehen, wodurch ihnen eine besonders wichtige 
politische Rolle zugeschrieben wurde. 1986 wurde die Einbettung in eine 
Imperialismus-Kritik im sogenannten »medico-Papier« mit vier »Thesen zur 
Flüchtlingsfrage«89 wohl am deutlichsten formuliert. Dort hieß es:

»Auch wenn die Flüchtlinge hier in den Lagern und auf dem illegalen Arbeits­
markt enden, so präsentieren sie doch einen Anspruch auf Überleben und 
Entschädigung, sie sind Teil des internationalen Klassenkampfs. Sich von einer 
antiimperialistischen Positionen [sic] her auf sie zu beziehen heißt, nicht nur ihr 
Recht auf Asyl, sondern ihren Anspruch auf Freizügigkeit, Selbstbestimmung, 
Einkommen zu verteidigen, heißt, den internationalen Klassenkampf in die 
Metropolen hereinzuholen und heißt, die Flüchtlinge vor der Verwertung als 
Manövriermasse repressiver Sozialpolitik zu schützen.«90

Während in der ersten Strömung die staatliche Asylpolitik zur Kampfarena 
um das offizielle normative Selbstverständnis der deutschen Demokratie 
avancierte, wurde sie hier zu einem zentralen Knotenpunkt im globalen 
Kampf gegen das »kapitalistische Weltsystem« stilisiert.91 Solidarität mit 
Geflüchteten in der BRD wurde (stellvertretend) zum »Ausdruck und 
Ansatz sozialer Revolution gegen den Imperialismus und seine Programme 
im Ganzen«.92 Ziel war es, im Sinne einer politischen Solidarität an ein 
gemeinsames klassenpolitisches Interesse von Geflüchteten, Migrant*innen 
und deutschen Lohnabhängigen zu appellieren.

An manchen Stellen klang durchaus ein Bewusstsein dafür an, dass dieses 
gemeinsame Interesse nicht einfach gegeben ist. So betont die linksterroristi­
sche Gruppe Revolutionäre Zellen, dass sie nicht die »Illusion [hätten], daß 
die Immigranten und Flüchtlinge in der BRD mit Teilen der westdeutschen 
Unterklassen rasch gemeinsame Interessen entwickeln können«.93 Doch 
selbst dort, wo sie geäußert wurden, spielten solche Bemerkungen zu den 
Differenzen in den Lebensrealitäten und Unterdrückungserfahrungen von 
deutschen Staatsbürger*innen und Geflüchteten für die Entwicklung von 
Solidaritätskonzepten kaum eine Rolle.

Vor diesem Hintergrund fiel auch in dieser Solidaritäts-Strömung die 
Frage nach der praktizierten Gleichheit eher widersprüchlich aus. Zwar 
wurde explizit versucht, die Trennungen und Hierarchien zwischen Staats­

 
88 Komitee für politische Asylanten 1983.
89 Koordinationskreis Rhein/Ruhr autonomer Flüchtlingsgruppen 1987 b.
90 Ebd., S. 32.
91 Komitee für politische Asylanten 1983.
92 Koordinationskreis Rhein/Ruhr autonomer Flüchtlingsgruppen 1987 a, S. 5.
93 Revolutionäre Zellen 1986.

80 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


bürger*innen, Migrant*innen und Geflüchteten unter Rückgriff auf eine 
global ausgerichtete proletarische Solidarität zu überwinden. Doch mit die­
ser eindimensionalen klassenpolitischen Perspektive geriet das reale Macht­
gefälle, das an nationalstaatlichen Grenzziehungen haftet, in den Hinter­
grund der politischen (Selbst-)Reflexion. Im Hinblick darauf drängt sich 
die Vermutung auf, dass die Figur des Geflüchteten als internationaler 
Proletarier vor allem eine Projektionsfläche blieb, die mit den tatsächlichen 
konkreten Bedürfnissen, Erfahrungen und Kämpfen der Geflüchteten nicht 
unbedingt identisch war. Damit blieb auch diese Strömung im Spannungs­
verhältnis zwischen Gleichheit und Hierarchie verhaftet. Indem sie Gleich­
heit als etwas bereits Gegebenes postulierte, tendierte sie dazu, das Problem 
von Machtverhältnissen in der Solidarität mit Geflüchteten auszublenden.

Solidarität als Kampfgemeinschaft der von Rassismus Betroffenen

Zum Ende der 1980er Jahre hin vollzog sich in der Protestbewegung ein 
Wandel in Richtung einer verstärkten Kritik an den Fallstricken der beiden 
bis hierhin dargestellten Strömungen. Im Rahmen dieser kritischen Inter­
ventionen und Diskussionen begann eine dritte Strömung Gestalt anzuneh­
men. Treibende Kraft dieser Entwicklung waren Initiativen, Gruppen und 
Einzelpersonen, die sich aus Geflüchteten, Migrant*innen und/oder von 
Rassismus Betroffenen zusammensetzten oder diese zu repräsentieren bean­
spruchten. Dabei wurde den ersten beiden Strömungen vorgeworfen, ihre 
eigene Verstrickung in die »soziale Solidarität« der deutschen Mehrheitsge­
sellschaft nicht zu reflektieren und daher das Spannungsverhältnis zwischen 
Gleichheit und Hierarchie in Richtung des letzteren Pols aufzulösen. Zen­
trale Planungs- und Diskussionsplattformen, auf denen strömungsübergrei­
fend Akteur*innen der Geflüchteten-Unterstützungsarbeit zusammenkamen, 
waren seit dem Herbst 1986 mehrmals im Jahr stattfindende »bundesweite 
Treffen der Einwanderer- und Flüchtlingsinitiativen«.94 Dabei wurden von 
den Teilnehmenden immer häufiger die Selbstbezeichnungen eines »anti-
rassistischen Bundestreffens«95 und einer »anti-rassistischen Bewegung«96 

verwendet, deren Bedeutungsgehalt zunehmend diskutiert wurde. Die hier 
entwickelten Solidaritätskonzepte unterschieden sich in verschiedenen Hin­
sichten von denen der ersten beiden Strömungen.

Erstens wurde die Frage nach dem Unrecht, das es im Sinne einer politi­
schen Solidarität gemeinsam zu bekämpfen gelte, neu gestellt und beantwor­
tet. Zwar stimmten diese Akteur*innen weitgehend mit der linksradikalen 

4.3

 
94 Arbeitskreis gegen Rassismus, Frankfurt 1987; o.A. 1987; Flüchtlingsrat Bremen 1988 a.
95 Flüchtlingsrat Bremen 1988 b.
96 Matras 1989 a.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 81

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Kritik am Paternalismus und Reformismus der ersten Strömung überein. 
Doch auch die anti-imperialistische Rassismuskritik und klassenpolitische 
Bündnispolitik der zweiten Strömung wurden zunehmend kritisch disku­
tiert. Rassismus betrachtete man weniger in seiner Funktionsweise in kapi­
talistischen Gesellschaften, sondern vielmehr als eigenständiges Phänomen, 
das sich klassenübergreifend auf die gesamte deutsche Mehrheitsgesellschaft 
erstreckt. Diese Kritik hatte weitreichende Konsequenzen für die Frage, wie 
mit dem Spannungsverhältnis zwischen nationalstaatlicher Grenzziehung 
und transnationaler Bündnisbildung umzugehen sei. Sowohl »die deutsche 
Demokratie« als auch »das globale Proletariat« wurden als politische Refe­
renzgrößen verworfen, und stattdessen wurde das Herrschaftsverhältnis 
zwischen deutscher Mehrheitsgesellschaft einerseits sowie Migrant*innen, 
Geflüchteten und von Rassismus Betroffenen andererseits in den Vorder­
grund gerückt. Damit verstand man Rassismus nicht mehr als primär vom 
Staatsapparat ausgehenden Spaltungsmechanismus, sondern als den gesell­
schaftlichen Alltag durchdringendes Massenphänomen. Auf dieser Grund­
lage wurde solidarische Praxis vor allem als »Akzeptanz der Unterschiede« 
bestimmt, weswegen die »anti-rassistische Bewegung« insbesondere »im 
Alltag ansetzen, den eigenen Rassismus (auch in der Linken) hinterfragen, 
Anti-Rassistische Meldestellen aufbauen« sollte.97 Zugleich wurde teilweise 
darauf verwiesen, dass dieser Alltagsfokus »unsere reale Forderung für 
Gleichberechtigung nicht ersetzen [dürfe]: gleiche Rechte auf der politischen 
und kulturellen Ebene«.98

Zweitens war dieser inhaltliche Perspektivwechsel in eine grundsätzliche 
Kritik an der Zusammenarbeit von migrantischen und mehrheitsdeutschen 
Aktivist*innen eingebettet. Beispielsweise kam es auf dem »7. bundesweiten 
Treffen der EinwanderInnen- und Flüchtlingsinitiativen«, welches unter dem 
Titel »Aus aller Herren Länder: Frauen auf der Flucht« im Oktober 1988 in 
Düsseldorf stattfand, zum Eklat. In einer Resolution kritisierte eine Gruppe 
das Treffen scharf für die fehlende Repräsentation selbst von Rassismus 
betroffener Frauen unter den Vortragenden:

»Niemand wäre auf die Idee gekommen, einen Mann einzuladen, um über 
Sexismus zu sprechen. Aber warum wurde eine deutsche Frau eingeladen, um 
ausgerechnet auf diesem Treffen alleine den Einführungsvortrag zu halten? […] 
Es ist ein Unding, daß Frauen, die auf der Flucht sind, sich von einer Deutschen 
erzählen lassen müssen, was ihre Fluchtgründe sind.«99

Eine solche Debatte um die Zusammenarbeit entbrannte auch im Kontext 
eines Ende 1988 entstandenen Solidaritätsbündnisses mit von Abschiebung 
 
97 AG Anti-Rassismus 1989.
98 Immigrantenpolitisches Forum (IPF) 1989, S. 2.
99 Ebd., S. 26.

82 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


bedrohten Rom*nja-Familien in Hamburg.100 Yaron Matras, Mitglied der 
Rom und Cinti Union, diagnostizierte dabei eine »tiefe Kluft zwischen den 
nicht-deutschen Minderheiten und den deutschen Linken« und berichtete 
davon, dass Erstere sich von Letzteren »überrollt, dominiert, durch den 
sturen Stil des Beschützerspektrums erniedrigt und zur Anpassung gezwun­
gen« fühlten.101 Folglich, so betonte Matras, werde es »keine konfliktfreie 
Zusammenarbeit geben können, bis die einzelnen Mechanismen der Aus­
grenzung auch innerhalb dieser Bündniskreise explizit thematisiert werden. 
Dazu gehört der latente Rassismus, zumindest die kulturelle Überheblich­
keit, auch unter Linken«.102

Ein wegweisender Moment dieser im Entstehen befindlichen Strömung 
war der »8. bundesweite Kongress der EinwandererInnen- und Flüchtlings­
initiativen«, der im Mai 1989 in Frankfurt am Main unter dem Motto 
»Minderheiten fordern Gleichberechtigung« stattfand und »insofern ein 
Novum dar[stellte], als daß er ausschließlich von den Betroffenen organi­
siert und inhaltlich konzipiert wurde«.103 Wie der Diskussionsleiter Yonas 
Endrias einleitend betonte, sollte auf dem Kongress der »Rassismus in der 
deutschen linken Bewegung in Form von Bevormundung, Paternalismus, 
altem missionarischen Denken und Helfersyndrom« explizit thematisiert 
werden.104 Auch wenn staatliche Asyl- und Migrationspolitik hier weiter­
hin problematisiert wurden, stand an dieser Stelle vor allem der kritische 
Blick auf die etablierten Unterstützungs- und Solidaritätsstrukturen im Mit­
telpunkt.

In der Resolution des Kongresses hieß es diesbezüglich:

»Wir sind nicht länger bereit, staatliche Repressalien hinzunehmen und unge­
schützt in Angst vor neonazistischen Überfällen zu leben. Wir nehmen aber 
auch von der sogenannten ›Ausländerarbeit‹ gutwilliger Helfer und Beschützer 
Abschied, die uns als Problemfälle betrachten und uns begleiten und betreuen 
möchten. Der Antirassismus darf nicht den Inhalten und Arbeitsstrukturen 
solcher Gruppierungen – ob Kirchen, Gewerkschaften, Parteien oder anderer 
– untergeordnet sein. Wir wenden uns auch gegen die Bevormundung seitens 
links-alternativer Gruppen, die uns und unsere Forderungen zu okupieren [sic] 
und zu instrumentalisieren versuchen.«105

Trotz dieser starken Schwerpunktsetzung auf eine interne Kritik ande­
rer Akteur*innen kristallisierte sich hier ein neues Solidaritätsverständ­

 
100 Matras 1989 b; AG Ausländer, KB Gruppe Hamburg 1989; AG Rassismus 1989.
101 Matras 1989 b.
102 Ebd.
103 Immigrantenpolitisches Forum (IPF) 1989, S. 28.
104 Ebd., S. 2.
105 Ebd., S. 28.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 83

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


nis heraus. Dieses setzte sich zusammen aus Aufforderungen an Betrof­
fene, sich »autonom zu organisieren«, und an Unterstützer*innen, sich 
für die Durchsetzung der Forderungen von Betroffenen »ohne Wenn 
und Aber einzusetzen«.106 In ähnlicher Weise appellierte Matras an eine 
»Schicksalsgemeinschaft« nichtdeutscher Minderheiten, der »die gesamte 
deutsche Bevölkerung als potentielle Ausgrenzer, als Unterdrückernation 
gegenüber[stehe]«.107 Hier deutete sich eine grundsätzliche Wende im Soli­
daritätsverständnis an, insofern die Idee einer solidarischen Zusammenar­
beit zwischen Geflüchteten und Unterstützer*innen zurückgewiesen wurde, 
solange Letztere sich nicht mit ihrer Positionierung in der deutschen 
Mehrheitsgesellschaft sowie ihrer daraus resultierenden Machtposition kri­
tisch auseinandersetzen. Dieses Solidaritätsverständnis war transnational in 
einem anderen Sinne: Als Grundlage der Solidarität dienten gemeinsame 
Unterdrückungserfahrungen unterschiedlicher Gruppen von Geflüchteten, 
Migrant*innen und von Rassismus Betroffenen. Doch zu diesem Zweck 
musste es gleichzeitig die Trennlinie zwischen »nichtdeutschen Minderhei­
ten« und der »gesamten deutschen Bevölkerung« reproduzieren und forcie­
ren. In diesem Sinne zeigt sich hier eine Verstrickung sozialer und politischer 
Solidaritätskonzepte: Da die ersten beiden Strömungen unfähig dazu seien, 
ihre Einbettung in die deutsche Mehrheitsgesellschaft kritisch zu hinterfra­
gen und praktisch zu überwinden, wurden die Grundlagen für politische 
Solidaritätsbündnisse als nicht gegeben betrachtet. In diesem Solidaritäts­
konzept trat somit die Idee einer im politischen Kampf erzeugten Gemein­
schaftlichkeit trotz Differenz zumindest zeitweilig in den Hintergrund. 
Matrasʼ Begriff der »Schicksalsgemeinschaft« verwies stattdessen auf ein 
alternatives Konzept sozialer Solidarität, nämlich auf die Solidarität einer 
Gemeinschaft der national Marginalisierten.

Insgesamt wurde durch diese kritische Auseinandersetzung mit der 
bestehenden Geflüchteten-Unterstützung das Spannungsverhältnis zwischen 
Gleichheit und Differenz bewusst aufgegriffen und neu verhandelt. Die Fra­
gen, wie genau eine bessere Zusammenarbeit zukünftig aussehen könnte 
und welche Arbeitsschwerpunkte in der antirassistischen Bewegung im 
Vordergrund stehen sollten, blieben dabei kontrovers. Beispielsweise berich­
tete Matras von der Konferenz 1989, dass die Antwort auf die Frage, 
ob eine Zusammenarbeit der von Rassismus betroffenen Minderheiten 
mit Mehrheitsdeutschen überhaupt erstrebenswert sei, umstritten war.108 

Matras selbst war der Ansicht, dass es zwar »nicht das Ideale [sei], Deut­

 
106 Ebd., S. 28.
107 Matras 1989 c.
108 Matras 1989 a.

84 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


sche ausschließen zu müssen«, dies aber in der aktuellen Situation das Rich­
tige wäre.109 Die Idee eines gemeinsamen solidarischen Kampfes auf Augen­
höhe wurde somit nicht verworfen, aber primär als Zukunftsprojekt 
verstanden, »denn um gegen den Staat antirassistisch zu handeln, muß sich 
die Solidaritätsbewegung selber eine antirassistische Lebensweise aneignen«, 
die zu diesem Zeitpunkt nicht vorhanden sei.110 Ein Kreis an Hamburger 
Unterstützer*innen erwiderte, dass es gerade die Herausforderung sei, »die 
Widersprüche nebeneinander bestehen zu lassen und sich trotzdem zur 
Wehr zu setzen«.111 Matras hingegen tendiere dazu, das Spannungsverhält­
nis zwischen Gleichheit und Differenz lediglich durch Schaffung neuer Tren­
nungslinien zu bearbeiten: »Die Auflösung der Widersprüche erfolgt nicht, 
indem der eine Hauptwiderspruch (Spaltung des Proletariats) durch den 
anderen (›Schicksalsgemeinschaft‹) ersetzt wird. […] Die Waffe gegen Unter­
drückung gleich welcher Art heißt Solidarität.«112 Während Matras also 
betonte, dass solidarische Bündnisse wertlos seien, wenn sie keine adäqua­
ten Lösungen des Spannungsverhältnisses von Gleichheit und Hierarchie 
finden, erwiderten seine Kritiker*innen, dass solche Lösungen überhaupt 
nur dann gefunden werden können, wenn die Bereitschaft existiert, Grenzen 
überschreitende Bündnisarbeit zu erproben.

Schlussbemerkungen

In ihrer einleitenden Reflexion zur Neuauflage verschiedener Texte zum 
Thema Rassismus in der BRD aus den 1980er und 1990er Jahren schrei­
ben Annita Kalpaka und Nora Räthzel, dass diese »Zeugnis ab[legen] vom 
Stand der damaligen Diskussionen, die teilweise frappierende Ähnlichkeit 
mit heutigen Debatten haben: Vieles ist also nicht neu, aber neu in Erin­
nerung zu rufen«.113 Ein solcher Aufruf zur Erinnerung motivierte auch 
die in diesem Artikel vorgenommene Untersuchung der größtenteils in 
Vergessenheit geratenen Geflüchteten-Solidaritätsbewegung in den 1980er 
Jahren. Durch die nachgezeichneten Perspektiven der Unterstützung und 
Solidarität mit Geflüchteten, die im Laufe der Dekade formuliert wurden, 
etablierten sich nicht zuletzt Grundstrukturen politischer Arbeit, an denen 
sich auch heute noch viele abarbeiten. Die verschiedenen Versuche, mit den 
Spannungen und Fallstricken von Solidarität im Kontext von (Flucht-)Mig­
ration umzugehen, machen deutlich, wie schwierig sich die Herstellung 

5.

 
109 Matras 1989 c.
110 Matras 1989 b.
111 AG Ausländer, KB Gruppe Hamburg 1989.
112 Ebd.
113 Kalpaka, Räthzel 2017, S. 7.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 85

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


einer politischen Solidarität gestaltet und wie fragil ihre Praxis ist. Ins­
besondere zeigte sich, dass die symbolische und praktische Konstitution 
eines solidarischen »Wir« zwischen Geflüchteten und Unterstützer*innen 
in mehrerer Hinsicht ambivalent war und zu internen Konflikten geführt 
hat: Obwohl es allen Akteur*innen darum ging, gemeinsame Ziele zwi­
schen deutschen Staatsbürger*innen und Geflüchteten zu entwickeln, dien­
ten diese durchaus ebenso einer Selbstvergewisserung begrenzter kollektiver 
Identitätsvorstellungen. Dies drückte sich etwa darin aus, dass zwar ver­
sucht wurde, nationalstaatliche Grenzen und damit einhergehende Hierar­
chien grundsätzlich infrage zu stellen, andererseits wurden dabei aber auch 
faktische Differenzen ignoriert und Hierarchien reproduziert. Diejenigen 
Akteur*innen, die diese Tendenzen kritisierten, tendierten wiederum dazu, 
die Idee einer grenzüberschreitenden politischen Solidarität aufzugeben und 
durch Gemeinschaftssolidarität der Betroffenen zu ersetzen. In ihrer Summe 
gelang es den Akteur*innen also nicht, diese Machtasymmetrien und Tren­
nungslinien zu überwinden und – dem normativen Anspruch politischer 
Solidarität entsprechend – im Miteinander auf Augenhöhe politisch hand­
lungsfähig zu werden. Gleichzeitig haben im Dialog dieser Strömungen erste 
Lernprozesse stattgefunden, durch die Grundlagen erarbeitet werden konn­
ten, ohne die spätere Artikulationen antirassistischer Solidarität im Allge­
meinen und Geflüchteten-Solidarität im Besonderen kaum denkbar gewesen 
wären.

Literatur

Adamczak, Bini 2017. Beziehungsweise Revolution: 1917, 1968 und kommende. 2. Auflage, 
Originalausgabe. Berlin: Suhrkamp.

AG Anti-Rassismus 1989. »Protokoll der AG 3: Anti-Rassismus«, in Reader: »Aus aller Her­
ren Länder: Frauen auf der Flucht«. 7. bundesweites Treffen der Einwanderer- und 
Flüchtlingsinitiativen vom 14. bis 16. Oktober im ZAKK, Düsseldorf, hrsg. v. ID Asyl in 
der BRD. Kollektivbibliothek + Plakatearchiv (New Yorck im Bethanien), Berlin.

AG Ausländer; KB Gruppe Hamburg 1989. »Diese Art Antirassismus ist tatsächlich ver­
krampft: Eine Replik auf Yaron Matras (AK 302)«, in AK – Arbeiterkampf: Zeitung des 
Kommunistischen Bundes 303, S. akArchiv. 6.

AG Rassismus 1989. »Stellungnahme der AG-Rassismus«, in AK – Arbeiterkampf: Zeitung 
des Kommunistischen Bundes 316, S. akArchiv. 6.

Agier, Michel 2011. Managing the Undesirables: Refugee Camps and Humanitarian Govern­
ment. Cambridge, Malden: Polity Press.

Agustín, Óscar García; Jørgensen, Martin Bak. Hrsg. 2016. Solidarity without Borders: 
Gramscian Perspectives on Migration and Civil Society Alliances. London: Pluto Press.

Agustín, Óscar García; Jørgensen, Martin Bak 2019. Solidarity and the »Refugee Crisis« in 
Europe. Cham: Springer International Publishing.

Aktion Fluchtburg Berlin 1988. Fluchtburg Berlin: Informationsblatt 4. Berlin: Papiertiger: 
Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Alexopoulou, Maria 2020. Deutschland und die Migration: Geschichte einer Einwande­
rungsgesellschaft wider Willen. Ditzingen: Reclam.

Anderl, Felix 2019. Solidarität über Grenzen hinweg? Die Kritik des Globalen und das refle­
xive Potenzial gemeinsamer Praxis. Theorieblog vom 20. November 2019. www.theo­

86 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


rieblog.de/index.php/2019/11/solidaritaet-ueber-grenzen-hinweg-die-kritik-des-globalen-
und-das-reflexive-potenzial-gemeinsamer-praxis/ (Zugriff vom 25.01.2024).

Antifaschistische Gruppen 1986. Asyl-Reader. Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen 
Bewegungen, Berlin.

Arbeitskreis gegen Rassismus, Frankfurt 1987. Reader: 5. bundesweites Treffen der Immi­
granten- und Flüchtlingsinitiativen in Frankfurt vom 30.10.-1.11.1987. Archiv für alter­
natives Schrifttum, Duisburg.

Arendt, Hannah 2017. The Origins of Totalitarianism. London: Penguin.
Arendt-Rojahn, Veronika 1983. Ausgeliefert. Cemal Altun und andere. Reinbek bei Ham­

burg: Rowohlt.
Asendorpf, Dirk 1986. »Schafft »Freie Flüchtlingsstädte«!«, in die tageszeitung vom 4. Sep­

tember 1986. https://taz.de/!1878199/ (Zugriff vom 23.12.2022).
Asyl e.V. in der Kirchengemeinde »Zum heiligen Kreuz« 1984. Tätigkeitsbericht über unsere 

Arbeit vom Oktober 1983–Oktober 1984. Berlin: Papiertiger: Archiv & Bibliothek der 
sozialen Bewegungen, Berlin.

Asyl-AG der Alternativen Liste Berlin 1984. Aktion Wertgutscheine: Informationsblatt Nr. 4. 
Berlin: Alternative Liste: APO-Archiv im Universitätsarchiv der Freien Universität Ber­
lin.

Ataç, Ilker; Rygiel, Kim; Stierl, Maurice 2016. »Introduction: The Contentious Politics of 
Refugee and Migrant Protest and Solidarity Movements: Remaking Citizenship from the 
Margins«, in Citizenship Studies 20, 5, S. 527–544.

Atac, Ilker; Rygiel, Kim; Stierl, Maurice. Hrsg. 2017. The Contentious Politics of Refu­
gee and Migrant Protest and Solidarity Movements: Remaking Citizenship from the 
Margins. London, New York: Routledge.

Ausländerinitiative Meckenheim 1987. Dokumentation: Der Hungerstreik der kurdischen 
Flüchtlinge in Meckenheim gegen die sogenannte »gemeinnützige & zusätzliche Arbeit« 
vom 9. bis 15. Februar 1987. Meckenheim: Informationszentrum 3. Welt (iz3w), Frei­
burg.

Bacia, Jürgen; Wenzel, Cornelia. Hrsg. 2013. Bewegung bewahren: Freie Archive und die 
Geschichte von unten. Berlin: Archiv der Jugendkulturen, Verl.

Bade, Klaus J. 1994. Ausländer, Aussiedler, Asyl. München: C. H. Beck.
Bargetz, Brigitte; Scheele, Alexandra; Schneider, Silke 2019. Impulse aus dem feministischen 

Archiv: Zur Theoretisierung umkämpfter Solidaritäten. Theorieblog vom 19. November 
2019. www.theorieblog.de/index.php/2019/11/impulse-aus-dem-feministischen-archiv-
zur-theoretisierung-umkaempfter-solidaritaeten/ (Zugriff vom 25.01.2024).

Bauder, Harald; Juffs, Lorelle 2020. »›Solidarity‹ in the Migration and Refugee Literature: 
Analysis of a Concept«, in Journal of Ethnic and Migration Studies 46, 1, S. 46–65.

Bayertz, Kurt 1998. »Begriff und Problem der Solidarität«, in Solidarität: Begriff und Prob­
lem, hrsg. v. Bayertz, Kurt, S. 11–53. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ben-Akiva, Yossi 1987. »›Pro Asyl‹ – Wohin? Eindrücke von der 2. Jahrestagung des bun­
desweiten Arbeitsgemeinschaft für Flüchtlinge ›Pro Asyl‹, Frankfurt am Main, 19. Sep­
tember 1987«, in Informations-Bulletin für eine antirassistische und Bürgerrechtsbewe­
gung 7, S. 12–14. Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Cohen, Elizabeth F. 2009. Semi-citizenship in Democratic Politics. Cambridge, New York: 
Cambridge University Press.

Darmstädter Initiative gegen Rassismus 1989. Für eine antirassistische Bewegung in der 
BRD. 3. Auflage. Darmstadt: Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegun­
gen, Berlin.

DeGooyer, Stephanie et al. 2018. The Right to Have Rights. London, Brooklyn: Verso.
della Porta, Donatella. Hrsg. 2018. Solidarity Mobilizations in the ›Refugee Crisis‹: Conten­

tious Moves. Cham: Palgrave Macmillan.
della Porta, Donatella; Steinhilper, Elias 2021. Contentious Migrant Solidarity: Shrinking 

Spaces and Civil Society Contestation. London: Routledge.
Devantie, Rainer; Gawel, Christoph; Jäger, Siegfried; Jäger, Margret 1987. Auf der Flucht: 

Asyl – ein Lehrstück über Rassismus in der Bundesrepublik. Archiv für alternatives 
Schrifttum, Duisburg.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 87

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://taz.de/!1878199
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61
https://taz.de/!1878199


Ehrmann, Jeanette 2019. Alle im selben Boot? Schiffbruch, Seenotrettung und die Grenzen 
der Solidarität. Theorieblog vom 21. November 2019. www.theorieblog.de/index.php/
2019/11/alle-im-selben-boot-schiffbruch-seenotrettung-und-die-grenzen-der-solidaritaet/ 
(Zugriff vom 25.01.2024).

Feischmidt, Margit; Zakariás, Ildikó 2019. »Politics of Care and Compassion: Civic Help for 
Refugees and Its Political Implications in Hungary – A Mixed-Methods Approach«, in 
Refugee Protection and Civil Society in Europe, hrsg. v. Feischmidt, Margit; Pries, Lud­
ger; Cantat, Celine, S. 59–99. Cham: Springer International Publishing.

Filsinger, Dieter; Hamburger, Franz; Neubert, Dieter 1995. »Ausländer und Wohlfahrtsver­
bände: Die Entpolitisierung sozialer Probleme durch die ›Freien Träger‹«, in Organi­
sierte Nächstenliebe: Wohlfahrtsverbände und Selbsthilfe in der Krise des Sozialstaats, 
hrsg. v. Bauer, Rudolph; Dießenbacher, Hartmut, S. 78–89. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften.

Fleischmann, Larissa 2020. Contested Solidarity: Practices of Refugee Support between 
Humanitarian Help and Political Activism. Bielefeld: transcript.

Flüchtlingsrat Berlin e.V. 2011. Broschüre: 30 Jahre Flüchtlingsrat Berlin e.V. Berlin.
Flüchtlingsrat Bremen 1988 a. Reader: »Offene Grenzen«. 6. anti-rassistisches Bundestreffen 

der Einwanderinnen und Flüchtlingsgruppen Bochum (4.-6. März). Kollektivbibliothek 
+ Plakatearchiv (New Yorck im Bethanien), Berlin.

Flüchtlingsrat Bremen 1988 b. Kurz-Reader: 6. anti-rassistisches Bundestreffen der Einwan­
derinnen und Flüchtlingsgruppen Bochum (4.-6. März). Kollektivbibliothek + Plakatear­
chiv (New Yorck im Bethanien), Berlin.

Flüchtlingsrat Bremen 1989 a. Auswertungs-/Diskussionspapier: Freie Flüchtlingsstädte – 
Perspektiven. Informationszentrum 3. Welt (iz3w), Freiburg.

Flüchtlingsrat Bremen 1989 b. Freie Flüchtlingsstadt Bremen. Bremen: Informationszentrum 
3. Welt (iz3w), Freiburg.

Freie Flüchtlingsstädte-Bewegung 1988. Sanctuary Movement USA: Freie Flüchtlingsstädte 
Bewegung. Rundreise mit Henry Atkins, Mitbegründer der Networks »Friedensbewe­
gung« und »Nicaragua« sowie des »Sanctuary Movement«. Papiertiger: Archiv & 
Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Hamburger Arbeitskreis ASYL e.V. 1983. Nach der Flucht ins Lager. Über die Schwierig­
keiten, bei uns Asyl zu finden. Ein Lesebuch. Hamburg: Informationszentrum 3. Welt 
(iz3w), Freiburg.

Herbert, Ulrich 2001. Geschichte der Ausländerpolitik in Deutschland: Saisonarbeiter, 
Zwangsarbeiter, Gastarbeiter, Flüchtlinge. München: C. H. Beck.

Hofmann, Tessa; Gesellschaft für Bedrohte Völker; Flüchtlingsrat Berlin. Hrsg. 1984. Abge­
lehnt, ausgewiesen, ausgeliefert: Dokumentation zum Hearing über die soziale und 
rechtliche Lage der Asylbewerber in West-Berlin (20.-22.1.1984). Originalausgabe. Göt­
tingen: Die Gesellschaft.

Immigrantenpolitisches Forum (IPF) 1989. Redebeiträge zum 8. bundesweiten Kongress der 
EinwanderInnen- und Flüchtlingsinitiativen »Minderheiten fordern Gleichberechtigung« 
in Frankfurt am Main vom 5.-7.5.89. Immigrantenpolitisches Forum (IPF): Kollektivbi­
bliothek + Plakatearchiv (New Yorck im Bethanien), Berlin.

Initiative für die Freiheit von C.K. Altun in Lübeck 1983. Aufruf: KIRCHENBESETZUNG 
IN LÜBECK! ... keine Abschiebung von Antifaschisten ... denn Abschiebung ist 
MORD! Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Internationale Kommunistische Partei 1981. Asylbewerber im Hungerstreik! Solidarität 
heisst Kampf für die Durchsetzung ihrer Forderungen!. Papiertiger: Archiv & Bibliothek 
der sozialen Bewegungen, Berlin.

Jaeggi, Rahel 2021. »Solidarität und Gleichgültigkeit«, in Unbedingte Solidarität, hrsg. v. 
Susemichel, Lea; Kastner, Jens, S. 49–66. Münster: Unrast.

Jaeggi, Rahel; Celikates, Robin 2017. Sozialphilosophie: eine Einführung. München: C. H. 
Beck.

Just, Wolf-Dieter. Hrsg. 1993. Asyl von unten: Kirchenasyl und ziviler Ungehorsam: ein 
Ratgeber. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Kalpaka, Annita; Räthzel, Nora 2017. »Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein – 
30 Jahre später«, in Rassismus: die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein, hrsg. v. 
Weber, Klaus; Kalpaka, Annita; Räthzel, Nora, S. 7–39. Hamburg: Argument.

88 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Kelz, Rosine 2015. »Political Theory and Migration. Concepts of Non-sovereignty and 
Solidarity«, in Movements. Journal for Critical Migration and Border Regime Studies 1, 
2.

Kirchhoff, Maren 2020. »Differential Solidarity: Protests Against Deportations as Structured 
Contestations over Citizenship«, in Citizenship Studies 24, 4, S. 568–586.

Kleinschmidt, Julia 2018. »Streit um das ›kleine Asyl‹. ›De-Facto-Flüchtlinge‹ und Proteste 
gegen Abschiebungen als gesellschaftspolitische Herausforderung für Bund und Länder 
der 1980er Jahre«, in Den Protest regieren: Staatliches Handeln, neue soziale Bewegun­
gen und linke Organisationen in den 1970er und 1980er Jahren, hrsg. v. Jaeger, Alexan­
dra; Kleinschmidt, Julia; Templin, David, S. 231–258. Essen: Klartext.

Komitee für politische Asylanten 1983. Solidarität mit dem Kampf der Demokraten und 
Revolutionäre aus der Türkei! Keine Auslieferung von Cemal Kemal Altun! Stuttgart: 
Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Komitee von Asylbewerbern 1981. Aufruf: AN DIE DEMOKRATISCHE ÖFFENTLICH­
KEIT! Berlin: Kollektivbibliothek + Plakatearchiv (New Yorck im Bethanien), Berlin.

Koordinationsbüro »Frankfurter Appell« 1984. Aufruf zum Marsch gegen Rassismus und 
ausländerfeindliche Politik! September 1984 bis 13. Oktober 1984. Papiertiger: Archiv 
& Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Koordinationskreis Rhein/Ruhr autonomer Flüchtlingsgruppen 1987 a. »Rassismus und 
Flüchtlingsfrage«, in Materialien gegen imperialistische Flüchtlingspolitik, S. 6–9. Duis­
burg: Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Koordinationskreis Rhein/Ruhr autonomer Flüchtlingsgruppen 1987 b. »Thesen zur Flücht­
lingsfrage«, in Materialien gegen imperialistische Flüchtlingspolitik, S. 25–32. Duisburg: 
Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Lahusen, Christian; Zschache, Ulrike; Kousis, Maria. Hrsg. 2021. Transnational Solidarity 
in Times of Crises: Citizen Organisations and Collective Learning in Europe. Cham: 
Springer International Publishing.

Lessenich, Stephan 2020. Grenzen der Demokratie: Teilhabe als Verteilungsproblem. 3. 
Auflage. Ditzingen: Reclam.

Leuninger, Herbert 1989. »Die theologische Basis für die Arbeit der Kirchen mit Flüchtlin­
gen: Dilemma und Herausforderung«, in Theologia Practica 24, 2, S. 122–130.

Malkki, Liisa H. 2015. The Need to Help: The Domestic Arts of International Humanitaria­
nism. Durham: Duke University Press.

Matras, Yaron 1988. »Ausgrenzung und Assimilationsismus – die zwei Seiten der kulturras­
sistischen Medaille«, in AK – Arbeiterkampf: Zeitung des Kommunistischen Bundes 
292, S. akArchiv. 6.

Matras, Yaron 1989 a. »Minderheiten fordern Gleichberechtigung«, in AK – Arbeiterkampf: 
Zeitung des Kommunistischen Bundes 307, S. akArchiv. 6.

Matras, Yaron 1989 b. »Zwischen ›Helfern‹ und Patienten«, in AK – Arbeiterkampf: Zei­
tung des Kommunistischen Bundes 304, S. akArchiv. 6.

Matras, Yaron 1989 c. »Der Antirassismus ist noch verkrampft: Zwei von Abschiebung 
bedrohte Roma-Familien blieben doch nicht in der Hafenstraße«, in AK – Arbeiter­
kampf: Zeitung des Kommunistischen Bundes 302, S. akArchiv. 6.

McNevin, Anne 2007. »Irregular Migrants, Neoliberal Geographies and Spatial Frontiers of 
›the Political‹«, in Review of International Studies 33, 4, S. 655–674.

Mendel, Iris; Neuhold, Petra 2015. »Feminismus und Antirassismus – another unhappy mar­
riage? Der Diskurs um ›kulturelle Gewalt‹ und die Möglichkeiten transnationaler femi­
nistischer Solidarität«, in Feministische Studien 33, 1, S. 38–54.

Micksch, Jürgen 1989. »PRO ASYL – Bundesweite Arbeitsgemeinschaft für Flüchtlinge«, in 
Theologica Practica 24, 2, S. 97–101.

Mokre, Monika 2021. »Solidarität als Übersetzung«, in Unbedingte Solidarität, hrsg. v. Sus­
emichel, Lea; Kastner, Jens, S. 35–52. Münster: Unrast.

Morgenstern, Matthias 2003. Kirchenasyl in der Bundesrepublik Deutschland. Historische 
Entwicklung – aktuelle Situation – internationaler Vergleich. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften.

Mühe, Marieluise 2019. Bewegende Solidarität – Gedanken zur Solidarität im Kontext 
Sozialer Bewegungen. Theorieblog vom 13. November 2019. www.theorieblog.de/

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 89

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


index.php/2019/11/bewegende-solidaritaet-gedanken-zur-solidaritaet-im-kontext-sozia­
ler-bewegungen/ (Zugriff vom 25.01.2024).

Münch, Ursula 1992. Asylpolitik in der Bundesrepublik Deutschland: Entwicklung und 
Alternativen. Opladen: Leske + Budrich.

o.A. 1984. »›Sozial‹-senator Fink rügt ›rechtswidrigen Aufruf‹«, in die tageszeitung vom 
21. November 1984. Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

o.A. 1986. Antifaschistisches Infoblatt. Nummer: 0. APO-Archiv im Universitätsarchiv der 
Freien Universität Berlin.

o.A. 1987. Reader zum 3. Bundestreffen der Asyl- und Flüchtlingsinitiativen vom 
20.-23.3.87 in Nürnberg. Archiv für alternatives Schrifttum, Duisburg.

o.A. 1989. Programm: 8. bundesweiter Kongress der EinwanderInnen- und Flüchtlingsinitia­
tiven »Minderheiten fordern Gleichberechtigung« in Frankfurt am Main vom 5.-7. Mai 
1989. Informationszentrum 3. Welt (iz3w), Freiburg.

Poutrus, Patrice G. 2016. »Zuflucht im Nachkriegsdeutschland: Politik und Praxis der 
Flüchtlingsaufnahme in Bundesrepublik und DDR von den späten 1940er Jahren bis zur 
Grundgesetzänderung im vereinten Deutschland von 1993«, in Handbuch Staat und 
Migration in Deutschland seit dem 17. Jahrhundert, hrsg. v. Oltmer, Jochen, S. 853–
894. München: De Gruyter Oldenbourg.

Poutrus, Patrice G. 2019. Umkämpftes Asyl: Vom Nachkriegsdeutschland bis in die Gegen­
wart. Berlin: Christoph Links.

Revolutionäre Zellen 1986. Aufruf: Erkämpft das freie Aufenthaltsrecht für alle Flüchtlinge 
und Immigranten!. Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewegungen, Berlin.

Scholz, Sally J. 2008. Political Solidarity. University Park: Pennsylvania State University 
Press.

Schuster, Liza 2003. The Use and Abuse of Political Asylum in Britain and Germany. 
London: Frank Cass.

Schwiertz, Helge; Schwenken, Helen 2020. »Introduction: Inclusive Solidarity and Citi­
zenship Along Migratory Routes in Europe and the Americas«, in Citizenship Studies 
24, 4, S. 405–423.

Schwiertz, Helge; Schwenken, Helen 2022. Inclusive Solidarity and Citizenship Along 
Migratory Routes in Europe and the Americas. Abingdon, New York: Routledge.

Seibert, Niels 2008. Vergessene Proteste: Internationalismus und Antirassismus 1964–1984. 
Münster: Unrast.

Shachar, Ayelet 2014. »Introduction: Citizenship and the ›Right to Have Rights‹«, in Citi­
zenship Studies 18, 2, S. 114–124.

Sinatti, Giulia 2019. »Humanitarianism as Politics: Civil Support Initiatives for Migrants in 
Milan’s Hub«, in Social Inclusion 7, 2, S. 139–148.

Steinhilper, Elias; Fleischmann, Larissa 2016. »Die Ambivalenzen eines neuen Dispositivs der 
Hilfe: Zur Rolle der Zivilgesellschaft und sozialen Bewegungen seit dem langen Sommer 
der Migration«, in Neue Praxis, Sonderheft 13: Flucht, Sozialstaat und Soziale Arbeit, 
S. 60–72.

Stierl, Maurice 2018. Migrant Resistance in Contemporary Europe. Abingdon, New York: 
Routledge.

Straehle, Christine 2020. »Associative Solidarity, Relational Goods, and Autonomy for 
Refugees: What Does It Mean to Stand in Solidarity with Refugees?«, in Journal of 
Social Philosophy 51, 4, S. 526–542.

Struwe, Alexander 2019. Was ist emanzipatorische Solidarität? Theorieblog vom 30. Okto­
ber 2019. www.theorieblog.de/index.php/2019/10/was-ist-emanzipatorische-solidari­
taet/ (Zugriff vom 25.01.2024).

Susemichel, Lea; Kastner, Jens 2021. »Einleitung«, in Unbedingte Solidarität, hrsg. v. Suse­
michel, Lea; Kastner, Jens, S. 7–11. Münster: Unrast.

Süß, Dietmar; Torp, Cornelius 2021. Solidarität: Vom 19. Jahrhundert bis zur Corona-Krise. 
Bonn: J. H. Dietz.

Ticktin, Miriam Iris 2011. Casualties of Care: Immigration and the Politics of Humanitaria­
nism in France. Berkeley: University of California Press.

Tyler, Imogen; Marciniak, Katarzyna 2013. »Immigrant Protest: An Introduction«, in Citi­
zenship Studies 17, 2, S. 143–156.

90 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


verschiedene Flüchtlingsgruppen in Berlin 1989. Solidariätsbekundung mit Hungerstreik in 
der Abschiebehaft Kruppstr. Berlin: Papiertiger: Archiv & Bibliothek der sozialen Bewe­
gungen, Berlin.

Wodak, Ruth 2015. The Politics of Fear: What Right-wing Populist Discourses Mean. Los 
Angeles: Sage.

Wolken, Simone 1988. Das Grundrecht auf Asyl als Gegenstand der Innen- und Rechtspoli­
tik in der Bundesrepublik Deutschland. Frankfurt a. M., New York: Peter Lang.

Von der Flüchtlingshilfe zu antirassistischer Solidarität? 91

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61


Zusammenfassung: Der Artikel diskutiert politische Solidaritäts-Vorstellungen in der 
bisher kaum beachteten Geflüchteten-Solidaritätsbewegung in der BRD der 1980er 
Jahre. Anhand von Archivmaterial werden drei Strömungen herausgearbeitet, in denen 
die Spannungsverhältnisse und Ambivalenzen politischer Solidarität im Kontext von 
(Flucht-)Migration auf verschiedene Weise verhandelt wurden.

Stichworte: politische Solidarität, Asyl und Flucht, Antirassismus, Selbstorganisation, 
Ambivalenz

From Refugee Aid to Antiracist Solidarity? Ambivalences of Political 
Solidarity in Pro-Refugee Protests in the 1980s in the FRG

Summary: This article discusses political ideas of solidarity in the refugee solidarity 
movement in the FRG of the 1980s, which has received little attention so far. On 
the basis of archival material, three currents are discussed in which the tensions and 
ambivalences of political solidarity in the context of (refugee) migration were negotiated 
in different ways.

Keywords: political solidarity, asylum and flight, antiracism, self-organization, ambiva­
lence

Autorin

Tanita Jill Pöggel
Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (DEZIM)
Nationaler Diskriminierungs- und Rassismusmonitor
Mauerstraße 76
10117 Berlin
Deutschland
poeggel@dezim-institut.de

92 Tanita Jill Pöggel

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 11:51:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-61

