
VIII Nachspiel 

   Allerneueste Erziehungspläne 

 
 
 

Die neuen Erziehungs- und Bildungsdiskussionen des späten 18. Jahrhunderts 
machen, wie die vorangegangenen Kapitel beschrieben haben, in ihrer impliziten 
und expliziten Auseinandersetzung mit Theatralität und Theater Anleihen bei 
althergebrachten Diskursen. Nicht zuletzt als zur Sphäre des Theaters gehörig 
bestimmt wird die spektakuläre Dimension des Ereignishaften,1 das es einerseits 
für die Erziehung zu nutzen gilt, von dem diese sich andererseits aber auch nicht 
aus der Bahn werfen lassen darf: Das Theater soll instrumentalisiert werden; es 
darf sich jedoch auf keinen Fall verselbstständigen. – In der Gouvernementalität 
des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert findet sich wohl nicht zufällig in-
mitten zahlreicher Theatersemantiken2 auch ein solcher Anspruch auf Neuheit 
aufgenommen und radikalisiert: Nicht nur soll dauerhaft neu gelernt werden. 
Auch gibt es beständig neue Lern- und Bildungsangebote, welche unverbrauchte 
Fähigkeiten für einen innovationshungrigen Markt versprechen.  

Ein Spektakel nutzt sich allerdings in der Wiederholung ab und verliert seine 
Ereignishaftigkeit;3 das Theaterereignis ist in den Repertoirevorstellungen schnell 
kein Ereignis mehr. Bereits historisch verliert die Neuheit des aufklärerischen Er-
ziehungsprojekts schnell an Glanz und fordert Parodien auf den Plan, nicht zuletzt 
solche, die das Neuheitsversprechen selbst kritisch angehen. In seinen Berliner 

                                                             
1 Mit einem solchen Anspruch auf Ereignishaftigkeit und Neuheit tritt das aufklärerische 

Projekt der Erziehung im 18. Jahrhundert selbst auf und legitimiert zu einem nicht gerin-

gen Grad über diesen. Eine ganz eigene Analyse könnte man in diesem Zusammenhang 

den Tagen der offenen Tür widmen, an denen die Philantropine z.B. in Dessau ihre wun-

dersam gebildeten Zöglinge der interessierten Öffentlichkeit vorführten. 

2 Vgl. Kapitel I.  

3 Vgl. Nikolaus Müller-Schöll: »Vorwort«, in: Ders. (Hg.): Ereignis. Eine fundamentale 

Kategorie der Zeiterfahrung. Anspruch und Aporien. Bielefeld 2003, S. 9-17. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Abendblättern publiziert Heinrich von Kleist 1810 einen Text mit dem plakativen 
Titel »Allerneuester Erziehungsplan«. Dieser parodiert das Wirken der Philantrop-
inisten deutlicher als die spätere, von vielen für bare Münze genommene Pädago-
gik in Goethes Provinz. Dieser kurze Text spricht mit zwei Stimmen: Der Konkre-
tor C.J. Levanus wird von der Redaktion kommentiert, hinterfragt, korrigiert und 
beschimpft. Das Projekt der Zeit, die Erziehung zum in sich stabilen, einheitlichen 
Subjekt, zeigt sich damit als eine bereits in sich zerstückelte Angelegenheit. Ent-
sprechend ist der Text auf zwei Ausgaben der Tageszeitung verteilt, was nicht wei-
ter ungewöhnlich für Kleists Strategien in diesem Publikationsorgan ist. Sehr wohl 
ungewöhnlich ist die extrem lange Publikationslücke von mehreren Wochen zwi-
schen den beiden Teilen. Dies lässt Zweifel daran aufkommen, inwieweit der zwei-
te Teil, der dann den vom Titel versprochenen Erziehungsplan bringt, überhaupt 
gemeinsam mit dem ersten konzipiert worden ist.4 Dieser erste Teil beschreibt das 
aus der »Experimental-Physik« entnommene »Gesetz des Widerspruchs«5, nach 
dem sich durch Kompensation elektrischer Ladung »das ursprüngliche Gleichge-
wicht«6 von Spannung in der Natur wieder herstellt. Anekdotisch erfolgt dann eine 
Analogiebildung zur Sphäre moralischer Entscheidungsfindung7 mit einer Bei-
spielreihe »von Meinungen und Begehrungen, […] von Gefühlen, Affekten, Ei-
genschaften und Charakteren«, bei denen nicht ganz klar ist, ob sie das ›Gesetz des 
Widerspruchs‹ eigentlich illustrieren oder durch Konterkarrieren performativ zur 
Durchführung bringen.8 

Nachdem der erste Teil derart in der Luft hängen bleibt, liefert der nachge-
schobene zweite tatsächlich ein Erziehungskonzept, und nun in deutlicher Ana-
logie zum ›Gesetz des Widerspruchs‹. Die Ausführungen laufen nämlich auf ei-

                                                             
4 Vgl. Sibylle Peters: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit. Von der MachArt 

der Berliner Abendblätter. Würzburg 2003, S. 157-172. 

5 Heinrich von Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, in: Ders.: Sämtliche Werke und 

Briefe in vier Bänden. Band 3. Erzählungen. Anekdoten. Gedichte. Schriften. Frank-

furt a.M. 1990, S. 545-552, hier: S. 546. 

6 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 545. 

7 Vgl. für das Ineinanderspiel von aufgerufenen naturwissenschaftlichem und pädagogi-

schen Diskurs Michael Gamper: »Elektrische Blitze. Naturwissenschaft und unsiche-

res Wissen bei Kleist«, in: Kleist-Jahrbuch (2007), S. 254-272. Vgl. Roland Borgards: 

»›Allerneuester Erziehungsplan‹. Ein Beitrag Heinrich von Kleists zur Experimental-

kultur um 1800 (Literatur, Physik)«, in: Marcus Krause/Nicolas Pethes (Hg.): Litera-

rische Experimentalkulturen. Poetologien des Experiments im 19. Jahrhundert. 

Würzburg 2005, S. 75-102. 

8 Vgl. Peters: Heinrich von Kleist und der Gebrauch der Zeit, S. 157-166. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 265 

 

ne Umkehrung der grundlegenden Erziehungsstrategie der Philantropinisten hin-
aus: »[A]lle Sittenschulen« waren »bisher nur auf dem Nachahmungstrieb ge-
gründet«9. Ihr Erziehungskonzept besteht in deutlicher Anspielung auf die plato-
nische Ader der darin so gar nicht neuen Philantropinisten einzig in der »Auf-
stellung sogenannter guter Beispiele«, ohne dass diese Sittenschulen damit »für 
den Fortschritt der Menschheit Bedeutendes und Erkleckliches hervorgebracht 
haben«10. Mit dieser frechen Komplexitätsreduktion, die aber doch den Finger 
auf eine Bruchstelle des aufgerufenen pädagogischen Einsatzes legt, ist zunächst 
unter namentlicher Erwähnung der Philantropine von »Basedow und Campe«11 
eine zeitliche Spannung in den neuen Erziehungskonzeption des 18. Jahrhun-
derts markiert: Sie behaupten eine Revolution, operieren aber im Tradierungs-
modus der Nachahmung. Diese Spannung ist bereits bei Rousseau angelegt: Er-
ziehung ist ein in die Zukunft gerichtetes Projekt, das aber eine in der Vergan-
genheit verlorene ›Natürlichkeit‹ wiederbelebt.12 

Nicht ganz ernst zu nehmen ist diese Kritik nicht nur wegen der einseitigen 
Hervorhebung des Nachahmungstriebs. Der ›Allerneueste Erziehungsplan‹ rich-
tet sich ja selbst an einem ›ursprünglichen Gleichgewicht‹ aus und nicht an ei-
nem ›Fortschritt der Menschheit‹. In Analogie zum Widerspruchsgesetz skizziert 
der Text anschließend eine zukünftige »Lasterschule«, in der »Tugend durch 

Laster«13 als einem zu widersprechenden Vorbild erzeugt werden soll: Statt 
nachzuahmen sollen die Zöglinge durch Abwehr der gegebenen Beispiele erzo-
gen werden.14 Die Herrschaft von Campes Nachahmungstrieb bleibt intakt; sie 
findet sich bloß umgewertet. Während von Rousseau bis Salzmann die nicht 
wünschenswerten Eigenschaften der Kinder dem schlechten Vorbild der Erzie-
hungsinstanzen angerechnet werden, bringt die anvisierte Erziehung nun das Gu-
te aus dem Schlechten, das Neue aus dem Alten und das Überdurchschnittliche 
aus dem Mediokren hervor. In diesem Sinne fällt die grob-satirische Skizze nach 
dem ganzen Vorlauf äußerst knapp aus. Gruppendynamische Prozesse zwischen 
Kindern wie die von Goethes Pädagogen in der Provinz ausgemachte peer pres-

sure oder andere Komplexitäten reflektiert sie nicht. Auch zu ihrem Titel verhält 

                                                             
9 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 549. 

10 Ebd., S. 550. 

11 Ebd., S. 549. Vgl. Kapitel V. 

12 Vgl. Kapitel IV. 

13 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 550. 

14 Allerdings handelt es sich bei einer negativen Mimesis um eine Strategie, die im 

Bannkreis der Mimesis verbleibt: als »Gegen-Nachahmung« (Tarde: Die Gesetze der 

Nachahmung, S. 13).  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

sie sich gemäß des Widerspruchsgesetzes: Der allerneueste Erziehungsplan ist 
nur eine Variation der alten, tritt aber wie diese alten Erziehungspläne des 18. 
Jahrhunderts mit revolutionärem Gestus auf. Wichtig an dieser Erziehung 
scheint weniger, was sie leistet, und mehr, was sie für die Zukunft ankündigt. 
Die Erziehungsanstrengungen des pädagogischen 18. Jahrhunderts reduziert 
Kleists kurzer Text handstreichartig auf eine Zukunftsversprechensmaschinerie 
und markiert damit eine in diesem Erziehungskomplex angelegte Möglichkeit, 
die das 21. Jahrhundert als ›lebenslanges Lernen‹ aktualisieren und einer Öko-
nomisierung überliefern wird: Neueste und ›allerneueste‹ Erziehungspläne ver-
sprechen nunmehr den Zugriff auf eine bestmögliche Zukunft, die durch immer 
neuere Pläne immer weiter aufgeschoben wird. 

Wichtiger als die Umkehrungsthese des allerneuesten Erziehungsplans der 
Erziehungsanstrengungen des 18. Jahrhundert scheint jedoch der von der Erzähl-
instanz des Haupttexts angefügte Nachsatz zu sein. In diesem wird zuerst die 
vorher verweigerte Komplexität nachgeliefert. Diese ist allerdings keine der Er-
ziehung: Unter den »tausend Fäden«, in denen sich das Leben fortwebe, sei ers-
tens »die Erziehung Einer«. Ihr Einfluss solle deswegen nicht überbewertet wer-
den. Zweitens handle es sich beim Kind nicht um undeterminiertes »Wachs«15, 
das nicht erst seit Locke und Rousseau in ihm gesehen wird, sondern es sei in 
seinen Eigenschaften vorherbestimmt. Erziehung entpuppt sich, wo nature über 
nurture obsiegt, also als nutzlos. Drittens zeigt sich die geplante Lasterschule in 
diesem Sinne auch gegenüber jeglicher Kritik erhaben. Stattdessen gilt die völlig 
unaufgeklärte Weisheit eines Sprichworts: »›Hilft es nichts, so schadet es 
nichts.‹« – und dies gilt auch für die »Virtuosen der neuesten Erziehungs-
kunst«16. Der Text lebt ein letztes Mal sein eigenes Widerspruchsgesetz aus: 
Auch der eigene Erziehungsplan bleibt nicht unwidersprochen. Im Sinne des ›ur-
sprünglichen Gleichgewichts‹ ist alle Erziehung letztlich redundant. Bildung und 
Erziehung laufen auf eine (mit einem Wort Niklas Luhmanns) »Automatik der 
Sozialisation«17 hinaus, in der sich die Zöglinge irgendwie schon entwickeln 
werden: obwohl oder gerade weil laut »Allerneuestem Erziehungsplan« »die 
Menschheit, wie bekannt, fortschreiten soll«18. Denn aus dem Bekannten kann es 
keinen Fortschritt geben; eine Bekanntheit des Fortschritts schließt diesen gera-
dezu aus.  

                                                             
15 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 551. 

16 Ebd., S. 552. 

17 Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 53. Vgl. S. 48-81. 

18 Kleist: »Allerneuester Erziehungsplan«, S. 551. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 267 

 

Der lapidare Verweis auf das sprichwörtliche ›Hilft es nichts, so schadet es 
nichts.‹ führt auch deswegen das Widerspruchsgesetz satirisch vor, weil die auf-
gerufenen abgelehnten und allerneuesten Erziehungspläne ja mit übergroßem 
Aufwand daherkommen. Auf der Kehrseite dieser Behauptung erscheint Erzie-
hung als zutiefst selbstbezogene Operation: im Sinne Luhmanns als eine kontin-
gente Art, wie sich Gesellschaft reproduziert, indem sie ihre teilnehmenden Sub-
jekte bestimmte Stufen durchlaufen lässt – auch wenn die moralische oder epis-
temologische Legitimierung dieses Durchlaufs letztlich nicht tragfähig ist.19 Mit 
der Behauptung dieser Leere der Erziehungslehre lenkt der Text den Blick im 
Sinne Foucaults auch auf die vorher durchaus beschriebenen Machttechniken, 
die in der Erziehung und anderswo zur Anwendung kommen und um ihrer eige-
nen Aufrechterhaltung willen zu existieren scheinen.20 Es zeigt sich, dass sich 
das Zukunftsversprechen einer ›Neuheit‹ der Erziehung nicht nur in solche 
Machttechniken integrieren lässt, sondern auch, dass es dabei nicht zuletzt auf 
die Inszenierung dieses Versprechens ankommt: in Kleists Falls auf die literari-
sche Inszenierung durch die zwei Stimmen des Konkretors und der Redaktion, 
durch Ab- und Umbrüche etc. In diesem Sinne handelt es sich beim Zukunfts-
versprechen der Erziehung nicht zuletzt um ein theatrales Unterfangen.  

 
Die vorhergehenden Kapitel dieser Studie gingen davon aus, dass die Erziehung 
und Bildung im späten 18. Jahrhundert auch immer ihr Verhältnis zum Theater 
verhandelt – und dies mit der im Hintergrund stehenden Vermutung, dass sich 
dieses Verhältnis von Erziehung bzw. Bildung einerseits und Theater bzw. Thea-
tralität andererseits im lebenslangen Lernen des 21. Jahrhunderts radikalisiert. 
Rückblickend seien im Folgenden die Stationen benannt und das jeweils ange-
nommene Verhältnis zum späteren lebenslangen Lernen skizziert.  

Ein lebenslanges Lernen, wie es im 21. Jahrhundert zum Motto des Bildungs- 
und Arbeitsmarkts ausgerufen wird, macht nicht nur Kinder, wenn auch an den un-
terstellten Entwicklungsstand angepasst, durch ›frühkindliche Entwicklung‹ zu je-
nen kleinen Erwachsenen, die sie vor Rousseaus Etablierung der Kindheit als ei-
genständiger Sphäre angeblich waren.21 Vormals Erwachsene werden auch wieder 
zu Schülerinnen und Schülern, was aber nicht ausschließt, dass sie an anderer Stel-
le als Lehrerinnen und Lehrer tätig sind. Gleichzeitig sind sie auf beiden Ebenen 
Bewerberinnen und Bewerber für kommende Arbeitszusammenhänge oder viel-

                                                             
19 Vgl. Luhmann: Das Erziehungssystem der Gesellschaft, S. 111-141. 

20 Vgl. Foucault: Die Geburt der Biopolitik. 

21  Vgl. die umstrittene These von Philippe Ariès: Geschichte der Kindheit. München 

1975, S. 69-90. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

leicht auch für weiterführende Bildung. Bei dieser gesteigerten Durchökonomisie-
rung von Lebenswelt und Subjektivität tauchen Semantiken und Techniken, die 
sich traditionell dem Theater zugeschrieben finden, als Modi der Inszenierung, der 
Überzeugung sowie der Vorläufigkeit auf: als Mimesis, die sich Fremdes aneignet 
oder vor anderen zur Aufführung bringt, als Inszenierung, die sich und andere affi-
zieren oder manipulieren soll, als Probe, die in der jetzigen Arbeit oder Bildung ei-
ne Qualifizierungsphase für ein kommendes Projekt sehen muss (Kapitel I).  

Die im lebenslangen Lernen mitlaufende selektive Theatersemantik und  
-metaphorik unterstellt daher ein Gelingen: die gelingende Nachahmung, die 
kontrollierte Aufführung, die erfolgreiche Beeinflussung. Die Verantwortung für 
ein Scheitern verschiebt sich auf das lebenslang lernende Subjekt,22 welches 
Fehler höchstens als den Horizont erweiternden Erfahrungsschatz in der eigenen 
Bildungs- und Arbeitsbiographie abbuchen kann. Der implizite Theaterdiskurs 
setzt solch ein Subjekt seinerseits als eine Größe in Szene, die von den traditio-
nell mit dem Theater verbundenen Unwägbarkeiten unbeschadet bleibt: der ver-
fehlten Nachahmung, der misslingenden Aufführung, der nicht gelingenden Ver-
führung. Vor allem fehlt in der Ökonomisierung der eigenen Subjektivität dasje-
nige, was die Feinde des Theaters seit Platon an diesem am meisten fürchten: ei-
ne unkalkulierbare, wenn nicht gar verschwenderische Dimension der Unverfüg-
barkeit. Diese sollte sich gerade nicht als lebendiger Überschuss der Subjektivi-
tät abschöpfen und in der ökonomischen Sphäre produktiv machen lassen. Die 
Gouvernementalität des lebenslangen Lernens zielt darauf, auch ein solches 
Nichtökonomisches zu ökonomisieren. 

Mit der unkalkulierbaren Dimension des Theaters setzt sich die Erziehung 
auseinander, die 200 Jahre zuvor literarisch in Goethes pädagogischer Provinz 
skizziert wird (Kapitel II): damit, wie diese Dimension für die Erziehung pro-
duktiv, und damit, wie diese ihre Gefährlichkeit zumindest unsichtbar gemacht 
werden kann. Die lautstarke Austreibung des Theaters dissimuliert, dass hinter-
rücks ein reguliertes Theater die Bedingung für die Erziehung in der Provinz 
darstellt. Damit rezitiert und parodiert Goethes Text nicht nur die Erziehungsdis-
kurse und Erziehungspraktiken des ›pädagogischen‹ 18. Jahrhunderts. Rezitiert, 
parodiert und auf eine mögliche Kritik hin geöffnet finden sich auch Praktiken 
und Diskurse, die die Semantik des Theaters im 21. Jahrhundert im positiven 
Sinne für Erziehung und Bildung entdeckt haben. Latent vorhanden sind Ansätze 

                                                             
22 Vgl. Ulrich Bröckling: »Totale Mobilmachung. Menschenführung im Qualitäts- und 

Selbstmanagement«, in: Ders./Susanne Krasmann/Thomas Lemke (Hg.): Gouverne-

mentalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des Sozialen. Frankfurt a.M. 

2000, S. 131-167, hier: S. 153-161.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 269 

 

zu einer solchen Kritik in den Vorgeschichten, die Goethes Text aufruft, in Sze-
ne setzt und in ihrem Funktionieren bloßstellt.  

Platons politeia (Kapitel III) erzählt nicht zuletzt vom Rhythmus, in dem die 
Aneignung der mit dem Theater assoziierten mimetischen Produktivkraft sich 
durch die Zeit hindurch vollzieht. Der Text verweist aber auch auf eine seiner 
eigenen Zielsetzung zuwiderlaufende rhythmisch-offene Struktur der beschrie-
benen Mimesis: Diese wird als zu regulierende Gefahr gleichzeitig im Inneren 
und Äußeren des Gemeinwesens verortet. Die mimetisch herstellbaren Subjekte 
und ihre Zusammenhänge sind instabil, dynamisch und anarchisch-offen. In der 
Feindschaft gegen das Theater etabliert der Text einen Schauraum, zu dem die 
Hierarchie von Sehen und Gesehenwerden gehört und damit ein erstes Ord-
nungsprinzip etabliert. Bereits diese Setzung verhindert eine dynamische und 
anarchische horizontale Vernetzung der im Gemeinwesen organisierten Subjek-
te. Platons sprichwörtlich gewordene Theaterfeindschaft richtet sich also nicht 
primär gegen das Theater. Die Theaterfeindschaft stellt auch, aber nicht nur wie 
später bei Goethes Pädagogen ein Ablenkungsmanöver dar, um die Abhängig-
keit der eigenen Erziehungs- und Bildungskonzeption vom Theater zu überspie-
len. Die Theaterfeindschaft lenkt darin auch von dem Umstand ab, dass in dieser 
Abgrenzung das Theater als ein Dispositiv des distanzierten Sehens überhaupt 
erst etabliert wird und dadurch andere Möglichkeiten mimetischer Vernetzung, 
Verkettung und Organisation ausschließt. Vom Entwurf Platons her lässt sich 
auch das Modell des virtuosen Arbeitens und seines Erlernens respektive Trai-
nierens kritisieren, von dem die Arbeitswelt des 21. Jahrhunderts geprägt ist:23 
Das virtuose Arbeiten soll einerseits als eine Aufführung für andere vor sich ge-
hen. Andererseits muss im Netzwerken und im Verbünden mit diesen die be-
ständige Trennung des distanzierten Schauens als nichtexistent erachtet wer-
den.24 Durch dieses Double-Bind widersprüchlicher Maßgaben ist ein Scheitern 
des lebenslang lernenden, flexiblen Subjekts vorprogrammiert. Eine Absage an 
das theatrale Schaudispositiv, mit der z.B. der social turn in den Künsten seit 
den 1990ern25 operiert, kommt der Reichweite der platonischen Geste nicht bei, 
die das Theater als Ordnungsdispositiv gleichzeitig zur Konkurrenz wie Bedin-
gung von Wissen, Erziehung bzw. Subjektbildung und Gemeinwesen erklärt. Ei-
ne diesbezügliche Analyse und Kritik steht sowohl für die Subjektdisposition des 

                                                             
23 Vgl. Virno: Grammatik der Multitude, S. 63-91. 

24 Vgl. Schäfer: Die Gewalt der Muße, S. 516-537. Vgl. Gesa Ziemer: Komplizenschaft. 

Neue Perspektiven auf Kollektivität. Bielefeld 2013, S. 64-70, S. 97-105. 

25 Vgl. ebd., S. 129-163. Vgl. van Eikels: Die Kunst des Kollektiven, S. 184-190. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lebenslangen Lernens und flexiblen Arbeitens wie auch für die szenischen Küns-
te des social turn noch aus.  

Das Verhältnis der neuen Pädagogik des 18. Jahrhunderts steht im Zeichen 
der platonischen Setzungen. Als theatrale Produktivkraft gilt es die Mimesis in 
all ihren Varianten (nachahmend, vorführend, zuschauend) und mit ihr die dem 
Theater als Institution zugeschriebenen Praktiken zu regulieren: sie einerseits zu 
nutzen und andererseits einer strengen Kontrolle zu unterwerfen. In seinem 
Émile (Kapitel IV) verlegt Rousseau die eigentliche mimetische Gefahr in einen 
begrenzten Abschnitt der kindlichen Entwicklung. Die Abwehr des entfremden-
den Sogs einer mit allen theatralen Insignien ausgestatteten Einbildungskraft, die 
sich für den Abfall des Menschen von seiner Menschlichkeit verantwortlich 
zeichnet, bestimmt aber sein gesamtes erzieherisches wie politisches Projekt. 
Der Erzieher tritt hier durchaus als Regisseur von kontrollierten Erziehungsan-
ordnungen mit theatralem Charakter auf, die den Zögling manipulieren und zur 
Menschlichkeit im Stile Rousseaus mit allen Mitteln des Theaters geradezu ver-
führen sollen. Auch die ansonsten abgewerteten Schauspieler und Gaukler dür-
fen dafür vom Erzieher eingestellt werden. Letztlich lernt der Zögling dem thea-
tralen Bezug zu anderen, den Rousseau als die Eitelkeit des Auftretens vor Pub-
likum bestimmt, zu entsagen und den Auftritt auf sich selbst zurückzubeziehen: 
Der Mensch Rousseaus muss allen Proklamationen einer wiedergefundenen Na-
türlichkeit zum Trotz sich selber spielen, und dieses auch vor sich selbst. Das 
heißt, dass er dieses Spielen seiner selbst verstecken muss: Rousseau erfindet im 
Émile (und anderswo) einen Glauben an die eigene Wahrhaftigkeit, welcher der 
Aufrechterhaltung der eigenen Existenz dient. Die manipulative Internalisierung 
einer solchen Wahrhaftigkeit bei Rousseau wirft den Blick auch auf die Authen-
tizitätsmythen der flexiblen Arbeitswelt des 21. Jahrhunderts. In die wechseln-
den Projekte soll sich das Subjekt als es selbst in seiner ganzen und wahrhaftigen 
Subjektivität einbringen26 – und steht so in einem weiteren, sein Scheitern vor-
programmierenden Double-Bind: Es muss diese Authentizität schließlich auch 
erst einmal durch Inszenierung erzeugen. Und diese Inszenierung muss es auf 
seinem lebenslangen Bildungsweg erlernen.  

Die neuen Pädagogen im deutschsprachigen Raum (Campe, Trapp, Salz-
mann u.a., Kapitel V) machen Rousseaus Erziehungsfiktion praxistauglich. Das 
heißt, sie simplifizieren und instrumentalisieren sie und beschneiden damit ei-
nem Großteil ihrer Komplexität. Die Frage nach der Praktikabilität führt aber 
neue Komplexitätsstufen in die Anordnungen ein, mit denen aus eigenschaftslo-
sen und nur mit dem Nachahmungstrieb ausgestatteten Zöglingen selbsttätige, 

                                                             
26 Vgl. Boltanski/Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, S. 226-259. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 271 

 

disziplinierte, aber auch in ihrem Bildungsanspruch nicht zu überambitionierte 
Bürger gemacht werden sollen. Expliziter als bei Rousseau unterliegt die mime-
tische Produktivkraft der Zöglinge dabei gänzlich ihrer Abschöpfung und Regu-
lierung. Deutlicher wird auch die Differenz zwischen dem Nachahmen des Zög-
lings und einem ebenso gefährlichen und ebenso zu regulierenden Vormachen 
der Erziehungsinstanz. Diese spielt den Zöglingen, um sie zur Nachahmung zu 
animieren, Theater vor. Die Erziehungsinstanz muss sich – darauf verweisen 
Salzmanns Ausführungen – entsprechend fortbilden. Erziehung ist zuallererst 
Weiterbildung: In ersten Ansätzen findet sich hier bereits eine Dynamik ange-
deutet, in der Erziehungsbedürftige gleichzeitig Erziehende sind und umgekehrt: 
In letzter Konsequenz läuft dies auf die Erziehung zu Subjekten hinaus, welche 
auf das sich-theatral-Produzieren vor Publikum eingestellt sind: nicht mehr not-
wendig um zu lehren, sondern auch um überhaupt eine entlohnte Tätigkeit aus-
führen zu dürfen. Deutlich ausbuchstabiert wird bereits, dass es dieses ubiquitäre 
Theater strikt zu regulieren gilt, um es produktiv zu machen: Die mimetische 
Kraft kommt nicht um ihrer selbst willen zur Entfaltung, sondern zum Nutzen 
einer sich über ihre Abschöpfung reproduzierende Ordnung. In das Dispositiv 
des lebenslangen Lernens im 21. Jahrhundert ist dieses Verhältnis zum Theater 
so tief eingelassen, dass die nichtregulierbaren Aspekte am Theater der man-
gelnden Kontrolle der Subjekte angelastet werden können: Nicht mehr in der 
überschüssigen Dimension am Theater und am Theatralen liegt die Bedrohung 
für das Gemeinwesen, sondern das je individuelle Scheitern wird von der man-
gelnden Kontrolle der eigenen mimetischen Produktivität verschuldet, die diese 
eben nicht produktiv werden lässt, sondern verschwendet. Für die gelingende 
Theateraufführung in Lernen, Lehren oder Arbeit muss dann weiter probiert 
werden. Und oft genug besteht die flexibilisierte Arbeit aus eben einem solchen 
Probieren.27  

Im Anton Reiser von Karl Philipp Moritz (Kapitel VI) wird der zerstückelte 
Bildungsweg der Titelfigur, der immer wieder weg vom Wissen und hin zur Ins-
titution des Theaters und dem Beruf der Schauspielerei führt, zwar mit allen seit 
Platon gängigen Argumenten dämonisiert. Aber eine theatrale Disposition des 
lernenden Subjekts wird doch gleichzeitig vom Text indirekt auch als Bedingung 
gelingender Bildung gekennzeichnet. Das sich bildende Subjekt imaginiert der 
Text in Anklang an die zeitgenössische Subjektphilosophie als seine eigene 
Bühne. Weil sich dadurch eine Lücke im Subjekt auftut, bleibt bereits vom Bild 
her unsicher, ob ein solches Subjekt sich in seinem eigenen Theater selbst über-
zeugen kann: d.h., ob es ein ›Selbstgefühl‹ herstellen kann. Für diese Unsicher-

                                                             
27  Vgl. Palladini: The Scene of Foreplay. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

heit sich selbst gegenüber macht die Erzählinstanz ein Fehlgehen der frühkindli-
chen Erziehung verantwortlich. Eine solche Verirrung bedarf des Theaterspie-
lens vor anderen, deren Blick das eigene ›Selbstgefühl‹ bestätigen soll. Der zer-
stückelte Bildungsweg, der bei allen Demütigungen nicht unerfolgreich ist, lässt 
sich nicht mehr von einem Spiel um die Anerkennung der Anderen trennen. In 
der flexiblen Arbeitswelt des lebenslangen Lernens des 21. Jahrhunderts ist ein 
solches Spiel um Anerkennung zu Bedingung einer gelungenen oder auch nicht 
gelungenen Arbeitsbiographie geworden.28 Die Titelfigur kommt aus Perspektive 
des 21. Jahrhunderts paradigmatisch für die bei allem Einsatz der eigenen Sub-
jektivität vom Arbeitsmarkt Abgehängten zu stehen: Sie findet bei aller Leiden-
schaft keine Anstellung an einem Theater; dieses zerfällt als Institution am Ende 
des Texts ebenso wie die Subjektivität des Protagonisten.  

Nicht aus dem Arbeits- und Bildungsmarkt hingegen fällt die Figur des jun-
gen Wilhelm Meisters aus Goethes Lehrjahren (Kapitel VII). Der vom 19. Jahr-
hundert als ›Bildungsroman‹ schlechthin gefeierte Text gibt sich aus dieser Pers-
pektive auch anders zu lesen: als die Vorführung der Figur eines ständig dem 
Eindruck seiner neuen Erlebnissen erliegenden mimetischen Wesens, dessen 
Bildung noch lange nicht stattgefunden hat, als seine Lehrjahre für beendet er-
klärt werden. Der Text inszeniert auf verschiedenen Bedeutungsebenen, dass die 
mimetische Produktivkraft, für die diese Figur zu stehen kommt, nicht wie in 
den Programmatiken der neuen Pädagogen domestiziert wird. Vielmehr fängt die 
Turmgesellschaft die Wilhelm-Figur selbst in jener ›Mausefalle‹, die sein litera-
risches Vorbild Hamlet der väterlichen Autorität stellen will: Die anonyme Au-
torität der Turmgesellschaft hält die mimetische (Un-)Produktivität in Reserve. 
Die Mimesis bleibt eine potentielle Ressource, ohne aktuellen Gebrauch zu fin-
den. Bei Bedarf ist sie funktional einsetzbar (wie später in den Wanderjahren als 
Wundarzt). Vom 21. Jahrhundert her scheint die zerstückelte und von Scheitern 
geprägte Bildungs- und Arbeitsbiographie Anton Reisers aus Perspektive des an 
seiner eigenen theatralen Disposition scheiternden Subjekts geschrieben. Dem-
gegenüber sprechen die Lehrjahren inklusive ihrer ironischen Brechungen die 
Sprache einer zukünftigen Ordnung: Nicht alle Subjekte werden für das Funkti-
onieren des flexiblen Systems gebraucht; einige oder auch viele können mitsamt 
ihrer theatralen Disposition und mimetischen (Un-)Produktivität in Reserve ge-
halten werden, ohne dass das Theater die Ordnung stört. Dass dies im Unter-
schied zum Anton Reiser fast ohne eine leibliche Versehrtheit der psychisch in 
der Mausefalle gefangenen Titelfigur geschehen kann, gehört zur vom Text an 
seinem Ende evozierten märchenhaften Sphäre der Literatur.  

                                                             
28  Vgl. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 65-75. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NACHSPIEL | 273 

 

Aus Literatur, d.h. aus Fiktionen, die nichtsdestotrotz regulativen Charakter 
annehmen, bestehen auch die Ideologien des deregulierten und flexibilisierten 
Bildungs- und Arbeitsmarkts im 21. Jahrhundert. Anhand ihrer Vorgeschichten 
im 18. Jahrhundert kann man die Auseinandersetzung mit und die Verwendung 
von selektiven Theatersemantiken betrachten und analysieren, die dann im 21. 
Jahrhundert wie selbstverständlich in den gouvernementalen Diskursen und 
Praktiken mitlaufen. Die gouvernementale Pädagogik des 18. Jahrhunderts be-
kämpft das Theater diskursiv und praktisch, um es hinterrücks zu regulieren und 
produktiv zu machen. In der Ideologie des lebenslangen Lernens im 21. Jahr-
hundert wird das Subjekt wie selbstverständlich zu einem theatralen erklärt, die 
Implikationen dieses Diskurses aber geraten ins Vergessen: Dieses Theater ist 
durchkalkuliert und auf ökonomischen Erfolg ausgerichtet. Diese selektive Thea-
tralisierung des Subjekts dient seiner Flexibilisierung und Individualisierung ge-
nauso wie sie Subjektivität für die ökonomische Sphäre abschöpfbar macht (Ka-
pitel I). Bei aller mitlaufender Modernekritik im ›Altersroman‹ verweist Goethes 
Evokation und Bloßstellung der Vorgeschichten dieser Konstellation aus dem 
späten 18. Jahrhundert in seiner pädagogischen Provinz doch auf diese am An-
fang des 21. Jahrhunderts aktuell gewordene Problematik.  

Die vorgestellten Texte, Konzepte und Praktiken des 18. Jahrhunderts setzen 
sich mit demjenigen auseinander, was im 21. strategisch dem Vergessen anheim 
gegeben wird: eben dem Uneinholbaren, Unkalkulierbaren, Überschüssigen, 
Unökonomischen und deswegen mit der theaterfeindlichen Tradition als gefähr-
lich angesehenem Moment am Theater. Nicht erst das Theater und die szenische 
Kunst der sogenannten Avantgarden, Neo-Avantgarden, Performance Art und 
Postdramatik spielen immer wieder mit dieser Dimension.29 Während diese für 
das Verständnis des 21. Jahrhunderts von Theater und szenischer Kunst unab-
dingbar ist, lebt in der Bildungs- und Arbeitsgouvernementalität des lebenslan-
gen Lernens ein anderes Theater fort, dessen zeitgleiches Verschwinden in der 
Kunst von der Kritik gerne beklagt wird: eines der Perfektion, Kalkulation, kont-
rollierten Verwandlung und gelungenen Verzauberung. Während die szenischen 
Künste des 21. Jahrhunderts gerne die ›Wirklichkeit‹ auf die Bühne holen und 
oft gar ›authentische‹ Menschen zeigen,30 verlangt diese Wirklichkeit ein sehr 
traditionelles Theater: die ›kalte‹ Schauspielerei nach Diderot ohne Reste und 
ohne Heimsuchung durch die technische Unfähigkeit und Unkontrolliertheit der 

                                                             
29 Für die im deutschsprachigen Raum paradigmatisch gewordenen Positionen vgl. Fi-

scher-Lichte: Ästhetik des Performativen. Vgl. Lehmann: Postdramatisches Theater. 

30 Vgl. Boris Nikitin/Carena Schlewitt/Tobias Brenk (Hg.): Dokument, Fälschung, Wirk-

lichkeit. Materialband zum zeitgenössischen Dokumentarischen Theater. Berlin 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

›heißen‹. Durch diese implizite Setzung wird Idiosynkratisches, das sich nicht 
für Bildungsweg und Arbeitsbiographie produktiv machen lässt, zu Scheitern er-
klärt. Die Ausrichtung des lebenslangen Lernens auf die Zukunft macht aber 
auch die ›kalte‹ Schauspielerei zu einem nie abgeschlossenen Unterfangen, das 
immer weiter an sich arbeiten und sich immer weiter perfektionieren muss. Die-
ses Moment von Unverfügbarkeit dem kontrollierten Aufschub zu entreißen und 
es in die Praktiken der Bildung und des Arbeitens einzubeziehen ist eine Aufga-
be nicht zuletzt von Theaterkritik: nicht der Kritik am institutionellen Theater,31 
sondern an den theatralen Aspekten einer Gouvernementalität des 21. Jahrhun-
derts. 

                                                             
31 Dies geschieht daher auch nicht mit den Wertungen, wenn auch nicht in Ablehnung 

aller Denkfiguren aus Bernd Stegemann: Kritik des Theaters. Berlin 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008 - am 14.02.2026, 21:36:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

