
Fremde Nachbarn
Friedenskonsolidierung und Vergangenheitsbearbeitung in den 
Post-Konfl ikt-Staaten Lateinamerikas

Tanja Kasten*

Abstract: Within the last three decades, many Latin American states opted to face the social and political consequences of 
violent confl ict by processing serious violations of human rights by national Truth Commissions. The article focuses on the 
social challenges inherent to democratic transition and points out the importance of a combined multi-track approach, with a 
special emphasis on the local and regional level, in order to coming to terms with the past. 

Keywords: Wahrheitskommission, Friedenskonsolidierung, Versöhnung 

Bis heute sind viele Länder des lateinamerikanischen Kon-
tinents von den Spuren einer jahrzehntelangen Geschich-
te der Gewalt gezeichnet: Bürgerkriege, diktatorische Un-

terdrückungsregime, die bewaffnete Konfrontation zwischen 
staatlichen Sicherheitskräften, Guerillaverbänden, Paramilitärs 
oder terroristischen Gruppierungen bestimmen die jüngste Ver-
gangenheit vieler Staaten in der Region und sind damit häufi g 
auch eine historische Hypothek für die demokratische Transi-
tion dieser Länder. Denn wenn systematisch und massenhaft 
begangene schwere Menschenrechtsverletzungen folgenlos 
bleiben und die staatliche Führung entweder nicht willens oder 
nicht in der Lage ist, im Interesse der Opfer politische Verant-
wortung zu übernehmen, bleiben die Gewalterfahrungen der 
Vergangenheit unweigerlich ein unüberwindbares Hindernis 
für den Wiederaufbau tragfähiger sozialer Beziehungsmuster 
im Sinne einer präventiven Friedenskonsolidierung. Oft ge-
nug kollidiert jedoch die Suche nach der Wahrheit, und damit 
auch nach den Tätern, mit den Interessen politischer und mi-
litärischer Machtapparate oder scheitert schlicht an den Unzu-
länglichkeiten eines defi zitären, erodierten Justizsystems. Da für 
eine gesellschaftliche Aussöhnung als grundlegende Bedingung 
für die Entwicklung einer nachhaltigen Friedenskultur aber un-
weigerlich erlittenes und begangenes Unrecht auch als solches 
benannt werden muss, stehen viele Post-Konfl ikt-Staaten damit 
vor der Herausforderung, alternative Mittel und Wege für die 
kollektive Aufarbeitung der Vergangenheit zu erschließen. 

1. Das Instrument Wahrheitskommission

In Lateinamerika sollen seit den 1980er Jahren immer häufi ger 
mit unterschiedlichen Kompetenzen ausgestattete Wahrheits-
kommissionen diese Aufgabe übernehmen. Seither wurden in 
zehn lateinamerikanischen Staaten Kommissionen eingesetzt, 
um schwere Menschrechtsverletzungen zu dokumentieren 

und politische Handlungsempfehlungen zu formulieren (vgl. 
Oettler 2004).1 

Für den Aufbau und die Ausgestaltung einer postkonfl iktiven 
Friedenskultur ergeben sich daraus zwei zentrale Handlungs-
felder: zum einen die Wiederherstellung des Rechtsstaates, um 
begangenes und erlittenes Unrecht klar als solches zu benen-
nen und somit den Opfern der Gewalt zumindest moralisch 
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, zum anderen auf der po-
litisch-gesellschaftlichen Ebene die Wiederherstellung eines 
tragfähigen sozialen Gefüges, das als wesentliche Vorausset-
zung zwar zweifellos einer gesellschaftlichen Aussöhnung be-
darf, darüber hinaus aber auch belastbare Kooperationsstruk-
turen für den politischen Dialog im Spannungsfeld von Staat 
und Zivilgesellschaft erfordert. Dass die politische Realität 
Lateinamerikas diesem Postulat jedoch kaum oder allenfalls 
in Ansätzen entspricht, zeigt unter anderem die verbreitete 
Praxis, durch weitreichende Amnestiegesetze eine Strafverfol-
gung der Täter zu verhindern, und dies häufi g in unmittel-
barem Zusammenhang mit den Untersuchungen nationaler 
Wahrheitskommissionen.2 

Dennoch lässt sich anhand dieser durchaus gravierenden De-
fi zite nicht automatisch ableiten, jeder Versuch einer Rekon-

  * Tanja Kasten (M.A./M.P.S.) ist Politologin und war im Rahmen des Zivilen 
Friedens dienstes (ZFD) des Deutschen Entwicklungsdienstes (DED) in Peru 
mit ver antwortlich für die Ausrichtung einer lateinamerikanischen Friedens-
konferenz.

  1 Wahrheitskommissionen gab es bisher in Bolivien (1982-84), Argentinien 
(1983-84), Uruguay (1985), Chile (1990-91), El Salvador (1992-93), Haiti 
(1995-96), Ecuador (1996-97), Guatemala (1997-99), Panama (2001-02) und 
Peru (2001-03). In Honduras gab es zudem einen Untersuchungsbericht des 
nationalen Menschenrechtskommissars von vergleichbarer Relevanz (1993-
94). (Angaben nach Oettler 2004, Cuya 1996, sowie USIP)

  2 So etwa in Argentinien mit dem Gesetz des »Punto fi nal« von 1986 (Hoppe 
2003); in Chile, dessen Militärappa rat unter Pinochet die Einrichtung ei-
ner Kommission nur in Verbindung mit einer Amnestiegaran tie akzeptierte 
(Lerche 2000); in El Salvador, wo fünf Tage nach der Veröffentlichung des 
Kommis sionsberichtes eine Generalamnestie erlassen wurde (Brahm 2004); 
und in Guatemala, dessen Amnestiege setz 1997 ironischerweise als »Gesetz 
zur Nationalen Versöhnung« in Kraft trat (Lerche 2000). Peru stellt darin 
eine Ausnahme dar, da die Ergebnisse der Kommission explizit auch als 
Grundlage für daran anknüpfende Gerichtsverfahren proklamiert wurden 
(Oettler 2004).

198   |   S+F (24. Jg.)  4/2006

F O R U M    |   Kasten, Fremde Nachbarn

F O R U M

SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:198SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:198 05.02.2007   11:22:05 Uhr05.02.2007   11:22:05 Uhr

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198


struktion eines anerkannten demokratischen Gemeinwesens 
in den Post-Konfl ikt-Staaten Lateinamerikas sei grundsätzlich 
zum Scheitern verurteilt. Vielmehr erschließen sich gerade 
durch die Einsetzung von Wahrheitskommissionen häufi g al-
ternative politische Handlungsspielräume. Denn auch wenn 
deren Instrumentarium nicht mit den Sanktionsmöglich-
keiten nationaler oder internationaler Gerichte vergleichbar 
ist, bringen sie gleichwohl den großen Vorteil mit sich, dass 
sich auf diese Weise eine breite Öffentlichkeit und damit die 
Voraussetzungen für eine gesamtgesellschaftliche Auseinan-
dersetzung mit der Vergangenheit herstellen lassen. 

2. Transnationale Perspektiven

Obgleich die Art der Gewalterfahrung, die daran beteiligten 
Akteure, sowie die Bewertung demokratisch-rechtsstaatlicher 
Institutionen und deren Leistungsfähigkeit durch die Gesell-
schaft im nationalen Kontext jeweils eine bedeutende Rolle 
spielen (vgl. GTZ 2005), lassen sich dennoch deutliche Par-
allelen in den von den einzelnen Kommissionen festgestell-
ten Ursachen und Auswirkungen des gewaltsamen Konfl ikt-
austrags identifi zieren. Ein wesentlicher Indikator hierfür ist 
unter anderem die Tatsache, dass deren Empfehlungen und 
Schlussfolgerungen in ihren Grundaussagen in weiten Tei-
len übereinstimmen (IDL 2003, Gairdner 1999). Besonders 
auffällig ist dies für den Fall Perus, wo anders als in den üb-
rigen Ländern Lateinamerikas nicht die Staatsführung selbst 
hauptverantwortlich für die Gewaltexzesse war, sondern mit 
dem »Leuchtenden Pfad« (Sendero Luminoso) eine maoistisch 
geprägte Terrorgruppe, deren Gewalt sich sowohl gegen bäu-
erliche Landbewohner als auch gegen die staatlichen Sicher-
heitskräfte richtete, die wiederum mit Gegengewalt reagierten 
und dabei auch gegen die Zivilbevölkerung vorgingen.3 Trotz 
dieser für Lateinamerika einzigartigen Konfl iktstruktur (Oettler 
2004) ergeben sich daraus jedoch vergleichbare Problemlagen 
und Konsequenzen für die soziale Kohäsion der Gesellschaft, 
die sich auch in anderen Post-Konfl ikt-Staaten Lateinamerikas 
beobachten lassen: Armut, Rassismus, politische und soziale 
Exklusion sind somit immer wiederkehrende Bestimmungs-
faktoren in der Eskalationsdynamik der Gewalt und deren 
Auswirkungen.4 Auch die langfristigen Folgen für die Opfer 
sind vielfach dieselben: psychische Traumata, Vertreibung, 
sowie ein Konglomerat latenter oder virulenter Konfl iktlagen 
unterschiedlicher Ausprägung. 

Für die Aufarbeitung konfl iktiver Gewalterfahrungen der 
Vergangenheit als Grundlage für die Ausgestaltung einer 
Friedenskultur lässt sich daraus ableiten, dass sich eine dauer-
hafte Konsolidierung des Friedens und der Aufbau ziviler Me-
chanismen für die Bearbeitung und Transformation aktueller 
und zukünftiger Konfl ikte nur dann erreichen lässt, wenn dies 

  3 Der Abschlussbericht der peruanischen Wahrheits- und Versöhnungskom-
mission nennt den Leuchtenden Pfad als Hauptverantwortlichen für 54 % 
aller Todesopfer und Verschwundenen in der Zeit von 1980 bis 2000, wäh-
rend ca. 35 % in die Verantwortung der staatlichen Sicherheitskräfte fallen. 
(Vgl. CVR Informe fi nal, Band 1, S. 136).

  4 Dies gilt insbesondere für multiethnische Staaten wie Peru und Guatemala, 
während sich die Gewaltmuster in den Diktaturen der »Cono Sur«-Staaten 
wie Chile und Argentinien in erster Linie gegen die politischen Gegner des 
Regimes richteten, die sich in der Regel aus der bürgerlichen Mittelschicht 
rekrutierten.

auch eine gesamtgesellschaftliche Auseinandersetzung mit der 
virulenten Vergangenheit mit einschließt. Das zeigen auch 
die Ergebnisse einer regionalen Friedenskonferenz in Peru 
mit Teilnehmern aus neun lateinamerikanischen Post-Kon-
fl ikt-Staaten, deren Erfahrungen im Rahmen verschiedener 
Projekte innerhalb eines multidisziplinären Bearbeitungsspek-
trums zwar nationale Spezifi ka widerspiegeln, gleichzeitig aber 
auch gemeinsame Themenfelder und Konfl iktlinien erkennen 
lassen.5 Im Hinblick auf eine Friedenskonsolidierung in den 
Post-Konfl ikt-Staaten Lateinamerikas lassen sich dabei drei 
zentrale Säulen identifi zieren, die eine gleichgewichtige Be-
arbeitung erfordern: 

• Die Dokumentation der Vergangenheit und die Herstellung 
von Öffentlichkeit durch eine gesamtgesellschaftliche Erin-
nerungskultur. 

• Die Rekonstruktion gesellschaftlicher Kohäsion unter Ein-
schluss marginalisierter Bevölkerungsgruppen.

• Der Ausbau partizipativer Strukturen für den Dialog staatli-
cher und zivilgesellschaftlicher Akteure.

Dieser Ansatz steht im Kontext der Konfl ikttransformation 
und begreift Frieden als gesamtgesellschaftliche Aufgabe sowie 
als langfristigen, mehrdimensionalen Prozess, der unterschied-
liche Akteurs- und Handlungsebenen einschließt. Ziel ist es, 
nicht nur eine gewaltsame Eskalation des Konfl iktaustrags zu 
verhindern, sondern auch Formen struktureller Gewalt sowie 
wahrgenommene und tatsächliche Ursachen und Einfl ussfak-
toren in den Blick zu nehmen. Folglich ist für eine wirksame 
friedenspolitische Bearbeitung aller relevanten Transformati-
onsebenen die Kooperation staatlicher und gesell schaftlicher 
Akteure unerlässlich und erfordert in jedem Fall einen langen 
Atem: Konfl ikttransformation zielt auf einen umfassenden 
Wandel gesellschaftlicher und politischer Strukturen und ver-
spricht somit keine kurzfristigen Erfolge. 

Die Erfahrungen in den lateinamerikanischen Staaten zeigen 
jedoch, dass insbesondere auf subnationaler Ebene angesiedel-
te Projekte und Initiativen unter Beteiligung von lokalen Ak-
teuren mitunter besondere Wirkung entfalten können. Dazu 
soll im Folgenden anhand ausgewählter Beispiele unterschied-
licher regionaler Zuordnung diskutiert werden, inwieweit die 
politische Realität in den lateinamerikanischen Post-Konfl ikt-
Staaten nach wie vor von den Nachwehen einer belasteten 
Vergangenheit bestimmt wird und welche Erkenntnisse sich 
daraus für die Ausgestaltung einer konsolidierten Friedenskul-
tur im lateinamerikanischen Kontext gewinnen lassen.

2.1 Erinnerungskultur und 
Vergangenheitsbewältigung 

Im Oktober 2005 wurde in der Provinzhauptstadt Ayacucho in 
den peruanischen Anden ein besonderes Museum eingeweiht: 
In der Region, wo in den 1980er Jahren die Schreckensherr-

  5 Die regionale Konferenz zum Thema Vergangenheitsarbeit und Friedenskul-
tur fand als gemeinsame Veranstaltung des Deutschen Entwicklungsdienstes 
(DED), Internationale Weiterbildung und Entwicklung InWEnt und des pe-
ruanischen Frauen- und Entwicklungsministeriums MIMDES vom 16. bis 21. 
Oktober 2005 in Lima und Ayacucho statt. Siehe dazu auch die Dokumen-
tation im Internet: www.memoriaypaz.org.

S+F (24. Jg.)  4/2006   |   199

Kasten, Fremde Nachbarn   |   F O R U M

SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:199SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:199 05.02.2007   11:22:06 Uhr05.02.2007   11:22:06 Uhr

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198


schaft des Leuchtenden Pfades begonnen hatte, wird heute 
mit dem »Museum der Erinnerung« der Opfer der Gewalt 
gedacht, die in Peru fast 70.000 Tote und Verschwundene 
gefordert hat.6 Das Museum ist das Resultat des jahrelangen 
Engagements einer Gruppe von Müttern, inzwischen hoch-
betagte Frauen, die sich in der »Nationalen Vereinigung von 
Angehörigen der Verschleppten, Inhaftierten und Verschwun-
denen in Peru, ANFASEP« zusammengeschlossen haben, um 
das Schicksal ihrer Familienangehörigen aufzudecken. Die 
Einweihung dieser Gedenkstätte zwei Jahre nach der Veröf-
fentlichung der Ergebnisse der Peruanischen Wahrheits- und 
Versöhnungskommission kann sicherlich als ein Zeichen da-
für gewertet werden, dass sich die Voraussetzungen für eine 
Aufarbeitung der gewaltgeprägten Vergangenheit durch die 
Präsenz des Themas im gesellschaftspolitischen Diskurs merk-
lich erweitert haben. 

In fast allen lateinamerikanischen Post-Konfl ikt-Staaten gibt 
es Beispiele für solche und ähnliche Initiativen aus der Zivil-
gesellschaft, die im Andenken an die Opfer politische und 
juristische Gerechtigkeit einfordern.7 Nicht selten stößt ein 
solches Engagement jedoch nicht nur auf den Widerstand 
staatlicher oder militärischer Oligarchiekartelle, sondern auch 
auf gesellschaftliche Ablehnung; zumal wenn die offi zielle 
Lesart der Vergangenheit die spezifi schen Gewalterfahrungen 
einzelner Opfergruppen ausklammert oder gar negiert (vgl. 
Jelin 2002). Daran wird unter anderem deutlich, dass die Re-
konstruktion kollektiver Erinnerung als Grundlage einer nach-
haltigen Friedenskultur in mehrfacher Hinsicht entscheidend 
ist: sowohl für die Würdigung der Opfer, als auch für die ge-
samtgesellschaftliche Teilhabe an der Aufarbeitung der Ver-
gangenheit sowie für die Übernahme politischer Verantwor-
tung durch die staatliche Führung. Ein verbindendes Element 
ist dabei der Aspekt der Prävention sowie die Integration der 
von Gewalt besonders betroffenen Bevölkerungsschichten. 
Neben ihrer unmittelbaren Funktion als Orte der Trauer und 
Erinnerung dienen solche Museen wie das der Mütter von 
Ayacucho aber auch der symbolischen Wiedergutmachung 
und Rehabilitation der Opfer und erfüllen damit eine der zen-
tralen Empfehlungen vieler lateinamerikanischer Wahrheits-
kommissionen. Ein Beispiel hierfür ist etwa das »Museum der 
Bilder und Worte« in El Salvador, das gemeinsam mit ande-
ren Organisationen der Zivilgesellschaft unter anderem ein 
nationales Denkmal für die Toten und Verschwundenen des 
salvadorianischen Bürgerkrieges verwirklichen konnte.8 Heute 
dient die Gedenkstätte als offi zielles Mahnmal und wird auch 
für staatliche Zeremonien verwendet.

Die Herstellung von Öffentlichkeit ist jedoch nicht nur als 
Grundlage einer kollektiven Erinnerungskultur von großer 

  6 Nach Angaben der Peruanischen Kommission für Wahrheit und Versöhnung 
(CVR) lag die Zahl der Toten und Verschwundenen in Folge der bewaffneten 
Auseinandersetzung des Sendero Luminoso und der peruanischen Armee in 
den Jahren 1980 bis 2000 bei 69.280. Über 40 % der Opfer stammten aus der 
Region Ayacucho. 

  7 Dazu defi nierte die Interamerikanische Menschenrechtskommission in einer 
Erklärung von 1985 »das unveräußerliche Recht einer jeden Gesellschaft, 
die Wahrheit über das Geschehene zu erfahren sowie über die Umstände 
begangener Verbrechen, um eine Wiederholung ähnlicher Entwicklungen 
zukünftig zu verhindern« (in Übersetzung nach Cuya 1996).

  8 Der zwölfjährige Bürgerkrieg in El Salvador wurde im Januar 1992 durch ein 
von der UN vermitteltes Friedensabkommen zwischen der salvadorianischen 
Regierung und der »Nationalen Befreiungsfront Faribundo Marti« FMLN be-
endet und forderte etwa 70.000 Todesopfer (Gairdner 1999).

Bedeutung, sondern darüber hinaus auch unverzichtbare Vor-
aussetzung, um politische und gesellschaftliche Ausweichstra-
tegien zu überwinden. Das gilt insbesondere für das von der 
katholischen Diözese in Guatemala initiierte und im Hinblick 
auf den damit verbundenen Untersuchungsaufwand heraus-
ragende Projekt zur »Wiederbelebung der historischen Erin-
nerung«, REMHI9. Dessen viel beachteter Abschlussbericht 
dokumentiert über 55.000 Menschenrechtsverletzungen, zeigt 
die Verantwortlichkeit der guatemaltekischen Armee für über 
90 % der Übergriffe und belegt den systematischen Genozid 
an der Volksgruppe der Maya (vgl. Lerche 2000). Dass allein 
mit der Veröffentlichung solcher Erkenntnisse das Klima der 
Angst und politischer Unsicherheit aber noch nicht überwun-
den ist, zeigt die Ermordung des Weihbischoffs der Erzdiözese 
von Guatemala und Leiter der kirchlichen Kommission, Juan 
Gerardi Conedere, unmittelbar nach der Präsentation der Er-
gebnisse. 

In der Debatte um Erinnerung und Vergessen gibt es viele 
Wahrheiten, die jedoch nicht immer politisch erwünscht sind. 
Die eigentliche Herausforderung liegt somit in der Wieder-
herstellung gemeinsamer sozialer Bezugsmuster über tradierte 
Konfrontationslinien hinweg, die sich häufi g in einer Disqua-
lifi zierung und Stigmatisierung der Opfer widerspiegeln, de-
ren Gewalterfahrungen nicht in die Lebenswirklichkeit der 
Gesamtbevölkerung vordringen. Eine solche Zäsur lässt sich 
daher kaum oder zumindest nicht ausschließlich durch bloße 
voluntative Akte und politischen Symbolismus überwinden 
(Hoppe 2003). Notwendig ist vielmehr der Versuch, die Sub-
jektivität der Erinnerung an erlittenes Unrecht in eine kollek-
tive Geschichtsinterpretation zu überführen, die auch traditi-
onell benachteiligte Randgruppen sowie soziale und ethnische 
Minderheiten mit einschließt.

2.2 Nationale Katharsis und sozialer Wandel

Staat und Zivilgesellschaft stehen gemeinsam in der Verant-
wortung, um Formen sozialer und politischer Ausgrenzung 
durch solche zu ersetzen, die langfristig geeignet sind, eine 
gleichberechtigte Teilhabe aller Bevölkerungsschichten inner-
halb eines demokratischen Gemeinwesens zu gewährleisten. 
Gerade am Beispiel Perus zeigt sich jedoch auch die enorme 
Tragweite dieser Aufgabe, da hier, wie auch in Guatemala, 
die ethnische oder soziale Zugehörigkeit darüber entschied, 
wer zum Opfer wurde: In Guatemala gehörten über 80 % der 
Opfer der Maya-Volksgruppe an, deren kulturelle Traditionen 
systematisch zerstört wurden. In Peru sprachen 75 % der Op-
fer Quetchua oder andere indigene Sprachen, 80 % lebten in 
verarmten ländlichen Regionen der Anden. Die Bevölkerung 
außerhalb der betroffenen Gebiete blieb jedoch weitgehend 
indifferent gegenüber dieser Eskalation der Gewalt und be-

  9 Im Osloer Friedensabkommen von 1994 wurde die offi zielle »Kommission 
zur Historischen Aufklärung« CEH beauftragt, die während des über drei 
Jahrzehnte andauernden Konfl ikts zwischen den guatemaltekischen Streit-
kräften und der Rebellenbewegung »Unidad Revolucionaria Nacional Guate-
malteca« (URBG) begangenen Menschenrechtsverletzungen zu untersuchen; 
sie war aber wegen ihres begrenzten Mandats und mangelnder fi nanzieller 
und personeller Ressourcen dazu kaum in der Lage (vgl. Lerche 2000). Das 
REMHI Projekt der katholischen Kirche versteht sich offi ziell als eine Ergän-
zung und Unterstützung der offi ziellen Kommission. 

200   |   S+F (24. Jg.)  4/2006

F O R U M    |   Kasten, Fremde Nachbarn

SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:200SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:200 05.02.2007   11:22:06 Uhr05.02.2007   11:22:06 Uhr

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198


schränkte sich auf die Forderung nach einer Politik der starken 
Hand (vgl. CVR 2003). Die peruanische Tragödie, die von den 
Bewohnern der ländlichen Gebiete in den Anden und der 
Amazonasregion, den indigenen Volksgruppen und von den 
untersten Schichten der Gesellschaft durchlitten wurde, wurde 
vom Rest des Landes nicht als eigene erfahren und gibt damit 
Einblick in nach wie vor bestehende Strukturen sozialer Aus-
grenzung und ethnischer Diskriminierung (vgl. CVR 2003). 
Es kann daher als besonderer Verdienst der Kommission gel-
ten, den alltäglichen Rassismus und die gesellschaftliche Aus-
grenzung ganzer Bevölkerungsschichten erstmals als solche 
benannt und auf der politischen Agenda platziert zu haben.

Sollen solche Exklusionsmechanismen zumindest langfristig 
überwunden werden, muss sich die gesellschaftliche Diversität 
zwangsläufi g auch in einer interkulturellen Konfl iktbearbei-
tung widerspiegeln, um ein entsprechendes Problembewusst-
sein zu schaffen und repressive soziale Strukturen zu überwin-
den. Denn noch immer wird die Benachteiligung einzelner 
Bevölkerungsschichten, und dabei vor allem bäuerlicher und 
indigener Gruppen, in vielen lateinamerikanischen Staaten als 
gleichsam naturgemäß betrachtet und deren Angehörige nicht 
als vollwertige Mitglieder der Gesellschaft akzeptiert (vgl. IDL 
2003). Um deren Stigmatisierung als quasi legitime Opfer der 
Gewalt zu überwinden, wird daher ein offener Diskurs in Po-
litik und Gesellschaft über den Umgang mit ethnisch-kultu-
rellen Identitäten und sozialen Gegensätzen zur unverzicht-
baren Bedingung für die Entwicklung einer Friedenskultur. 

In diesem Zusammenhang kommt speziell dem Bildungs- 
und Erziehungswesen eine herausragende Bedeutung zu, zu-
mal Kinder und Jugendliche von den Gewalterfahrungen der 
Vergangenheit besonders betroffen sind. Umso bedeutsamer 
ist daher ein nachhaltiges friedenspädagogisches Konzept, 
das im Zusammenspiel mit entsprechenden politischen Pro-
grammen und Reformen geeignet ist, gesellschaftliche Rand-
gruppen und Minderheiten in ein gleichberechtigtes soziales 
Miteinander zu integrieren. Zentrale Aspekte sind dabei die 
Berücksichtigung sprachlicher und kultureller Identitäten so-
wie eine enge Anbindung an das lokale Umfeld. Das zeigt auch 
das Beispiel der peruanischen NGO-Initiative EDUCA, deren 
Projekt zur Friedenserziehung an öffentlichen Schulen sich 
speziell an die Bevölkerung in den städtischen Randgebieten 
richtet, deren Bewohner aus den ländlichen Andenregionen 
in die Hauptstadt gefl üchtet waren. Das Projekt vertritt einen 
ganzheitlichen Ansatz, der neben Methoden zur gewaltfreien 
Konfl iktbearbeitung daher auch zentrale ethisch-moralische 
Grundwerte im Sinne einer solidarischen Gesellschaftsord-
nung unter Anerkennung der Menschenrechte vermittelt. Ein 
wesentliches Hindernis für solche und ähnliche Initiativen be-
steht jedoch weiterhin darin, dass sowohl die Gesellschaft als 
solche als auch das Bildungs- und Erziehungswesen analog zu 
anderen friedenspolitisch relevanten Schlüsselbereichen wie 
dem Mediensystem von autoritären Strukturen durchzogen 
und nur eingeschränkt dazu in der Lage sind, einen aktiven 
Beitrag für den politischen Diskurs zu leisten. Am Beispiel des 
peruanischen Bildungssystems äußert sich dieses Defi zit unter 
anderem darin, dass Themen der Vergangenheitsbewältigung 
und Formen partizipativer Beteiligung in den Lehrplänen an 
Schulen und Universitäten bislang nicht vorgesehen sind.10 

10 Angaben nach EDUCA 2005.

Ähnliches gilt auch für einen weiteren wesentlichen Aspekt 
im Zusammenhang mit der Über windung einer so einschnei-
denden Zäsur, wie sie durch schwere Menschenrechtsverlet-
zungen und massive Gewalterfahrungen entsteht: die Bewälti-
gung der psychischen Folgen für die Opfer oder zumindest der 
Versuch einer solchen. Denn nach wie vor wird die emotionale 
Trauma tisierung der Betroffenen mit den damit verbundenen 
Auswirkungen für die soziale Kohäsion der Gesellschaft in vie-
len Post-Konfl ikt-Staaten oft nicht ausreichend berücksichtigt 
und birgt damit die Gefahr eines unumkehrbaren gesellschaft-
lichen Zerfalls.11 

Die Erfahrungen aus der eingangs genannten lateinamerika-
nischen Friedenskonferenz in Peru und den dort vorgestell-
ten Projekten lassen jedoch darauf schließen, dass sich erste 
Schritte für eine Aufarbeitung der Vergangenheit im Sinne 
einer Rehabilitation der Opfer und einer gesellschaftlichen 
Anerkennung des erlittenen Unrechts insbesondere auf lo-
kaler Ebene erreichen lassen. Während nationale Reparati-
onsprogramme häufi g die tatsächlichen Bedürfnisse der Opfer 
zumindest kurzfristig nicht befriedigen können, sind lokale 
Initiativen dazu eher in der Lage. Von zentraler Bedeutung 
ist dabei der Dialog zwischen den von der Gewalt besonders 
betroffenen Bevölkerungsgruppen mit kommunalen Autori-
täten, um bestehende Widerstände und Konfrontationslinien 
auf beiden Seiten durch die Übernahme politischer Verant-
wortung im Interesse der Opfer zu ersetzen. 

2.3 Staat und Zivilgesellschaft im Dialog

Eben diese politische Verantwortung für eine nachhaltige Auf-
arbeitung der Vergangenheit erweist sich auf der Ebene des 
Nationalstaats jedoch als das zentrale Dilemma für einen de-
mokratischen Neuanfang. Denn in der politischen Tradition 
Lateinamerikas defi niert sich Zivilgesellschaft in erster Linie 
als ein emanzipatorisches Konzept in Opposition zum Staat, 
was sich aus der autoritären Vergangenheit vieler lateiname-
rikanischer Staaten herleiten lässt. Zudem ist das Regierungs-
handeln meist eng an Personen gebunden, kaum institutionell 
verankert und daher für langfristig angelegte Konsolidierungs-
programme wenig geeignet. Ausschlaggebend ist jedoch, dass 
allein der Staat die Verantwortung für eine juristische Ver-
folgung schwerer Menschenrechtsverletzungen übernehmen 
kann und als Adressat der Empfehlungen nationaler Wahr-
heitskommissionen zudem in der Pfl icht steht, diese durch 
entsprechende Reformen und Reparationen umzusetzen. 

Erschwerend wirkt dabei, dass gerade in den Transitionsstaaten 
mit autoritärer Vorgeschichte die aktuelle Regierung häufi g 
eine andere Wahrheit propagiert als die der Untersuchungs-
kommissionen und daher die Übernahme politischer Verant-
wortung verweigert. Vor diesem Hintergrund überrascht es 
nicht, dass die Initiative für eine Aufarbeitung historischer 

11 Zu den Folgen gewaltbedingter Traumatisierung zählen unter anderem 
schwere Depressionen, Alkoholmissbrauch und ein signifi kanter Anstieg fa-
miliärer Gewalt, wovon insbesondere Frauen betroffen sind. Das immense 
Ausmaß dieses Problems zeigt sich unter anderem am Beispiel Ayacuchos: 
84 % der Bevölkerung haben dort ein Familienmitglied und/oder Verwandte 
durch Tod oder »Verschwinden« verloren (nach Angaben des Peruanischen 
Gesundheitsministeriums).

S+F (24. Jg.)  4/2006   |   201

Kasten, Fremde Nachbarn   |   F O R U M

SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:201SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:201 05.02.2007   11:22:06 Uhr05.02.2007   11:22:06 Uhr

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198


Gewalterfahrungen in der Regel von der Zivilgesellschaft aus-
geht und dabei insbesondere von Betroffenenorganisationen 
und Menschenrechtsgruppen. Gleichwohl bleibt die Zivilge-
sellschaft vieler lateinamerikanischer Post-Konfl ikt-Staaten 
fragmentiert und ist daher kaum in der Lage, eine konstruk-
tive Vermittlungsposition im Zusammenspiel staatlicher und 
sozialer Akteure wahrzunehmen, deren Verhältnis zumindest 
auf nationaler Ebene oft weiterhin von abwartender Distanz 
bis hin zu offener Gegnerschaft geprägt ist (vgl. Birle 2000). 
Einen möglichen Ausweg für eine schrittweise Überwindung 
dieser Konfrontationslinien kann aber auch hier die Koope-
ration auf der Ebene von Gemeinden und Kommunen er-
öffnen, die zudem häufi g früher einsetzen und alternative 
Möglichkeiten der Zusammenarbeit nutzen kann (vgl. GTZ 
2005).12 Ein interessantes Beispiel hierfür ist das von der EU 
geförderte kommunale »Friedenslabor« in der Magdalena Me-
dio-Region im Norden Kolumbiens.13 Das Projekt versteht 
sich als ein friedens- und entwicklungspolitisches Experiment 
und bearbeitet dabei unter direkter Beteiligung der lokalen 
Bevölkerung ein bedürfnisorientiertes Themenspektrum in 30 
ländlichen Gemeinden. Ziel ist es zum einen, partizipative 
Entscheidungs- und Steuerungsprozesse in den Gemeinden 
zu fördern sowie nachhaltig Lebensgrundlagen zu sichern und 
damit Formen struktureller Gewalt langfristig durch ein soli-
darisches Gemeinwesen zu ersetzen.14 Ein besonderer Vorteil 
des »Friedenslabors« liegt dabei in seiner Binnenperspektive, 
die das friedenspolitische Potenzial lokaler Akteure und der 
betroffenen Bevölkerung in den Mittelpunkt stellt und damit 
bereits sichtbare Erfolge im Hinblick auf die Entwicklung ei-
ner regionalen Friedenskultur erreichen konnte, wenn auch 
mitunter mit politischen Reibungsverlusten. 

Die Übernahme politischer Verantwortung ist auch im Zusam-
menhang mit individuellen und kollektiven Reparationslei-
stungen an die Opfer massiver Menschenrechtsverletzungen 
von zentraler Bedeutung, die politische Verbindlichkeit und 
eine legitime Vergabeinstanz unter Bereitstellung der entspre-
chenden Ressourcen erfordern. Zudem sind solche Entschä-
digungen als Ausdruck der staatlichen Fürsorgepfl icht häufi g 
auch eine zentrale Empfehlung nationaler Wahrheitskommis-
sionen und können in unterschiedlicher Form geleistet wer-
den, um den Bedürfnissen der Betroffenen gerecht zu wer-
den. Dazu zählen unter anderem symbolische Ehrungen und 
Gedenkstätten, Erziehungs- und Gesundheitsprogramme, die 
Rehabilitierung und Förderung von Bürgerrechten sowie kol-
lektive oder individuelle Zahlungen an die Opfer oder Hinter-

12 Das zeigen u.a. die Initiative zur »Wiederherstellung kollektiver Erinne-
rungen in Ayacucho und Huancavélica« sowie das »Präventionsprojekt 
zur Verhinderung von Folter durch die Sensibilisierung und Aufklärung 
politischer, militärischer und polizeilicher Führungskräfte« in Peru. Beide 
Projekte hatten direkte politische Konsequenzen auf kommunaler Ebene. 
Dazu zählen öffentliche Gedenkveranstaltungen und Seminare in einzelnen 
Gemeinden sowie Annäherungsprozesse zwischen Vertretern der staatlichen 
Sicherheitskräfte und Menschenrechtsorganisationen. 

13 Kolumbien stellt im Zusammenhang mit den hier diskutierten Fallbeispielen 
insofern eine Ausnahme dar, als dort mit dem vor über vier Jahrzehnten 
begonnenen und damit ältesten Krieg auf dem lateinamerikanischen Konti-
nent zwischen der kolumbianischen Regierung, den Guerillaverbänden von 
FARC und ELN und verschiedenen paramilitärischen Gruppen nach wie vor 
ein akuter Gewaltkonfl ikt ausgetragen wird und das Land damit von einer 
postkonfl iktiven Friedensordnung noch weit entfernt ist. Gerade die lange 
Konfl iktdauer in Kolumbien trägt aber auch dazu bei, dass sich, insbesondere 
auf der regionalen Ebene, ziviler Widerstand gegen die Kampfhandlungen 
entwickeln und formieren konnte. 

14 Vgl. dazu auch die Projektdarstellung im Internet: http://www.pdpmm.org.co. 

bliebene. Gerade für die von der Gewalt besonders betroffenen 
Bevölkerungsgruppen kann eine solche Anerkennung, selbst 
wenn sie sich auf symbolische Akte beschränken sollte, dazu 
beitragen, die Isolation von der übrigen Gesellschaft schritt-
weise zu überwinden und den Staat mit seinen Institutionen 
als legitime Instanzen für eine Aufarbeitung der Vergangen-
heit jenseits politischer Manipulation zu akzeptieren. Dies 
setzt jedoch voraus, dass sich solche staatlichen Zusagen nicht 
auf bloße Absichtserklärungen beschränken. 

In den Post-Konfl ikt-Staaten Lateinamerikas lassen sich dies-
bezüglich unterschiedliche Reaktionen beobachten: Während 
in Chile inzwischen ein nationales Reparationsprogramm ini-
tiiert wurde, das unter anderem spezielle Pensionszahlungen, 
Leistungen im Bildungs- und Gesundheitsbereich sowie Maß-
nahmen für die Wiedereingliederung politischer Flüchtlinge 
und Exilianten umfasst, wurde in Guatemala und El Salvador 
zwar ein ähnlicher Entschädigungskatalog empfohlen, jedoch 
nicht umgesetzt (IDL 2003). In Peru wurde im Anschluss an 
die Arbeit der Wahrheits- und Versöhnungskommission ein 
nationaler Reparationsplan verabschiedet.15 Die Umsetzung 
dieser Maßnahmen verläuft jedoch sehr schleppend, zumal 
der kürzlich neu gewählte Präsident Alan García diesbezüglich 
sehr zurückhaltend agiert. García war bereits von 1985 bis 
1990 Präsident und wird für massive Menschenrechtsverlet-
zungen des Militärs während seiner damaligen Regierungszeit 
verantwortlich gemacht.16 

Ein interessantes Detail ist in diesem Zusammenhang aller-
dings, dass auch hier lokale Entschädigungsleistungen der 
Umsetzung auf nationaler Ebene mitunter schon einen Schritt 
voraus sind. Das gilt insbesondere für die Andenregion Huan-
cavélica, die neben Ayacucho und dem Amazonastiefl and zu 
den von der Gewalt am stärksten betroffenen Gebieten zählt. 
So hat die dortige Regionalregierung schon wenige Monate 
nach dem Abschlussbericht der peruanischen Wahrheitskom-
mission einen regionalen Reparationsplan verabschiedet, ein 
kommunales Steuerungsgremium für dessen Umsetzung ge-
schaffen und ein Pilotprojekt für ein lokales Opferregister initi-
iert.17 Diese Beobachtungen unterstreichen damit insofern die 
Erfahrungen im Zusammenhang mit der Rekonstruktion einer 
gemeinsamen Erinnerungskultur, dass auch die Ausgestaltung 
partizipativer Strukturen im Zusammenspiel staatlicher und 
zivilgesellschaftlicher Akteure einer regionalen Ansatzebene 
bedarf, um langfristig die politischen und sozialen Vorausset-
zungen für eine postkonfl iktive Friedenskultur zu schaffen.

3. Frieden als Transformationsprozess 

Diese Erfahrungen lassen jedoch kaum den Schluss zu, dass 
die gesamtnationale Aufarbeitung gewaltbelasteter Vergan-

15 Der »Integrale Reparationsplan« (PIR) sieht dazu u.a. symbolische und ma-
terielle Entschädigungen vor sowie individuelle und kollektive Leistungen 
in den Bereichen, Justiz, Gesundheit und Erziehung. 

16 Darunter die Massaker in den Dörfern Cayara und Accomarca im Juli 1985 
und Mai 1988, wo etliche Bewohner als vermeintliche Anhänger des Sende-
ros von Militärpatrouillen brutal gefoltert und ermordet wurden.

17 Der Regionale Reparationsplan für Huancavelica wurde am 22. September 
2004 durch eine kommunale Gesetzesverordnung beschlossen. Das Pilotpro-
jekt für die Erstellung eines regionalen Opferregisters wurde im April 2005 
vorgestellt und ist im November angelaufen.

202   |   S+F (24. Jg.)  4/2006

F O R U M    |   Kasten, Fremde Nachbarn

SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:202SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:202 05.02.2007   11:22:07 Uhr05.02.2007   11:22:07 Uhr

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198


genheit in den Post-Konfl ikt-Staaten Lateinamerikas grund-
sätzlich zum Scheitern verurteilt ist. Vielmehr verspricht 
gerade das Zusammenspiel unterschiedlicher Ansatz- und 
Akteursebenen auf lange Sicht bessere Erfolgsaussichten für 
die Ausgestaltung einer belastbaren Friedensordnung. Zwar 
zeigen die Erfahrungen in den lateinamerikanischen Staaten, 
dass auf regionaler Ebene angesiedelte Projekte und Initiativen 
eine besondere Wirkung entfalten können; eine nachhaltige 
Konfl ikttransformation erfordert jedoch einen umfassenden 
Wandel gesellschaftlicher und politischer Strukturen, der sich 
nur durch die gesamtgesellschaftliche Auseinandersetzung 
mit den Ursachen und Folgen der Gewaltvergangenheit er-
reichen lässt. Nationale Wahrheitskommissionen sind dabei 
ein wichtiges Instrument, um langfristig eine gesellschaftliche 
Aussöhnung auf den Weg zu bringen. Deren Erkenntnisse und 
Empfehlungen spiegeln zwar jeweils nationale Spezifi ka und 
Konfl iktlinien wider, dienen aber auch als ein verbindendes 
Element für den länderübergreifenden Dialog und transnati-
onale Lernprozesse im Zusammenspiel staatlicher und zivil-
gesellschaftlicher Akteure. Folglich kann sich eine tragfähige 
Friedenskultur in den Post-Konfl ikt-Staaten Lateinamerikas 
dann am besten entwickeln, wenn es gelingt, einerseits lokale 
und kommunale Initiativen zu stärken sowie darüber hinaus 
nationale Partizipationsmechanismen für eine gleichberech-
tigte Teilhabe aller gesellschaftlichen Gruppen am politischen 
Prozess zu entwickeln und zu nutzen. 

Literatur

Birle, Peter (2000): »Zivilgesellschaft in Südamerika. Mythos und 
Realität«, in: Merkel, Wolfgang (Hg.) (2000): Systemwech-
sel 5. Zivilgesellschaft und Transformation. Opladen: Leske 
+ Budrich, S. 231-265.

Brahm, Eric (2004): »Truth Commissions. Beyond Intractability«, 
in: Burgess/Burgess: Confl ict Research Consortium, Univer-
sity of Colorado, Boulder.

Comisión de la Verdad y Reconciliación CVR (2003): Un pasa-
do de violencia, un futuro de paz. 20 años de violencia 
1980-2000. Publicación basada en el Informe Final de la 
Comisión de la Verdad y Reconciliación. Lima.

Cuya, Esteban (1996): »Las Comisiones de la Verdad en América 
Latina«, in: Revista Memoria, Dokumentations- und Infor-
mationszentrum Menschenrechte in Lateinamerika.

Deutsche Gesellschaft für Technische Zusammenarbeit (GTZ) 
(2005): Von Vergangenheitsbewältigung zu einer gemein-
samen Zukunft. Regionale und globale Herausforderungen 
von Versöhnung. Konferenzbericht. Berlin, 31. Januar – 2. 
Februar 2005.

Gairdner, David (1999): Truth in transition: the role of truth com-
missions in political transition in Chile and El Salvador. 
Chr. Michelsen Institute Development Studies and Human 
Rights, 1999.

Hoppe, Thomas (2003): »Erinnerung, Gerechtigkeit und Versöh-
nung. Zum Umgang mit belasteter Vergangenheit in 
Post-Konfl ikt-Gesellschaften«, in: Calließ/Weller (Hg.), 
Friedenstheorie: Fragen, Ansätze, Möglichkeiten (Loccumer 
Protokolle 31/03), Loccum 2003, 233-263.

Instituto de Defensa Legal (IDL): Especial IDEELE. Informe de la 
CVR. Oportunidad histórica para reconocernos y reaccionar. 
No 157, setiembre de 2003, Lima.

Jelin, Elizabeth (2002): Los trabajos de la memoria. Editores Siglo 
Veintiuno. Madrid.

Lerche, Charles O.(2000): »Truth Commissions and National Rec-
onciliation: Some Refl ections on Theory and Practice«, in: 
Peace and Confl ict Studies, May 2000, Vol. 7, Nr. 1, George 
Mason University, Fairfax, Virginia.

Oettler, Anika (2004): »Der Stachel der Wahrheit. Zur Geschichte 
und Zukunft der Wahrheitskommission in Lateinamerika«, 
in: Lateinamerika Analysen 9, Oktober 2004, S. 93-126. 
Hamburg: IIK. 

Oettler, Anika (2003): Peru: Aufarbeitung der »Zeit der Angst«. 
Die Wahrheitskommission fordert die politische Kultur des 
Landes heraus. Institut für Iberoamerikakunde Hamburg. 
Brennpunkt Lateinamerika: Nr. 18 30. September 2003.

United States Institute for Peace: Truth Commissions Digital Col-
lection. http://www.usip.org/library/truth.html

Konferenzberichte der Regionalkonferenz »Memoria Histórica y 
Cultura de Paz« vom 16. bis 21. Oktober in Ayacucho und 
Lima, Peru. Eine gemeinsame Veranstaltung des Deutschen 
Entwicklungsdienstes (DED), Internationale Weiterbildung 
und Entwicklung InWEnt und des peruanischen Frauen- 
und Entwicklungsministeriums MIMDES. (Unveröffent-
lichte Manuskripte).

S+F (24. Jg.)  4/2006   |   203

Kasten, Fremde Nachbarn   |   F O R U M

SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:203SuF_04_06_Inhalt.indd   Abs1:203 05.02.2007   11:22:07 Uhr05.02.2007   11:22:07 Uhr

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2006-4-198

