
42 Ein Bild und sein Doppelgänger

einer einfachen Bebilderung des Mythos liegt, sondern in der Übertragung seiner Tie-

fendimensionen ins Bildmedium. Damit wären Differenzen zwischen Bild und Text im

Sinne einer abweichenden Deutung des Mythos weniger inhaltliche, als auf die media-

len Unterschiede selbst bezogen. Die Studie wird dieser Frage weiter nachgehen.

Rückblickend auf die ersten beiden Kapitel offenbart die Sammlung nicht nur viele

Ungereimtheiten und starke Ambivalenzen, die das Narziss-Bild hervorruft, sie weckt

auch das Interesse an einer die Einzelphänomene verbindenden Erklärung. Die para-

digmatische Stellung des Bildes als ›Inbegriff‹ des Narziss erlaubte Querverweise zum

Text und der übergreifenden Frage nach der Medialität des Bildes. Im Folgenden wer-

den tradierte Herangehensweisen in der Erklärung eines Kunstwerks vorgestellt, mit-

einander verglichen und ihre Anwendung und Tauglichkeit bezogen auf das Narziss-

Bild erörtert. Hieraus leitet sich schließlich die Fragestellung und die hier gewählte

Untersuchungsmethode ab.

3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand

In diesem Kapitel werden die unterschiedlichen Untersuchungsperspektiven auf das

Narziss-Bild in ihrem Erklärungsgehalt geprüft und das Untersuchungsdesign dieser

Studie scharf gezogen.Die Erklärungskonstrukte, die nun vorgestellt werden, sind gän-

gig in der Analyse des Narziss-Bildes und haben gemeinsam, dass sie sich auf außer-

bildliche Kontexte beziehen: auf den Künstler (3.1.), den Zeitkontext (3.2.) und die litera-

rische Quelle (3.3.). Sie gehen quer durch die Wissenschaftslandschaft – und verweisen

damit wiederum auf die Interdisziplinarität des Diskurses rund um das umstrittene

Bild.82 Medientheoretische Analysen, gleichermaßen wie psychoanalytische Deutun-

gen und kunsthistorische Einschätzungen bringen das Narziss-Bild mit dem Ovid-Text

in Verbindung. Der Zeitkontext als Bezugssystem der Analysen ist nicht nur Gegen-

stand einer kunsthistorischen Betrachtung, sondern auch einer kunstphilosophischen.

Schließlich stellt auch der Bezug zum Künstler ein die genannten Disziplinen übergrei-

fendes Erklärungskonstrukt dar.

Eine psychologisch-empirisch Untersuchung des Bildes fehlt bisher in der ansons-

ten umfassenden Bildforschung.Welchen Beitrag leistet sie? Sie fasst das Bild als einen

Erfahrungsgegenstand auf, der sich erst in einer ausgedehnten Betrachtung erschließt.

Ihren Gegenstand verortet sie zwischen Bild und Betrachter. In Abgrenzung zu den Er-

klärungskonstrukten, die sich auf außerbildliche Kontexte beziehen, liegt ihre Qualität

darin, dass sie die unmittelbare Wirkung des Bildes in den Blick nimmt.

Warum ist es nötig, die gängigen Erklärungskonstrukte vorzustellen? Zum einen

setzt der Exkurs die Sammlung der Phänomene der Bildrezeption fort und fokussiert

hier wiederum auf implizite und explizite Wirkungen. Zum anderen wird der Blick auf

82 Die Bezüge (Künstler, Zeitkontext, Quellentexte) lassen sich nicht spezifischenWissenschaftsdis-

ziplinen trennscharf zuordnen, in denen das Narziss-Bild besprochenwird. Die Trennlinien finden

sich vielmehr an anderenStellen: in einer naturwissenschaftlichenoder geisteswissenschaftlichen

Auffassung in einer genetisch-geschichtlichen oder einer philosophisch-ästhetischen Auffassung,

in einer deterministisch-kausalen oder phänomenologischen/wirkanalytischen Sicht.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 43

Methode und Gegenstandsbildung der drei Erklärungskonstrukte gelenkt, um hierüber

auf Forschungslücken aufmerksam zumachen und denMehrwert einer empirisch-psy-

chologischen Untersuchung des Gegenstands zu begründen. Dabei verläuft die Trenn-

linie nicht zwischen den Disziplinen Kunstgeschichte und Psychologie; es handelt sich

vielmehr um divergierendeWirklichkeits- und somit Gegenstandsauffassungen, die in-

nerhalb derWissenschaften für Diskussionsstoff sorgen.Die Erklärung des Kunstwerks

über die Biographie und Intention des Künstlers dient hier als ein gutes Beispiel. Denn

das Erklärungskonstrukt wird sowohl in der Kunstgeschichte, wie in der Psychologie

kontrovers diskutiert.

So interessiert sich die Psychologie vonHause aus für die seelischen Strebungen des

Kunstschaffenden und einige ihrer Vertreter meinen, diese würden sich im Kunstwerk

niederschlagen; die Kunstgeschichte (nicht alle ihrer Vertreter) folgt mit ihrem Interes-

se für die Biographien der Künstler letztlich ihrer Fachspezifik entwicklungsgeschicht-

licher Erklärungen. Wie stark sich ihrerseits die Kunstgeschichte in ihren Anfängen

auf die Psychologie beruft oder implizit psychologisch argumentiert, soll folgender Ex-

kurs veranschaulichen. Er ist in diesem Kontext besonders wichtig, um die Verortung

der Studie als eine psychologische Wirkungsanalyse zu verdeutlichen – bestehen doch

große Unterschiede in den Auffassungen, was jeweils ›psychologisch‹ ist. Die Kunst-

geschichte zeigt sich hier in einer Abhängigkeit zur Psychologie als Hilfswissenschaft,

ohne jedoch ein methodisches Programm zu übernehmen oder gar empirisch Kunst-

werke zu erforschen. Ihre psychologischeNeigung ist bei den einzelnen Forschernmehr

oder weniger explizit.

Der einflussreichste Kunsthistoriker des ausgehenden 20. Jahrhunderts, Alois Riegl

(1858-1905) und viele andere kunsthistorische Forscher dieser Zeit, darunter Heinrich

Wölfflin (1864-1945) und Wilhelm Worringer (1881-1965) vertreten eine »psychologische

Auffassung« dessen, was Kunst auszeichnet und wie sich Kunst beschreiben lässt. Die

Forschung des Kunsthistorikers Ernst Gombrich (1909-2001), ebenfalls psychologisch

orientiert, fällt insofern aus der Reihe, da er seine Analysen an Erkenntnissen aus der

Experimentalpsychologie anlehnt. Seine Kollegen dagegen liefern Wirkungsbeschrei-

bungen der von ihnen besprochenen Kunstwerke – jedoch ohne diese als solche zu be-

nennen, zu reflektieren und in eine methodische Systematik zu überführen. An einem

Beispiel: das von Alois Riegl konzipierte Epochen-spezifische ›Kunstwollen‹ wird von

ihm teils über sehr anschauliche Beschreibungen der Wirkungen der Kunstwerke auf

ihn als Betrachter generiert. Auch bei Wölfflin erscheinen solche Beschreibungen als

etwas Allgemeines, Epoche-übergreifendes – er nennt sie selbst eine »psychologische

Auffassung«.83

Gegen diesen ›Psychologismus‹ in der Kunstgeschichte richtet sich Erwin Panof-

sky. Seine Kritik ist insofern für diesen Kontext relevant, da sich über die Abgrenzung

und Nähe zu den Ansichten Panofskys die Leitlinie dieser Studie schärfen lässt. Sie sei

in Kürze zusammengefasst. Die Argumentation zielt auf drei Formen psychologischer

Herangehensweisen: Die künstlerpsychologische Deutung, die zeitpsychologische Deu-

83 Darauf, dass sich hierüber die rezeptionsgeschichtlichen Unterschiede nicht hinreichend begrün-

den lassen, verweist Panofsky.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Ein Bild und sein Doppelgänger

tung und die apperzeptionspsychologischeDeutung.84 An den ersten beiden bemängelt

er, dass sich das von Riegl beschriebene ›Kunstwollen‹ jeweils nicht belegen lasse. Impli-

zit unterstellt er dem Begriff einen metaphysischen Gehalt. So lasse sich nicht von den

Absichtserklärungen eines Künstlers auf sein ›Kunstwollen‹ schließen. Gleiches gelte

für ein Epoche-übergreifendes ›Kunstwollen‹. Die dritte Form definiert Panofsky als

»die rein empirisch verfahrende apperzeptionspsychologische Deutung, die – von der

Analyse und Erklärung des ›ästhetischen Erlebnisses‹, d.h. der in der Psyche des kunst-

genießenden Beschauers sich abspielenden Vorgänge ausgehend – die im Kunstwerk

sich aussprechende Tendenz ohne weiteres aus der Wirkung erschließen zu können

glaubt, die es in den Betrachtern hervorruft.«85 An diesem Ansatz bemängelt Panofsky,

dass er sein Objekt verfehle: Das »Eindruckserlebnis« eines Kunstwerks habe »weder

das Kunstwerk noch den Künstler, sondern die Psyche eines heutigen Betrachters« zum

Gegenstand.86

Der Hauptunterschied einer empirischen Wirkungsanalyse zum ›Psychologismus‹

einer kunstgeschichtlichen Perspektive liegt zum einen darin, dass sie keine Rück-

schlüsse auf den Künstler oder den Zeitkontext im Sinn hat, sondern das Kunstwerk

als Erfahrungsgegenstand versteht und somit als weitgehend losgelöst von den ge-

nannten Determinanten. Sie konzipiert den Gegenstand also anders als andere psy-

chologische Schulen nicht geschichtlich-genetisch. Und zweitens, in Abgrenzung zu

Panofsky, fasst die hier vertretene Auffassung das »Eindruckserlebnis« von Kunst auf

seinen Betrachter als ein Geschehen auf, das sich zwischen Kunstwerk und Betrach-

ter vollzieht. Danach lässt sich ein »Eindruckserlebnis« eben nicht nur im Betrachter

verorten, sondern beschreibt einen Zwischenraum. Zur Exploration dieses Zwischen-

raums dienen in einer empirisch psychologisch-morphologischenWirkungsanalyse die

Erlebensbeschreibungen der Betrachter. Sie unterscheiden sich von der Beschreibung

ikonographischer Elemente des Bildanschaulichen darin, dass sie sich auf die meist

impliziten Erlebensgehalte richten. Der Zwischenraum (der Wirkungen des Bildes auf

den Betrachter) erfordert wiederum eine Gegenstandsbestimmung, eine Richtung der

Untersuchung: So dient das Bilderleben im Falle einer Bildwirkungsanalyse nicht der

Persönlichkeitsanalyse des Probanden, sondern ist auf das Bild und seine Wirkung ge-

richtet. Diese spezifische Gegenstandsbildung wird im vierten Kapitel näher erläutert;

die theoretisch-methodischen Implikationen imTheorie- undMethodenteil der Studie.

Im Folgenden werden die drei Erklärungsansätze (Künstler, Zeitkontext, Quellen-

texte) nacheinander vorgestellt. Wie schon im ersten und zweiten Kapitel nimmt die

Studie auch hier die Spur der Bildwirkung auf. Das dritte Kapitel dient also nicht nur

der Konzeption und Argumentation des Untersuchungsvorhabens – als Ergänzung zur

bisherigen Bild/Caravaggio-Forschung verstanden – sondern durchleuchtet die Samm-

lung auf die Wirkstrukturen des Bildes hin. Es fragt danach, was jeweils offen und un-

begründet bleibt und gelangt hierüber Thesen im Hinblick auf die Forschungsfrage.

84 Vgl. Panofsky, Erwin: »Der Begriff des Kunstwollens«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunst-

wissenschaft 14 (1920), S. 321-339, hier S. 323-324.

85 Ebd., S. 324.

86 Vgl. ebd., S. 328.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 45

Ziel ist es auch hier, wie in den vorangegangenen Kapiteln, die impliziten Wirkun-

gen herauszuarbeiten und zum anderen den Mehrwert einer empirisch psychologisch-

morphologischen Bildwirkungsanalyse vor dem Hintergrund der bisherigen kunstwis-

senschaftlichen Forschung zum Narziss-Bild zu argumentieren.

Zunächst werden die Konstrukte allgemein samt der interdisziplinär geführten

Kontroverse um diese Gegenstandsbildung erläutert und dann am Narziss auf ihren

jeweiligen Erklärungsgehalt hin geprüft. Die drei Erklärungsansätze unterscheiden

sich stark in ihrem Erklärungsgehalt und sind bezogen auf die Komplexität und den

Erklärungsgehalt in aufsteigender Reihe beschrieben.

3.1 Der Künstler

3.1.1 Erklärungsansätze des Kunstwerks über Biographie und Intention

des Künstlers

Die Erklärung über den Künstler kann verschiedene Richtungen einschlagen: er selbst

kann befragt werden oder Texte zum Werk herangezogen werden. Biographische As-

pekte dienen oft als Erklärungsgrundlage. Hier wird in der Regel danach gefragt, wen

der Künstler/die Künstlerin gekannt und von welchen Ideen er beeinflusst war. Der Er-

klärungsansatz lässt sich nochmals auftrennen in eine biographische Perspektive und

eine solche, die die Idee bzw. Intention des Künstlers als maßgeblich zum Verständ-

nis des Kunstwerks erachtet. Darin lassen sich wiederum bewusste Bestrebungen von

unbewussten Tendenzen des Künstlers unterscheiden, die sich im Kunstwerk nieder-

schlagen.

Die »Idee« oder »Intention« des Künstlers als maßgeblich und hinreichend erklä-

rend für seinWerk anzusehen, steht in langer Tradition. Sie erhält mit der Renaissance,

der Geburt der sogenannten Künstler-Fürsten, Einzug und löst die mittelalterlichen

»Meister ohne Namen« ab. Standen diese unbekannten Künstler noch im bescheiden-

den Dienst der Kirche, behaupten sich Künstler fortan als Schöpfer ihrerWerke. Dürers

berühmtes Selbstporträt, Selbstbildnis mit Pelzkragen (München, Alte Pinakothek, 1500),

seine skandalöse Selbstinszenierung in der Ikonographie von Jesus Christus, steht als

Sinnbild für diesen Wandlungsprozess. So wie die Kunst Autonomie beansprucht, in-

dem sie den Künstler zum Schöpfer erhebt, so folgt die Kunsttheorie einer Denkrich-

tung, die Kunst vom Künstler her abzuleiten. Ihr prominentester Vertreter ist Giorgio

Vasari, sein berühmtestesWerk die Künstlerbiographie ‘Le Vite´von 1550.Dies setzt sich

in einer Bewegung fort, in der Künstler ebenfalls Mitte des 16. Jahrhunderts beginnen

Künstlertexte zu verfassen. Diese Entwicklung wird dadurch befördert, dass Künst-

ler fortan in den Kunstmetropolen (Florenz, Rom) erstmals Kunstakademien besuchen.

Riegl führt dieses von ihm als ›modern‹ bezeichnete Phänomen auf den entdeckten und

gesteigerten Subjektivismus in der Kunst des Barock zurück. Aus dem Vakuum eines

entgleitenden objektiven Maßstabs heraus und dem Eklektizismus erwachse die Not-

wendigkeit einer Rechtfertigung, aber auch die zunehmende Intellektualisierung der

Kunst vonseiten Kunstschaffender:

»Heute ist dies so weit gediehen, daß der Künstler kategorisch verlangt, der Beschauer

habe sich in seine – in die des Künstlers – Absicht zu fügen, nicht – wie es in der An-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Ein Bild und sein Doppelgänger

tike, im Mittelalter bis zur Renaissance der Fall war – der Künstler in die Absicht des

genießenden Beschauers, für die das Kunstwerk bestimmt ist.«87

Der biographische Ansatz stellt nach wie vor ein beliebtes Mittel dar, um den Zugang

zu Kunstwerken zu bahnen, zu ergänzen, zu erweitern – inMuseen/Ausstellungen glei-

chermaßen wie in der zeitgenössischen Kunstgeschichte/Kunstwissenschaft. Ihm liegt

die Vorstellung zugrunde, dass wenn wir etwas über den Künstler wissen, auch sein

Werk besser verstehen können – so als würde sich das Leben des Künstlers im Werk

niederschlagen.88 Insbesondere die Kenntnis der »Idee« des Künstlers, wenn sie über

Quellentexte überliefert wird, verspricht eine allumfassende Aufklärung. Die Beliebt-

heit dieses Erklärungskonstrukts steht der gleichzeitigen Kritik an diesem Ansatz in

nichts nach. So wird oftmals gegenüber der Idee des Künstlers die Autonomie des

Kunstwerks betont.

»Daß der Schaffende im Blick auf die Idee seines Werkes verschiedene Möglichkeiten

der Ausgestaltung erwägen, kritisch vergleichen und beurteilen kann, ist unleugbar.

Diese dem Schaffen selbst einwohnende nüchterne Helligkeit scheint mir jedoch et-

was sehr anderes als die ästhetische Reflexion und die ästhetische Kritik, die sich an

demWerk selber zu entzünden vermag.«89

Die Behauptung der Autonomie des Kunstwerks gegenüber der Idee des Künstlers, wie

von Gadamer formuliert, kommt letztlich auch in dem bekannten Ausspruch zum Aus-

druck, der Künstler habe vor seinem Werk zurückzutreten.

Es ist nicht zu bezweifeln, dass gerade im Bereich der Konzeption die Idee des

Künstlers das Werk zumindest mitbedingt – für den Betrachter geht dies oft mit der

Aufforderung einher, erklärende Künstlertexte zu lesen. In anderen Fällen überliefern

eindeutig zum Bild gehörige Bildunterschriften »Ideen«, die nicht mehr vomWerk ab-

zulösen sind – so etwa die Bildunterschriften der Capriccios von Goya oder der Schrift-

zug »Ceci n’est pas un pipe« in Magrittes Bild Der Verrat der Bilder (Los Angeles, County

Museum of Art, 1929). Von diesen Fällen ganz abgesehen, ist zumindest nicht auszu-

schließen, dass sich Künstler treffend zu ihrem Werk zu äußern vermögen. Salber be-

schreibt das Hinzuziehen beschreibender Künstlertexte im Verständnis eines Werkes

als einen »Zugang«, der helfen könne, »Produktionsprozesse« besser zu verstehen. Er

stellt zudem heraus, dass »Absicht und Wirkung« in ihrer Gegenüberstellung eine Va-

riation im Verständnis des Kunstwerks bewirken. Dabei können Absicht und Wirkung

einander entsprechen oder eben auch auseinanderfallen.90 Problematisch ist dieser Er-

klärungsansatz jedoch dann, wenn der Künstler und dessen Einschätzung des Kunst-

werks als nicht hinterfragbar genommen wird – so als ›gehöre‹ das Werk unablösbar

zum Künstler.

87 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), hg. v. Burda, Arthur und Dvorak,

Wien: Anton Schroll & Co 2010, S. 159.

88 Die Zunahme an Audioguides und Erklärungstafeln in Ausstellungen und Museen belegen sogar

eine Tendenz zur Ersetzung des Kunstwerks durch diese Informationen.

89 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

Bd. Hermeneutik I, 7. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 2010 (Gesammelte Werke), S. 123.

90 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 47

Die Hauptkritik Gadamers an diesem Ansatz, das Kunstwerk über die Intention des

Künstlers zu erklären, bezieht sich noch auf einen weiteren Aspekt. Die Erörterung von

Ideen, ob vonseiten des Künstlers oder Kunstkritikers, befinde sich, so Gadamer, auf

der Ebene der Reflexion, des »ästhetischen Bewusstseins« und sei der Kunsterfahrung

nachgeordnet.

»Es scheint mir noch immer ein Rest des falschen Psychologismus, der aus der

Geschmacks- und Genieästhetik stammt, wenn man den Produktionsvorgang und

den Reproduktionsvorgang in der Idee zusammenfallen läßt. Man verkennt damit

das über die Subjektivität des Schaffenden, wie des Genießenden hinausgehende

Ereignis, das das Gelingen eines Werkes darstellt.«91

Andere kritische Stimmen warnen vor der Selbstauskunft der Künstler zu ihremWerk,

da diese ausgesprochen oder unausgesprochen Wahrheit für sich beanspruchten. Dem

Künstler wird hier, offensichtlich in der Tradition des Künstlerideals der Renaissance

stehend, eine Deutungshoheit zugesprochen, die – ob er will oder nicht – zu einer Fest-

schreibung des Kunstwerks führt. Der Kunstpsychologe Herbert Fitzek zeigt an meh-

reren Beispielen, dass die Aussagen von Künstlern zu ihremWerk oftmals wenig ergie-

big sind – zumindest was ihre Wirkung betrifft. Dies, so eine Vermutung, kann an der

allzu großen Nähe zum eigenenWerk liegen, die den Blick auf seine Wirkung erschwe-

ren kann – erfordert dies doch ein Nach-außen-wenden und eine innere Trennung von

den bewussten Absichten, die sich aber möglicherweise nicht im Werk niedergeschla-

gen haben. Fitzek hält diesen (Selbst-)Einschätzungen treffendere – sprich erlebensna-

he – Beschreibungen des Werkes vonseiten seiner (zeitgenössischen) Betrachter entge-

gen. Auch hier wird die Kunsterfahrung gegenüber einer (Künstler-)Reflexion als pri-

mär und auf das Werk bezogen als zutreffender erachtet.92

Eine biographische Erklärung des Kunstwerks bildet auch eine Tradition der psy-

choanalytischen Kunst- und Kulturforschung9394. In diesem Fall werden neben der Re-

flexion auch unbewusste Intentionen bzw. ein Leiden des Künstlers zumMaßstab einer

Erklärung des Werks. Adorno kritisiert, wie vereinseitigend die Erklärung des Kunst-

werks dieses Mal nicht vonseiten, sondern mithilfe des Künstlers ausfallen kann und

macht plastisch, wie vernachlässigend gegenüber der ›Seinserscheinung‹ des Kunst-

werks sich die Frage nach dem Künstler und seiner Beweggründe auswirkt.

»Ihr [der psychoanalytischen Kunsttheorie] gelten die Kunstwerke wesentlich als Pro-

jektionen des Unbewußten derer, die sie hervorgebracht haben, und sie vergißt die

91 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik

(1960), S. 123.

92 Vgl. Fitzek, Herbert: »Von der Figur zur Figuration«,Ästhetik der Behandlung.Beziehungs-Gestaltungs-

und Lebenskunst im psychotherapeutischen Prozess, Gießen: Psychosozial-Verlag 2015.

93 Vgl. Freud, Sigmund: »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo Da Vinci (1910)«, Bildende Kunst und Li-

teratur, Bd. X, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 87-152.

94 Vgl. Freud, Sigmund: »DerMoses des Michelangelo (1914)«, Bildende Kunst und Literatur, Bd. X, Frank-

furt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 195-221.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Ein Bild und sein Doppelgänger

Formkategorien über der Hermeneutik der Stoffe, überträgt gleichsam die Banausie

feinsinniger Ärzte auf das untauglichste Objekt, auf Lionardo oder Baudelaire.«95

Im Gegensatz zu einer solchen psychoanalytischen Deutung von Kunstwerken,

die – um die Kritik Adornos zu relativieren – von vornherein weniger eine Erklärung

des Kunstwerks als des kunstschaffenden Menschen im Sinn hat, lässt sich das abhe-

ben, was sich als Idee, Konzeption bzw. Intention des Künstlers beschreiben ließe und

eben in den Bereich »bewusster« Absichten fällt. In dieser Weise versteht Jonas die

Kunstwirkung von der Konzeption eines Übertragungsgeschehens her – da gehe etwas

vom Künstler aufs Kunstwerk und vom Kunstwerk auf den Betrachter über:

»Die äußere Intention des Herstellers lebt im Hergestellten fort als innere Intentiona-

lität – die Intentionalität der Darstellung, die sich dem Betrachter mitteilt.«9697

Es ist stark anzunehmen, dass im Werk etwas davon fortlebt, was der Künstler inten-

dierte – ob in bewusster Absicht oder aus den ihm nicht bewussten inneren Anteilen

heraus. Allerdings können solche Bezüge nur in seltenen Fällen die Wirkung einesWer-

kes erklären. Oftmals fungiert die Kenntnis biographischer Daten und/oder der Absich-

ten des Künstlers in der Art einer Horoskop-artigen Bestätigungslogik. Solche Erklä-

rungen dienen, so die Vermutung, einer Milderung der Wucht vieler künstlerischer

Werke.Wollte man umgekehrt ein Werk anhand der Vita oder der Absichtserklärungen

eines Künstlers erst ausfindig machen, wäre die Evidenz dahin.

Die Liste der kritischen Stimmen und Argumente gegen den biographisch-inten-

tionalen Ansatz wäre lange fortsetzen. Und zugleich erweist sich dieser Ansatz in der

Erklärung eines Kunstwerks als äußerst hartnäckig. Wie mächtig diese Denkweise ist,

soll eine kleine Anekdote um die Untersuchung des Narziss-Bildes schildern: Als mir

im Rahmen der empirischen Phase der Untersuchung zu Ohren kam, dass die Urhe-

berschaft des Bildes ungeklärt, das Bild Caravaggio gar abgesprochen worden sei, traf

ich in Kunsthistoriker-Kreisen auf Mitleid und Bedauern – beinahe so, als wäre jetzt

nichts mehr zu dem Bild zu sagen und so, als wäre meiner Arbeit ohne den Künstler

der wissenschaftliche Boden entzogen.

3.1.2 Die »Caravaggiovita«

Das berühmt-berüchtigte Leben des Caravaggio wird oftmals in einen Zusammenhang

mit seinen Werken gesetzt. Monografien folgen meist der Chronologie der Werke und

liefern zahlreiche Anekdoten, die sich um die Bilder des Künstlers ranken – teils der-

art spannend und schauerlich, dass sie das Werk in den Schatten stellen. Bereits zu

Lebzeiten des Caravaggio weckt sein Leben derart großes Interesse, dass sich im 17.

Jahrhundert bereits auf fünf Biographien bzw. die sogenannten »Caravaggiovite« zu-

rückblicken lässt. Diese Dokumente werden in verschiedenen Zusammenhängen, unter

95 Adorno, TheodorW.: Ästhetische Theorie (1970), 5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, S. 19.

96 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink

2006, S. 105-124, hier S. 108.

97 Hier ist einschränkend zu bemerken, dass der der Phänomenologie E. Husserls entlehnte Begriff

der Intentionalität nicht zwingend eine bewusste Zielgerichtetheit von unbewussten Bestrebun-

gen trennt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 49

anderem zur Bestimmung derWerkgenese undWerkzuschreibung, häufigmiteinander

verglichen.98

Einflussreichster Biograph des 17. Jahrhunderts ist der Kunsthistoriker, Antiquar

und Bibliothekar Giovan Pietro Bellori. Er gilt als einer der frühesten Kunsthistoriker,

in seinem Geschmack für die Antike und die Renaissance und seiner kritischen Hal-

tung der ›neuen‹ Kunst gegenüber als ein Vorläufer Winckelmanns.99 In seinemWerk,

Die Lebensbeschreibungen dermodernenMaler, Bildhauer und Architekten, 1672 publi-

ziert, zeichnet Bellori insgesamt zwölf Künstlerporträts. An Caravaggio sucht Bellori an

vielen Stellen zu belegen, wie sich der fragwürdige Lebenswandel des Malers in seiner

Kunst niedergeschlagen habe. Caravaggio habe, so Bellori, eine Leinwand als Tischtuch

verwendet. Bellori wertet dies als Zeichen einer Degradierung der Kunst seitens Cara-

vaggio – einer Haltung, die als eine Erklärung für all das Abweichende und Hässliche,

ebenso wie für die Alltäglichkeit der Bilddarstellungen herhält.100 Tatsächlich missfiel

Bellori der sogenannte »Naturalismus« im Stil des Caravaggio, der nach einer biogra-

phischen Erklärung verlangte – stand er doch in diametralem Gegensatz zu Belloris

Anspruch an Kunst: In ihr solle sich die ›L’idea‹ verwirklichen, »die Vorstellung höchs-

ter, vollkommenster Schönheit der geschlossenen Einzelform.«101

Ein weiteres Beispiel einer Kunstkritik, die sich an der Person des Malers aufbaut,

diesmal aus dem ausgehenden 20.Jahrhundert, erscheint weniger geschmäcklerisch als

die des Bellori und gibt sich in das wissenschaftliche Gewand naturwissenschaftlicher

Prägung. Der Physiologe M.L. Patrizi veröffentlicht 1921 sein Buch »Un pittore crimi-

nale il Caravaggio. Ricostruzione psicologica e la nuova critica d’arte«. Darin will er das

gesamte Werk Caravaggios als eine Wiederspiegelung des psychischen und physischen

Zustands des Malers verstanden wissen. So gehe beispielsweise die Dunkelheit in den

Bildern Caravaggios, seiner neuro-physiologischen Studie zufolge, auf eine Lichtemp-

findlichkeit des Malers zurück.102 Während diese These Patrizis in der Kunstwissen-

schaft äußerst umstritten ist, so wird in den zahlreichen Monografien des 21. Jahrhun-

derts immer wieder die Frage nach dem körperlich-seelischen Zustand des Malers ge-

stellt. Dabei drängt sich oftmals ein Interesse an der Person des Caravaggio gegenüber

demWerk in den Vordergrund. Der Bacchus (Rom, Galleria Borghese, 1593/94) beispiels-

weise gilt als ein Selbstporträt. In der Monografie von Gilles Lambert (2000) wird dieses

Bild erwähnt und als Hinweis auf eine Krankheit des Malers gedeutet. Der »aufgedun-

sene Körper, der fahle Teint, die glanzlosen, umschatteten Augen« des Bacchus seien

Hinweise auf eine Krankheit, unter der Caravaggio zeitlebens gelitten habe.103 Wäh-

rend es bei einem Selbstporträt noch legitim erscheint, das Bild mit dem Künstler zu

98 Vgl. Raabe, Rainald: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 7-32.

99 Winckelmann habe sich nach Riegl aber nicht zu Bellori bekannt, da Bellori durchaus »barocke«

Ansichten vertrat und insbesondere die barocke Kunst des Poussin verehrte. vgl. Riegl, Alois: Die

Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 23.

100 Vgl. Bellori, Giovan Pietro: Das Leben des Michelangelo Merisi da Caravaggio, hg. & übers. v. van

Rosen, Valeska, Göttingen: Wallstein 2018.

101 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 24.

102 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 164f.

103 Lambert, Gilles (2000): Caravaggio, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Ein Bild und sein Doppelgänger

vergleichen104 erscheint jedoch eine gesamte Werkgenealogie anhand des physiologi-

schen Zustandes des Malers wie bei Patrizi, als verfehlt.

Der hergestellte Zusammenhang zwischen Werk und Leben des Künstlers erhält

mit der Neubewertung des Oeuvres ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts105 zwar

einen anderen Tonus, nämlich nicht den der Kunstkritik, sondern den der Bewunde-

rung und des Staunens, bleibt aber bis in die Jetztzeit ein gängiges Erklärungsmuster.

So hebt beispielsweise der Kunsthistoriker Christoph L. Frommel in seiner Abhand-

lung des Frühwerks Caravaggios (1971) die »Düsterkeit« der Bilder Caravaggios von der

»ungetrübte Diesseitsbejahung« der Frühwerke ab und erkennt in dieser Wende die

existentielle Not, in die Caravaggio im Zuge seiner zahlreichen Delikte geriet.106

Das facettenreiche Bild des Caravaggio – zwischen seiner Genialität als Maler und

seinem Leben als Raufbold und Mörder107 – verführt, diese Spannung auch im Narziss

zu erkennen. Wie in der kontroversen Bildrezeption deutlich wurde, lädt die Darstel-

lung einerseits zur Idealisierung ein und widerspricht ihr durch die tiefen Abgründe,

die sie gleichzeitig zur Anschauung bringt. Neben der Frage, welchen Erklärungsgehalt

ein solches Zur-Deckung-Bringen von Leben und Werk hat, erschwert die ungeklärte

Urheberschaft des Bildes eine Argumentation des Bildes aus der Biographie des Ma-

lers heraus. Im Falle des Narziss-Bildes tritt die Erklärungsform entsprechend modifi-

ziert auf, in Form einer Genealogie der Werke Caravaggios, in die sich das Narziss-Bild

grundsätzlich gut einfügt. Denn wenngleich umstritten ist, ob es sich um einen ›ech-

ten‹ Caravaggio handelt, so sieht sich der Betrachter doch zweifelsfrei einem Bild im

Stile Caravaggios gegenüber.

In dieser Weise verliert die Urheberschaft nicht an Bedeutung bei Autoren, die das

Werk des Künstlers eng an seine Biographie knüpfen – wie im Falle des Kunstwissen-

schaftlers Karl Neuffer, der den Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse der

Männer- und Frauenporträts unternimmt – unter der leitendenThese, Caravaggio habe

sich in allen Porträts (dem Bacchus, der Medusa etc.) selbst gemalt. In seiner Abhand-

lung, Caravaggio. Spiegelungen des Selbst, publiziert in 2016, passt Narziss insofern in

die Reihe der (Selbst-)Porträts, da sein Gesicht und die Spiegelung eine für Caravag-

gio bezeichnende »Unzusammengehörigkeit« spürbar machten, die vergleichbar mit

anderen dargestellten Gesichtern Caravaggios Lust und Leiden und eine eigentümli-

che Form von Verzerrung offenbarten, die, so die These Neuffers, letztlich den Künst-

ler selbst in seiner Zerrissenheit zeigten.108 Zugleich räumt Neuffer in Bezug auf die

Narziss-Darstellung ein, dass die Urheberschaft »für das Verständnis des formalen Auf-

baus unerheblich«109 sei. So als wäre Neuffer im Austauschmit der Narziss-Darstellung

104 Insbesondere dann, wenn wie in einer Monografie nicht ganz trennscharf ist, ob das Werk oder

das Leben des Caravaggio im Fokus steht.

105 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 405.

106 Frommel zit.n. Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des

16. und 17. Jahrhunderts, S. 99.

107 Brehm hat die Prozessakten in einer Rezeptionsgeschichte des Caravaggio ausführlich recher-

chiert vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 30-40.

108 Vgl. Neuffer, Carl: Caravaggio – Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischenWerkana-

lyse, S. 73.

109 Ebd., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 51

den Grenzen des biographischen Ansatzes selbst begegnet, schwanken seine Beschrei-

bungen zwischen einer Aufforderung, die Bilder selbst sprechen zu lassen und einem

Verweis auf den Künstler und Auftraggeber – Kontexte, die der Betrachter, so Neuffer,

kennen müsste, um das Bild zu verstehen. Offenbar ließ sich aus der Selbstporträt-

Hypothese nicht der ungewöhnliche Bildaufbau der Narziss-Darstellung (Klappspiegel)

hinreichend erläutern:

»Der Spiegel ist für den Maler ein grandioses Mittel. Wie er aber genau verstanden

wurdeundwelcheRollewiederumdieGeisteshaltungdesAuftragsgebers spielt, bleibt

uns verborgen.«110

Wie interessant biographisch-lebensgeschichtliche Details in ihrer möglichen Verbin-

dung zum Werk auch sein mögen, sie weisen umgekehrt auf eine ungeheure Erklä-

rungsnot hin, die dasWerk des Caravaggio herruft. So will insbesondere der biographi-

sche Ansatz das vom Zeitkontext abweichende, Ungewöhnliche und Eigenständige des

Werkes hinreichend erklären. Dass sich aber gerade das Narziss-Bild durch die unge-

klärte Urheberschaft einer solchen ›Identifizierung‹ von Künstler undWerk widersetzt,

stellt – so die These – keinen Zufall dar, sondern führt auf die im Bild behandelte Frage

nach Identität zurück. Entsprechend ›verrückt‹ (im wahrsten Sinne des Wortes) wirkt

diese Verbindung in zahlreichen Bildbeschreibungen, die im Narziss-Bild einen »Mo-

dellfall des Bildermachens« erkennen wollen. In diesen Beschreibungen schaut Narziss

alsMaler auf seinWerk und stellt fest, dass sein Bild vomModell abweicht.111 DasWerk,

so lässt sich rückübersetzen, entzieht sich demKünstler. Es lässt sich folglich nicht voll-

ständig vom Künstler her rekonstruieren.112

3.1.3 Ein »caravaggesker« Narziss

Das Hineingehen ins Bildanschauliche – die hier verfolgte Spur derWirkung des Bildes

auf seinen Betrachter – führt näher heran. Es verlagert die Frage nach den Beweggrün-

den des Künstlers (und des Auftraggebers) hin zu der Frage nach dem Stil des Bildes,

das eine bestimmte künstlerische Handschrift trägt. In dieser Weise wird bei Damisch

aus dem Caravaggio ein ›caravaggesker Narziss’.113

110 Ebd., S. 82.

111 Vgl. Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«; vgl. Brehm, Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektier-

tes Selbst. Einige Überlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Col-

lishaw«.

112 Wie ungeeignet die Rückschlüsse der Wirkung des künstlerischen Werkes auf die Intention des

Künstlers sind, veranschaulicht Brehm in der Rezeptionsgeschichte Caravaggios (vom 17.Jhd. bis

in 1990er Jahre) anhand der kontrovers geführten Naturalismus-Debatte bzw. Neubewertung des

Naturalismus-Begriffs. Die Identitätsfrage entzündet sich hier an der bis heute kontrovers geführ-

ten Debatte, ob Caravaggio nach dem (lebendigen) Modell gemalt hat. Diese Frage nach demMo-

dell, eine weitere Spielart der Identitätsfrage, dieses Mal jedoch als Verhältnis der Bilddarstel-

lung zum Modell, durchzieht werk- und epochenübergreifen die gesamte Caravaggio-Rezeption.

Vergleichbar mit der Suche nach Übereinstimmung zwischen Bild undMaler im Falle der Narziss-

Darstellung, werden hier werkübergreifend jeweils Übereinstimmungen der Darstellung mit den

Modellen der Darstellung eruiert. vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschich-

te, S. 417.

113 Vgl. Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Ein Bild und sein Doppelgänger

Was aber macht diesen Stil aus? Eine eindrucksvolle Werkbeschreibung legt Wolf-

ram Pichler vor. Er beschreibt die Unmittelbarkeit der Bilder Caravaggios, die Dinge

so zeigten, als ob sie körperlich unmittelbar anwesend seien. Er bezeichnet dies als

die »Evidenz« der Darstellung und eine Form des »Vor-Augen-Stellens«, dem sich der

Betrachter nicht entziehen kann.114 In den Bildern von Caravaggio sind dreckige Fin-

gernägel zu sehen, Risse in Gewändern. Biblische, wie mythologische Stoffe wirken wie

Alltagsszenen (und doch künstlich). In der Darstellung einer solchen Szene, Die Bekeh-

rung des Paulus (Rom,SantaMaria del Popolo, 1602), nimmt ein Pferd beinahe die gesam-

te Bildfläche ein. Sein Hintern zieht den Blick auf sich. Der Protagonist, Paulus, liegt

unter dem Pferd, mit weit ausgebreiteten Armen. Meint Bekehrung etwa, von einem

Pferd getreten zu werden? Wenig andächtig wirkt auch das Bild Der ungläubige Thomas

(Potsdam, Bildergalerie Sanssouci, 1601/02). Die Beglaubigung, das Zeigen, führt in ei-

ne klaffende Wunde in Form einer Vagina hinein, dem sich der Blick nicht entziehen

kann. Die Drastik dieser »Evidenz« der Werke Caravaggios unterstreicht Bologna in

seiner Aussage, es handle sich dabei um eine Form der Autopsie115. Mit anderen Wor-

ten: Die Werke Caravaggios führen nah heran, nehmen den Gegenstand auseinander

und verschonen den Betrachter nicht vor unschönen und verborgenen Aspekten unse-

rer Wirklichkeit. Salber beschreibt dies als eine Charakteristik der Werke Caravaggios,

Unfassbares fassbar zu machen.116 Diese Nähe und Direktheit spürt auch der Betrach-

ter des Narziss-Bildes, wenn er mit der kompromittierendenMitte, dem phallusartigen

Knie, konfrontiert wird – ein Bildmittelpunkt, der ebenso isoliert, unangebunden wirkt

wie das fragmentierte Bild im Ganzen (s.o.). Im wahrsten Sinne des Wortes machen

diese Bilder ihren Betrachter »fassungslos«.

Die Alltäglichkeit bildet ein weiteres Charakteristikum der Werke Caravaggios; die-

se Qualität kontrastiert die bühnenartige Lichtinszenierung seiner Bilder.Während das

sogenannte »Profane« nicht durch Caravaggio in die Kunst neu eingeführt wurde und

seit der Renaissance einen klerikalen Diskurs über die Zulässigkeit solcher Kunst ent-

fachte117, so liegt doch das Besondere und Unkonventionelle von Caravaggios Bildwer-

ken darin, dass demBetrachterHeiligewieNormalsterbliche erscheinen. Zu einermög-

lichen Verwechselung derHeiligenszenenmit Alltags- bzw.Genreszenen trägt nicht nur

das Weglassen gängiger ikonographischer Hinweise bei.118 So erinnert beispielsweise

die Kreuzigung des heiligen Petrus (Rom, SantaMaria del Popolo, 1602) an Bauarbeiten, bei

der jeder Beteiligte seine Aufgabe zu erfüllen hat. Ein moralischer Duktus, das Tren-

nen von Täter und Opfer, die Darstellung des Leidens – Bildqualitäten, die bei einem

solchen Bildsujet gängig sind – fehlen gänzlich. Auch mit dieser Bildqualität, dem Feh-

len einer moralischen Bewertung, fügt sich Narziss in das Gesamtwerk Caravaggios. Es

114 Vgl. Pichler, Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des Sehens bei Caravaggio«,

S. 127-128.

115 Bologna zit.n. ebd., S. 134.

116 Vgl. Salber, Wilhelm: »Caravaggio und Psychologie«, in: Anders (2011).

117 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen demHeiligen und demProfanen«,Die Geburt des Barock, Stutt-

gart: Belser 2001, S. 274-303.

118 Als Beispiele führt die Kunsthistorikerin Louise Brown folgendeBilder an:Die büßendeMagdalena

(Rom, Galleria Doria Pamphilj, 1593/94) und Johannes der Täufer (Rom, Pinacoteca Capitolina, um

1602) vgl. ebd., S. 292.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 53

lässt seinen Betrachter, wie auch bei anderen Bildern, schmunzelnd an eine banale All-

tagsszene denken.Wie bereits in der Einführung erwähnt, fühlt sich Hartlaub an einen

an einen Neapolitaner Fischerjungen erinnert119, Longhi gibt dem Bild den ironischen

Titel »Unbesorgter Knabe, sich in einem Tümpel betrachtend«120. Und gleichzeitig wird

es sogleich (ebenfalls durch Longhi) als Narziss identifiziert.

Nach Salber gehe es in den Bildern Caravaggios jeweils um einen »bedeutsamen

Handlungskörper, durch den sichMenschen, Dinge,Welten undMythen verbinden.«121

In seinen Bildern werde die Verbundenheit der Alltagsphänomene mit den Urphäno-

menen spürbar. Er sieht in ihnen das Verhältnis von »banal und entwickelt« in Szene

gesetzt.122 Zu einer vergleichbaren Gesamteinschätzung gelangt auch die Kunsthistori-

kerin Louise Brown. Beispielhaft an der zweiten Darstellung Johannes des Täufers (Kansas

City,TheNelson-AtkinsMuseum of Art, 1604/05) macht sie auf die »Menschlichkeit« des

Heiligen in der Darstellung Caravaggios aufmerksam:

»Die sinnliche Schönheit von Caravaggios jungem Johannes, die extrem realistische

Flora und Fauna und die üppige Beschaffenheit seines Kamelfells sowie das rote Tuch

erregen sofort Aufmerksamkeit, doch was mehr als alles andere überwältigt, ist das

tief empfundeneGefühl und diemenschliche Verletzlichkeit des verängstigten jungen

Mannes. Sein Elend hat nichts Dogmatisches; man kann sich vielmehr auf fundamen-

tal menschlicheWeise identifizieren. Genauso, wie die Theologen gewarnt hatten, er-

fasst der Betrachter den hl. Johannes nicht als eine von Gott erfüllte Persönlichkeit,

sondern als eine ganz gewöhnliche leidende Seele. Insofern verkörpert diese Gestalt

Caravaggios letzten Hochseilakt zwischen dem Heiligen und Profanen.«123

Mit Blick auf die Phänomene der Bildrezeption wird am Narziss-Bild eine solche Ver-

bindung als eine Kluft zwischen dem Idealen, dem Banal-Archaischen sowie Abgrün-

digen deutlich. Pichler weist auf eine weitere Charakteristik des Werkes hin. In Ca-

ravaggios Bildern werde die Grenze zwischen Realität und Fiktion ausgelotet und das

Bildmedium selbst auf eine Art Probe gestellt. Er führt dies an Caravaggios Früchtekorb

(Mailand, Pinacoteca Ambrosia, 1595/6) exemplarisch vor:

»Einzelne Weintrauben sind offenbar gepflückt worden. Beim Pflücken sind Teile der

Früchte, ist eine Art feines Gelee an den Stengeln zurückgeblieben. Da es noch glänzt,

also feucht geblieben ist, kann der Moment des Pflückens kaum lange vergangen sein,

der kleine Raub ist, wie es scheint, eben erst geschehen.«124

Die unsichtbaren Vögel, die die Trauben geraubt haben, seien – so Pichler – erfolgrei-

cher als die täuschenden Trauben des Zeuxis in der antiken Anekdote. Dieses Spiel

mit der immerwährenden Gegenwärtigkeit des Bildes, das zugleich ein unmittelbar

119 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 48.

120 Longhi, Roberto: Caravaggio, S. 32.

121 Salber, Wilhelm: »Caravaggio und Psychologie«, S. 7.

122 Vgl. ebd., S. 8; vgl. Salber, Wilhelm: Märchenanalyse (1987), 2. Auflage Aufl., Bonn: Bouvier 1999,

S. 87.

123 Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, S. 300.

124 Pichler, Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des Sehens bei Caravaggio«, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Ein Bild und sein Doppelgänger

Vorangegangenes oder Folgendes mit zur Anschauung bringt, wird in den räumlich-

zeitlichen Diskontinuitäten folgender Bilder noch deutlicher. Ein Riss im Gewand ei-

nes Jüngers im Emmausmahl (London, National Gallery, 1600/01), bringe nach Pichler

eine Dynamisierung mit sich – schwer vereinbar mit dem Augenblick, der malerisch

festgehalten/stillgelegt sei.125

Diese grundsätzliche Auseinandersetzung Caravaggios mit dem eigenen Medium

lässt sogleich an Narziss denken. Ein bisher in der Bildrezeption (weitgehend) uner-

wähnt gebliebenes oder häufig übersehenes Moment des Bildes, das Hineinfassen ins

Bild durch den Protagonisten,126 unterstreicht die von Pichler beschriebene und von

Caravaggio offensichtlich intendierte Diskontinuität und steigert sie zu einer Unver-

einbarkeit des Bildanschaulichen mit der Bilddarstellung. Denn das Hineinfassen wür-

de das Bild verunmöglichen – dasWasser müsste durch die BerührungWellen schlagen

und das Spiegelbild dürfte nicht zu sehen sein. Die folgende generalisierende Beschrei-

bung des Werkes von Caravaggio veranschaulicht das Auseinandergehen von Bild und

Bilderwartung. Sie wirkt passgenau auf den Narziss zugeschnitten. Tatsächlich bleibt

das umstrittene Werk aber im Aufsatz von Pichler gänzlich unerwähnt:

»Es gibt, anders gesagt, Gemälde, in denen die Geste des Vor-Augen-Stellens zwiespäl-

tig und der dargebotene Anblick stellenweise oder imGanzen hinsichtlich seiner Iden-

tität [sic!] problematisch wird. Dies kann durch Vertauschung wie durch Verdopplung

geschehen. Entwederwir bekommenan einer bestimmten Stelle einesGemäldes nicht

das zu sehen, was zu erwarten war, sondern etwas davon Verschiedenes, das von erste-

rem in phänomenaler Beziehung nur geringfügig differieren mag, durch diese Diffe-

renz jedoch die Einheit des im Bild dargebotenen Anblicks aufbricht und seine Stim-

migkeit gefährdet. Die Oberfläche des gemalten Bildes verliert dann ihre spiegelnde

Undurchdringlichkeit, und die vielfältigen Finten des Malens treten stellenweise zu

Tage. Oder dem gegebenen Anblick ist ein starkes Moment von Verdopplung einge-

schrieben, so daß er sich in zwei einander ähnliche Teile aufspaltet, die stark aufeinan-

der verweisend, nicht nur die Präsenzwirkung des Bildes brechen, sondern auch seine

referentielle Fundierung in produktionsästhetischer Beziehung (»kein Strich ohne die

Sache vor Augen«) fragwürdig erscheinen lassen.«127

3.2 Der Zeitkontext

3.2.1 Der (stil- und kultur-)geschichtliche Ansatz zur Erklärung 

eines Kunstwerks

Der biographische Ansatz geht, am »caravaggesken« Narziss beispielhaft vorgeführt,

notgedrungen in eine Beschreibung des Stils über; ergänzt oder ersetzt die unzurei-

125 Vgl. ebd., S. 135.

126 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 50. »Der zärtliche Versuch, das Spiegelbild zu berühren, wird nicht dargestellt. Die Ein-

heit von Narziss und seinem Spiegelbild wird bewusst unterbrochen, obwohl sie von Ovid direkt

beschrieben wird.«

127 Pichler, Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des Sehens bei Caravaggio«, S. 140-

141.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 55

chenden Erklärungen über die Vita und Intention des Künstlers. Es handelt sich hierbei

jedoch noch nicht um eine zeitgeschichtliche Einordnung des Werkes.

Die kulturgeschichtliche Perspektive auf das Kunstwerk ist eng mit dem Namen

Joachim Winckelmanns (1717-1768) verknüpft. Er gilt als Begründer der wissenschaftli-

chen Archäologie und Kunstgeschichte. Anfang des 19. Jahrhunderts etabliert sich die

Kunstgeschichte als eigenständige Wissenschaft; Göttingen schreibt 1799 die erste Pro-

fessur für Kunstgeschichte aus.Mit dem Blick auf zeitgeschichtliche Zuordnungen und

Voraussetzungen von Kunst schwächt sich zwar das Interesse an den Künstlerbiogra-

phien nicht ab, sie schafft aber Ansätze eines übergreifenden Erklärungsansatzes. Eine

historiologische Perspektive bleibt mit dem biographischen Ansatz in zweierlei Hin-

sicht in enger Verwandtschaft. Zum einen lassen sich Entsprechungen zwischen dem

Künstler und der Kultur, die ihn prägt, finden. Dahinter lebt die Vorstellung, dass sich

das Zeitgeschehen vomKünstler insWerk fortsetzt. Zum anderen suchen beide Ansätze

Erklärungen für das Werkanschauliche ›außerhalb‹ des Kunstwerks. Indem das Werk

in seiner Entstehungszeit und in seinem kulturellen Kontext verortet wird, erscheint

diese Perspektive jedoch übergreifender als der biographische Ansatz.

Die Anfänge der Kunstgeschichte sind durch eine Hierarchisierung der Künste und

Kunstepochen geprägt. Das besondere Verdienst des Kunsthistorikers Alois Riegl liegt

darin, die Stilgeschichte von ihrem normativen Einschlag befreien zu wollen. Er prägt

den Begriff des »Kunstwollens«, mit dem er sich insbesondere gegen eine normati-

ve Kunstgeschichte wendet, die, so Riegl, aus ihrem jeweiligen Zeitgeschmack heraus,

die Kunstepochen in Hoch- und Tiefphasen einteilt. Riegl beschreibt in seiner »Ge-

schichte des Wollens« kulturpsychologische Voraussetzungen des Kunstschaffens, aus

dem heraus sich erst als seine Folge ein spezifisches »Können« entwickelt. Auch die-

se Abfolge – erst »Wollen«, dann »Können« – richtet sich gegen die Hierarchisierung

von Kunst, wonach bestimmte Kulturen, quasi unterentwickelt, noch nicht über die

adäquaten Mittel (materialer und technischer Natur) verfügt hätten.128 Es handelt sich

um eine neue Sicht auf das Kunstwerk, die mit dem »Wollen« einen ersten Schritt un-

ternimmt, das Kunstwerk als autonom zu setzen.129

Die Nähe zum biographischen Ansatz liegt darin, dass es sich bei dieser Perspektive

ebenfalls um die Eruierung einer Intention des Kunstschaffens handelt – allerdings ei-

ner, die den Fokus auf das Gemeinsame der Kunstwerke einer Zeit legt und das einzelne

Kunstwerk aus der Zeit/Stilgeschichte heraus und nicht von der Künstlerpersönlichkeit

und ihrer Motivation her ergründet. In diesem Sinne beschreibt Riegl eine psychologi-

sche Stilgeschichte, die jedoch das Hineinversetzen des Kunsthistorikers in das Werk

erfordert. Weite Teile seiner Schriften ließen sich genauer als eine Geschichte der (an-

tizipierten) Wirkungen von Kunst bezeichnen, aus denen heraus sich erst ein ›Kunst-

wollen‹ ableitet.

128 Bei Riegl wird das psychologische Element seiner kunsthistorischen Forschung zu einem Gegen-

programm ›materialistisch‹ denkender Kollegenwie Gottfried Semper. Dieser leitet Kunst aus den

material-technischen Möglichkeiten einer Epoche, aus ihrem ›Können‹ heraus ab. Ein Hinweis zur

Interdisziplinarität des Diskurses: Ein solches Gefecht zwischen einer geisteswissenschaftlichen

oder naturwissenschaftlichen Konzeption des Fachs wird auch in der Psychologie ausgetragen.

129 Vgl. Riegl, Alois: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik, Berlin: Hanse 1893.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die unterschiedlichen Beschreibungen des Barockstils, im folgenden Unterkapi-

tel ausgeführt, werden jedoch die Schwierigkeiten einer rezeptionsunabhängigen stil-

geschichtlichen Beschreibung verdeutlichen. Denn die rezeptionsgeschichtlichen Un-

terschiede stellen die geschichtliche Perspektive, will sie hierüber ein Allgemeines am

Kunstwerk genieren, stark in Frage.130Wenn vomWerkanschaulichen die Rede ist, dies

offenbart ja der Narziss des Caravaggio, so drängt sich der Eindruck der Perspektivität

des Betrachters auf und es lässt sich fragen, inwiefern hier eine objektive, eine Außen-

perspektive möglich ist?

Die Verortung des Kunstwerks in seinen jeweiligen Zeitkontext wirft zudem die

Frage nach seiner Wirkung auf einen Betrachter der Jetztzeit auf. Vermag dieser das

Kunstwerk zu ›verstehen‹ – wenn er doch nicht zur Zeit der Entstehung des Kunstwerks

gelebt hat? In besonderer Weise wird dies auch am Narziss-Bild, wenn auch unter um-

gekehrten Vorzeichen, diskutiert, wie später erläutert wird. Und auch für den Kunst-

historiker ist es unmöglich, jeweils in die Zeit der Entstehung ›vergangener‹ Kunst zu-

rückzugehen. Ihm bleibt – will er Kunst über den (kultur-)geschichtlichen Kontext er-

klären – lediglich derWeg einer mühsamen Rekonstruktion. Dabei stellt die vollständi-

ge Wiederherstellung der ursprünglichen Bedingungen ein Ziel dar, das nie vollständig

erreicht werden kann, von Gadamer als die »Ohnmacht aller Restauration« bezeich-

net.131 Die Werke der Kunstgeschichte würden aus einer solchen Perspektive allesamt

zu »beschädigten« Gegenständen, wie folgendes Zitat von Schleiermacher, einem pro-

minenten Vertreter des historiologischen Ansatzes, unterstreicht:

»So ist also eigentlich ein Kunstwerk auch eingewurzelt in seinen Grund und Boden,

in seine Umgebung. Es verliert schon seine Bedeutung, wenn es aus dieser Umgebung

herausgerissen wird und in den Verkehr übergeht, es ist wie etwas, das aus dem Feuer

gerettet ist und nun Brandflecke trägt.«132

Zum einen bildet die Unmöglichkeit einer vollständigen Rekonstruktion ein wissen-

schaftspragmatisches Argument gegen eine Erklärung des Kunstwerks ausschließlich

aus seinem geschichtlichen Entstehungskontext heraus. Zum anderen wäre wie schon

beim biographisch-intentionalen Ansatz danach zu fragen, ob diese Verortung dem

Kunstwerk angemessen ist. Ein das Zeitgeschehen rekonstruierender Ansatz würde

sich geradezu verbieten, geht man davon aus, dass sich ein Kunstwerk ›erst‹ oder ›vor-

nehmlich‹ in seiner Betrachtung erschließt. Die Abgrenzung wird noch deutlicher, wird

von einer Zeitunabhängigkeit dieser Kunsterfahrung ausgegangen – sprich das Kunst-

werk in seiner Wirkstruktur als zeitüberdauernd angesehen.133 Ein Argument für die

130 Aus dieser Problematik heraus löst sich der Begriff »Kunstwissenschaft« aus der Disziplin Kunst-

geschichte heraus und wird teils zu einem Kampfbegriff gegen die geschichtliche Perspektive.

131 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik

(1960), S. 172.

132 Schleiermacher, Friedrich D.E.: Ästhetik (1819/25), Hamburg: Meiner-Verlag 1984, S. 85.

133 WennGadamer vonder ›Seinseinheit des Kunstwerks‹ ausgeht,muss er sich eingestehen, dass die-

se Vorstellung des Werks neueren Datums ist. Ihm liegt ein Autonomiegedanke des Kunstwerks

zugrunde, den es so zumindest in der Kunst des Mittelalters nicht gegeben hat, wie er selbst ein-

räumt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 57

zeitunabhängigeOntologie des Kunstwerks als einer ›Seinseinheit‹ findet Gadamer dar-

in, dass ein Kunstwerk erst in der Betrachtung gegenwärtig wird.

»›Gleichzeitigkeit‹ dagegen will hier sagen, daß ein Einziges, das sich uns darstellt, so

fernen Ursprungs es auch sei, in seiner Darstellung volle Gegenwart gewinnt. Gleich-

zeitigkeit ist also nicht eine Gegebenheitsweise im Bewußtsein, sondern eine Aufgabe

für das Bewußtsein und eine Leistung, die von ihmverlangtwird. Sie besteht darin, sich

so an die Sache zu halten, daß diese ›gleichzeitig‹ wird, d.h. aber, daß alle Vermittlung

in totaler Gegenwärtigkeit aufgehoben ist.«134

Gadamer betont in dem,was er als eine »Leistung« bezeichnet, denHerstellungscharak-

ter von Kunst durch den Betrachter. Und zugleich verortet er die Varianz der Kunster-

fahrung nicht im jeweils Subjektiven des Betrachters, zu welchem auch der Zeitkontext

gehört. Diese Varianz sei vielmehr im Werk selbst angelegt.135

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden – dem kulturgeschichtlichen

Ansatz entsprechend – das Narziss-Bild dem Zeitalter seiner Entstehung zuzuordnen.

Hierzu wird zunächst der Barock als Stilepoche und Umbruchszeit beschrieben und

mit ihm Caravaggio als ein Künstler, der als sein Mitbegründer gilt. Nach der Beschrei-

bung dieser Umbruchsphase in der Kunst,wird anschließend das Narziss-Bild auf seine

barocken Züge hin befragt.

3.2.2 Caravaggio, ein Künstler des Barock

Das Werk des Caravaggio wird im kunstgeschichtlichen Diskurs seit seinen Anfängen

einhellig dem Barock zugeschrieben. In Monografien wird Caravaggio als »Genie des

Barocks« gefeiert.136 Er gilt als ›Naturalist‹ und der Naturalismus, durch ihn begrün-

det, als eine besondere Ausformung des Barock, die stark ›italienisch‹ geprägt ist und

sich von der Kunst der sogenannten ›Nordländer‹ abhebt. Die ›Naturtreue‹ des Cara-

vaggio, als Realismus der Darstellung verstanden, lässt sein Werk in einen Gegensatz

zumManierismus treten. Die zeit- und kulturspezifische Umbewertung des ›Naturalis-

mus‹-Begriffs, vonMargit Brehm ausführlich am Fall Caravaggio erforscht, verdeutlicht

dass diese Zuschreibung nicht ganz eindeutig ist. So wird bereits im 17. Jahrhundert

diskutiert, ob es sich in der Kunst des Caravaggio nur umWiederspiegelungen der Na-

tur handelt oder ob diese ›Naturtreue‹ mit einer eigenen ›maniera‹ verbunden ist, die

den Stil prägt.137 So wird das Werk von Caravaggio (auch heute noch) nicht zwangs-

läufig in einen Gegensatz zum Manierismus gestellt. Versteht man den Manierismus

als einen Stil der individuellen Entfaltung einer Künstlerpersönlichkeit, fernab von den

134 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 132.

135 Ebd., S. 128.

136 Vgl. Lambert, Gilles (2000): Caravaggio.

137 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Ein Bild und sein Doppelgänger

gesellschaftlichen Zwängen und Regulierungen138, so steht Caravaggio und sein Werk

unbestreitbar für einen solchen eigenen Stil (maniera).139

Die Vorstellung dessen, was ›Naturalismus‹ meint, verändert sich durch die kunst-

geschichtliche Forschung seit dem 17. Jahrhundert hindurch bis in die Jetztzeit, und

mit ihr die Einschätzung des Werkes Caravaggios. Im Kern wird die Frage bewegt,

was Kunst ausmacht oder wie sie sein sollte: Ist sie Wiederspiegelung der Natur (Ab-

bild), Verschönerung (Idealbild) oder Aufklärung (Urbild)? Die Frage der Konzeption/

Sicht des Künstlers soll hierüber Aufklärung geben, weshalb mühsam rekonstruiert

wird – beispielsweise im Diskurs des 17. Jahrhunderts – ob Caravaggio nach dem Mo-

dell gemalt hat. Das Verhältnis vom Modell zur Darstellung und vom Künstler zum

Werk kann hier also als analog aufgefasst werden. Analog ist auch die Frage nach dem

Verhältnis des Barock zum Werk des Künstlers – eine komplizierte Frage, da Caravag-

gio, wie gesagt, als Stil-prägend gilt. Ohne ihn, darin ist sich die Kunstforschung wei-

testgehend einig, hätte es, bei allen Vergleichen und Vorformen, diese spezifische Aus-

prägung des Barock nicht gegeben. Anzunehmen ist, dass sich die rezeptionsgeschicht-

liche Einschätzung des Barock in den rezeptionsgeschichtlichen Einschätzungen des

Werkes des Caravaggio, so auch imNarziss, spiegeln, zumal Caravaggio stilprägend ist.

Die Werke des Caravaggio hatten, den Quellenberichten zufolge, eine polarisieren-

deWirkung auf die zeitgenössische Rezeption: »Ganz Romwar für und wider.«140 Zum

einen wiesen Kirchen seine Bilder zurück, zum anderen fand Caravaggio mächtige Be-

fürworter und Mäzene aus hochrangigen Kirchenkreisen, darunter den Kardinal Del

Monte.141 Diese polarisierende Wirkung stellt, bei allen rezeptionsgeschichtlichen Un-

terschieden seit Entstehung derWerke, einen durchgängigen, also zeitgeschichtlich un-

abhängigen Zug der Kunstwerke Caravaggios dar. Die Werkrezeption des Narziss kann

hier als Beispiel dienen.

Es soll nun der Versuch unternommen werden – der Perspektive der stil- und

kulturgeschichtlichen Einordnung des Kunstwerks folgend – die künstlerische Hand-

schrift des Caravaggio und schließlich den Narziss aus dem Barockzeitalter heraus

zu verstehen. Vergleichbar mit der Rezeptionsgeschichte des ›Falls Caravaggio‹ sind

auch die kunstgeschichtlichen Beschreibungen des Barockstils nicht als wertneutral

anzusehen. Sie sind ebenfalls perspektivisch und ihrer Zeit verhaftet. Dennoch können

hier Unterschiede gemacht werden, zwischen solchen Positionen, die sich um eine

nicht normative Beschreibung bemühen und solchen, die teils explizit, teils implizit in

Kunstkritik umschlagen.

Zwiespältig wie das Werk des Caravaggio fällt die kunstgeschichtliche Einordnung

der gesamten Epoche aus, die durchaus keine einheitliche ist. Sie beginnt bereits mit

einer unterschiedlichen Datierung.Manche Autoren setzen einen Anfang bereits in der

138 Ganz im Gegensatz zu der Überzeugung Riegls, s.o.

139 Die Abwendung Caravaggios vom Stil des Manierismus, ungefähr in die Zeit von 1520 bis 1600

datiert, beschäftigt die Kunsttheorie des 17. Jahrhunderts und bleibt unentschieden. vgl. Brehm,

Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 400.

140 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 205.

141 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 59

Hochrenaissance, so Alois Riegl. Auch Panofsky betont eine Genealogie; er sieht im Phä-

nomen Barock eine »Reaktion gegen die Übertreibung und Überkompliziertheit« des

Manierismus. Mit der Rückkehr »zu Klarheit, natürlicher Einfachheit und sogar Aus-

gewogenheit« in der frühen Barockphase erkennt Panofsky eine Nähe und nicht die

Differenz zur Kunst der Renaissance.142 Panofsky, und mit ihm zuvor Riegl, wider-

sprechen damit einer (bis heute) weit verbreiteten Auffassung, die Renaissance stünde

in einem diametralen Gegensatz zur Kunst des Barock. Wie in den weiteren Ausfüh-

rungen deutlich werden wird, ist Caravaggio als einer seiner Begründer nicht nur ein

Künstler des Barock; seine künstlerische Position hinterfragt zugleich die Bilder der

voneinander abgehobenen Epochen; insbesondere die der Renaissance und Antike.143

Zurückgehend auf die Anfänge der Kunstgeschichte, teilen sich die Einschätzun-

gen zur Barockepoche im Zeitalter der aufkeimenden akademischen Kunstwissen-

schaft – von Winckelmann bis Riegl – in zwei Lager: in solche, die im Barock lediglich

einen Verfall der italienischen Renaissance und/oder den Verlust des antiken »Ide-

alschönen« (Winckelmann) erkennen wollen und solche, die das »Neuartige« dieser

Kunst würdigen (Schmarsow) und in ihr den Beginn der Moderne situieren (Riegl).144

Caravaggio als ein Künstler und Mitbegründer des Barock steht im besonderen Maße

für diese Polarisierung. Die Kunstkritik an dieser Epoche, von Bellori, über Winckel-

mann bis Burckhardt, lässt sich als das Verlusterleben des Universellen in der Kunst

deuten. Selbst in Heinrich Wölfflins Schrift, Renaissance und Barock von 1888, die

einen Versuch der nicht normativen Scheidung der beiden Epochen darstellt, scheint

zwischenzeitlich diese Kritik und ein grundsätzliches Erstaunen und Befremden

gegenüber der Kunst des Barock durch.145 Wölfflin spricht von der »Steigerung der

Größe« als Anzeichen einer »sinkenden Kunst« und von einer Effekthascherei durch

den Barock, der lediglich zu beeindrucken versuche.146

»Die Renaissance ist die Kunst des schönen ruhigen Seins. Sie bietet uns jene befreien-

de Schönheit, die wir als ein allgemeines Wohlgefühl und gleichmässige Steigerung

unserer Lebenskraft empfinden. An ihren vollkommenen Schöpfungen findet man

nicht, was gedrückt oder gehemmt, unruhig und aufgeregt wäre; jede Form ist frei

und ganz leicht zur Erscheinung gekommen; der Bogen wölbt sich im reinsten Rund,

142 Vgl. Panofsky, Erwin: Was ist Barock? (1995), übers. von. Wölfle, Holger (aus dem Amerikani-

schen), Berlin-Hamburg: Philo & Philo Fine Arts 2005, S. 20.

143 Vgl. von Rosen, Valeska: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwürdigen. Zur epochalen Rele-

vanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600«, in: Pfisterer, Ulrich und Wim-

böck, Gabriele (Hg.):Novità: Neuheitskonzepte in den Bildkünsten um 1600, Zürich: Diaphanes 2011,

S. 471-488; vgl. von Rosen, Valeska: »Inszenierte Unkonventionalität. Caravaggios Ironisierung der An-

tikenimitatio«, in: Kablitz, Andreas und Regn, Gerhard (Hg.): Renaissance – Episteme und Agon:

für Klaus W. Hempfer anläßlich seines 60. Geburtstags, Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2006,

S. 423-449.

144 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 1.

145 Der Studie liegt die Vorstellung von kunstgeschichtlichen Zyklen zugrunde, wonach auf klassizis-

tische Epochen jeweils solche folgten die ihre Identität nicht klar zu erkennen geben; die durch

ein »Verbergen« und »Unklarheit« gekennzeichnet seien.

146 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, München: Theodor Ackermann 1888, S. 26, 57.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Ein Bild und sein Doppelgänger

die Verhältnisse weit und wohlig. Alles athmet Befriedigung und wir glauben nicht zu

irren, wennwir eben in dieser himmlischen Ruhe und Bedürfnislosigkeit den höchsten

Ausdruck des Kunstgeistes jener Zeit erkennen.

Der Barock beabsichtigt eine andere Wirkung. Er will packen mit der Gewalt des

Affects, unmittelbar, überwältigend. Was er giebt ist nicht gleichmässige Belebung,

sondern Aufregung, Ekstase, Berauschung. Er geht aus auf einen Eindruck des Au-

genblicks, während die Renaissance langsamer und leiser, aber desto nachhaltiger

wirkt.«147

Der Betonung der Differenz der beiden Epochen, Renaissance und Barock, durchWölf-

flin stehen Genealogien durch Riegl und Panofsky gegenüber, auf die später noch einge-

gangen wird.148 ImWerk des Caravaggio ließ sich in der älteren und neueren kunsthis-

torischen Forschung eine besonders starke Nähe zu denWerken des Michelangelo Buo-

narroti herstellen.149 1475 geboren und gemeinhin als Renaissance-Künstler bezeichnet,

gilt er gleichzeitig als »Vater des Barock«150. Zwischen 1521 und 1524 habe sich im Ent-

wurf derMedici-Gräber bei ihm ein Stilwandel hin zumBarock vollzogen.151 Nach Riegl

trete imWerk vonMichelangelo – die drei Künste (Skulptur,Malerei, Architektur) über-

greifend – die innere Empfindung an die Stelle des Symbolischen152 – eine Neuerung

bei Michelangelo, die auch die Bildwerke des Caravaggio charakterisiert. Besonders

eindrücklich wird diese Stilwandlung bei Michelangelo in der Darstellung des Jüngsten

Gerichts in der Sixtinischen Kapelle:

»Christus in merkwürdiger Verkürzung; er saß eben die innere Erregung zwingt

ihn, sich zu erheben und zugleich das Verdammungsurteil auszusprechen. Ist

das ein gerechter Richter? Nein, ein leidenschaftlich befangener Sterblicher, die

Leidenschaft – subjektive Aufwallung des Momentes – beherrscht ihn momentan

vollständig.«153

Wie später in Caravaggios Genredarstellungen Heiliger und mythologischer Figuren

finden sich bereits bei Michelangelo die Stilelemente der Verzerrung und der inneren

Erregung selbst bei einer Figur wie Jesus Christus. Die Entwicklung des Barockstils im

147 Ebd., S. 24.

148 Panofsky wirft Wölfflin eine »Unterlassungssünde« vor, das Zeitalter des Manierismus in der Er-

klärung des Barockphänomens gänzlich ausgespart zu haben, wodurch erst die Renaissance als

ein Gegensatz erscheine vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 16.

149 Wie sehr imWerk von Caravaggio neue Konzeptionen der Darstellung des BarockvatersMichelan-

gelo anklingen, zeigt der Kunsthistoriker Rudolf Preimesberger beispielhaft am »Amor« des Cara-

vaggio. vgl. Preimesberger, Rudolf: »Michelangelo da Caravaggio – Caravaggio daMichelangelo. Zum

›Amor‹ der Berliner Gemäldegalerie«, in: van Rosen, Valeska, Krüger, Klaus, und Preimesberger,

Rudolf (Hg.): Der stumme Diskurs der Bilder. Reflexionsformen des Ästhetischen in der Kunst der Frühen

Neuzeit, München/Berlin: Deutscher Kunstverlag 2003, S. 243-260.

150 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 67.

151 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 32.

152 Vgl. ebd., S. 38.

153 Ebd., S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 61

Werk des Michelangelo, die Riegl zeichnet, weist eine große Nähe zu dem auf, was un-

ter dem sogenannten ›Naturalismus‹ des Caravaggio verstanden wird. Im Unterschied

zu Michelangelo ist diese Abkehr vom Symbolisch-Repräsentativen mit der Nähe und

Wucht der Darstellung, bei gleichzeitigem Fehlen ikonographisch gängiger Symbolik,

unübersehbar und an ein Extrem gebracht. Dieser ›Naturalismus‹ wird mit Caravaggio

zu einer eigenständigen Spielart des Barock.

Riegl hebt diese durchCaravaggio begründete Stilrichtung streng vomManierismus

ab, den er als ein Intermezzo innerhalb einer Gesamtentwicklung versteht, die ihren

Ausgang bei Michelangelo nimmt. Etwa in der gleichen Zeit, in der der Renaissance-

Meister seinen Stilwandel hin zum Barock vollzieht (von Panofsky auf die Jahre 1521-

1524 datiert) beginnt der Manierismus und hält circa bis 1600 an. Panofsky schärft den

Blick auf die Epoche: der Manierismus sei aus einem »Problem der Renaissance« er-

wachsen, die Entdeckung der Zentralperspektive und mit ihr eine sich etablierende

naturwissenschaftliche Wirklichkeitsauffassung bei gleichzeitigem Fortbestehen eines

›gotischen Geistes‹.154 Er fällt in die Zeit der Gegenreformation und begegnet dem

Renaissance-Widerspruch durch eine Form von Eskapismus und Abwendung vom ›Na-

turvorbild‹. Damit habe er die kirchliche Forderung erfüllt, sich vom ›heidnisch‹ wir-

kenden ›Materialismus‹ der Renaissance-Zeit zu lösen. Die Bilder der Manieristen hät-

ten dekorativ, teils wie Karikaturen gewirkt und seien damit unverdächtig geblieben.155

Der italienische Barock, darunter die Kunst des Caravaggio und der Carracci-Brüder,

emanzipiert sich von den Bestrebungen der Gegenreformation; diese nach Riegl eher

kunstfeindliche Phase sei um 1600 bereits vorbei gewesen. Caravaggio, der Begrün-

der dieses Stils, habe in seiner römischen Schaffensphase »als Einzelner« einen Kampf

gegen Manieristen und Bolognesen geführt.156 Wie Riegl, so beschreibt auch Panofsky

das Einsetzen des italienischen Barocks als eine Gegenreaktion gegen denManierismus

und nicht gegen die Renaissance.157 Von dort aus würden, auch in Caravaggios neuarti-

gen Bildentwürfen, teils ›Anklänge‹ an Malereien der Hochrenaissance deutlich. Diese

Beschreibung trifft insbesondere die Werke des Caravaggio, die – so die kunstwissen-

schaftlich geteilte Einschätzung – nicht nur ungewöhnlich individuell seien, sondern

sich jeglicher Norm repräsentativer Darstellung verweigerten.

Die Nähe zu Werken der Antike, wie auch der Hochrenaissance, die an zahlrei-

chen Bildern von Caravaggio nachgewiesen wurde158, steht in einem vermeintlichen

Widerspruch zu den Normbrüchen des Caravaggio. Die Kunsthistorikerin Valeska von

Rosen begründet ihn aus einer spezifischen Haltung Caravaggios zur antiken Traditi-

on heraus. Caravaggio habe gezielt unkonventionelle antike Vorbilder gesucht – solche,

die entweder in der Rezeption der Antike seitens seiner Zeitgenossen nicht beachtet

154 Er zeigt dies beispielhaft an einem Bild von Ghirlandaio »Die Anbetung der Hirten« vgl. Panofsky,

Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 24.

155 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 154.

156 »Es ist im wesentlichen das Unternehmen nicht einer ganzen Schule, sondern nur eines einzel-

nen Mannes gewesen; Caravaggios Auftreten und Aufenthalt in Rom war von Anfang bis Ende ein

Kampf gegen Manieristen und Bolognesen.« Ebd., S. 161.

157 Vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 36.

158 Vgl. von Rosen, Valeska: »Inszenierte Unkonventionalität. Caravaggios Ironisierung der Antikenimita-

tio«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Ein Bild und sein Doppelgänger

oder für schlecht und hässlich befunden wurden. Von Rosen sieht darin eine künstleri-

sche Strategie Caravaggios wirksam, die – so ihre Folgerung – auf eine Ironisierung des

Imitatio-Diskurses seiner Zeit ziele.159 Die hierauf bezogene »Naturalismus-Debatte«

markiert somit amWerk des Caravaggio einen Umbruch, der auch die Klarheit Epoche-

spezifischer Differenzierungen ins Wanken bringt.160 So handelt es sich bei Caravag-

gio um einenMaler, der durch seine unorthodoxen Bezüge zur Antike (etwa durch seine

Modellwahl)161 auf ungleiche Antiken hinweist; in jedemFall aber implizit das »Bild« des

Idealschönen der Antike relativiert/differenziert.

Caravaggio, so lässt sich hier festhalten, ist sowohl ein Künstler/Wegbereiter des

Barock, als auch ein Künstler, der sich grundsätzlich derartigen Zuschreibungen

widersetzt. Die Normverstöße, das Ausloten tradierter Bilder (vorangehender Epochen

und Kunstideale) durch Caravaggio passt andererseits gut in die Epoche und zu

den Beschreibungen barocker Kunst. So beklagt Wölfflin ein allgemein erstarkendes

»Selbstbewusstsein« der Barock-Künstler, die sich keiner Maßgabe mehr verpflichtet

sähen.162 Auf unterschiedliche Weise wird ein Individualismus beschrieben, der ein

Genrebewusstsein erst bedingt: Riegl macht auf sogenannte »Stilgrenzen« aufmerk-

sam, die im Altertum und im Mittelalter noch nicht bekannt gewesen seien. Sie seien

mit dem »Subjektivismus« aufgekommen, der wiederum das Fehlen einer Norm

spürbar macht. Der Barock als eine solche Neuerung muss sich also mit den Fragen

einer solchen Norm auseinandersetzen.163 Hierzu tragen auch die Gründungen der

ersten Kunstakademien in Rom und Florenz in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhun-

derts bei. Sie fördern eine Entwicklung, in der das das künstlerische Tun zu einem

Feld künstlerischer Wahl wird.164 Die Beschreibungen barocker Kunstwerke, der Ein-

159 Vgl. ebd., S. 445-447; vgl. von Rosen, Valeska: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwürdigen. Zur

epochalen Relevanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600«, S. 472-476.

160 Dass das Zeitalter des Barock durchaus keine einheitliche Epoche darstellt und der Begriff darüber

hinaus erst rückblickend zur Bezeichnung von Neuerungen in der Kunst um 1600 dient, vermag

wichtige Differenzen der dieser Kunst zu verschleiern. An den Werken Caravaggios zeigt von Ro-

sen, dass grobe epochale Zuschreibungen weniger zielführend sind, als die Diskussion darüber,

was jeweils von den Künstlern selbst als »bildwürdig« erachtet wurde. vgl. von Rosen, Valeska:

»Caravaggio und die Erweiterung des Bildwürdigen. Zur epochalen Relevanz von Gattungserfindungen und

-ausdifferenzierungen um 1600«.

161 Hierzu zählt von Rosen die antike Statue »Thusnelda« als Vorbild für Caravaggios Gemälde »Ma-

donna di Loreto«, die zu Caravaggios Zeiten als eine ausgesprochen »unantike« Statue galt; Ver-

gleichbares führt von Rosen an einer antiken Statue »Sterbender Gallier« vor, eine unkonventio-

nelle antike Darstellung, die als Vorlage für das Gemälde »Johannes der Täufer« diente. Die an-

tiken Statuen »Der Messerschleifer« und die »Trunkene Alte«, deren Körperdarstellungen Cara-

vaggio zum Vorbild wurden, sind antike Werke, die dem antiken Körperideal widersprechen und

ihrerseits darauf angelegt gewesen seien, die klassischen Darstellungsprinzipien und Normen zu

verletzen. vgl. von Rosen, Valeska: »Inszenierte Unkonventionalität. Caravaggios Ironisierung der An-

tikenimitatio«.

162 Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des Ba-

rockstils in Italien, S. 66.

163 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 26.

164 Die ersten Kunstakademien sind nach Riegl als Stätten anzusehen, in denen tradiertes Kunstwis-

sen weitergegeben wird, und deren Funktion erst aus dieser Erschütterung heraus zu verstehen

sind: als reaktionäre Kraft angesichts der Emanzipation der Künste und gleichzeitig als Eklektizis-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 63

druck der »gesteigerten Subjektivität« (Riegl) und das Eintreten in eine »neue Sphäre

hochsubjektiver Empfindungen« (Panofsky) lässt sich somit vor dem Hintergrund

kulturgeschichtlicher Veränderungen verstehen und Caravaggio als ein Künstler seiner

Zeit.

Ausgehend von dieser Stilneuerung, dem Individualismus des Caravaggio, werden

nunweitereNeuerungen in den Bildwerken vonCaravaggio zusammengefasst und grob

»dem Barock« zugeordnet. Befremden, Widersprüchlichkeit, der Eindruck innerseeli-

scher Zerrissenheit/Spaltung, sowie die Steigerung der Gegensätze stellen Wirkungs-

beschreibungen barocker Kunst dar, die sich in den Werken des Caravaggio zuspit-

zen. Auch das eigentümlich Verzerrte der barocken Kunst, das Unförmig-Hässliche, die

Emanzipation des Einzelnen gegenüber dem Harmonisch-Ganzen und die hieraus er-

wachsenen Schattenwirkungen stellen treffende Charakterisierungen des caravagges-

ken Bildwerkes dar. Im Einzelnen: Wölfflin beschreibt, wie auch Riegl, das Ringen see-

lischer Kräfte, das sich zu keiner Seite hin auflöst, als einen durchgängigen barocken

Grundzug.Während Riegl darauf hinweist,wie in den Kunstwerken des Barock derWil-

le in einen Gegensatz/Widerspruch zur Empfindung gerate, stellt Wölfflin dem Willen

den »Körper« gegenüber. Er betont den Eindruck der psychophysischen Gespaltenheit

und Undurchdringbarkeit, die barocken Kunstwerke kennzeichne.

»Die beiden Momente, Körper und Wille, sind gleichsam auseinandergetreten. Es ist

als ob diese Menschen ihren Leib nicht in der Gewalt hätten, nicht mehr ganz mit ih-

rem Willen durchdringen könnten: es fehlt die gleichmäßige Durchformung und Be-

lebung.«165

Hierzu analog beschreibt auch Riegl einen Kampf seelischer Regungen und Spaltung,

wobei der Wille nicht mehr durchdringe und es zu einer Steigerung der Empfindung

komme:

»Das Neue ist, daß nun die Empfindung sich emanzipiert, in Kampf tritt mit demWil-

len. Das Psychische im Menschen spaltet sich; bisher haben beide Seiten – Wille und

Empfindung – den materiellen Körper einträchtig beherrscht, unter Hegemonie des

Willens; jetzt sucht jede die Herrschaft ausschließlich an sich zu reißen. Da aber der

Wille früher der Herrschende war, so ist das eigentlich Neue die Steigerung der Emp-

findung.«166

Der für den Barockstil charakteristische Tiefenraum und die Empfindung seien, so

Riegl, »Parallelerscheinungen – gewissermaßen zwei verschiedene Seiten eines und

desselben Wesens, eine Psyche und Physis.«167 Riegl führt dies an der Treppenvorhalle

der Biblioteca Laurenziana in Florenz vor. Details müssten sich dem Gesamteindruck

unterordnen, weshalb sie infolge – isoliert betrachtet – hässlich und proportionslos

mus, in denen verschiedenen Stile ›friedlich‹ nebeneinander existieren und gelehrt werden. vgl.

ebd., S. 158.

165 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 66.

166 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 36-37.

167 Ebd., S. 43-44.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Ein Bild und sein Doppelgänger

wirkten. Zudem seien sie mit enormen Schattenwirkungen (in der Architektur) verbun-

den (!). Dafür würde der Tiefenraum jeweils die Ebene überwinden – synonym dafür,

dass sich die Empfindung dem Willen widersetze.168 Folgen wir dieser Verbindung

des Psychischen mit dem Physischen bei Riegl, so handelt es sich um eine Epoche,

die sich dem Raum als einem komplexen inneren Seelenleben (mit widerstreitenden

Kräften) zuwendet und zugleich um einen Raum, der die Perspektivität/Subjektivität

der Wirklichkeit durchscheinen lässt. Panofsky fasst die Veränderung im Barock wie

folgt zusammen:

»Der innere Dualismus nachmittelalterlicher Kunst […] ist nicht mehr eine schwelende

Spannung wie im Manierismus, sondern die Konflikte und Kontraste zwischen plas-

tischen und räumlichen Tendenzen, idealer Schönheit und Wirklichkeit, neuheidni-

schem Humanismus und christlichem Spiritualismus beginnen, während sie weiter-

hin fortbestehen, in einer neuen Sphäre hochsubjektiver Empfindungen aufzugehen,

die sich in solchen subjektiven Qualitäten, wie dem malerischen Spiel von Licht und

Schatten, dem tiefen aber eindeutig irrationalen Raum und den sanften, schmelzen-

den Gesichtsausdrücken manifestieren.«169

Caravaggio, Erfinder der Chiaroscuro-Malerei, steht im besonderen Maße für diese

Entwicklung in der Kunst. Der neuartige »Subjektivismus«, das aufkeimende Interesse

am widerspruchsvollen menschlichen Seelenleben manifestiert sich in den Bildwerken

des Caravaggio. Indem Caravaggio Heilige wie Normalsterbliche erscheinen lässt – er

malt mythologische und christliche Motive als Alltagsszenen – führt er diese allgemei-

ne Entwicklung in der Kunst an ein Extrem. Die Betrachter seiner Bilder werden da-

zu angeregt, sich in die Gemütsbewegungen des Protagonisten hineinzuversetzen. Sie

werden durch die ungewöhnliche Bildsprache und das Fehlen (eindeutiger) ikonogra-

phischer Hinweise vom repräsentativen Gehalt des Bildsujets weggeführt. Diese für Ca-

ravaggio charakteristische Verbindung des Sakralen mit dem Profanen lässt sich nach

den bisherigen Ausführungen als barock bezeichnen.170 Nach Riegl hätten die Zeit-

genossen des Caravaggio, gespalten in Für- und Gegensprecher, grundsätzlich diese

Kunst angenommen. Riegl begründet seine Einschätzung aus dem »Kunstwollen« der

Zeitepoche heraus:

»Ohne erlernte Kenntnis von der großen Traditionmalt er [Caravaggio], was ermit den

Augen sieht, und die Leute nahmen es willig an, weil die realistische Strömung in der

Zeit lag.«171

Zugleich – und dies belegt die Forschung von Valeska von Rosen – sei es im Bilddis-

kurs zu Korrekturen der Werke des Caravaggio durch seine Anhänger, die sogenannten

Caravaggisten, gekommen. Sie hätten Bilder kopiert und dann jeweils die dreckigen

Fußsohlen weggelassen, ikonographisch ›Falsches‹ korrigiert, ikonographisch ›Fehlen-

des‹ hineingebracht und schließlich die Gattungserweiterungen des Caravaggio wieder

168 Vgl. ebd., S. 46.

169 Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 42.

170 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«.

171 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 65

zurückgenommen. Ein Heiliger oder eine mythologische Figur sollte als solche in den

Bildwerken der Caravaggisten offenbar stärker sichtbar werden.172 Die am Stil des Ca-

ravaggio entfachte »Naturalismus«-Debatte betrifft die eigentümliche Verbindung die-

ses spürbaren und für die Zeitgenossen ungewöhnlichen Realismus der Darstellungmit

der künstlich-inszenierten Anmutung der Bilder.173 Sie wirken durch die Lichtinsze-

nierung der caravaggesken Chiaroscuro-Malerei nicht nur ›naturalistisch‹/realistisch,

sondern auch szenisch/theatralisch. Und auch diese Qualität fügt sich grundsätzlich

gut in eine Zeit, in der in Italien die Oper erfunden wurde und die durch opulente

Inszenierungen an den Höfen Frankreichs und Italiens geprägt ist.174

Die für den Barock typische Steigerung des Affekts175, die in der theatralen Licht-

inszenierung des Caravaggio ein malerisches Instrument findet, hebt sich aber von an-

deren barocken Erscheinungsformen der Kunst, wie etwa der Hofzeremonien, deutlich

ab. Die Darstellung der intensiven Gemütsbewegungen – eine Neuerung in der Kunst

noch vor Caravaggios Schaffen, aber durch ihn wiederum gesteigert – wirkt trotz der

Inszeniertheit – ausgesprochen glaubhaft und ungekünstelt:

»Ferner folgt er den Anforderungen der Zeit durch Darstellung eines gesteigerten Pa-

thos. Dieses Pathos ist niemals unecht, immer packend, häufig ergreifend, aber oft

wirkt er in Verbindungmit der unheimlichen Beleuchtung und den wilden Gesichtsty-

pen abstoßend.«176

Eine weitere barocke Charakteristik des caravaggesken Werkes liegt in seiner Körper-

lichkeit. Auch sie liegt nicht fernab von den Strömungen und künstlerischen Ausdrucks-

findungen der damaligen Zeit. ›Körperlich‹ sind die Größenwirkung, die Opulenz und

Materialität eines üppigen Dekors. Wölfflin spricht von »Massigkeit und Bewegung«

als den zentralen Merkmalen der Barockkunst.177 Dies wird besonders anschaulich in

der Innenarchitektur sakraler Bauten, aber auch im Schönheitsideal menschlicher Kör-

per.178 Die Körperlichkeit bei Caravaggio hebt sich jedoch von dieser Opulenzwiederum

ab. Ihre Drastik und Abgründigkeit hat wenig mit dem dekorativ-verspielten barocken

Stilelement oder einer Form von pompöser ›Fülle‹ gemein.

172 Vgl. von Rosen, Valeska: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguität, Ironie und Perfor-

mativität in der Malerei um 1600, S. 22-29.

173 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 176, 400ff.

174 Die erste Oper »L’Euridice favola drammatica« von Jacopo Peri wurde am 6.10.1600 in Florenz ur-

aufgeführt. Für Riegl dagegen ist die Theatralik typisch für die gegenreformative Kunst. Er hebt

sie streng von der Schaffensphase des Caravaggio ab – so wie er den Manierismus als Sonderform

des Barocks behandelt: »Das naive Verhältnis zwischen Gottheit und Menschen wie in der Re-

naissance hat aufgehört; es beginnt ein zeremoniöser Ton zu herrschen (wie in der gleichzeitigen

Gesellschaft, die auch wieder auf das Formalwesen eingegangen ist); die göttlichen Personen und

Maria werden unnahbar, ein Byzantismus reißt ein, der seine Analogie auch anderen Gebieten

hat. Dafür ist der Affekt der Heiligen ordentlich gesteigert […].« Riegl, Alois: Die Entstehung der

Barockkunst in Rom (1908), S. 167.

175 Vgl. ebd., S. 39.

176 Ebd., S. 206.

177 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 23.

178 Vgl. ebd., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Ein Bild und sein Doppelgänger

Wölfflin betont einen weiteren Aspekt der Körperlichkeit des Barockstils: Barocke

Kunst wirke in besonderer Weise organisch und damit vergänglich.179Wölfflin, wie hin

und her gerissen zwischen dem Verlust ›universeller‹ Kunstwerke (die Renaissance als

Vorbild) trifft hier nicht nur auf das zwangsweise Vergehen kunstgeschichtlicher Hoch-

phasen, sondern auf ein allgemeines Wirklichkeitsprinzip der Vergänglichkeit, das den

Barock als körperliche und zugleich bewegte Kunst charakterisiert.180 In der Erörte-

rung des caravaggesken Stils wurde mit Pichler bereits auf die paradoxe Wirkung des

Augenblicklichen und zugleich Vergänglichen hingewiesen, die das Werk des Carava-

ggio prägen (s.o.). Auch darin fällt Caravaggio nicht mit seinen Bildentwürfen aus der

Zeit, sondern erweist sich als stilprägend.Und schließlich eineweitere Eigenart der (ba-

rocken) Körperlichkeit des Werkes: Caravaggios Bildkompositionen bilden nicht Räu-

me, in denen sich die Protagonisten bewegen. Sie formieren sich durch ihre Körper.181

Als Beispiel dienen folgende Werke: Die Kreuzigung des heiligen Petrus (Rom, St.Maria del

Popolo, 1602), Der ungläubige Thomas (Potsdam, Schloss Sanssouci, 1601/02) und nicht

zuletztNarziss selbst, der im Folgenden auf seine barocken Qualitäten hin befragt wird.

3.2.3 Ein »barocker« Narziss

Inwiefern lässt sich die spezifische Spielart des Barock im Werk des Caravaggio auch

imNarziss wiederfinden? In derWerk-übergreifenden Beschreibung des caravaggesken

Stils wurde bereits herausgestellt, dass sich das Narziss-Bild gut in das Gesamtwerk,

insbesondere in das Frühwerk Caravaggios, einfügt. Da das Bild ›caravaggeske‹ Züge

trägt und Caravaggio den Barock als Stilepoche entscheidend mitprägt, lautet die Ant-

wort von dieser Seite ›ja‹. Um die Frage nun allgemein vom Barock her zu stellen, der

zwar keine einheitliche Stilepoche darstellt, aber doch bestimmte Charakteristiken ver-

eint, lassen sich folgende Züge festhalten: Die Kunsttheoretiker Riegl,Wölfflin und Pan-

ofsky betonten die »Bewegtheit« des neuen Stils (entweder in Abgrenzung oder Fortset-

zung zur Renaissance), sowie eine eigentümliche Form der »Dissonanz«. Der »Subjekti-

vismus« dieser Epoche eröffne wie in der Tiefenwirkung des architektonischen Raumes

einen unbegrenzten und ambivalenten seelischen Innenraum. Innerseelische Strebun-

gen, »Wille und Empfindung« (Riegl) oder »Körper und Wille« (Wölfflin) würden in der

Kunst des Barock in einemWiderspruch, einem Ringen, einem unauflösbaren Konflikt

179 »Das Bild vom Aufblühen und Welken einer Pflanze stellt sich dieser Theorie vorzugsweise als

leitender Gesichtspunkt ein. So wenig die Blume ewig blühen kann, sondern das Welken unauf-

haltsamherankommt, sowenig konnte die Renaissance immer sich selbst gleich bleiben: siewelkt,

sie verliert ihre Form und diesen Zustand nennen wir Barock. Der Boden ist nicht schuld, dass die

Pflanze abstirbt, sie trägt ihre Lebensgesetze in sich selbst. Und so der Stil: die Nothwendigkeit

des Wandels kommt ihm nicht aussen, sondern von innen: das Formgefühl wickelt sich ab nach

eigenen Gesetzen.« Ebd., S. 59.

180 Wölfflin denkt generell in Zyklen der Kunstgeschichte. Auf Hochphasen würde solche der Verwor-

renheit, unklarer Identität und des »Verbergens« folgen.

181 Dies lässt sich übrigens als eine Autonomisierung der Kunst (weg von den Normmaßstäben frü-

herer Epochen) werten: Der Bildraum emanzipiert und befreit sich von den repräsentativen An-

sprüchen der Darstellung. Bilder von Caravaggio lassen sich nicht uneingeschränkt als Abbilder in

Gebrauch nehmen. Darin erweisen sich die Bilder des Caravaggio als ausgesprochen modern.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 67

dargestellt (s.o.).182 Panofsky bezeichnet das Barockphänomen als einen »objektiven

Konflikt zwischen antagonistischen Kräften.«183

Lässt sich die Darstellung eines solchen Konflikts auch im Narziss-Bild erkennen?

Der innere Konflikt erscheint zunächst deutlich mit dem Narziss-Mythos (in der Aus-

legung nach Ovid) verbunden. Denn von einem Dilemma, ganz im Sinne der Unver-

einbarkeit von »Körper und Wille« handelt auch der Narziss-Mythos. Hier die Szene,

in der der Narziss der mythologischen Erzählung bereits erkannt hat, dass es sich bei

dem Gegenüber um sein Spiegelbild handelt:

Was tun? Bitten odermich erbitten lassen?Worum soll ich denn bitten?Was ich begeh-

re, ist beimir. Der Reichtumhatmich arm gemacht. Könnte ichmich doch vonmeinem

Körper lösen! Ein neuartigerWunsch bei einem Liebenden: Ich wollte, der Gegenstand

meiner Liebe wäre nicht bei mir!184

Inwieweit sich diese Zerrissenheit auch im Narziss-Bild niederschlägt, soll hier nicht

vorschnell beantwortet werden. In jedem Fall bilden im Barock mythologische Themen

nicht nur beliebte Sujets der Darstellung; es handelt sich um eine Kunstepoche, die die

Abgründe des Menschlichen der mythologischen Erzählungen betont und den im My-

thos erzählten Konflikt in ihren Darstellungen nicht auflöst, sondern in Spannung hält.

Frühere Epochen hätten, so Riegl und Wölfflin, solche, einander sich widersprechen-

de seelische Strebungen, die des Willens und der Empfindung entweder nicht gekannt

oder zugunsten einer Strebung, nämlich zugunsten desWillens, vereindeutigt. DerWi-

derstreit als solcher stellt also keine Neuerung des Barock dar, da bereits die Mythen

von derartigen Konflikten handeln. Neu ist dagegen die Darstellung der Unlösbarkeit

oder »Unfassbarkeit« des Konflikts oder des Widerspruchs.

Die Frage ist also, ob das Narziss-Bild einen solchen Konflikt (auf barocke Manier)

in Spannung hält. Dies sei als These formuliert. Mit Blick auf die Sammlung der Phä-

nomene Bildrezeption kann aber bereits festgehalten werden, dass Narziss in seiner

Bildwirkung eine Dissonanz erzeugt, wie sie grundsätzlich auch die Rezeption baro-

cker Kunst prägt. Sie stellt nach Wölfflin eine absichtliche Wirkung barocker Kunst

dar.185 Erinnern wir uns an die Hässlichkeit und Unförmigkeit, sowie Fragmentie-

rung der Narziss-Darstellung, die eine Seite der kontroversen Bildrezeption darstellt,

so passt dies grundsätzlich gut zu einem Zug barocker Kunst – nämlich seiner spezi-

fischen Aushandlung des Verhältnisses des Ganzen zu seinen Teilen. Insbesondere in

barocken Architekturentwürfen (aber auch in der Bildenden Kunst) wird, um eine Tie-

fenwirkung zu erzeugen, in Kauf genommen, dass das Einzelelement aperspektivisch,

verzerrt und hässlich wirkt (s.o.). Frühere Epochen (wie die Renaissance) seien dage-

gen um einen »Ausgleich« zwischen dem Ganzen und seiner Teile bemüht gewesen.

182 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 66.

183 Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 42.

184 Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, S. 157. Vers [465]: Quid faciam? Roger, anne rogem? Quid

deinde rogabo? Quod cupio, mecum est: inopem me copia fecit. O utinam a nostro secedere cor-

pore possem! Votum in amante novum: vellem, quod amamus, abesset!

185 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Ein Bild und sein Doppelgänger

Jedes Einzelne hätte sich in ein harmonisches Ganzes fügen müssen.186 Die Etymolo-

gie des Begriffs ›barock‹ macht darauf aufmerksam, dass das Hässlich-Verzerrte und

Unförmige nicht nur eine architektonische Randerscheinung darstellt, sondern eine

übergreifende barocke Qualität bildet.187

Mit einem Sprung in die gegenwärtige Bildtheorie, so ist es ausgerechnet der fran-

zösische Philosoph Hubert Damisch, der im Bild einen »barocken Narziss« erkennt.

Dies ist insofern bemerkenswert, da Damisch in seinen Bildreflexionen grundsätzlich

keinen historischen Einordnungen folgt. Seine Analysen, im Grenzbereich zwischen

Philosophie, Psychoanalyse und Kunstwissenschaft anzusiedeln, sind semiologisch. Als

Schüler von Merleau-Ponty ist er zudem ein Wegbereiter des ›iconic turn‹, Verfechter

des Autonomiegedankens der Kunst (s.o.). In seinem Text mit dem Titel, »Barocker

Narziss?«, betont er ausdrücklich, dass es ihm nicht darum gelegen ist, das Bild einer

Epoche zuzuordnen. Er will dagegen mithilfe der Bezeichnung ›barock‹ auf eine spezi-

fische Qualität des Kunstwerks hinweisen. Das Bild sei aufgrund seiner »Falten« bzw.

seiner zweifachen Faltbarkeit »barock«.188 Die Faltbarkeit des Bildes in zwei Teile, sowie

die erneute Faltung aufgrund der versetzten Mittellinie, erzeuge durch diesen »Fehler«

eine unendliche Wiederholung. Damit bilde es ein barockes Ornament aus und eröffne

ein »operationales Feld«, in der es zu einer »Entfaltung« der Figur des Narziss kom-

me.189 Und zuletzt zur Körperlichkeit des Barock, die bereits in ihren verschiedenen

Dimensionen benannt und in ihrer spezifischen Ausformung bei Caravaggio heraus-

gearbeitet wurde. Nach Damisch handelt es sich nicht nur aufgrund der zweifachen

Faltbarkeit, sondern auch aufgrund der »Figurabilität« des Bildes um einen »barocken

Narziss«. Mit dem Knie als »Ball« trete der Körper an die Stelle geometrischer Formen

oder repräsentativer Gesten:

»Diese Figur befindet sich an einem Ort oder an einem Schauplatz, der ihr nicht vor-

ausgesetzt ist, sondern den sie bildet […] Man kann dies für ein typisch caravaggeskes

Merkmal halten (und vielleicht für ein typisch barockes Merkmal) […].«190

Diese tendenzielle Austauschbarkeit – barock oder caravaggesk – verdeutlicht nicht

nur die Nähe zwischen dem stilgeschichtlichen und individualgeschichtlichen An-

satz, der bei stilprägenden und Ausnahmekünstlern wie Caravaggio ohnehin nicht

186 Wölfflin beschreibt dies in der Art eines Aufforderungscharakters seitens barocker Werke an ihre

Betrachter oder an spätere Stilepochen, die noch kommen werden: »Der Barock wirkt durch das

Aufregende der Formlosigkeit, die erst überwunden werden muss.« Ebd., S. 57.

187 Die Anwendung des Begriffs ›barock‹ geht nach Panofsky aus einer Neutralisierung eines Schmäh-

begriffs hervor. Barock stamme aus dem Spanischen ›barueca‹ für Wucherung oder unregelmäßi-

ge Perle im französischen aus dem ›baroque‹, worunter das »Wild-Verworrene, Unklare, Wunder-

liche und Nutzlose« herrühre. Diese Neutralisierung habe eine dreifache »Erweiterung« mit sich

gebracht, die der Gattungen der bildenden Kunst, aber auch eine Erweiterung auf anderen Berei-

che wie Dichtung, Malerei und Mathematik und eine den Zeitraum übergreifende, so dass etwa

von einem ›spätgotischen Barock‹ gesprochen werde vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995),

S. 15.

188 Dabei rekurriert auf einen Aufsatz von Gilles Deleuze, »Die Falte. Leibniz und der Barock« (1988).

189 Vgl. Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 195.

190 Ebd., S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 69

verwundert. Er lässt, auf den Barock bezogen, paradoxerweise das Individualistische

als eine stil-übergreifende Neuerung in der Kunst durchscheinen. Dies leitet über zu

der folgenden Frage, die ebenfalls häufig am Narziss diskutiert wird. Was macht ihn so

modern?

3.2.4 Ein »moderner« Narziss?

Inwiefern ist der »barocke« Narziss gleichzeitig auch ein »moderner« Narziss? Riegl

hierzu befragt, gibt eine einfache Antwort. Der barocke Stil markiert den Beginn der

›neueren‹ oder ›modernen‹ Kunst. Um 1600 wurden die neuen Erscheinungsformen der

Kunst als »stilo moderno« bezeichnet. Dieser Begriff habe nach Wölfflin gleichmäßig

für alles gestanden, was nicht antik oder gotisch (stilo tedesco) gewesen sei.191 Weiter-

hin fasst Riegl die Differenz zwischen der antiken und der modernen Kunstauffassung

in drei Stichpunkten zusammen: Sie liege erstens »in der Auffassung des Psychischen

im Kunstwerk«. In ihr komme es zu einer Emanzipation der Empfindung, die in frü-

heren Epochen noch dem Willen als einer isolierenden Seelentätigkeit untergeordnet

worden sei. Sie wird nach Riegl in der Kunst des Barock zum Selbstzweck, während

beispielsweise die Renaissance, die diese Bewegung mit der Entdeckung des Individu-

ums einleitet, noch durch ein starkes »Ausgleichbemühen« zwischen antiker und dem

›Neuen‹ in der Kunst geprägt sei.192 Zweitens ließen sich Neuerungen in der Kompo-

sition erkennen, in der sich wiederum der »Subjektivismus« niederschlage. Riegl führt

aus, wie in der Kunst der Antike die Dinge soweit isoliert, in der Ebene gebunden und

vom Standpunkt des Betrachters unabhängig gemacht wurden, dass die in der Ebene

gebundenen Erscheinungen universell/objektiv erscheinen. Da der Raum die »subjek-

tivste« aller Dimensionen sei, hätten ihn frühere Epochen gemieden. Als dritten Punkt

der Modernität des Barockzeitalters nennt er »die erwachende Neigung der Künstler

zum geistreichen Theoretisieren.« Es entstehen Werke, wie die des Federigo Zuccaro,

die die »Ideen« der Künstler kundtun [»Idea de’scultori, pittori ed’architetti«]. Auch

dies ist nach Riegl dem Subjektivismus und Perspektivismus, aber auch einer sich ver-

ändernden Auftragslage geschuldet. Nicht jedes Werk sei auf Bestellung hin entstan-

den. Die Relativität dessen, was ›schön‹ ist, wird aufseiten der Künstler spürbar und

mit ihr (auch hier) das Schwinden eines objektiven Maßstabs. Während es in der an-

tiken Idealvorstellung darum gegangen sei, etwas objektiv Wahres herauszuarbeiten

bzw. der Natur zu entnehmen, stehe das barocke Zeitalter unter dem Druck, sich der

Perspektivität zu stellen. In den Worten von Riegl: »Der moderne Subjektivist dagegen

will um jeden Preis etwas Neues, Unerhörtes; auch Borromini, auch Caravaggio hat dies

gewollt.«193

Der avantgardistische Gedanke der Kunst, der erst mit Aufbruch des 20. Jahrhun-

derts zu einem Kunst- und Künstlerideal avanciert, scheint in Künstler wie Caravaggio

einen Wegbereiter zu haben. In diesem Sinne wird Caravaggio häufig als ein Künstler

191 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 9.

192 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 50ff.

193 Ebd., S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Ein Bild und sein Doppelgänger

beschrieben, der ohne zur gebildeten Schicht zu gehören ›alte‹ Auffassung und Tradi-

tionen hinter sich lässt – und doch auf sie zurückgreift.

»Er [Caravaggio] zertrümmerte die künstliche Welt des Manierismus, um aus genau

deren Bestandteilen eine neue zu errichten: kräftige, dreidimensionale Körper und

Licht. […] Er begab sich sozusagen in den Steinbruch, um sich die Blöcke für eine neue,

völlig eigene Struktur zu beschaffen.«194

Es ist schon bezeichnend, dass Riegl, der den biographischen Ansatz zugunsten eines

allgemeinen, Epochen-übergreifenden »Kunstwollens« zu überwinden sucht, bei einem

Künstler wie Caravaggio beinahe ganz aufs Biographische zurückgeht. Während Riegl

zuvor minutiös, an zahlreichen Architektur- Skulptur- und Malereibeispielen das von

der Tradition Abweichende und Verschobene des Barockstils beschreibt, ohne jeglichen

Bezug zu den Biographien, etwa des Michelangelo herzustellen, steht er bei Caravaggio

immer wieder wie erstaunt davor:

»Aber von Caravaggio gibt es Bilder, die ganz unsymmetrisch aufgebaut sind (Grab-

legung im Vatikan). Daß es überhaupt bei einem Italiener möglich war, ist schon zu

verzeichnen!«195

Und weiter zu diesem Bild, von dessen Wahrhaftigkeit Riegl offensichtlich tief beein-

druckt war:

»Die Färbung ist düster und bräunlich, mit einzelnen scharf beleuchteten Stellen;

nichtsdestoweniger verfehlt das Bild nicht den Eindruck: der ausgedrückte Schmerz,

das Pathos ist wahr und echt und wirkt erschütternd auf den entsprechend ge-

stimmten Beschauer. Kein theatralisches Händeringen, Klagen, Ohnmächtigwerden

(unkünstlerisch), sondern mehr verhaltener Schmerz, den muß der Künstler selbst

gefühlt haben.«196

Riegl wird nicht müde zu betonen, dass es eben nicht mehrere gewesen sind, die die-

sen spezifischen barocken Stil, den ›Naturalismus‹ prägten, sondern Caravaggio als ein

Einzelner.197 Das Caravaggio-Bild, das Riegl zeichnet, ist das eines Menschen, der ganz

mit seinem neuartigen Stil alleine steht. Obwohl er den Subjektivismus zuvor als eine

Strömung des Kunstwollens der damaligen Zeit beschreibt, vermag er sich die beson-

dere künstlerische Freiheit des Caravaggio nur dadurch zu erklären, dass Caravaggio

ungebildet und folglich nicht der Tradition verpflichtet gewesen sei.198 Die gesamte

Abhandlung Riegls zum Barock endet mit dem Fiebertod des Caravaggio auf seiner

Rückkehr nach Rom 1609.

194 Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 36-37.

195 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 202.

196 Ebd., S. 206.

197 »Es ist im wesentlichen das Unternehmen nicht einer ganzen Schule, sondern nur eines einzelnen

Mannes gewesen; Caravaggios Auftreten und Aufenthalt in Rom war von Anfang bis Ende eine

Kampf gegen Manieristen und Bolognesen.« Ebd., S. 161.

198 Vgl. ebd., S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 71

Der »Subjektivismus«, der mit dem Zeitalter des Barock die Moderne ankündigt,

spitzt sich in der Künstlerpersönlichkeit eines Caravaggio zu. »Modern« daran ist die

traditionsunabhängige Wahl der Bilddarstellung, aber auch eine neue Form von Rea-

lismus bzw. Naturalismus der Darstellung. Auch der avantgardistische Zug findet sich

bei Caravaggio, wenn auch möglicherweise von ihm als solcher nicht konzipiert oder

intendiert.

Und nun zum umstrittenen Bild, das bisher alle Züge des neuartigen caravaggesken

Stils vereint. Neben den bisher genannten wird ein weiterer Aspekt der Modernität des

Caravaggio am Narziss besonders deutlich: die Emanzipierung des Bildraums. Indem

sich das Bild aus der Körperlichkeit der dargestellten Figur (Narziss) formiert, befreit

sich der Bildraum von den repräsentativen Ansprüchen der Darstellung. Bilder von Ca-

ravaggio, darunter der Narziss, lassen sich somit nicht uneingeschränkt als Abbilder in

Gebrauch nehmen.

Ein Sprung in die aktuelle Rezeption des umstrittenen Bildes offenbart, dass

sich die kunstwissenschaftliche Einschätzung der Modernität der Bilder Caravaggios

seit Riegl nicht wesentlich geändert hat. Insbesondere Narziss gilt als ausgesprochen

›modern‹.199 Die Kunsthistorikerin Maren Welsch schildert in ihrer Dissertation,

»Vom Narziss zum Narzissmus« aus dem Jahre 2002, detailliert anhand von Narziss-

Darstellungen aus dem 16. und 17. Jahrhundert die starke Abweichung der Caravaggio-

Darstellung in Stil, Kodex und Bildauffassung gegenüber den Darstellungen seiner

Zeitgenossen.200 So sei die »Versunkenheit, Ruhe und Insichgekehrtsein«, die der

Narziss von Caravaggio dem Betrachter vermittele, unüblich in der Darstellung von

männlichen Figuren. Gleichzeitig entsprächen die sehr kraftvolle Halspartie sowie

die stämmigen Unterarme nicht dem Schönheitsideal seiner Zeit. Auch widerspreche

die realistische Darstellung der Szene, die an eine alltägliche Situation erinnere, dem

Zeitgeist. Diese Einschätzung teilt auch die Kunsthistorikerin Margit Brehm. In ihrem

Aufsatz, »Sich sehend sehen« vergleicht sie – ausgehend von Caravaggios Narziss un-

terschiedliche Bildauffassungen des Narziss-Topos und spannt hier den weiten Bogen

von Caravaggio, über Cindy Sherman bis hin zu Mat Collishow. Deutlich wird, wie die

unterschiedlichen Bewertungen des Narziss-Topos, die Darstellungen jeweils zu einem

›Spiegel‹ ihrer Zeit werden ließen.201 Hier fällt die Narziss-Darstellung von Caravaggio,

so Brehm, aus seiner Zeit, da sie sich nicht der moralischen Verurteilung des Narziss

als einem selbstverliebten Menschen in zeitnahen Narziss-Darstellungen anschließe.

Brehm verweist auf Darstellungen, die relativ zeitnah zur Narziss-Darstellung von

199 Die Begründungen unterscheiden sich jedoch, wie nun weiter erläutert wird. Auchmuss zwischen

dem barocken ›stilo moderno‹ und der ›Moderne‹ als Kunstepoche unterschieden werden.

200 Das Einzigartige des caravaggesken Stils wurde ja bereits schon von Riegl betont; jedoch nicht als

etwas, das grundsätzlich aus der Zeit fällt.

201 Brehm unterscheidet die zeitgenössische Interpretation des Mythos im 17. Jahrhundert (Frühba-

rock, Klassizismus), von der des 19. Jahrhunderts (Aufklärung und Romantik) und des 20. Jahr-

hunderts (Aufbruch der Moderne), vgl. Brehm, Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes

Selbst. EinigeÜberlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio,Cindy ShermanundMat Collishaw«,

S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Ein Bild und sein Doppelgänger

Caravaggio unzweideutig als Mahnbilder gegenüber der Gefahr der Selbstverliebtheit

aufzufassen sind.202

Welsch geht davon aus, dass die Art und Weise, wie Caravaggio den Betrachter in-

volviert und ihn die Empfindungen des Protagonisten nachfühlen lasse, für seine Zeit-

genossen wohl wie eine »Bloßstellung« gewirkt haben muss.203 Sie kommt zu dem

Schluss, dass Zeitgenossen von Caravaggio das Bild wohl nicht hätten verstehen kön-

nen. Insbesondere das Individuelle – von der Norm abweichende – bilde einen moder-

nen Begriff des »Ich und Individuums«, dem die Narziss-Darstellung prophetisch vor-

greife.204 Im Rückblick auf die Stilanalysen von Wölfflin, Riegl und Panofsky ist aber

gerade das Erwachen des Individualismus/Subjektivismus ›barock‹, also zeitgemäß und

lässt sich genealogisch bis ins Spätwerk desMichelangelo zurückverfolgen. Bezogen auf

den historiologischen Erklärungsansatz, wie er u.a. vehement von Schleiermacher ver-

tretenwird (s.o.), verkehrt sich damit die Argumentationsrichtung. Ihr zufolgewären es

die Zeitgenossen des Caravaggio, die einen besonders authentischen Zugang zumWerk

haben müssten. Dieser Widerspruch klärt sich mit der unterschiedlichen Bezeichnung

dessen, was ›modern‹ heißt auf. Welsch bezieht sich hier auf die Moderne im enge-

ren Sinne, die mit dem 20. Jahrhundert eine Kunstepoche bezeichnet. Die Kunsthis-

torikerin ist davon überzeugt, dass es »eines anderen Mediums und der Vorstellun-

gen der Moderne« bedürfe, um den für sie spürbar werdenden »Tiefensog« des Bildes

überhaupt wahrnehmen zu können. Die gewagte Unterstellung, die Zeitgenossen Ca-

ravaggios hätten dies nicht gespürt – und implizit nicht in seinen Tiefendimensionen

verstanden – ließe sich aus der Bildwirkung heraus als Bremsmanöver gegenüber dem

spürbar werdenden Sog des Bildes deuten.

Auch Brehm macht deutlich, wie sehr sich die Narziss-Darstellung retrospektiv als

eine Visualisierung eines modernen Diskurses um Fragen des ›Subjekts‹ lesen lasse. In

ihm sei die Sicht auf den entfremdeten Menschen »vorweggenommen«205, die das 20.

Jahrhundert unter dem Einfluss der Industrialisierung prägt. Vorsichtiger als Welsch

beschreibt sie dies jedoch als eine spezifische Sicht auf das umstrittene Bild. Ihre Bild-

analyse folgt einer modernen oder postmodernen Auslegung des Narziss-Mythos und

verlässt damit ein gängiges Erklärungsmuster, nach dem oft danach gefragt wird, was

der Künstler »gekannt« hat, so als könne dies hinreichend sein Werk erklären. Ihre

Argumentation nimmt den Faden einer kulturgeschichtlichen Perspektive auf und be-

tont die Zeit- und Kulturabhängigkeit des Kunstwerks – mit dem Unterschied, dass sie

das Kunstwerk nicht mehr in den Zeitkontext »einpflanzt« und seinen Erfahrungs- und

Deutungsspielraum auf die Zeit seiner Entstehung verengt.

202 Vgl. ebd., S. 339.

203 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 43.

204 Vgl. ebd., S. 83.

205 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 73

Die Ausführungen von Brehm und Welsch weisen auf eine Kluft hin, die zwischen

dem Bildentwurf Caravaggios und seiner zeitgenössischen Rezeption liegen mag.206

Umgekehrt bildet die Tatsache, dass Caravaggio in seiner Zeit sowohl mächtige Auf-

traggeber fand, die offensichtlich seine Werke hochschätzten und gleichzeitig auf viel

Gegenwehr traf,207 einen Hinweis auf eine epochenübergreifende polarisierende Wir-

kung des Gesamtwerks und mit ihm die des umstrittenen Bildes. So fällt in der Bild-

rezeption des Narziss-Gemäldes seit seiner Entdeckung durch Longhi auf, wie stark

die Beschreibungen und Bewertungen des Bildes auseinandergehen, wie unterschied-

lich es verstanden wird und dass sich auch hier eine Kluft zeigt, die, so die These, in

der Wirkstruktur des Werkes verankert ist. Teils »blind« gegenüber den Abweichungen

und Unstimmigkeiten des Bildes, teils nur das Hässliche des Bildes betonend, lässt sich

hier von keiner einheitlichen Bildrezeption sprechen – eine Kontroverse, die mitten in

das 20. Jahrhundert fällt und nicht abgeschlossen ist.

3.2.5 Der »zeitlose« Narziss. Konstruktionszüge eines Bildes

Der »moderne Narziss« des Caravaggio ist auch insofern interessant, da sich das Bild,

obwohl um 1600 gemalt – also rund 300 Jahre vor der Einführung desNarzissmus durch

die Psychoanalyse – eine solche Auslegung quasi »aus der Retrospektive« gut gefallen

lässt. Ein Blick auf die Eigenart der modernen Auslegung des Narziss-Mythos und (so-

mit auf die Narzissmus-Theorie) liefert eine Erklärung. Meine Überlegung geht dahin,

dass die Entdeckung der Mythen durch die Psychoanalyse an ihnen Konstruktionszüge

freilegt und durch die Überführung in ein Theoriegebilde explizit macht. Die grund-

sätzlichen Fragen menschlichen Daseins, die uns die Mythen überliefern, erfindet sie

aber nicht neu und sie werden auch nicht erst in der Moderne relevant. Wie bereits

oben ausgeführt, kommt es im Barock zu einer ›modernen‹ Auffassung der mythologi-

schen Themen. Die innerseelischen Konflikte werden in ihrem Widerstreit zueinander

dargestellt und ihre Spannung nicht zu einer Richtung hin vereindeutigt (s.o.). Wenn-

gleich die Psychoanalyse und ihr Rückgriff auf mythologische Themen noch 300 Jahre

auf sich warten lässt, so sind es doch gerade die Gegensätze seelischer Strebungen, die

bereits in der Stilepoche des Barock in den Blick treten und als Widerspruch in den

Erscheinungsformen der Kunst ausgehalten werden. Dass sich dies um 1600 ereignet,

ist nicht ganz zufällig.

Wie sich bereits in der Erörterung der Deutungsbreite des Mythos und Varianz der

Bildrezeption ankündigt, oszilliert die Wirkung des Narziss-Bild zwischen Idealbild

und Schattengestalt (vgl. Kapitel 2.2.1.). Der in diesem Zusammenhang bereits zitier-

te Psychoanalytiker Christian Gaillard erhellt den zeitgeschichtlichen Zusammenhang.

Er weist zur Einordnung des Bildes auf Umbrüche in dieser Zeit hin, die einen Vorge-

schmack auf die kommenden Jahrhunderte geben und die sich im Narziss als propheti-

sche Vorausschau auf das 20. Jahrhundert versinnbildlicht finden. Er verdeutlicht, wie

206 Dies deckt sich im Übrigen mit der kontroversen Rezeption, in der – durch Quellen belegt – das

Gesamtwerk Caravaggios von seinen Zeitgenossen aufgenommen wurde. Nachzulesen bei vgl.

Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 30ff.

207 Dokumentiert insbesondere in der abschätzigen Künstlerbiographie des Baglioni, einem Zeitge-

nossen Caravaggios.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Ein Bild und sein Doppelgänger

sehr sich in dieser Zeit bereits eine neue Sicht auf den Menschen, auf das Bilderschaf-

fen und mit ihm eine neue Lesart des Mythos ankündigt – Umbrüche, die sich nicht

nur im Werk des Caravaggio niederschlagen, sondern die ihn zu einem Pionier die-

ser Zeit werden lässt. Nach Gaillard handle der caravaggeske Narziss nicht nur von der

Auflösung konventioneller Paradigmen der Repräsentation, sondern mit ihr von einer

grundsätzlichen Dezentrierung, die der Mensch im Schauen auf sich selbst erfahre. In

diesem Sinne sei der caravaggeske Narziss von einem Schatten durchzogen. Der Schat-

ten stellt wiederum ein prägnantes Phänomen der Barockkunst, Architektur, Skulptur

und Malerei übergreifend, dar (s.o.).208

»It is not a coincidence that this event took place in the same era in which Copernicus,

and then Galileo, inflicted upon humanity a wound that Freud later called narcissistic,

a wound that pushed humanity out of its supposedly central position in the universe,

out of its cosmological comfort.«209

Der psychoanalytische Narzissmus-Begriff, der sowohl ein Stadium der menschlichen

Entwicklung, wie auch eine Krankheitsform umschreibt, trifft zudem Kerne des zeit-

unabhängigen mythologischen Stoffs. Die Psychoanalyse überführt den »Widerstreit«

seelischer Strebungen, wie ihn die Mythen erzählen und wie ihn der Barock figuriert,

in eine wissenschaftliche Erklärung. Hierzu trägt auch das Weglassen moralischer Be-

wertung in der Einschätzung des Menschen bei, die der Psychoanalyse zum Programm

wird. Dies wiederum verbindet die psychoanalytische Narzissmus-Theorie mit dem

Ovid-Text, der wie die Narziss-Darstellung des Caravaggio als paradigmatisch unter

den literarischen Überlieferungen des Mythos gilt (s.o.). Auch der Text verzichtet auf

einen moralischen Unterton; das Mitleiden mit dem Protagonisten vonseiten des aukt-

orialen Erzählers führt den Leser oder Zuhörer nah ans Erleben heran. Ein Pendant zum

Text, so meine Einschätzung, stellt das umstrittene Narziss-Gemälde dar. Es behandelt

das Narziss-Thema gleichermaßen wertfrei und reduziert es – auch durch das Weg-

lassen der narrativen Stränge – auf ein, so die Vermutung, wesentliches und zeitüber-

dauerndes Kernelement des Mythos. Dies würde die »moderne« Anmutung des Bildes

und den Widerspruch erklären, warum der Narziss gleichermaßen als »modern« und

»zeitlos« gilt. Denn der Betrachter des Narziss-Bildes schaut damit auf einen zeitlosen

Wesenskern desMythos.Dieser – ichmöchte ihn den Konstruktionszug des Bildes nen-

nen – sticht in der Bildbeschreibung des PsychologenWilhelm Salber hervor. Er erkennt

im Handlungsraum des Bildes ein »Gehege«, das wie ein »Käfig« den Selbstbetrachter

in sich einschließt.210 Damit zielt das Narziss-Bild unmittelbar auf die Problematik,

die im Narziss-Mythos beschrieben wird: Das Festhalten einer unberührbaren Einheit

und Fehlen der Austauschbewegungen mit Anderem, das ein Leben verunmöglicht.211

208 Besonders eindrücklich schildert Riegl neben dem Subjektivismus und Perspektivismus, der Be-

schreibung des physischen und psychischen Tiefenraums, die Schattenwirkungen in allen drei

Künsten.

209 Gaillard, Christian: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, S. 353.

210 Vgl. Salber, Wilhelm: »Caravaggio und Psychologie«, S. 56.

211 Vgl. ebd. Interessanterweise wird mit der Betonung des Konstruktionszug die Brechung im Bild,

die Ungleichheit der beiden Bildhälften und der ›Andere‹ in der Spiegelung übersehen. »Carava-

ggio malt dazu nicht irgendeine Spiegelung in irgendeiner Quelle. Es ist ein geteilter Handlungs-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 75

Dieser Konstruktionszug macht ihn zu einem »Inbegriff« und relativiert die Kultur-

abhängigkeit der Bildrezeption – mit anderen Worten die Unterschiede zwischen den

Betrachtern. Während die Kulturabhängigkeit unumstritten eine Varianz im Erleben

erzeugt (vgl. Kapitel 2.2.1.), bleibt auch hier ein Wesentliches gleich. Die moderne An-

mutung des Bildes hat zum einen mit diesem zeitlosen Element zu tun, zum anderen

mit der Übertragung des mythologischen Stoffs in eine Alltagsszene, die ihrerseits der-

art alltäglich ist, dass sie über alle Zeiten hinweg als eine solche verstanden wird.

»Dieser junge Mann, der sich über den flüssigen Spiegel beugt, in dem sich sein Bild

spiegelt, ähnelt dem Narziss der Geschichte oder er evoziert ihn, ebenso wie Caravag-

gio,wennmanBellori Glauben schenkt,wollte, daß ein jungesMädchen in andächtiger

Haltung Magdalena ähnle.«212

Ein kurzer Rückblick auf das Kapitel: Die Berücksichtigung des Zeitkontextes und der

Genealogien der Kunstwerke ist äußerst aufschlussreich im Verständnis eines Bildes.

Sie liefert letztlich ein Bild der Rezeptionsgeschichte, die sich jedoch nicht von der Bild-

wirkung ablösen lässt. Insbesondere die beiden viel zitierten Kunsthistoriker, Riegl und

Wölfflin,213 weisen immer wieder darauf hin, dass es sich bei ihren Einschätzungen um

»psychologische Auffassungen« handelt. Dass Riegl, wenn er sich in einen Zeitgenossen

Caravaggios hineinversetzt, letztlich die Wirkung beschreibt, die das Werk auf ihn als

einen Betrachter des 20. Jahrhunderts hat, dürfte schon bemerkt worden sein.

Die bereits mehrfach erwähnten rezeptionsgeschichtlichen Unterschiede in der

Caravaggio-Bibliographie von Margit Brehm machen innerhalb der unterschiedenen

Bewertungsepochen vom 17. Jahrhundert bis in die 1990er Jahre auf ein kontrastreiches,

uneinheitliches ›Bild‹ aufmerksam (s.o.). So als stünde Narziss emblematisch für das

Gesamtwerk des Caravaggio, bewegt sich dieWerkbesprechung zwischen Idealisierung

und Abwertung. Dies wiederum geht Hand in Handmit einer jeweiligen Umbewertung

der stilistischen Zuschreibung des Werks. Interessanterweise entzündet sich dies be-

sonders an der Zuschreibung des Werkes zum ›Naturalismus‹ und den Gegenstimmen,

die die Konstruktionszüge des Werks betonen.214 In der häufig vertretenden Meinung,

Caravaggio habe nach dem Modell gemalt, findet der ungewöhnliche ›Naturalismus‹

eine Begründung. Er ließe sich als ein Identifizierungsversuch deuten, der in seiner

Unabgeschlossenheit im Narziss (dem Bild-Modell-Verhältnis) geradezu verkörpert

scheint. Die »verstörende Unmittelbarkeit«215 der Werke wirken auf den Betrachter

so, als habe Caravaggio die Bildentwürfe, ohne Vorzeichnung direkt auf die Leinwand

rahmen, der das Ganze zusammenhält. Er könnte eine Brechung sein, aber er fasst eben nichts

»Anderes.«

212 Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 199.

213 Und auch Panofsky spricht wiederholt von einer »Psychologie des Barock«, etwa wenn trauernde

Frauen in ihrem eigenen Leid schwelgen vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 42.

214 Vergleichbar mit der Erörterung von Damisch, der am Narziss-Bild zu belegen sucht, was Barock

ist (und nicht umgekehrt), so kommt es bei Longhi zu einer Ausdifferenzierung des Naturalismus-

Begriffs, den letztlich das Werk nahelegt. Denn der caravaggeske Stil weise eine »dialettica del

dualismo tra natura es visione« auf. Longhi [1928/1968] zit.n. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio.

Eine Rezeptionsgeschichte.

215 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Ein Bild und sein Doppelgänger

gebracht.216 Es handelt sich um einen ungestümen »Naturalismus« (Realismus), der

in einen Gegensatz zu der Künstlichkeit und Konstruiertheit der Bilder tritt. Die

Debatte zieht sich epochen-übergreifend bis in die Jetztzeit.217 Tatsächlich scheinen

beide Charakteristiken im Werk Caravaggios wirksam. Das Narziss-Bild spitzt dies

zu: es wird sogleich als Narziss-Darstellung erkannt, wie auch als banale Alltagsszene.

Seine Lichtinszenierung wirkt künstlich, die dargestellte Empfindung dagegen äußerst

wahrhaft. Bei allen rezeptionsgeschichtlichen Unterschieden, die mit Brehm am »Fall

Caravaggio« die historische Perspektive selbst in Frage stellt218, wird sie auch noch von

einer anderen Seite her in Frage gestellt. Denn was sowohl gleichbleibt, als auch nicht

genügend historisch begründbar ist, ist die polarisierende Wirkung des Bildes über die

Epochen hinweg. Die Kontroverse, die das Gesamtwerk des Caravaggio, darunter der

Narziss, hervorruft, zieht sich durch alle Epochen und wissenschaftliche Disziplinen.

Sie ist, so die hier entwickelte These, im Bild selbst, zeitüberdauernd, angelegt.

Abschließend zu diesem Kapitel eine kleine Anekdote: Auf einer Italienreise macht

sich Nietzsche über die wiederholten Fehlzuschreibungen (meist) antiker Kunstwer-

ke lustig. Die Kritik zielt unter anderem auf den Klassizist Winckelmann, der auf sei-

ner Romreise griechische Kunstwerke hochlobte, während diese inWirklichkeit aus der

Hand römischer Kopierkunst stammten, von Winckelmann geringgeschätzt.

»Winckelmanns und Goethes Griechen, V. Hugo’s Orientalien, Wagners Edda-

Personnagen, W. Scotts Engländer des 13. Jahrhunderts – irgend wann wird man die

ganze Komödie entdecken: es war Alles über alle Maaßen historisch falsch, aber – mo-

dern, wahr!«219

216 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 18.

217 Der Kunsthistoriker Gustav Raabe argumentiert, dass die Ansicht, Caravaggio habe nach demMo-

dell gemalt, einen Versuch darstellte, den Naturalismus (Realismus) in seinemWerk zu erklären.

Im Gegensatz zu dieser Ansicht fokussiert er auf die Aspekte in den Figurendarstellungen des Ca-

ravaggio, die auf der »reinen Imagination« des Künstlers beruhten. Sie seien demnach nicht nach

dem Modell entstanden.vgl. Kroschewski, Nevenka: Über das allmähliche Verfertigen der Bilder.

NeueAspekte zu Caravaggio, München: Scaneg 2002, S. 184-223; vgl. Raabe, Rainald:Der Imaginierte

Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 22. Die Kunsthistorikerin Nevenka Kroschew-

ski führt die häufig vertretene Meinung, Caravaggio habe »direkt auf die Leinwand« gemalt (vgl.

u.a. Brown), ebenfalls auf eine unzulässige Übertragung derWirkweise der Bilder auf ihre Entste-

hung zurück. Über eine geometrische Rekonstruktion der Bilder, das Vorfinden von Spiegelsym-

metrien und weiteren Hinweisen auf einen geometrischen Vorentwurf belegt sie, dass die Werke

nicht in einem ungestümen Malakt entstanden seien, sondern durch akribische und geometrisch

exakte zeichnerische Vorentwürfe. vgl. Kroschewski, Nevenka: Über das allmähliche Verfertigen

der Bilder. Neue Aspekte zu Caravaggio, S. 184-223; vgl. Raabe, Rainald: Der Imaginierte Betrachter.

Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 22.

218 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 417.

219 Nietzsche, Friedrich: Nietzsche und Wagner: Stationen einer epochalen Begegnung, Bd. 2, hg. v.

Borchmeyer, Dieter und Salaquarda, Jörg, 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Insel 1994, S. 1025.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 77

3.3 Die literarische Quelle

3.3.1 Der ikonographisch-ikonologische Erklärungsansatz

Die bisherigen Ausführungen sollten verdeutlichen, dass außerbildliche Kontexte sehr

erhellend sind, aber letztlich ein Werk nicht hinreichend zu erklären vermögen. Sie

nehmen stets für ihre Begründungszusammenhänge – wie hier vorgeführt – nicht nur

den Kontext zur Grundlage, sondern implizit oder explizit die Wirkung des Bildan-

schaulichen. Das Bildanschauliche wiederum transformiert sich unter der Perspektive.

Dies führt das Narziss-Bild besonders deutlich vor Augen. In diesem Sinne handelt es

nicht (nur) vom Künstler, Zeitkontext, sondern auch vom Betrachter bzw. vom Betrach-

ten. Gegenüber den implizitenWirkungen, die sich den beiden dargestellten Zugängen

zum Kunstwerk entnehmen lassen, liegt der Vorzug einer psychologischen Wirkungs-

analyse darin, dass sie diese nicht nur expliziert (also in den Fokus rückt), sondern auch

die gesamte Bandbreite der Wirkungsgehalte in einem ausgedehnten Erlebensgang vor

dem Bild exploriert.

Vor einer Erläuterung dieses Untersuchungsvorhabens der Studie, sei noch eine

dritte und in der Kunstgeschichte gängige Analyseform des Kunstwerks vorgestellt,

die ikonographisch-ikonologische Analyse – zurückgehend auf Aby Warburg und Er-

win Panofsky. Diese Untersuchungsform erwächst ebenfalls aus einer Kritik an den

vorangegangenen Erklärungsansätzen und hebt sich – dies wird im vierten Kapitel er-

läutert – nochmals deutlich von einer psychologischen Wirkungsanalyse ab.

Die Kritik Panofskys lässt sich gut auf die bisherigen Ausführungen beziehen: Im

Werk von Caravaggio und am Narziss-Bild im Besonderen vorgeführt wird die Wech-

selseitigkeit der Zuschreibungen – das Werk vom Künstler her und der Künstler vom

Werk her – und die Grenzen dieser Identifizierungen deutlich. Panofsky hat diese ge-

genseitige Bedingung einer Beschreibung eines übergreifenden Stils mithilfe einzelner

Künstler und des künstlerischen Werkes aus der Stilgeschichte heraus einen »circulus

vitiosus« genannt.220 Wenn also das Subjektive oder Individuelle eine Charakteristik

des Barock darstellt, dannmüsste die Eigenständigkeit eines Caravaggio nicht verwun-

dern. Umgekehrt sind es Künstler wie Caravaggio, die dem »Barock« erst eine solche

Färbung geben. Erwin Panofsky weist in diesem Zusammenhang auf die Notwendig-

keit einer Differenzierung zwischen Kunstgeschichte und Kunstwissenschaft hin. Er

begründet dies mit der Eigenart von Kunst, sich nicht ausschließlich als »Produkt« han-

delnder Menschen, analog zu geschichtlichen Erzeugnissen, setzen zu lassen.

»Die Kunst ist nicht, wie eine denWiderspruch gegen die Imitationstheorie überspan-

nende Ansicht heute vielfach glauben machen will, eine subjektive Gefühlsäußerung

oder Daseinsbetätigung bestimmter Individuen, sondern die auf gültige Ergebnisse

abzielende, verwirklichende und objektivierende Auseinandersetzung einer formen-

den Kraft mit einem zu bewältigenden Stoff.«221

220 Vgl. Panofsky, Erwin: »Der Begriff des Kunstwollens«, S. 324.

221 Ebd., S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Ein Bild und sein Doppelgänger

Diese Definition zielt, vorbereitet durch Riegl, auf die Autonomie des Kunstwerks

ab.222 Sie erfordert nach Panofsky indes ein anderes methodologisches Programm

seiner Erforschung. Eine kunstwissenschaftliche, vom biographischen und historio-

logischen Ansatz abweichende Herangehensweise soll das Kunstwerk ›als solches‹

ins Zentrum der Untersuchung stellen. Von Aby Warburg zu Beginn des letzten

Jahrhunderts begründet, entwirft Erwin Panofsky in den 30er Jahren ein dreischrit-

tiges Analyse- und Interpretationsmodell.223 Zunächst erfolgt eine »vorikonische

Beschreibung« der »praktischen Erfahrung« des Betrachters. Sie umfasst sowohl die

Benennung von Tatsachen und ihren Bedeutungen, wie auch die abgebildeten Gesten,

die der Betrachter über seine ›Einfühlung‹ erschließt. Die darauffolgende »ikonogra-

phische Analyse« befasst sich mit einer symbolischen Deutung der Bildmotive, die

nach Panofsky nicht nur der Erfahrung und des Wissens des zu Analysierenden bedarf,

sondern ein Studium der Quellen erfordert. Die Analyse endet mit einer »ikonologi-

schen Interpretation«, die eine Metaperspektive auf das Kunstwerk darstellt und über

die Berücksichtigung des kulturellen Kontextes den Bedeutungsgehalt des Bildes zu

erschließen sucht. Dem liegt die Vorstellung zugrunde, dass sich in einem Kunstwerk

»eine Geschichte kultureller Symptome«224 manifestiere. Die Ikonologie wird hier

also bei Panofsky zu einem Bezugssystem, dem sich die ikonographische Analyse

der Einzelmotive unterordnet. Wenngleich Panofsky äußert, wie sehr ein unvorein-

genommener Betrachter im Vorteil gegenüber einem kunstgeschichtlich gebildeten

Betrachter ist225 – so betont er doch – hierzu im Widerspruch – die Notwendigkeit

eines Außenkriteriums, wonach Wissen und Erfahrung des Analysierenden nicht

ausreichten.

Panofskys Anliegen ist es, ein wissenschaftliches Fundament und eine Systematik

zu entwickeln, die die Kunstgeschichte von ihrem oft nicht reflektierten ›Psychologis-

mus‹ befreit. Auf diesem Weg will Panofsky ein objektives Kriterium, nach dem sich

Kunst beschreiben lässt – vergleichbar mit Erkenntnistheorie226 – erlangen und letzt-

lich der beschriebenen Perspektivität durch eine aufwendige Quellensammlung entge-

hen. Panofsky spricht von einer ›sinngeschichtlichen Methode‹, die er scharf von dem

›Psychologismus‹ seiner Kollegen abgrenzt:

»Es soll lediglich gezeigtwerden, daßdie ›sinngeschichtlicheMethode‹ – weit entfernt,

die rein historische Arbeit verdrängen zu wollen – die einzig berufene ist, sie zu er-

gänzen, berufener jedenfalls als die psychologisierenden Überlegungen, die, das ge-

222 Die Debatte um die Autonomie des Kunstwerks, aktuell von den Vertretern des Iconic Turn voran-

getrieben (siehe Einführung) reicht in dieWirkzeit von Alois Riegl zurück. Sein Begriff des ›Kunst-

wollens‹ wird bis heute vielfach als Autonomie-Anerkennung des Kunstwerks gefeiert. Dies ist in-

sofern interessant, da er zugleich – und in Abgrenzung zu Panofsky – eine geschichtliche Perspek-

tive vertritt.

223 Vgl. Panofsky, Erwin: Sinn und Deutung in der Bildenden Kunst (1939), Neuauflage Aufl., Köln: Du-

mont 1978, S. 39ff.

224 Ebd., S. 48.

225 Vgl. ebd., S. 46, 48.

226 Vgl. Panofsky, Erwin: »Der Begriff des Kunstwollens«, S. 332ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 79

schichtliche Bild nur scheinbar vertiefend, in Wahrheit Künstler und Kunst, Subjekt

und Objekt, Wirklichkeit und Idee miteinander vermengen.«227

Die ikonographisch-ikonologische Analyse eines Kunstwerks stellt den Versuch einer

Verbindung von Erfahrung, symbolischer Deutung und Einbettung in Gesamtzusam-

menhänge zur Erschließung des Bildgehaltes dar. Sie umfasst in der ikonologischen

Interpretation sowohl Quellentexte des Künstlers oder solche über den Künstler, wie

auch historisch-kulturelle Dokumente (inkludiert also Erklärungsansatz 1 und 2) und

lässt sich als eine Kulturbetrachtung des Kunstwerks verstehen.Diesemübergreifenden

Bezugssystem ist die Erfahrung des Betrachters in der »vorikonischen Beschreibung«

nachgeordnet. Diese Beschreibungsebene in der ikonographisch-ikonologischen Ana-

lyse bringe ein »natürliches und primäres Sujet« – unterteilt in »Tatsachenhaftes und

Ausdruckshaftes«228 – hervor, vermag jedoch, so Panofsky, auf dieser Ebene noch nicht

den Bedeutungsgehalt des Bildes zu fassen.Dieser Ansicht liegt die Vorstellung zugrun-

de, dass sich ein Kulturgehalt nicht zwingend in der Erfahrung des Betrachters vermit-

telt – und schon gar nicht, wenn er nicht der gleichen Kultur/Zeit entstammt. Ein be-

rühmtes fiktives Anschauungsbeispiel ist der sprichwörtliche »Buschmann« (Panofsky),

der sich Leonardo da Vincis Letztes Abendmahl ansieht. Da dem »Buschmann« der reli-

giöse Gehalt des Bildes nicht bekannt ist, kann er folglich das Bild des Leonardo da Vin-

ci nicht in allen Dimensionen verstehen. Wenngleich dieses Beispiel unmittelbar ein-

leuchtet, so ist dem Dreischritt die geringe Bezogenheit der einzelnen Beschreibungs-

ebenen zueinander anzulasten. Denn die Kenntnis des ikonographischen Gehalts der

Bildszene ist sicherlich nicht gänzlich vom »Tatsachenhaften und Ausdruckshaften« zu

trennen. Zu fragen wäre auch, welchen Sinn eine solche Trennung der Beschreibungs-

ebenen hat. Im Gegensatz zur geschichtlich-kulturellen Perspektive, die bei Panofsky

als übergeordnet gilt, ergibt sich ein gänzlich anderes Bild, wenn – ausgehend von der

unmittelbaren Bilderfahrung – Ikonographisches und Ikonologisches auf diese Erfah-

rung bezogen erachtet und mitbeschrieben würden.

Gegenüber dem Primat einer notwendigen Rekonstruktion der geschichtlich-kultu-

rellen Zusammenhänge zur Erschließung des jeweiligen Bildgehaltes, lässt sich also die

gleiche Kritik an der ikonographisch-ikonologischen Analyse wie gegenüber dem his-

toriologischen Ansatz anbringen – nämlich, dass Bilder eine zeitunabhängigeWirkung

auf ihre Betrachter zu entfalten vermögen, die keiner nachgeordneten Reflexion be-

darf. Insbesondere die phänomenologische Bildtheorie betont die Eigengesetzlichkeit

und Autonomie des Bildmediums, das sich in der Bilderfahrung eröffnet.229 Das mor-

phologische Konzept der Bildwirkungsanalyse teilt diese Ansicht. Im Gegensatz oder

in Ergänzung zur phänomenologischen Bildtheorie setzt sie jedoch das phänomeno-

logische Primat der Erfahrung in ein methodisches Programm um, das die in einer

227 Vgl. ebd., S. 336.

228 Panofsky, Erwin: Sinn und Deutung in der Bildenden Kunst (1939), S. 38.

229 In dieser Konzeption lebt das Husserl’sche Primat fort, wonach die »Begriffe« erst aus der Erfah-

rung gebildet werden müssten und nicht umgekehrt oder ganz ohne die Erfahrungswerte. Weder

die neuere phänomenologische Bildtheorie, noch die morphologische Kunstwissenschaft zielen

auf allgemeine Erkenntnis auf derHöhe der Transzendentalphilosophie ab und grenzen sich somit

von Husserl ab.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Ein Bild und sein Doppelgänger

Bildbetrachtung schwer fassbaren Wirkgehalte erst beschreibbar und somit greifbar

werden lässt.

In der Frage der Erkenntniswege eines Kunstwerks, Bilderfahrung und/oder Bild-

reflexion und ihrer Reihenfolge, nimmt die Ikonik eine besondere Stellung ein. Dar-

unter fasst der Kunsthistoriker Max Imdahl ein Analyseverfahren, das der Eigenge-

setzlichkeit des Bildes (in Abgrenzung zur Sprache) gerecht werden will. Am ikono-

graphisch-ikonologischen Ansatz bemängelt Imdahl die Vorstellung, man könne einen

Bildsinn ausschließlich über dieWissensgehalte, ob vorikonographischer, ikonographi-

scher oder ikonologischer Art, erschließen.Dagegen liege die Besonderheit des Bildme-

diums darin, komplexe Sachverhalte verdichtet und in einer Simultanität zu zeigen, die

sich sprachlich nicht fassen und ebenfalls nicht ganz in eine Bildbeschreibung überset-

zen lasse:

»Es gibt aber auch einen ikonischen Bildsinn. Dessen Inhalt ist die Anschauung als ei-

ne Reflexion über das Bildanschauliche wie ebenso über das nur Bildmögliche selbst.

Man kann diese ikonische, auf das Bildanschauliche selbst bezogeneAnschauungswei-

se Ikonik nennen (Ikonik zu Eikon wie Logik zu Logos oder wie Ethik zu Ethos).«230

Der Philosoph und Psychologe Bernhard Waldenfels würdigt die Ikonik als ein Verfah-

ren, das gegenüber dem »wiedererkennenden Sehen« auf ein »sehendes Sehen« set-

ze.231 Indem sich die Ikonik auf die Bildqualitäten, das ›Was‹ und ›Wie‹ der Darstel-

lung richtet, spüre sie die spezifische »Ordnung der Sichtbarkeit« auf, in denen Bilder

grundsätzlich Wahrnehmungsprozesse spiegeln232. Im Unterschied zu einer psycholo-

gischen Exploration der Wirkung eines Bildes, versteht sich die Ikonik als Bildreflexion

des Anschaulichen.

3.3.2 Das Narziss-Bild in der Auslegung des Narziss-Mythos nach Ovid

Das Narziss-Bild ist vielfach einer ikonographisch-ikonologischen Analyse unterzogen

worden. Die Analyseform kann also wie bei den vorangegangen beiden Ansätzen (Er-

klärung über den Künstler und den Zeitkontext) nach impliziten oder expliziten Wirk-

gehalten des Bildes befragt und auf seinen Erklärungsgehalt hin geprüft.

Im Zentrum einer ikonographisch-ikonologischen Analyse des caravaggesken Nar-

ziss steht der Bezug zum Narziss-Mythos. Die Ovid-Quelle stellt nicht nur aufgrund

des offenkundigen Sujets, der paradigmatischen Stellung des Textes und der spürbaren

Nähe und medialen Differenz zum Narziss-Bild einen festen Bezugspunkt dar; es wird

davon ausgegangen, dass Caravaggio die Metamorphosen-Schrift kannte.233 Welsch

vermutet, dass Caravaggio die Metamorphosen-Ausgabe des Lodovico Dolce von 1553

230 Imdahl, Max: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, in: Boehm, Gottfried (Hg.):Was ist ein Bild?, 4.

Aufl., München: Fink 2006, S. 300-325, hier S. 308.

231 Vgl.Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. ZumGedenken anMax Imdahl«, in: Boehm,

Gottfried (Hg.):Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Wilhem Fink 2006, S. 233-252, hier S. 243.

232 Vgl. ebd., S. 236.

233 Mythologische Handbücher zählten in der Renaissance zu den am häufigsten verlegten Büchern

und mythologische Themen gehörten zu den beliebtesten Sujets von Malern und Bildhauern. So

waren die illustrierten Schriftenwohl unverzichtbar für BildendeKünstler dieser Zeit. Ob dieMaler

dieser Zeit sich eher auf die Illustrationen und/oder Erzählungen stützen, kann nicht mit Sicher-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 81

studiert hat. Sie rekonstruiert dies über einen ikonographischen Vergleich. Unter den

Illustrationen der Ausgabe sei Narziss wie der des Caravaggio in der Spiegelszene eben-

falls kniend und frontal zum Betrachter dargestellt.234 Trotz der Ähnlichkeiten im Bild-

aufbau gehe die Darstellung des Caravaggio, soWelsch, dennochweit in ihrer Intensität

über die Illustration hinaus.235 Die akribische Rekonstruktion dessen, was der Künst-

ler, dessen Urheberschaft am Bild zudem nicht geklärt ist, gekannt hat und was ihm

wohlmöglich als Vorlage oder Inspiration gedient hat, trägt zum Verständnis des Bildes

eher wenig bei. Der Vergleich mit einer möglichen Vorlage vermag die Frage nicht zu

klären, in welcher Weise der caravaggeske Narziss den Mythos bildlich in Szene setzt.

Dieser Frage gehen unter anderen die Kunsthistorikerin Claudia Nordhoff, Christiane

Kruse und der Kunstwissenschaftler Henri De Riedmatten nach. Ihre Analysen offen-

baren jedoch wichtige Differenzen.

Einen strittigen Punkt im Verstehen des Narziss-Bildes bildet die Frage, welches

Stadium der Blickszene im Mythos es in Szene setzt. Hier werden grundsätzlich zwei

Stadien, das der Täuschung durch das Spiegelbild und das Erkennen des Spiegelbil-

des, unterschieden.236 In der Erzählung schlägt die Situation »vor der Erkenntnis«, in

welcher Narziss im Spiegelbild einen anderen zu sehen glaubt, mit einem plötzlichen

Erkennen der medialen Beschaffenheit des Gegenübers um: »Ich bin es selbst! Ich habe

es begriffen, und mein Bild täuscht mich nicht mehr.«237

Diese Erkenntnis führt Narziss in der Erzählung in einen Zustand sich steigernder

Verzweiflung und Obsession. Er kann sich nicht vom Bild lösen obwohl er es als Bild,

als Illusion erkannt hat. Die Stadien, vor und nach der Erkenntnis, bilden für Nordhoff

ein Ordnungssystem der gemalten Narziss-Darstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts.

Neben den beiden Stadien »vor dem ›Iste ego sum‹« und nach »nach dem ›Iste ego

sum‹« unterteilt sie das zweite Stadium nochmals in eine »Erkenntnis des Konflikts«

und »Erkenntnis des Sehens«. Die Zuordnung der Caravaggio-Darstellung in das Sta-

dium nach der Erkenntnis als ein Erkennen des Konflikts begründet sie über das leblos

wirkende Spiegelbild, sowie über den angestrengten Blick des Narziss:

»Das Bild Caravaggios und die Zeichnung Pietro Testas stellen den inneren Konflikt des

Narziß in den Vordergrund. Der Moment des ›Iste ego sum‹ ist in beiden Fällen vorbei-

gegangen, von Verliebtheit und Täuschung ist nichts mehr zu merken; Testas Narziß

hat sich erschöpft, während der Narziß Caravaggios für immer seiner eigenen Auslee-

rung standhalten muß. Beide Maler immobilisieren ihre Protagonisten durch ein Ge-

heit gesagt werden; vgl. Welsch, Karin. VomNarziss zumNarzissmus. Mythos und Betrachter. Von

Caravaggio zu Olaf Nicolai, S. 33)

234 Es handelt sich bei dieser Illustration um den ›Waldtypus‹ im Gegensatz zum ›Brunnentypus‹ und

zeigt Narziss in der Natur von dichtemWald umgeben.

235 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 40.

236 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 38, 46.

237 Publius OvidiusNaso:Metamorphosen, S. 157. Vers [463]: Iste ego sum: sensi, necmea fallit imago!

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Ein Bild und sein Doppelgänger

wicht (in Testas Zeichnung der Felsen, in Caravaggios Gemälde die lastende Schwärze)

und betonen so die Unabänderlichkeit des Zustandes zusätzlich.«238

Wie bereits in der Erörterung der paradigmatischen Stellung von Bild und Text (vgl.

Kapitel 2) mehrfach zitiert, befasst sich Christiane Kruse medientheoretisch mit dem

Narziss-Bild von Caravaggio. Sie versteht ihre Analyse zweier Narziss-Darstellungen

und eines Spiegel-Selbstporträts als einen Baustein zu einer historisch-anthropologi-

schenMedientheorie derMalerei. Die Interpretation des Narziss-Bildes von Caravaggio

eröffnet sie mit der Frage, was wir als der Betrachter des Bildes sehen und was Nar-

ziss sieht.Während der Betrachter vor einem einzigen Fragment stehe, Narziss’ Körper

kaum rekonstruieren könne, da er vom Dunkeln verschluckt werde239, sehe der Be-

trachter im Bild (Narziss) etwas anderes. Kruse ist sich sicher, dass sich Narziss noch

im ersten Stadium, vor der Erkenntnis, befindet und begründet diesmit folgender Bild-

beschreibung:

»Was aber sieht Narziß? Sieht er den anderen, das heißt sieht er nicht, daß es nur sein

Spiegelbild ist, das ihm entgegenblickt? Oder ist er schon im Stadium der Selbster-

kenntnis, des ›iste ego sum‹ der Medienerkenntnis? Caravaggio läßt keinen Zweifel

daran, daß ersteres (vor dem ›iste ego sum‹) der Fall ist. Es ist der andere, denNarziß in

derQuelle betrachtet. DerWasserspiegel, der glatt istwieGlas, hat die optimalen Spie-

gelbedingungen. Narziß’ Blick geht sehnend nach unten zur herrlichen Schönheit des

anderen, die er sieht. Die eine Hand, welche die Hand des Spiegelbildes fast berührt,

zeugt vondemWunschdes Jünglings nachVereinigungmit derGestalt; die andere,mit

der Hand des Abbilds verschmelzende veranschaulicht das Einssein mit der illusionä-

renWelt. Die Kreisfigur, welcheNarziß-Figur und Spiegelgestalt bilden, deutet auf das

Gefangensein des unwissenden Knaben in seiner Illusion. Das nackte Knie, ein überdi-

mensionaler Phallus, der die sexuelle Erregung des Getäuschten anzeigt, schiebt sich

wie eine Barriere zwischen Narziß und sein Abbild. Narziß möchte sich tiefer neigen,

es drängt ihn nach sexueller Vereinigung, die ihm nicht gelingt.«240

Betrachten wir diese anschauliche Beschreibung genauer, so wird deutlich, dass die Se-

parierung der beiden Betrachter-Positionen überschritten wird. So kann Narziss sich

selbst in der Kreisform, wie ›wir‹ sie sehen, nicht sehen. Auch schaut er ja weder in die

Richtung der einen berührenden und der anderen verschmolzenen Hand. Die Diffe-

renz in der Beschreibung des Blicks durch die beiden Autorinnen – Nordhoff erkennt

in ihm Anstrengung und Enttäuschung, Kruse Sehnsucht und Begehren – macht zum

einen auf die Bedeutungsvielfalt dieses Blicks aufmerksam und zum anderen verdeut-

licht sie ein Bildcharakteristikum: Der Betrachter bemüht sich um eine Sinngebung

des Ganzen, die durch die Fragmentierung und die Überschattungen erschwert ist. Die

Antwort darauf, was Narziss sieht, soll Aufklärung über seinen Seelenzustand bieten

238 Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-

hunderts, S. 104.

239 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«, S. 111.

240 Ebd., S. 111-112.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 83

und das Bild in einem spezifischen Moment der Erzählung situieren. Die Unterschei-

dung des Betrachters im Bild von uns als den Betrachtern des Bildes hinkt an der Stelle,

an der wir bemerken, dass wir, um den Blick des Betrachters im Bild zu erschließen,

uns in ihn hineinversetzen müssen. Hier vollziehen sich – so die These – Tätigkeiten

des Identifizierens, Ergänzens und Imaginierens, um den Blick des Narziss zu erschlie-

ßen, Bewegungen zwischen Bild und Betrachter, die im Bild dargestellt sind und sich

in der Betrachtung wiederholen. Auch Narziss sucht einen Blick. Diese Suche können

wir – bei dem überschatteten Augenpaar – aber nur als etwas im Bild Dargestelltes er-

kennen, wenn wir sie uns als Suche und Sehnsucht vorstellen und sie aus dem Gesamt-

zusammenhang erschließen. Die Differenz der Blickdeutungen der beiden Autorinnen

zeigt dies ja deutlich an. Um der Sinngebung von Kruse zu folgen, die das Bild vor dem

›iste ego sum‹ situiert, müssen wir den Blick in dieser Richtung deuten und – was sehr

auffällig ist – darüber hinwegsehen, dass der »Andere« im Bild nicht schön ist.241

Henri De Riedmatten unterscheidet ebenfalls die beiden Blickstadien des Mythos.

Das erste bezeichnet er als ›Das Stadium des Anderen (A)‹ – es beschreibt die Situation

vor dem Erkennen, das zweite tituliert er als ›Das Spiegelstadium oder den Augenblick

der Identifikation (B)‹.242 Auch er schreibt das Narziss-Bild der ersten Phase zu. Um

das Stadium A, also das Erblicken eines geliebten Anderen, handelt es sich nach De

Riedmatten aufgrund der Unterschiede zwischen den beiden Figuren, die zusätzlich

durch einen Hell-Dunkel-Kontrast untermalt sind. Darüber hinaus begründet er seine

These wie Kruse über das im Bild dargestellte Begehren:

»Sein Gesicht, sein Körper ab halber Höhe und sein Knie – letzteres mit phallischem

Beiklang – spiegeln sich ebenfalls darin. Narziss betrachtet den ›Anderen‹ und ergötzt

sich an dem, was er sieht. Seine linke Hand ist dagegen schon Teil des Begehrens,

den Anderen zu berühren. Sie möchte ihn liebkosen. Ohne ihn aus den Augen zu las-

sen, geht es nunmehr darum, von der Betrachtung zur Umarmung überzugehen. Nar-

ziss bleibt im Bann dieses Gesichts, während wir beobachten können, wie diese Hand

schon ins Wasser taucht, was aber keinerlei Brechungseffekt hervorruft, und sich dort

noch fast zur Gänze spiegelt.«243

In dieser Beschreibung wird das Bild wie selbstverständlich und unmerklich in einen

zeitlichen Ablauf gebracht. Der Widerspruch, dass die Verbindung der Hände und die

fehlende Brechung der Wasseroberfläche simultan erscheinen, wird durch diesen Ver-

lauf in ein sinnvolles Nacheinander gebracht. Über die Erzählung als ein Nacheinander

der Geschehnisse findet auch das Ungestaltliche der Figur im Spiegelbild eine Begrün-

dung:

241 Vgl. Kruse: »Narziß’ Blick geht sehnend nach unten zur herrlichen Schönheit des anderen, die er

sieht.«

242 Vgl. de Riedmatten, Henri: »Narziss in trüben Wassern – Medienreflexion und Selbstrepräsentation

im Werk des Photografen Jeff Wall«, in: Dünne, Jörg und Moser, Christion (Hg.): Automedialität.

Subjektkonstitution in Schrift, Bild und neuen Medien, München: Wilhem Fink 2008, S. 195-216, hier

S. 195-196.

243 Ebd., S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Die Figur des Doppels ist im Verschwinden begriffen. Sie scheint sich darauf vorzube-

reiten, jederzeit zu verschwinden, wieder in den Abgrund einzutauchen, aus dem sie

kommt.«244

Das darauffolgende Stadium nach dem ›iste ego sum‹, von de Riedmatten als das »Dra-

ma der Identifikation« beschrieben, sei nicht im Bild dargestellt.245 Hier wäre es inter-

essant gewesen zu erfahren, was nach de Riedmatten bildlich fehlt, das ihn so entschie-

den macht, lediglich das Stadium A als verbildlicht anzusehen – schließlich beschreibt

er dieses Stadium am Bild in einem simultanen Ablauf oder überspitzt gesagt in einem

paradoxen Zugleich. Inwiefern zeigt das Bild nicht diejenigen Aspekte des Stadiums B:

das von ihm,mit Ovid beschriebene identifikatorische Erkennen, die Verzweiflung, der

Wunsch, sich von seinem Körper zu lösen, das Festhalten am Bild trotz Erkenntnis? Es

könnte ja theoretisch auch alle weiteren Momente der Blickszene simultan zeigen.

Eine interessante Bilddeutung legt der Kunsthistoriker Rainald Raabe vor. Unter

der leitenden Hypothese, dass Caravaggio den Betrachter/Rezipienten in seine Bilder

miteinbezieht, steht er beim Narziss zunächst vor einer Ungereimtheit. Der Rückgriff

auf den Ovid-Text, hier nicht als Abgleich, sondern als Ergänzung zum Bild, hilft ihm

ein Bildparadoxon aufzuklären. Der außenstehende Betrachter werde durch die ge-

schlossene Kreisform einerseits und andererseits über die überschatteten Augen des

Narziss, die seinen Blick verdecken, ausgeschlossen/außen vor gehalten: »Damit aber

wäre dieses Bild ein Paradox, macht es doch dem Betrachter deutlich, daß er fehl am

Platz ist.«246 Mithilfe des Ovid-Text lasse sich nach Raabe diese Betrachterposition ver-

stehen: Er trete an die Stelle von Echo. Diese Konstruktion erklärt wiederum, warum

Echo imBild von Caravaggio nichtmitdargestellt ist. Der Künstler habe hier also auf be-

sondere Weise den Betrachter in seinen Bildentwurf miteinbezogen.Wie Echo sei auch

der Betrachter des Narziss-Bildes ein »Voyeur«; die Rekonstruktion seiner Betrachter-

position liege im Wasser – von diesem Standpunkt aus, habe ihn die Wassernymphe

Echo heimlich beobachtet. Die sexuelle Konnotation des Knies bestätige umgekehrt,

dass die Liebe Echos zu Narziss sexueller Natur sei. Das bekleidete Knie, das in einem

Kontrast zum nackten Knie stehe, symbolisiere wiederum in seiner Farbigkeit (blau-

grün), dass der Träger dieser Kleidung »so fern und so kühl wie nur irgend möglich«

erscheint.247

Über eine Trennung der beiden Betrachtersituationen (Narziss im Bild und Echo/

Rezipient) beschreibt Raabe ein wechselseitiges Sich-Entgehen, wie sie auch Ovid be-

schreibt. Die Schwäche der Spiegelung des Narziss-Bildes nimmt er als Anzeichen, dass

sich Echo nicht für die Spiegelung, sondern für Narziss interessiert. So wie Narziss sein

Spiegelbild nicht greifen kann, somuss sich der Rezipient (in der Rolle von Echo) einge-

stehen, dass Narziss nur gemalt – sprich unerreichbar – ist. Damit sei Caravaggio mit

Narziss an die »Grenze des Darstellbaren« selbst gestoßen. Zu zwei Seiten hin sei die

Rolle des Betrachters an ein Extrem geführt:

244 Ebd.

245 Vgl. Damisch Hubert: »D’un Narcisse l’autre«.

246 Raabe, Rainald: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 56.

247 Ebd., S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 85

»Mit diesem Bild, das dem Betrachter erst eine Rolle aufdrängt und das sich dann ver-

weigert, ist ein Endpunkt erreicht.«248

Diese in sich stimmige Deutung zeigt zum einen wie sinnstiftend das Hinzuziehen

der Erzählung ist. Anders als die vorangegangen Deutungen wird das Narziss-Bild hier

weniger in seiner Abbild-Funktion des Ovid-Text in Gebrauch genommen, sondern als

eine Form der Inkarnation der Erzählung im Bilderleben des Betrachters, der zur Echo

der Erzählung wird. Die Berücksichtigung der Betrachtersituation im Rückgriff auf die

Erzählung ermöglicht es, viele der unstimmigen Bildaspekte zu erläutern; der Rückgriff

auf den Ovid-Text wiederum bindet alles in eine in sich stimmige Sinnkonstruktion ein.

Allerdings stellt sich die Frage, ob sich der Betrachter tatsächlich als Echo fühlt oder

ob er sich nicht doch auch in Narziss hineinversetzt? Überschattete Augen schließen

den Rezipienten ja nicht zwangsläufig aus; sie könnten umgekehrt auch seine Neugier

wecken. Hier schließt das Analogon Rezipient=Echo andere Wirkungsgehalte im Bild-

Betrachter-Duo vorschnell aus.

Es lässt sich sagen, dass die Bildinterpretationen im Rückgriff auf den Narziss-

Mythos einen Gesamtzusammenhang der zunächst vereinzelt wirkenden, teils unver-

ständlichen Bildmotive generieren. Das Narziss-Bild lässt sich offensichtlich gut mit

dem Mythos ›lesen‹ und auslegen, wie schon in den vorherigen Kapiteln (2.2. und 3.2.)

angedeutet. Dieses gängige Vorgehen erscheint sehr viel erkenntnisträchtiger als Über-

legungen, die nach den bewussten oder unbewussten Beweggründen des Malers hin-

ter dem Bildentwurf fragen. Bei einer ikonographisch-ikonologischen Analyse, die sich

dicht an einem demMaler wohl bekannten literarischen Text hält, besteht aber bei aller

Sinnhaftigkeit der Deutung grundsätzlich die Gefahr einer Über- oder auch Fehlinter-

pretation. Der Vergleich der Blickszenen-Analysen verweist zudem auf ein wichtiges

Merkmal des Untersuchungsgegenstands: Es lässt sich schwer auf symbolische Bedeu-

tungsgehalte fixieren und vereindeutigen und macht auf einen Erlebensverlauf auf-

merksam, der dem Simultanbild zu widersprechen scheint. Dieses Forschungsergebnis

leitet über zu dem Untersuchungsrahmen dieser Studie.

4. Fragestellung und Vorstellung des Untersuchungsrahmens

Nach dieser Umrundung des Gegenstands über eine Sammlung der Phänomene der

Bildrezeption und Erörterung gängiger Untersuchungsperspektiven des Werkes haben

sich folgende Fragen ergeben: Woher rührt die eigentümliche Kluft in den vorgefunde-

nen Bildbeschreibungen? Was verbindet die Einzelphänomene der Bildrezeption? Wie

kommt es in der oben aufgeführten ikonographisch-ikonologischen Analyse zu derarti-

genWidersprüchen, obwohl die Einzelbeschreibungen in sich äußerst anschaulich und

evident sind?

DieThese, dass die sich zeigenden Phänomene im und um das Bild herum in seiner

Wirkung auf den Betrachter begründet liegen, begleitet die bisherigen Überlegungen.

Hieraus ergeben sich erste Hinweise auf dieWirkstruktur des Bildes, die jedoch aus der

248 Ebd., S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004 - am 14.02.2026, 09:21:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

