
Fünfter Teil: Der Mensch zwischen Sein und 
Werden

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Leben und Wissen bei Fichte. Zur Phänomenologie 
und Metaphysik immanenter Lebenserprobung

Rolf Kühn

1. Husserl und Fichte: Persönlichkeit oder Seligkeit?

Die Berührungspunkte der Husserlschen Phänomenologie mit Jo­
hann Gottlieb Fichtes Denken (1762-1814) lassen sich zunächst 
allgemein im Bereich der Verstandesspontaneität und der Ente- 
lechie im Zusammenhang mit einer ethischen Finalbestimmung 
des Lebensweltlichen wie Philosophischen ausmachen. Damit soll 
nicht gesagt sein, daß Husserl auch den metaphysischen Ansatz 
der transzendentalen Spekulation Fichtes im Ausgang von Kants 
Vemunftkritik übernahm, sondern unterstrichen werden soll nur, 
daß Husserl selber noch im Bereich der passiven Synthesen etwa 
eine solche Vorherrschaft der „Ichleistung“ kennt, indem die Pas­
sivität nur als die „unterste Stufe der Aktivität“ angesehen wird. 
Ähnlich wirkt in diesem hyletischen Bereich für ihn eine instink­
tiv-willentliche Motivationskraft, welche alle Sinngebungen im 
Horizont eines letzten regulativen Ideenideals als Telos miteinan­
der implikativ verbindet, welches zugleich als ethisches „Mensch­
heitsideal“ einer Vernunft in Freiheit und Selbstverantwortung 
verpflichtet ist. Insofern die Fichtesche „Wissenschaftslehre“ in 
ihrem Zentrum selbst eine Einheit von theoretischer und prak­
tischer Philosophie postuliert, die den Akzent auf das reine Han­
deln und Gesetz des Sollens legt, läßt sich Husserls Praxisbegriff 
im Sinne umfassend transzendentaler Selbstbesinnung sodann 
auch ausdrücklich als Auseinandersetzung mit Fichtes Schriften 
belegen.1

1 Vgl. Fichtes Menschheitsideal (1917-18). In: E. Husserl: Aufsätze und Vor­
träge 1911-1921 (Husserliana XXV). Dordrecht 1987, S. 267-293; F.G. Hart: 
Husserl and Fichte - with special regard to Husserl's lectures on „Fichte's ideal 
of humanity“. Husserl Studies 12 (1995), S. 135-163.

333

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß Husserl hier selbst die Theorie als eine Form der Praxis im 
Auge hat, um den Zusammenhang von Lebenswelt, Wissenschaft­
lichkeit und Transzendentalität in deren Rückwirkung auf die Be- 
wußtseinshabitualitäten im Sinne von geschichtlichen Sedimen- 
tierungen zu artikulieren, verweist nun gerade - über die originäre 
Verknüpfung der Phänomenologie an sich mit dem Lebensfluß im 
Bewußtsein hinaus - auf eine Grundproblematik bei Fichte zu­
rück, insofern es für diesen eine unmittelbare Erfahrung der Ab­
solutheit des Lebens gibt: „Das Leben ist notwendig selig, denn es 
ist die Seligkeit; der Gedanke eines unseligen Lebens hingegen 
enthält einen Widerspruch. Unselig ist nur der Tod [...] Denn das 
Leben ist Liebe, und die ganze Form und Kraft des Lebens be­
steht in der Liebe, und entsteht aus der Liebe“.2 Damit hat Fichte 
seinerseits über die aus der Sicht späterer Phänomenologie sich 
ergebenden Bezüge zu seiner Philosophie hinaus eben eine Frage 
in den Mittelpunkt gestellt, die im folgenden hauptsächlich er­
forscht werden soll, denn jenseits der Auseinandersetzung hin­
sichtlich Ichspontaneität und Ethik auch im Husserlschen Sinne 
sowie bei seinen Nachfolgern geht es letztlich prinzipiell um die­
sen reinen Phänomenalitätsbezug von Leben/Denken im Abso­
luten bzw. als Absolutes.3

Wie entscheidend eine solche Betrachtungsweise ist, ergibt 
sich umgekehrt aus Husserls begrenzendem Verständnis des Se­
ligkeitsbegriffs bei Fichte, denn er faßt diesen nicht nur als einen 
bloßen Hinweis auf seinen eigenen Korrelationsbegriff der „Er­
füllung“ bzw. der „Befriedigung der Intuition“, sondern Husserl 
sagt von diesem Wort „Seligkeit“, daß es einen „unerwünschten 
Beigeschmack hat, den einer bodenlosen Überschwenglichkeit“.4 
Das heißt, für Husserl ist die Seligkeit eine Frage des radikalen 
Verhältnisses von Ethik und Logik in dem Sinne, daß eine univer­

2 Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre (1806). Ham­
burg 1994, S. 11 (weitere Seitenangaben im Text oben beziehen sich hierauf). 
Vgl. K. Kammacher u. a. (Hg.): Religionsphilosophie (Fichte-Studien 8). Arn- 
sterdam/Atlanta 1995.
3 Vgl. auch W. Janke: Vom Bilde des Absoluten. Gnmdzüge der Phänomenolo­
gie Fichtes. Berlin 1993.
4 Ms. BI 37, 29b-31b, zit H. R. Sepp, Praxis und Theoria. Husserls transzen­
dentalphänomenologische Rekonstruktion des Lebens. Freiburg/München 1997,
S. 136f.

334

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sale Wissenschaftslehre einerseits das erkennende Leben als Ver­
nunftleben zum Gegenstand habe sowie andererseits dieses ge­
samte Vemunftleben - mit seinen je „besonderen Vemunftlehren“ 
- hinsichtlich des „Echten“ und „Unechten“ untersuche, wobei 
dem „universalen Studium der vollen und ganzen Subjektivität“ 
die grundsätzliche Stufe zukomme, um sich dann dem Spezifi­
schen der Vemunftarten, -tätigkeiten und -gebilde zuzuwenden. 
Das für Husserls Phänomenologie insgesamt zentrale Problem der 
Evidenz und Nichtevidenz als auch der „Auflösung naiver Selbst­
verständlichkeiten“ hat nun seinen Bezug zur Realisierung eines 
„seligen Lebens“ wie eines „seligen Gesamtlebens“ überhaupt, 
insofern die Seligkeit als Erfüllungsintentionalität sich, wie ge­
sagt, ganz im Sinne des Husserlschen Teleologieaprioris entweder 
auf teilweise erfüllte Erkenntnisintentionen bezieht bzw. auf ein 
seliges Gesamtleben der Erkenntnis, die - wie alles Menschenle­
ben - der strebenden Sorge unterworfen ist. Im ersteren Fall wäre 
für ihn jedes wissenschaftlich einsichtige Tun ein „Stück seliges 
Leben“, im zweiten, umfassenden Fall handelt es sich um ein 
„einheitliches Leben, das nach allen seinen Intuitionen, nach all 
seinem Streben, immerfort, in der Form reiner Erfüllung ver­
liefe“. Mit anderen Worten geht es nicht darum, radikal zu analy­
sieren, warum das Leben in seiner Eigenphänomenalisierung Se­
ligkeit ist, wie Fichte dies spekulativ andeutet, sondern wie dem 
Erkennen als theoretisch-ethischer Praxis ein es qualifizierendes 
Seligkeitsmoment im Sinne eigener Erfüllungsrealität zugespro­
chen werden kann.

Gerade diese für sich unverständlich verbleibende originäre 
Faktizität bzw. Genesis des Wesensverhältnisses von rein phäno­
menologischem Leben und Seligkeit gilt es aber so weit wie 
möglich mit Fichte zu verstehen, wenn für diesen das Leben in 
sich, in seinem Sein und „Dasein“, Liebe ist und grundsätzlich 
jeden Tod aus sich ausschließt, da es sich letztlich mit Gott iden­
tifiziert, der philosophisch wie johanneisch im Sinne der genann­
ten Einheit von Leben und Liebe verstanden wird. Auch hier kann 
noch auf eine weitere Parallele zu Husserl verwiesen werden, da 
er den fünf Stufen oder Standpunkten Fichtes in ethischer Hin­
sicht folgt, die dieser selbst als theoretische Weitsicht bzw. als 
den Zusammenhang von „Genuß und Liebe“ in der fünften und 
siebten Vorlesung (mit Rückgriff auf die fünf Entwicklungsgrade 
des geistigen Lebens in der dritten Vorlesung) innerhalb der „An­

335

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weisung zum seligen Leben“ ausgefiihrt hat. Folgen wir zunächst 
Fichte, um dann Husserls Stufung dieser Fichteschen „Fünffach- 
heit“ damit zu vergleichen.

Auf der ersten Stufe der Weltansicht, wo allein dem Gegen­
stand des äußeren Sinnes Realität zuerkannt wird, herrscht der 
sinnliche Genuß vor (Ulf.). Allerdings ist es für Fichte dank der 
Absolutheit des göttlich einen Lebens so, daß sich hier der Affekt 
des Ich oder des Menschen ebenfalls auf die Liebe zu diesem Sein 
„als einem organisierten sinnlichen“ Leben gründet. Dieses Sein 
wird hier unmittelbar gefühlt, es belebt und erhöht das organische 
Dasein unsererseits, wenn uns etwas schmeckt oder eine Blume 
angenehm duftet. Weit davon entfernt, ein solches Genießen und 
Riechen durch die Philosophie in irgendeiner Weise gering zu 
schätzen, fordert Fichte geradezu seine Zuhörer bzw. Leser dazu 
auf, „hineinzuschmecken“ und „hineinzuriechen“, da dieses un­
mittelbare Gefühl zum gesamten Leben mitgehöre.

Auf der zweiten Stufe des Erkenntnisweges wie der Ethik tritt 
das „Vorhandene“ als geistig geordnete Weitsicht unter einem 
Gesetz uns entgegen (112f), wo explizit Bezug auf Kant genom­
men wird, weil dieses Gesetz das „sich selbst tragende Sein“ ist, 
das keiner weiteren äußeren Begründung bedarf und somit a pri­
ori gilt. Der Affekt entspricht in Analogie zum kategorischen Im­
perativ hier dem unbedingten Sollen eines „absoluten Befehls“, 
was aber zu einer „Kälte“ im Urteilsspruch sich selbst und allen 
anderen gegenüber führen würde, insofern dieses Gesetz gerade 
alle Neigung zm Befohlenen abweist. Fichte gibt jedoch zu be­
denken, daß ein Interesse an unserer Person dabei bestehen blei­
be, denn was wir um jeden Preis vermeiden wollen, ist die 
„Selbstverachtung“ unserer selbst, wenn wir nicht mit dem Gesetz 
übereinstimmten, was auch schon Descartes übrigens unter dem 
Gedanken der „Generosität“ als Ausdruck des stets möglichen 
freien - das heißt guten - Willens dem eigenen Wesen oder Ich 
gegenüber formuliert hat. Interesse und Affekt können über dieses 
Gebot nicht hinausgehen, da es jenseits der Vermeidung der 
Selbstverachtung kein weiteres Gebot mehr gäbe, so daß der 
Mensch hier ganz in Anspruch genommen ist.

Auch Fichte bringt diese Denk- wie Lebensweise mit dem 
Freisein in Verbindung, aber schon der Begriff der Kälte erinnert 
daran, daß diesem „Stoizismus“, der sich selbst nichts vorzuwer­
fen habe, aber nur die Lüge abstreift, ohne die Wahrheit zu ken­

336

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen, anders gesagt: sich selbst zu Gott wird „und nur durch In­
konsequenz zur Annahme eines [anderen] Gottes kommen kann“, 
der unserem Herz entspräche. Dennoch gibt Fichte dieser nied­
rigsten Stufe des „höheren geistigen Lebens“ in einem Punkt 
recht (116f), denn das Gottesbild, welches der absolute Geset­
zesbefehl mit seiner widerspruchslosen Befolgung zerstören will, 
ist Gott als der „Ausspender des sinnlichen Wohlseins“. Aber ab­
getrennt von der eigentlichen Seligkeit, welche „die Religion 
nicht - verheißet, sondern unmittelbar darreicht“, ergibt sich je­
doch hier eine „Apathie“ gegenüber dem „höheren Leben in der 
göttlichen Liebe“, die deren innerem Wesen entgegensteht. Bevor 
wir auf diesen „Kulminationspunkt“ im Zusammenhang mit Fich­
tes „organischem Einheitspunkt aller Spekulation“ noch später 
eingehen werden, welcher das Verhältnis der Reflexion als selb­
ständiges und freies Ich zum absoluten Sein als Form betrifft 
(120ff.), wollen wir die dritten Stufe der Weltansicht hier weiter­
fuhren, welche die höhere Sittlichkeit betrifft. Angestrebt wird 
hierbei nicht nur das formal ordnende Gesetz, sondern „die quali­
tative und reale Idee“ selber, die ihren Zweck in der Menschheit 
hat. Letztere ist nämlich ihrer Bestimmung nach Abbild, Abdruck 
bzw. Offenbarung des inneren göttlichen Wesens, wodurch das 
ordnende Gesetz nur zum Mittel wird, um das Heilige, Gute und 
Schöne als das wahrhaft Reale und Selbtständige in ihr zur Dar­
stellung kommen zu lassen. Damit wird auch zugleich geklärt, 
daß die Sinnenwelt „lediglich die Sphäre für die Freiheit und Mo­
ralität“ ist (80), insofern die Welt als Nichtich bei Fichte über­
haupt das ethisch zu bearbeitende Material für das Ich bildet.

Die Religion bildet den vierten Standpunkt, um zu sehen, daß 
jenes genannte Heilige, Gute und Schöne keineswegs nur eine 
„Ausgeburt“ unseres Geistes sei, sondern es sich dabei um „die 
Erscheinung des inneren Wesens Gottes, in Uns, als dem Lichte, 
unmittelbar“ handelt, das heißt um „sein Bild, durchaus und 
schlechthin und ohne allen Abzug“. Die religiöse Ansicht über­
windet den „gehaltlosen Schattenbegriff“ Gottes als einen absolu­
ten Gott, da dies nichts anderes als die Grundform unseres Ver­
standes besagt, um zu verdeutlichen, daß Gott nicht nur Wirkli­
ches, wahres und unmittelbares Leben ist, sondern „wir selbst 
dieses sein unmittelbares Leben sind“ (81f). Allerdings kommt 
Fichte auf die große Aporie gerade dieser Einsicht zu sprechen, 
die uns besonders in unserem zweiten Kapitel beschäftigen wird, 

337

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn obwohl wir um dieses Leben unmittelbar wissen, sind wir es 
nicht. Wir wären also trotz aller Nähe entfernter von Gott und 
seinem innersten Leben denn je, weil sich für Fichte das Bewußt­
sein als solches sofort in eine „tote Welt“ verwandelt, die sich 
dann zudem noch in die hier betrachteten fünf Standpunkte „zer­
spaltet“. Um dieses Dilemma zu überwinden, wo „unser Auge 
selbst unserem Auge im Wege steht“, da unser Leben selbst den 
Gegenstand verhüllt, verlegt Fichte mit Nachdruck und Konse­
quenz schließlich die Verlebendigung der Gottheit in das Tun hin­
ein: „Gott ist dasjenige, was der ihn Ergebene und von ihm Be­
geisterte tut [...] Ergib dich selber ihm, und du findest ihn in dei­
ner Brust“ (83).

Wir stoßen hier bereits prinzipiell auf zwei unterschiedliche 
Phänomenalitätsweisen, die Gott entweder verbergen oder ihn tat­
sächlich offenbaren, nämlich auf die Schau und das Tun. Ver­
ständlich wird außerdem schon, warum Husserl den Weg Fichtes 
nicht ganz mitgehen konnte, denn bis in seine späte Phänomeno­
logie hinein blieb er dem methodischen Primat der Schau treu, 
das heißt der Intentionalität, anstatt noch eine zusätzliche origi­
näre Phänomenalisierung anzunehmen, die tatsächlich reine Pra­
xis als cogitatio bereits ist. Bei der fünften Weltansicht als Stand­
punkt der Wissenschaft verfolgt Fichte gerade dieses Verhältnis 
von Schau/Praxis weiter, indem er zunächst festhält, daß Wissen­
schaft allen Glauben aufhebe, um ihn in Schauen zu verwandeln 
(83). Die absolut in sich vollendete Wissenschaft als reine „Wis­
senschaftslehre“ ist die Erfassung aller Verwandlungen des Einen 
in ein Mannigfaltiges bzw. des Absoluten in ein Relatives in ih­
rem Verhältnis zueinander. Das heißt, über die Religion, welche 
ebenfalls das Eine erfaßt, dringt die Wissenschaft zur „Einsicht in 
das Wie dieses Zusammenhangs [vor], und für sie wird genetisch, 
was für die Religion ein absolutes Faktum ist“. Allerdings ist na­
türlich das „gottselige und selige Leben“ keineswegs durch die 
Wissenschaft ihrerseits bedingt, sondern die Realisierung gehört 
in den Bereich der „höheren Moralität“. Diese will allseitig 
durchgeführte Klarheit des Menschen in sich selber und gehört als 
solche zum Bilde Gottes (83). Fichte vollendet diese Übersicht 
der Verwandlungen und Zerspaltungen des einen Lebens durch 
eine weitere Präzisierung des Tätigseins, ohne welche es kein „er­
scheinendes Werk“ gäbe und kein Tätigsein Gottes in uns. In die­
ser Hinsicht gilt für die Religion, bei der Fichte darauf Wert legt, 

338

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich von Schwärmerei und Mystizismus abzugrenzen (37f.), daß 
sie sich von keinem Tun trennen lasse, abgesondert betrieben 
werde, sondern vielmehr den „inneren Geist“ von jeglichem Den­
ken und Handeln bilde: „[Der wahrhaft Religiöse] erfasset seine 
Welt als sein Tun [...]; er lebt nur im Tun rein als Tun [...], weil es 
der Wille Gottes ist [...] Und so fließet denn sein Leben ganz ein­
fach und rein ab, nichts anderes kennend, wollend oder begeh­
rend“ (85f).

Diese Bestimmung eines rein sich selbst genügenden Tuns, 
welches in seiner Einfachheit und Unmittelbarkeit an Meister 
Eckhart erinnert, der ebenfalls das Leben als „Werk ohne Wa­
rum“ faßt, da es nur in seinem Sich-Leben gründet, fehlt bei Hus­
serl, selbst wenn er vom vierten bzw. fünften Standpunkt Fichtes 
zugesteht, daß jenes „religiöse Gott-Innesein“ selbst zum Thema 
einer Wissenschaft werden könne, indem es sich eben auf der 
letzten Stufe in „Gott-Wissen“ wandle. Es läßt sich sagen, daß 
Husserls Fichte-Lektüre hier die prinzipielle phänomenologische 
Verantwortung als radikale Selbstbesinnung zur Mitte der Ausle­
gung macht, denn Maßstab bleibt bei den einzelnen Stufen die 
„ethische Persönlichkeit“ im teleologischen Sinne, so wenn er auf 
der religiösen Stufe noch das Streben zum alleinigen Zweck be­
stimmt: „Und schließlich wird [der Mensch] sich klar werden 
können, daß es die Entfaltung eines göttlichen Seins und Lebens 
in seinem eigenen individuellen Leben und Streben ist, was er 
eigentlich als das absolut Wertvolle immerfort will und erstrebt.“ 
Dem lagern sich die übrigen Stufen entsprechend vor, denn der 
„Typus des Hochmoralischen“ der dritten Stufe läßt nach Husserl 
ebenfalls jedes Verhaftetsein an den sinnlichen Dingen der ersten 
Stufe überwinden, so wie auch jede nur äußerliche Pflichtorien­
tierung an einem kategorischen Imperativ (2. Stufe) zum inneren 
Vollzug des absolut Gesellten als Gewolltem werden soll. Daß 
Husserl die Akzente auf die persönliche Verwirklichung legt, 
zeigt auch die Bemerkung, der letztere Typus umfasse Sonderty­
pen, „besondere Typen des idealen Menschentums, die sämtlich 
ihr Recht in sich haben und untereinander nicht in eine Wertord­
nung zu stellen sind“.5 Sie entsprechen nämlich je individuellen 
Lebensaufgaben, das heißt einzelnen Lebensbestimmungen, wo­
bei auf dieser mittleren Stufe das Subjekt noch an das Erringen 

5 Vgl. Fichtes Menschheitsideal, S. 289-291.

339

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Objektiven, an das Ergebnis des zu erzielenden Werkes, ge­
bunden ist, während anschließend das Streben selbst zum alleini­
gen Zweck wird, wie wir gesehen haben.

Will man den Unterschied zwischen Fichte und Husserl an die­
ser Stelle kurz charakterisieren, so ließe sich sagen, daß dort, wo 
Fichte Unmittelbarkeit des einen Lebens setzt bzw. anstrebt, Hus­
serl eine Ethisierung vomimmt. Der Schritt vom dritten zum vier­
ten Standpunkt, von der strengen Moralität zur Religion, ist bei 
Husserl nämlich zugleich der Unterschied zwischen „vorethi­
schen Formen der Selbstregelung und den Lebensformen echter 
Humanität“, wie er in seinem dritten Kaizo-Artikel ausfuhrt/ 
Dem Lebensziel, das vom Einzelnen unbedingt begehrt wird, muß 
noch die Lebensform des ethischen Menschen schlechthin folgen, 
„die einzige absolut wertvolle“, denn die ethische Lebensform 
umgreift alle auf bestimmte Regionen bezogenen Lebensformen. 
Im Ethischen soll das Sein des Menschen überhaupt realisiert 
werden, so daß die „Lebensform echter Humanität“ die Evidenz- 
werdung der menschlichen Praxis bildet - das Telos des Men­
schen als offenbar gewordenes Sein des Vemunftmenschen. Im 
„Vemunftmenschentum“ kommen, anders gesagt, Ethos und Te­
los des Menschseins zur Deckung. Die Begründung hierfür liegt 
eben in Husserls Evidenzbegriff selbst, denn in der unendlichen 
Erfahrungswelt ist die Evidenz in keiner Einzeierfahrung ab­
schließbar. Zwar erkennt Husserl mit der Limes-Vorzeichnung 
eines absoluten Vollkommenheitsideals die darin beschlossene 
Gottesidee an, aber im Unterschied zu Fichte eben nicht als eine 
unmittelbar im Bewußtsein erfahrene Wirklichkeit des Seins. 
Denn selbst die Fichtesche „Tathandlung“ als ausschließlich tä­
tiges Sich-selbst-setzen des Ich kann er nicht als reine Immanenz 
denken, sondern nur verknüpft mit einer Geschichte: „Vor dem 
Handeln liegt, wenn wir an den Ursprung denken, nichts, der 
Anfang ist, wenn wir uns sozusagen die Geschichte des Subjekts 
denken, nicht eine Tatsache, sondern eine Tathandlung', und eine 
'Geschichte' müssen wir uns hier denken. Subjekt sein, ist eo ipso 
eine Geschichte, eine Entwicklung haben“.6 7

6 Vgl. Aufsätze und Vorträge 1922-1937 (Husserliana XXVII). Dordrecht 1989,
S. 33f.
7 Fichtes Menschheitsideal, S. 275.

340

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese mit dem an sich reinen, absoluten Anfang verknüpfte 
Geschichte relativiert denselben in dessen prinzipieller Selbst- 
phänomenalisierung als Selbsterscheinen des Erscheinens, wäh­
rend Fichte genau auf diese Radikalisierung zustrebt und damit 
zugleich in solcher Unmittelbarkeit die „Persönlichkeit“ mit der 
Selbstvernichtung konfrontiert. Er fuhrt dies in der achten Vor­
lesung der „Anweisung zum seligen Leben“ in bezug auf die drit­
te, moralische Stufe eigens noch einmal aus, das heißt hinsichtlich 
jener Moralität, worin Husserl Persönlichkeit und absolut 
menschlichen Lebenszweck überhaupt miteinander verbinden 
möchte. Fichte sagt, daß das Dasein im Sinne des ewigen Fort­
flusses des göttlichen Lebens als Affekt den „unveränderlichen 
Willen der absoluten Realität [in sich führt], so sich fortzuent­
wickeln, wie sie notwendig sich entwickeln muß“. Dies bedeutet 
aber gerade für jedes Ich, sofern es noch in irgendeinem Punkte 
der Freiheit steht, „noch ein eigenes Sein“ zu haben, welches als 
einseitiges und mangelhaftes Dasein des göttlichen Daseins „eine 
Negation des Seins“ ist. Das Ich behauptet folglich einen vor­
handenen Willen, sich selbst im Sein zu bestätigen, anstatt mit 
dem Affekt und Willen des vollendeten göttlichen Willens eins zu 
sein. Um dennoch den göttlichen Willen als Gesetz zu wollen, 
muß sozusagen zwischen Eigenwillen des Ich und reinem gött­
lichen Willen ein „drittes, dazwischentretendes Wollen“ erschei­
nen, aber dieser Willensentschluß gegenüber dem Gesetz legt die 
eigentliche Wurzel dieser dritten Denkart offen, nämlich indirekt 
zu bekennen, „daß er auch nicht gehorchen könnte“ bzw. „auch 
nicht gehorchen - wollen könnte“ (129).8 Es ist im Ich somit kein 
herrschender und immer bereiter Wille da, zu gehorchen; und 
durch diese Indifferenz des eigenen Willens wird ihm das abso­
lute Wollen als Gesetz zu einem fremden Willen, den sich das Ich 
für sein eigenes Willen zur Befolgung gegenüberstellt. Der Ver­
zicht auf den sinnlichen Willen der zweiten Stufe kann mit ande­
ren Worten das Kategorische des reinen Willens nicht ohne sol­
che Indifferenz und ohne den beibehaltenen Glauben an die ei­

8 Karl Albert hat diesen Gedanken bereits in seiner grundlegenden Schrift „Die 
ontlogische Erfahrung“ (1974) philosophisch dargelegt: Jedes Säende ist im 
Sein enthalten, auch wenn ihm dieser Zustand zätweilig nicht bewußt ist. Es 
muß indes willens sein, sich diesem Tatbestand zu öffnen.

341

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gene „Selbständigkeit“ leisten, welche daher die Quelle jener In­
differenz ist.

Fichte fordert aus diesem Grund mit einer äußersten Schärfe, 
daß „überhaupt gar nicht mehr Zweie, sondern nur Eine, und 
nicht mehr zwei Willen, sondern überhaupt nur noch Einer und 
ebenderselbe Wille alles in allem ist“. Das Selbstbegehren des 
Sichwollens als Selbständigkeit schließt im Grunde ein, daß der 
Mensch sich selbst als Gott will, wie wir schon sahen, aber kein 
Mensch kann Gott werden, sondern Gott muß zu ihm kommen. 
Dies bedeutet, daß im oben genannten sich-phänomenalisierenden 
Anfang alles gegeben sein muß, denn der Mensch kann nicht 
einmal über seinen Willen verfugen, wenn dieser Wille nicht von 
einem absoluten Wollen gewollt ist. „Persönlichkeit“ im selbst­
ethischen Sinne und radikal-phänomenologischer Anfang schlie­
ßen sich daher aus, sofern diese Persönlichkeit nach Husserl ein 
selbst-verantwortetes Ergreifen der absoluten Lebensnorm ist, an­
statt diese prinzipiell im rein phänomenologischen Leben bereits 
als aktualisiert an-zunehmen und methodisch davon auszugehen. 
Fichte sieht hier die entscheidende Inkonsequenz, indem er sagt, 
daß die Negation des Seins durch das Eigene ihrerseits „vernich­
tet" werden muß, um „sodann in Gott zu versinken“ (130). Da er 
jedem schwärmerischen Mystizismus abgeschworen hat, kann 
eine solche Negation der sich selbst wollenden Persönlichkeit nur 
besagen, daß an ihre Stelle die Unmittelbarkeit des göttlichen 
Lebens tritt - weil solches Leben immer schon diese Stelle ein­
genommen hat und damit den phänomenologischen Anfang 
schlechthin bildet.

Die Selbstvemichtung als „Eintritt in die höhere Moralität“ auf 
dem dritten Standpunkt der Lebensentwicklung muß daher die 
Ansicht der Persönlichkeit mit der Aufhebung der sinnlichen Stu­
fe zugleich aufgeben, denn „dem sinnlichen Menschen ist seine 
persönliche sinnliche Existenz letzter, und eigentlicher Zweck“ 
(131, Hvh. R. K.). Was Fichte hiermit ausdrücken will - gerade 
weil er die Sinnlichkeit nicht als solche verurteilt, sondern diese 
vielmehr als Gradmesser in die Bestimmung der Individualität als 
solche im Sinne der reinen Entfaltung des göttlichen Seins hin­
eingenommen wird, wie die Neunte Vorlesung dann zeigt -, be­
steht darin, der „Verwirrung der Seligkeit und Glückseligkeit alle 
Ausflüchte zu nehmen“ (131). Ist Seligkeit die phänomenologi­
sche Eigenwesentlichkeit des Lebens, das heißt dessen transzen­

342

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dentale Substanz, sofern es ausschließlich Tun oder Praxis ist, 
dann gehört jede vorgestellte Glückseligkeit in einen Erschei­
nensbereich der „Person“, um sich ihrer Identität mit dem Sein als 
absoluter Lebensaufgabe in evidenter Hinsicht zu vergegenwärti­
gen - was nach Husserl heißt, solches Personsein wahrnehmungs­
mäßig verfolgen zu können. Für Fichte besteht aber eine Wesens­
trennung zwischen Seligkeit und Glückseligkeit, worüber Hus­
serls Einwand eines „überschwenglichen“ Begriffsgebrauchs hin­
wegtäuscht, denn wenn zwischen sinnlicher Persönlichkeit und 
innerer Seligkeit des Lebens eine Trennung stattzufinden hat, 
dann bedeutet dies, daß jemand nicht „zweierlei lieben, oder zwei 
Zwecke haben“ kann: „Die beschriebene Liebe Gottes tilgt 
schlechthin die persönliche Selbstliebe aus“ (13 lf., Hvh. R. K.). 
Glückseligkeit ist sinnliche Selbstliebe alles Erfullungsbegehrens 
in bezug auf einzelne Objekte, anstatt sie nur als Mittel, als „Ge­
stalt des Lebens“ zu betrachten, was aber auch die Person ein­
schließt, sofern sie sich selbst als Zielpunkt vorstellt, weil sie 
damit eine Gegenständlichkeit im Raum der Horizontevidenz ist. 
Natürlich stimmt Husserl dem zu, daß die Objektlösung von der 
dritten Stufe hinsichtlich einer höheren Moralität der integralen 
Lebensaufgabe zu vollziehen sei, aber diese Loslösung umfaßt 
nicht die Personidee selbst als eine regulative Erfullungsidee der 
„Selbst“-Evidenz.

Ist hingegen Seligkeit des Lebens damit identisch, den „Willen 
Gottes“ allein zu wollen, dann ist sie ausschließlich darin zu su­
chen, wo sie allein zu finden ist, nämlich „rein in Gott, und darin, 
daß er heraustrete, keineswegs aber in der zufälligen Gestalt, in 
der er heraustrete; so brauchtet ihr auch nicht auf ein anderes 
Leben zu verweisen: denn Gott ist schon heute, wie er sein wird, 
in alle Ewigkeit“ (133). Die Herauslösung der Person ist also 
nicht nur eine Epoche der Objekte als Zweck, sondern letztlich 
das Herausnehmen der Person als „Leben“ aus der Zeitlichkeit 
selbst, in der sie die Objekte und sich selbst als sinnliche (und sei 
es durch den transzendental inneren Sinn) wahmimmt. Für Hus­
serl ist aber eine solche Reduktion der Person, abgesehen von 
ihrer Bindung an die Horizonterfullung, nicht denkbar, wenn sie 
sich nicht nur in der Zeitlichkeit erbaut, sondern ihrem innersten 
Wesen nach die Selbstkonstitution der Zeit ist. Wir finden hier 
also die gesamte Problematik des Ego zwischen Eigenkonstitution 
und Anonymität im intentionalen Zeitfluß wieder, so daß der rei­

343

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne Seligkeitsbegriff bei Fichte gerade auf eine Ichrealisierung 
diesseits der Zeit verweist, so wenn er im Anschluß an die Jo- 
hanneische Anfangsintelligibilität sagt: ,Jm Anfänge: höher denn 
alle Zeit, und absolute Schöpferin der Zeit, ist die Liebe: und die 
Liebe ist in Gott, denn sie ist sein Sichselbsterhalten im Dasein: 
und die Liebe ist selbst Gott, in ihr ist er, und bleibet er ewig, wie 
er in sich selbst ist“ (155£).

Nimmt Fichte den absoluten Anfang aus der Zeit heraus, so 
läßt er ihn damit phänomenologisch nicht unbestimmt, insofern er 
die Liebe zum „Grundstoff“ aller Dinge erhebt, welcher in der 
„lebendigen Reflexion“ vermittelt wird, was aber in einer letzten 
Konsequenz dazu fuhrt, daß die Liebe „in uns und um uns herum, 
Fleisch wird, und unter uns wohnet“ (156). Daß Dinge und Liebe 
sich als Fleisch darstellen, hineingenommen werden in das in­
nerste Prinzip der Verlebendigung als Phänomenalisierung, macht 
Husserl gegenüber deutlich, daß die Formalität der Zeit, in der 
sich für ihn die „Geschichte“, das Objekt und das Subjekt entfal­
tet, letztlich einer Materialität phänomenologischer Natur bedarf, 
um sich selbst zu tragen. Die fleischliche Materialisierung des 
Erscheinens, das heißt des Bewußtseins als Negation, um die Re­
flexion letztlich mittels der Liebe in der Wissenschaftslehre selbst 
aufzuheben, geht dabei genau den einzig einschlagbaren Weg für 
eine radikale Phänomenalisierung - nämlich über die Empfindung. 
Um Liebe als Verfleischlichung mit der reinen Empfindung zu­
sammendenken zu können, ist die Negation des sinnlichen Ge­
nusses bei Fichte gerade die Reduktion der Empfindung auf ein 
reines Empfinden^önweM hin, um die Seligkeit allein da auszu­
machen, wo sie sein kann, nämlich in keiner „Umgebung“, son­
dern in der „Sich-selbst-Gabe“ Gottes „ohne alle Gestalt“ (134). 
Da Husserl von vornherein jede Impression durch die Orientie­
rung im Zeitfluß auf transzendente Genesis hin funktionalisiert, 
kann bei ihm keine reine Sich-Gabe auftreten, welche das imma­
nente Korrelat zur Unmittelbarkeit ist. Die Ethisierung der Per­
sönlichkeit als teleologische Vergeschichtlichung des Anfangs im 
Sinne solcher Unmittelbarkeit ist gerade die prinzipielle Veräu­
ßerung jeder Impressionalität zugunsten der Evidenzerfüllung, 
anstatt wie Fichte in allen „Begegnissen als die notwendige und 
unveränderliche äußere Erscheinung“ das „in seinem Inneren sich 
vollziehende göttliche Werk“ zu sehen (154). Mit anderen Worten 
ist die Ethik bei Fichte selbst eine Ontologie, und zwar so, daß 

344

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Ethik als Negation von Sinnlichkeit, Genuß, Person, Gesetz 
usw. die Phänomenalisierung dieser Ontologie selbst darstellt, 
denn in der Negation als Reduktion tritt die Verbindung zwischen 
Sein und Dasein als Empfindung bzw. als Liebe, und das heißt: 
als phänomenologisch fleischliche Materialisierung, in Erschei­
nung.

Der Gedankengang ist dabei folgender, wobei sich Fichte 
selbst als Hinfuhrung zu seinem „tiefsten Standpunkt“ versteht 
(152). Das Sein ist absolut, unveränderlich, und es ist zugleich 
Dasein, welches notwendig Bewußtsein ist, aber als solches nicht 
mehr in sich ruhendes Sein ist, sondern sich nach Gesetzen ent­
wickelnde Reflexion. Im Dasein wird das Sein „als reines Leben 
und Tat“ ein Wesen, das heißt eine zu beschreibende Form in 
„stehender Bestimmtheit“, weshalb unser Ich in seinem Sein zwar 
stets auch das Sein des Seins bleibt, aber niemals als Sein an sich, 
sondern eben als Form oder Wesen. Wie später Schelling für das 
ekstatische Bewußtsein als alleinigen Grund das Daß der Existenz 
setzt, so erblickt auch Fichte den Zusammenhang zwischen Sein 
und Form nicht im Wie des Allmannigfaltigen, sondern im „blo­
ßen Daß“. Letzteres entstammt keiner Reflexion, sondern es 
„bricht mit und neben der Reflexion aus“, um als begleitendes 
„Band“ der Reflexion Empfindung zu sein: „Und, da es ein Band 
ist, Liebe, und, da es das Band des reinen Seins ist und der Re­
flexion, die Liebe Gottes. In dieser Liebe ist das Sein und das 
Dasein, ist Gott und der Mensch, [ist es] Durchkreuzungspunkt 
[...], des Seins Tragen und Halten seiner Selbst in dem Dasein, ist, 
seine Liebe zu sich; die wir nur nicht als Empfindung zu denken 
haben, da -wir sie überhaupt nicht zu denken haben“ (153, Hvh. R.
K.). Im Unterschied zu Husserls Evidenzprimat mit dessen ethi­
schen Persönlichkeitsimplikationen als Geschichtssynthesen ha­
ben wir hier einen Anfang der (genetischen) Faktizität, der zum 
einen nicht dem Denken zugeschlagen werden kann sowie zum 
anderen dennoch das Absolute nicht außerhalb des „Menschen“ 
beläßt, weil dieses durch den Affekt oder die Liebe dieses Bandes 
vor jeder spaltenden Reflexion rein impressional bestimmt ist - 
oder auch als Fleisch, wie wir schon sahen.

Fichte geht noch einen Schritt in der Phänomenologie dieser 
Empfindung weiter, denn diese ist nicht nur vor der Reflexion, 
und damit atemporal und athematisch, sondern sie hält sich selbst 
neben der Reflexion, das heißt, es gibt eine rein immanente Ma­

345

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terie der „Empfindung dieses seines sich selbst Haltens“, welches 
„[Gottes] eigene Liebe zu sich selber, in der Form der Empfin­
dung“ ist (153). Deutlicher kann nicht gesagt werden, daß die 
Impressionalität wie Impressionabilität die höchste Offenbarung, 
nämlich das ontologische wie ethische und religiöse Absolute in 
sich trägt - das Sein als seliges und tätiges Leben. In der Reduk­
tion betrachtet, sprengt diese Aussage aller späteren Verzeitli- 
chungsbeschreibungen des Absoluten bei Husserl, und damit die 
Teleologie der aufzusuchenden letztgültigen Lebensform,9 weil 
das Empfinden als höchste Faktizität in jedem Punkt seines gene­
tischen Sich-Empfindens im Sinne Fichtes diese Absolutheitsof­
fenbarung in sich schließt. Es bleibt zwar noch ein Moment des 
Begleitens des Daß, welches dieses Empfinden in die Nähe der 
Kantischen transzendentalen Vorstellung des begleitenden „Ich 
denke“ in aller Erfahrung stellt, aber wichtiger ist der außerdem 
noch von Fichte vollzogene Schritt der „Wechselliebe“, welche 
über die Verbindung von Empfinden und Offenbarung hinaus 
dieselbe phänomenologische Ofifenbarungsmaterie im Sein und 
im Ich postuliert: „Diese, erst uns beide zu zweien scheidende, so 
wie zu Einem bindende, Wechselliebe, ist nun zuvörderst die 
Schöpferin unseres oft erwähnten leeren Begriffs eines reinen 
Seins, oder eines Gottes“. Zwar fuhrt diese gegenseitige Liebe 
Gottes nach Fichte hier nicht direkt zum Wesen Gottes als Leben 
(welches eine rein phänomenologische Immanenz als Reziprozität 
der Lebensaffektion ist), sondern nur zum Unendlichkeitsbegriff, 
welcher die Form Gottes als Bewußtsein darstellt, aber es findet 
in dieser Fichteschen Reziprozität durchaus eine Bindung „zu 
Einem“ statt, welche die Selbigkeit von menschlichem Empfin­
den und göttlichem Leben impliziert.

Deshalb liegt im folgenden auch der Akzent bei Fichte auf der 
affizierenden Phänomenalisierung der Begrifflichkeit, oder man 
könnte auch sagen: auf der Verfleischlichung der Anschauung, 
denn die Liebe zum Unendlichen als Gott fuhrt uns als absolute 
Reflexion über jedes bestimmte Dasein hinaus, wobei „der Be­
griff [...] nur denkt, und gestaltet diese Liebe, rein ausleerend 
ihren Gegenstand [...], nichts ihm lassend, als die reine Negation 

9 Vgl. H. R. Sepp: Das Absolute bei Husserl und Michel Henry. In: R. Kühn/S. 
Nowotny (Hg.): Michel Henry. Zur Selbsterprobung des Lebens und der Kultur. 
Freiburg/München 2001, Kap. II, 9.

346

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aller Begreiflichkeit nebst der ewigen Geliebtheit“. Die begriffli­
che Erkenntnis sagt uns mithin, getragen von der Liebe, inwieweit 
etwas nicht Gott ist, und diese Negation der Evidenz entspricht 
der Negation der Persönlichkeit, um eine Gewißheit der impres- 
sionalen Affektion als unser Fleisch zu hinterlassen, daß es eine 
„über alle, nur in der Reflexion möglichen, Zweifel erhabene 
Liebe“ gibt, die uns Gott sagt oder offenbart. Die Husserlsche 
Auflösung der Naivitäten bleibt im hier genannten Raum der Re­
flexion, wird nie Selbstbejahung, während Fichte in einer unmiß­
verständlichen Formulierung zum selbstaffektiven Wesen dieses 
einen Offenbarens in uns und für uns selbst vorstößt: „Und was 
macht diese Liebe auf sich selber ruhen, außer das, daß sie un­
mittelbar das Sichtragen, und Sichzusammenhalten des Absoluten 
selber ist?“ (153f.).

Dies ist im eminenten Sinne keine Aussage über die Liebe nur 
als höhere oder endgültige Lebensform, sondern die phänomeno­
logische Substantialität des Sich-zusammen-haltens ist der Grund 
aller Realität, sofern diese erscheint und zunächst in der Gewiß­
heit des Selbsterscheinens gegründet sein muß. Wenn Fichte aus 
solcher Selbstgewißheit der impressionalen cogitatio als Empfin­
dung jede „Deutung“ ausschließt, weil im „lebendigen Leben“ 
Liebe und Geliebtes eins sind, nämlich „als das Sichselbsthalten 
des absoluten Seins“ (154), dann ist damit nicht nur die Phäno­
menologie von jeder Hermeneutik abgegrenzt, wie es auch Hus­
serl durch die reine Phänomengegebenheit in der Reduktion an 
sich vorsieht, sondern wir besitzen mit dem Fichteschen „Sich- 
tragen, Sichzusammenhalten und Sichselbsthalten“ eine Bestim­
mung der absoluten Phänomenalisierung selbst.10 Dieser konsi­
stente Grund der Selbstphänomenalisierung widersteht in seinem 
Eigenwesen jeder unendlichen Spaltung, welche das Merkmal der 
Reflexion ist, und gerade darin ist es das Absolute, weil seine 
Differenzlosigkeit das Differieren erst ermöglicht, oder mit Fich­
tes Worten: „Die unaustilgbare Liebe ist es, [...] welche die Refle­

10 Für die Unterscheidung Phänomenologie/Henneneutik läßt sich auch Fichtes 
Differenzierung zwischen Metaphysischem/Historischem in der „Beilage zur 
sechsten Vorlesung“ (180-186) fruchtbar machen, denn es besteht immer die 
Tendenz der Wissenschaften,„nicht das Faktum rein als Faktum zu nehmen, 
sondern es zu metaphysizieren“ (181). Phänomenologie als rein genetische Be­
trachtung aber entspricht dem Transzendentalen (Metaphysischen) bei Fichte.

347

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xion forttreibt durch die Ewigkeit, und sie ausdehnt zu einer le­
bendigen Ewigkeit“ (154).

Liebe als „Quelle der Vernunft“ besagt daher phänomenolo­
gisch, daß es nur eine Teleologie der Evidenzanreicherung gibt, 
weil der Anfang dieselbe trägt - und zwar so, daß an jedem Punkt 
dieser Teleologie die Seligkeit gegeben bleibt. Diese ist kein 
„Überschwang“, wie Husserl meint, sondern der Kem der Fichte­
sehen Wissenschaftslehre selbst; gewiß als „Construction“, aber 
doch so, daß „die, zu göttlicher Liebe gewordene, und darum in 
Gott sich selbst rein vernichtende, Reflexion, der Standpunkt der 
Wissenschaft“ als höchster realer Gesichtspunkt einer Seins- und 
Lebens- wie Seligkeitslehre ist (155). Liest man folglich diese 
Seligkeit als das Fleisch des Ist, mit dem wir eins sind, dann fehlt 
dasselbe in seiner lebendigen Absolutheit in keiner Erschei­
nungsweise, sofern sie impressional ist. Der Begriff der „Wissen­
schaft“ ist daher nicht von einer erkenntnistheoretisch geleiteten 
Epistemologie her zuletzt zu sehen, wovon Husserl noch weitge­
hend abhängig blieb, sondern von der alleinigen Realität her, der 
ein immittelbares Sein als Leben zukommt - eben der Empfin­
dung. Daß ihr „Dies-da“ zur Wissenschaftsbegründung im Sinne 
allgemeiner Sätze nicht genügt, zeigt nur, daß Wissenschaft Ab­
straktion ist - Sehen, dessen Auge verdeckt, was das unmittelbar 
Absolute ist, weil das Sehen nicht an sein eigenes Sein heranzu­
reichen vermag: „Sein ist Eins, sein Sehen aber ist unendlich“ 
(175).

Wir werden auf diese Problematik zurückkommen müssen, um 
uns zu fragen, warum Fichte diese absolute Phänomenalisierung 
nicht durchhalten konnte, indem er ihr nämlich ein notwendiges 
Bild vom Absoluten substituierte. Das reine Handeln aus der Un­
mittelbarkeit des Gefühls heraus, das nicht beschrieben werden 
kann, aber die Seligkeit ist, weil es keinen Zweifel in seinem Sol­
len kennt, bleibt allerdings die wesentliche Erkenntnis dieser 
Fichteschen Besinnung: „In jedem Augenblick weiß [der Reli­
giöse] bestimmt, was er will, und wollen soll; denn ihm strömt die 
innerste Wurzel seines Lebens, sein Wille, unverkennbar, ewig 
fort unmittelbar aus der Gottheit [...] In jedem Augenblicke weiß 
er bestimmt, daß er in alle Ewigkeit wissen wird, was er wolle, 
und solle, daß in alle Ewigkeit die, in ihm aufgebrochene, Quelle 
der göttlichen Liebe nicht versiegen, sondern unfehlbar ihn fest­
halten, und ihn ewig fortleiten werde“ (162). Ein Wissen, welches

348

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unmittelbar zweifelsfreie Praxis in sich, im ausübenden Tim ist, 
bedeutet phänomenologisch das Leben in seiner Selbstrealisie­
rung als Selbsterscheinen, denn die Kontinuität seiner Modifika­
tion ist die reine Gewißheit der Impressionalität selbst in ihrem 
Wandel als stetes Sichempfinden, welche sich selbst „Gesetz“ ist 
- nämlich Liebe als Handlung, die zu keinem Augenblick eine 
Unterbrechung kennt, sofern sie aus der Quelle des Seins als 
Liebe fließt. Der Bewußtseinsfluß ist damit letztlich kein 
„Heraklitischer Fluß“, wie Husserl von der „Idee der Phänome­
nologie“ (1907) bis hin zu seiner „Krisis“-Schrift (1936) immer 
wieder festhalten mußte, sondern der „Fluß“ ist dieses ununter­
brochene „Sichzusammenhalten“ des Empfindens als Historialität 
des Absoluten. Dies gibt Fichte ontologisch vor jeder Ethisierung 
zu verstehen, denn es ist zunächst keine Verantwortung zu leisten, 
keine „Persönlichkeit“ zu errichten, sondern das Wesen des Tuns 
phänomenologisch selbst zu ergreifen, auf dem alles Weitere be­
ruht. Wo es zaudert und reflektiert, ist es kein Tun im Sinne des 
unmittelbaren Ausflusses der Gewißheit, die das Fleisch als le­
bendiges kennzeichnet, nämlich die Empfindung nicht zurück­
weisen zu können, und damit nicht die ständige Modalisierung 
der Praxis. Insoweit verweist Fichte nicht nur darauf, daß die 
innerste Natur der Phänomenologie radikal praktisch ist, sondern 
daß sich in deren Selbsterprobung als Offenbarung auch die Na­
tur von Anfang und Selbstgebung entscheidet. Oder wie er im 16. 
Vortrag der „Wissenschaftslehre“ von 1804 selbst schreibt: „Das 
Soll trägt durchaus alle Kennzeichen des im Grundsätze eingese­
henen Seins an sich, ein innerlich lebendiges von sich, durch sich, 
in sich, schaffend, und tragend sich selber, reines Ich u.s.f, und 
zwar innerlich organisiert und zusammenhaltend durchaus als 
solches.“11

11 Die Wissenschaftslehre. Zweiter Vortag von 1804. Hamburg 1986, S. 168 
(Sämtliche Werke Bd. X, Hg. I. H. Fichte. Bonn 1834, S. 219f.). Unser Beitrag 
zu Fichte verifiziert daher hier von dessen Denken her, was unsere Untersu­
chung „Geburt in Gott“ (Zum Verhältnis von Metaphysik, Religion, Mystik und 
Phänomenologie. Freiburg/München 2001) als Kriterium der phänomenolo­
gischen Erfahrung analysierte, nämlich das reine Tun als Erprobung des Selbst­
bedürfens des Lebens. In diesem Sinne einer letztlich „praktischen Metaphysik“, 
das heißt .Metaphysik der Erprobung“, widmen wir unsere Untersuchung hier 
Karl Albert, im Wissen um ein analoges Bemühen in seinem Gesamtwerk.

349

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Liebe und Bild: die Vorherrschaft der Transzendenzmeta­
physik

Bei Fichte ist das absolute Sein dem Anspruch nach, wie wir bis­
her schon gesehen haben, nicht das Hervorbrechen und das Wer­
den des Daseins in der Andersheit, das Außer-sich-Sein des Seins, 
sondern das Absolute ist das Leben und der Selbstbesitz von sich, 
durch sich und in sich selbst unter der Form der Liebe. Das heißt, 
die Immanenz wäre hier nicht nur eine ontische Kategorie, be­
stimmt vom Welthorizont, sondern sie implizierte eine Form der 
Seinsoffenbarung als Leben, die zugleich mit dem „Ich“ identisch 
ist, sofern dieses seinerseits seine Selbstheit allein aus dem tran­
szendentalen oder rein phänomenologischen Leben schöpft. Die 
Liebe, so erklärte Fichte in der schon zitierten zehnten Vorlesung 
der „Anweisung zum seligen Leben“, stützt sich unmittelbar auf 
sich selbst: „Und was macht diese Liebe auf sich selber ruhen, 
außer das, daß sie unmittelbar das Sichtragen und Sicbzusam- 
menhalten des Absoluten selbst ist?“ Sowie: „[Die Liebe] ist ja 
nichts anderes als das Sichselbsthalten des absoluten Seins“ 
(153f). Daß der Selbsterhalt des absoluten Seins in sich hier im 
Sinne der Immanenz die innere Konsistenz bedeutet, ließ sich 
ebenfalls schon daran erkennen, daß Fichte nach der Setzung der 
Liebe als das konstitutive „Sichselbsthalten des absoluten Seins“ 
diesem die Reflexion gegenüberstellte, und zwar nicht als eine nur 
andere psychologische Modalität, sondern als eine universal gül­
tige Struktur im Sinne der transzendenten Phänomenalisierung 
des Mannigfaltigen. Diese Reflexion wird nämlich prinzipiell mit 
dem Vorgang der Spaltung und der Unterschiedenheit identifi­
ziert: „Nicht die Liebe ist es, welche [das Leben] äußerlich vor 
sich hinstellt, und es zerspaltet, sondern das tut nur die Reflexion“ 
(154).

Die Liebe bleibt daher nicht nur „die Wurzel der Realität“, 
sondern sie ist auch die alleinige Quelle des seligen Lebens, da 
das absolute Sein als Gott letztlich selbst nur Leben ist. Und da 
diese Liebe radikal phänomenologisch so verstanden wird, daß sie 
ihre Struktur in der Immanenz findet, nämlich als das, was nicht 
von sich getrennt ist, muß die Suche der Menschen nach solcher 
Seligkeit vergeblich genannt werden, wenn sie diese intentional in 
etwas Anderem vermeinen als in dem, wohinein sie bereits abso­
lut passiv getaucht ist, wie wir paradigmatisch im Unterschied zu 

350

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Husserl herausstellten. So kann diese Identität mit dem Leben in 
alle Ewigkeit nicht größer werden, oder wie Fichte eben fragt: 
„Was ist denn dasjenige, das jenseits anders sein kann, als es hier 
ist?“ (133), um diese Frage dann negativ zu beantworten. Da mit­
hin diese Liebe als das Leben nicht von sich getrennt werden 
kann und immer eins bleibt, gibt sich diese Liebe notwendiger­
weise auch mit all den ontologischen Grundeigenschaften, die der 
Struktur der Einheit angehören, das heißt in der Realität und in 
ihrer Totalität: „Die Liebe ist ewig ganz, und in sich gedrungen 
[...] und sie hat in sich, als Liebe, ewig die Realität ganz“. Und 
„darum ist auch“, fahrt Fichte in Bezug auf die Pluralität der Ego 
fort, „die Spaltung des Einen göttlichen Lebens in verschiedene 
Individuen keineswegs in der Liebe, sondern, sie ist lediglich in 
der Reflexion“ (158), was eine Ur-Gemeinschaftlichkeit des Le­
bens aller Lebendigen vor dem Sich-Wahmehmen als alter ego 
voraussetzt. Die Reflexion offenbart sich daher nicht nur als et­
was Fremdes gegenüber der inneren Struktur der Liebe (welches 
Fremde das Leben aber auch als „Ableitung“ des Mannigfaltigen 
über die Sinnlichkeit gleicherweise einschließt), sondern tiefer 
noch gesehen ist diese Reflexion in der Tat unfähig, die Liebe 
selbst zu verstehen und in deren Sein zur Erscheinung zu brin­
gen.12 Vielmehr verändert die Reflexion - im Unterschied zum 
reinen Tun als Sollen - die Liebe als vorgestellte, so daß dadurch 
deren Offenbarung sowie jene des Lebens verlorengeht: „Dieser - 
Gehalt und Stoff der Liebe nun - ist es, welcher die Reflexion des 
Lebens zuvörderst zu einem stehenden, und objektiven Wesen 
macht, sodann, dieses also entstandene Wesen, in die Unendlich­
keit fort, wiederum spaltet, und anders gestaltet, und so ihre Welt 
erschafft“ (154).

Durch die Herausstellung einer gegensätzlichen Struktur der 
lebendigen Seinsimmanenz, aus der die Reflexion radikal ausge­
schlossen ist, zeigt sich bei Fichte eine neue Philosophie des „Da­
seins“ an, die wir dem Ansatz nach radikal-phänomenologisch 

12 Vgl. hierzu des näheren den 16. Vortrag der „Wissenschaftslehre“ von 1804, 
wo Fichte von der einen Wahrheits- und Vemunftlehre zur Erscheinungs- oder 
Scheinlehre übergeht (S. 160ff; SW S. 212ff). Wir verwenden im Folgenden 
den Begriff Dasein, der identisch ist mit Erfahrung oder Bewußtsein (a.a.O., S. 
92f.), weil Fichte Existenz für das äußere „Seyn“ und Sein im verbalen Sinn für 
den absoluten Grundsatz der Einheit gebraucht (a.a.0., S. 166).

351

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nennen können und worin dieses Dasein weder den einfachen Ge­
gensatz des Seins zu sich selbst in der Außenheit noch dessen 
Selbstübersteigung bezeichnet. Vielmehr kann in diesem Dasein 
nichts mehr überstiegen werden, so daß auch kein zeitliches oder 
geschichtliches Zurückkommen auf sich selbst - wie etwa in Hei­
deggers „Eigentlichkeit“ oder Thanatologie - mehr möglich ist 
und weiterhin ebenfalls jeder Deduktions- und Verstehensversuch 
hinfällig wird. Die Unmöglichkeit der intentionalen bzw. herme­
neutischen Selbstübersteigung oder Transzendenz ist genau die 
eines solchen Seins, welches ursprünglich in seiner lebendigen 
Einheit unüberholbar an sich wie in sich durch sich selbst gebun­
den ist - sich folglich bereits ganz als sich selbst gegeben vorfm- 
det, das heißt als Ursprung und als immanentes Sein: „Was also 
ist - in dem Dasein? Antwort: Durchaus nichts anderes, als das 
Eine, ewige, und unveränderliche Sein, außer welchem gar nichts 
zu sein vermag“ (121).

Das Dasein, welches so an nichts anderes als an das eine Sein 
und somit nur an sich selbst als lebendiges Bewußtsein gebunden 
ist, kann sich gar nicht selbst überschreiten und zeigt sich von 
daher völlig unabhängig von dem, was sich in einem solchen 
Überschreiten ekstatisch an Weltwerdung ereignet. Dies bedeutet, 
wie wir jetzt nach der kurzen Auseinandersetzung mit Husserl 
noch deutlicher sagen können, daß das Dasein von der reflexiven 
bzw. verstehenden Selbstvorstellung und vom Begriff sowie von 
der anfänglich erkannten „objektiven“ Existenzweise in der rela­
tionalen Außenheit der Mannigfaltigkeit unabhängig bleibt. Oder 
anders ausgedrückt, liegt das so verstandene Dasein jedem Be­
griff voraus, den es von sich selbst intuitiv haben kann, und bildet 
das Sein des Absoluten als actus essendi oder als Leben selbst: 
„Und, nachdem es einmal als daseiend gefunden ist, so läßt sich 
nun wohl auch begreifen, daß auch dieses Dasein nicht geworfen, 
sondern in der inneren Notwendigkeit des Seins gegründet, und 
durch diese, absolut, gesetzt ist“. Die radikale Veränderung, wel­
che diese Daseinslehre durch ihren Bezug auf das Absolute als 
das wahre Dasein erfährt, wird folglich von Fichte selber aus­
drücklich zur Kenntnis genommen. Denn Jetzt, nachdem wir das, 
uns vorher für das wahre Dasein gegoltene, Bewußtsein, mit sei­
ner ganzen mannigfaltigen Form, nur als das Dasein aus der zwei­
ten Hand, und die bloße Erscheinung desselben; das wahre aber, 
und das absolute Dasein, in seiner eigentümlichen Form, als 

352

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liebe, erkennen“, wird Fichte dadurch veranlaßt, auch die tradi­
tionelle Johanneische Wortinterpretation anders zu fassen: „Im 
Anfang war das Wort“, bedeutet nicht mehr, woiauf wir schon 
verweisen konnten, daß das Absolute unter der bewußten Form 
seines Daseins zuerst war, das heißt in einem Verhältnis der Exte- 
riorität zu sich selbst, sondern im Anfang war die Liebe, mit an­
deren Worten das Absolute als das, was ausschließlich in sich 
selbst bleibt: „Und die Liebe ist in Gott, denn sie ist sein Sich- 
selbsterhalten im Dasein: und die Liebe ist selbst Gott, in ihr ist 
er, und bleibt er ewig, wie er in sich selbst ist“.13

Wenn das Dasein nicht mehr die Außenheit des Absoluten in 
bezug auf sein eigenes und originäres Sein als Leben bedeutet, 
dann gibt es letztlich auch keinen Unterschied mehr zwischen 
Sein und Dasein - und zwar genau aus dem Grunde, weil das Da­
sein aufgehört hat, den herkömmlichen Unterschied als phänome­
nologische Transzendenz oder Intentionalität zu bilden. Die hier 
von Fichte gesetzte Identität von Sein und Dasein muß als posi­
tive Beschreibung der inneren Daseinsstruktur selbst verstanden 
werden, so daß sie nicht mehr bloß die einfache, ontische bzw. 
faktische Behauptung der Daseinszugehörigkeit - als Immanenz - 
zum Sein ausdrückt, sondern vielmehr jedes Außer-sich des Seins 
selbst verneint, was kraft der durchgehenden Maxime der geneti­
schen Methode als Auflösung der „Relation“ überall in der Fich- 
teschen Analyse angestrebt ist. Dies ist auch die erwähnte Verän­
derung der Logosphilosophie durch Fichte, da das Johanneische 
Wort nicht nur mit dem Absoluten identisch ist, sofern das Dasein 
„schlechthin bei dem Sein“ war (155), sondern dieses „Bei“ das 
Außer-sich-Sein Gottes selbst bzw. das Werden des Absoluten in 
der Außenheit ausschließt, und zwar als uranfanglich selbstge- 
zeugtes Werden des Ursprungs als solchen in seiner Realität.

In dem Augenblick jedoch, wo die Daseinslehre auf so maß­
gebliche Weise radikalisiert wird, darf nicht vergessen werden, 
daß sich ihre Problematik - phänomenologisch gesprochen - vom 
Dasein als Erscheinensoffenbarung oder Manifestation her defi­
niert, deren Grundentscheidungen wir gerade bei Fichte verfolgen 
wollen. Wenn also das Wahrhaftige das Absolute selbst ist, aus 
dem zunächst jede Struktur von Andersheit entfernt wurde, dann 

13 Anweisung zum seligen Leben, 155f. Vgl. E. Heintel: Das Evangelium J. G. 
Fichtes. Wiener Jahrbuch filr Philosophie 19(1987), S. 135-186.

353

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muß noch genauer aufgewiesen werden, wie dieses absolute Da­
sein als Leben in sich bleibt und trotzdem ein Erscheinen dar­
stellt. Daß dies sich wirklich so verhält und das Dasein ohne Un­
terschied zum Absoluten tatsächlich eine Erscheinensoffenba­
rung, das heißt eine Erfahrung als Sich-erfahren bildet, bleibt bei 
Fichte allerdings weitgehend eine Voraussetzung. Ersichtlich ist 
dies vor allem daran, daß gemäß des religiösen Hauptthemas 
Fichtes, wie wir gesehen haben, die Liebe die Seligkeit herbei­
fuhrt - ein Gedanke, der genau auf seiner neuen transzendentalen 
Daseinsphilosophie im Unterschied zu Kant beruht.14 Denn die 
Seligkeit ist notwendigerweise eine Erfahrung bzw. überhaupt ein 
prinzipielles Erfahreatönne«, anders gesagt eine Daseinsform 
oder eher das Dasein selbst, und zwar insofern es als Liebe „das 
Sichtragen und Zusammenhalten des Absoluten selber“ ist, wie 
die Analyse der Immanenz bei Fichte lautet. Dies setzt nicht nur 
in dem Maße, wie die Liebe die Seligkeit gibt, das bewußte Da­
sein als Empfinden voraus, sondern ontologisch auch die Mög­
lichkeit der Liebe, das Sein des Absoluten tatsächlich zu offenba­
ren, was eben besonders im Zusammenhang mit der Empfindung 
als „unterer“ Lebensstufe schon unterstrichen werden konnte: 
„Was ist es denn, das uns Gottes gewiß macht, außer die [...] 
Liebe?“ Und Fichte fugte hinzu: „Die schlechthin auf sich selbst 
ruhende, und über alle, nur in der Reflexion möglichen, Zweifel, 
erhabene Liebe“ (153). Insofern die Liebe hier ausdrücklich und 
radikal der Reflexion gegenübergestellt wird, ist die Liebe eben 
nicht nur die „Wurzel aller Realität“, wie es vorher schon hieß, 
sondern auch apriorisch „die Quelle aller Gewißheit, und aller 
Wahrheit“ (154). Weil das absolute Dasein auf identische Weise 
als innerlich selbsttätiges Bewußtsein die Offenbarung des Ab­
soluten ist, konnte Fichte - schon von der 3. Vorlesung an - be­
züglich dieses Daseins als Immanenz sagen, daß es „gar nicht sein 
kann, ohne sich zu finden, zu fassen, und vorauszusetzen“, und 
dieses „Sichfassen unabtrennlich ist von seinem Wesen“, wäh­
rend das „Fassen“ bei Husserl beispielsweise immer eine explizit 
thematische Hinwendung des „wachen Ich“ bedeutet, um dabei 
die „lebendige Gegenwart“ als solche zu verlieren.

14 Vgl. M. Franken: Transzendentale Theorie der Einheit Studien zur Katego­
rienlehre Kants und Fichtes (Fichte Studien Supplementa 2). Amsterdam/Atlanta 
1993.

354

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß das Dasein sich nicht finden kann, ohne ursprünglich be­
reits als immanent gegeben zu sein und in diesem „Sichfassen“ in 
sich selbst die Offenbarung bildet, muß allerdings - so unsere 
phänomenologische Forderung - wesenhaft begründet werden und 
kann nicht einfach spekulativ Voraussetzung der genetischen 
Konstruktion bleiben. Denn die Erhellung einer ursprünglichen 
Offenbarungsweise, die ihre Struktur bewußt in der lebendigen 
Immanenz als Erscheinenswesen findet, kann allein einen onto­
logischen Grund abgeben, ohne den die phänomenologische Be­
deutung des radikalisierten Daseinsbegriffs bei Fichte eben eine 
bloße Prämisse bliebe. Aber dahinter verbirgt sich noch eine an­
dere, allgemein metaphysikgeschichtliche Schwierigkeit. Da 
Fichte eine solche Erhellung der ontologischen Immanenzstruktur 
letztlich nicht insgesamt als Kritik der Metaphysik schlechthin 
durchführt, gewinnt das bis heute traditionell vorherrschende Phä­
nomenalitätsverständnis der transzendenten Distanz seine Rechte 
zurück, ohne jemals wirklich in Frage gestellt worden zu sein. 
Zwar wird die Phänomenalität der Wissenschaftslehre mit ihrem 
„Einheitspunkt“ nicht mehr ausschließlich als Herbrechen in die 
Außenheit gedacht, denn sie vereint sich mit der zunächst be­
grifflich negierten und dann „energisch“ selbsttätigen Einfachheit 
des uranfänglichen Seins, jedoch fallt das Dasein innerhalb dieser 
Grundbestimmung in eine gewisse Unbestimmtheit und damit in 
ein nicht ganz aufgeklärtes Dunkel zurück.13

In diesem Erscheinensbereich bewegt sich Fichtes Denken 
selbst daher in einer Ungewißheit, denn insofern das uranfangli- 
che Dasein bei ihm nur als ständige Voraussetzung existiert, er­
scheinen bald gewisse Widersprüche, die wir jetzt genauer be­
nennen können. Was ist ein Dasein, das sich nicht in die Außen­
heit hinein zerteilt oder sich nicht in der Vorstellung hervor­
bringt? Als vorstellungsloses Bewußtsein muß es sich um ein Da­
sein ohne „Bilder“ handeln. Es ist nun hierbei wichtig festzustel­
len, daß genau in diesem Augenblick, wo Fichte das Dasein als 
bildlos verstehen möchte, dessen so angedachte radikal phäno­
menologische Realität plötzlich ungewiß wird, um schließlich * 

15 Vgl. zur Diskussion auch D. Schmidig: Transzendenz des Absoluten in J.-G. 
Fichtes Wissenschaftslehre von 1805. In: L. Honnefelder/W. Schtlßler (Hg.): 
Transzendenz. Zu einem Grundwort der klassischen Metaphysik. Klaus Kremer 
zum 65. Geburtstag. Paderborn 1992, S. 223-246.

355

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tendenziell verneint zu werden: „Nur geht, auf den niederen Stu­
fen des geistigen Lebens der Menschen, jenes göttliche Sein nicht 
als solches, - dem Bewußtsein auf: in dem eigentlichen Grund­
punkte aber des geistigen Lebens geht jenes göttliche Sein, aus­
drücklich als solches, dem Bewußtsein auf [...] es tritt ein in die 
eben, als notwendig, abgeleitete Form des Daseins und Bewußt­
seins, in einem Bilde, und einer Abschilderung, oder einem Be­
griffe, der sich ausdrücklich nur als Begriff, keineswegs aber als 
die Sache gibt“ (55). Das Dasein des Seins in der Außenheit, das 
heißt die Vorstellung des Absoluten, entspricht diesem nicht, son­
dern es bildet von diesem Absoluten, wie Fichte explizit sagt, nur 
eine einfache Wiedergabe oder „ein Bild“. Dieses Bild soll 
nichtsdestoweniger die Erscheinensoffenbarung oder Manifesta­
tion des absoluten Seins formen und bestimmt als solches den 
„Grundpunkt des geistigen Lebens“. Ohne Bild (innerhalb der 
weiteren Ausarbeitung der fünf Weltansichten durch Fichte) wird 
das Absolute nicht gefunden, und wer nicht in diesem Bilde lebt, 
lebt auch nicht in der Anwesenheit des Absoluten, sondern be­
findet sich „auf den niederen Stufen des geistigen Lebens“, wor­
aus die Zweideutigkeit auch der Empfindung resultierte, die an 
sich Gottes Liebe „fleischlich“ im johanneischen Sinne ein­
schließt, andererseits aber auf die Moralität, Religion und Wis­
senschaft hin zu übersteigen ist.16

Wie steht es nun auf der „niederen“ Lebensstufe um das Abso­
lute selbst? Wie vermag es in Abwesenheit einer jeden Vorstel­
lung und eines jeglichen Bildes dennoch ein „geistiges Leben“ zu 
bestimmen? Fichtes Antwort lautet: „Unmittelbar, mit seinem 
realen Sein, und bildlos, ist es von jeher eingetreten im wirklichen 
Leben des Menschen, nur unerkannt, und fahrt auch fort, nach 
erlangter Erkenntnis, ebenso fort in ihm einzutreten, nur daß es 
noch überdies auch im Bilde anerkannt wird“ (55 Hvh. R. K.). 
Demzufolge gibt sich das bildlose, immanente Dasein des Ab­
soluten in seiner Bestimmung als Realitätsursprung zunächst auf 
„unerkannte“ Weise als das, was nicht erscheint. Die Erschei­
nensoffenbarung dieses Daseins, das heißt des Absoluten selbst, 

16 Vgl. auch E. Dick: Das Verhältnis von Philosophie und Leben anhand der 
Entwicklung von J. G. Fichtes Religionsphilosophie. Wien 1979; A. Phüonenko: 
Vie et spöculation dans „1'Anweisung zum seligen Leben“. Archives de Philo­
sophie 55 (1992), S. 243-261.

356

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist zweifelsohne möglich, sogar stets reell als Sicherfahren gege­
ben, aber diese Manifestation vollzieht sich phänomenalisierend 
nur zusammen mit der Vorstellung oder in der Transzendenz. 
Dies bedeutet mit anderen Worten, daß die radikale Erscheinens­
offenbarung des immanenten Daseins in bezug auf dieses Dasein 
selbst kontingent ist, im Sinne Fichts nur „faktisch“, obwohl er 
eine selbstaffektive, das rein sich selbst verlebendigende Empfin­
dung in Erwägung gezogen hatte, die als Leben nicht unter das 
Denken als Re-fexion fallt. Die Ur-Phänomenalisierungsoffenba- 
rung kommt so letztlich bei Fichte auf synthetische Weise zum 
Dasein hinzu, und zwar als Vorstellung, wobei der Grund hierfür 
darin liegt, daß die innere Struktur der Immanenz noch nicht bis 
in ihre letzte konkrete Möglichkeit hinein als die material phäno­
menologische Struktur der Offenbarung selbst erkannt worden ist. 
Mangels dieser Erkenntnis aber wird die Offenbarungsstruktur 
der Immanenz der Dunkelheit bzw. der Unerkanntheit anheimge­
geben. Das Denken tritt dadurch notwendigerweise als „bildliche 
Form“ auf und bildet so schließlich doch - in radikalphänomeno­
logischer Reduktion unsererseits gesehen - die einzige Erschei­
nensweise des Absoluten, denn „nur im reinen Denken [kann] 
unsere Vereinigung mit Gott erkannt werden“ (55). Das göttliche 
Dasein selbst als lebendiges Sein hingegen gibt sich - abgesehen 
von seiner Reflexion in der Andersheit - somit wesentlich als 
Verborgenes aus der Sicht der Schau, des Begriffs oder der Bild- 
werdung.

Oder ist das Absolute nur für uns, das heißt für unseren 
menschlichen Bück verborgen, so daß ein Wissen, das nur das 
unsrige ist, auf äußerliche Weise als Folge unserer Begrenzung 
zum Absoluten hinzutreten muß? Der Gegensatz eines solchen 
Wissens zum Absoluten des Daseins kann dann nicht so betrach­
tet werden, als sei er dem Absoluten selbst innerlich gegeben. Als 
gegensätzliches Wissen träte es notwendigerweise als bloße Hin­
zufügung zum Sein des Absoluten hinzu; es ist das Wissen eines 
Daseins „aus zweiter Hand“, anders gesagt das dem Menschen 
eigene Wissen. Da „es zwischen dem Absoluten, oder Gott, und 
dem Wissen, in seiner tiefsten Lebenswurzel, gar keine Trennung 
gibt“ (54), existiert der Unterschied zwischen Dasein und Sein 
nur für uns als Folge unserer Begrenzung. Und nur in Bezug auf 
dieses wesenhaft begrenzte menschliche Wissen kann und muß 
das Absolute so gedeutet werden, als ob es sich dem Lichte ent­

357

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziehe, welches das Absolute nicht selbst ist und deshalb seine 
wahre Natur nicht erleuchten kann. Die effektive Möglichkeit für 
das Absolute, sich so zu offenbaren, wie es in sich ist, bleibt be­
stehen; sie wird nur dem Vermögen des Menschen und seiner 
Sicht entzogen - oder wie Fichte selbst sagt: „Das Auge des Men­
schen verdeckt ihm Gott“ (156).

Der phänomenologische Sinn des Auftretens des „Menschen“ 
in der Problematik der absoluten Lebensselbstoffenbarung scheint 
also darin zu bestehen, eine solche tatsächliche Möglichkeit der 
ontologischen Interpretation der inneren Immanenzstruktur als 
Offenbarung offenzuhalten. Es läßt sich mm darauf verweisen, 
daß der Mensch aus sich selbst heraus keinerlei Fähigkeit hin­
sichtlich einer Begrenzung besitzt; er kann nicht einmal eine Er­
kenntnis unangemessen oder „endlich“ machen, denn jede einzel­
ne Erscheinung als Modalisierung innerhalb der reinen Lebens­
offenbarung stützt sich jedesmal auf eine bestimmte ontologische 
Struktur. Wenn es sich um eine eidetische Analyse handelt, wie 
sie Fichte transzendental anstrebt, dann ist von anthropologischen 
Betrachtungen abzusehen, das heißt, die „Endlichkeit“ des Men­
schen kann hier nicht mehr einfach als Offenbarungsgrenze vor­
ausgesetzt werden. Wenn mithin die Erscheinenssoffenbarung im 
erfahrenden Dasein das Absolute verbergen sollte, anstatt es in 
dessen ursprünglichem und eigenem Sein als Leben zu offenba­
ren, dann müßte der Grund dazu in den apriorischen Eigenschaf­
ten einer solchen Manifestationsweise selbst gesucht werden. Und 
falls es einen Phänomenalisierungsmodus gibt, dessen ursprung­
haftes Vermögen in der Offenbarung des absoluten Seins selbst 
zum Ausdruck kommt, so gehört die Bestimmung dieser urmoda- 
len Struktur zur kritisch-analytischen Grundaufgabe der Ontolo­
gie als radikaler Phänomenologie, worauf wir durch die Wesens­
reziprozität von Empfindung/Fleisch als „Liebe“ unter anderem 
schon hinwiesen.

Zu einer solchen Ontologie gehört aber auch als integrierender 
Bestandteil das Verstehen jenes Verhältnisses, welches die beiden 
Hauptweisen einer jeden möglichen Erscheinensoffenbarung un­
tereinander verbindet, nämlich das Absolute zu verbergen oder es 
zu offenbaren. Grundsätzlich ist für dieses Verhältnis nicht auszu­
schließen, daß es eine endliche Erfahrung als Dasein oder Leben 
gibt, die in ihrem Wesen als Erfahrenkönnen auch Offenbarerin 
des lebendig Absoluten wäre. Wenn beispielsweise die Transzen­

358

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denz selbstaffizierend schlechthin auf der Immanenz beruht, wie 
unser durchgehendes Analysebemühen lautet,17 so ist erstere auf­
grund der ihr eigenen transzendentalphänomenologischen Lei­
stung überall da anwesend, wo im Menschen ein Bezug besteht, 
das heißt in dem Maße, wie dieser die Möglichkeit besitzt, sich 
intentional auf etwas zu beziehen.18 Folgt daraus jedoch, daß das 
immanente Dasein des Absoluten, dessen Wesen in der originären 
Selbstoffenbarung besteht, eben dieses Offenbarungsvermögen 
verliert, wenn es sich „im Menschen“ als begrenzt betrachtetes 
Individuum vollzieht? Oder aber diese absolute Daseinsoffenba­
rung ereignet sich nicht im Menschen, so daß die menschliche 
Existenz infolgedessen letztendlich vom absoluten Leben getrennt 
bliebe? Letzteres ist allerdings gerade eine radikal eidetische Un­
möglichkeit, wenn das immanente Dasein des Absoluten das We­
sen einer jeglichen möglichen Lebensform im allgemeinen bildet.

Fichte kann eine derartige Trennung auch gar nicht systemim­
manent aufrechterhalten, insofern die absolute Einheit des 
menschlichen und göttlichen Daseins als das einzige Leben beider 
für ihn zweifellos die tiefste Erkenntnis darstellt, zu welcher der 
Mensch Zugang hat, weshalb Fichtes Beitrag für eine streng wei­
terverfolgte Immanenzanalyse so vielversprechend ist. Ob sich 
nun der Mensch zur Einheit dieser Erkenntnis existentiell erhebt 
oder nicht, das heißt naiv sinnlich, moralisch, religiös oder wis­
senschaftlich - sie bleibt als ontologische Struktur a priori gege­
ben. Als solche bildet sie in der Tat den Grund der gesamten reli­
giösen Philosophie Fichtes und vor allem auch sein Christusver- 
ständnis,19 denn dieser Christus hat in sich die Identität seines 
Wesens mit demjenigen Gottes zu erkennen gewußt. Durch diese 
Kenntnis erscheint Fichtes Christus-Gestalt nicht als eine Aus­
nahme oder als ein Paradox in der Menschheits- wie Seinsge- 

17 Vgl. zur Grundlegung unsere Untersuchung: Leiblichkeit als Lebendigkeit 
Freiburg/München 1992, hier bes. 56ff. Zur Auseinandersetzung mit der lebens­
philosophischen Tradition: K. Albert: Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei 
Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukäcs. Freiburg/München 1995.
18 Vgl. hierzu auch K. Alberts Begriff der Seinserfahrung, von der er sagt, daß 
sie jedem Menschen möglich sei, wenn der Mensch bereit sei, sich ihr zu öffnen 
(Die ontologische Erfahrung, 1974).
19 Vgl. auch X. Tilliette: Le Christ de la Philosophie. Prolögomdnes ä une Chri­
stologie philosophique. Paris 1990, S. 86ff., 146ff.

359

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichte, sondern vielmehr als das universal gültige Gesetz eines 
jeden Daseins. Deshalb ruft dieser Christus dazu auf, im Dasein 
dieses Gesetz zu erkennen, und zwar als dessen eigenste Bestim­
mung und als sicheren Grund des Heils. Die schon einmal ge­
nannte Unterscheidung zwischen dem Historischen und Meta­
physischen bedeutet nämlich in bezug auf diese Christologie, daß 
sie durch ihr „Religionsprinzip“ schlechthin „nichts in der Welt 
erklärt, sondern [...] allein in der Vereinigung mit Gott Realität 
ist“. Oder anders gesagt, ist Jesu Selbstbewußtsein das „absolute 
Faktum“ der „Gründung seiner Individualität in Gott“ (183f). Die 
Tatsache der ontologischen Offenbarung des Absoluten im Men­
schen ist daher auch die Grundlage des Wahrheitsverständnisses 
bei Fichte, denn in dem Maße, wie die Wahrheit mit dem Dasein 
des Absoluten im Menschen identisch ist, existiert sie als ein Gut. 
Gleich wie bei Kierkegaard entstammt außerdem bei Fichte des­
halb der Abscheu vor jeglichem Skeptizismus und Relativismus 
in allgemeinen dieser genannten ontologischen Grunderkenntnis, 
daß das Absolute sich in seinem innersten Wesen dem Menschen 
selbstgebend mitteilen kann (vgl. 166ff).

Warum hat dann Fichte allerdings gerade die phänomenologi­
sche Hauptthese eines solchen Skeptizismus und Relativismus un­
terschrieben, indem er annimmt, daß durch die Berührung des 
Bewußtseins mit dem göttlichen Leben sich dieses - aufgrund der 
dadurch eintretenden Spaltung - sogleich in etwas Totes ver­
wandle? Warum beharrt er trotz der radikalen Epoche der Welt in 
seiner Christologie darauf, daß die „Form“, das heißt die Existenz 
als Erscheinung, uns das Wesen verbirgt? Und warum fällt sein 
Denken schließlich doch, wie jenes der klassischen Philosophie, 
auf jene Ebene zurück, wo es gezwungen ist, das Absolute aufzu­
geben und das Bewußtsein der grundsätzlichen inneren Unbe­
stimmtheit zu überliefern, wie später auch Schelling, und zwar 
durch die Übereignung an das Unerkannte, Unbewußte und an die 
Nacht?20 Der Grund hierzu kann nirgendwo anders gesucht wer­
den als in der Tatsache, daß das maßgebliche Verständnis Fichtes 
bezüglich der Struktur und der Möglichkeit der Erscheinensoffen­
barung eben letztlich doch den Prämissen der klassischen Philo­
sophie wieder gleicht, die Sein als Lebensselbstoffenbarung nur 

20 Zu dieser Kritik vgl. vor allem M. Henry: L'essence de la manifestation. Paris 
1963 (Neuaufl. 1990), S. 143ff. u. 371ff.

360

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Phänomenalität der Exteriorität des Bildes zu denken ver­
mag.

Nicht der Mensch kann also, wie gezeigt wurde, transzendental 
für das Verbergen und schließlich fiir das Verschwinden des Ab­
soluten verantwortlich gemacht werden. Wenn das Absolute, so 
wie es Fichte als ein Ur-Dasein in der Immanenz verstehen woll­
te, nicht wirklich sicA-offenbarend erscheint, so liegt dies am Ab­
soluten und an seiner Natur selbst, genauer gesagt an der sich 
jetzt klärenden Tatsache, daß Fichte die innere Struktur der Im­
manenz nicht streng als ursprüngliche Selbstoffenbarung des le­
bendig Absoluten faßt. Für Fichte wie für die meisten anderen 
Denker gibt es - trotz der Einheit im Leben - hinsichtlich der Er­
scheinensoffenbarung letztlich nur ein Vermögen: die Ekstasis 
des Welthorizontes oder des „Lichtes“ als natürlichen oder refle­
xiven Sichtbarkeitsraum. Notwendigerweise kann sich das Dasein 
als Immanenz in einem solchen transzendenten Horizont nicht 
zeigen, wobei der Grund hierfür nicht an irgendeinem anthropo­
logischen Mangel liegt, zum Beispiel eben an einer begrenzenden 
oder entstellenden Erkenntnis, sondern weil im Erkenntnisraum 
der Transzendenz grundsätzlich nur noematische Idealitäten 
greifbar sind, wie schon Husserl erkannte - jedoch nicht die Rea­
lität.21

Denn die Realität des Absoluten ist nicht nur von der inneren 
Struktur der Immanenz bestimmt, sondern sie ist auch eine phä­
nomenologische Realität, das heißt eine solche „Gegebenheit“, 
deren immanentes Wesen nicht auf einer hypothetischen Be­
hauptung beruht, sondern auf der ursprünglichen oder lebendigen 
Selbstzugehörigkeit zu sich selbst in der Immanenz als solcher. 
Mit anderen Worten ist es die Selbstaffektion des Lebens als Le­
ben, das keine Distanz in sich kennt, wie M. Henry aufgewiesen 
hat, welche den phänomenologischen Modus der absoluten Rea­
lität bildet, um in sich selbst verharren und bleiben zu können, 
wie Fichte durchaus fordert. Das Verständnis der inneren Struktur 
der Immanenz als Erscheinensoffenbarung des Absoluten ist also 

21 In der Gegenwart hat sich sicher eben am deutlichsten Karl Albert durch seine 
Untersuchungen zur „lebendigen Metaphysikerfahrung“, unter anderem im An­
schluß an L. Lavelle, dieser Problematik genähert. Vgl. Die ontologische Erfah­
rung (1974). Jetzt in: Philosophische Studien I: Philosophie der Philosophie. St. 
Augustin 1988, S. 7-207.

361

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein Zusatz zum Verstehen dieser Struktur selbst, sondern es ist 
mit dieser immanenten Offenbarungsrealität als solcher identisch. 
Bindet Fichte jedoch das Absolute schließlich an das Licht, so 
wird es dadurch eben strukturell dem Begriff angeglichen:

„Was hier Begriff heißt, hieß im ersten Vortrage inneres 
Wesen des Wissens, was hier [im 9. Vortrag] Licht, dort 
formales Sein desselben, das erstere lediglich intelligibel, 
das letztere intuitiv, denn es ist klar, daß das innere Wesen 
des Wissens nur eben im Begriffe, und zwar in einem Ur­
begriffe, ausgedrückt werden kann; wiederum, daß dieser 
Begriff, als Einsicht in sich selber, doch wiederum Ein­
sicht oder Licht setzt. Es ist daher klar, daß dieselbe Auf­
gabe, die hier angesprochen: die Einheit von B[egriff] und 
L[icht] zu finden, dieselbe ist, die dort durch die Sätze: 
das Wesen des Wissens nicht ohne sein Sein, und v v. 
oder Intelligiren nicht ohne Intuition und v. v., welche ja 
eingesehen, sonach die in ihnen liegende Disjunktion in 
der Einheit der Einsicht Eins werden sollte“.22

Wenn Fichte somit nicht in der Lage war, den Grundintuitionen 
seiner - auf die göttliche Immanenz hin orientierten - „Anwei­
sung zum seligen Leben“ wie „Wissenschaftslehre“ einen wirkli­
chen Gehalt zu geben, wodurch er jede „Disjunktion“ genetisch 
überwinden wollte, so wird über dieses sein religiöses Denken 
innerhalb des Deutschen Idealismus hinaus die moderne Ontolo­
gie im allgemeinen die Immanenz verkennen und bis hin zum In- 
der-Welt-sein Heideggers die Phänomenalisierung des Wesens 
des Lebens oder des Seins ausschließlich der Transzendenz (als 
Zeitlichkeit) überlassen. In dieser Perspektive bleibt daher auch 
Fichte ein Denker, der den ontologisch einzig herrschenden Mo­
dus des abendländischen Denkens seit den Griechen, nämlich 
eben die Ekstasis oder den Begriff, nicht hat überwinden können, 
denn zur Erscheinung in ihrem Erscheinen bedarf es für diesen 
durchgängigen Phänomenalitätsmonismus des „Außen“ und sei­
nes Lichtes, um nochmals die hierfür entscheidende Stelle zu 
zitieren: „Gott wird durch des Menschen Auge ihm verdeckt, le­
diglich darum weil er selbst sich durch dieses sein Auge verdeckt 
wird, und weil sein Sehen nie an sein eigenes Sein zu reichen 

22 Die Wissenschaftslehre (1804), S. 92 (SW X, 160).

362

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermag. Was er sieht, ist ewig er selber; [...] nur sieht er sich 
nicht so, wie er selbst ist, denn sein Sein ist Eins, sein Sehen aber 
ist unendlich“ (156f.). Diese Priorität des Sehens und das offen­
kundige Bedauern über seinen Mißerfolg, was die Schau des Ab­
soluten betrifft, ist nur um ein Weniges - aber Entscheidendes - zu 
korrigieren, um die transzendental absolute Lebendigkeit der ef­
fektiven Realität fassen zu können, weshalb Fichte aufgrund die­
ser Nähe eine Herausforderung für jedes radikalphänomenologi­
sche Denken bleibt. Es reicht nämlich aus, zu erkennen, daß das 
Sehen als sinnlich reelle cogitatio auf einem Nicht-Sehen beruht, 
welches die lebendig ursprüngliche Immanenz der Selbstaffektion 
selbst ist - jenes sentimus nos videre, von dem Descartes sprach.23 
Gibt es kein Sehen, ohne daß sich dieses Sehen vor allem intuitiv, 
intentional oder transzendent Gesehenen zunächst als Empfinden 
impressional selbst affiziert, dann ist diese transzendentale Be­
dingung der Affektivität als Immanenz auch das bedingungslose 
Absolute in seiner Realität, solange wir lebendige Wesen sind, 
das heißt ein Ich wie Sich in unveräußerbarer Ipseität, zu der uns 
solche Lebensaffektion macht. Deshalb konnten wir Fichts Aus­
sage über die Empfindung als ontologische „Liebe Gottes“ auch 
als wertvollen Hinweis auf diese Urphänomenalisierung werten.

Gott ist dieses Leben, sofem er nichts anderes geben kann, 
nichts Geringeres als das Absolute, welches er selbst ist. In der 
Immanenz des Lebens als Sich-empfinden ist dieses Absolute an­
wesend, ohne daß es in die Schau hineingestellt werden könnte, 
aber auch ohne jemals als „Nähe“ bzw. „Präsenz“ nicht anwesend 
zu sein. In solcher Affektion ist eo ipso „Seligkeit“, um mit Fichte 
zu sprechen, denn es gibt kein Sich-erfahren, das nicht gleichzei­
tig auch die Freudigkeit, den „Genuß“ des Erfahrens über sein 
konkretes Erfahrenkönnen phänomenologisch beinhalten würde. 
Die innerste Struktur des Seins als Leben bleibt so die Immanen­
zoffenbarung. Das heißt, jede existentielle Einwilligung in „Le­
ben“ oder „Schicksal“ setzt diese Selbstmanifestation immer 
schon voraus, insofern die sich offenbarende Ur-Passibilität der 
Wesensaffektion für uns bereits immer schon stattgefunden haben 
muß, bevor sie „gefühlt“ wird oder davon „gesprochen“ werden 
könnte. Die innere Seinsstruktur als lebendige Selbstgabe in sol- 

23 Brief an Plempius vom 3. Oktober 1637: Correspondance I (Oeuvres ed. 
Adam/Tannery). Paris 1974, S. 413.

363

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eher Grundpassivität der Nicht-Freiheit als reiner Impressionalität 
(weil ohne jegliche Initiative unsererseits) bleibt hingegen eine 
Offenbarung als tatsächlicher Logos, wie Fichte dies nach Johan­
nes, Meister Eckhart prinzipiell erfaßt haben dürfte, ohne aller­
dings alle Folgen daraus zu ziehen.24

24 Vgl. für einen solchen Überblick auch G. Schrimpf: Des Menschen Seligkeit 
Ein Vergleich zwischen Plotins „Peri eudaimonias“, Meister Eckharts „Buch der 
göttlichen Tröstung“ und Fichtes „Anweisung zum seligen Leben“. In: K. Flasch 
(Hg.): Parusia. Studien zur Philosophie Platons und zur Problemgeschichte des 
Platonismus. Frankfurt/M 1965, S. 431-454. Für die Bedeutung Eckharts bei K. 
Albert vgl. die Übersetzung und den Kommentar des letzteren zum „Buch der 
Weisheit“ (Texte zur Philosophie 7). St. Augustin 1988.

364

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

