Funfter Teil: Der Mensch zwischen Sein und
Werden

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783495093705-333 - am 25.01.2026, 11:



https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Leben und Wissen bei Fichte. Zur Phinomenologie
und Metaphysik immanenter Lebenserprobung

Rolf Kiihn

1. Husserl und Fichte: Personlichkeit oder Seligkeit?

Die Berithrungspunkte der Husserlschen Phanomenologie mit Jo-
hann Gottlieb Fichtes Denken (1762-1814) lassen sich zunichst
allgemein im Bereich der Verstandesspontaneitit und der Ente-
lechie im Zusammenhang mit einer ethischen Finalbestimmung
des Lebensweltlichen wie Philosophischen ausmachen. Damit soll
nicht gesagt sein, daB Husserl auch den metaphysischen Ansatz
der transzendentalen Spekulation Fichtes im Ausgang von Kants
Vernunfikritik iibernahm, sondern unterstrichen werden soll nur,
daB Husserl selber noch im Bereich der passiven Synthesen etwa
eine solche Vorherrschaft der , Ichleistung® kennt, indem die Pas-
sivitdt nur als die ,,unterste Stufe der Aktivitit“ angesehen wird.
Ahnlich wirkt in diesem hyletischen Bereich fiir ihn eine instink-
tiv-willentliche Motivationskraft, welche alle Sinngebungen im
Horizont eines letzten regulativen Ideenideals als Telos miteinan-
der implikativ verbindet, welches zugleich als ethisches ,,Mensch-
heitsideal” einer Vernunft in Freiheit und Selbstverantwortung
verpflichtet ist. Insofern die Fichtesche ,,Wissenschaftslehre in
ihrem Zentrum selbst eine Einheit von theoretischer und prak-
tischer Philosophie postuliert, die den Akzent auf das reine Han-
deln und Gesetz des Sollens legt, 148t sich Husserls Praxisbegriff
im Sinne umfassend transzendentaler Selbstbesinnung sodann
auch ausdriicklich als Auseinandersetzung mit Fichtes Schriften
belegen.!

! Vgl. Fichtes Menschheitsideal (1917-18). In: E. Husserl: Aufsitze und Vor-
trige 1911-1921 (Husserliana XXV). Dordrecht 1987, S. 267-293; F.G. Hart:
Husserl and Fichte - with special regard to Husserl's lectures on ,Fichte's ideal
of humanity“. Husser] Studies 12 (1995), S. 135-163.

333

hittps:/jdol.org/10.5771/9783495093705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DaB Husserl hier selbst die Theorie als eine Form der Praxis im
Auge hat, um den Zusammenhang von Lebenswelt, Wissenschaft-
lichkeit und Transzendentalitit in deren Riickwirkung auf die Be-
wubtseinshabitualititen im Sinne von geschichtlichen Sedimen-
tierungen zu artikulieren, verweist nun gerade - iiber die originire
Verkniipfung der Phinomenologie an sich mit dem Lebensfluf im
BewuBtsein hinaus - auf eine Grundproblematik bei Fichte zu-
riick, insofern es fiir diesen eine unmittelbare Erfahrung der Ab-
solutheit des Lebens gibt: ,Das Leben ist notwendig selig, denn es
ist die Seligkeit, der Gedanke eines unseligen Lebens hingegen
enthilt einen Widerspruch. Unselig ist nur der Tod [...] Denn das
Leben ist Liebe, und die ganze Form und Kraft des Lebens be-
steht in der Liebe, und entsteht aus der Liebe*“.? Damit hat Fichte
seinerseits iiber die aus der Sicht spiterer Phanomenologie sich
ergebenden Beziige zu seiner Philosophie hinaus eben eine Frage
in den Mittelpunkt gestellt, die im folgenden hauptsichlich er-
forscht werden soll, denn jenseits der Auseinandersetzung hin-
sichtlich Ichspontaneitit und Ethik auch im Husserlschen Sinne
sowie bei seinen Nachfolgern geht es letztlich prinzipiell um die-
sen reinen Phinomenalititsbezug von Leben/Denken im Abso-
luten bzw. als Absolutes.?

Wie entscheidend eine solche Betrachtungsweise ist, ergibt
sich umgekehrt aus Husserls begrenzendem Verstindnis des Se-
ligkeitsbegriffs bei Fichte, denn er faBt diesen nicht nur als einen
bloBen Hinweis auf seinen eigenen Korrelationsbegriff der ,,Er-
fullung® bzw. der ,Befriedigung der Intuition“, sondern Husserl
sagt von diesem Wort , Seligkeit, daB es einen ,,unerwiinschten
Beigeschmack hat, den einer bodenlosen Uberschwenglichkeit*.*
Das heiBit, fiir Husserl ist die Seligkeit eine Frage des radikalen
Verhiltnisses von Ethik und Logik in dem Sinne, daB eine univer-

? Die Anweisung zum seligen Leben, oder auch die Religionslehre (1806). Ham-
burg 1994, S. 11 (weitere Seitenangaben im Text oben beziehen sich hierauf).
Vgl. K. Hammacher u. a. (Hg.): Religionsphilosophie (Fichte-Studien 8). Am-
sterdam/Atlanta 1995.

3 Vgl. auch W. Janke: Vom Bilde des Absoluten. Grundztige der Phéinomenolo-
gie Fichtes. Berlin 1993.

* Ms. B1 37, 29b-31b, zit. H. R. Sepp, Praxis und Theoria. Husserls transzen-
dentalphénomenologische Rekonstruktion des Lebens. Freiburg/Mtinchen 1997,
S. 136f.

334

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sale Wissenschafislehre einerseits das erkennende Leben als Ver-
nunftleben zum Gegenstand habe sowie andererseits dieses ge-
samte Vernunftleben - mit seinen je ,,besonderen Vernunftlehren®
- hinsichtlich des ,,Echten® und ,Unechten” untersuche, wobei
dem ,universalen Studium der vollen und ganzen Subjektivitit*
die grundsitzliche Stufe zukomme, um sich dann dem Spezifi-
schen der Vernunftarten, -titigkeiten und -gebilde zuzuwenden.
Das fiir Husserls Phanomenologie insgesamt zentrale Problem der
Evidenz und Nichtevidenz als auch der ,,Auflésung naiver Selbst-
verstandlichkeiten* hat nun seinen Bezug zur Realisierung eines
»seligen Lebens” wie eines ,seligen Gesamtlebens® iiberhaupt,
insofern die Seligkeit als Erfiilllungsintentionalitit sich, wie ge-
sagt, ganz im Sinne des Husserlschen Teleologieaprioris entweder
auf teilweise erfiillte Erkenntnisintentionen bezieht bzw. auf ein
seliges Gesamtleben der Erkenntnis, die - wie alles Menschenle-
ben - der strebenden Sorge unterworfen ist. Im ersteren Fall wire
fur ihn jedes wissenschaftlich einsichtige Tun ein ,,Stiick seliges
Leben®, im zweiten, umfassenden Fall handelt es sich um ein
weinheitliches Leben, das nach allen seinen Intuitionen, nach all
seinem Streben, immerfort, in der Form reiner Erfullung ver-
liefe“. Mit anderen Worten geht es nicht darum, radikal zu analy-
sieren, warum das Leben in seiner Eigenphéinomenalisierung Se-
ligkeit ist, wie Fichte dies spekulativ andeutet, sondern wie dem
Erkennen als theoretisch-ethischer Praxis ein es qualifizierendes
Seligkeitsmoment im Sinne eigener Erfiillungsrealitit zugespro-
chen werden kann.

Gerade diese fiir sich unverstindlich verbleibende originire
Faktizitit bzw. Genesis des Wesensverhiltnisses von rein phino-
menologischem Leben und Seligkeit gilt es aber so weit wie
moglich mit Fichte zu verstehen, wenn fiir diesen das Leben in
sich, in seinem Sein und ,Dasein®, Liebe ist und grundsitzlich
jeden Tod aus sich ausschlieBit, da es sich letztlich mit Gott iden-
tifiziert, der philosophisch wie johanneisch im Sinne der genann-
ten Einheit von Leben und Liebe verstanden wird. Auch hier kann
noch auf eine weitere Parallele zu Husserl verwiesen werden, da
er den finf Stufen oder Standpunkten Fichtes in ethischer Hin-
sicht folgt, die dieser selbst als theoretische Weltsicht bzw. als
den Zusammenhang von ,,GenuB und Liebe“ in der fiinften und
siebten Vorlesung (mit Riickgriff auf die fiinf Entwicklungsgrade
des geistigen Lebens in der dritten Vorlesung) innerhalb der ,,An-

335

https://dol.org/10.5771/9783495993705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weisung zum seligen Leben® ausgefiihrt hat. Folgen wir zunichst
Fichte, um dann Husserls Stufung dieser Fichteschen , Fiinffach-
heit” damit zu vergleichen.

Auf der ersten Stufe der Weltansicht, wo allein dem Gegen-
stand des duBeren Sinnes Realitit zuerkannt wird, herrscht der
sinnliche GenuB vor (111f). Allerdings ist es fiir Fichte dank der
Absolutheit des gottlich einen Lebens so, daB sich hier der Affekt
des Ich oder des Menschen ebenfalls auf die Liebe zu diesem Sein
»als einem organisierten sinnlichen” Leben griindet. Dieses Sein
wird hier unmittelbar gefiihlt, es belebt und erh6ht das organische
Dasein unsererseits, wenn uns etwas schmeckt oder eine Blume
angenchm duftet. Weit davon entfernt, ein solches GenieBen und
Riechen durch die Philosophie in irgendeiner Weise gering zu
schitzen, fordert Fichte geradezu seine Zuhérer bzw. Leser dazu
auf, ,hineinzuschmecken® und ,hineinzuriechen®, da dieses un-
mittelbare Gefiihl zum gesamten Leben mitgehore.

Auf der zweiten Stufe des Erkenntnisweges wie der Ethik tritt
das ,,Vorhandene™ als geistig geordnete Weltsicht unter einem
Gesetz uns entgegen (112f.), wo explizit Bezug auf Kant genom-
men wird, weil dieses Gesetz das ,,sich selbst tragende Sein® ist,
das keiner weiteren duBeren Begriindung bedarf und somit a pri-
ori gilt. Der Affekt entspricht in Analogie zum kategorischen Im-
perativ hier dem unbedingten Sollen eines ,,absoluten Befehls®,
was aber zu einer ,Kilte” im Urteilsspruch sich selbst und allen
anderen gegeniiber fiihren wiirde, insofern dieses Gesetz gerade
alle Neigung zm Befohlenen abweist. Fichte gibt jedoch zu be-
denken, daB ein Interesse an unserer Person dabei bestehen blei-
be, denn was wir um jeden Preis vermeiden wollen, ist die
»Selbstverachtung™ unserer selbst, wenn wir nicht mit dem Gesetz
iibereinstimmten, was auch schon Descartes iibrigens unter dem
Gedanken der ,,Generositit” als Ausdruck des stets moglichen
freien - das heiBt guten - Willens dem eigenen Wesen oder Ich
gegeniiber formuliert hat. Interesse und Affekt konnen iiber dieses
Gebot nicht hinausgehen, da es jenseits der Vermeidung der
Selbstverachtung kein weiteres Gebot mehr gibe, so daB der
Mensch hier ganz in Anspruch genommen ist.

Auch Fichte bringt diese Denk- wie Lebensweise mit dem
Freisein in Verbindung, aber schon der Begriff der Kélte erinnert
daran, daB diesem ,,Stoizismus®“, der sich selbst nichts vorzuwer-
fen habe, aber nur die Liige abstreift, ohne die Wahrheit zu ken-

336

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen, anders gesagt: sich selbst zu Gott wird ,,und nur durch In-
konsequenz zur Annahme eines [anderen] Gottes kommen kann®,
der unserem Herz entspriche. Dennoch gibt Fichte dieser nied-
rigsten Stufe des ,hoéheren geistigen Lebens™ in einem Punkt
recht (116f.), denn das Gottesbild, welches der absolute Geset-
zesbefehl mit seiner widerspruchslosen Befolgung zerstoren will,
ist Gott als der ,,Ausspender des sinnlichen Wohlseins“. Aber ab-
getrennt von der eigentlichen Seligkeit, welche ,die Religion
nicht - verheiBet, sondern unmittelbar darreicht®, ergibt sich je-
doch hier eine ,,Apathie” gegeniiber dem ,hoheren Leben in der
gottlichen Liebe®, die deren innerem Wesen entgegensteht. Bevor
wir auf diesen , Kulminationspunkt im Zusammenhang mit Fich-
tes ,,organischem Einheitspunkt aller Spekulation® noch spéter
eingehen werden, welcher das Verhiltnis der Reflexion als selb-
stindiges und freies Ich zum absoluten Sein als Form betrifft
(120ff.), wollen wir die dritten Stufe der Weltansicht hier weiter-
filhren, welche die hohere Sittlichkeit betrifft. Angestrebt wird
hierbei nicht nur das formal ordnende Gesetz, sondern ,die quali-
tative und reale Idee" selber, die thren Zweck in der Menschheit
hat. Letztere ist nimlich ihrer Bestimmung nach Abbild, Abdruck
bzw. Offenbarung des inneren gottlichen Wesens, wodurch das
ordnende Gesetz nur zum Mittel wird, um das Heilige, Gute und
Schéne als das wahrhaft Reale und Selbtstindige in ihr zur Dar-
stellung kommen zu lassen. Damit wird auch zugleich geklart,
daB die Sinnenwelt , lediglich die Sphire fir die Freiheit und Mo-
ralitit“ ist (80), insofern die Welt als Nichtich bei Fichte iiber-
haupt das ethisch zu bearbeitende Material fiir das Ich bildet.

Die Religion bildet den vierten Standpunkt, um zu sehen, daB
jenes genannte Heilige, Gute und Schéne keineswegs nur eine
~Ausgeburt unseres Geistes sei, sondern es sich dabei um ,die
Erscheinung des inneren Wesens Gottes, in Uns, als dem Lichte,
unmittelbar” handelt, das heift um ,sein Bild, durchaus und
schlechthin und ohne allen Abzug®. Die religiése Ansicht iiber-
windet den ,,gehaltlosen Schattenbegriff Gottes als einen absolu-
ten Gott, da dies nichts anderes als die Grundform unseres Ver-
standes besagt, um zu verdeutlichen, daB Gott nicht nur Wirkli-
ches, wahres und unmittelbares Leben ist, sondern ,wir selbst
dieses sein unmittelbares Leben sind“ (81f.). Allerdings kommt
Fichte auf die groBe Aporie gerade dieser Einsicht zu sprechen,
die uns besonders in unserem zweiten Kapitel beschaftigen wird,

337

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denn obwohl! wir um dieses Leben unmittelbar wissen, sind wir es
nicht. Wir wéren also trotz aller Nihe entfernter von Gott und
seinem innersten Leben denn je, weil sich fiir Fichte das BewuBt-
sein als solches sofort in eine ,tote Welt” verwandelt, die sich
dann zudem noch in die hier betrachteten fiinf Standpunkte , zer-
spaltet“. Um dieses Dilemma zu iberwinden, wo ,unser Auge
selbst unserem Auge im Wege steht®, da unser Leben selbst den
Gegenstand verhiillt, verlegt Fichte mit Nachdruck und Konse-
quenz schlieBlich die Verlebendigung der Gottheit in das Tun hin-
ein: ,,Gott ist dasjenige, was der ihn Ergebene und von ihm Be-
geisterte fur [...] Ergib dich selber ihm, und du findest ihn in dei-
ner Brust“ (83).

Wir stoBen hier bereits prinzipiell auf zwei unterschiedliche
Phinomenalititsweisen, die Gott entweder verbergen oder ihn tat-
séchlich offenbaren, nidmlich auf die Schau und das Tun. Ver-
standlich wird auBerdem schon, warum Husserl den Weg Fichtes
nicht ganz mitgehen konnte, denn bis in seine spite Phdnomeno-
logie hinein blieb er dem methodischen Primat der Schau treu,
das heiBit der Intentionalitit, anstatt noch eine zusitzliche origi-
ndre Phinomenalisierung anzunehmen, die tatsdchlich reine Pra-
xis als cogitatio bereits ist. Bei der fiinften Weltansicht als Stand-
punkt der Wissenschaft verfolgt Fichte gerade dieses Verhiltnis
von Schau/Praxis weiter, indem er zunichst festhilt, daB Wissen-
schaft allen Glauben aufhebe, um ihn in Schauen zu verwandeln
(83). Die absolut in sich vollendete Wissenschaft als reine ,,Wis-
senschaftslehre® ist die Erfassung aller Verwandlungen des Einen
in ein Mannigfaltiges bzw. des Absoluten in ein Relatives in ih-
rem Verhiltnis zueinander. Das heiBit, iiber die Religion, welche
ebenfalls das Eine erfaBit, dringt die Wissenschaft zur ,,Einsicht in
das Wie dieses Zusammenhangs [vor], und fiir sie wird genetisch,
was fiir die Religion ein absolutes Faktum ist. Allerdings ist na-
tirlich das ,gottselige und selige Leben® keineswegs durch die
Wissenschaft ihrerseits bedingt, sondern die Realisierung gehort
in den Bereich der ,hoheren Moralitit“. Diese will allseitig
durchgefiihrte Klarheit des Menschen in sich selber und gehért als
solche zum Bilde Gottes (83). Fichte vollendet diese Ubersicht
der Verwandlungen und Zerspaltungen des einen Lebens durch
eine weitere Prizisierung des Tétigseins, ohne welche es kein ,er-
scheinendes Werk™ gibe und kein Tétigsein Gottes in uns. In die-
ser Hinsicht gilt fir die Religion, bei der Fichte darauf Wert legt,

338

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

_sich von Schwirmerei und Mystizismus abzugrenzen (37f.), daB
sie sich von keinem Tun trennen lasse, abgesondert betrieben
werde, sondern vielmehr den ,inneren Geist“ von jeglichem Den-
ken und Handeln bilde: ,[Der wahrhaft Religiose] erfasset seine
Welt als sein Tun [...]; er lebt nur im Tun rein als Tun [...], weil es
der Wille Gottes ist [...] Und so flieBet denn sein Leben ganz ein-
fach und rein ab, nichts anderes kennend, wollend oder begeh-
rend” (85£.).

Diese Bestimmung eines rein sich selbst geniigenden Tuns,
welches in seiner Einfachheit und Unmittelbarkeit an Meister
Eckhart erinnert, der ebenfalls das Leben als ,,Werk ohne Wa-
rum® faBit, da es nur in seinem Sich-Leben griindet, fehlt bei Hus-
serl, selbst wenn er vom vierten bzw. fiinften Standpunkt Fichtes
zugesteht, daB jenes ,religiose Gott-Innesein® selbst zum Thema
einer Wissenschaft werden kénne, indem es sich eben auf der
letzten Stufe in ,,Gott-Wissen™ wandle. Es laBt sich sagen, daB
Husserls Fichte-Lektiire hier die prinzipielle phinomenologische
Verantwortung als radikale Selbstbesinnung zur Mitte der Ausle-
gung macht, denn MaBstab bleibt bei den einzelnen Stufen die
»ethische Persénlichkeit” im teleologischen Sinne, so wenn er auf
der religiésen Stufe noch das Streben zum alleinigen Zweck be-
stimmt: ,,Und schlieBlich wird [der Mensch] sich klar werden
konnen, daB es die Entfaltung eines gottlichen Seins und Lebens
in seinem eigenen individuellen Leben und Streben ist, was er
eigentlich als das absolut Wertvolle immerfort will und erstrebt.“
Dem lagern sich die dibrigen Stufen entsprechend vor, denn der
., 1ypus des Hochmoralischen* der dritten Stufe 148t nach Husserl
ebenfalls jedes Verhaftetsein an den sinnlichen Dingen der ersten
Stufe iiberwinden, so wie auch jede nur duBerliche Pflichtorien-
tierung an einem kategorischen Imperativ (2. Stufe) zum inneren
Vollzug des absolut Gesollten als Gewolltem werden soll. DaB
Husserl die Akzente auf die personliche Verwirklichung legt,
zeigt auch die Bemerkung, der letztere Typus umfasse Sonderty-
pen, ,besondere Typen des idealen Menschentums, die sdmtlich
ihr Recht in sich haben und untereinander nicht in eine Wertord-
nung zu stellen sind“.’ Sie entsprechen némlich je individuellen
Lebensaufgaben, das heiBt einzelnen Lebensbestimmungen, wo-
bei auf dieser mittleren Stufe das Subjekt noch an das Erringen

% Vgl. Fichtes Menschheitsideal, S. 289-291.
339

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Objektiven, an das Ergebnis des zu erzielenden Werkes, ge-
bunden ist, wihrend anschlieBend das Streben selbst zum alleini-
gen Zweck wird, wie wir gesehen haben.

Will man den Unterschied zwischen Fichte und Husserl an die-
ser Stelle kurz charakterisieren, so lieBe sich sagen, daB dort, wo
Fichte Unmittelbarkeit des einen Lebens setzt bzw. anstrebt, Hus-
serl eine Ethisierung vornimmt. Der Schritt vom dritten zum vier-
ten Standpunkt, von der strengen Moralitét zur Religion, ist bei
Husserl ndmlich zugleich der Unterschied zwischen ,,vorethi-
schen Formen der Selbstregelung und den Lebensformen echter
Humanitit“, wie er in seinem dritten Kaizo-Artikel ausfiihrt.®
Dem Lebensziel, das vom Einzelnen unbedingt begehrt wird, muB
noch die Lebensform des ethischen Menschen schlechthin folgen,
,die einzige absolut wertvolle“, denn die ethische Lebensform
umgreift alle auf bestimmte Regionen bezogenen Lebensformen.
Im Ethischen soll das Sein des Menschen iiberhaupt realisiert
werden, so daB die ,,Lebensform echter Humanitit” die Evidenz-
werdung der menschlichen Praxis bildet - das Telos des Men-
schen als offenbar gewordenes Sein des Vemunftmenschen. Im
,»vernunftmenschentum™ kommen, anders gesagt, Ethos und Te-
los des Menschseins zur Deckung. Die Begriindung hierfir liegt
eben in Husserls Evidenzbegriff selbst, denn in der unendlichen
Erfahrungswelt ist die Evidenz in keiner Einzelerfahrung ab-
schlieBbar. Zwar erkennt Husserl mit der Limes-Vorzeichnung
eines absoluten Vollkommenheitsideals die darin beschlossene
Gottesidee an, aber im Unterschied zu Fichte eben nicht als eine
unmittelbar im BewuBtsein erfahrene Wirklichkeit des Seins.
Denn selbst die Fichtesche , Tathandlung™ als ausschlieBlich ti-
tiges Sich-selbst-setzen des Ich kann er nicht als reine Immanenz
denken, sondern nur verkniipft mit einer Geschichte: ,Vor dem
Handeln liegt, wenn wir an den Ursprung denken, nichts, der
Anfang ist, wenn wir uns sozusagen die Geschichte des Subjekts
denken, nicht eine Tatsache, sondern eine 'Tathandlung', und eine
'Geschichte' miissen wir uns hier denken. Subjekt sein, ist eo ipso
eine Geschichte, eine Entwicklung haben*’

¢ Vgl. Aufsitze und Vortriige 1922-1937 (Husserliana XX VII). Dordrecht 1989,
S. 33f.
” Fichtes Menschheitsideal, S. 275.

340

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese mit dem an sich reinen, absoluten Anfang verkniipfte
Geschichte relativiert denselben in dessen prinzipieller Selbst-
phinomenalisierung als Selbsterscheinen des Erscheinens, wih-
rend Fichte genau auf diese Radikalisierung zustrebt und damit
zugleich in solcher Unmittelbarkeit die , Personlichkeit mit der
Selbstvernichtung konfrontiert. Er fithrt dies in der achten Vor-
lesung der ,,Anweisung zum seligen Leben“ in bezug auf die drit-
te, moralische Stufe eigens noch einmal aus, das heiBt hinsichtlich
jener Moralitit, worin Husserl Personlichkeit und absolut
menschlichen Lebenszweck iiberhaupt miteinander verbinden
mdchte. Fichte sagt, daB das Dasein im Sinne des ewigen Fort-
flusses des géttlichen Lebens als Affekt den ,unverdnderlichen
Willen der absoluten Realitit [in sich fiihrt], so sich fortzuent-
wickeln, wie sie notwendig sich entwickeln muB“. Dies bedeutet
aber gerade fiir jedes Ich, sofern es noch in irgendeinem Punkte
der Freiheit steht, ,noch ein eigenes Sein“ zu haben, welches als
einseitiges und mangelhaftes Dasein des géttlichen Daseins ,.¢ine
Negation des Seins“ ist. Das Ich behauptet folglich einen vor-
handenen Willen, sich selbst im Sein zu bestitigen, anstatt mit
dem Affekt und Willen des vollendeten gottlichen Willens eins zu
sein. Um dennoch den gottlichen Willen als Gesetz zu wollen,
muB sozusagen zwischen Eigenwillen des Ich und reinem gott-
lichen Willen ein , drittes, dazwischentretendes Wollen* erschei-
nen, aber dieser WillensentschluB gegeniiber dem Gesetz legt die
eigentliche Wurzel dieser dritten Denkart offen, nimlich indirekt
zu bekennen, ,,daB er auch nicht gehorchen kénnte® bzw. ,auch
nicht gehorchen - wollen kénnte* (129).2 Es ist im Ich somit kein
herrschender und immer bereiter Wille da, zu gehorchen; und
durch diese Indifferenz des eigenen Willens wird ihm das abso-
lute Wollen als Gesetz zu einem fremden Willen, den sich das Ich
fiir sein eigenes Willen zur Befolgung gegeniiberstellt. Der Ver-
zicht auf den sinnlichen Willen der zweiten Stufe kann mit ande-
ren Worten das Kategorische des reinen Willens nicht ohne sol-
che Indifferenz und ohne den beibehaltenen Glauben an die ei-

¥ Karl Albert hat diesen Gedanken bereits in seiner grundlegenden Schrift , Die
ontlogische Erfahrung™ (1974) philosophisch dargelegt: Jedes Seiende ist im
Sein enthalten, auch wenn ihm dieser Zustand zeitweilig nicht bewuBt ist. Es
mubB indes willens sein, sich diesem Tatbestand zu 6ffnen.

341

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gene ,,Selbstandigkeit* leisten, welche daher die Quelle jener In-
differenz ist.

Fichte fordert aus diesem Grund mit einer duBersten Schirfe,
daB ,iiberhaupt gar nicht mehr Zweie, sondern nur Eine, und
nicht mehr zwei Willen, sondern iiberhaupt nur noch Einer und
cbenderselbe Wille alles in allem ist“. Das Selbstbegehren des
Sichwollens als Selbstindigkeit schlieBt im Grunde ein, daB der
Mensch sich selbst als Gott will, wie wir schon sahen, aber kein
Mensch kann Gott werden, sondern Gott muB zu ihm kommen.
Dies bedeutet, daB im oben genannten sich-phinomenalisierenden
Anfang alles gegeben sein muB, denn der Mensch kann nicht
einmal iiber seinen Willen verfiigen, wenn dieser Wille nicht von
einem absoluten Wollen gewollt ist. , Personlichkeit” im selbst-
ethischen Sinne und radikal-phdnomenologischer Anfang schlie-
Ben sich daher aus, sofern diese Personlichkeit nach Husserl ein
selbst-verantwortetes Ergreifen der absoluten Lebensnorm ist, an-
statt diese prinzipiell im rein phidnomenologischen Leben bereits
als aktualisiert an-zunehmen und methodisch davon auszugehen.
Fichte sieht hier die entscheidende Inkonsequenz, indem er sagt,
daf3 die Negation des Seins durch das Eigene ihrerseits ,,vernich-
tet“ werden muf3, um ,sodann in Gott zu versinken® (130). Da er
jedem schwirmerischen Mystizismus abgeschworen hat, kann
eine solche Negation der sich selbst wollenden Personlichkeit nur
besagen, daB an ihre Stelle die Unmittelbarkeit des géttlichen
Lebens tritt - weil solches Leben immer schon diese Stelle ein-
genommen hat und damit den phinomenologischen Anfang
schlechthin bildet.

Die Selbstvernichtung als , Eintritt in die hohere Moralitit“ auf
dem dritten Standpunkt der Lebensentwicklung muB daher die
Ansicht der Persénlichkeit mit der Aufhebung der sinnlichen Stu-
fe zugleich aufgeben, denn ,,dem sinnlichen Menschen ist seine
personliche sinnliche Existenz letzter, und eigentlicher Zweck*
(131, Hvh. R. K.). Was Fichte hiermit ausdriicken will - gerade
weil er die Sinnlichkeit nicht als solche verurteilt, sondern diese
vielmehr als Gradmesser in die Bestimmung der Individualitit als
solche im Sinne der reinen Entfaltung des géttlichen Seins hin-
eingenommen wird, wie die Neunte Vorlesung dann zeigt -, be-
steht darin, der ,,Verwirrung der Seligkeit und Gliickseligkeit alle
Ausfliichte zu nehmen* (131). Ist Seligkeit die phdnomenologi-
sche Eigenwesentlichkeit des Lebens, das heiit dessen transzen-

342

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dentale Substanz, sofern es ausschlieBlich Tun oder Praxis ist,
dann gehort jede vorgestellte Gliickseligkeit in einen Erschei-
nensbereich der ,,Person, um sich ihrer Identitit mit dem Sein als
absoluter Lebensaufgabe in evidenter Hinsicht zu vergegenwirti-
gen - was nach Husserl heifit, solches Personsein wahmehmungs-
miBig verfolgen zu kénnen. Fiir Fichte besteht aber eine Wesens-
trennung zwischen Seligkeit und Gliickseligkeit, woriiber Hus-
serls Einwand eines ,,iiberschwenglichen® Begriffsgebrauchs hin-
wegtduscht, denn wenn zwischen sinnlicher Persénlichkeit und
innerer Seligkeit des Lebens eine Trennung stattzufinden hat,
dann bedeutet dies, daB jemand nicht ,,zweierlei lieben, oder zwei
Zwecke haben“ kann: ,Die beschriecbene Liebe Gottes tilgt
schlechthin die persdnliche Selbstliebe aus“ (131f,, Hvh. R. K.).
Gliickseligkeit ist sinnliche Selbstliebe alles Erfilllungsbegehrens
in bezug auf einzelne Objekte, anstatt sie nur als Mittel, als ,,Ge-
stalt des Lebens* zu betrachten, was aber auch die Person ein-
schlieBt, sofern sie sich selbst als Zielpunkt vorstellt, weil sie
damit eine Gegenstindlichkeit im Raum der Horizontevidenz ist.
Natiirlich stimmt Husserl dem zu, daB die Objektlosung von der
dritten Stufe hinsichtlich einer hoheren Moralitit der integralen
Lebensaufgabe zu vollziehen sei, aber diese Loslosung umfaBt
nicht die Personidee selbst als eine regulative Erfullungsidee der
»oelbst“-Evidenz.

Ist hingegen Seligkeit des Lebens damit identisch, den ,Willen
Gottes* allein zu wollen, dann ist sie ausschlieBlich darin zu su-
chen, wo sie allein zu finden ist, nimlich ,,rein in Gott, und darin,
daB er heraustrete, keineswegs aber in der zufilligen Gestalt, in
der er heraustrete; so brauchtet ihr auch nicht auf ein anderes
Leben zu verweisen: denn Gott ist schon heute, wie er sein wird,
in alle Ewigkeit” (133). Die Herauslésung der Person ist also
nicht nur eine Epoché der Objekte als Zweck, sondern letztlich
das Herausnehmen der Person als ,Leben* aus der Zeitlichkeit
selbst, in der sie die Objekte und sich selbst als sinnliche (und sei
es durch den transzendental inneren Sinn) wahrmimmt. Fiir Hus-
serl ist aber eine solche Reduktion der Person, abgesehen von
ihrer Bindung an die Horizonterfiillung, nicht denkbar, wenn sie
sich nicht nur in der Zeitlichkeit erbaut, sondern ihrem innersten
Wesen nach die Selbstkonstitution der Zeit ist. Wir finden hier
also die gesamte Problematik des Ego zwischen Eigenkonstitution
und Anonymitit im intentionalen ZeitfluB wieder, so daB der rei-

343

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne Seligkeitsbegriff bei Fichte gerade auf eine Ichrealisierung
diesseits der Zeit verweist, so wenn er im AnschluB an die Jo-
hanneische Anfangsintelligibilitdt sagt: ,Im Anfange: hoher denn
alle Zeit, und absolute Schopferin der Zeit, ist die Liebe: und die
Liebe ist in Gott, denn sie ist sein Sichselbsterhalten im Dasein:
und die Liebe ist selbst Gott, in ihr ist er, und bleibet er ewig, wie
er in sich selbst ist“ (155f.).

Nimmt Fichte den absoluten Anfang aus der Zeit heraus, so
148t er thn damit phénomenologisch nicht unbestimmt, insofern er
die Liebe zum ,,Grundstoff aller Dinge erhebt, welcher in der
,lebendigen Reflexion“ vermittelt wird, was aber in einer letzten
Konsequenz dazu fiihrt, daB die Liebe ,,in uns und um uns herum,
Fleisch wird, und unter uns wohnet“ (156). DaBl Dinge und Liebe
sich als Fleisch darstellen, hineingenommen werden in das in-
nerste Prinzip der Verlebendigung als Phinomenalisierung, macht
Husserl gegeniiber deutlich, daB die Formalitit der Zeit, in der
sich fiir ihn die ,,Geschichte®, das Objekt und das Subjekt entfal-
tet, letztlich einer Materialitdt phanomenologischer Natur bedarf,
um sich selbst zu tragen. Die fleischliche Materialisierung des
Erscheinens, das heiBt des BewuBtseins als Negation, um die Re-
flexion letztlich mittels der Liebe in der Wissenschaftslehre selbst
aufzuheben, geht dabei genau den einzig einschlagbaren Weg fiir
eine radikale Phanomenalisierung - nimlich iiber die Empfindung.
Um Liebe als Verfleischlichung mit der reinen Empfindung zu-
sammendenken zu konnen, ist die Negation des sinnlichen Ge-
nusses bei Fichte gerade die Reduktion der Empfindung auf ein
reines Empfindenkdnnen hin, um die Seligkeit allein da auszu-
machen, wo sie sein kann, nimlich in keiner ,,Umgebung®, son-
demn in der ,,Sich-selbst-Gabe“ Gottes ,,ohne alle Gestalt™ (134).
Da Husserl von vornherein jede Impression durch die Orientie-
rung im ZeitfluB auf transzendente Genesis hin funktionalisiert,
kann bei ihm keine reine Sich-Gabe auftreten, welche das imma-
nente Korrelat zur Unmittelbarkeit ist. Die Ethisierung der Per-
sonlichkeit als teleologische Vergeschichtlichung des Anfangs im
Sinne solcher Unmittelbarkeit ist gerade die prinzipielle Verdu-
Berung jeder Impressionalitit zugunsten der Evidenzerfiillung,
anstatt wie Fichte in allen ,Begegnissen als die notwendige und
unveranderliche duere Erscheinung“ das ,,in seinem Inneren sich
vollziehende géttliche Werk* zu sehen (154). Mit anderen Worten
ist die Ethik bei Fichte selbst eine Ontologie, und zwar so, daB

344

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Ethik als Negation von Sinnlichkeit, GenuB, Person, Gesetz
usw. die Phinomenalisierung dieser Ontologie selbst darstellt,
denn in der Negation als Reduktion tritt die Verbindung zwischen
Sein und Dasein als Empfindung bzw. als Liebe, und das heift:
als phianomenologisch fleischliche Materialisierung, in Erschei-
nung,

Der Gedankengang ist dabei folgender, wobei sich Fichte
selbst als Hinfilhrung zu seinem ,tiefsten Standpunkt® versteht
(152). Das Sein ist absolut, unverinderlich, und es ist zugleich
Dasein, welches notwendig BewubBtsein ist, aber als solches nicht
mehr in sich ruhendes Sein ist, sondern sich nach Gesetzen ent-
wickelnde Reflexion. Im Dasein wird das Sein ,,als reines Leben
und Tat“ ein Wesen, das heiBt eine zu beschreibende Form in
,,Stehender Bestimmtheit*, weshalb unser Ich in seinem Sein zwar
stets auch das Sein des Seins bleibt, aber niemals als Sein an sich,
sondern eben als Form oder Wesen. Wie spéter Schelling fiir das
ekstatische BewubBtsein als alleinigen Grund das Daf3 der Existenz
setzt, so erblickt auch Fichte den Zusammenhang zwischen Sein
und Form nicht im Wie des Allmannigfaltigen, sondern im ,,blo-
Ben Dafl*. Letzteres entstammt keiner Reflexion, sondern es
,»oricht mit und neben der Reflexion aus“, um als begleitendes
»Band“ der Reflexion Empfindung zu sein: ,,Und, da es ein Band
ist, Liebe, und, da es das Band des reinen Seins ist und der Re-
flexion, die Liebe Gottes. In dieser Liebe ist das Sein und das
Dasein, ist Gott und der Mensch, [ist es] Durchkreuzungspunkt
[...], des Seins Tragen und Halten seiner Selbst in dem Dasein, ist,
seine Liebe zu sich; die wir nur nicht als Empfindung zu denken
haben, da wir sie iiberhaupt nicht zu denken haben™ (153, Hvh. R.
K.). Im Unterschied zu Husserls Evidenzprimat mit dessen ethi-
schen Personlichkeitsimplikationen als Geschichtssynthesen ha-
ben wir hier einen Anfang der (genetischen) Faktizitit, der zum
cinen nicht dem Denken zugeschlagen werden kann sowie zum
anderen dennoch das Absolute nicht auBerhalb des , Menschen®
belaBt, weil dieses durch den Affekt oder die Liebe dieses Bandes
vor jeder spaltenden Reflexion rein impressional bestimmt ist -
oder auch als Fleisch, wie wir schon sahen.

Fichte geht noch einen Schritt in der Phinomenologie dieser
Empfindung weiter, denn diese ist nicht nur vor der Reflexion,
und damit atemporal und athematisch, sondern sie hilt sich selbst
neben der Reflexion, das heiBt, es gibt eine rein immanente Ma-

345

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

terie der ,,[Empfindung dieses seines sich selbst Haltens®, welches
»LOottes] eigene Liebe zu sich selber, in der Form der Empfin-
dung® ist (153). Deutlicher kann nicht gesagt werden, daB die
Impressionalitdt wie Impressionabilitit die héchste Offenbarung,
namlich das ontologische wie ethische und religiése Absolute in
sich trdgt - das Sein als seliges und titiges Leben. In der Reduk-
tion betrachtet, sprengt diese Aussage aller spiteren Verzeitli-
chungsbeschreibungen des Absoluten bei Husserl, und damit die
Teleologie der aufzusuchenden letztgiiltigen Lebensform,’ weil
das Empfinden als hochste Faktizitit in jedem Punkt seines gene-
tischen Sich-Empfindens im Sinne Fichtes diese Absolutheitsof-
fenbarung in sich schlieBt. Es bleibt zwar noch ein Moment des
Begleitens des DaB, welches dieses Empfinden in die Néhe der
Kantischen transzendentalen Vorstellung des begleitenden ,JIch
denke® in aller Erfahrung stellt, aber wichtiger ist der auBerdem
noch von Fichte vollzogene Schritt der ,,Wechselliebe®, welche
iiber die Verbindung von Empfinden und Offenbarung hinaus
dieselbe phinomenologische Offenbarungsmaterie im Sein und
im Ich postuliert: , Diese, erst uns beide zu zweien scheidende, so
wie zu Einem bindende, Wechselliebe, ist nun zuvorderst die
Schopferin unseres oft erwdhnten leeren Begriffs eines reinen
Seins, oder eines Gottes“. Zwar fithrt diese gegenseitige Licbe
Gottes nach Fichte hier nicht direkt zum Wesen Gottes als Leben
(welches eine rein phinomenologische Immanenz als Reziprozitit
der Lebensaffektion ist), sondern nur zum Unendlichkeitsbegriff,
welcher die Form Gottes als BewuBtsein darstellt, aber es findet
in dieser Fichteschen Reziprozitit durchaus eine Bindung ,,zu
Einem* statt, welche die Selbigkeit von menschlichem Empfin-
den und géttlichem Leben impliziert.

Deshalb liegt im folgenden auch der Akzent bei Fichte auf der
affizierenden Phianomenalisierung der Begrifflichkeit, oder man
konnte auch sagen: auf der Verfleischlichung der Anschauung,
denn die Liebe zum Unendlichen als Gott fiihrt uns als absolute
Reflexion iiber jedes bestimmte Dasein hinaus, wobei ,der Be-
griff [...] nur denkt, und gestaltet diese Liebe, rein ausleerend
ihren Gegenstand [...], nichts ihm lassend, als die reine Negation

? Vgl. H. R. Sepp: Das Absolute bei Husserl und Michel Henry. In: R. Kthn/S.
Nowotny (Hg.): Michel Henry. Zur Selbsterprobung des Lebens und der Kultur.
Freiburg/Miinchen 2001, Kap. II, 9.

346

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aller Begreiflichkeit nebst der ewigen Geliebtheit™. Die begriffli-
che Erkenntnis sagt uns mithin, getragen von der Liebe, inwieweit
etwas nicht Gott ist, und diese Negation der Evidenz entspricht
der Negation der Personlichkeit, um eine Gewif$heit der impres-
sionalen Affektion als unser Fleisch zu hinterlassen, daB es eine
Huber alle, nur in der Reflexion méglichen, Zweifel erhabene
Liebe* gibt, die uns Gott sagt oder offenbart. Die Husserlsche
Auflésung der Naivititen bleibt im hier genannten Raum der Re-
flexion, wird nie Selbstbejahung, wihrend Fichte in einer unmif-
verstindlichen Formulierung zum selbstaffektiven Wesen dieses
einen Offenbarens in uns und fiir uns selbst vorst6Bt: ,,Und was
macht diese Liebe auf sich selber ruhen, auBer das, daB sie un-
mittelbar das Sichtragen, und Sichzusammenhalten des Absoluten
selber ist?“ (153f)).

Dies ist im eminenten Sinne keine Aussage iiber die Liebe nur
als hohere oder endgiiltige Lebensform, sondern die phinomeno-
logische Substantialitit des Sich-zusammen-haltens ist der Grund
aller Realitit, sofern diese erscheint und zunichst in der GewiB-
heit des Selbsterscheinens gegriindet sein muB. Wenn Fichte aus
solcher SelbstgewiBheit der impressionalen cogitatio als Empfin-
dung jede ,Deutung“ ausschlieBt, weil im ,lebendigen Leben*
Liebe und Geliebtes eins sind, nimlich ,als das Sichselbsthalten
des absoluten Seins® (154), dann ist damit nicht nur die Phéno-
menologie von jeder Hermeneutik abgegrenzt, wie es auch Hus-
serl durch die reine Phanomengegebenheit in der Reduktion an
sich vorsieht, sondern wir besitzen mit dem Fichteschen ,,Sich-
tragen, Sichzusammenhalten und Sichselbsthalten® eine Bestim-
mung der absoluten Phinomenalisierung selbst.”® Dieser konsi-
stente Grund der Selbstphinomenalisierung widersteht in seinem
Eigenwesen jeder unendlichen Spaltung, welche das Merkmal der
Reflexion ist, und gerade darin ist es das Absolute, weil seine
Differenzlosigkeit das Differieren erst erméglicht, oder mit Fich-
tes Worten: ,,Die unaustilgbare Liebe ist es, [...] welche die Refle-

' Fiir die Unterscheidung Phéinomenologie/Hermeneutik 148t sich auch Fichtes
Differenzierung zwischen Metaphysischem/Historischem in der ,Beilage zur
sechsten Vorlesung“ (180-186) fruchtbar machen, denn es besteht immer die
Tendenz der Wissenschaften, ,nicht das Faktum rein als Faktum zu nehmen,
sondern es zu metaphysizieren“ (181). Phiinomenologie als rein genetische Be-
trachtung aber entspricht dem Transzendentalen (Metaphysischen) bei Fichte.

347

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xion forttreibt durch die Ewigkeit, und sie ausdehnt zu einer le-
bendigen Ewigkeit™ (154).

Liebe als ,,Quelle der Vernunft“ besagt daher phanomenolo-
gisch, daB es nur eine Teleologie der Evidenzanreicherung gibt,
weil der Anfang dieselbe tragt - und zwar so, daB an jedem Punkt
dieser Teleologie die Seligkeit gegeben bleibt. Diese ist kein
,uberschwang®, wie Husserl meint, sondern der Kern der Fichte-
schen Wissenschaftslehre selbst; gewiB als ,,Construction®, aber
doch so, daB ,die, zu géttlicher Licbe gewordene, und darum in
Gott sich selbst rein vernichtende, Reflexion, der Standpunkt der
Wissenschaft“ als hochster realer Gesichtspunkt einer Seins- und
Lebens- wie Seligkeitslehre ist (155). Liest man folglich diese
Seligkeit als das Fleisch des Is¢, mit dem wir eins sind, dann fehlt
dasselbe in seiner lebendigen Absolutheit in keiner Erschei-
nungsweise, sofern sie impressional ist. Der Begriff der ,,Wissen-
schaft® ist daher nicht von einer erkenntnistheoretisch geleiteten
Epistemologie her zuletzt zu sehen, wovon Husserl noch weitge-
hend abhingig blieb, sondern von der alleinigen Realitit her, der
ein unmittelbares Sein als Leben zukommt - eben der Empfin-
dung. DaB ihr ,Dies-da™ zur Wissenschaftsbegriindung im Sinne
allgemeiner Sétze nicht geniigt, zeigt nur, daB Wissenschaft Ab-
straktion ist - Sehen, dessen Auge verdeckt, was das unmittelbar
Absolute ist, weil das Sehen nicht an sein eigenes Sein heranzu-
reichen vermag: ,Sein ist Eins, sein Sehen aber ist unendlich®
(175).

Wir werden auf diese Problematik zuriickkommen miissen, um
uns zu fragen, warum Fichte diese absolute Phinomenalisierung
nicht durchhalten konnte, indem er ihr nimlich ein notwendiges
Bild vom Absoluten substituierte. Das reine Handeln aus der Un-
mittelbarkeit des Gefiihls heraus, das nicht beschrieben werden
kann, aber die Seligkeit ist, weil es keinen Zweifel in seinem Sol-
len kennt, bleibt allerdings die wesentliche Erkenntnis dieser
Fichteschen Besinnung: ,In jedem Augenblick weiB [der Reli-
giose] bestimmt, was er will, und wollen soll; denn ihm strémt die
innerste Wurzel seines Lebens, sein Wille, unverkennbar, ewig
fort unmittelbar aus der Gottheit [...] In jedem Augenblicke weill
er bestimmt, daB er in alle Ewigkeit wissen wird, was er wolle,
und solle, daB in alle Ewigkeit die, in ihm aufgebrochene, Quelle
der gottlichen Liebe nicht versiegen, sondern unfehlbar ihn fest-
halten, und ihn ewig fortleiten werde™ (162). Ein Wissen, welches

348

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unmittelbar zweifelsfreie Praxis in sich, im ausiibenden Tun ist,
bedeutet phinomenologisch das Leben in seiner Selbstrealisie-
rung als Selbsterscheinen, denn die Kontinuitit seiner Modifika-
tion ist die reine GewiBheit der Impressionalitit selbst in ihrem
Wandel als stetes Sichempfinden, welche sich selbst ,,Gesetz* ist
- nimlich Liebe als Handlung, die zu keinem Augenblick eine
Unterbrechung kennt, sofern sie aus der Quelle des Seins als
Liebe flieBt. Der BewuBtseinsfluB ist damit letztlich kein
»Heraklitischer FluB“, wie Husserl von der ,Idee der Phinome-
nologie® (1907) bis hin zu seiner , Krisis“-Schrift (1936) immer
wieder festhalten muBte, sondern der ,,FluB“ ist dieses ununter-
brochene ,,Sichzusammenhalten“ des Empfindens als Historialitéit
des Absoluten. Dies gibt Fichte ontologisch vor jeder Ethisierung
zu verstehen, denn es ist zunéchst keine Verantwortung zu leisten,
keine , Persénlichkeit” zu errichten, sondern das Wesen des Tuns
phénomenologisch selbst zu ergreifen, auf dem alles Weitere be-
ruht. Wo es zaudert und reflektiert, ist es kein Tun im Sinne des
unmittelbaren Ausflusses der GewiBheit, die das Fleisch als le-
bendiges kennzeichnet, nimlich die Empfindung nicht zuriick-
weisen zu konnen, und damit nicht die stéindige Modalisierung
der Praxis. Insoweit verweist Fichte nicht nur darauf, daB die
innerste Natur der Phinomenologie radikal praktisch ist, sondern
daB sich in deren Selbsterprobung als Offenbarung auch die Na-
tur von Anfang und Selbstgebung entscheidet. Oder wie er im 16.
Vortrag der ,,Wissenschafislehre* von 1804 selbst schreibt: ,,Das
Soll trégt durchaus alle Kennzeichen des im Grundsatze eingese-
henen Seins an sich, ein innerlich lebendiges von sich, durch sich,
in sich, schaffend, und tragend sich selber, reines Ich u.s.f., und
zwar innerlich organisiert und zusammenhaltend durchaus als
solches.“!

"' Die Wissenschaftslehre. Zweiter Vortiag von 1804. Hamburg 1986, S. 168
(Samtliche Werke Bd. X, Hg. L. H. Fichte. Bonn 1834, S. 219f.). Unser Beitrag
zu Fichte verifiziert daher hier von dessen Denken her, was unsere Untersu-
chung ,.Geburt in Gott* (Zum Verh#ltnis von Metaphysik, Religion, Mystik und
Phidnomenologie. Freiburg/Milnchen 2001) als Kriterium der phinomenolo-
gischen Erfahrung analysierte, n#mlich das reine Tun als Erprobung des Selbst-
bedrfens des Lebens. In diesem Sinne einer letztlich ,,praktischen Metaphysik®,
das heifit ,Metaphysik der Erprobung®, widmen wir unsere Untersuchung hier
Karl Albert, im Wissen um ein analoges Bemithen in seinem Gesamtwerk.

349

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Liebe und Bild: die Vorherrschaft der Transzendenzmeta-
physik

Bei Fichte ist das absolute Sein dem Anspruch nach, wie wir bis-
her schon gesehen haben, nicht das Hervorbrechen und das Wer-
den des Daseins in der Andersheit, das AuBer-sich-Sein des Seins,
sondern das Absolute ist das Leben und der Selbstbesitz von sich,
durch sich und in sich selbst unter der Form der Liebe. Das heifit,
die Immanenz wire hier nicht nur eine ontische Kategorie, be-
stimmt vom Welthorizont, sondern sie implizierte eine Form der
Seinsoffenbarung als Leben, die zugleich mit dem ,,Ich* identisch
ist, sofern dieses seinerseits seine Selbstheit allein aus dem tran-
szendentalen oder rein phianomenologischen Leben schopft. Die
Liebe, so erklirte Fichte in der schon zitierten zehnten Vorlesung
der ,,Anweisung zum seligen Leben®, stiitzt sich unmittelbar auf
sich selbst: ,,Und was macht diese Liebe auf sich selber ruhen,
auBler das, daB siec unmittelbar das Sichtragen und Sichzusam-
menhalten des Absoluten selbst ist?*“ Sowie: ,,[Die Liebe] ist ja
nichts anderes als das Sichselbsthalten des absoluten Seins®
(153f)). DaB der Selbsterhalt des absoluten Seins in sich hier im
Sinne der Immanenz die innere Konsistenz bedeutet, lieB sich
ebenfalls schon daran erkennen, daB Fichte nach der Setzung der
Liebe als das konstitutive ,,Sichselbsthalten des absoluten Seins*
diesem die Reflexion gegeniiberstellte, und zwar nicht als eine nur
andere psychologische Modalitit, sondern als eine universal giil-
tige Struktur im Sinne der transzendenten Phinomenalisierung
des Mannigfaltigen. Diese Reflexion wird ndmlich prinzipiell mit
dem Vorgang der Spaltung und der Unterschiedenheit identifi-
ziert: ,Nicht die Liebe ist es, welche [das Leben] duBerlich vor
sich hinstellt, und es zerspaltet, sondern das tut nur die Reflexion®
(154).

Die Liebe bleibt daher nicht nur ,die Wurzel der Realitat®,
sondem sie ist auch die alleinige Quelle des seligen Lebens, da
das absolute Sein als Gott letztlich selbst nur Leben ist. Und da
diese Liebe radikal phanomenologisch so verstanden wird, daB sie
ihre Struktur in der Immanenz findet, nimlich als das, was nicht
von sich getrennt ist, muB die Suche der Menschen nach solcher
Seligkeit vergeblich genannt werden, wenn sie diese intentional in
etwas Anderem vermeinen als in dem, wohinein sie bereits abso-
lut passiv getaucht ist, wie wir paradigmatisch im Unterschied zu

350

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Husserl herausstellten. So kann diese Identitit mit dem Leben in
alle Ewigkeit nicht groBer werden, oder wie Fichte eben fragt:
»Was ist denn dasjenige, das jenseits anders sein kann, als es hier
ist? (133), um diese Frage dann negativ zu beantworten. Da mit-
hin diese Liebe als das Leben nicht von sich getrennt werden
kann und immer eins bleibt, gibt sich diese Liebe notwendiger-
weise auch mit all den ontologischen Grundeigenschaften, die der
Struktur der Einheit angehéren, das heiBt in der Realitit und in
ihrer Totalitdt: ,Die Liebe ist ewig ganz, und in sich gedrungen
[...] und sie hat in sich, als Liebe, ewig die Realitit ganz“. Und
,,darum ist auch®, fahrt Fichte in Bezug auf die Pluralitit der Ego
fort, ,die Spaltung des Einen gottlichen Lebens in verschiedene
Individuen keineswegs in der Liebe, sondern, sie ist lediglich in
der Reflexion® (158), was eine Ur-Gemeinschaftlichkeit des Le-
bens aller Lebendigen vor dem Sich-Wahmehmen als alter ego
voraussetzt. Die Reflexion offenbart sich daher nicht nur als et-
was Fremdes gegeniiber der inneren Struktur der Liebe (welches
Fremde das Leben aber auch als ,,Ableitung des Mannigfaltigen
ilber die Sinnlichkeit gleicherweise einschlieBt), sondern tiefer
noch geschen ist diese Reflexion in der Tat unfihig, die Liebe
selbst zu verstehen und in deren Sein zur Erscheinung zu brin-
gen.'? Vielmehr verindert die Reflexion - im Unterschied zum
reinen Tun als Sollen - die Liebe als vorgestellte, so daB dadurch
deren Offenbarung sowie jene des Lebens verlorengeht: , Dieser -
Gehalt und Stoff der Liebe nun - ist es, welcher die Reflexion des
Lebens zuvorderst zu einem stehenden, und objektiven Wesen
macht, sodann, dieses also entstandene Wesen, in die Unendlich-
keit fort, wiederum spaltet, und anders gestaltet, und so ihre Welt
erschafft” (154).

Durch die Herausstellung einer gegensdtzlichen Struktur der
lebendigen Seinsimmanenz, aus der die Reflexion radikal ausge-
schlossen ist, zeigt sich bei Fichte eine neue Philosophie des ,,Da-
seins“ an, die wir dem Ansatz nach radikal-phinomenologisch

' Vgl. hierzu des niheren den 16. Vortrag der ,,Wissenschafislehre* von 1804,
wo Fichte von der einen Wahrheits- und Vernunftlehre zur Erscheinungs- oder
Scheinlehre ibergeht (S. 160ff; SW S. 212ff.). Wir verwenden im Folgenden
den Begriff Dasein, der identisch ist mit Erfahrung oder BewubBtsein (a.a.0., S.
92f.), weil Fichte Existenz fur das #uBere ,,Seyn* und Sein im verbalen Sinn fir
den absoluten Grundsatz der Einheit gebraucht (a.a.0,, S. 166).

351

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nennen kénnen und worin dieses Dasein weder den einfachen Ge-
gensatz des Seins zu sich selbst in der AuBenheit noch dessen
Selbstiibersteigung bezeichnet. Vielmehr kann in diesem Dasein
nichts mehr iiberstiegen werden, so daB auch kein zeitliches oder
geschichtliches Zuriickkommen auf sich selbst - wie etwa in Hei-
deggers ,Eigentlichkeit“ oder Thanatologie - mehr méglich ist
und weiterhin ebenfalls jeder Deduktions- und Verstehensversuch
hinfillig wird. Die Unméglichkeit der intentionalen bzw. herme-
neutischen Selbstiibersteigung oder Transzendenz ist genau die
eines solchen Seins, welches urspriinglich in seiner lebendigen
Einheit uniiberholbar an sich wie in sich durch sich selbst gebun-
den ist - sich folglich bereits ganz als sich selbst gegeben vorfin-
det, das heiBit als Ursprung und als immanentes Sein: ,,Was also
ist - in dem Dasein? Antwort: Durchaus nichts anderes, als das
Eine, ewige, und unverianderliche Sein, auBer welchem gar nichts
zu sein vermag“ (121).

Das Dasein, welches so an nichts anderes als an das eine Sein
und somit nur an sich selbst als lebendiges BewuBtsein gebunden
ist, kann sich gar nicht selbst iiberschreiten und zeigt sich von
daher vollig unabhingig von dem, was sich in einem solchen
Uberschreiten ekstatisch an Weltwerdung ereignet. Dies bedeutet,
wie wir jetzt nach der kurzen Auseinandersetzung mit Husserl
noch deutlicher sagen kénnen, daB das Dasein von der reflexiven
bzw. verstehenden Selbstvorstellung und vom Begriff sowie von
der anfinglich erkannten ,objektiven* Existenzweise in der rela-
tionalen AuBenheit der Mannigfaltigkeit unabhéingig bleibt. Oder
anders ausgedriickt, liegt das so verstandene Dasein jedem Be-
griff voraus, den es von sich selbst intuitiv haben kann, und bildet
das Sein des Absoluten als actus essendi oder als Leben selbst:
,,und, nachdem es einmal als daseiend gefunden ist, so 14Bt sich
nun wohl auch begreifen, daB auch dieses Dasein nicht geworfen,
sondern in der inneren Notwendigkeit des Seins gegriindet, und
durch diese, absolut, gesetzt ist“. Die radikale Veranderung, wel-
che diese Daseinslehre durch ihren Bezug auf das Absolute als
das wahre Dasein erfahrt, wird folglich von Fichte selber aus-
driicklich zur Kenntnis genommen. Denn ,jetzt, nachdem wir das,
uns vorher fiir das wahre Dasein gegoltene, BewuBtsein, mit sei-
ner ganzen mannigfaltigen Form, nur als das Dasein aus der zwei-
ten Hand, und die bloBe Erscheinung desselben; das wahre aber,
und das absolute Dasein, in seiner eigentimlichen Form, als

352

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebe, erkennen®, wird Fichte dadurch veranlaBit, auch die tradi-
tionelle Johanneische Wortinterpretation anders zu fassen: ,Im
Anfang war das Wort“, bedeutet nicht mehr, worauf wir schon
verweisen konnten, daB das Absolute unter der bewuBten Form
seines Daseins zuerst war, das heiit in einem Verhiltnis der Exte-
rioritit zu sich selbst, sondern im Anfang war die Liebe, mit an-
deren Worten das Absolute als das, was ausschlieBlich in sich
selbst bleibt: ,,Und die Liebe ist in Gott, denn sie ist sein Sich-
selbsterhalten im Dasein: und die Liebe ist selbst Gott, in ihr ist
er, und bleibt er ewig, wie er in sich selbst ist“."”

Wenn das Dasein nicht mehr die AuBenheit des Absoluten in
bezug auf sein eigenes und originires Sein als Leben bedeutet,
dann gibt es letztlich auch keinen Unterschied mehr zwischen
Sein und Dasein - und zwar genau aus dem Grunde, weil das Da-
sein aufgehort hat, den herkémmlichen Unterschied als phinome-
nologische Transzendenz oder Intentionalitit zu bilden. Die hier
von Fichte gesetzte Identitit von Sein und Dasein muB als posi-
tive Beschreibung der inneren Daseinsstruktur selbst verstanden
werden, so daB sie nicht mehr bloB die einfache, ontische bzw.
faktische Behauptung der Daseinszugehdrigkeit - als Inmanenz -
zum Sein ausdriickt, sondern vielmehr jedes AuBer-sich des Seins
selbst verneint, was kraft der durchgehenden Maxime der geneti-
schen Methode als Auflésung der ,,Relation” iiberall in der Fich-
teschen Analyse angestrebt ist. Dies ist auch die erwahnte Verédn-
derung der Logosphilosophie durch Fichte, da das Johanneische
Wort nicht nur mit dem Absoluten identisch ist, sofern das Dasein
,,Schlechthin bei dem Sein“ war (155), sondern dieses ,,Bei“ das
AuBer-sich-Sein Gottes selbst bzw. das Werden des Absoluten in
der AuBenheit ausschliefit, und zwar als uranfinglich selbstge-
zeugtes Werden des Ursprungs als solchen in seiner Realitét.

In dem Augenblick jedoch, wo die Daseinslehre auf so maB-
gebliche Weise radikalisiert wird, darf nicht vergessen werden,
daB sich ihre Problematik - phinomenologisch gesprochen - vom
Dasein als Erscheinensoffenbarung oder Manifestation her defi-
niert, deren Grundentscheidungen wir gerade bei Fichte verfolgen
wollen. Wenn also das Wahrhaftige das Absolute selbst ist, aus
dem zunichst jede Struktur von Andersheit entfernt wurde, dann

13 Anweisung zum seligen Leben, 155f. Vgl. E. Heintel: Das Evangelium J. G.
Fichtes. Wiener Jahrbuch fitr Philosophie 19 (1987), S. 135-186.

353

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

muB noch genauer aufgewiesen werden, wie dieses absolute Da-
sein als Leben in sich bleibt und trotzdem ein Erscheinen dar-
stellt. DaB dies sich wirklich so verhilt und das Dasein ohne Un-
terschied zum Absoluten tatsichlich eine Erscheinensoffenba-
rung, das heiBt eine Erfahrung als Sich-erfahren bildet, bleibt bei
Fichte allerdings weitgehend eine Voraussetzung. Ersichtlich ist
dies vor allem daran, daB gemiB des religiésen Hauptthemas
Fichtes, wie wir gesehen haben, die Liebe die Seligkeit herbei-
fithrt - ein Gedanke, der genau auf seiner neuen transzendentalen
Daseinsphilosophie im Unterschied zu Kant beruht.' Denn die
Seligkeit ist notwendigerweise eine Erfahrung bzw. iiberhaupt ein
prinzipielles Erfahrenkdnnen, anders gesagt eine Daseinsform
oder eher das Dasein selbst, und zwar insofern es als Liebe ,,das
Sichtragen und Zusammenhalten des Absoluten selber® ist, wie
die Analyse der Immanenz bei Fichte lautet. Dies setzt nicht nur
in dem MabBe, wie die Liebe die Seligkeit gibt, das bewuBte Da-
sein als Empfinden voraus, sondern ontologisch auch die Mdog-
lichkeit der Liebe, das Sein des Absoluten tatsdchlich zu offenba-
ren, was eben besonders im Zusammenhang mit der Empfindung
als ,unterer Lebensstufe schon unterstrichen werden konnte:
»Was ist es denn, das uns Gottes gewiB macht, auBer die [...]
Liebe?“ Und Fichte fiigte hinzu: ,,Die schlechthin auf sich selbst
ruhende, und tiber alle, nur in der Reflexion méglichen, Zweifel,
erhabene Liebe® (153). Insofern die Liebe hier ausdriicklich und
radikal der Reflexion gegeniibergestellt wird, ist die Liebe eben
nicht nur die ,,Wurzel aller Realitit*, wie es vorher schon hief,
sondern auch apriorisch ,dic Quelle aller GewiBheit, und aller
Wahrheit* (154). Weil das absolute Dasein auf identische Weise
als innerlich selbsttitiges BewuBtsein die Offenbarung des Ab-
soluten ist, konnte Fichte - schon von der 3. Vorlesung an - be-
ziiglich dieses Daseins als Immanenz sagen, daB es ,,gar nicht sein
kann, ohne sich zu finden, zu fassen, und vorauszusetzen“, und
dieses ,,Sichfassen unabtrennlich ist von seinem Wesen“, wih-
rend das ,Fassen“ bei Husserl beispielsweise immer eine explizit
thematische Hinwendung des ,,wachen Ich“ bedeutet, um dabei
die ,lebendige Gegenwart™ als solche zu verlieren.

4 Vgl. M. Franken: Transzendentale Theorie der Einheit. Studien zur Katego-
rienlehre Kants und Fichtes (Fichte Studien Supplementa 2). Amsterdam/Atlanta
1993.

354

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DaB das Dasein sich nicht finden kann, ohne urspriinglich be-
reits als immanent gegeben zu sein und in diesem ,,Sichfassen® in
sich selbst die Offenbarung bildet, muB allerdings - so unsere
phianomenologische Forderung - wesenhaft begriindet werden und
kann nicht einfach spekulativ Voraussetzung der genetischen
Konstruktion bleiben. Denn die Erhellung einer urspriinglichen
Offenbarungsweise, die ihre Struktur bewuBt in der lebendigen
Immanenz als Erscheinenswesen findet, kann allein einen onto-
logischen Grund abgeben, ohne den die phinomenologische Be-
deutung des radikalisierten Daseinsbegriffs bei Fichte eben eine
bloBe Primisse bliebe. Aber dahinter verbirgt sich noch eine an-
dere, allgemein metaphysikgeschichtliche Schwierigkeit. Da
Fichte eine solche Erhellung der ontologischen Immanenzstruktur
letztlich nicht insgesamt als Kritik der Metaphysik schlechthin
durchfiihrt, gewinnt das bis heute traditionell vorherrschende Pha-
nomenalititsverstindnis der transzendenten Distanz seine Rechte
zuriick, ohne jemals wirklich in Frage gestellt worden zu sein.
Zwar wird die Phanomenalitit der Wissenschaftslehre mit threm
,Einheitspunkt” nicht mehr ausschlieBlich als Herbrechen in die
AuBenheit gedacht, denn sie vereint sich mit der zunichst be-
grifflich negierten und dann ,.energisch“ selbsttatigen Einfachheit
des uranfiéinglichen Seins, jedoch fillt das Dasein innerhalb dieser
Grundbestimmung in eine gewisse Unbestimmtheit und damit in
ein nicht ganz aufgeklartes Dunkel zuriick."”

In diesem Erscheinensbereich bewegt sich Fichtes Denken
selbst daher in einer UngewiBheit, denn insofern das uranféngli-
che Dasein bei ihm nur als stindige Voraussetzung existiert, er-
scheinen bald gewisse Widerspriiche, die wir jetzt genauer be-
nennen kénnen. Was ist ein Dasein, das sich nicht in die AuBen-
heit hinein zerteilt oder sich nicht in der Vorstellung hervor-
bringt? Als vorstellungsloses BewuBtsein muB es sich um ein Da-
sein ohne ,,Bilder” handeln. Es ist nun hierbei wichtig festzustel-
len, daB genau in diesem Augenblick, wo Fichte das Dasein als
bildlos verstehen méchte, dessen so angedachte radikal phino-
menologische Realitit plotzlich ungewi wird, um schlieBlich

" Vgl. zur Diskussion auch D. Schmidig: Transzendenz des Absoluten in J.-G.
Fichtes Wissenschafislehre von 1805. In: L. Honnefelder/W. SchuBler (Hg.):
Transzendenz. Zu einem Grundwort der klassischen Metaphysik. Klaus Kremer
zum 65. Geburtstag. Paderborn 1992, S. 223-246.

355

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tendenziell verneint zu werden: ,Nur geht, auf den niederen Stu-
fen des geistigen Lebens der Menschen, jenes gottliche Sein nicht
als solches, - dem BewuBtsein auf: in dem eigentlichen Grund-
punkte aber des geistigen Lebens geht jenes gottliche Sein, aus-
driicklich als solches, dem BewuBtsein auf [...] es tritt ein in die
eben, als notwendig, abgeleitete Form des Daseins und BewuBt-
seins, in einem Bilde, und einer Abschilderung, oder einem Be-
griffe, der sich ausdriicklich nur als Begriff, keineswegs aber als
die Sache gibt“ (55). Das Dasein des Seins in der AuBenheit, das
heiBt die Vorstellung des Absoluten, entspricht diesem nicht, son-
dern es bildet von diesem Absoluten, wie Fichte explizit sagt, nur
eine einfache Wiedergabe oder ,ein Bild“. Dieses Bild soll
nichtsdestoweniger die Erscheinensoffenbarung oder Manifesta-
tion des absoluten Seins formen und bestimmt als solches den
,»Orundpunkt des geistigen Lebens”. Ohne Bild (innerhalb der
weiteren Ausarbeitung der fiinf Weltansichten durch Fichte) wird
das Absolute nicht gefunden, und wer nicht in diesem Bilde lebt,
lebt auch nicht in der Anwesenheit des Absoluten, sondern be-
findet sich ,,auf den niederen Stufen des geistigen Lebens®, wor-
aus die Zweideutigkeit auch der Empfindung resultierte, die an
sich Gottes Liebe ,fleischlich“ im johanneischen Sinne ein-
schlieBit, andererseits aber auf die Moralitit, Religion und Wis-
senschaft hin zu iibersteigen ist."

Wie steht es nun auf der ,,niederen” Lebensstufe um das Abso-
lute selbst? Wie vermag es in Abwesenheit einer jeden Vorstel-
lung und eines jeglichen Bildes dennoch ein ,geistiges Leben® zu
bestimmen? Fichtes Antwort lautet: ,Unmittelbar, mit seinem
realen Sein, und bildlos, ist es von jeher eingetreten im wirklichen
Leben des Menschen, nur unerkannt, und fihrt auch fort, nach
erlangter Erkenntnis, ebenso fort in ihm einzutreten, nur daf3 es
noch iiberdies auch im Bilde anerkannt wird™ (55 Hvh. R. K.).
Demzufolge gibt sich das bildlose, immanente Dasein des Ab-
soluten in seiner Bestimmung als Realititsursprung zunichst auf
wunerkannte* Weise als das, was nicht erscheint. Die Erschei-
nensoffenbarung dieses Daseins, das heiBt des Absoluten selbst,

'® Vgl. auch E. Dick: Das Verhiltnis von Philosophie und Leben anhand der
Entwicklung von J. G. Fichtes Religionsphilosophie. Wien 1979; A. Philonenko:
Vie et spéculation dans ,l’Anweisung zum seligen Leben“. Archives de Philo-
sophie 55 (1992), S. 243-261.

356

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist zweifelsohne moglich, sogar stets reell als Sicherfahren gege-
ben, aber diese Manifestation vollzieht sich phinomenalisierend
nur zusammen mit der Vorstellung oder in der Transzendenz.
Dies bedeutet mit anderen Worten, daB die radikale Erscheinens-
offenbarung des immanenten Daseins in bezug auf dieses Dasein
selbst kontingent ist, im Sinne Fichts nur , faktisch®, obwohl er
eine selbstaffektive, das rein sich selbst verlebendigende Empfin-
dung in Erwigung gezogen hatte, die als Leben nicht unter das
Denken als Re-fexion fillt. Die Ur-Phinomenalisierungsoffenba-
rung kommt so letztlich bei Fichte auf synthetische Weise zum
Dasein hinzu, und zwar als Vorstellung, wobei der Grund hierfir
darin liegt, daB die innere Struktur der Immanenz noch nicht bis
in ihre letzte konkrete Moglichkeit hinein als die material phéno-
menologische Struktur der Offenbarung selbst erkannt worden ist.
Mangels dieser Erkenntnis aber wird die Offenbarungsstruktur
der Immanenz der Dunkelheit bzw. der Unerkanntheit anheimge-
geben. Das Denken tritt dadurch notwendigerweise als ,,bildliche
Form* auf und bildet so schlieflich doch - in radikalphdnomeno-
logischer Reduktion unsererseits gesehen - die einzige Erschei-
nensweise des Absoluten, denn ,nur im reinen Denken [kann]
unsere Vereinigung mit Gott erkannt werden® (55). Das gottliche
Dasein selbst als lebendiges Sein hingegen gibt sich - abgesehen
von seiner Reflexion in der Andersheit - somit wesentlich als
Verborgenes aus der Sicht der Schau, des Begriffs oder der Bild-
werdung.

Oder ist das Absolute nur fiir uns, das heiBt fiir unseren
menschlichen Blick verborgen, so daB ein Wissen, das nur das
unsrige ist, auf duBerliche Weise als Folge unserer Begrenzung
zum Absoluten hinzutreten muB? Der Gegensatz eines solchen
Wissens zum Absoluten des Daseins kann dann nicht so betrach-
tet werden, als sei er dem Absoluten selbst innerlich gegeben. Als
gegensitzliches Wissen trate es notwendigerweise als bloBe Hin-
zufiigung zum Sein des Absoluten hinzu; es ist das Wissen eines
Daseins ,,aus zweiter Hand“, anders gesagt das dem Menschen
eigene Wissen. Da ,.es zwischen dem Absoluten, oder Gott, und
dem Wissen, in seiner tiefsten Lebenswurzel, gar keine Trennung
gibt*“ (54), existiert der Unterschied zwischen Dasein und Sein
nur fiir uns als Folge unserer Begrenzung. Und nur in Bezug auf
dieses wesenhaft begrenzte menschliche Wissen kann und muf
das Absolute so gedeutet werden, als ob es sich dem Lichte ent-

357

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziche, welches das Absolute nicht selbst ist und deshalb seine
wahre Natur nicht erleuchten kann. Die effektive Méglichkeit fiir
das Absolute, sich so zu offenbaren, wie es in sich ist, bleibt be-
stehen; sie wird nur dem Vermégen des Menschen und seiner
Sicht entzogen - oder wie Fichte selbst sagt: ,,Das Auge des Men-
schen verdeckt ihm Gott“ (156).

Der phinomenologische Sinn des Auftretens des ,,Menschen*
in der Problematik der absoluten Lebensselbstoffenbarung scheint
also darin zu bestehen, eine solche tatsdchliche Moglichkeit der
ontologischen Interpretation der inneren Immanenzstruktur als
Offenbarung offenzuhalten. Es 148t sich nun darauf verweisen,
daB der Mensch aus sich selbst heraus keinerlei Fahigkeit hin-
sichtlich einer Begrenzung besitzt; er kann nicht einmal eine Er-
kenntnis unangemessen oder ,.endlich“ machen, denn jede einzel-
ne Erscheinung als Modalisierung innerhalb der reinen Lebens-
offenbarung stiitzt sich jedesmal auf eine bestimmte ontologische
Struktur. Wenn es sich um eine eidetische Analyse handelt, wie
sie Fichte transzendental anstrebt, dann ist von anthropologischen
Betrachtungen abzusehen, das heibt, die ,,Endlichkeit des Men-
schen kann hier nicht mehr einfach als Offenbarungsgrenze vor-
ausgesetzt werden. Wenn mithin die Erscheinenssoffenbarung im
erfahrenden Dasein das Absolute verbergen sollte, anstatt es in
dessen urspriinglichem und eigenem Sein als Leben zu offenba-
ren, dann miiBte der Grund dazu in den apriorischen Eigenschaf-
ten einer solchen Manifestationsweise selbst gesucht werden. Und
falls es einen Phdnomenalisierungsmodus gibt, dessen ursprung-
haftes Vermdgen in der Offenbarung des absoluten Seins selbst
zum Ausdruck kommt, so gehért die Bestimmung dieser urmoda-
len Struktur zur kritisch-analytischen Grundaufgabe der Ontolo-
gie als radikaler Phanomenologie, worauf wir durch dic Wesens-
reziprozitit von Empfindung/Fleisch als ,Liebe* unter anderem
schon hinwiesen.

Zu einer solchen Ontologie gehért aber auch als integrierender
Bestandteil das Verstehen jenes Verhiltnisses, welches die beiden
Hauptweisen einer jeden méglichen Erscheinensoffenbarung un-
tereinander verbindet, nimlich das Absolute zu verbergen oder es
zu offenbaren. Grundsitzlich ist fiir dieses Verhiltnis nicht auszu-
schlieBen, daB es eine endliche Erfahrung als Dasein oder Leben
gibt, die in ihrem Wesen als Erfahrenkénnen auch Offenbarerin
des lebendig Absoluten wire. Wenn beispielsweise die Transzen-

358

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denz selbstaffizierend schlechthin auf der Immanenz beruht, wie
unser durchgehendes Analysebemiihen lautet,"” so ist erstere auf-
grund der ihr eigenen transzendentalphinomenologischen Lei-
stung iiberall da anwesend, wo im Menschen ein Bezug besteht,
das heiBit in dem MaBe, wie dieser die Moglichkeit besitzt, sich
intentional auf etwas zu beziehen.'® Folgt daraus jedoch, daB das
immanente Dasein des Absoluten, dessen Wesen in der originidren
Selbstoffenbarung besteht, eben dieses Offenbarungsvermdgen
verliert, wenn es sich ,im Menschen“ als begrenzt betrachtetes
Individuum vollzieht? Oder aber diese absolute Daseinsoffenba-
rung ereignet sich nicht im Menschen, so daB die menschliche
Existenz infolgedessen letztendlich vom absoluten Leben getrennt
bliebe? Letzteres ist allerdings gerade eine radikal eidetische Un-
moglichkeit, wenn das immanente Dasein des Absoluten das We-
sen einer jeglichen moglichen Lebensform im allgemeinen bildet.
Fichte kann eine derartige Trennung auch gar nicht systemim-
manent aufrechterhalten, insofern die absolute Einheit des
menschlichen und géttlichen Daseins als das einzige Leben beider
fiir ihn zweifellos die tiefste Erkenntnis darstellt, zu welcher der
Mensch Zugang hat, weshalb Fichtes Beitrag fiir eine streng wei-
terverfolgte Immanenzanalyse so vielversprechend ist. Ob sich
nun der Mensch zur Einheit dieser Erkenntnis existentiell erhebt
oder nicht, das heiBt naiv sinnlich, moralisch, religios oder wis-
senschaftlich - sie bleibt als ontologische Struktur a priori gege-
ben. Als solche bildet sie in der Tat den Grund der gesamten reli-
giosen Philosophie Fichtes und vor allem auch sein Christusver-
stindnis,” denn dieser Christus hat in sich die Identitit seines
Wesens mit demjenigen Gottes zu erkennen gewuBit. Durch diese
Kenntnis erscheint Fichtes Christus-Gestalt nicht als eine Aus-
nahme oder als ein Paradox in der Menschheits- wie Seinsge-

17 Vgl. zur Grundlegung unsere Untersuchung: Leiblichkeit als Lebendigkeit.
Freiburg/Minchen 1992, hier bes. 56ff. Zur Auseinandersetzung mit der lebens-
philosophischen Tradition: K. Albert: Lebensphilosophie. Von den Anftingen bei
Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukacs. Freiburg/Miinchen 1995.

'® Vgl. hierzu auch K. Alberts Begriff der Seinserfahrung, von der er sagt, daB
sie jedem Menschen mdglich sei, wenn der Mensch bereit sei, sich ihr zu 6ffnen
(Die ontologische Erfahrung, 1974).

' Vgl. auch X. Tilliette: Le Christ de la philosophie. Prolégoménes a une chri-
stologie philosophique. Paris 1990, S. 86fT., 146fF.

359

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte, sondern vielmehr als das universal giiltige Gesetz eines
jeden Daseins. Deshalb ruft dieser Christus dazu auf, im Dasein
dieses Gesetz zu erkennen, und zwar als dessen eigenste Bestim-
mung und als sicheren Grund des Heils. Die schon einmal ge-
nannte Unterscheidung zwischen dem Historischen und Meta-
physischen bedeutet nidmlich in bezug auf diese Christologie, daB
sie durch ihr ,Religionsprinzip“ schlechthin ,nichts in der Welt
erklédrt, sondern [...] allein in der Vereinigung mit Gott Realitit
ist“. Oder anders gesagt, ist Jesu SelbstbewuBtsein das ,absolute
Faktum® der ,,Griindung seiner Individualitit in Gott“ (183f.). Die
Tatsache der ontologischen Offenbarung des Absoluten im Men-
schen ist daher auch die Grundlage des Wahrheitsverstindnisses
bei Fichte, denn in dem MaBe, wie die Wahrheit mit dem Dasein
des Absoluten im Menschen identisch ist, existiert sie als ein Gut.
Gleich wie bei Kierkegaard entstammt auBerdem bei Fichte des-
halb der Abscheu vor jeglichem Skeptizismus und Relativismus
in allgemeinen dieser genannten ontologischen Grunderkenntnis,
daB das Absolute sich in seinem innersten Wesen dem Menschen
selbstgebend mitteilen kann (vgl. 166£Y.).

Warum hat dann Fichte allerdings gerade die phinomenologi-
sche Hauptthese eines solchen Skeptizismus und Relativismus un-
terschrieben, indem er annimmt, daB durch die Beriihrung des
BewuBtseins mit dem gottlichen Leben sich dieses - aufgrund der
dadurch eintretenden Spaltung - sogleich in etwas Tofes ver-
wandle? Warum beharrt er trotz der radikalen Epoché der Welt in
seiner Christologie darauf, daB die ,,Form®, das heiBt die Existenz
als Erscheinung, uns das Wesen verbirgt? Und warum fillt sein
Denken schlieBlich doch, wie jenes der klassischen Philosophie,
auf jene Ebene zuriick, wo es gezwungen ist, das Absolute aufzu-
geben und das BewuBtsein der grundsitzlichen inneren Unbe-
stimmtheit zu iberliefern, wie spéter auch Schelling, und zwar
durch die Ubereignung an das Unerkannte, UnbewuBte und an die
Nacht?” Der Grund hierzu kann nirgendwo anders gesucht wer-
den als in der Tatsache, daB das maBgebliche Verstindnis Fichtes
beziglich der Struktur und der Méglichkeit der Erscheinensoffen-
barung eben letztlich doch den Primissen der klassischen Philo-
sophie wieder gleicht, die Sein als Lebensselbstoffenbarung nur

% Zu dieser Kritik vgl. vor allem M. Henry: L'essence de la manifestation. Paris
1963 (Neuaufl. 1990), S. 143ff. u. 3711F.

360

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in der Phanomenalitit der Exterioritit des Bildes zu denken ver-
mag.
Nicht der Mensch kann also, wie gezeigt wurde, transzendental
fiir das Verbergen und schlieBlich fiir das Verschwinden des Ab-
soluten verantwortlich gemacht werden. Wenn das Absolute, so
wie es Fichte als ein Ur-Dasein in der Immanenz verstehen woll-
te, nicht wirklich sich-offenbarend erscheint, so liegt dies am Ab-
soluten und an seiner Natur selbst, genauer gesagt an der sich
jetzt kliarenden Tatsache, daB Fichte die innere Struktur der Im-
manenz nicht streng als urspriingliche Selbstoffenbarung des le-
bendig Absoluten faBt. Fiir Fichte wie fiir die meisten anderen
Denker gibt es - trotz der Einheit im Leben - hinsichtlich der Er-
scheinensoffenbarung letztlich nur ein Vermogen: die Ekstasis
des Welthorizontes oder des ,,Lichtes™ als natiirlichen oder refle-
xiven Sichtbarkeitsraum. Notwendigerweise kann sich das Dasein
als Immanenz in einem solchen transzendenten Horizont nicht
zeigen, wobei der Grund hierfiir nicht an irgendeinem anthropo-
logischen Mangel liegt, zum Beispiel eben an einer begrenzenden
oder entstellenden Erkenntnis, sondern weil im Erkenntnisraum
der Transzendenz grundsitzlich nur noematische Idealititen
greifbar sind, wie schon Husserl erkannte - jedoch nicht die Rea-
litat.”

Denn die Realitit des Absoluten ist nicht nur von der inneren
Struktur der Immanenz bestimmt, sondern sie ist auch eine pha-
nomenologische Realitit, das heiit eine solche ,,Gegebenheit®,
deren immanentes Wesen nicht auf einer hypothetischen Be-
hauptung beruht, sondern auf der urspriinglichen oder lebendigen
Selbstzugehorigkeit zu sich selbst in der Immanenz als solcher.
Mit anderen Worten ist es die Selbstaffektion des Lebens als Le-
ben, das keine Distanz in sich kennt, wie M. Henry aufgewiesen
hat, welche den phinomenologischen Modus der absoluten Rea-
litat bildet, um in sich selbst verharren und bleiben zu koénnen,
wie Fichte durchaus fordert. Das Verstindnis der inneren Struktur
der Immanenz als Erscheinensoffenbarung des Absoluten ist also

' In der Gegenwart hat sich sicher eben am deutlichsten Karl Albert durch seine
Untersuchungen zur ,lebendigen Metaphysikerfahrung®, unter anderem im An-
schluB an L. Lavelle, dieser Problematik genahert. Vgl. Die ontologische Erfah-
rung (1974). Jetzt in: Philosophische Studien I: Philosophie der Philosophie. St.
Augustin 1988, S. 7-207.

361

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kein Zusatz zum Verstehen dieser Struktur selbst, sondern es ist
mit dieser immanenten Offenbarungsrealitit als solcher identisch.
Bindet Fichte jedoch das Absolute schlieBlich an das Licht, so
wird es dadurch eben strukturell dem Begriff angeglichen:

»Was hier Begriff heiBt, hieB im ersten Vortrage inneres
Wesen des Wissens, was hier [im 9. Vortrag] Licht, dort
formales Sein desselben, das erstere lediglich intelligibel,
das letztere intuitiv, denn es ist klar, daB das innere Wesen
des Wissens nur eben im Begriffe, und zwar in einem Ur-
begriffe, ausgedriickt werden kann; wiederum, daB dieser
Begriff, als Einsicht in sich selber, doch wiederum Ein-
sicht oder Licht setzt, Es ist daher klar, daB dieselbe Auf-
gabe, die hier angesprochen: die Einheit von Bfegriff] und
Ll[icht] zu finden, dieselbe ist, die dort durch die Sitze:
das Wesen des Wissens nicht ohne sein Sein, und v v.
oder Intelligiren nicht ohne Intuition und v. v., welche ja
eingesehen, sonach die in ihnen liegende Disjunktion in
der Einheit der Einsicht Eins werden sollte*.”

Wenn Fichte somit nicht in der Lage war, den Grundintuitionen
seiner - auf die géttliche Immanenz hin orientierten — ,,Anwei-
sung zum seligen Leben“ wie ,,Wissenschaftslehre™ einen wirkli-
chen Gehalt zu geben, wodurch er jede ,,Disjunktion® genetisch
iberwinden wollte, so wird iiber dieses sein religiéses Denken
innerhalb des Deutschen Idealismus hinaus die modeme Ontolo-
gie im allgemeinen die Immanenz verkennen und bis hin zum In-
der-Welt-sein Heideggers die Phinomenalisierung des Wesens
des Lebens oder des Seins ausschlieBlich der Transzendenz (als
Zeitlichkeit) iiberlassen. In dieser Perspektive bleibt daher auch
Fichte ein Denker, der den ontologisch einzig herrschenden Mo-
dus des abendlindischen Denkens seit den Griechen, namlich
eben die Ekstasis oder den Begriff, nicht hat iiberwinden kénnen,
denn zur Erscheinung in ihrem Erscheinen bedarf es fiir diesen
durchgingigen Phinomenalititsmonismus des ,,AuBen“ und sei-
nes Lichtes, um nochmals die hierfiir entscheidende Stelle zu
zitieren: ,,Gott wird durch des Menschen Auge ihm verdeckt, le-
diglich darum weil er selbst sich durch dieses sein Auge verdeckt
wird, und weil sein Sehen nie an sein eigenes Sein zu reichen

2 Die Wissenschaftslehre (1804), S. 92 (SW X, 160).
362

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vermag. Was er sieht, ist ewig er selber; [...] nur sieht er sich
nicht so, wie er selbst ist, denn sein Sein ist Eins, sein Sehen aber
ist unendlich“ (156f.). Diese Prioritit des Sehens und das offen-
kundige Bedauern iiber seinen MiBerfolg, was die Schau des Ab-
soluten betrifft, ist nur um ein Weniges - aber Entscheidendes - zu
korrigieren, um die transzendental absolute Lebendigkeit der ef-
fektiven Realitit fassen zu kénnen, weshalb Fichte aufgrund die-
ser Nahe eine Herausforderung fiir jedes radikalphinomenologi-
sche Denken bleibt. Es reicht nimlich aus, zu erkennen, daB das
Sehen als sinnlich reelle cogitatio auf einem Nicht-Sehen beruht,
welches die lebendig urspriingliche Immanenz der Selbstaffektion
selbst ist - jenes sentimus nos videre, von dem Descartes sprach.”
Gibt es kein Sehen, ohne daB sich dieses Sehen vor allem intuitiv,
intentional oder transzendent Gesehenen zunichst als Empfinden
impressional selbst affiziert, dann ist diese transzendentale Be-
dingung der Affektivitit als Inmanenz auch das bedingungslose
Absolute in seiner Realitdt, solange wir lebendige Wesen sind,
das heiBt ein Ich wie Sich in unverduBerbarer Ipseitit, zu der uns
solche Lebensaffektion macht. Deshalb konnten wir Fichts Aus-
sage iiber die Empfindung als ontologische ,Liebe Gottes auch
als wertvollen Hinweis auf diese Urphinomenalisierung werten.
Gott ist dieses Leben, sofern er nichts anderes geben kann,
nichts Geringeres als das Absolute, welches er selbst ist. In der
Immanenz des Lebens als Sich-empfinden ist dieses Absolute an-
wesend, ohne daB es in die Schau hineingestellt werden konnte,
aber auch ohne jemals als , Ndhe“ bzw. ,,Prisenz* nicht anwesend
zu sein. In solcher Affektion ist eo ipso ,,Seligkeit”, um mit Fichte
zu sprechen, denn es gibt kein Sich-erfahren, das nicht gleichzei-
tig auch die Freudigkeit, den ,,GenuB* des Erfahrens iiber sein
konkretes Erfahrenkonnen phinomenologisch beinhalten wiirde.
Die innerste Struktur des Seins als Leben bleibt so die Immanen-
zoffenbarung. Das heifit, jede existentielle Einwilligung in ,Le-
ben*“ oder ,Schicksal“ setzt diese Selbstmanifestation immer
schon voraus, insofern die sich offenbarende Ur-Passibilitit der
Wesensaffektion fiir uns bereits immer schon stattgefunden haben
mubB, bevor sie ,gefithlt wird oder davon ,.gesprochen” werden
konnte. Die innere Seinsstruktur als lebendige Selbstgabe in sol-

B Brief an Plempius vom 3. Oktober 1637: Correspondance I (Oeuvres ed.
Adam/Tannery). Paris 1974, S. 413.

363

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cher Grundpassivitit der Nicht-Freiheit als reiner Impressionalitit
(weil ohne jegliche Initiative unsererseits) bleibt hingegen eine
Offenbarung als tatsichlicher Logos, wie Fichte dies nach Johan-
nes, Meister Eckhart prinzipiell erfaBt haben diirfte, ohne aller-
dings alle Folgen daraus zu ziehen.”

24 ygl. fur einen solchen Uberblick auch G. Schrimpf: Des Menschen Seligkeit.
Ein Vergleich zwischen Plotins ,,Peri eudaimonfas“, Meister Eckharts ,,Buch der
gottlichen Tréstung” und Fichtes ,, Anweisung zum seligen Leben. In: K. Flasch
(Hg.): Parusia. Studien zur Philosophie Platons und zur Problemgeschichte des
Platonismus. Frankfurt/M 1965, S. 431-454. Fiir die Bedeutung Eckharts bei K.
Albert vgl. die Ubersetzung und den Kommentar des letzteren zum ,Buch der
Weisheit* (Texte zur Philosophie 7). St. Augustin 1988.

364

https://dol.org/10.5771/9783495983705-333 - am 25.01.2026, 11:43:54, https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - [/ R


https://doi.org/10.5771/9783495993705-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

