Il. Sich erkennen und zu erkennen geben —
die Wege und Umwege des Selbst und die
Offnung auf den Anderen

1) Sich erkennen — vom Cogito zum Selbst
1.1) Das Cogito und sein Zerbrechen

Als prigendes Denkereignis fiir seine Auseinandersetzung mit der Fra-
ge nach dem Selbst beschreibt Ricceur in seiner »intellektuelle[n] Auto-
biographie«*? das Hervorgehen der »Gestalt ... eines kimpfenden und
verletzten Cogito« aus den Konflikten der verschiedenen Interpretatio-
nen, die um die Deutungshoheit iiber das Selbst oder das Subjekt strei-
ten. [Vom Text 33] Von Anfang an ist fiir Ricceur klar, daf8 sich »durch
eine Verschrinkung ... [der] doppelsinnigen Bedeutungen« der Sym-
bolik »mit der Selbsterkenntnis auch die Problematik des Cogito tief-
greifend verandern« wird.* Es geht ihm nicht um eine Ablehnung,
sondern um eine »interne Reform der reflexiven Philosophie«*, die
das Cogito zugleich nach aulen hin aufsprengen und nach innen hin
bereichern und vertiefen soll, und die zugleich notwendig auf die >Vor-
gabe« der reflexiven Philosophie zuriickgreifen muf. [Vgl. WdA 121]
Die Unerschiitterlichkeit und Sicherheit, die Descartes einfordert,
ist in der Geschichte des Denkens und in der Kette der Interpretationen
bereits ins Wanken geraten, aus dem Cogito ist das »gebrochene Cogi-
to« hervorgegangen. [SaA 21]* Die Hermeneutik des Selbst soll nun

2 Vom Text 3-78.

# Jens Mattern: Paul Ricceur zur Einfithrung, Hamburg 1996. S. 40.

# Ebd.

% Schon in seiner Abhandlung iiber »Die Frage nach dem Subjekt angesichts der Her-
ausforderung der Semiologie« konstatiert Ricceur, es wire falsch, »wollte man Descartes’
Cogito nach Art eines unwandelbaren Satzes und einer ewigen, iiber die Geschichte hin-
ausreichenden Wahrheit isolieren.« Das Cogito ist eingeschrieben in den Denkweg
Descartes und damit in »eine Weltsicht, wo jegliche Objektivitit wie ein Schauspiel vor

107



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricoeur — Unterwegs

einen »Ort ... jenseits der Alternative zwischen Cogito und Anti-Cogi-
to« [SaA 26] einnehmen. Eine sehr komprimierte und klare Analyse der
»Philosophien des Cogito«, von denen ausgehend sich auch »der Streit
um das Cogito« entziindet, findet sich im Vorwort zu »Das Selbst als
ein Anderer<, wo Ricceur zugleich seinen eigenen Begriff des Selbst
gegen das »Subjekt in der ersten Person, also das »lIch« abgrenzt.
[SaA 13] Diese Abgrenzung gilt fiir das »Ich« als empirisches oder als
transzendentales Ich« [ebd.] — Ricceur will hier also, dhnlich wie es auch
bei Marion deutlich werden wird, im Hinblick auf diese bei Kant ver-
ortete Trennung eine Vermittlung leisten, ebenso zwischen einem ab-
soluten oder relativen Ich, das mit oder ohne den Kontext der Intersub-
jektivitdt gedacht wird. Die Spannung, die den Streit um das Cogito
pragt, entfaltet sich in einem »alternierenden Rhythmus von Uber-
und Unterschitzung« des Ichs, das entweder den unanzweifelbaren
Hort der letzten Gewifheit bilden soll, oder aber als nicht mehr identi-
fizierbare und vollkommen unsichere Illusion bloBgestellt wird. Auch
wenn die Kluft sich im Verlauf der Philosophiegeschichte weiter ver-
tieft, sieht Ricceur sie bereits angelegt, »bei Descartes selber, dessen
Philosophie bezeugt, da die Krise des Cogito gleichzeitig mit der Set-
zung des Cogito entsteht.« [SaA 14]

Ricceur betrachtet hier die » Meditationes«, in denen gerade die
Absetzung vom narrativen Umweg und »vom autobiographischen Sub-
jekt des Discours« erfolgt, um mit dem »hyperbolischen Charakter des
Zweifels« der Radikalitit eines Letztbegriindungsanspruches gerecht zu
werden. [Ebd.] Um dem radikalen Zweifel »eine dramatischere Form zu
gebeng, so Ricceur, entwirft Descartes die Hypothese des genius mali-
gnus. Zu fragen ist hier, ob es sich tatsichlich nur um ein stilistisches
Mittel der Dramatisierung, oder um einen denknotwendigen Schritt der
Argumentation handelt. Was im Durchgang durch den radikalisierten
Zweifel Bestand hat, ist letztlich nur ein Vollzieher des Zweifels, der
zugleich auch identisch mit dem Vollzieher der Setzung der Fiktion ist.
Es bleibt ein Ich, »das allen mit dem Eigenleib verbundenen raumzeit-
lichen Orientierungspunkten entrissen« und »genauso metaphysisch
und hyperbolisch [ist], wie der Zweifel selbst es allen seinen Inhalten
gegeniiber ist. In Wirklichkeit ist es niemand«. [SaA 14f] Allerdings
bezeugt es mit seinem »Wille[n] zum Zweifel« nicht mehr nur die

seinem souverinen Blick vorgefiihrt wird«. Es ist ebenso eingeschrieben in eine »Cogito-
Kette, welche die reflexive Tradition ausmacht«. [HuS 137-173]

108



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

Furcht vor dem Irrtum, sondern auch einen »Willen zur Gewiheit und
Wahrheit«, die in der Existenzaussage gewonnen werden soll. [SaA 15]
Auf die Frage nach dem >Wer?« des Zweifelns und der Existenz bleibt
aber als Antwort nur eine »duflerste Unbestimmtheit«, die den Um-
schlag in »die Frage nach dem, was ich bin« erfordert. [SaA 16] Die
Identitit, die die Verschiedenheit der Operationen des >denkenden
Dings< zusammenfaf3t, »ist die eines Selbigen, das der Alternative der
Bestandigkeit und der Verinderung in der Zeit ausweicht, da das Cogito
ein augenblickliches ist« [SaA 16f.] — beschrinkt auf den Augenblick
seiner eigenen Denkoperation, in dem es sich selbst setzt, und zwar
durch eine sprachliche Setzung, der die Fihigkeiten zu denken, zu zwei-
feln und zu sprechen bereits vorausgehen miissen.*

Mit Martial Gueroult, der »Descartes selon 'ordre des raisons«*
untersucht, stellt Ricceur heraus, dafl Descartes im weiteren Gang sei-
ner Untersuchungen die »subjektive Version der Wahrheit« [SaA 17]
des Cogito durch die Einfiihrung des Gottesbeweises ausdriicklich tiber-
steigt. Es kommt dabei zu einer doppelten Verschriankung von ordo
cognoscendi und ordo essendi: Das ontologisches Primat der gottlichen
Instanz umfaf3t auch die Gewiflheit des Cogito. So wird »die Idee mei-
ner selbst tief verwandelt, aufgrund der bloflen Tatsache der Anerken-
nung jenes Anderen, der in mir die Anwesenheit seiner eigenen Vor-
stellung bewirkt« oder sie mir gibt. [SaA 18] Es ist diese Anerkennung,
die reconnaissance dieser Vorgabe, die letztlich jeder Erkenntnis vor-
geschaltet zu sein scheint, insbesondere insofern sie meine Erkenntnis
ist, die wiederum gerade auf den mir eingeborenen Ideen beruht, - die
Erkenntnis eines Ichs, das denkt und zweifelt.*® In Konfrontation mit

4 Diese spezifische Augenblicklichkeit des Cogito wird in einer anderen Interpretation
bei Derrida noch einmal eine entscheidende Rolle spielen. Siehe Abschnitt C. I1.1.

# Martial Gueroult: Descartes selon 'ordre des raisons, 2 Bde., Paris 1953.

48 Anders als im Vokabular des » Discours« taucht in der von Descartes autorisierten und
bearbeiteten franzésischen Ubersetzung der » Meditationes« in diesem Zusammenhang
tatsichlich das Verb reconnaitre auf. Man kénnte hier bereits auf einen ersten Wechsel
der Blickrichtung verweisen, in der es durchaus relevant ist, was den Gegenstand der
Operation einer reconnaissance bildet: Es handelt sich hier nicht mehr um irgendeine
beliebige Sache, sondern um Gott. Ricceur beschrankt sich jedoch darauf festzuhalten da8
auch in diesem Zusammenhang die reconnaissance dort auftaucht, wo das »Eingestind-
nis eines spezifischen Widerstands bei der Eroberung des Wahren« erfolgt. [WdA 53] Es
zeige sich ein »im Vergleich zur Entdeckung verspitete[s] Eingestiandnis der Wahrheit« -
auch hier also ist bereits eine Verzeitlichung impliziert — sowie ein »Zégern ..., dem die
Gewifheit abgetrotzt ist«, daf} die Méglichkeit zum Irrtum im Gegensatz zur Sicherheit

109

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

der »Idee der Vollkommenheit« Gottes wird die »Gebrechlichkeit der
Gewiheit« des Cogito und sein »Mangel an Dauerhaftigkeit« erkenn-
bar. [SaA 19] Es ist wiederum die gottliche Instanz, die den Zweifelnden
»in der Existenz erhilt« und ihm »Bestindigkeit« gibt, gegeniiber dem
in sich selbst zunéchst einmal nur augenblicklichen Cogito, das als »ein
Sisyphus ... dazu verdammt ist, von Augenblick zu Augenblick den
Felsen seiner Gewifsheit im Gegenzug zum Zweifel zu erklimmen.«
[Ebd.] Das heif}t, daf} in der Ordnung der » Meditationes« der Gottes-
beweis und damit der Gedanke der Unendlichkeit den Horizont einer
Ganzheit und Kontinuitdt um die Diskontinuititen des sich selbst den-
kenden und >erzweifelnden« Cogito schliefit.

Wenn man jedoch die SchlieSung der Argumentationskette als cir-
culus vitiosus betrachtet, lat sich auch argumentieren, daB sich die
Gewifheit des Cogito und die Gewiflheit Gottes, indem sie sich in einer
endlosen »Schleife« [ebd.] gegenseitig unaufhérlich beweisen sollen,
sattdessen gerade in Zweifel ziechen und jede Beweiskraft verlieren.
Aus der Eréffnung dieses Dilemmas folgt eine Rezeptionsgeschichte,
in der besonders deutlich bei Spinoza der Rang des Cogito zugunsten
des Primates Gottes gemindert wird. Bei Spinoza denkt nicht ein Ich,
sondern der Mensch dessen individuelle Existenz wiederum keinesfalls
notwendig ist.* Das heift fiir Ricceur: »Die Problematik des Selbst
schwindet aus dem Horizont der Philosophie«. [SaA 20] Umgekehrt
werde im Denken des Idealismus die Existenz Gottes der Subjektivitdt
unterstellt. Das Selbst wird zum entpsychologisierten und unbiographi-
schen >Ich denke« der transzendentalen Apperzeption und verliert damit
jede »Beziehung zur Person, iiber die man spricht, zu dem Ich-Du des
Zwiegesprichs, der Identitdt einer geschichtlichen Person, zu dem
Selbst der Verantwortung«. [SaA 20f] Es scheint also, als wiirde das
Selbst hier seiner selbst entleert. An die Stelle eines Selbst, das als Ipse
bezeichnet werden kann, tritt fiir Ricceur allenfalls die Identitdt einer
Selbigkeit, eine Idem-Identitdt, die von Augenblick zu Augenblick in
der Sisyphusarbeit der Vergewisserung gerettet werden muf. Diesen
Preis fiir die Gewilheit und »Verherrlichung des Cogito zahlen« zu

der Erkenntnis nicht aus Gott ableitbar, sondern »in uns selbst begriindet« ist. [WdA
54£]

# Ricceur bezieht sich auf: Baruch Spinoza: Ethik. In: Simtliche Werke, Bd. 2, Hamburg
1989. S. 51.

110



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

miissen, erscheint Ricceur als eine »beingstigende Alternative, vor die
sich das Denken der Moderne gestellt sieht. [SaA 21]

Das »gebrochene Cogito« [s.0.] diagnostiziert Ricceur insbesonde-
re bei Nietzsche. Interessant ist allerdings, daf dessen Kritik nicht direkt
an der Wurzel der Krise ansetzt, die Ricceur in Descartes’ Argumenta-
tion aufgewiesen hat, sondern ebenfalls einen Umweg wihlt. Nietzsche
»zerstort ... die Ausnahmestellung des Cogito gegentiber dem Zweifel«
[SaA 25], indem er diesen in eine »noch hyperbolischere Nichtunter-
schiedenheit von Liige und Wahrheit« [SaA 23] umwandelt. Seine
»Attacke« richtet sich generell »gegen den Begriindungsanspruch der
Philosophie« [SaA 21] und setzt dazu bei einer Kritik der Sprache an,
die entgegen der Behauptung dieses Begriindungsanspruchs fiir Nietz-
sche kein neutrales Instrument ist, in dem Erkenntnis eins zu eins wie-
dergegeben und weitergegeben werden kann.* Die Sprache ist immer
schon figurativ und sie ist rhetorischen Strategien unterworfen, die zu-
dem mutwillig vergessen und verdeckt werden. Ein so unmittelbarer
Zugang, wie ihn Descartes zur Gewiflheit des Cogito unterstellt, ist also
nicht mehr moglich, sobald das >Ich zweifle« oder >Ich denke« gesagt
wird. Die »Prioritiit des Ich-bin dem Ich-denke gegeniiber« ebenso wie
vor dem »Ich-spreche« [HuS 172], die auch Ricceur verteidigt, 18t sich
nicht anders fassen, als in einer sprachlichen Formulierung. Es erscheint
Ricceur fraglich, ob es Nietzsche gelingen kann, »seine eigene Philoso-
phie gegen den Dekonstruktionseffekt abzuschirmen, den seine eigene
rhetorische Auslegung jeglicher Philosophie entfesselt hat« sowie ge-

%0 Uwe Dreisholtkamp wirft Ricceur ausgehend von der Descartes-Interpretation Fou-
caults vor, Nietzsche nur deshalb als Angreifer gegen Descartes inszenieren zu kénnen,
weil er die epistemologische Einbindung des cartesischen Diskurses in das klassische
Denken nicht beriicksichtige. Tatsachlich ist es wohl eine Zuspitzung Ricceurs, Nietz-
sches Sprachkritik hier so eindeutig gegen das Cogito als wiederum eindeutiges Paradig-
ma einer Subjektzentrierung zu richten. Ricceur beriicksichtigt durchaus die komplexere
Kette der Interpretationen, in denen sich erst solche Paradigmen eines verherrlichten
oder gebrochenen Cogito herausschilen. Er macht es Descartes nicht zum Vorwurf, in
der historischen Situiertheit seines Denkens nicht bereits die Hermeneutik des Selbst
entwickelt oder gar mutwillig ein falsches Bild des Selbst in die Welt gesetzt zu haben
und scheint selbst ein klassisches Denken fortzuschreiben, indem er ein deutliches Ge-
wicht auf den intentionalen Charakter der Reprisentationen — der Zeichen, der Sprache,
der Texte — legt, darauf daf etwas reprisentiert wird, sowie auch auf die Frage nach dem
Sein. (Vgl. Uwe Dreisholtkamp: Epistemische Diskontinuititen zwischen dem Denken
von Descartes und Nietzsche. Zur Archiologie einer Hermeneutik des Selbst. In: Her-
meneutik des Selbst — Im Zeichen des Anderen. Zur Philosophie Paul Ricceurs. Hrsg. von
B. Liebsch, Freiburg, Miinchen 1999. S. 164-177).

111

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

gen das Paradox des Liigners, da eine prinzipielle Entlarvung jeder Rede
als Liige auch die eigene Rede betrifft. [SaA 22] Diese Frage wird sich
auch im Hinblick auf Derridas Dekonstruktionen wiederholen lassen,
der in dieser Hinsicht ein Erbe Nietzsches ist. Wihrend bei Nietzsche
ein gewisser »Offenbarungston« [SaA 23] dazu verleitet, diesem ent-
gegen der eigenen Beteuerungen den Anspruch einer Riickkehr zu
einer anderen Unmittelbarkeit zu unterstellen, scheint dieser Anspruch
bei Derrida zugunsten eines prinzipiellen Dilemmas der Ununter-
scheidbarkeit und Unentscheidbarkeit zuriickgenommen. Eine solche
Ununterscheidbarkeit konstatiert nun Ricceur gleichermaflen bei Nietz-
sche und Descartes:

»So wie der cartesianische Zweifel sich von der vorausgesetzten Nichtunter-
schiedenheit von Traum und Wachzustand herleitete, so leitet sich der Zweifel
Nietzsches von der noch hyperbolischeren Nichtunterschiedenheit von Liige

und Wahrheit her«. [Ebd.]

Wenn auch die Gesetze der Kausalitdt lediglich die Illusion einer kiinst-
lichen Ordnung sind, »halten wir unter dem Titel >Ich« fiir eine Ursache,
was die Wirkung seiner eigenen Wirkung ist«, und verfallen der Ge-
wohnheit der Sprache, fiir jede Tat einen Titer, fiir jedes Pradikat ein
Subjekt vorauszusetzen. [SaA 26] Nicht nur der genius malignus wire
demnach eine Fiktion, sondern jedes Element der Begriindungskette,
auch die Idee eines Subjekts, das einen Ursprung der Fiktionen vorstel-
len soll. Zuriick bleibt im Durchgang durch diese Radikalsierung des
Zweifels bis zum Ausschluf jeder GewiBheit als anderes Extrem der
Verherrlichung des Cogito ein »gedemiitigtes Subjekt«. [Ebd.]

Ricceurs Konzeption des Selbst versucht der Alternative dieser bei-
den Extreme einer Uberhdhung oder Demiitigung des Subjekts zu ent-
gehen. Es ist der Durchgang durch die Interpretation, der es erlauben
soll, die Leerstelle aufzufiillen, die das Cogito wird, wenn es den Preis
seiner Verherrlichung als Punkt du8erster Gewifheit zahlt, die wieder-
um seine Demiitigung quasi herbeizurufen scheint. Nur so la8t sich
»das Ego des Ego cogito ... im Spiegel seiner Objekte, seiner Werke
und schlieBlich seiner Handlungen« [HuS 28] zuriickerobern, und das
wiederum heifit auch, in seinem Streben nach Existenz und seinem
Waunsch nach Sein, von dem fiir Ricceur alle Hervorbringungen, Werke
und Handlungen des Menschen letztlich zeugen, allerdings nicht als
direkte Abbilder, sondern als interpretationsbediirftige Zeichen. Jedes
gegebene Zeichen gibt letztlich diesen Wunsch oder dieses Begehren

112



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

zu erkennen. Und im Durchgang durch diese Zeichen kann das sent-
leertec Ich wieder mit Bedeutung erfiillt und sich selbst zuriickgegeben
werden.

1.2) Die Hermeneutik des Selbst und die Notwendigkeit des Umwegs

»Das Subjekt ist jenes Wesen, das in der Bezogenheit zum Wirklichen eine
Bezogenheit zu sich selbst unterhalt, wobei sich die Riickbezogenheit und die
Bezogenheit zum Wirklichen auf symmetrische Art konstituieren«. [HuS
161]

Der Blick auf das Selbst ist fiir Ricceur also untrennbar verbunden mit
dem Bezug auf die Wirklichkeit und er ist von vornherein nicht direkt
moglich, sondern immer nur mittelbar. Benétigt wird stets ein vermit-
telndes optisches Instrument. Ricceur wihlt hierfiir nicht das Bild des
Spiegels, der fiir die Reflexion des Selbst stehen wiirde und somit
durchaus einen Ubergang zur reconnaissance erlauben konnte. Gefor-
dert ist fiir ihn ein weiterer Umweg, eine kompliziertere Flexion als die
der Selbst-Reflexion. »Die Reflexion ist eine blinde Intuition, wenn sie
sich nicht durch das, was Dilthey die Objektivationen des Lebens nann-
te, vermittelt« wird bzw. durch »die Zeichen dieses Existenzaktes« [HuS
28] — durch die Zeichen also, in denen wir uns und unser Existieren zu
erkennen geben und zugleich durch Texte hindurch Ausblicke auf die
Welt eroffnen.

Die Denkfigur des Umwegs laf3t sich bei Ricceur nicht nur metho-
disch erkliren.®! Schon im Hinblick auf die ontologische Ausrichtung,
die sich Ricceur zu Beginn der Entwicklung seiner phanomenologischen
Hermeneutik zum Ziel setzt, bildete die Indirektheit und Unabschlief3-
barkeit des Umwegs das entscheidende Moment:

51 Auch bei Descartes arbeitet Ricceur heraus, daB der Denkweg zur Reduktion auf das
Cogito zu Beginn des »Discours« im Umweg iiber eine Erzihlung verliuft. Mit beriick-
sichtig werden muf zudem die zeitliche Dimension sowohl der Vermittlungstitigkeit, als
auch des dabei zu erkennen gegebenen Selbst. So betont Ricceur, daf Kant in der Deduk-
tion der reinen Verstandesbegriffe im Ubergang von seinen Gedanken zur dreifachen
Synthesis in der ersten Auflage der »Kritik der reine Vernunft« zur Modifizierung dieses
Gedankengangs in der zweiten Auflage den Zwischenschritt der Synthetisierungen mit
ihren zeitlichen Dimensionen benétigt, in die auch die Rekognition einzuordnen ist, um
zur vorausgesetzten Einheit des »Ich denke« zu gelangen, das die transzendentale Apper-
zeption begleiten muf. [Vgl. KdrV B 129-169 und A 95-130]

113

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

»Die Ontologie ist ... zweifellos das Gelobte Land fiir eine Philosophie, die bei
der Sprache und der Reflexion einsetzt; doch kann das sprechende und reflek-
tierende Subjekt — wie einst Moses — dieses Land nur erblicken, bevor es ster-
ben muf.« [HuS 36]

Dieser Ausblick bleibt also vor einem wie auch immer gearteten >Tod«
des Subjekts moglich. Dennoch wird hier das »sprechende und reflek-
tierende Subjekt« mit seinen Fahigkeiten des Sprechens und Reflektie-
rens iiber die Frage nach dem Sein implizit in seiner Sterblichkeit und
zeitlichen Begrenztheit gedacht. Die ersten Entwiirfe einer » Hermeneu-
tik des Ich-bin« [HuS 172] orientieren sich explizit an Heideggers Ar-
gumentation in »Sein und Zeit«. Das Selbst ist nicht als Antwort erhalt-
lich, sondern als eine zunichst verdeckte Frage.

Der Umweg auf das unerreichbare Ziel der Ontologie hin soll iiber
die Sprache des Subjekts verlaufen, iiber seinen Umgang mit den Zei-
chen, »in denen sich der Wunsch nach Sein, das Streben nach Existenz,
das uns konstituiert, ausdriicken und darstellen.« [HuS 173] Diese
sprachliche und semiotische Ebene wird jedoch in der Ausarbeitung
des Denkens Riceeurs immer (nur) eine Etappe des Umwegs bleiben,
wie auch die lexikalische Ebene des Begriffs der reconnaissance nur
einen Schritt des Weges bildet. Von Anfang an ist Ricceurs Umgang
mit der Frage nach den Wegen der Erkenntnis und ihrer sprachlichen
Vermittlung iiber die rein strukturalistische Tatigkeit hinaus in den
Kontext der Frage nach der Existenz gestellt, die Ricceur nicht nur mit
Heidegger, sondern auch mit Karl Jaspers und Gabriel Marcel*? verbin-

det.

»Eine rein semantische Erhellung bleibt »in der Luft< hingen, solange man
nicht gezeigt hat, dafl das Verstehen der mehrdeutigen oder symbolischen
Auflerungen ein Moment des Selbstverstindnisses ist; der semantischen Stu-
fe unserer Uberlegungen muR sich folglich eine reflexive anschlieRen. Doch
bleibt das Subjekt, das sich interpretiert, indem es Zeichen deutet, nicht mehr
ein pures Cogito. Es wird zu einer Existenz, die vermittels der Auslegung ihres
Lebens entdeckt, daB sie als ein Seiendes gesetzt ist, noch bevor sie sich selbst
setzt und von sich Besitz ergreift. Somit wird die Hermeneutik eine Existenz-
weise aufdecken, die sich durch und durch als ein Interpretiert-Sein (étre-in-

32 Ricceur beginnt seine philosophische Karriere mit Verdffentlichungen tiber Jaspers
und Marcel: Paul Ricceur: Karl Jaspers et la philosophie de I'existence, Paris 1947. Sowie
ders.: Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystére et philosophie du paradoxe,
Paris 1948.

114

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

terprété) ausweist. Erst die Reflexion kann, indem sie sich als Reflexion selbst
aufhebt, zu den ontologischen Wurzeln des Verstehens zuriickfiihren. Doch
geschieht dies immerzu im Bereich der Sprache und bleibt ein unaufhérlicher
Fortgang der Reflexion. Dies ist der mithsame Weg, den wir beschreiten wol-

len.« [HuS 20f]

Ricceurs Hermeneutik ist immer schon eine Hermeneutik des Selbst,
das wiederum in sich wesentlich shermeneutisch« ist und zwar in einem
aktiven und einem passiven Sinne: es ist bereits interpretiert und aus-
gelegt und es ist der Triger und Akteur des Auslegens und Verstehens.
Seine Existenz besteht wesentlich in einem von ihm selbst nicht voll-
stindig beherrschbaren Sein, das schon vor seinem Zugriff >gesetzt
oder >gegebenc ist und das er existierend und fragend einzuholen ver-
sucht. Oder anders formuliert: Im Umweg iiber die Interpretation des
eigenen Lebens, die wiederum den Umweg iiber andere Interpretatio-
nen verlangt, erkennt der Lebende, dafl und wie er sich selbst gegeben,
sich und anderen zu erkennen gegeben und bereits interpretiert ist. Die
Existenz wird demnach »nur ein Selbst - ein menschliches und erwach-
senes Selbst«, wenn sie den Umweg iiber die Interpretation von Texten
und Uberlieferungen eines Sinns wihlt bzw., ankniipfend an Schleier-
macher und Dilthey, »sofern sie sich diesen Sinn aneignet, der zunichst
»auBSerhalb« liegt, in Werken, Institutionen, Kulturdenkmalern, in de-
nen sich das Leben des Geistes objektiviert hat«. [HuS 33 f.] Dadurch,
daf3 sich der Wunsch nach Existenz in solchen Werken iiber den Verlauf
der Zeit hinweg zu erkennen gibt, ist dem diese Werke rezipierenden
Selbst ein Zugang zu sich selbst und seiner eigenen Existenz gegeben,
den es entgegennimmt und sich aneignet.

Der Text ist nicht einfach ein Mittel direkter Selbstdarstellung, also
das Medium, durch das das jeweilige, schreibende Selbst sich zu erken-
nen gibt. Ein solches Zu-erkennen-Geben ist nur mittelbar méglich und
die zahlreichen symbolischen und mythologischen Vermittlungen, die
fiir die Darstellung der eigenen Lebenswelt, der eigenen Erfahrungen
und der Suche nach deren Sinn gefunden und geschaffen wurden, bil-
den fiir Ricceur ein eindeutiges Indiz der Notwendigkeit solcher Um-
wege, die zugleich neue Méglichkeiten vermitteln.>

5% Die Symbole, die fiir ihn jeden sprachlichen Ausdruck priigen, werden gebraucht, so
Peter Kemp in seinem Aufsatz iiber » Phdnomenologie und Hermeneutik in der Philoso-
phie Paul Ricceurs«, »um etwas zu erhellen, woriiber zu reden wir sonst jeder Miglich-
keit beraubt werden«. Jeder Versuch einer direkten Deskription bliebe dort an der Ober-

115

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

»Uber meine Situation als Leser hinaus, iiber die Situation des Autors hinaus,
biete ich mich selbst der moglichen Weise des In-der-Welt-Seins an, die der
Text fiir mich eréffnet und entdeckt«. [Vom Text 128]

Es scheint also neben der Bewegung der Aneignung auch eine gewisse
Hingabe an den Text und seine Dynamik notwendig, um durch ihn
hindurch und von ihm aus seinen Weg fortsetzen zu kénnen. Ebenso
wesentlich wie die »Gabe« des Textes an den Leser durch den Schreiben-
den, ist demnach die Aktivitit des Empfingers, der in seinem Handeln
erst der im Text zu erkennen gegebenen Maglichkeit das Angebot einer
Verwirklichung geben kann. In der Bewegung der Hingabe an den Text
und der Eréffnung des Ausblicks, der dann aus ihm heraus méglich
wird, besteht fiir Ricceur jene Horizontverschmelzung, die Hans-Georg
Gadamer als wesentliches Element des hermeneutischen Verstehens be-
stimmt hat.

Der jeweilige Text ist zwar nicht als ein direkter Zugang seines
Lesers zu seinem Autor zu verstehen, vermittelt aber bei Ricceur immer
auch eine Beziehung zwischen dem Selbst und dem Anderen, zu an-
deren Generationen und zum konkreten Gegeniiber. Bereits in seinen
Auseinandersetzungen mit dem Strukturalismus ist fiir Ricceur »[d]ie
intersubjektive Dimension der Interlokution und das referentielle An-
liegen der Sprache« ebenso entscheidend wie das »Schicksal des Sub-
jekts«. [Vom Text 34f.] Letztlich greifen immer drei Vermittlungen in-
einander: eine Vermittlung des Selbst iiber die Zeichen und den Text,
eine Vermittlung zwischen dem Selbst und dem Anderen und eine Ver-
mittlung des Zugangs zur Welt und zum Sein. Und auch wenn Ricceur
selbst dieses Vokabular hier nicht direkt gebraucht, scheint sich der
Umgang mit jeder dieser drei Vermittlungsebenen stets in einem Wech-
selspiel von Geben und Empfangen zu vollziehen, das sich schlieBlich
im Hinblick auf die direkte, interpersonale Begegnung zwischen Selbst
und Anderem konkretisieren wird.

Wichtig ist es gerade in dieser Vermittlung zwischen Selbst und
Anderem die Notwendigkeit des Umwegs zu betonen, da sich schnell
der Vorwurf erheben ldt, mit dem Anspruch einer wenn auch nie to-

fliche. Um aber »mit den Illusionen iiber sich selbst fertig zu werden«, so Kemp, bedarf
der Mensch »einer Interpretation der Berichte oder Erzihlungen, in welchen die mensch-
liche Erfahrung sich ausgedriickt hat«. (Peter Kemp: Phinomenologie und Hermeneutik
in der Philosophie Paul Ricceurs. In: Zeitschrift fiir Theologie 67, 1970. S. 333-347. Hier
S.342 und S. 340.)

116

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

talen so doch méglichst umfassenden Hermeneutik des Selbst das Phi-
nomen des Fremden zu verfehlen.5* Vorausgesetzt werde in dieser Her-
meneutik, daf das Andere entweder schon im Selbst und von vornher-
ein mit diesem verwoben ist oder eben verstehend angeeignet und in
diesem Sinne quasi dem Selbst einverleibt werden kann. Ricceur scheint
vielfach gegen diesen Vorwurf einer Aneignung des Fremden, die das
Fremde quasi seiner Andersheit enteignet, anzukampfen. So wird auch
die Denkfigur der Gabe, die ein Verhiltnis der Aneignung und einer
aktiv und freiwillig vollzogenen Enteignung impliziert, eine Relation
zwischen dem Selbst und dem Anderen herstellen, in der stets eine
unaufhebbare Asymmetrie erhalten bleibt. Das Verstehen als Ent-
gegennehmen von etwas, das als Gabe des Anderen zu erkennen gege-
ben wird, kann méglicherweise der Idee einer Aneignung gerecht wer-
den, die in diese erworbene und zuvor gegebene Eigenheit eine gewisse
Fremdheit rettet: Gerade bei Mauss scheint die Gabe aufgrund ihrer
ritselhaften Kraft letztlich nicht so vollkommen beherrschbar, daf8 sie
ganz und gar Eigenes werden konnte. Kann also die >Aneignung¢ aus-
gehend von der Figur der Gabe anders gedacht werden: als ein Ent-
gegennehmen, das eine Verpflichtung zur Antwort und Verantwortung
impliziert, die gerade aus der >Kraft« des anderen Selbst hervorgeht,
welche sich in der Gabe iibertrigt, aus einer Fremdheit, die angenom-
men aber nie ganz in Besitz genommen werden kann? Kann eine An-
eignung des Anderen gedacht werden, die nicht zugleich dessen Enteig-
nung bedeutet, eben weil dieser nicht sich selbst aufgibt, sondern in der
Gabe bzw. in dem was er in Zeichen, Sprache und Symbolik zu erken-
nen gibt, retwas von sich selbstc gibt — weil er sich selbst mit seinem
Wunsch zu existieren eben zu erkennen gibt ohne sich selbst in seiner
ganzen Existenz an den Anderen zu iibertragen?

Vor der genaueren Erorterung dieser Fragen in der Betrachtung
des Verhaltnisses zwischen dem Selbst und dem Anderen und der Gabe
als spezifischem Modell dieses >zwischens, gilt es nun aber zunichst
Ricceurs Hermeneutik des Selbst im Hinblick auf die Werke, Handlun-
gen und Fihigkeiten noch einmal genauer auszudifferenzieren, die von
seinem Streben nach Existenz zeugen.

5 Vgl. auch hierzu: Uwe Dreisholtkamp: Epistemische Diskontinuititen zwischen dem
Denken von Descartes und Nietzsche. Zur Archiologie einer Hermeneutik des Selbst,
a.a.0.

117

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

2) Sich (einander) erzihlen, sich anders erzahlen —
das Konzept der narrativen Identitit

Ricceur duflert den Anspruch, mit einer (deutlich an Foucault orientier-
ten) »Archiologie des Subjekts« [HuS33] »in dialektischer Form ...
eine Teleologie zu verbindenc, die einer »kulturellen Zielsetzung« ge-
recht wird. [HuS 146] Die Hermeneutik leistet die sekundére Interpre-
tation eines ersten Umweges des Selbst zu sich selbst, der in seinen
AuBerungen besteht, in denen es sich und seinen Wunsch, zu sein, zu
erkennen gibt — und das heifit wiederum immer auch schon: einem
Anderen zu erkennen gibt. Die tropologische Struktur der Sprache, die
Nietzsche freilegt, kann dabei gerade der Vermittlungsarbeit dieses
Umweges dienen und scheint zugleich der unmittelbaren Aneignung
schon in sich den Widerstand einer gewissen Fremdheit des Symboli-
schen entgegenzusetzen, die auch in der Gabe wieder auftauchen wird.
Der Wunsch zu sein ist wiederum der Antrieb einer kulturellen und
geschichtlichen Entwicklung, die den individuellen Wunsch, sich selbst
zu erhalten und zu entwickeln, iibersteigt. Eine wesentliche Form des
Ausdrucks, der diese Kultur-Geschichte prigt und fiir Ricceur zugleich
die Identitat des Individuums wesentlich konstituiert, das >Zeichen gibt«
und sich sprachlich dufert, ist das Einander-Erzihlen von Geschichten.

In der Abhandlung, die auf den » Wege[n] der Anerkennung« nach
der reconnaissance als Identifizieren das »Sich selbst erkennen«, also
eine »reconnaissance de soi«, in den Blick nimmt, betont Ricceur, daf
die Erkenntnis des Selbst »unabgeschlossen« bleiben muf3, ja sogar
»verstiimmelt, da das Verhiltnis zum anderen ... asymmetrisch bleibt«
und das »Sich-Erkennen auf jeder Stufe der Hilfe anderer« bedarf.
[WdA 97] Was schlieflich erkannt wird, ist »ein Mensch, der bestimm-
te Dinge zu vollbringen »>fahig« ist«. [Ebd.] Die Fihigkeit verweist wie-
derum indirekt auf einen Modus der Unabgeschlossenheit, insofern aus
ihr nicht automatisch die Realisierung aller in ihr angelegten Handlun-
gen folgen mufl. Um zu verstehen, welche Rolle bei Ricceur schliefSlich
die Fahigkeiten zu geben und zu empfangen spielen werden, ist es zu-
nichst einmal notwendig, zu verstehen, wie das Selbst in einer »Phino-
menologie des fahigen Menschen« charakterisiert wird. [WdA 120]
Auch wenn hierbei die Fihigkeit zum Erzihlen nach dem Sagen-Kon-
nen und Tun-Kénnen nur eine von verschiedenen Grundfihigkeiten
bildet, gilt es im Auge zu behalten, dafl Ricceur die Aufstellung dieser
Fihigkeiten und die Uberlegungen zur reconnaissance de soi wesentlich

118



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

im Umweg iiber seine Untersuchung des Erzihlens und die Interpreta-
tion von Erzihlungen gewinnt. So beginnt er hier seine Ausfithrungen
iiber die reconnaissance de soi mit der Interpretation einer Erzihlung,
die zum wesentlichen Fundus der griechischen Uberlieferung gehért
und am Anfang einer groflen epischen Tradition steht, und die zugleich
im philosophischen Diskurs immer wieder als ein Grundmodell der
Spannung zwischen Aufbruch und Riickkehr, Fremdwerden und Wie-
dererkennen, Verausgabung und Wiederaufnahme auftaucht: der
»Odyssee« Homers.

2.1) Odysseus gibt sich zu erkennen — Wiedererkennen als
Wiederherstellung von Herrschaft

Die Geschichte der Riickkehr des Odysseus erweist sich als »eine Ge-
schichte vom Wiedererkennen« [WdA 101] und ein Lehrstiick dariiber,
was es heifst, sich einem Anderen zu erkennen zu geben. Auch wenn
Ricceur selbst diesen Zusammenhang zunichst einmal gar nicht expli-
ziert, kénnte man aus seiner Interpretation der Odyssee ableiten, daf3
die Macht dariiber, anderen die eigene Identitit zu offenbaren oder zu
verbergen — wie in der beriihmten Begegnung mit dem Zyklopen, in der
sich Odysseus als »Niemand« ausweist —, einen wesentlichen Ausgangs-
punkt aller iibrigen Fahigkeiten bildet, die die Person auszeichnen. Dies
gilt bei der Riickkehr des Odysseus in einem sozialen Kontext. Seine
Geschichte ist auch die »Geschichte einer Rache« [WdA 101], die sich
kaum schlimmer denken li83t, als im geschilderten »Niedermetzeln der
Rivalen«. [WdA 313] Das Wiederkennen impliziert, verbunden mit die-
ser Ausiibung von Gewalt, daf »die uneingeschrinkte Macht einer
Herrschaft wiederhergestellt« wird. [WdA 101] Es geschieht kein wech-
selseitiges Erkennen oder Anerkennen. Seltsamerweise scheint Odys-
seus keine besonderen Schwierigkeiten zu haben, die Menschen wieder-
zuerkennen, die er vor seiner Irrfahrt verlassen hat, obwohl auch diese
sich sicherlich verindert haben und gealtert sind. Sie haben aber im
Gegensatz zu ithm ihren Platz in der sozialen Ordnung und den Ort
ihrer Herkunft nicht verlassen. Es geht im Falle des Odysseus nicht
um eine méconnaissance durch die Verinderung der Personen, nicht
darum, einen Platz in der Zeit zugeschrieben zu bekommen, sondern
darum, seinen rechtmifligen und eigentlich unveranderlichen Platz in
der Ordnung des Miteinanders zuriickzuerobern. Daf8 das Wieder-

119



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

erkennen dennoch »kunstvoll verzégert« [WdA 102] erfolgt, liegt nicht
in den Handen der »Kiinstlerin Zeit« [WdA 94, vgl. Proust 359]%, die
bei Proust die alternden Personen verindert, — der Prozef des Alterns
wird sogar umgekehrt, da Odysseus mit gottlicher Hilfe verjiingt wur-
de. Der Effekt der Verzogerung erfolgt trotz dieser gottlichen EinfluB3-
nahme durch Odysseus’ eigene »List«, die darin besteht, »zunichst
einen Irrtum zu bewirken und diesen dann aufzukldren«. [Ebd.] Er gibt
sich als ein Anderer aus, bevor er sich selbst zu erkennen gibt.

Allerdings trigt er trotz der Verkleidung, unter der er seine Iden-
titit verbergen machte, Spuren seiner Lebensgeschichte: leibliche Spu-
ren in Form von Narben, die als Erkennungszeichen dienen. Penelope
erkennt ihren Gatten an einer gemeinsamen Erinnerungsspur der Ge-
schichte des Ehebetts, das Odysseus selbst aus einem Olbaum her-
gestellt hat. Das Selbst ist bei Ricceur, ausgehend von Lévinas, in mehr-
facher Hinsicht ein Empfinger von Spuren und kann sich in diesen
Spuren erkennen und zu erkennen geben: es ist Trager physischer kor-
tikaler und psychischer Spuren, die es prigen und individualisieren
[vgl. u.a. Vom Text 296]; es hinterldft Spuren — u.a. in einem ganz
bewuflten Akt des Zu-erkennen-Gebens, wenn ein Dokument verfaf8t
und iiberliefert wird; und es ist schlieflich auch ein Spurenleser, der die
eigenen Spuren und die Spuren der Anderen aufnimmt, zu dechiffrie-
ren und zu verstehen versucht, die ihm das Ritsel einer Dialektik von
Anwesenheit (der Spur) und Abwesenheit (des Subjekts, das sie hinter-
lassen hat) aufgeben. Die Hermeneutik, die im Umgang mit diesen Spu-
ren gefordert ist, ist, so Jean Greisch in Anlehnung an Burkhard
Liebsch, eine »Hermeneutik der Lebensgeschichtlichkeit«%:

»In der existenzialen Gewesenheit und der damit verbundenen Geschichtlich-
keit des Daseins entdeckt sie die unausloschlichen Spuren des Anderen, die
sich nicht nur in unser Gedichtnis, sondern zunichst in unsere Leiblichkeit,
sodann in unsere gegenwirtigen Erfahrungs- und Erwartungshorizonte, und
zuletzt in unser Gewissen eingeschrieben haben, und die uns zu Hinterblie-
benen, zu Erzihlern und Zeugen machen.«*

55 Die revidierte Ubersetzung der Ausgabe von 2004 weicht hier von der Zitation in
»Wege der Anerkennung« ab, die sich auf die Frankfurter Ausgabe von 1967 bezieht.

56 Jean Greisch bezieht sich auf: Burkhard Liebsch: Geschichte im Zeichen des Abschieds,
Miinchen 1996.

57 Jean Greisch: Die Andersheit der Spur und die Spuren der Anderen. In: Hermeneutik
des Selbst — Im Zeichen des Anderen. Zur Philosophie Paul Riceeurs, a.a. 0. S. 201.

120

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

Odysseus wird durch die Spuren, die ihn prigen, wiedererkennbar. Sie
weisen also zunachst einmal auf ihn selbst zuriick, verweisen aber auch
auf die gemeinsame Geschichte, die ihn mit den Anderen verbindet.
Gibt sich Odysseus zuallererst seinem Sohn zu erkennen, indem er sich
selbst als dessen Vater benennt, so wird die »Abstammungsreihe«
[WdA 104] dann in einer Riickwirtsbewegung durch die Zeit geschlos-
sen, indem Odysseus durch seinen eigenen Vater erkannt wird. Er kann
die Baume beschreiben, »die der Sohn ehemals als Gabe oder Verspre-
chen vom Vater erhielt«. [Ebd.] Diese Gaben und dieses Versprechen,
wirken iiber die Zeit hinweg bis zur Riickkehr des Odysseus und binden
ihn quasi an seinen Ursprung zuriick, an den Anfang einer Geschichte,
die sich nun schlieBt. Hier taucht also bereits die Vorstellung einer Bin-
dung von Personen aneinander durch die Gabe auf. Zugleich ist fiir den
Vater in gewisser Weise Odysseus’ Riickverweis auf diese Gabe eine
neue Gabe des Wiedererkennens, die einen »plétzlich eintretenden Um-
schlag von Unwissenheit in Wissen (anagnorisis)« [ebd.] erlaubt - eine
der moglichen Figuren der Peripetie einer Erzahlung in der aristote-
lischen Poetik.

Wenn Odysseus erkannt wird oder sich zu erkennen gibt, dann
immer durch Zeichen, die auf Etappen seiner eigenen Geschichte zu-
riickverweisen und an die sich iiber die Zeit hinweg neu ankniipfen lafSt.
Fiir ihn selbst steht seine Identitit nie in Frage, dennoch ist das Erken-
nen und die Anerkennung der Anderen notwendig, um die Rolle zu-
riickzuerhalten, die an diese Identitit gebunden ist. Wenn Odysseus
sich zu erkennen gibt — und zwar verzégert, um sein Gegeniiber zu
priifen und seine Rache zu verwirklichen — dann steht die Gegengabe,
die er dafiir zuriickerhalten mochte, von vornherein fest: Er wird seine
Macht und seine Position als Herrscher, als Gatte und in der Generatio-
nenfolge seiner Familie zuriickerhalten, die ihm unanzweifelbar zu-
steht, weil er Odysseus ist. Seine Identitit ist gewahrt in der Kontinui-
tat der eigenen Geschichte, die er den Anderen zwar nicht vollstandig
erzahlt, aber dennoch iiber die Erkennungszeichen vermittelt, welche
den zuriickgekehrten Odysseus mit dem vorher anwesenden und wih-
rend seiner Reise abwesenden Odysseus verbinden. Der Leser der
»Odyssee« ist wiederum in der Lage, diese Verkniipfung nachzuvoll-
ziehen, weil ihm die Geschichte des Odysseus, seiner Reise und seiner
Taten bis zu seiner Riickkehr in ihrer ganzen Kontinuitat erzahlt wurde.
Durch die Narration hindurch wird seine Identitit gewahrt, eben indem
sie in ihrer Kontinuitit zu erkennen gegeben wird. Zugleich scheint das

121

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

»Geben« der Zeichen immer schon darauf ausgerichtet, sich selbst — bzw.
den eigenen, angestammten Platz in einer Ordnung des Miteinanders —
daraus zuriickzuerhalten. Fiir Derrida wird ein solches Kalkiil zum (in-
neren) Widerspruch von Gaben. Und zugleich scheint im Diskurs tiber
die Gabe schon bei Mauss die Einordnung und Wiedereinordnung in
eine gesellschaftliche Position und die Anerkennung der eigenen Iden-
titdt, die hier aus der Erzihlung hervorgeht, eng an den Vollzug von
Gaben gebunden.

2.2) Vom Idem zum Ipse in der narrativen Einheit eines Lebens

Letztlich erzihlt fiir Ricceur jedes Erzihlen von Menschen und ihren
Handlungen und li8t sich insbesondere im fiktionalen Erzihlen als ein
Fundus der Handlungsméglichkeiten, also auch der Fihigkeiten des
Menschen betrachten, diese Moglichkeiten zu verwirklichen. Das Er-
zdhlen steht fiir Ricceur »zwischen Beschreiben und Vorschreiben«
[SaA 186-200] und besitzt stets »ethische Implikationen« [SaA 200-
206]. Es bildet ein entscheidendes Mittel des »Erfahrungsaustauschs«
mit den Anderen — auch mit den Anderen friiherer Generationen —
sowie eine »Bewertungsiibung«, insofern es mit den Méglichkeiten
des Handelns auch Miglichkeiten verschiedenster Beurteilungen von
Handlungen vor Augen fiihrt. [SaA 201] Aus der Uberkreuzung zwi-
schen fiktionalem und historischem Erzahlen kann fiir Ricceur als »zar-
ter Sprofling« die narrative » Zuweisung einer spezifischen Identitit an
ein Individuum oder eine Gemeinschaft« hervorgehen — im Erzihlen
konnen wir uns also selbst in unserer Identitit zu erkennen gegeben
werden. [ZuE 111 395] Es handelt sich dabei um eine Identitit der Praxis,
um eine Antwort auf die Frage nach dem »wer« einer Handlung, dessen
Kontinuitat als »Selbst (ipse)« nur in der »Geschichte eines Lebens«
erzihlt werden kann. [ZuE 111 395 £.]° In der »kathartischen Wirkungx,
die die Erzahlungen als »Werke der Kultur« dem sich selbst erforschen-
den Menschen zu Teil werden lassen, kann dieser zudem sein »erforsch-
tes Leben« in ein »gereinigtes und geklartes Leben« iiberfiihren und die

58 Ricceur bezieht sich mit der Denkfigur der narrativen Identitit auf die Bedeutung der
Lebensgeschichte als Antwort auf die Frage nach dem ;Wer< einer Handlung bei Hannah
Arendt: Vita activa oder vom titigen Leben, Miinchen 1981.

122



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

Reduzierung auf »das egoistische und narzi8tische Ich« der Idem-Iden-
titit iiberwinden. [ZuE III 396]

Interessant ist im Hinblick auf die postmoderne Rede vom >Tod des
Subjekts« der Hinweis darauf, daf8 gerade die Fiktionen des »Identitéts-
verlusts«, wie sie beispielsweise Robert Musil in »Der Mann ohne Ei-
genschaften«®® erzihlt, letztlich eine solche kathartische »Entblé8ung
der Selbstheit durch den Verlust der sie unterstiitzenden Selbigkeit«
bewirken kénnen. [SaA 184] Es entfaltet sich fiir Ricceur im Erzihlen
iiber den Verlust ein »Sinn dieser Leerstrecke, dieses Durchschreitens
des Nichts¢, das — nicht nur bei Musil — nicht zum Verstummen fiihrt,
sondern dazu, sogar besonders »viel zu sagen«, was letztlich dann auch
doch wieder einem sprechenden Ich, einem Individuum mit einem
Eigennamen zugeschrieben werden kann. [Vom Text 224]

»Wer ist noch Ich, wenn das Subjekt sagt, daR es nichts ist? Indem es so den
Nullpunkt an Beharrlichkeit (Kant) zum Ausdruck bringt, macht das »>Ich bin
nichts« die véllige Inaddquation der Kategorie der Substanz und ihres Sche-
mas, der Beharrlichkeit in der Zeit, in Bezug auf die Problematik des Selbst
deutlich.« [Vom Text 224f.]

Die Selbstheit des Selbst zeichnet sich nicht durch eine gleichbleibende
Substanz aus, sondern dadurch, daf8 es noch in der Aufgabe seiner Sel-
bigkeit es selbst bleiben kann. Es kann also wie Odysseus, nachdem er
sich als »)Niemand« zu erkennen gegeben hat, zu seinem angestammten
Platz zuriickkehren, allerdings hier nicht im Durchgang durch den
Kampf und die Rache. Abgelegt und iiberwunden wird nur die Idem-
Identitit einer iiber die Zeit erhaltenen Selbigkeit und Gleichheit, die
eine unveranderliche Substanz voraussetzt, welche wiederum nicht mit
den Erfahrungen der Personalitit in ihrer Zeitlichkeit, Veranderlichkeit,
Verginglichkeit iibereinstimmt — und mit der daraus entspringenden
Moglichkeit der méconnaissance. Dieser Durchgang durch einen Null-
punkt kann wiederum fiir Ricceur als » Aquivalent der Leerstelle in den
von Lévi-Strauss so geschdtzten Transformationen«, die auch bei
Derrida aufgegriffen werden, einen notwendigen Schritt in Situationen
der Priifung und Erneuerung der eigenen Uberzeugungen und der ei-
genen Identitdt bilden. [Vom Text 225] Narrative Identitdten sind gera-
de nicht »stabil und bruchlos«. [ZuE III 399] Das Erzihlen bleibt eine

% Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes und zweites Buch, Reinbek bei
Hamburg 1978.

123



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

notwendige, aber unabgeschlossene Suche nach Identitit. Und die Iden-
titit verlangt ebenso wie die von Menschen erlebte und aus ihrem Han-
deln gemachte Geschichte nach Erzihlungen, um nicht nur erkannt,
sondern auch zu erkennen gegeben und weitergegeben zu werden.

Der Ipseitit, die in der Erzihlung erfalt werden kann, ist die Még-
lichkeit der Verdnderung inharent. Thr Gegenteil definiert Ricceur zu-
nichst einmal als »anders¢, »fremd« [Vom Text 209] — was wiederum
den Vorwurf einer Aneignung oder Einverleibung des Fremden in die
Identitit bekriftigen konnte. Das Anders- oder Fremdwerden wird
allerdings nicht in einer glatten Aneignung, sondern gerade als Mar-
kierung eines Bruchs in das Selbst aufgehoben, was wiederum auch das
Verkennen erméglichen und das Wiedererkennen verhindern kann. Im
Erzihlen wird aufgezeigt, dafl die Person »ihre Einzigartigkeit aus der
Einheit ihres Lebens schépft«, die gerade vom »Unterbrechungseffekt
unvorhersehbarer Ereignisse« gepragt ist, deren »Kontingenz« in der
Ganzheit der erzdhlten Geschichte erst »nachtriglich« als »Notwendig-
keit« erscheint. [SaA 181f.] Die Person ist den Ereignissen gegeniiber
passiv, kann sie aber aktiv in die Kontinuitidt und Fortsetzung ihrer
Geschichte integrieren, indem sie sie erzihlt und sich selbst in dieser
Geschichte zu erkennen gibt.

Die »narrative Einheit eines Lebens«®, die sich auch in der Aus-
bildung von »Lebensplanen«®' [SaA193] duBert, wird zugleich zur Be-
dingung fiir den Entwurf eines »guten Lebens«. Dieser Entwurf ist wie-
derum essentiell fiir Ricceurs Entwurf des Selbst in seiner ethischen
Dimension. Die Identitét wird erst dann wirklich zu einer Ipseitit, wenn
im Durchgang durch die Lektiire einer Erzihlung iiber deren Grenzen
hinaus durch die »Aufforderung, anders zu sein und zu handeln, « ein
»Neuaufbruch« bewirkt wird, der das »Entscheidungsmoment« der
»ethischen Verantwortlichkeit« weckt. [ZuE III 399 f.] Erst im Handeln,
also in der Umsetzung zu erkennen gegebener Méglichkeiten, wird der
Handelnde eigentlich er selbst.

Im kritischen Umgang mit den Variationen der in Erzihlungen

@ Diesen Begriff iibernimmt Ricceur von Alasdair MacIntyre: Der Verlust der Tugend.
Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frankfurt a. M., New York 1987.

¢ Auch John Rawls verwendet den Begriff des sLebensplans« als Mafstab fiir eine ver-
niinftige Vorstellung vom Guten, in: Ders.: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt
a.M. 1975. Vgl. Kap. 7, 433 ff. Die Elemente der Kontingenz, die Ricceur beriicksichtigt
und die wohl hiufig gerade die Einzigartigkeit von Biographien ausmachen, werden da-
bei aber ausgeblendet.

124

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

angebotenen Handlungsmustern lernt der Leser nicht nur, »sich zu
erzihlen«, sich also dem Anderen, von dem er anerkannt werden will,
zu erkennen zu geben - er lernt auch, sich selbst immer wieder »anders
zu erzihlen« [WdA 134], sich also so zu erkennen zu geben, wie er vom
jeweils Anderen gesehen werden machte, und sein eigenes Handeln ins
rechte Licht zu riicken. An diesem Punkt wird es fiir Ricceur zur Be-
griindung von Zurechenbarkeit und Verantwortlichkeit notwendig,
iiber das Erzihlen hinauszugehen. Die narrative Identitit ist fiir ihn
nicht auf die Individualgeschichte begrenzt, sondern als Erzahlung der
Historie in eine intersubjektive Dimension mit eingebunden.® Ins-
besondere auf der Ebene der kollektiven Identitit konnen sich die »Um-
gestaltungspotentiale« der Fiktion zu »Manipulationspotentialen« in
der gesellschaftlichen Wirklichkeit entwickeln. [WdA 138] Es stellt sich
also die Frage, wie ohne die Reduzierung auf einen substanziellen Kern
dennoch eine Identitdt garantiert werden kann, die die Zurechenbarkeit
und Verantwortung iiber alle Maskierungen, Briiche, Entscheidungen,
Verinderungen und zeitlichen Entwicklungen hinweg erhalten soll.

# Das Erinnern beschreibt Ricceur ausgehend von Bergson zunichst als individuelles
Erleben, das unmittelbar in mir selbst aufsteigt, wenn ich mich einem traumerischen
Zustand hingebe. Dabei »fallen das Wiedererkennen der Bilder und das Sich-selbst-Er-
kennen in eins«. (Paul Ricceur: Gediichtnis, Geschichte, Vergessen. Ubers. von H.-D.
Gondek, Miinchen 2004. [Zitiert als: GGV] 670f.). Dies bildet aber nur eine Dimension
des Erinnerns, das ebenso kollektiv erfolgt. Auf der Ebene der »gesellschaftlichen For-
men von Fahigkeiten« [WdA 174] konstatiert Ricceur eine »Koppelung der Vorstellun-
gene, die als symbolischen Vermittlungen der WelterschlieBung und der kollektiven
Identitit dienen, »mit den gesellschaftlichen Praktiken«, aus denen sich die Fahigkeit
bildet, »Geschichte hervorzubringen«, welche wiederum den »gesellschaftlichen Zusam-
menhalt« begriindet. [WdA 177 £] So ist diese kollektive Fahigkeit letztlich eine »Kom-
petenz ..., die sich in den Identititen, die sie auf gesellschaftlicher Ebene erzeugt, selbst
vorstellt und erkennt«. [WdA 178] Ricceur orientiert sich hier an: Bernard Lepetit (Hg.):
Les formes de l'expérience. Une autre histoire sociale, Paris 1995. Erweitert werden soll
die Erzahlung im Anschluf an Habermas um »die Argumentation als kritische Kraft«.
[WdA 181] Die gesellschaftliche Identitiit wird in dieser Argumentation immer wieder
neu errungen und innovativ erweitert, ausgehend von der »schopferischen Offenheit —
im Gegensatz zur Abgeschlossenheit des Subjekts in seinem Anspruch auf unangreif-
bare und transzendentale Identitéit«, die in der Offenheit »des Wortes« begriindet liegt.
[WdA 181]

125

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs
3) Sich als Handelnder zu erkennen geben
3.1) Odipus und die aristotelische Entscheidung

Eine Anlage, die fiir Ricceur das Denken der griechischen Antike mit
der Entwicklung einer expliziten Philosophie des Sich-Erkennens ver-
bindet, ist die Idee, »dal der handelnde und erleidende Mensch (an)
erkennt, dafl er zu bestimmten Leistungen imstande ist« und damit
potentiell auch verantwortlich. [WdA 98] Der Mensch erkennt und an-
erkennt also, daB er etwas leisten und bewirken kann. Und er erkennt
zugleich, daf3 es sich dabei um bestimmte, auch begrenzte EinfluBmég-
lichkeiten handelt. Er muf8 dafiir zunachst zwischen Handeln und Er-
leiden unterscheiden, also zwischen dem, was aktiv von ihm ausgeht
und vollzogen wird, und dem, was er passiv entgegennimmt. Er erkennt
sich als eine Art Zentrum, in dem sich diese aktive und passive Kom-
ponente begegnen, da er nicht einfach abstrakt ein Handeln und Er-
leiden, sondern sich selbst als Handelnden und Erleidenden wahrnimmt
— potentiell also auch als Geber und Empfanger.

Dies bildet fiir Ricceur »die bleibende Botschaft des Odipus auf
Kolonos ...: ein und derselbe Mensch (an)erkennt sich als Erleidenden
und als Handelnden«. [WdA 109] Odipus erkennt seine Taten an, selbst
wenn er diese »mehr erlitten als veriibt«®® hat: »Wahr bleibt, dafl er es
ist, der das getan hat« und daf8 diese Taten unweigerlich Teil seiner
Lebensgeschichte werden. [WdA 108] Indem er dariiber spricht — zu
erkennen gibt — zu welchen Taten ihn die Erinnyen gefiihrt haben,
muB er doch zugleich aussprechen, was er getan hat. »Genau in solche
Ubel stiirzt ich selbst, gefiihrt von Géttern.«% Auch die Figuren Ho-
mers erkennen sich als Trager ihres Fragens, Folgerns und Handelns
und damit als »centers of agency««. [IWdA 99]% Sie unterscheiden zwi-
schen dem, was sie » hekon —>willentlich< — oder akon — >wider Willen«,
beispielsweise unter Einfluf} der Gotter getan haben. [WdA 100] Aber
selbst dann, wenn die Handlung nicht willentlich erfolgt, bleibt der
Handelnde dennoch »aition« [ebd.], also Handelnder, er lést die Hand-

& Sophokles: Odipus auf Kolonos. Ubers. von Kurt Steinmann, Stuttgart 1996. S. 266.
& Ebd., S. 998.

¢ Ricceur bezieht sich hier auf Bernard Williams: Scham, Schuld und Notwendigkeit.
Ubers. von Martin Hartmann, Berlin 2000. S. 24. Das darin enthaltene Kapitel iiber die
Verantwortlichkeit (»Recognising Responsibility«) dient Ricceur als Leitfaden fiir die
Betrachtung der Handlung in der griechischen Antike.

126

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

lung nicht von sich ab und erkennt sich damit als fiir sie verantwortlich
an. Dementsprechend kann also auch der Gebende stets Gebender blei-
ben, auch wenn er sich seiner Gabe bereits entiufert hat und auch
dann, wenn er aufgrund einer Verpflichtung gibt. Aus dem Sich-(An)
Erkennen als Entscheidungszentrum und als Handelnder, der sich sei-
ner Handlung nicht entledigen kann, lift sich eine vieldimensionale
Problemschichtung der Konsequenzen des Handelns, der Interaktion,
der Verantwortung, der Probleme der Absicht, des Bosen und der
Willensfreiheit entfalten. Die Behandlung dieser Probleme bildet fiir
Ricceur eine oder vielleicht auch die wesentliche » Aufgabe der Philo-
sophie«. [Ebd.]

Als das Denkereignis, in der die philosophische Aufgabe einer
Theoretisierung des Handelns zum ersten Mal ausdriicklich iibernom-
men wird, charakterisiert er die » Nikomachische Ethik«. Fiir Aristoteles
ist die Betrachtung des Handelns notwendig fiir ein Philosophieren, das
nicht um seiner selbst willen geschieht, sondern damit es uns gelingen
kann, »wertvolle Menschen zu werden«. [WdA 112] Hat der Mensch
»auflerhalb und tber alle bestimmten einzelnen Aufgaben hinaus eine
ihm eigene Aufgabe, ein ergon, das darin besteht, ein »vollendetes Le-
ben«zu leben«, und zwar mittels der Ausiibung der ihm eigenen Tugen-
den in seiner Seele, so hat das Gliick, das im Rahmen einer eudaimo-
nistischen Ethik als hochstes Gut propagiert wird, »seine Quelle in uns,
in unserem Tun«. [WdA 111] Daraus folgt eine reflexive Umwendung
des Blicks, ein Sich-Erkennen. Die Tugend ist »eine auf Entscheidung
hin geordnete Haltung« der richtigen Mitte, »deren Norm die sittliche
Regel ist, d. h. ebenjene, die der Einsichtige [phronimos] ihr geben wiir-
de«.® Der gpovepog, der iiber sein Handeln reflektierende Mensch, der
die ihm eigene Aufgabe erkennt, bildet selbst »das lebendige Mafi«
[WdA 113] seines Handelns. Er gibt zu erkennen, wie gehandelt werden
soll. Er ist Trager der Entscheidung und damit »eine vorweggenom-
mene Gestalt des reflexiven Selbst, ohne das es keine Erkenntnis der
Verantwortlichkeit gibt.« [Ebd.]¥

% Da ich hier der Interpretation Ricceurs folge, iibernehme ich hier die Formulierung aus
der Aristoteles-Zitation nach WdA 113. Die Ubersetzer beziehen sich auf folgende
Grundlage: Aristoteles: Nikomachische Ethik. Ubers. von Franz Dirlmeier, Darmstadt
1969. Hier 1106 b 30.

¢ Ricceur konzentriert seine Aristoteles-Interpretation auf die mpoaipeats, die Entschei-
dung oder Vorzugswahl, die darauf verweist, daf8 wir unser Handeln und die Mittel, um
unsere Ziele zu verwirklichen, vor der Ausfiihrung der Handlung bedenken. Es ist zu

127

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Wenn die praktische Weisheit das Handeln leiten soll, muf8 sie die
Fahigkeit beinhalten, die allgemeine Regel auf die einzelne, besondere
Handlung anzuwenden. Die gpovyots bezeichnet fiir Ricceur »dieses
Unterscheidungsvermdgen, diese[n] in einer Situation der Ungewifi-
heit fest auf die angemessene Handlung gerichtete[n] Blick«. [WdA
119] In der sogenannten kleinen Ethik, die Ricceur in »Das Selbst als
ein Anderer« entwickelt, wird die podvnotc zur entscheidenden Etappe,
die zwischen der Universalitit ethischer Normen, in der die Achtung
vor dem Gesetz gefordert ist, und der Singularitit des moralischen Si-
tuationsurteils und der individuellen Entscheidung, in der es um die
Achtung der Person geht, vermittelt. Dabei ist »der phronimos ... nicht
notwendigerweise ein Einzelmensch« [SaA 331], sondern die ppovyotg
entfaltet sich auch 6ffentlich in der gesellschaftlichen Debatte iiber die
Ziele der guten Regierung und in den Legitimationsprozessen der De-
mokratie, die sich in den Modellen des Gesellschaftsvertrages wider-
spiegeln. Das sich selbst als Akteur und als Entscheidungszentrum re-
flektierende Selbst kann also ebenso ein Individuum wie auch ein
Kollektiv darstellen. Und das, was der einzelne tiber sich selbst erkennt
und als seine eigene Verantwortlichkeit anerkennt, erscheint untrenn-
bar damit verbunden, dies auch anderen zu erkennen zu geben, und
zwar insbesondere auch in der Philosophie, die expliziert, was in den
Erzihlungen bereits angelegt ist. [Vgl. WdA 120]

Was die griechische Philosophie zunichst jedoch darin hindert,
iiber die Theorie der gpovnotc hinaus eine Theorie der Ipseitit oder
eines reflexiven SelbstbewufStseins zu entwickeln, ist fiir Ricceur die
»ontologisch-kosmologische Ausrichtung« [ebd.], in der das einzelne
oder auch kollektive Selbst dhnlich wie Odysseus immer nur einen
ihm zugewiesenen Platz einnimmt, eine Rolle spielt, eine Aufgabe er-
filllt — der Gefahr ausgesetzt >auf Reisen< oder in Abwesenheit aus-
getauscht zu werden.

beachten, da8 dieser von Ricceur betonte Aspekt der Thematik der Entscheidung in einer
deutlichen Differenz zum Verstandnis der Entscheidung bei Derrida und etwas versteck-
ter auch bei Marion steht. Gerade der »Wahnsinn< der Entscheidung wird bei Derrida
noch eine wichtige Rolle spielen, sowohl im Hinblick auf die Identitit und das Handeln
eines personalen Selbst als auch im Hinblick auf die Entscheidung zu geben bzw. Gege-
benes anzunehmen.

128

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben
3.2) L'homme capable — Sagenkonnen, Tunkonnen, Erzdhlenkonnen

Die drei Grundfihigkeiten des personalen Selbst, die Ricceur unter-
scheidet, das Sagenkonnen, das Tunkénnen und das Erzihlenkénnen,
sind insgesamt auf die Idee einer Zurechenbarkeit oder Imputabilitit
des Handelns hin geordnet. Am Ende des Durchgangs durch die Ar-
gumentation Ricceurs wird sich zudem fragen lassen, inwiefern diese
Fahigkeiten und damit die Identitdt des personalen Selbst durch das
Gebenkonnen und Empfangenkonnen erginzt werden. Es geht in der
Anerkennung der eigenen Fihigkeiten letztlich darum, sich als Ursache
und Triger einer Handlung zu erkennen und sich dann auch als solcher
zu erkennen zu geben bzw. zu bekennen und sich damit verantwortlich
zu zeigen. Die reconnaissance tritt hier in ihrer Konnotation »als Ge-
standnis« in Kraft. [WdA 123] Dieser explizite Akt der Ubernahme und
Bezeugung der eigenen Verantwortlichkeit verlangt eine doppelte Re-
flexionsbewegung: eine Riickwendung auf sich selbst als Entschei-
dungszentrum und eine Spiegelung dieser Erkenntnis nach auflen,
zum Anderen hin - also eine Weitergabe oder Preisgabe des tiber sich
selbst Erkannten.

Die Bezeugung verlangt eine sprachliche Auferung. Die erste dazu
notwendige Fahigkeit, die dem »Handeln als ein in die Welt eingreifen-
des Tun« vorausgeht und zugleich, anschlieend an die Sprechakttheo-
rie insbesondere der performativen und illokutioniren Akte bei Austin
und Searle, schon eine eigene Art des Handelns bildet, ist daher das
»Sagen konnen«. [WdA 125] Die Frage »Wer spricht?« wird zunichst
»mit Hilfe deiktischer Ausdriicke« beantwortet, wobei das Ich der
»Selbstbezeichnung des sprechenden Subjekts« nicht mehr lexikalisch
durch seinen Platz im Sprachsystem, sondern nur noch selbstreferen-
tiell bestimmt werden kann. [Ebd.] Die erste Person Singular ist fiir
Ricceur ausdriicklich »nicht austauschbar«. [WdA 128] Und diese

# Ricaeur mochte den Begriff des Handelns mit der Weite einer Polysemie ausstatten,
die der Weite anthropologischer Fragestellungen gerecht wird und der Weite und Poly-
semie des Seins entspricht, das u.a. aristotelisch eine Dialektik von Akt und Potenz um-
faBt. Betont wird hier zundchst einmal deutlich der potentielle Aspekt des Handelns als
Fihigkeit und Kénnen. Da das Sagenkénnen ausgehend von der analytischen Sprach-
pragmatik zudem nicht direkt erfafit werden kann, sondern in einem Umweg iiber die
Betrachtung der Semantik von Aussagen und der Gesprichssituation zu betrachten ist,
wird hiermit auch die Methodik des Umwegs erfiillt, die dem Status einer Indirektheit
des Selbst entspricht.

129

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricoeur — Unterwegs

Nichtaustauschbarkeit, die sich der Zirkulation aller anderen sprach-
lichen Austauschbeziehungen entzieht, wird spiter auch im Hinblick
auf die Figur der Gabe noch eine entscheidende Rolle spielen. Als an
einen Gesprichspartner gerichtete sprachliche AuBerung geschieht »die
Selbstbezeichnung des sprechenden Subjekts ... in Gesprichssituatio-
nen, in denen Reflexivitdt und Alteritit sich verbinden«, eingebunden
in eine »Frage-Antwort-Struktur«. [Ebd.]®* Den »interlokutioniren
Charakter« der illokutioniren Sprechakte, aber auch der Feststellungen
oder Behauptungen, die sich mit einer »unausgesprochene[n] Bitte um
Billigung« und dem Versuch einer EinfluBnahme auf die Uberzeugun-
gen des Gegeniibers verbinden, vermifit Ricceur in der Sprechakttheo-
rie. [Ebd.] Zudem kann der Eigenname, der iiber das Ich-Sagen hinaus
die Unaustauschbarkeit der Sprechenden und die »Illokutionskraft« der
Aussagen steigert, sofern er mit kulturellen Regeln und Rollen ver-
bunden ist, »eine regelrechte Stiftung des sprechenden Subjekts« her-
stellen. [Ebd.] Nicht umsonst ist die Rede davon, dafl man mit seinem
Namen fiir etwas — eine Handlung, eine Uberzeugung usf. — stehen
kann. Der Name bildet einen entscheidenden Faktor, wenn es darum
geht, wie sich das Selbst zu erkennen gibt und sich zu erkennen gegeben
ist. Seinen Namen gibt man sich zundchst nicht selbst, sondern erhalt
ihn von anderen, iiblicherweise von seinen Eltern. Aus dieser Gabe des
Namens heraus, die in der Diskussion zwischen Derrida und Marion
noch eine wesentliche Rolle spielen wird, wird es moglich, da8 sich
»eine Lebensgeschichte unter einem Namen verdichtet, den ein anderer
ausgesprochen hat, noch bevor dies der Mund dessen tun konnte, der
sich nennt«. [WdA 315] Mein Name wird vor mir von anderen aus-
gesprochen ebenso wie ich zuerst von anderen angesprochen werde
und dennoch macht zugleich meine Fihigkeit und Initiative zum Spre-
chen meine Identitdt wesentlich aus.

Die Aussage »Ich kann tun« basiert nun ebenfalls auf der Fihig-
keit, sie aussagen zu konnen, verleiht zudem aber der Fahigkeit Aus-
druck, »in der physischen und sozialen Umgebung des handelnden
Subjekts Ereignisse eintreten zu lassen«. [WdA 128] Das aussagende
Subjekt erkennt sich »als >Ursache« dieses »Geschehenmachens« an

¢ Zu beachten ist, dafl8 diese Frage-Antwort-Struktur hier sehr eindeutig in eine kon-
krete, interpersonale Kommunikationssituation eingebunden ist, wihrend bei Marion
die Struktur von Ruf und Antwort als eine anonyme Interlokution von einer solchen
Interpersonalitit stark abstrahieren wird.

130

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

und macht sich die vollzogene Handlung zueigen. [WdA 129] Im Zuge
der Universalisierung des Zusammenhangs zwischen Ursache und Wir-
kung, der spitestens seit Kant jedes Geschehen bestimmt, in dem »et-
was eintritt, was vorher nicht war, l@t sich nun keinerlei »objektive
Differenz« zwischen »geschehen machen< und >geschehen«« vorausset-
zen. [Ebd.] Wenn sich also nicht objektiv iiber die Differenz zwischen
aktivem Handeln und einer Passivitit gegeniiber dem, was sich ereignet
oder was jemandem geschieht, unterscheiden lafit, wiirde auch die Un-
terscheidung zwischen dem obsolet, was uns gegeben ist und was wir
geben. Allerdings zeigt, so Ricceur, die »semantische Analyse von
Handlungssitzen«, daf darin nicht die Ordnung von Ursache und Wir-
kung, sondern die Frage nach der Intention, nach einem »Grund zu
handeln, eine[r] Absicht« leitend ist. [Ebd.] Konstitutiv fiir das Geben
als Handlung ist demnach die Intention zu geben. Handlungen werden
zudem anders als andere Geschehnisse »im weitestmoglichen Kontext
von Umstanden, Normen und Regeln einer gegebenen Kultur« inter-
pretiert. [Ebd.] Entscheidend ist sowohl in der Entscheidung fiir eine
Handlung als auch retrospektiv in der Bewertung einer erfolgten Hand-
lung bzw. der iiber sie getroffenen Aussage ein »Bezug auf den Han-
delnden als den Eigentiimer seiner Handlung«. [Ebd.]”® Wir kénnen
dieses Eigentum durchaus losgelést von seinem Besitzer betrachten,
wenn wir versuchen, seine Absichten zu verstehen, »sobald wir sie aber
von ihrem Urheber abgelost haben, um sie zu untersuchen, geben wir
sie ihm zuriick, indem wir sie ihm als die seinige zuschreiben«. [SaA
119] Das heift: »Die Zuschreibung der Handlung zu einem Handelnden
gehort zum Sinn der Handlung«. [WdA 130] Auch der Handelnde
selbst distanziert die Handlung von sich selbst, um sich iiber seine Ab-
sicht klar zu werden, beendet aber diesen Prozef mit einer Entschei-

" Eine »Ereignisontologie«, die Ricceur bei Donald Davidson diagnostiziert, kann die
Unterscheidung zwischen kausalen Ursachen und Griinden oder Absichten leicht verwi-
schen. [WdA 130] (Vgl. Donald Davidson: Handlung und Ereignis. Ubers. von Joachim
Schulte, Frankfurt a. M. 1985.) Davidson trennt die Handlung als Ereignis von der Kate-
gorie der Sachverhalte oder Gegenstinde und bestimmt letztlich die Ursache als Grund
einer Handlung. Ricceur hingegen betont den antizipativen Charakter der »Absicht-zu«,
der die eigentliche Entscheidung fiir eine noch ausstehende Handlung ausmacht. [SaA
101] Diese Art der Absicht, die ein Urteilen iiber eine zukiinftige Handlung, ein Abwi-
gen und Entscheiden voraussetzt und einen zeitlichen Aufschub impliziert, ist ebenso
mit der husserlschen »Intention« verbunden wie auch mit dem an Heidegger anschlie-
Benden »Entwurfscharakter der Lage des Handelnden selbst«, der quasi nicht nur die von
ihm abgeldste Tat, sondern auch sich selbst als Handelnden mit antizipiert. [SaA 104]

131

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

dung, die eine »Wiederaneignung seiner eigenen Uberlegung« bildet.
[SaA 119] Die Handlung wird erst wirklich zur eigenen, indem sie quasi
»weggegeben« und aus der Distanz wieder angenommen wurde. Die
kantische Freiheit als die Fahigkeit, »eine Reihe von sukzessiven Dingen
oder Zustinden von selbst anzufangen« [KdrV 478] mochte Ricceur
keinesfalls der moralischen Zurechnung opfern, auf die seine Argu-
mentation hinauslduft. Das Tunkonnen ist deshalb fiir ihn niemals ein
resignatives Annehmen oder Aufsichnehmen zugespielter Handlungs-
moglichkeiten, sondern ganz wesentlich ein » Anfangenkonnen« [WdA
131], die Maglichkeit, eine Initiative zu ergreifen — beispielsweise die
Initiative zu geben — die aber wiederum durchaus aus dem Zu-erken-
nen-Geben solcher Moglichkeiten sempfangen< werden kann.

Die Fihigkeit zu erzihlen erméglicht es schlieBlich, die »Reihe
fragmentarischer Handlungen, die aus dem Anfangenkonnen hervor-
gehen, nach einer »Gestaltungsregel« zu ordnen. [Ebd.] Wie weit aber
reicht der Umfang einer Handlung von der Spontaneitit ihrer Initiative
aus? Was ist die » Tragweite einer Entscheidung«? [Ebd.] Wie laft sich
im sozialen »Interaktionsgeflecht« eine klare Zuschreibung zu einem
Handelnden vornehmen? [Ebd.] Letztlich allein durch das »Bekenntnis
des handelnden Subjekts«, das seine eigene »Initiative ... auf sich
nimmt«. [WdA 132] Nicht die Initiative zur Handlung also, aber die
notwendige Wiederaneignung der Handlung durch den Handelnden
ist ganz wesentlich ein Empfangen, ein Annehmen. Im Bekenntnis zu
einer Handlung, das auch bei Derrida und Marion eine wesentliche Rol-
le spielen wird, mufl man wiederum wohl notwendig vom Prozef3 seiner
Entscheidungen und ihrer Ausfithrung erzihlen. Die Erzihlung bindet
die Handlung an einen Handelnden und verbindet diesen zugleich mit
anderen, denn jede einzelne Person ist »[i]n Geschichten verstrickt«”,
da ihre Lebensgeschichte sich mit den Geschichten anderer tiberschnei-
det. Anfang und Ende des eigenen Lebens, Zeugung, Geburt und Tod
kann man zunichst nicht selbst erzihlen. »Ganze Abschnitte meines
Lebens gehoren zur Geschichte der Anderen«. [SaA 197] Ich kann da-
her meine Geschichte anderen nur im Austausch mit anderen erzihlen

71 Riceeur iibernimmt diesen Ausdruck von Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt.
Zum Sein von Ding und Mensch, Wiesbaden 1976. Die Idee der »Lebensgeschichten« im
»Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« ist auch bei Hannah Arendt von Bedeu-
tung und steht dabei in deutlicherem Bezug zum Politischen. (Hannah Arendt: Vita
acitva oder vom titigen Leben, a.a.O. Abschnitt 25). Das Politische ist »jener Aspekt
des menschlichen Tuns, der nach Erzihlung verlangt.« [SaA 76]

132,

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

und richte sie wie eine Gabe an einen Anderen. Dies setzt »ein Ohr, ein
Horenkonnen, ein Empfangen voraus«. [WdA 314] Die je eigene
Selbstheit wird in der Form einer Geschichte »weitergebbar< und ver-
langt, entsprechend angenommen und beantwortet zu werden.

3.3) Von der Zurechenbarkeit zur Verantwortung
gegeniiber dem Anderen

Uber die »Zuschreibung« hinaus soll nun die Zurechenbarkeit, der
»Idee einer Buchhaltung nahe«, die Fahigkeit einschliefen, auch die
Konsequenzen einer Handlung zu tragen und fiir diese einzustehen,
insbesondere wo sie »Schadigung und Unrecht« hervorgebracht und
einen Anderen zum Opfer gemacht hat. [WdA 139] Sich diese Hand-
lung zurechnen heifit dann, ein Soll in das Konto seines Handelns ein-
zutragen und bereit zur Entschidigung des Anderen zu sein. Das Sub-
jekt, das sich mit dem Bekenntnis, welches Parallelen zum juristischen
Gestiindnis aufweist, eine Handlung zurechnet, hat »die Schwelle zum
Rechtssubjekt iiberschritten« und ist in den Kreislauf bzw. die Oko-
nomie von Entschiadigung, Vergeltung und Strafe eingetreten. [WdA
140] Die Metapher des Rechnungsbuches, die Ricceur in diesem Kontext
gebraucht [vgl. SaA 357], erinnert an Mauss’ Herleitung des Begriffs
des Interesses aus der Sprache der Buchfiihrung. Allerdings geht es hier
weniger darum, was der Handelnde fiir sich selbst bezweckt und sich
selbst »gutschreiben<kann, als vielmehr darum, was er anderen schuldet.
Fiir Ricceur manifestiert sich mit der Einschreibung in ein solches, ima-
gindres >Buch< und der damit verbundenen Objektivierung des subjek-
tiven Tuns das »Bild einer aulerhalb unserer selbst liegenden Verket-
tung all unserer Handlungen«, die wie ein uns auferlegtes Schicksal
»das Selbst zu seinem eigenen Feind« machen kann. [SaA 358] Es
scheint also, als wiirde das Kalkiil des interessegeleiteten Handelns, das
fiir das Selbst »Profit erwirtschaftenc will, sich gegen sich selbst richten,
weil es auf Kosten anderer und damit letztlich wieder um den Preis der
eigenen Verschuldung handelt. Kénnen die Uneigenniitzigkeit der Gabe
sowie die Anerkennung des Anderen und seiner Interessen bzw. auch
die Anerkennung als Selbstschatzung [vgl. SaA 358] einen Ausweg aus
diesem >Schicksal¢ der Verschuldungen anbieten?

Mafistab sowohl der Handlungen als auch der »ethisch-mora-
lische[n] Pridikate«, die reflexiv auf das handelnde Subjekt angewendet

133



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

werden, bleibt fiir Ricceur iiber das individuelle Interesse hinaus letzt-
lich immer eine »Idee sei es des Guten, sei es der Pflicht¢, die dem
Selbstbezug seine »vornehmste Bedeutung« gibt. [WdA 139] Was zu-
vor zugeschrieben wurde, wird in der Zurechnung mit einer Wertung
versehen, mit dem positiven oder negativen Vorzeichen, das die »Meta-
pher der Rechnung« impliziert. [WdA 140] So definiert Kant auf der
juristischen Ebene die Person als »dasjenige Subjekt, dessen Handlun-
gen einer Zurechnung fahig sind«, und zwar betrachtet nach der Frei-
heit seiner Willkiir und unter der Kenntnis des Gesetzes, »kraft welches
auf ihnen eine Verbindlichkeit ruhet«. [MdS AB 22£.]’2 Kern der Zure-
chenbarkeit bleibt die Freiheit in der Spannung zwischen der Sponta-
neitit der Willkiir und der Autonomie als Determination des Vernunft-
gesetzes. Es bleibt ein Ritsel offen zwischen der Kausalitit als Ursache-
Wirkung-Zusammenhang und jener anderen Kausalitit der Freiheit des
Handelns aus Griinden, die auch die Freiheit zu geben sein kann. Dieses
Ritsel klafft mitten im Selbst oder im Menschen, der als Biirger zweier
Welten Naturwesen und Vernunftwesen ist. Er kann nicht aus den Ur-
sache-Wirkungs-Zusammenhingen heraustreten und besitzt dennoch
eine Freiheit und Fahigkeit des Handelnkénnens und der Initiative, die
unter anderen Mafigaben zu betrachten ist, als seine natiirlichen Deter-
minationen. Eine analoge Spannung 1dBt sich, wie bereits bei Caillé
gezeigt, auch im Kern der Gabe verorten, als Spannung zwischen Spon-
taneitit und Verpflichtung, die allerdings nicht nur im eigenen Rech-
nungsbuch vermerkt wird, sondern von vornherein als Verpflichtung
gegeniiber dem Anderen zu denken ist.

Fiir Ricceur bietet der Gedanke der Verantwortlichkeit einen Wi-
derstand gegen die Vorstellung, sich durch »Absicherung und Vorbeu-
gung« der Zurechnung einer Handlung zu entziehen. [WdA 140]
Auch wenn diese Zuschreibung oder Zurechenbarkeit duBerlich und
offentlich nicht vollzogen werden kann, bleibe ich fiir meine Handlung
verantwortlich und zwar dem Anderen, dem Geschidigten gegeniiber.
Der Fokus wird nicht mehr auf das »verletzte Gesetz« gerichtet, so daf3
eine Strafe zuallererst als Vergeltung dieser Verletzung und als »Lei-
denlassen« des Taters betrachtet wird, sondern auf »das erste Leiden,
niamlich das des Opfers«. [Ebd.] Es bleibt jedoch nicht bei der Betrach-

2 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten. In: Werkausgabe in 12 Binden. Hrsg. von
Wilhelm Weischedel, Bd. VIII, Frankfurt a. M. 2009. [Zitiert als: MdS]

134



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

tung dieser konkreten negativen Folgen einer Handlung. Mit der Ein-
fiihrung des »Prinzips Verantwortung« durch Hans Jonas sowie auch
mit der »Idee der Sorgepflicht« fiir den verletzlichen Anderen wird
man »[a]uf der moralischen Ebene ... fiir den anderen Menschen, fiir
die anderen schlechthin fiir verantwortlich gehalten.« [WdA 143] Eine
andere, vielleicht noch radikalere Ausweitung der Verantwortung wird
sich auch bei Marion finden, als Verantwortlichkeit gegeniiber der Ge-
samtheit der sich gebenden Phinomenalitit. Problematisch ist bei
einer solchen Ausweitung der Verantwortlichkeit stets die Frage der
»Reichweite« insbesondere im Hinblick auf die zukiinftigen Folgen.
[Ebd.] Genau an diesem Punkt sieht Ricceur die Aufgabe der juristi-
schen Betrachtungsweise und der Rechtspraxis, in der die Strafe indivi-
dualisiert und so »die »Meinigkeit« meiner Handlung« anerkannt wird.
[Ebd.] Er pladiert fiir ein richtiges Mahalten zwischen universeller
Verantwortung und rechtlicher Zurechenbarkeit. Er pladiert damit in-
direkt auch fiir ein Selbst, welches zwischen dem reinen Rechtssubjekt
Kants und einem unendlich Verantwortlichen und Antwortenden an-
zusiedeln ist.

Im Hinblick auf die Denkfigur der Gabe zeichnen sich parallele
Strukturen ab zwischen den Verhiltnissen von Gabe und Gegengabe,
Geber, Gegebenem und Empfinger einerseits und den Verhiltnissen,
die hier zwischen Schaden und Entschidigung, Tater, Tathandlung und
Opfer aufgezeigt werden konnen. Geht es nicht letztlich im Akt der
Gabe um eine Zurechnung, die aber eben eine Verschiebung der Zu-
rechnung eines Besitzes von einer Person zur anderen impliziert? Geht
diese Rechnung tatsdchlich so einfach auf? Wem ist der Akt der Gabe
selbst zuzurechnen? Dem Geber, dem Empfanger? Demjenigen, der sich
als Gebender zu erkennen gibt oder (angelehnt an Derrida) gerade dem,
der sein Geben nicht einmal als ein solches erkennt, oder aber demjeni-
gen, der als Empfinger von der Gabe iiberwiltigt wird, ohne diese >be-
rechnenc oder verrechnen zu kénnen? Ist die eigentliche Gabe wie bei
Mauss die gegebene Sache, die sich moglicherweise mit ihrer eigentiim-
lichen Kraft der Zurechenbarkeit und Berechenbarkeit entzieht? Die
Zuschreibung der Handlung zu sich selbst, die in einer Aussage iiber
sich selbst formuliert wird — also in einem Akt, in dem der Handelnde
sich selbst zu erkennen gibt —, erfolgt wie eine Inbesitznahme, eine An-
eignung, und wird von Ricceur mehrfach in einer Terminologie des
Eigentums und in einer Metaphorik der Buchfithrung beschrieben.
Das »hegemonische« Band«, welches in der Selbstzuschreibung die

135



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Handlung mit dem Handelnden verbindet, wird in der griechischen An-
tike zundchst mit »Metaphern wie Steuermann, Vater, Hausherr« aus-
gedriickt, von denen die beiden letzten auf die Ordnung des ofxo¢ ver-
weisen. [WdA 131] Ricceur beriicksichtigt dariiber hinaus aber auch die
Bindungen und Verbindungen des Miteinanders. Bliebe eine Handlung,
die wie ein Eigentum in Besitz genommen und verbucht wird, nicht
doch immer iibertragbar und weitergebbar? Kann die Verschuldung
einfach verrechnet werden? Dieser Vorstellung soll durch ein Verstind-
nis der Verantwortung begegnet werden, die eine Antwort von mir ver-
langt, egal ob diese dann letztlich darin besteht, daf ich mich zu einer
Handlung bekenne, oder versuche, sie einem Anderen zuzurechnen.
Was heif8t es fiir das Ich-Sagen und die Unaustauschbarkeit des Selbst,
die Ricceur voraussetzt, wenn ich zum Beispiel ein Bekenntnis zu einer
Tat zuriicknehme und sie quasi weitergebe, indem ich sie einem Ande-
ren zuschreibe? Neben dem Begriff der Verantwortung gegeniiber den
Anderen sowie der zeitlichen Kontinuitdt und Stimmigkeit der Lebens-
geschichte als Mafstiben fiir die Zurechenbarkeit wird auch die weitere
Entwicklung der Figur der Gabe im Hinblick auf eine wechselseitige
Anerkennung und ein wechselseitiges Erkennen und Sich-zu-erken-
nen-Geben einen Versuch darstellen, auf diese Fragen zu antworten.

4) Das Selbst als ein Anderer —
zwischen Aktivitat und Passivitit

Bevor nun die spezifische Form der Gabebeziehungen zwischen Per-
sonen betrachtet werden soll, mochte ich noch einmal herausarbeiten,
welche Grundannahmen iiber die Beziehungen zwischen Selbst und
Anderem bei Ricceur dabei vorauszusetzen sind. Wesentlicher als die
direkte Beziehung einer Gabe >von Hand zu Hand« erscheinen die ver-
mittelten Beziehungen des Einander-zu-erkennen-Gebens. In allen
Identititsbestimmungen und Fihigkeiten, die Ricceur dem Selbst zu-
schreibt, ist ein Bezug auf eine intersubjektive Ebene mitgedacht, in
der ich mich selbst zu erkennen gebe und rezipiere, was mir von ande-
ren zu erkennen gegeben ist. Auch das Handeln ist stets in ein Mitein-
ander (I'un avec l'autre) eingebunden und ich affiziere das Handeln
jedes Anderen ebenso, wie er umgekehrt mein Handeln beeinfluft. In
Absetzung von den >Philosophien des Cogito< will Ricceurs Hermeneu-
tik des Selbst das »Ich-Du des Zwiegesprachs« beriicksichtigen, die

136

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

»Person, iiber die man spricht«”, die »geschichtliche Person« und das
»Selbst der Verantwortunge. [SaA 21]

Diese mehrstringige Verflechtung des Selbst mit dem Anderen
versucht Ricceur dadurch zum Ausdruck zu bringen, dal >das Selbst
als ein Andererc — »soi-méme comme un autre« zu denken ist. Bei der
Dialektik zwischen dem Selbst und dem Anderen handelt es sich fiir
Ricceur um »so etwas wie eine Dialektik mit aufgeschobener Synthese«
vor dem Horizont einer moglichen, erhofften Totalitat.” Es gilt die
Spannung zwischen den Polen der beiden Gegenbegriffe zu erhalten,
die Ambivalenz offenzuhalten, wobei der eine Begriff stets in den ande-
ren iibergeht. Genau diese erhaltene Spannung und Distanz sowie auch
der bestindige Vollzug eines Ubergangs- oder Vermittlungsgeschehens
wird auf einer praktischeren Ebene, zwischen zwei Personen, in
Ricceurs Untersuchung der Gabe wiederholt werden. Die Verbindung
durch das »als« ist hier eine metaphorische, »im Sinne des >Als-etwas-
Sehen«. [SaA 118] Die >Pole« werden in einem »KurzschluB« [ebd.]
verbunden. Das »als« verweist nicht auf einen »Vergleich«, sondern
auf eine »Implikation«. [SaA 12] Die interpersonale Verbindung durch
die Gabe wird sich demgegeniiber eher als eine symbolische Verbin-
dung erweisen, die, ausgehend vom etymologischen Ursprung des Wor-
tes Symbol, neben der hergestellten Bindung auch den Bruch und die
Distanz betont.

Die »Andersheit« gehort fiir Ricceur »zum Sinngehalt und zur
ontologischen Konstitution der Selbstheit« [SaA 382] und wird ihr
nicht von aufen hinzugefiigt. Sie besitzt einen »vieldeutigen Charak-
ter« und soll daher »nicht, wie man es allzu leicht voraussetzt, auf die
Andersheit eines Anderen reduziert« werden:

»Vielleicht muf8 der Philosoph als Philosoph zugeben, daf er nicht weiff und
nicht sagen kann, ob dieser Andere, als Quelle der Aufforderung, ein Anderer
ist, dem ich ins Gesicht sehen oder der mich anstarren kann, oder meine Ah-
nen, von denen es keinerlei Vorstellung gibt, sosehr konstituiert mich meine
Schuld ihnen gegeniiber, oder Gott — der lebendige Gott, der abwesende Gott -
oder eine Leerstelle.« [SaA 383]

7 Die sprachliche Identifizierung der Person erfolgt als »unteilbares Exemplar innerhalb
einer Gattunge [SaA 39], jedoch »unter Ausschluf aller anderen Exemplare derselben
Klasse«. [SaA 43] Mit dem Begriff der Gattung rekurriert Ricceur erneut auf Aristoteles,
machte die Gattungszugehérigkeit des Menschen allerdings mit Kants universalisiertem
Menschheitsbegriff verbinden.

7+ Paul Ricceur: Geschichte und Wahrheit, a.a. 0., S. 34 ff.

137

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Ricceur mochte die Relation zwischen dem Selbst und dem Anderen
nicht von vornherein auf eine dialogische, interpersonale Beziehung
reduzieren, fiir die dann die Gabe als mégliches Modell dient, die wie-
derum als vertikale Gabe auch auf einen gottlichen Anderen oder, bei
Mauss, auf die Ahnen bezogen sein kann. Das heift auch, daf in der
Figur der Gabe nur ein Teil der Konstitution des Selbst als Anderem
erfalSt wird, sofern darin die Aquivozitit des Anderen auf unterschied-
liche Art und Weise eingeschrankt wird. Ricceurs Auseinandersetzung
mit der Gabe wird daher in Hinblick auf das Selbst nicht als Ersetzung,
sondern als eine wichtige Erginzung zur in »Das Selbst als ein An-
derer« entwickelten Hermeneutik des Selbst zu lesen sein.

Der oder das Andere ist in dieser Hermeneutik keinesfalls nur das,
was aktiv in ein Selbst aufgenommen, gelesen, verstanden oder ange-
eignet wird, vielmehr ereignet sich immer schon eine » Arbeit der An-
dersheit im Zentrum der Selbstheit«” [ebd.], der gegeniiber das Selbst
passiv ist. Fiir Ricceur laBt sich hierbei ein » Dreifufl der Passivitit, mit-
hin der Andersheit« unterscheiden, nimlich die Passivitit des » Leibes«,
des »Fremden« der »intersubjektiven Beziehung« und schliefSlich die
»des Verhiltnisses des Selbst zu sich selbst, die das Gewissen ist«. [SaA
384] Diese dreifache Passivitat’® oder Andersheit laft sich auch als eine
dreifache Gegebenbheit fiir das Selbst verstehen, mit der dieses als Emp-
finger umzugehen hat, bzw. unter Beriicksichtigung der Dynamik der
fortgesetzen Arbeit im Selbst vielleicht gerade nicht als abgeschlossene
Gegebenheit, sondern — in einem Vorgriff auf Marion — eher als eine
sich bestindig weiter vollziehende >Gebung:.

Indem ich in mir selbst eine Passivitit, Rezeptivitit und Andersheit
erfahre, kann ich wiederum erst offen sein fiir die Rezeption dessen,
was ein Anderer an mich richtet oder mir (zu erkennen) gibt, woraus
also meine Initiative hervorgehen kann, und offen fiir die Verantwor-
tung ihm gegeniiber, da ich auch sein Selbst als durch eine solche Passi-
vitit geprigt und damit als potentielles Opfer meiner Taten erkennen
kann. Die Leiblichkeit des Selbst bildet hierfiir die erste Voraussetzung.
Mein Leib ist fiir mich eine Gegebenheit oder Gebung — vielleicht eine

5 Kursivierung K. B.

% Jean Greisch weist darauf hin, daB Ricceur in seinen friiheren Schriften noch eine
vierte Dimension der Passivitit beriicksichtigt: »c’est l'altérité ... de I'inconscient, qui
nous rend »étrangers & nous mémes, instaurant une Unheimlichkeit qui est pourtant
constitutive de notre étre méme.« (Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phénomé-
nologiques vers I'homme, a.a.O. S. 304).

138

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

Gabe -, die mir unausweichlich vorgegeben ist, die fiir mich aber zu-
gleich Ausgangspunkt all meiner Aktivititen wird, also die Schaltstelle,
iiber die das Selbst auf die Welt zugreifen kann, die Vorgabe, von der
ausgehend es erst zur Entscheidung fahig ist. Die damit verbundene
Passivitit ist die des Leidens. In seiner Angreifbarkeit, Fragilitit und
Sterblichkeit kann sich das leibliche Selbst dem Einbruch einer Anders-
heit in seine Selbstbestimmung nicht entziehen. Der »Eigenleib« offen-
bart sich im Anschluf an Husserl als » Vermittler zwischen Intimitit des
Ich und Exterioritat der Welt«.”” [SaA 388] Die Phanomenologie stofSt
nun fiir Ricceur an eine Grenze, wo es gilt, den Leib zugleich als Kérper
in Relation zu anderen Kérpern zu erfassen: Man muf »den Leib ver-
weltlichen, damit er als Kérper unter Kérpern erscheinen kann«, wie
man »den Eigennamen ... in die Standesregister eintragen muf8«. [SaA
392] Das heiflt, man muf8 ihn als das, was einem gegeben ist, quasi
weitergeben, zu erkennen geben und in eine Welt einbringen, die man
mit anderen teilt, so wie man seinen Namen in eine gemeinschaftliche
Institution des Miteinanders einschreibt. Die » Andersheit des Anderen
als eines Fremden, eines Anderen als ich«, muf8 hier fiir Ricceur Vor-
rang gegeniiber jeglichem Eigenen erhalten. Nur indem das Selbst als
ein Anderer gedacht wird und nicht der Andere als eine Apprasentation
des Ichs, »lBt sich verstehen, dal8 mein Leib zugleich ein Korper ist«,
und zwar analog zu den Korpern der Anderen. [Ebd.]

Wie steht es nun um die Passivitat gegeniiber dem Fremden?
Ricceur beriicksichtigt zwar, daf8 bei Husserl »der Andere von Anfang
an vorausgesetzt« ist, und dies sogar auch dahingehend, »dafl wir ...
gemeinsame Gemeinschaften von Personen aufbauen, die sich ihrer-
seits auf der Szene der Geschichte als Persénlichkeiten hoherer Ord-
nung verhalten konnen« [SaA 399], verweist aber darauf, da8 in der
»Reduktion auf die Eigenheitssphire« [ebd.] diese Voraussetzung des
Anderen ausgeblendet wird. Mit dem Begriff der »Apprisentations,
die wie ein »Ritsel« zwischen Reprisentation und Prisentation steht,
erhalt fiir Ricoeur dennoch die Ritselhaftigkeit und Uneinholbarkeit des
Anderen in meine Eigenheit ihren Platz in Husserls Konzeption. [SaA
400f.] Durch die Méglichkeit zur Apprisentation und die damit ver-

77 Der »Leibbegriff« erméglicht in den »Cartesianischen Meditationen« »die Paarung
eines Leibes mit einem anderen ... auf deren Grundlage sich dann eine gemeinsame
Natur konstituieren kann« — eine intersubjektive Welt. (Vgl. Edmund Husserl: Cartesia-
nische Meditationen und Pariser Vortriige, Husserliana I, Den Haag 21991. S. 141 f£).

139

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

bundene »Bedeutungsiibertragunge ist, so Ricceur, »der Andere nicht
dazu verdammt, ein Fremder zu bleiben, sondern (kann) mein Mit-
mensch [semblable] werden.« [SaA 402] Hier wird demnach die fiir
den sallgemeinen Standpunkt« jeder Ethik zentrale Moglichkeit, den
Anderen als Mitmenschen zu betrachten, mit ihm zu empfinden und
sich »in eine anderes perspektivisches Zentrum zu versetzen«’®, phiano-
menologisch fundiert. Neben dem »Gebaren«™ des Anderen, das mir
seine psychische Dimension anzeigt, in die ich mich einfiihlen kann, ist
es bei Husserl fiir die Fremderfahrung wesentlich, daf ich eben nicht
vollstindig an die Stelle des Anderen treten und gleichzeitig hier und
dort sein kann, wo sich sein Leib befindet.* Die Einnahme seiner Posi-
tion erfolgt stets im Modus des als ob — »wie wenn ich dort anstelle des
fremden Leibkérpers stiinde«.® Diese nicht vollstindig einholbare An-
dersartigkeit ist das, was den Anderen zum Anderen macht und damit
das Selbst ebenso bezeugt wie iiber sich hinaus verweist. Diese Einsicht
in die unaufhebbare Andersheit des Anderen (als >autrec), die aber den-
noch im Selbst wirkt, impliziert fiir Ricceur immer schon die Aufforde-
rung den Anderen (als >autruic) in seiner Andersheit zu achten.
Besonders deutlich kommt diese Aufforderung bei Lévinas zum
Ausdruck, der im Unterschied zu Husserl nicht vom Ego ausgeht, son-
dern unter dem Primat der Ethik die »Bewegung des Anderen auf mich
zu« betrachtet. [SaA 403] In der Absetzung von der ontologischen To-
talisierung versetzt Lévinas, was auch Derrida betonen wird, die An-
dersheit in eine radikale Exterioritit. Der Andere kann in keiner Weise
»in den Raum meiner eigenen Vorstellungen« iibernommen werden.
[SaA 404] Seine Aneignung wird absolut ausgeschlossen. Das Gebot,
das das Antlitz ausspricht, wird vereinzelt: »Es ist jedesmal das erste
Mal, daff der Andere, ein beliebiger Anderer mir sagt: >Du sollst nicht
toten«.« [Ebd.] Der Andere verliert dabei allerdings die fiir Ricceur ent-
scheidende Offenheit, fiir alle Erscheinungsformen des Selbst einen
konstitutiven Charakter besitzen zu kénnen, indem er immer schon als
»Meister der Gerechtigkeit« auftritt. [Ebd.] Dieser absolut Andere kon-
stituiert das Selbst »als einen Verantwortlichen, das heif3t als jemanden,

7 Paul Ricceur: Geschichte und Wahrheit, a.a. 0., S. 291.

" Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, a.a. 0. S. 144,
8 Vgl. ebd., S. 148.

8 Ebd., S. 152.

140

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

der zu einer Antwort fahig ist«. [Ebd.] Die Antwort »Hier sieh mich!«
[>Me voici!<J« — urspriinglich die Antwort Abrahams auf den Ruf Got-
tes — erfolgt im Akkusativ und bewirkt keinerlei »Abschwichung der
vollstindigen Asymmetrie zwischen dem Selben und dem Anderen.«
[SaA 406] Diese Asymmetrie steigert sich schlieSlich in Lévinas’ Den-
ken soweit, bis das Selbst zur »Geisel« des Anderen wird, »der als An-
greifer nichtsdestoweniger die Geste des Verzeihens und der Siihne for-
dert«. [SaA 406 {.] Ricceur mochte diese Hyperbel der Andersheit einer
»Stellvertretung« bis hin zur »Selbstverleugnung« vermeiden. [SaA
408] Vielmehr setzt fiir ihn die » Vorladung zur Verantwortung« durch
den Anderen zunichst »das Vermégen der Selbstbezeichnung« voraus.
[SaA 409] Die Asymmetrie zwischen Selbst und Anderem soll erhalten
bleiben, ohne zugleich eine der beiden Seiten auf die aktive Rolle des
Titers — oder des Gebenden — und eine auf die passive Rolle des Opfers
— oder des Empfingers — zu reduzieren. Uber eine rein passive »Auf-
nahmefahigkeit« hinaus ist deshalb »eine Unterscheidungs- und An-
erkennungsfahigkeit« vorauszusetzen, die zwischen den verschiedenen
Manifestationen des Anderen und seiner Bewegung auf mich zu diffe-
renziert und entsprechend auf sie reagiert. [SaA 407] Die Stimme des
Anderen soll in ihrer jeweiligen Andersheit entgegengenommen, ge-
hort und beantwortet werden. Das Gebot der Verantwortung muf ich
mir dazu jedoch zunichst aneignen:

»Muf nicht die Stimme des Anderen, der zu mir sagt: »Du sollst nicht tétens,
zur meinigen werden, und zwar so, da8 sie zu meiner Uberzeugung wird, zu
der Uberzeugung, die den Akkusativ des: »Hier sieh mich« dem Nominativ des
>Hier stehe ich« gleichstellt?« [SaA 408]

Die Aneignung der Stimme des Anderen, dessen Forderung ich in mei-
ne eigene Uberzeugung verwandle, erhilt hier eine deutlich andere
Konnotation als die einer Aneignung als Inbesitznahme, die Ricceurs
Hermeneutik mit dem Vorwurf einer fehlenden Anerkennung der
Fremdheit des Anderen konfrontierte. Es soll sich nicht um eine Uber-
nahme des Anderen handeln, sondern lediglich um die Einnahme des
Standpunktes eines Anderen im Modus des als ob, die diesen nicht von
seinem Platz verdringt. Das Gebot ruft wiederum auf der ethischen
Ebene dazu auf, nicht nur den Standpunkt eines Anderen, sondern
letztlich den jedes Anderen einzunehmen. Auch wenn die Aufforde-
rung durch den partikularen Anderen und die Verinnerlichung durch
das partikulare Selbst das Gebot vereinzeln, darf diese Universalitit

141



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

nicht aufgehoben werden, die gerade die Partikularitit jedes einzelnen
Anderen sichern soll.

Das Gewissen, die dritte Gegebenheit der Passivitit, erscheint
Ricceur nun als Moglichkeit einer Vermittlung zwischen der Exteriori-
tit des Anderen bei Lévinas und der umgekehrten Bewegung bei Hus-
serl, in der ich nur aus meinem Ego heraus zu einem Anderen als alter
ego gelangen kann. Es bildet den »Ort einer eigentiimlichen Dialektik
von Selbstheit und Andersheit« und ist gekennzeichnet durch die spezi-
fische Passivitit einer »mir zugleich inneren wie tibergeordneten Stim-
me«. [SaA 410] Der Begriff des Gewissens soll jenseits der moralischen
Dimension des »gutenc und ... >schlechten< Gewissens« und der Meta-
pher des inneren Gerichtshofes als eine Form der »Selbstgewiflheit«
[SaA 413] untersucht werden, um damit auch vom Begriff der »Schuld«
[SaA 415] gelést zu werden. »Denn die altertiimliche Weise der Wieder-
gutmachung einer Schuld besteht darin, dem Schuldner Gewalt anzu-
tun« [ebd.], und diese Ausiibung von Gewalt will Ricceur gerade durch
die Konstitution des Selbst als eines Anderen ausschlieen. Zusammen
mit der Logik der Vergeltung und Wiedergutmachung soll eine spezi-
fische Form der reziproken Gegenseitigkeit iiberwunden werden, wel-
che auch den Tausch bestimmt und fiir Ricceur in der Gabe tiberschrit-
ten werden kann. »Die Stimme des Gewissens zu héren« heifit fiir
Ricceur letztlich, in sich selbst einem » Aufgefordertsein durch den An-
deren« zu begegnen. [SaA 421] Die »erste Aufforderung, die an das
Selbst ergeht, ist der Anspruch, »gut zu leben, mit dem Anderen und
fiir ihn, in gerechten Institutionen«. [Ebd.] Dieser Anspruch wiederum
ist gebunden an die jeder Norm vorgeschaltete »Form des Gebotes, die
noch kein Gesetz ist«: das »Du aber, liebe mich!« des Hoheliedes, das
wiederum Grundlage fiir das Gesetz als Verbot der Gewalt ist. [SaA
01

Die Situationsentscheidung als Gewissensentscheidung stellt mich
in eine »Tragik des Handelns«, der gegeniiber ich die Passivitit eines
»Hier stehe ich! Ich kann nicht anders!« empfinde [SaA 422], weil ich
der Situation selbst gegeniiber passiv bin und weil ich in meiner Ent-
scheidung von erworbenen und durchdachten, angeeigneten Uberzeu-
gungen iiberzeugt und geprdgt bin. Zwar bleibt stets eine Priifung
anhand der formalen Regel des Verbots notwendig — letztlich am kate-

8 Ricceur beruft sich hier auf Franz Rosenzweig: Stern der Erlosung. In: Gesammelte
Schriften, Bd. 2, Den Haag 1976.

142



https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sich erkennen und zu erkennen geben

gorischen Imperativ. Dessen Formalitat wird aber im Augenblick der
Entscheidung, die sich in ihrer Spezifitat an der Formalisierung reibt,
an ihre Grenzen gefiihrt. Was die situative Entscheidung prégt, ist die
ppovnotg, die sich wiederum auch am tugendhaften Anderen bemifit,
sowie letztlich eine teleologische Ausrichtung: Durch das Gewissen als
ein Anderer »angerufen zu sein ... bedeutet, anzuerkennen, daf man
aufgefordert ist, gut zu leben, mit den Anderen und fiir sie in gerechten
Institutionen und sich selbst als Triger dieses Gelobnisses zu schitzen.«
[SaA 423]% In Absetzung von Heideggers »Andersheit< der Stimme des
Gewissens, die das Selbst allein zu sich selbst und nicht zugleich zur
Verantwortung gegeniiber dem Anderen ruft, ist fiir Ricceur »der An-
dere der Weg ..., den die Aufforderung unbedingt zu durchlaufen hatx,
um das Selbst zu sich selbst zu bringen. [SaA 426] Dabei soll jedoch
keine »Reduktion der Andersheit des Gewissens auf die Andersheit des
Anderen« vorgenommen werden, vielmehr versteht Ricceur das » Auf-
gefordertsein als Struktur der Selbstheit«, die aber eben im notwendi-
gen Umweg iiber die Alteritat verlduft. [SaA 425] Eine dhnliche Struk-
tur des Aufgefordertseins durch einen Anderen in der Immanenz des
Selbst wird sich auch bei Marion aufzeigen lassen.

Die Pluralitit des Zusammen-Lebens mit Anderen bleibt fiir
Ricceur keine Exterioritit, die den einzelnen Menschen zwar affiziert,
der er sich aber vielleicht doch in seiner Individualitit entziehen konnte.
Sie wird in der »Anerkennung« des Anderen, die wiederum »eine
Struktur des Selbst« ist, »in die Konstitution des Selbst selber« einge-
bracht. [SaA 358] Hierin liegt die spezifische Bedeutung der Figur des
Selbst als eines Anderen, das durch seine Passivitit wesentlich als Emp-
fanger gekennzeichnet ist, aber gerade in diesem Empfangen und dem
Umgang mit dem Gegebenen aktiv und initiativ seine Selbstheit er-
langt. Auch der Akt des Anerkennens bleibt dabei seine eigene Ini-
tiative.

% In »Le Juste« stellt Ricceur die Rolle des Gewissens in den Zusammenhang einer Le-
bensethik. Es fordert die Anerkennung der Gleichwertigkeit jedes anderen Lebens: »Im-
partiale, la voix de la conscience me dit que toute vie autre est aussi importante que la
mienne«. (Paul Ricceur: Le Juste, a.a. 0. S. 216.) Ricceur bezieht sich hier auf: Thomas
Nagel: Equality and Partiality, New York 1991.

143

- am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Sich erkennen - vom Cogito zum Selbst
	1.2 Die Hermeneutik des Selbst und die Notwendigkeit des Umweg

	1.1 Das Cogito und sein Zerbrechen
	2 Sich (einander) erzählen, sich anders erzählen - das Konzept der narrativen Identität
	2.1 Odysseus gibt sich zu erkennen - Wiedererkennen als Wiederherstellung von Herrschaft
	2.2 Vom Idem zum Ipse in der narrativen Einheit eines Lebens

	3 Sich als Handelnder zu erkennen geben
	3.1 Ödipus und die aristotelische Entscheidung
	3.2 L'homme capable - Sagenkönnen, Tunkönnen, Erzählenkönnen
	3.3 Von der Zurechenbarkeit zur Verantwortung gegenüber dem Anderen

	4 Das Selbst als ein Anderer - zwischen Aktivität und Passivität

