
II. Sich erkennen und zu erkennen geben - 
die Wege und Umwege des Selbst und die 
Öffnung auf den Anderen

1) Sich erkennen - vom Cogito zum Selbst

1.1) Das Cogito und sein Zerbrechen

Als prägendes Denkereignis für seine Auseinandersetzung mit der Fra­
ge nach dem Selbst beschreibt Ricoeur in seiner »intellektuelle [n] Auto­
biographie«42 das Hervorgehen der »Gestalt ... eines kämpfenden und 
verletzten Cogito«. aus den Konflikten der verschiedenen Interpretatio­
nen, die um die Deutungshoheit über das Selbst oder das Subjekt strei­
ten. [Vom Text 33] Von Anfang an ist für Ricoeur klar, daß sich »durch 
eine Verschränkung ... [der] doppelsinnigen Bedeutungen« der Sym­
bolik »mit der Selbsterkenntnis auch die Problematik des Cogito tief­
greifend verändern« wird.43 Es geht ihm nicht um eine Ablehnung, 
sondern um eine »interne Reform der reflexiven Philosophie«44, die 
das Cogito zugleich nach außen hin aufsprengen und nach innen hin 
bereichern und vertiefen soll, und die zugleich notwendig auf die >Vor- 
gabe< der reflexiven Philosophie zurückgreifen muß. [Vgl. WdA 121]

Die Unerschütterlichkeit und Sicherheit, die Descartes einfordert, 
ist in der Geschichte des Denkens und in der Kette der Interpretationen 
bereits ins Wanken geraten, aus dem Cogito ist das »gebrochene Cogi­
to« hervorgegangen. [SaA 21]45 Die Hermeneutik des Selbst soll nun

42 Vom Text 3-78.
43 Jens Mattern: Paul Ricoeur zur Einführung, Hamburg 1996. S. 40.
44 Ebd.
45 Schon in seiner Abhandlung über »Die Frage nach dem Subjekt angesichts der Her­
ausforderung der Semiologie« konstatiert Ricoeur, es wäre falsch, »wollte man Descartes' 
Cogito nach Art eines unwandelbaren Satzes und einer ewigen, über die Geschichte hin­
ausreichenden Wahrheit isolieren.« Das Cogito ist eingeschrieben in den Denkweg 
Descartes und damit in »eine Weitsicht, wo jegliche Objektivität wie ein Schauspiel vor

107

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

einen »Ort ... jenseits der Alternative zwischen Cogito und Anti-Cogz- 
to« [SaA 26] einnehmen. Eine sehr komprimierte und klare Analyse der 
»Philosophien des Cogito«, von denen ausgehend sich auch »der Streit 
um das Cogito« entzündet, findet sich im Vorwort zu »Das Selbst als 
ein Anderer«, wo Ricoeur zugleich seinen eigenen Begriff des Selbst 
gegen das »Subjekt in der ersten Person«, also das »>Ich<« abgrenzt. 
[SaA 13] Diese Abgrenzung gilt für das »>Ich< als empirisches oder als 
transzendentales Ich« [ebd.] - Ricoeur will hier also, ähnlich wie es auch 
bei Marion deutlich werden wird, im Hinblick auf diese bei Kant ver­
ortete Trennung eine Vermittlung leisten, ebenso zwischen einem ab­
soluten oder relativen Ich, das mit oder ohne den Kontext der Intersub­
jektivität gedacht wird. Die Spannung, die den Streit um das Cogito 
prägt, entfaltet sich in einem »alternierenden Rhythmus von Über­
und Unterschätzung« des Ichs, das entweder den unanzweifelbaren 
Hort der letzten Gewißheit bilden soll, oder aber als nicht mehr identi­
fizierbare und vollkommen unsichere Illusion bloßgestellt wird. Auch 
wenn die Kluft sich im Verlauf der Philosophiegeschichte weiter ver­
tieft, sieht Ricoeur sie bereits angelegt, »bei Descartes selber, dessen 
Philosophie bezeugt, daß die Krise des Cogito gleichzeitig mit der Set­
zung des Cogito entsteht.« [SaA 14]

Ricoeur betrachtet hier die »Meditationes«, in denen gerade die 
Absetzung vom narrativen Umweg und »vom autobiographischen Sub­
jekt des Discours« erfolgt, um mit dem »hyperbolischen Charakter des 
Zweifels« der Radikalität eines Letztbegründungsanspruches gerecht zu 
werden. [Ebd.] Um dem radikalen Zweifel »eine dramatischere Form zu 
geben«, so Ricoeur, entwirft Descartes die Hypothese des genius mali- 
gnus. Zu fragen ist hier, ob es sich tatsächlich nur um ein stilistisches 
Mittel der Dramatisierung, oder um einen denknotwendigen Schritt der 
Argumentation handelt. Was im Durchgang durch den radikalisierten 
Zweifel Bestand hat, ist letztlich nur ein Vollzieher des Zweifels, der 
zugleich auch identisch mit dem Vollzieher der Setzung der Fiktion ist. 
Es bleibt ein Ich, »das allen mit dem Eigenleib verbundenen raumzeit­
lichen Orientierungspunkten entrissen« und »genauso metaphysisch 
und hyperbolisch [ist], wie der Zweifel selbst es allen seinen Inhalten 
gegenüber ist. In Wirklichkeit ist es niemand«. [SaA 14f.] Allerdings 
bezeugt es mit seinem »Wille[n] zum Zweifel« nicht mehr nur die 

seinem souveränen Blick vorgeführt wird«. Es ist ebenso eingeschrieben in eine »Cogito- 
Kette, welche die reflexive Tradition ausmacht«. [HuS 137-173]

108

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

Furcht vor dem Irrtum, sondern auch einen »Willen zur Gewißheit und 
Wahrheit«, die in der Existenzaussage gewonnen werden soll. [SaA 15] 
Auf die Frage nach dem >Wer?< des Zweifelns und der Existenz bleibt 
aber als Antwort nur eine »äußerste Unbestimmtheit«, die den Um­
schlag in »die Frage nach dem, was ich bin« erfordert. [SaA 16] Die 
Identität, die die Verschiedenheit der Operationen des Senkenden 
Dings< zusammenfaßt, »ist die eines Selbigen, das der Alternative der 
Beständigkeit und der Veränderung in der Zeit ausweicht, da das Cogito 
ein augenblickliches ist« [SaA 16 f.] - beschränkt auf den Augenblick 
seiner eigenen Denkoperation, in dem es sich selbst setzt, und zwar 
durch eine sprachliche Setzung, der die Fähigkeiten zu denken, zu zwei­
feln und zu sprechen bereits vorausgehen müssen.46

Mit Martial Gueroult, der »Descartes selon 1'ordre des raisons«47 
untersucht, stellt Ricoeur heraus, daß Descartes im weiteren Gang sei­
ner Untersuchungen die »subjektive Version der Wahrheit« [SaA 17] 
des Cogito durch die Einführung des Gottesbeweises ausdrücklich über­
steigt. Es kommt dabei zu einer doppelten Verschränkung von ordo 
cognoscendi und ordo essendi: Das ontologisches Primat der göttlichen 
Instanz umfaßt auch die Gewißheit des Cogito. So wird »die Idee mei­
ner selbst tief verwandelt, aufgrund der bloßen Tatsache der Anerken­
nung jenes Anderen, der in mir die Anwesenheit seiner eigenen Vor­
stellung bewirkt« oder sie mir gibt. [SaA 18] Es ist diese Anerkennung, 
die reconnaissance dieser Vorgabe, die letztlich jeder Erkenntnis vor­
geschaltet zu sein scheint, insbesondere insofern sie meine Erkenntnis 
ist, die wiederum gerade auf den mir eingeborenen Ideen beruht, - die 
Erkenntnis eines Ichs, das denkt und zweifelt.48 In Konfrontation mit 

46 Diese spezifische Augenblicklichkeit des Cogito wird in einer anderen Interpretation 
bei Derrida noch einmal eine entscheidende Rolle spielen. Siehe Abschnitt C. II.1.
47 Martial Gueroult: Descartes selon l'ordre des raisons, 2 Bde., Paris 1953.
48 Anders als im Vokabular des »Discours« taucht in der von Descartes autorisierten und 
bearbeiteten französischen Übersetzung der »Meditationes« in diesem Zusammenhang 
tatsächlich das Verb reconnaitre auf. Man könnte hier bereits auf einen ersten Wechsel 
der Blickrichtung verweisen, in der es durchaus relevant ist, was den Gegenstand der 
Operation einer reconnaissance bildet: Es handelt sich hier nicht mehr um irgendeine 
beliebige Sache, sondern um Gott. Ricoeur beschränkt sich jedoch darauf festzuhalten daß 
auch in diesem Zusammenhang die reconnaissance dort auftaucht, wo das »Eingeständ­
nis eines spezifischen Widerstands bei der Eroberung des Wahren« erfolgt. [WdA 53] Es 
zeige sich ein »im Vergleich zur Entdeckung verspätete[s] Eingeständnis der Wahrheit« - 
auch hier also ist bereits eine Verzeitlichung impliziert - sowie ein »Zögern ..., dem die 
Gewißheit abgetrotzt ist«, daß die Möglichkeit zum Irrtum im Gegensatz zur Sicherheit 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

der »Idee der Vollkommenheit« Gottes wird die »Gebrechlichkeit der 
Gewißheit« des Cogito und sein »Mangel an Dauerhaftigkeit« erkenn­
bar. [SaA 19] Es ist wiederum die göttliche Instanz, die den Zweifelnden 
»in der Existenz erhält« und ihm »Beständigkeit« gibt, gegenüber dem 
in sich selbst zunächst einmal nur augenblicklichen Cogito, das als »ein 
Sisyphus ... dazu verdammt ist, von Augenblick zu Augenblick den 
Felsen seiner Gewißheit im Gegenzug zum Zweifel zu erklimmen.« 
[Ebd.] Das heißt, daß in der Ordnung der »Meditationes« der Gottes­
beweis und damit der Gedanke der Unendlichkeit den Horizont einer 
Ganzheit und Kontinuität um die Diskontinuitäten des sich selbst den­
kenden und >erzweifelnden< Cogito schließt.

Wenn man jedoch die Schließung der Argumentationskette als cir- 
culus vitiosus betrachtet, läßt sich auch argumentieren, daß sich die 
Gewißheit des Cogito und die Gewißheit Gottes, indem sie sich in einer 
endlosen »Schleife« [ebd.] gegenseitig unaufhörlich beweisen sollen, 
sattdessen gerade in Zweifel ziehen und jede Beweiskraft verlieren. 
Aus der Eröffnung dieses Dilemmas folgt eine Rezeptionsgeschichte, 
in der besonders deutlich bei Spinoza der Rang des Cogito zugunsten 
des Primates Gottes gemindert wird. Bei Spinoza denkt nicht ein Ich, 
sondern der Mensch dessen individuelle Existenz wiederum keinesfalls 
notwendig ist.49 Das heißt für Ricoeur: »Die Problematik des Selbst 
schwindet aus dem Horizont der Philosophie«. [SaA 20] Umgekehrt 
werde im Denken des Idealismus die Existenz Gottes der Subjektivität 
unterstellt. Das Selbst wird zum entpsychologisierten und unbiographi­
schen >Ich denke< der transzendentalen Apperzeption und verliert damit 
jede »Beziehung zur Person, über die man spricht, zu dem Ich-Du des 
Zwiegesprächs, der Identität einer geschichtlichen Person, zu dem 
Selbst der Verantwortung«. [SaA 20f.] Es scheint also, als würde das 
Selbst hier seiner selbst entleert. An die Stelle eines Selbst, das als Ipse 
bezeichnet werden kann, tritt für Ricoeur allenfalls die Identität einer 
Selbigkeit, eine Idem-Identität, die von Augenblick zu Augenblick in 
der Sisyphusarbeit der Vergewisserung gerettet werden muß. Diesen 
Preis für die Gewißheit und »Verherrlichung des Cogito zahlen« zu 

der Erkenntnis nicht aus Gott ableitbar, sondern »in uns selbst begründet« ist. [WdA 
54 f.]
49 Ricoeur bezieht sich auf: Baruch Spinoza: Ethik. In: Sämtliche Werke, Bd. 2, Hamburg 
1989. S. 51.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

müssen, erscheint Ricoeur als eine »beängstigende Alternative«, vor die 
sich das Denken der Moderne gestellt sieht. [SaA 21]

Das »gebrochene Cogito« [s.o.] diagnostiziert Ricoeur insbesonde­
re bei Nietzsche. Interessant ist allerdings, daß dessen Kritik nicht direkt 
an der Wurzel der Krise ansetzt, die Ricoeur in Descartes' Argumenta­
tion aufgewiesen hat, sondern ebenfalls einen Umweg wählt. Nietzsche 
»zerstört... die Ausnahmestellung des Cogito gegenüber dem Zweifel« 
[SaA 25], indem er diesen in eine »noch hyperbolischere Nichtunter- 
schiedenheit von Lüge und Wahrheit« [SaA 23] umwandelt. Seine 
»Attacke« richtet sich generell »gegen den Begründungsanspruch der 
Philosophie« [SaA 21] und setzt dazu bei einer Kritik der Sprache an, 
die entgegen der Behauptung dieses Begründungsanspruchs für Nietz­
sche kein neutrales Instrument ist, in dem Erkenntnis eins zu eins wie­
dergegeben und weitergegeben werden kann.50 Die Sprache ist immer 
schon figurativ und sie ist rhetorischen Strategien unterworfen, die zu­
dem mutwillig vergessen und verdeckt werden. Ein so unmittelbarer 
Zugang, wie ihn Descartes zur Gewißheit des Cogito unterstellt, ist also 
nicht mehr möglich, sobald das >Ich zweifle< oder >Ich denke< gesagt 
wird. Die »Priorität des Ich-bin dem Ich-denke gegenüber« ebenso wie 
vor dem »Ich-spreche« [HuS 172], die auch Ricoeur verteidigt, läßt sich 
nicht anders fassen, als in einer sprachlichen Formulierung. Es erscheint 
Ricoeur fraglich, ob es Nietzsche gelingen kann, »seine eigene Philoso­
phie gegen den Dekonstruktionseffekt abzuschirmen, den seine eigene 
rhetorische Auslegung jeglicher Philosophie entfesselt hat« sowie ge­

50 Uwe Dreisholtkamp wirft Ricoeur ausgehend von der Descartes-Interpretation Fou­
caults vor, Nietzsche nur deshalb als Angreifer gegen Descartes inszenieren zu können, 
weil er die epistemologische Einbindung des cartesischen Diskurses in das klassische 
Denken nicht berücksichtige. Tatsächlich ist es wohl eine Zuspitzung Ricoeurs, Nietz­
sches Sprachkritik hier so eindeutig gegen das Cogito als wiederum eindeutiges Paradig­
ma einer Subjektzentrierung zu richten. Ricoeur berücksichtigt durchaus die komplexere 
Kette der Interpretationen, in denen sich erst solche Paradigmen eines verherrlichten 
oder gebrochenen Cogito herausschälen. Er macht es Descartes nicht zum Vorwurf, in 
der historischen Situiertheit seines Denkens nicht bereits die Hermeneutik des Selbst 
entwickelt oder gar mutwillig ein falsches Bild des Selbst in die Welt gesetzt zu haben 
und scheint selbst ein klassisches Denken fortzuschreiben, indem er ein deutliches Ge­
wicht auf den intentionalen Charakter der Repräsentationen - der Zeichen, der Sprache, 
der Texte - legt, darauf daß etwas repräsentiert wird, sowie auch auf die Frage nach dem 
Sein. (Vgl. Uwe Dreisholtkamp: Epistemische Diskontinuitäten zwischen dem Denken 
von Descartes und Nietzsche. Zur Archäologie einer Hermeneutik des Selbst. In: Her­
meneutik des Selbst - Im Zeichen des Anderen. Zur Philosophie Paul Ricoeurs. Hrsg, von 
B. Liebsch, Freiburg, München 1999. S. 164-177).

111

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

gen das Paradox des Lügners, da eine prinzipielle Entlarvung jeder Rede 
als Lüge auch die eigene Rede betrifft. [SaA 22] Diese Frage wird sich 
auch im Hinblick auf Derridas Dekonstruktionen wiederholen lassen, 
der in dieser Hinsicht ein Erbe Nietzsches ist. Während bei Nietzsche 
ein gewisser »Offenbarungston« [SaA 23] dazu verleitet, diesem ent­
gegen der eigenen Beteuerungen den Anspruch einer Rückkehr zu 
einer anderen Unmittelbarkeit zu unterstellen, scheint dieser Anspruch 
bei Derrida zugunsten eines prinzipiellen Dilemmas der Ununter­
scheidbarkeit und Unentscheidbarkeit zurückgenommen. Eine solche 
Ununterscheidbarkeit konstatiert nun Ricoeur gleichermaßen bei Nietz­
sche und Descartes:

»So wie der cartesianische Zweifel sich von der vorausgesetzten Nichtunter- 
schiedenheit von Traum und Wachzustand herleitete, so leitet sich der Zweifel 
Nietzsches von der noch hyperbolischeren Nichtunterschiedenheit von Lüge 
und Wahrheit her«. [Ebd.]

Wenn auch die Gesetze der Kausalität lediglich die Illusion einer künst­
lichen Ordnung sind, »halten wir unter dem Titel >Ich< für eine Ursache, 
was die Wirkung seiner eigenen Wirkung ist«, und verfallen der Ge­
wohnheit der Sprache, für jede Tat einen Täter, für jedes Prädikat ein 
Subjekt vorauszusetzen. [SaA 26] Nicht nur der genius malignus wäre 
demnach eine Fiktion, sondern jedes Element der Begründungskette, 
auch die Idee eines Subjekts, das einen Ursprung der Fiktionen vorstel­
len soll. Zurück bleibt im Durchgang durch diese Radikalsierung des 
Zweifels bis zum Ausschluß jeder Gewißheit als anderes Extrem der 
Verherrlichung des Cogito ein »gedemütigtes Subjekt«. [Ebd.]

Ricoeurs Konzeption des Selbst versucht der Alternative dieser bei­
den Extreme einer Überhöhung oder Demütigung des Subjekts zu ent­
gehen. Es ist der Durchgang durch die Interpretation, der es erlauben 
soll, die Leerstelle aufzufüllen, die das Cogito wird, wenn es den Preis 
seiner Verherrlichung als Punkt äußerster Gewißheit zahlt, die wieder­
um seine Demütigung quasi herbeizurufen scheint. Nur so läßt sich 
»das Ego des Ego cogito ... im Spiegel seiner Objekte, seiner Werke 
und schließlich seiner Handlungen« [HuS 28] zurückerobern, und das 
wiederum heißt auch, in seinem Streben nach Existenz und seinem 
Wunsch nach Sein, von dem für Ricoeur alle Hervorbringungen, Werke 
und Handlungen des Menschen letztlich zeugen, allerdings nicht als 
direkte Abbilder, sondern als interpretationsbedürftige Zeichen. Jedes 
gegebene Zeichen gibt letztlich diesen Wunsch oder dieses Begehren 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

zu erkennen. Und im Durchgang durch diese Zeichen kann das >ent- 
leerte< Ich wieder mit Bedeutung erfüllt und sich selbst zurückgegeben 
werden.

1.2) Die Hermeneutik des Selbst und die Notwendigkeit des Umwegs

»Das Subjekt ist jenes Wesen, das in der Bezogenheit zum Wirklichen eine 
Bezogenheit zu sich selbst unterhält, wobei sich die Rückbezogenheit und die 
Bezogenheit zum Wirklichen auf symmetrische Art konstituieren«. [HuS 
161]

Der Blick auf das Selbst ist für Ricoeur also untrennbar verbunden mit 
dem Bezug auf die Wirklichkeit und er ist von vornherein nicht direkt 
möglich, sondern immer nur mittelbar. Benötigt wird stets ein vermit­
telndes optisches Instrument. Ricoeur wählt hierfür nicht das Bild des 
Spiegels, der für die Reflexion des Selbst stehen würde und somit 
durchaus einen Übergang zur reconnaissance erlauben könnte. Gefor­
dert ist für ihn ein weiterer Umweg, eine kompliziertere Flexion als die 
der Selbst-Reflexion. »Die Reflexion ist eine blinde Intuition, wenn sie 
sich nicht durch das, was Dilthey die Objektivationen des Lebens nann­
te, vermittelt« wird bzw. durch »die Zeichen dieses Existenzaktes« [HuS 
28] - durch die Zeichen also, in denen wir uns und unser Existieren zu 
erkennen geben und zugleich durch Texte hindurch Ausblicke auf die 
Welt eröffnen.

Die Denkfigur des Umwegs läßt sich bei Ricoeur nicht nur metho­
disch erklären.51 Schon im Hinblick auf die ontologische Ausrichtung, 
die sich Ricoeur zu Beginn der Entwicklung seiner phänomenologischen 
Hermeneutik zum Ziel setzt, bildete die Indirektheit und Unabschließ- 
barkeit des Umwegs das entscheidende Moment:

51 Auch bei Descartes arbeitet Ricoeur heraus, daß der Denkweg zur Reduktion auf das 
Cogito zu Beginn des »Discours« im Umweg über eine Erzählung verläuft. Mit berück­
sichtig werden muß zudem die zeitliche Dimension sowohl der Vermittlungstätigkeit, als 
auch des dabei zu erkennen gegebenen Selbst. So betont Ricoeur, daß Kant in der Deduk­
tion der reinen Verstandesbegriffe im Übergang von seinen Gedanken zur dreifachen 
Synthesis in der ersten Auflage der »Kritik der reine Vernunft« zur Modifizierung dieses 
Gedankengangs in der zweiten Auflage den Zwischenschritt der Synthetisierungen mit 
ihren zeitlichen Dimensionen benötigt, in die auch die Rekognition einzuordnen ist, um 
zur vorausgesetzten Einheit des >Ich denke< zu gelangen, das die transzendentale Apper­
zeption begleiten muß. [Vgl. KdrV B 129-169 und A 95-130]

113

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

»Die Ontologie ist... zweifellos das Gelobte Land für eine Philosophie, die bei 
der Sprache und der Reflexion einsetzt; doch kann das sprechende und reflek­
tierende Subjekt - wie einst Moses - dieses Land nur erblicken, bevor es ster­
ben muß.« [HuS 36]

Dieser Ausblick bleibt also vor einem wie auch immer gearteten >Tod< 
des Subjekts möglich. Dennoch wird hier das »sprechende und reflek­
tierende Subjekt« mit seinen Fähigkeiten des Sprechens und Reflektie­
rens über die Frage nach dem Sein implizit in seiner Sterblichkeit und 
zeitlichen Begrenztheit gedacht. Die ersten Entwürfe einer »Hermeneu­
tik des Ich-bin« [HuS 172] orientieren sich explizit an Heideggers Ar­
gumentation in »Sein und Zeit«. Das Selbst ist nicht als Antwort erhält­
lich, sondern als eine zunächst verdeckte Frage.

Der Umweg auf das unerreichbare Ziel der Ontologie hin soll über 
die Sprache des Subjekts verlaufen, über seinen Umgang mit den Zei­
chen, »in denen sich der Wunsch nach Sein, das Streben nach Existenz, 
das uns konstituiert, ausdrücken und darstellen.« [HuS 173] Diese 
sprachliche und semiotische Ebene wird jedoch in der Ausarbeitung 
des Denkens Ricoeurs immer (nur) eine Etappe des Umwegs bleiben, 
wie auch die lexikalische Ebene des Begriffs der reconnaissance nur 
einen Schritt des Weges bildet. Von Anfang an ist Ricoeurs Umgang 
mit der Frage nach den Wegen der Erkenntnis und ihrer sprachlichen 
Vermittlung über die rein strukturalistische Tätigkeit hinaus in den 
Kontext der Frage nach der Existenz gestellt, die Ricoeur nicht nur mit 
Heidegger, sondern auch mit Karl Jaspers und Gabriel Marcel52 verbin­
det.

»Eine rein semantische Erhellung bleibt >in der Luft< hängen, solange man 
nicht gezeigt hat, daß das Verstehen der mehrdeutigen oder symbolischen 
Äußerungen ein Moment des Selbstverständnisses ist; der semantischen Stu­
fe unserer Überlegungen muß sich folglich eine reflexive anschließen. Doch 
bleibt das Subjekt, das sich interpretiert, indem es Zeichen deutet, nicht mehr 
ein pures Cogito. Es wird zu einer Existenz, die vermittels der Auslegung ihres 
Lebens entdeckt, daß sie als ein Seiendes gesetzt ist, noch bevor sie sich selbst 
setzt und von sich Besitz ergreift. Somit wird die Hermeneutik eine Existenz­
weise aufdecken, die sich durch und durch als ein Interpretiert-Sein (etre-in- 

52 Ricceur beginnt seine philosophische Karriere mit Veröffentlichungen über Jaspers 
und Marcel: Paul Ricoeur: Karl Jaspers et la philosophie de l'existence, Paris 1947. Sowie 
ders.: Gabriel Marcel et Karl Jaspers. Philosophie du mystere et philosophie du paradoxe, 
Paris 1948.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

terprete) ausweist. Erst die Reflexion kann, indem sie sich als Reflexion selbst 
auf hebt, zu den ontologischen Wurzeln des Verstehens zurückführen. Doch 
geschieht dies immerzu im Bereich der Sprache und bleibt ein unaufhörlicher 
Fortgang der Reflexion. Dies ist der mühsame Weg, den wir beschreiten wol­
len.« [HuS 20 f.]

Ricoeurs Hermeneutik ist immer schon eine Hermeneutik des Selbst, 
das wiederum in sich wesentlich >hermeneutisch< ist und zwar in einem 
aktiven und einem passiven Sinne: es ist bereits interpretiert und aus­
gelegt und es ist der Träger und Akteur des Auslegens und Verstehens. 
Seine Existenz besteht wesentlich in einem von ihm selbst nicht voll­
ständig beherrschbaren Sein, das schon vor seinem Zugriff >gesetzt< 
oder >gegeben< ist und das er existierend und fragend einzuholen ver­
sucht. Oder anders formuliert: Im Umweg über die Interpretation des 
eigenen Lebens, die wiederum den Umweg über andere Interpretatio­
nen verlangt, erkennt der Lebende, daß und wie er sich selbst gegeben, 
sich und anderen zu erkennen gegeben und bereits interpretiert ist. Die 
Existenz wird demnach »nur ein Selbst - ein menschliches und erwach­
senes Selbst«, wenn sie den Umweg über die Interpretation von Texten 
und Überlieferungen eines Sinns wählt bzw., anknüpfend an Schleier­
macher und Dilthey, »sofern sie sich diesen Sinn aneignet, der zunächst 
>außerhalb< liegt, in Werken, Institutionen, Kulturdenkmälern, in de­
nen sich das Leben des Geistes objektiviert hat«. [HuS 33 f.] Dadurch, 
daß sich der Wunsch nach Existenz in solchen Werken über den Verlauf 
der Zeit hinweg zu erkennen gibt, ist dem diese Werke rezipierenden 
Selbst ein Zugang zu sich selbst und seiner eigenen Existenz gegeben, 
den es entgegennimmt und sich aneignet.

Der Text ist nicht einfach ein Mittel direkter Selbstdarstellung, also 
das Medium, durch das das jeweilige, schreibende Selbst sich zu erken­
nen gibt. Ein solches Zu-erkennen-Geben ist nur mittelbar möglich und 
die zahlreichen symbolischen und mythologischen Vermittlungen, die 
für die Darstellung der eigenen Lebenswelt, der eigenen Erfahrungen 
und der Suche nach deren Sinn gefunden und geschaffen wurden, bil­
den für Ricoeur ein eindeutiges Indiz der Notwendigkeit solcher Um­
wege, die zugleich neue Möglichkeiten vermitteln.53

53 Die Symbole, die für ihn jeden sprachlichen Ausdruck prägen, werden gebraucht, so 
Peter Kemp in seinem Aufsatz über »Phänomenologie und Hermeneutik in der Philoso­
phie Paul Ricoeurs«, »um etwas zu erhellen, worüber zu reden wir sonst jeder Möglich­
keit beraubt werden«. Jeder Versuch einer direkten Deskription bliebe dort an der Ober­

115

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

»Über meine Situation als Leser hinaus, über die Situation des Autors hinaus, 
biete ich mich selbst der möglichen Weise des In-der-Welt-Seins an, die der 
Text für mich eröffnet und entdeckt«. [Vom Text 128]

Es scheint also neben der Bewegung der Aneignung auch eine gewisse 
Hingabe an den Text und seine Dynamik notwendig, um durch ihn 
hindurch und von ihm aus seinen Weg fortsetzen zu können. Ebenso 
wesentlich wie die >Gabe< des Textes an den Leser durch den Schreiben­
den, ist demnach die Aktivität des Empfängers, der in seinem Handeln 
erst der im Text zu erkennen gegebenen Möglichkeit das Angebot einer 
Verwirklichung geben kann. In der Bewegung der Hingabe an den Text 
und der Eröffnung des Ausblicks, der dann aus ihm heraus möglich 
wird, besteht für Ricoeur jene Horizontverschmelzung, die Hans-Georg 
Gadamer als wesentliches Element des hermeneutischen Verstehens be­
stimmt hat.

Der jeweilige Text ist zwar nicht als ein direkter Zugang seines 
Lesers zu seinem Autor zu verstehen, vermittelt aber bei Ricoeur immer 
auch eine Beziehung zwischen dem Selbst und dem Anderen, zu an­
deren Generationen und zum konkreten Gegenüber. Bereits in seinen 
Auseinandersetzungen mit dem Strukturalismus ist für Ricoeur »[d]ie 
intersubjektive Dimension der Interlokution und das referentielle An­
liegen der Sprache« ebenso entscheidend wie das »Schicksal des Sub­
jekts«. [Vom Text 34 f.] Letztlich greifen immer drei Vermittlungen in­
einander: eine Vermittlung des Selbst über die Zeichen und den Text, 
eine Vermittlung zwischen dem Selbst und dem Anderen und eine Ver­
mittlung des Zugangs zur Welt und zum Sein. Und auch wenn Ricoeur 
selbst dieses Vokabular hier nicht direkt gebraucht, scheint sich der 
Umgang mit jeder dieser drei Vermittlungsebenen stets in einem Wech­
selspiel von Geben und Empfangen zu vollziehen, das sich schließlich 
im Hinblick auf die direkte, interpersonale Begegnung zwischen Selbst 
und Anderem konkretisieren wird.

Wichtig ist es gerade in dieser Vermittlung zwischen Selbst und 
Anderem die Notwendigkeit des Umwegs zu betonen, da sich schnell 
der Vorwurf erheben läßt, mit dem Anspruch einer wenn auch nie to­

fläche. Um aber »mit den Illusionen über sich selbst fertig zu werden«, so Kemp, bedarf 
der Mensch »einer Interpretation der Berichte oder Erzählungen, in welchen die mensch­
liche Erfahrung sich ausgedrückt hat«. (Peter Kemp: Phänomenologie und Hermeneutik 
in der Philosophie Paul Ricceurs. In: Zeitschrift für Theologie 67,1970. S. 333-347. Hier 
S. 342 und S. 340.)

116

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

talen so doch möglichst umfassenden Hermeneutik des Selbst das Phä­
nomen des Fremden zu verfehlen.54 Vorausgesetzt werde in dieser Her­
meneutik, daß das Andere entweder schon im Selbst und von vornher­
ein mit diesem verwoben ist oder eben verstehend angeeignet und in 
diesem Sinne quasi dem Selbst einverleibt werden kann. Ricoeur scheint 
vielfach gegen diesen Vorwurf einer Aneignung des Fremden, die das 
Fremde quasi seiner Andersheit enteignet, anzukämpfen. So wird auch 
die Denkfigur der Gabe, die ein Verhältnis der Aneignung und einer 
aktiv und freiwillig vollzogenen Enteignung impliziert, eine Relation 
zwischen dem Selbst und dem Anderen herstellen, in der stets eine 
unaufhebbare Asymmetrie erhalten bleibt. Das Verstehen als Ent­
gegennehmen von etwas, das als Gabe des Anderen zu erkennen gege­
ben wird, kann möglicherweise der Idee einer Aneignung gerecht wer­
den, die in diese erworbene und zuvor gegebene Eigenheit eine gewisse 
Fremdheit rettet: Gerade bei Mauss scheint die Gabe aufgrund ihrer 
rätselhaften Kraft letztlich nicht so vollkommen beherrschbar, daß sie 
ganz und gar Eigenes werden könnte. Kann also die >Aneignung< aus­
gehend von der Figur der Gabe anders gedacht werden: als ein Ent­
gegennehmen, das eine Verpflichtung zur Antwort und Verantwortung 
impliziert, die gerade aus der >Kraft< des anderen Selbst hervorgeht, 
welche sich in der Gabe überträgt, aus einer Fremdheit, die angenom­
men aber nie ganz in Besitz genommen werden kann? Kann eine An­
eignung des Anderen gedacht werden, die nicht zugleich dessen Enteig­
nung bedeutet, eben weil dieser nicht sich selbst aufgibt, sondern in der 
Gabe bzw. in dem was er in Zeichen, Sprache und Symbolik zu erken­
nen gibt, >etwas von sich selbst< gibt - weil er sich selbst mit seinem 
Wunsch zu existieren eben zw erkennen gibt ohne sich selbst in seiner 
ganzen Existenz an den Anderen zu übertragen ?

Vor der genaueren Erörterung dieser Fragen in der Betrachtung 
des Verhältnisses zwischen dem Selbst und dem Anderen und der Gabe 
als spezifischem Modell dieses >zwischen<, gilt es nun aber zunächst 
Ricoeurs Hermeneutik des Selbst im Hinblick auf die Werke, Handlun­
gen und Fähigkeiten noch einmal genauer auszudifferenzieren, die von 
seinem Streben nach Existenz zeugen.

54 Vgl. auch hierzu: Uwe Dreisholtkamp: Epistemische Diskontinuitäten zwischen dem 
Denken von Descartes und Nietzsche. Zur Archäologie einer Hermeneutik des Selbst, 
a.a.O.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

2) Sich (einander) erzählen, sich anders erzählen - 
das Konzept der narrativen Identität

Ricoeur äußert den Anspruch, mit einer (deutlich an Foucault orientier­
ten) »Archäologie des Subjekts« [HuS33] »in dialektischer Form ... 
eine Teleologie zu verbinden«, die einer »kulturellen Zielsetzung« ge­
recht wird. [HuS 146] Die Hermeneutik leistet die sekundäre Interpre­
tation eines ersten Umweges des Selbst zu sich selbst, der in seinen 
Äußerungen besteht, in denen es sich und seinen Wunsch, zu sein, zu 
erkennen gibt - und das heißt wiederum immer auch schon: einem 
Anderen zu erkennen gibt. Die tropologische Struktur der Sprache, die 
Nietzsche freilegt, kann dabei gerade der Vermittlungsarbeit dieses 
Umweges dienen und scheint zugleich der unmittelbaren Aneignung 
schon in sich den Widerstand einer gewissen Fremdheit des Symboli­
schen entgegenzusetzen, die auch in der Gabe wieder auftauchen wird. 
Der Wunsch zu sein ist wiederum der Antrieb einer kulturellen und 
geschichtlichen Entwicklung, die den individuellen Wunsch, sich selbst 
zu erhalten und zu entwickeln, übersteigt. Eine wesentliche Form des 
Ausdrucks, der diese Kultur-Geschichte prägt und für Ricoeur zugleich 
die Identität des Individuums wesentlich konstituiert, das >Zeichen gibt< 
und sich sprachlich äußert, ist das Einander-Erzählen von Geschichten.

In der Abhandlung, die auf den »Wege[n] der Anerkennung« nach 
der reconnaissance als Identifizieren das »Sich selbst erkennen«, also 
eine »reconnaissance de soi«, in den Blick nimmt, betont Ricoeur, daß 
die Erkenntnis des Selbst »unabgeschlossen« bleiben muß, ja sogar 
»verstümmelt, da das Verhältnis zum anderen ... asymmetrisch bleibt« 
und das »Sich-Erkennen auf jeder Stufe der Hilfe anderer« bedarf. 
[WdA 97] Was schließlich erkannt wird, ist »ein Mensch, der bestimm­
te Dinge zu vollbringen > fähige ist«. [Ebd.] Die Fähigkeit verweist wie­
derum indirekt auf einen Modus der Unabgeschlossenheit, insofern aus 
ihr nicht automatisch die Realisierung aller in ihr angelegten Handlun­
gen folgen muß. Um zu verstehen, welche Rolle bei Ricoeur schließlich 
die Fähigkeiten zu geben und zu empfangen spielen werden, ist es zu­
nächst einmal notwendig, zu verstehen, wie das Selbst in einer »Phäno­
menologie des fähigen Menschen« charakterisiert wird. [WdA 120] 
Auch wenn hierbei die Fähigkeit zum Erzählen nach dem Sagen-Kön- 
nen und Tun-Können nur eine von verschiedenen Grundfähigkeiten 
bildet, gilt es im Auge zu behalten, daß Ricoeur die Aufstellung dieser 
Fähigkeiten und die Überlegungen zur reconnaissance de soi wesentlich 

118

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

im Umweg über seine Untersuchung des Erzählens und die Interpreta­
tion von Erzählungen gewinnt. So beginnt er hier seine Ausführungen 
über die reconnaissance de soi mit der Interpretation einer Erzählung, 
die zum wesentlichen Fundus der griechischen Überlieferung gehört 
und am Anfang einer großen epischen Tradition steht, und die zugleich 
im philosophischen Diskurs immer wieder als ein Grundmodell der 
Spannung zwischen Aufbruch und Rückkehr, Fremdwerden und Wie­
dererkennen, Verausgabung und Wiederaufnahme auftaucht: der 
»Odyssee« Homers.

2.1) Odysseus gibt sich zu erkennen - Wiedererkennen als 
Wiederherstellung von Herrschaft

Die Geschichte der Rückkehr des Odysseus erweist sich als »eine Ge­
schichte vom Wiedererkennen« [WdA 101] und ein Lehrstück darüber, 
was es heißt, sich einem Anderen zu erkennen zu geben. Auch wenn 
Ricoeur selbst diesen Zusammenhang zunächst einmal gar nicht expli­
ziert, könnte man aus seiner Interpretation der Odyssee ableiten, daß 
die Macht darüber, anderen die eigene Identität zu offenbaren oder zu 
verbergen - wie in der berühmten Begegnung mit dem Zyklopen, in der 
sich Odysseus als >Niemand< ausweist -, einen wesentlichen Ausgangs­
punkt aller übrigen Fähigkeiten bildet, die die Person auszeichnen. Dies 
gilt bei der Rückkehr des Odysseus in einem sozialen Kontext. Seine 
Geschichte ist auch die »Geschichte einer Rache« [WdA 101], die sich 
kaum schlimmer denken läßt, als im geschilderten »Niedermetzeln der 
Rivalen«. [WdA 313] Das Wiederkennen impliziert, verbunden mit die­
ser Ausübung von Gewalt, daß »die uneingeschränkte Macht einer 
Herrschaft wiederhergestellt« wird. [WdA 101] Es geschieht kein wech­
selseitiges Erkennen oder Anerkennen. Seltsamerweise scheint Odys­
seus keine besonderen Schwierigkeiten zu haben, die Menschen wieder­
zuerkennen, die er vor seiner Irrfahrt verlassen hat, obwohl auch diese 
sich sicherlich verändert haben und gealtert sind. Sie haben aber im 
Gegensatz zu ihm ihren Platz in der sozialen Ordnung und den Ort 
ihrer Herkunft nicht verlassen. Es geht im Falle des Odysseus nicht 
um eine meconnaissance durch die Veränderung der Personen, nicht 
darum, einen Platz in der Zeit zugeschrieben zu bekommen, sondern 
darum, seinen rechtmäßigen und eigentlich unveränderlichen Platz in 
der Ordnung des Miteinanders zurückzuerobern. Daß das Wieder­

119

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

erkennen dennoch »kunstvoll verzögert« [WdA 102] erfolgt, liegt nicht 
in den Händen der »Künstlerin Zeit« [WdA 94, vgl. Proust 359]55, die 
bei Proust die alternden Personen verändert, - der Prozeß des Alterns 
wird sogar umgekehrt, da Odysseus mit göttlicher Hilfe verjüngt wur­
de. Der Effekt der Verzögerung erfolgt trotz dieser göttlichen Einfluß­
nahme durch Odysseus' eigene »List«, die darin besteht, »zunächst 
einen Irrtum zu bewirken und diesen dann aufzuklären«. [Ebd.] Er gibt 
sich als ein Anderer aus, bevor er sich selbst zu erkennen gibt.

Allerdings trägt er trotz der Verkleidung, unter der er seine Iden­
tität verbergen möchte, Spuren seiner Lebensgeschichte: leibliche Spu­
ren in Form von Narben, die als Erkennungszeichen dienen. Penelope 
erkennt ihren Gatten an einer gemeinsamen Erinnerungsspur der Ge­
schichte des Ehebetts, das Odysseus selbst aus einem Ölbaum her­
gestellt hat. Das Selbst ist bei Ricoeur, ausgehend von Levinas, in mehr­
facher Hinsicht ein Empfänger von Spuren und kann sich in diesen 
Spuren erkennen und zu erkennen geben: es ist Träger physischer kor­
tikaler und psychischer Spuren, die es prägen und individualisieren 
[vgl. u.a. Vom Text 296]; es hinterläßt Spuren - u.a. in einem ganz 
bewußten Akt des Zu-erkennen-Gebens, wenn ein Dokument verfaßt 
und überliefert wird; und es ist schließlich auch ein Spurenleser, der die 
eigenen Spuren und die Spuren der Anderen aufnimmt, zu dechiffrie­
ren und zu verstehen versucht, die ihm das Rätsel einer Dialektik von 
Anwesenheit (der Spur) und Abwesenheit (des Subjekts, das sie hinter­
lassen hat) aufgeben. Die Hermeneutik, die im Umgang mit diesen Spu­
ren gefordert ist, ist, so Jean Greisch in Anlehnung an Burkhard 
Liebsch, eine »Hermeneutik der Lebensgeschichtlichkeit«56:

»In der existenzialen Gewesenheit und der damit verbundenen Geschichtlich­
keit des Daseins entdeckt sie die unauslöschlichen Spuren des Anderen, die 
sich nicht nur in unser Gedächtnis, sondern zunächst in unsere Leiblichkeit, 
sodann in unsere gegenwärtigen Erfahrungs- und Erwartungshorizonte, und 
zuletzt in unser Gewissen eingeschrieben haben, und die uns zu Hinterblie­
benen, zu Erzählern und Zeugen machen.«57

55 Die revidierte Übersetzung der Ausgabe von 2004 weicht hier von der Zitation in 
»Wege der Anerkennung« ab, die sich auf die Frankfurter Ausgabe von 1967 bezieht.
56 Jean Greisch bezieht sich auf: Burkhard Liebsch: Geschichte im Zeichen des Abschieds, 
München 1996.
57 Jean Greisch: Die Andersheit der Spur und die Spuren der Anderen. In: Hermeneutik 
des Selbst - Im Zeichen des Anderen. Zur Philosophie Paul Ricoeurs, a.a.O. S. 201.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

Odysseus wird durch die Spuren, die ihn prägen, wiedererkennbar. Sie 
weisen also zunächst einmal auf ihn selbst zurück, verweisen aber auch 
auf die gemeinsame Geschichte, die ihn mit den Anderen verbindet. 
Gibt sich Odysseus zuallererst seinem Sohn zu erkennen, indem er sich 
selbst als dessen Vater benennt, so wird die »Abstammungsreihe« 
[WdA 104] dann in einer Rückwärtsbewegung durch die Zeit geschlos­
sen, indem Odysseus durch seinen eigenen Vater erkannt wird. Er kann 
die Bäume beschreiben, »die der Sohn ehemals als Gabe oder Verspre­
chen vom Vater erhielt«. [Ebd.] Diese Gaben und dieses Versprechen, 
wirken über die Zeit hinweg bis zur Rückkehr des Odysseus und binden 
ihn quasi an seinen Ursprung zurück, an den Anfang einer Geschichte, 
die sich nun schließt. Hier taucht also bereits die Vorstellung einer Bin­
dung von Personen aneinander durch die Gabe auf. Zugleich ist für den 
Vater in gewisser Weise Odysseus' Rückverweis auf diese Gabe eine 
neue Gabe des Wiedererkennens, die einen »plötzlich eintretenden Um­
schlag von Unwissenheit in Wissen (anagnorisis)« [ebd.] erlaubt - eine 
der möglichen Figuren der Peripetie einer Erzählung in der aristote­
lischen Poetik.

Wenn Odysseus erkannt wird oder sich zu erkennen gibt, dann 
immer durch Zeichen, die auf Etappen seiner eigenen Geschichte zu­
rückverweisen und an die sich über die Zeit hinweg neu anknüpfen läßt. 
Für ihn selbst steht seine Identität nie in Frage, dennoch ist das Erken­
nen und die Anerkennung der Anderen notwendig, um die Rolle zu­
rückzuerhalten, die an diese Identität gebunden ist. Wenn Odysseus 
sich zu erkennen gibt - und zwar verzögert, um sein Gegenüber zu 
prüfen und seine Rache zu verwirklichen - dann steht die Gegengabe, 
die er dafür zurückerhalten möchte, von vornherein fest: Er wird seine 
Macht und seine Position als Herrscher, als Gatte und in der Generatio­
nenfolge seiner Familie zurückerhalten, die ihm unanzweifelbar zu­
steht, weil er Odysseus ist. Seine Identität ist gewahrt in der Kontinui­
tät der eigenen Geschichte, die er den Anderen zwar nicht vollständig 
erzählt, aber dennoch über die Erkennungszeichen vermittelt, welche 
den zurückgekehrten Odysseus mit dem vorher anwesenden und wäh­
rend seiner Reise abwesenden Odysseus verbinden. Der Leser der 
»Odyssee« ist wiederum in der Lage, diese Verknüpfung nachzuvoll­
ziehen, weil ihm die Geschichte des Odysseus, seiner Reise und seiner 
Taten bis zu seiner Rückkehr in ihrer ganzen Kontinuität erzählt wurde. 
Durch die Narration hindurch wird seine Identität gewahrt, eben indem 
sie in ihrer Kontinuität zu erkennen gegeben wird. Zugleich scheint das

121

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

>Geben< der Zeichen immer schon darauf ausgerichtet, sich selbst - bzw. 
den eigenen, angestammten Platz in einer Ordnung des Miteinanders - 
daraus zurückzuerhalten. Für Derrida wird ein solches Kalkül zum (in­
neren) Widerspruch von Gaben. Und zugleich scheint im Diskurs über 
die Gabe schon bei Mauss die Einordnung und Wiedereinordnung in 
eine gesellschaftliche Position und die Anerkennung der eigenen Iden­
tität, die hier aus der Erzählung hervorgeht, eng an den Vollzug von 
Gaben gebunden.

2.2) Vom Idem zum Ipse in der narrativen Einheit eines Lebens

Letztlich erzählt für Ricoeur jedes Erzählen von Menschen und ihren 
Handlungen und läßt sich insbesondere im fiktionalen Erzählen als ein 
Fundus der Handlungsmöglichkeiten, also auch der Fähigkeiten des 
Menschen betrachten, diese Möglichkeiten zu verwirklichen. Das Er­
zählen steht für Ricoeur »zwischen Beschreiben und Vorschreiben« 
[SaA 186-200] und besitzt stets »ethische Implikationen« [SaA 200- 
206]. Es bildet ein entscheidendes Mittel des »Erfahrungsaustauschs« 
mit den Anderen - auch mit den Anderen früherer Generationen - 
sowie eine »Bewertungsübung«, insofern es mit den Möglichkeiten 
des Handelns auch Möglichkeiten verschiedenster Beurteilungen von 
Handlungen vor Augen führt. [SaA 201] Aus der Überkreuzung zwi­
schen fiktionalem und historischem Erzählen kann für Ricoeur als »zar­
ter Sprößling« die narrative »Zuweisung einer spezifischen Identität an 
ein Individuum oder eine Gemeinschaft« hervorgehen - im Erzählen 
können wir uns also selbst in unserer Identität zu erkennen gegeben 
werden. [ZuE III395] Es handelt sich dabei um eine Identität der Praxis, 
um eine Antwort auf die Frage nach dem »wer« einer Handlung, dessen 
Kontinuität als »Selbst (ipse)« nur in der »Geschichte eines Lebens« 
erzählt werden kann. [ZuE III 395 f.]58 In der »kathartischen Wirkung«, 
die die Erzählungen als »Werke der Kultur« dem sich selbst erforschen­
den Menschen zu Teil werden lassen, kann dieser zudem sein »erforsch­
tes Leben« in ein »gereinigtes und geklärtes Leben« über führen und die 

58 Ricoeur bezieht sich mit der Denkfigur der narrativen Identität auf die Bedeutung der 
Lebensgeschichte als Antwort auf die Frage nach dem >Wer< einer Handlung bei Hannah 
Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, München 1981.

122

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

Reduzierung auf »das egoistische und narzißtische Ich« der Idem-Iden­
tität überwinden. [ZuE III 396]

Interessant ist im Hinblick auf die postmoderne Rede vom >Tod des 
Subjekts< der Hinweis darauf, daß gerade die Fiktionen des »Identitäts­
verlusts«, wie sie beispielsweise Robert Musil in »Der Mann ohne Ei­
genschaften«53 erzählt, letztlich eine solche kathartische »Entblößung 
der Selbstheit durch den Verlust der sie unterstützenden Selbigkeit« 
bewirken können. [SaA 184] Es entfaltet sich für Ricoeur im Erzählen 
über den Verlust ein »Sinn dieser Leerstrecke, dieses Durchschreitens 
des Nichts«, das - nicht nur bei Musil - nicht zum Verstummen führt, 
sondern dazu, sogar besonders »viel zu sagen«, was letztlich dann auch 
doch wieder einem sprechenden Ich, einem Individuum mit einem 
Eigennamen zugeschrieben werden kann. [Vom Text 224]

»Wer ist noch Ich, wenn das Subjekt sagt, daß es nichts ist? Indem es so den 
Nullpunkt an Beharrlichkeit (Kant) zum Ausdruck bringt, macht das >Ich bin 
nichts< die völlige Inadäquation der Kategorie der Substanz und ihres Sche­
mas, der Beharrlichkeit in der Zeit, in Bezug auf die Problematik des Selbst 
deutlich.« [Vom Text 224f.]

Die Selbstheit des Selbst zeichnet sich nicht durch eine gleichbleibende 
Substanz aus, sondern dadurch, daß es noch in der Aufgabe seiner Sel­
bigkeit es selbst bleiben kann. Es kann also wie Odysseus, nachdem er 
sich als >Niemand< zu erkennen gegeben hat, zu seinem angestammten 
Platz zurückkehren, allerdings hier nicht im Durchgang durch den 
Kampf und die Rache. Abgelegt und überwunden wird nur die Idem- 
Identität einer über die Zeit erhaltenen Selbigkeit und Gleichheit, die 
eine unveränderliche Substanz voraussetzt, welche wiederum nicht mit 
den Erfahrungen der Personalität in ihrer Zeitlichkeit, Veränderlichkeit, 
Vergänglichkeit übereinstimmt - und mit der daraus entspringenden 
Möglichkeit der meconnaissance. Dieser Durchgang durch einen Null­
punkt kann wiederum für Ricoeur als »Äquivalent der Leerstelle in den 
von Levi-Strauss so geschätzten Transformationen«, die auch bei 
Derrida aufgegriffen werden, einen notwendigen Schritt in Situationen 
der Prüfung und Erneuerung der eigenen Überzeugungen und der ei­
genen Identität bilden. [Vom Text 225] Narrative Identitäten sind gera­
de nicht »stabil und bruchlos«. [ZuE III 399] Das Erzählen bleibt eine * 

59 Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Erstes und zweites Buch, Reinbek bei 
Hamburg 1978.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

notwendige, aber unabgeschlossene Suche nach Identität. Und die Iden­
tität verlangt ebenso wie die von Menschen erlebte und aus ihrem Han­
deln gemachte Geschichte nach Erzählungen, um nicht nur erkannt, 
sondern auch zu erkennen gegeben und weitergegeben zu werden.

Der Ipseität, die in der Erzählung erfaßt werden kann, ist die Mög­
lichkeit der Veränderung inhärent. Ihr Gegenteil definiert Ricoeur zu­
nächst einmal als »>anders<, >fremd<« [Vom Text 209] - was wiederum 
den Vorwurf einer Aneignung oder Einverleibung des Fremden in die 
Identität bekräftigen könnte. Das Anders- oder Fremdwerden wird 
allerdings nicht in einer glatten Aneignung, sondern gerade als Mar­
kierung eines Bruchs in das Selbst aufgehoben, was wiederum auch das 
Verkennen ermöglichen und das Wiedererkennen verhindern kann. Im 
Erzählen wird aufgezeigt, daß die Person »ihre Einzigartigkeit aus der 
Einheit ihres Lebens schöpft«, die gerade vom »Unterbrechungseffekt 
unvorhersehbarer Ereignisse« geprägt ist, deren »Kontingenz« in der 
Ganzheit der erzählten Geschichte erst »nachträglich« als »Notwendig­
keit« erscheint. [SaA 181 f.] Die Person ist den Ereignissen gegenüber 
passiv, kann sie aber aktiv in die Kontinuität und Fortsetzung ihrer 
Geschichte integrieren, indem sie sie erzählt und sich selbst in dieser 
Geschichte zu erkennen gibt.

Die »narrative Einheit eines Lebens«60, die sich auch in der Aus­
bildung von »Lebensplänen«61 [SaA193] äußert, wird zugleich zur Be­
dingung für den Entwurf eines >guten Lebens<. Dieser Entwurf ist wie­
derum essentiell für Ricoeurs Entwurf des Selbst in seiner ethischen 
Dimension. Die Identität wird erst dann wirklich zu einer Ipseität, wenn 
im Durchgang durch die Lektüre einer Erzählung über deren Grenzen 
hinaus durch die »Aufforderung, anders zu sein und zu handeln,« ein 
»Neuaufbruch« bewirkt wird, der das »Entscheidungsmoment« der 
»ethischen Verantwortlichkeit« weckt. [ZuE III 399 f.] Erst im Handeln, 
also in der Umsetzung zu erkennen gegebener Möglichkeiten, wird der 
Handelnde eigentlich er selbst.

Im kritischen Umgang mit den Variationen der in Erzählungen 

60 Diesen Begriff übernimmt Ricoeur von Alasdair Maclntyre: Der Verlust der Tugend. 
Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frankfurt a. M., New York 1987.
61 Auch John Rawls verwendet den Begriff des >Lebensplans< als Maßstab für eine ver­
nünftige Vorstellung vom Guten, in: Ders.: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt 
a.M. 1975. Vgl. Kap. 7, 433 ff. Die Elemente der Kontingenz, die Ricoeur berücksichtigt 
und die wohl häufig gerade die Einzigartigkeit von Biographien ausmachen, werden da­
bei aber ausgeblendet.

124

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

angebotenen Handlungsmustern lernt der Leser nicht nur, »>sich zu 
erzählen<«, sich also dem Anderen, von dem er anerkannt werden will, 
zu erkennen zu geben - er lernt auch, sich selbst immer wieder »anders 
zu erzählen« [WdA 134], sich also so zu erkennen zu geben, wie er vom 
jeweils Anderen gesehen werden möchte, und sein eigenes Handeln ins 
rechte Licht zu rücken. An diesem Punkt wird es für Ricoeur zur Be­
gründung von Zurechenbarkeit und Verantwortlichkeit notwendig, 
über das Erzählen hinauszugehen. Die narrative Identität ist für ihn 
nicht auf die Individualgeschichte begrenzt, sondern als Erzählung der 
Historie in eine intersubjektive Dimension mit eingebunden.62 Ins­
besondere auf der Ebene der kollektiven Identität können sich die »Um­
gestaltungspotentiale« der Fiktion zu »Manipulationspotentialen« in 
der gesellschaftlichen Wirklichkeit entwickeln. [WdA 138] Es stellt sich 
also die Frage, wie ohne die Reduzierung auf einen substanziellen Kern 
dennoch eine Identität garantiert werden kann, die die Zurechenbarkeit 
und Verantwortung über alle Maskierungen, Brüche, Entscheidungen, 
Veränderungen und zeitlichen Entwicklungen hinweg erhalten soll.

62 Das Erinnern beschreibt Ricoeur ausgehend von Bergson zunächst als individuelles 
Erleben, das unmittelbar in mir selbst aufsteigt, wenn ich mich einem träumerischen 
Zustand hingebe. Dabei »fallen das Wiedererkennen der Bilder und das Sich-selbst-Er- 
kennen in eins«. (Paul Ricoeur: Gedächtnis, Geschichte, Vergessen. Übers, von H.-D. 
Gondek, München 2004. [Zitiert als: GGV] 670 f.). Dies bildet aber nur eine Dimension 
des Erinnerns, das ebenso kollektiv erfolgt. Auf der Ebene der »gesellschaftlichen For­
men von Fähigkeiten« [WdA 174] konstatiert Ricoeur eine »Koppelung der Vorstellun­
gen«, die als symbolischen Vermittlungen der Welterschließung und der kollektiven 
Identität dienen, »mit den gesellschaftlichen Praktiken«, aus denen sich die Fähigkeit 
bildet, »Geschichte hervorzubringen«, welche wiederum den »gesellschaftlichen Zusam­
menhalt« begründet. [WdA 177 f.] So ist diese kollektive Fähigkeit letztlich eine »Kom­
petenz ..., die sich in den Identitäten, die sie auf gesellschaftlicher Ebene erzeugt, selbst 
vorstellt und erkennt«. [WdA 178] Ricoeur orientiert sich hier an: Bernard Lepetit (Hg.): 
Les formes de l'experience. Une autre histoire sociale, Paris 1995. Erweitert werden soll 
die Erzählung im Anschluß an Habermas um »die Argumentation als kritische Kraft«. 
[WdA 181] Die gesellschaftliche Identität wird in dieser Argumentation immer wieder 
neu errungen und innovativ erweitert, ausgehend von der »schöpferischen Offenheit - 
im Gegensatz zur Abgeschlossenheit des Subjekts in seinem Anspruch auf unangreif­
bare und transzendentale Identität«, die in der Offenheit »des Wortes« begründet liegt. 
[WdA 181]

125

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

3) Sich als Handelnder zu erkennen geben

3.1) Ödipus und die aristotelische Entscheidung

Eine Anlage, die für Ricoeur das Denken der griechischen Antike mit 
der Entwicklung einer expliziten Philosophie des Sich-Erkennens ver­
bindet, ist die Idee, »daß der handelnde und erleidende Mensch (an) 
erkennt, daß er zu bestimmten Leistungen imstande ist« und damit 
potentiell auch verantwortlich. [WdA 98] Der Mensch erkennt und an­
erkennt also, daß er etwas leisten und bewirken kann. Und er erkennt 
zugleich, daß es sich dabei um bestimmte, auch begrenzte Einflußmög­
lichkeiten handelt. Er muß dafür zunächst zwischen Handeln und Er­
leiden unterscheiden, also zwischen dem, was aktiv von ihm ausgeht 
und vollzogen wird, und dem, was er passiv entgegennimmt. Er erkennt 
sich als eine Art Zentrum, in dem sich diese aktive und passive Kom­
ponente begegnen, da er nicht einfach abstrakt ein Handeln und Er­
leiden, sondern sich selbst als Handelnden und Erleidenden wahrnimmt 
- potentiell also auch als Geber und Empfänger.

Dies bildet für Ricoeur »die bleibende Botschaft des Ödipus auf 
Kolonos ...: ein und derselbe Mensch (an)erkennt sich als Erleidenden 
und als Handelnden«. [WdA 109] Ödipus erkennt seine Taten an, selbst 
wenn er diese »mehr erlitten als verübt«63 hat: »Wahr bleibt, daß er es 
ist, der das getan hat« und daß diese Taten unweigerlich Teil seiner 
Lebensgeschichte werden. [WdA 108] Indem er darüber spricht - zu 
erkennen gibt - zu welchen Taten ihn die Erinnyen geführt haben, 
muß er doch zugleich aussprechen, was er getan hat. »Genau in solche 
Übel stürzt ich selbst, geführt von Göttern.«64 Auch die Figuren Ho­
mers erkennen sich als Träger ihres Fragens, Folgerns und Handelns 
und damit als »>centers of agency<«. [WdA 99]65 Sie unterscheiden zwi­
schen dem, was sie »hekon - >willentlich< - oder akon - >wider Willem«, 
beispielsweise unter Einfluß der Götter getan haben. [WdA 100] Aber 
selbst dann, wenn die Handlung nicht willentlich erfolgt, bleibt der 
Handelnde dennoch »aition« [ebd.], also Handelnder, er löst die Hand­

63 Sophokles: Ödipus auf Kolonos. Übers, von Kurt Steinmann, Stuttgart 1996. S. 266.
64 Ebd., S. 998.
65 Ricoeur bezieht sich hier auf Bernard Williams: Scham, Schuld und Notwendigkeit. 
Übers, von Martin Hartmann, Berlin 2000. S. 24. Das darin enthaltene Kapitel über die 
Verantwortlichkeit (»Recognising Responsibility«) dient Ricoeur als Leitfaden für die 
Betrachtung der Handlung in der griechischen Antike.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

lung nicht von sich ab und erkennt sich damit als für sie verantwortlich 
an. Dementsprechend kann also auch der Gebende stets Gebender blei­
ben, auch wenn er sich seiner Gabe bereits entäußert hat und auch 
dann, wenn er aufgrund einer Verpflichtung gibt. Aus dem Sich-(An) 
Erkennen als Entscheidungszentrum und als Handelnder, der sich sei­
ner Handlung nicht entledigen kann, läßt sich eine vieldimensionale 
Problemschichtung der Konsequenzen des Handelns, der Interaktion, 
der Verantwortung, der Probleme der Absicht, des Bösen und der 
Willensfreiheit entfalten. Die Behandlung dieser Probleme bildet für 
Ricoeur eine oder vielleicht auch die wesentliche »Aufgabe der Philo­
sophie«. [Ebd.]

Als das Denkereignis, in der die philosophische Aufgabe einer 
Theoretisierung des Handelns zum ersten Mal ausdrücklich übernom­
men wird, charakterisiert er die »Nikomachische Ethik«. Für Aristoteles 
ist die Betrachtung des Handelns notwendig für ein Philosophieren, das 
nicht um seiner selbst willen geschieht, sondern damit es uns gelingen 
kann, »wertvolle Menschen zu werden«. [WdA 112] Hat der Mensch 
»außerhalb und über alle bestimmten einzelnen Aufgaben hinaus eine 
ihm eigene Aufgabe, ein ergon, das darin besteht, ein vollendetes Le­
bern zu leben«, und zwar mittels der Ausübung der ihm eigenen Tugen­
den in seiner Seele, so hat das Glück, das im Rahmen einer eudaimo- 
nistischen Ethik als höchstes Gut propagiert wird, »seine Quelle in uns, 
in unserem Tun«. [WdA 111] Daraus folgt eine reflexive Umwendung 
des Blicks, ein Sich-Erkennen. Die Tugend ist »eine auf Entscheidung 
hin geordnete Haltung« der richtigen Mitte, »deren Norm die sittliche 
Regel ist, d. h. ebenjene, die der Einsichtige [phronimos] ihr geben wür­
de«.66 Der (ppovtptot;, der über sein Handeln reflektierende Mensch, der 
die ihm eigene Aufgabe erkennt, bildet selbst »das lebendige Maß« 
[WdA 113] seines Handelns. Er gibt zu erkennen, wie gehandelt werden 
soll. Er ist Träger der Entscheidung und damit »eine vorweggenom­
mene Gestalt des reflexiven Selbst, ohne das es keine Erkenntnis der 
Verantwortlichkeit gibt.« [Ebd.]67

66 Da ich hier der Interpretation Ricoeurs folge, übernehme ich hier die Formulierung aus 
der Aristoteles-Zitation nach WdA 113. Die Übersetzer beziehen sich auf folgende 
Grundlage: Aristoteles: Nikomachische Ethik. Übers, von Franz Dirlmeier, Darmstadt 
1969. Hier 1106 b 30.
67 Ricoeur konzentriert seine Aristoteles-Interpretation auf die die Entschei­
dung oder Vorzugswahl, die darauf verweist, daß wir unser Handeln und die Mittel, um 
unsere Ziele zu verwirklichen, vor der Ausführung der Handlung bedenken. Es ist zu 

127

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Wenn die praktische Weisheit das Handeln leiten soll, muß sie die 
Fähigkeit beinhalten, die allgemeine Regel auf die einzelne, besondere 
Handlung anzuwenden. Die (ppovqcrLG bezeichnet für Ricoeur »dieses 
Unterscheidungsvermögen, diese[n] in einer Situation der Ungewiß­
heit fest auf die angemessene Handlung gerichtete[n] Blick«. [WdA 
119] In der sogenannten kleinen Ethik, die Ricoeur in »Das Selbst als 
ein Anderer« entwickelt, wird die zur entscheidenden Etappe,
die zwischen der Universalität ethischer Normen, in der die Achtung 
vor dem Gesetz gefordert ist, und der Singularität des moralischen Si­
tuationsurteils und der individuellen Entscheidung, in der es um die 
Achtung der Person geht, vermittelt. Dabei ist »der phronimos ... nicht 
notwendigerweise ein Einzelmensch« [SaA 331], sondern die (ppovyait; 
entfaltet sich auch öffentlich in der gesellschaftlichen Debatte über die 
Ziele der guten Regierung und in den Legitimationsprozessen der De­
mokratie, die sich in den Modellen des Gesellschaftsvertrages wider­
spiegeln. Das sich selbst als Akteur und als Entscheidungszentrum re­
flektierende Selbst kann also ebenso ein Individuum wie auch ein 
Kollektiv darstellen. Und das, was der einzelne über sich selbst erkennt 
und als seine eigene Verantwortlichkeit anerkennt, erscheint untrenn­
bar damit verbunden, dies auch anderen zu erkennen zu geben, und 
zwar insbesondere auch in der Philosophie, die expliziert, was in den 
Erzählungen bereits angelegt ist. [Vgl. WdA 120]

Was die griechische Philosophie zunächst jedoch darin hindert, 
über die Theorie der (ppovyatt; hinaus eine Theorie der Ipseität oder 
eines reflexiven Selbstbewußtseins zu entwickeln, ist für Ricoeur die 
»ontologisch-kosmologische Ausrichtung« [ebd.], in der das einzelne 
oder auch kollektive Selbst ähnlich wie Odysseus immer nur einen 
ihm zugewiesenen Platz einnimmt, eine Rolle spielt, eine Aufgabe er­
füllt - der Gefahr ausgesetzt >auf Reisern oder in Abwesenheit aus­
getauscht zu werden.

beachten, daß dieser von Ricoeur betonte Aspekt der Thematik der Entscheidung in einer 
deutlichen Differenz zum Verständnis der Entscheidung bei Derrida und etwas versteck­
ter auch bei Marion steht. Gerade der >Wahnsinn< der Entscheidung wird bei Derrida 
noch eine wichtige Rolle spielen, sowohl im Hinblick auf die Identität und das Handeln 
eines personalen Selbst als auch im Hinblick auf die Entscheidung zu geben bzw. Gege­
benes anzunehmen.

128

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

3.2) L'homme capable- Sagenkönnen, Tunkönnen, Erzählenkönnen

Die drei Grundfähigkeiten des personalen Selbst, die Ricoeur unter­
scheidet, das Sagenkönnen, das Tunkönnen und das Erzählenkönnen, 
sind insgesamt auf die Idee einer Zurechenbarkeit oder Imputabilität 
des Handelns hin geordnet. Am Ende des Durchgangs durch die Ar­
gumentation Ricoeurs wird sich zudem fragen lassen, inwiefern diese 
Fähigkeiten und damit die Identität des personalen Selbst durch das 
Gebenkönnen und Empfangenkönnen ergänzt werden. Es geht in der 
Anerkennung der eigenen Fähigkeiten letztlich darum, sich als Ursache 
und Träger einer Handlung zu erkennen und sich dann auch als solcher 
zu erkennen zu geben bzw. zu bekennen und sich damit verantwortlich 
zu zeigen. Die reconnaissance tritt hier in ihrer Konnotation »als Ge­
ständnis« in Kraft. [WdA 123] Dieser explizite Akt der Übernahme und 
Bezeugung der eigenen Verantwortlichkeit verlangt eine doppelte Re­
flexionsbewegung: eine Rückwendung auf sich selbst als Entschei­
dungszentrum und eine Spiegelung dieser Erkenntnis nach außen, 
zum Anderen hin - also eine Weitergabe oder Preisgabe des über sich 
selbst Erkannten.

Die Bezeugung verlangt eine sprachliche Äußerung. Die erste dazu 
notwendige Fähigkeit, die dem »Handeln als ein in die Welt eingreifen­
des Tun« vorausgeht und zugleich, anschließend an die Sprechakttheo­
rie insbesondere der performativen und illokutionären Akte bei Austin 
und Searle, schon eine eigene Art des Handelns bildet,68 ist daher das 
»Sagen können«. [WdA 125] Die Frage >Wer spricht?< wird zunächst 
»mit Hilfe deiktischer Ausdrücke« beantwortet, wobei das Ich der 
»Selbstbezeichnung des sprechenden Subjekts« nicht mehr lexikalisch 
durch seinen Platz im Sprachsystem, sondern nur noch selbstreferen­
tiell bestimmt werden kann. [Ebd.] Die erste Person Singular ist für 
Ricoeur ausdrücklich »nicht austauschbar«. [WdA 128] Und diese 

68 Ricoeur möchte den Begriff des Handelns mit der Weite einer Polysemie ausstatten, 
die der Weite anthropologischer Fragestellungen gerecht wird und der Weite und Poly­
semie des Seins entspricht, das u.a. aristotelisch eine Dialektik von Akt und Potenz um­
faßt. Betont wird hier zunächst einmal deutlich der potentielle Aspekt des Handelns als 
Fähigkeit und Können. Da das Sagenkönnen ausgehend von der analytischen Sprach­
pragmatik zudem nicht direkt erfaßt werden kann, sondern in einem Umweg über die 
Betrachtung der Semantik von Aussagen und der Gesprächssituation zu betrachten ist, 
wird hiermit auch die Methodik des Umwegs erfüllt, die dem Status einer Indirektheit 
des Selbst entspricht.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Nichtaustauschbarkeit, die sich der Zirkulation aller anderen sprach­
lichen Austauschbeziehungen entzieht, wird später auch im Hinblick 
auf die Figur der Gabe noch eine entscheidende Rolle spielen. Als an 
einen Gesprächspartner gerichtete sprachliche Äußerung geschieht »die 
Selbstbezeichnung des sprechenden Subjekts ... in Gesprächssituatio­
nen, in denen Reflexivität und Alterität sich verbinden«, eingebunden 
in eine »Frage-Antwort-Struktur«. [Ebd.]69 Den »interlokutionären 
Charakter« der illokutionären Sprechakte, aber auch der Feststellungen 
oder Behauptungen, die sich mit einer »unausgesprochene[n] Bitte um 
Billigung« und dem Versuch einer Einflußnahme auf die Überzeugun­
gen des Gegenübers verbinden, vermißt Ricoeur in der Sprechakttheo­
rie. [Ebd.] Zudem kann der Eigenname, der über das Ich-Sagen hinaus 
die Unaustauschbarkeit der Sprechenden und die »Illokutionskraft« der 
Aussagen steigert, sofern er mit kulturellen Regeln und Rollen ver­
bunden ist, »eine regelrechte Stiftung des sprechenden Subjekts« her­
stellen. [Ebd.] Nicht umsonst ist die Rede davon, daß man mit seinem 
Namen für etwas - eine Handlung, eine Überzeugung usf. - stehen 
kann. Der Name bildet einen entscheidenden Faktor, wenn es darum 
geht, wie sich das Selbst zu erkennen gibt und sich zu erkennen gegeben 
ist. Seinen Namen gibt man sich zunächst nicht selbst, sondern erhält 
ihn von anderen, üblicherweise von seinen Eltern. Aus dieser Gabe des 
Namens heraus, die in der Diskussion zwischen Derrida und Marion 
noch eine wesentliche Rolle spielen wird, wird es möglich, daß sich 
»eine Lebensgeschichte unter einem Namen verdichtet, den ein anderer 
ausgesprochen hat, noch bevor dies der Mund dessen tun konnte, der 
sich nennt«. [WdA 315] Mein Name wird vor mir von anderen aus­
gesprochen ebenso wie ich zuerst von anderen angesprochen werde 
und dennoch macht zugleich meine Fähigkeit und Initiative zum Spre­
chen meine Identität wesentlich aus.

Die Aussage »Ich kann tun« basiert nun ebenfalls auf der Fähig­
keit, sie aussagen zu können, verleiht zudem aber der Fähigkeit Aus­
druck, »in der physischen und sozialen Umgebung des handelnden 
Subjekts Ereignisse eintreten zu lassen«. [WdA 128] Das aussagende 
Subjekt erkennt sich »als >Ursache< dieses >Geschehenmachens<« an 

69 Zu beachten ist, daß diese Frage-Antwort-Struktur hier sehr eindeutig in eine kon­
krete, interpersonale Kommunikationssituation eingebunden ist, während bei Marion 
die Struktur von Ruf und Antwort als eine anonyme Interlokution von einer solchen 
Interpersonalität stark abstrahieren wird.

130

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

und macht sich die vollzogene Handlung zueigen. [WdA 129] Im Zuge 
der Universalisierung des Zusammenhangs zwischen Ursache und Wir­
kung, der spätestens seit Kant jedes Geschehen bestimmt, in dem »et­
was eintritt, was vorher nicht war«, läßt sich nun keinerlei »objektive 
Differenz« zwischen »geschehen machem und >geschehen<« vorausset­
zen. [Ebd.] Wenn sich also nicht objektiv über die Differenz zwischen 
aktivem Handeln und einer Passivität gegenüber dem, was sich ereignet 
oder was jemandem geschieht, unterscheiden läßt, würde auch die Un­
terscheidung zwischen dem obsolet, was uns gegeben ist und was wir 
geben. Allerdings zeigt, so Ricoeur, die »semantische Analyse von 
Handlungssätzen«, daß darin nicht die Ordnung von Ursache und Wir­
kung, sondern die Frage nach der Intention, nach einem »Grund zu 
handeln, eine[r] Absicht« leitend ist. [Ebd.] Konstitutiv für das Geben 
als Handlung ist demnach die Intention zu geben. Handlungen werden 
zudem anders als andere Geschehnisse »im weitestmöglichen Kontext 
von Umständen, Normen und Regeln einer gegebenen Kultur« inter­
pretiert. [Ebd.] Entscheidend ist sowohl in der Entscheidung für eine 
Handlung als auch retrospektiv in der Bewertung einer erfolgten Hand­
lung bzw. der über sie getroffenen Aussage ein »Bezug auf den Han­
delnden als den Eigentümer seiner Handlung«. [Ebd.]70 Wir können 
dieses Eigentum durchaus losgelöst von seinem Besitzer betrachten, 
wenn wir versuchen, seine Absichten zu verstehen, »sobald wir sie aber 
von ihrem Urheber abgelöst haben, um sie zu untersuchen, geben wir 
sie ihm zurück, indem wir sie ihm als die seinige zuschreiben«. [SaA 
119] Das heißt: »Die Zuschreibung der Handlung zu einem Handelnden 
gehört zum Sinn der Handlung«. [WdA 130] Auch der Handelnde 
selbst distanziert die Handlung von sich selbst, um sich über seine Ab­
sicht klar zu werden, beendet aber diesen Prozeß mit einer Entschei- 

70 Eine »Ereignisontologie«, die Ricoeur bei Donald Davidson diagnostiziert, kann die 
Unterscheidung zwischen kausalen Ursachen und Gründen oder Absichten leicht verwi­
schen. [WdA 130] (Vgl. Donald Davidson: Handlung und Ereignis. Übers, von Joachim 
Schulte, Frankfurt a. M. 1985.) Davidson trennt die Handlung als Ereignis von der Kate­
gorie der Sachverhalte oder Gegenstände und bestimmt letztlich die Ursache als Grund 
einer Handlung. Ricoeur hingegen betont den antizipativen Charakter der »Absicht-zu«, 
der die eigentliche Entscheidung für eine noch ausstehende Handlung ausmacht. [SaA 
101] Diese Art der Absicht, die ein Urteilen über eine zukünftige Handlung, ein Abwä­
gen und Entscheiden voraussetzt und einen zeitlichen Aufschub impliziert, ist ebenso 
mit der husserlschen »Intention« verbunden wie auch mit dem an Heidegger anschlie­
ßenden »Entwurfscharakter der Lage des Handelnden selbst«, der quasi nicht nur die von 
ihm abgelöste Tat, sondern auch sich selbst als Handelnden mit antizipiert. [SaA 104]

131

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

düng, die eine »Wiederaneignung seiner eigenen Überlegung« bildet. 
[SaA 119] Die Handlung wird erst wirklich zur eigenen, indem sie quasi 
>weggegeben< und aus der Distanz wieder angenommen wurde. Die 
kantische Freiheit als die Fähigkeit, »eine Reihe von sukzessiven Dingen 
oder Zuständen von selbst anzufangen« [KdrV 478] möchte Ricoeur 
keinesfalls der moralischen Zurechnung opfern, auf die seine Argu­
mentation hinausläuft. Das Tunkönnen ist deshalb für ihn niemals ein 
resignatives Annehmen oder Aufsichnehmen zugespielter Handlungs­
möglichkeiten, sondern ganz wesentlich ein »Anfangenkönnen« [WdA 
131], die Möglichkeit, eine Initiative zu ergreifen - beispielsweise die 
Initiative zu geben - die aber wiederum durchaus aus dem Zu-erken- 
nen-Geben solcher Möglichkeiten >empfangen< werden kann.

Die Fähigkeit zu erzählen ermöglicht es schließlich, die »Reihe 
fragmentarischer Handlungen«, die aus dem Anfangenkönnen hervor­
gehen, nach einer »Gestaltungsregel« zu ordnen. [Ebd.] Wie weit aber 
reicht der Umfang einer Handlung von der Spontaneität ihrer Initiative 
aus? Was ist die »Tragweite einer Entscheidung«? [Ebd.] Wie läßt sich 
im sozialen »Interaktionsgeflecht« eine klare Zuschreibung zu einem 
Handelnden vornehmen? [Ebd.] Letztlich allein durch das »Bekenntnis 
des handelnden Subjekts«, das seine eigene »Initiative ... auf sich 
nimmt«. [WdA 132] Nicht die Initiative zur Handlung also, aber die 
notwendige Wiederaneignung der Handlung durch den Handelnden 
ist ganz wesentlich ein Empfangen, ein Annehmen. Im Bekenntnis zu 
einer Handlung, das auch bei Derrida und Marion eine wesentliche Rol­
le spielen wird, muß man wiederum wohl notwendig vom Prozeß seiner 
Entscheidungen und ihrer Ausführung erzählen. Die Erzählung bindet 
die Handlung an einen Handelnden und verbindet diesen zugleich mit 
anderen, denn jede einzelne Person ist »[i]n Geschichten verstrickt«71, 
da ihre Lebensgeschichte sich mit den Geschichten anderer überschnei­
det. Anfang und Ende des eigenen Lebens, Zeugung, Geburt und Tod 
kann man zunächst nicht selbst erzählen. »Ganze Abschnitte meines 
Lebens gehören zur Geschichte der Anderen«. [SaA 197] Ich kann da­
her meine Geschichte anderen nur im Austausch mit anderen erzählen 

71 Ricoeur übernimmt diesen Ausdruck von Wilhelm Schapp: In Geschichten verstrickt. 
Zum Sein von Ding und Mensch, Wiesbaden 1976. Die Idee der »Lebensgeschichten« im 
»Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« ist auch bei Hannah Arendt von Bedeu­
tung und steht dabei in deutlicherem Bezug zum Politischen. (Hannah Arendt: Vita 
acitva oder vom tätigen Leben, a.a.O. Abschnitt 25). Das Politische ist »jener Aspekt 
des menschlichen Tuns, der nach Erzählung verlangt.« [SaA 76]

132

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

und richte sie wie eine Gabe an einen Anderen. Dies setzt »ein Ohr, ein 
Hörenkönnen, ein Empfangen voraus«. [WdA 314] Die je eigene 
Selbstheit wird in der Form einer Geschichte >weitergebbar< und ver­
langt, entsprechend angenommen und beantwortet zu werden.

3.3) Von der Zurechenbarkeit zur Verantwortung
gegenüber dem Anderen

Über die »Zuschreibung« hinaus soll nun die Zurechenbarkeit, der 
»Idee einer Buchhaltung nahe«, die Fähigkeit einschließen, auch die 
Konsequenzen einer Handlung zu tragen und für diese einzustehen, 
insbesondere wo sie »Schädigung und Unrecht« hervorgebracht und 
einen Anderen zum Opfer gemacht hat. [WdA 139] Sich diese Hand­
lung zurechnen heißt dann, ein Soll in das Konto seines Handelns ein­
zutragen und bereit zur Entschädigung des Anderen zu sein. Das Sub­
jekt, das sich mit dem Bekenntnis, welches Parallelen zum juristischen 
Geständnis aufweist, eine Handlung zurechnet, hat »die Schwelle zum 
Rechtssubjekt überschritten« und ist in den Kreislauf bzw. die Öko­
nomie von Entschädigung, Vergeltung und Strafe eingetreten. [WdA 
140] Die Metapher des Rechnungsbuches, die Ricoeur in diesem Kontext 
gebraucht [vgl. SaA 357], erinnert an Mauss' Herleitung des Begriffs 
des Interesses aus der Sprache der Buchführung. Allerdings geht es hier 
weniger darum, was der Handelnde für sich selbst bezweckt und sich 
selbst >gutschreiben< kann, als vielmehr darum, was er anderen schuldet. 
Für Ricoeur manifestiert sich mit der Einschreibung in ein solches, ima­
ginäres >Buch< und der damit verbundenen Objektivierung des subjek­
tiven Tuns das »Bild einer außerhalb unserer selbst liegenden Verket­
tung all unserer Handlungen«, die wie ein uns auferlegtes Schicksal 
»das Selbst zu seinem eigenen Feind« machen kann. [SaA 358] Es 
scheint also, als würde das Kalkül des interessegeleiteten Handelns, das 
für das Selbst >Profit erwirtschaftem will, sich gegen sich selbst richten, 
weil es auf Kosten anderer und damit letztlich wieder um den Preis der 
eigenen Verschuldung handelt. Können die Uneigennützigkeit der Gabe 
sowie die Anerkennung des Anderen und seiner Interessen bzw. auch 
die Anerkennung als Selbstschätzung [vgl. SaA 358] einen Ausweg aus 
diesem >Schicksal< der Verschuldungen anbieten?

Maßstab sowohl der Handlungen als auch der »ethisch-mora­
lische^] Prädikate«, die reflexiv auf das handelnde Subjekt angewendet 

133

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

werden, bleibt für Ricoeur über das individuelle Interesse hinaus letzt­
lich immer eine »Idee sei es des Guten, sei es der Pflicht«, die dem 
Selbstbezug seine »vornehmste Bedeutung« gibt. [WdA 139] Was zu­
vor zugeschrieben wurde, wird in der Zurechnung mit einer Wertung 
versehen, mit dem positiven oder negativen Vorzeichen, das die »Meta­
pher der Rechnung« impliziert. [WdA 140] So definiert Kant auf der 
juristischen Ebene die Person als »dasjenige Subjekt, dessen Handlun­
gen einer Zurechnung fähig sind«, und zwar betrachtet nach der Frei­
heit seiner Willkür und unter der Kenntnis des Gesetzes, »kraft welches 
auf ihnen eine Verbindlichkeit ruhet«. [MdS AB 22 f.]72 Kern der Zure­
chenbarkeit bleibt die Freiheit in der Spannung zwischen der Sponta­
neität der Willkür und der Autonomie als Determination des Vernunft­
gesetzes. Es bleibt ein Rätsel offen zwischen der Kausalität als Ursache- 
Wirkung-Zusammenhang und jener anderen Kausalität der Freiheit des 
Handelns aus Gründen, die auch die Freiheit zu geben sein kann. Dieses 
Rätsel klafft mitten im Selbst oder im Menschen, der als Bürger zweier 
Welten Naturwesen und Vernunftwesen ist. Er kann nicht aus den Ur­
sache-Wirkungs-Zusammenhängen heraustreten und besitzt dennoch 
eine Freiheit und Fähigkeit des Handelnkönnens und der Initiative, die 
unter anderen Maßgaben zu betrachten ist, als seine natürlichen Deter­
minationen. Eine analoge Spannung läßt sich, wie bereits bei Caille 
gezeigt, auch im Kern der Gabe verorten, als Spannung zwischen Spon­
taneität und Verpflichtung, die allerdings nicht nur im eigenen Rech­
nungsbuch vermerkt wird, sondern von vornherein als Verpflichtung 
gegenüber dem Anderen zu denken ist.

Für Ricoeur bietet der Gedanke der Verantwortlichkeit einen Wi­
derstand gegen die Vorstellung, sich durch »Absicherung und Vorbeu­
gung« der Zurechnung einer Handlung zu entziehen. [WdA 140] 
Auch wenn diese Zuschreibung oder Zurechenbarkeit äußerlich und 
öffentlich nicht vollzogen werden kann, bleibe ich für meine Handlung 
verantwortlich und zwar dem Anderen, dem Geschädigten gegenüber. 
Der Fokus wird nicht mehr auf das »verletzte Gesetz« gerichtet, so daß 
eine Strafe zuallererst als Vergeltung dieser Verletzung und als »Lei­
denlassen« des Täters betrachtet wird, sondern auf »das erste Leiden, 
nämlich das des Opfers«. [Ebd.] Es bleibt jedoch nicht bei der Betrach­

72 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten. In: Werkausgabe in 12 Bänden. Hrsg, von 
Wilhelm Weischedel, Bd. VIII, Frankfurt a. M. 2009. [Zitiert als: MdS]

134

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

tung dieser konkreten negativen Folgen einer Handlung. Mit der Ein­
führung des »Prinzips Verantwortung« durch Hans Jonas sowie auch 
mit der »Idee der Sorgepflicht« für den verletzlichen Anderen wird 
man »[a]uf der moralischen Ebene ... für den anderen Menschen, für 
die anderen schlechthin für verantwortlich gehalten.« [WdA 143] Eine 
andere, vielleicht noch radikalere Ausweitung der Verantwortung wird 
sich auch bei Marion finden, als Verantwortlichkeit gegenüber der Ge­
samtheit der sich gebenden Phänomenalität. Problematisch ist bei 
einer solchen Ausweitung der Verantwortlichkeit stets die Frage der 
»Reichweite« insbesondere im Hinblick auf die zukünftigen Folgen. 
[Ebd.] Genau an diesem Punkt sieht Ricoeur die Aufgabe der juristi­
schen Betrachtungsweise und der Rechtspraxis, in der die Strafe indivi­
dualisiert und so »die >Meinigkeit< meiner Handlung« anerkannt wird. 
[Ebd.] Er plädiert für ein richtiges Maßhalten zwischen universeller 
Verantwortung und rechtlicher Zurechenbarkeit. Er plädiert damit in­
direkt auch für ein Selbst, welches zwischen dem reinen Rechtssubjekt 
Kants und einem unendlich Verantwortlichen und Antwortenden an­
zusiedeln ist.

Im Hinblick auf die Denkfigur der Gabe zeichnen sich parallele 
Strukturen ab zwischen den Verhältnissen von Gabe und Gegengabe, 
Geber, Gegebenem und Empfänger einerseits und den Verhältnissen, 
die hier zwischen Schaden und Entschädigung, Täter, Tathandlung und 
Opfer aufgezeigt werden können. Geht es nicht letztlich im Akt der 
Gabe um eine Zurechnung, die aber eben eine Verschiebung der Zu­
rechnung eines Besitzes von einer Person zur anderen impliziert? Geht 
diese Rechnung tatsächlich so einfach auf? Wem ist der Akt der Gabe 
selbst zuzurechnen? Dem Geber, dem Empfänger? Demjenigen, der sich 
als Gebender zu erkennen gibt oder (angelehnt an Derrida) gerade dem, 
der sein Geben nicht einmal als ein solches erkennt, oder aber demjeni­
gen, der als Empfänger von der Gabe überwältigt wird, ohne diese Be­
rechnern oder verrechnen zu können? Ist die eigentliche Gabe wie bei 
Mauss die gegebene Sache, die sich möglicherweise mit ihrer eigentüm­
lichen Kraft der Zurechenbarkeit und Berechenbarkeit entzieht? Die 
Zuschreibung der Handlung zu sich selbst, die in einer Aussage über 
sich selbst formuliert wird - also in einem Akt, in dem der Handelnde 
sich selbst zu erkennen gibt -, erfolgt wie eine Inbesitznahme, eine An­
eignung, und wird von Ricoeur mehrfach in einer Terminologie des 
Eigentums und in einer Metaphorik der Buchführung beschrieben. 
Das »>hegemonische< Band«, welches in der Selbstzuschreibung die

135

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricceur - Unterwegs

Handlung mit dem Handelnden verbindet, wird in der griechischen An­
tike zunächst mit »Metaphern wie Steuermann, Vater, Hausherr« aus­
gedrückt, von denen die beiden letzten auf die Ordnung des oIkoq ver­
weisen. [WdA 131] Ricoeur berücksichtigt darüber hinaus aber auch die 
Bindungen und Verbindungen des Miteinanders. Bliebe eine Handlung, 
die wie ein Eigentum in Besitz genommen und verbucht wird, nicht 
doch immer übertragbar und weitergebbar? Kann die Verschuldung 
einfach verrechnet werden ? Dieser Vorstellung soll durch ein Verständ­
nis der Verantwortung begegnet werden, die eine Antwort von mir nqt- 

langt, egal ob diese dann letztlich darin besteht, daß ich mich zu einer 
Handlung bekenne, oder versuche, sie einem Anderen zuzurechnen. 
Was heißt es für das Ich-Sagen und die Unaustauschbarkeit des Selbst, 
die Ricoeur voraussetzt, wenn ich zum Beispiel ein Bekenntnis zu einer 
Tat zurücknehme und sie quasi weitergebe, indem ich sie einem Ande­
ren zuschreibe? Neben dem Begriff der Verantwortung gegenüber den 
Anderen sowie der zeitlichen Kontinuität und Stimmigkeit der Lebens­
geschichte als Maßstäben für die Zurechenbarkeit wird auch die weitere 
Entwicklung der Figur der Gabe im Hinblick auf eine wechselseitige 
Anerkennung und ein wechselseitiges Erkennen und Sich-zu-erken- 
nen-Geben einen Versuch darstellen, auf diese Fragen zu antworten.

4) Das Selbst als ein Anderer -
zwischen Aktivität und Passivität

Bevor nun die spezifische Form der Gabebeziehungen zwischen Per­
sonen betrachtet werden soll, möchte ich noch einmal herausarbeiten, 
welche Grundannahmen über die Beziehungen zwischen Selbst und 
Anderem bei Ricoeur dabei vorauszusetzen sind. Wesentlicher als die 
direkte Beziehung einer Gabe >von Hand zu Hand< erscheinen die ver­
mittelten Beziehungen des Einander-zu-erkennen-Gebens. In allen 
Identitätsbestimmungen und Fähigkeiten, die Ricoeur dem Selbst zu­
schreibt, ist ein Bezug auf eine intersubjektive Ebene mitgedacht, in 
der ich mich selbst zu erkennen gebe und rezipiere, was mir von ande­
ren zu erkennen gegeben ist. Auch das Handeln ist stets in ein Mitein­
ander (l'un avec l'autre) eingebunden und ich affiziere das Handeln 
jedes Anderen ebenso, wie er umgekehrt mein Handeln beeinflußt. In 
Absetzung von den Philosophien des Cogito< will Ricoeurs Hermeneu­
tik des Selbst das »Ich-Du des Zwiegesprächs« berücksichtigen, die 

136

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

»Person, über die man spricht«73, die »geschichtliche Person« und das 
»Selbst der Verantwortung«. [SaA 21]

Diese mehrsträngige Verflechtung des Selbst mit dem Anderen 
versucht Ricoeur dadurch zum Ausdruck zu bringen, daß >das Selbst 
als ein Anderen - >soi-meme comme un autre< zu denken ist. Bei der 
Dialektik zwischen dem Selbst und dem Anderen handelt es sich für 
Ricoeur um »so etwas wie eine Dialektik mit auf geschobener Synthese« 
vor dem Horizont einer möglichen, erhofften Totalität.74 Es gilt die 
Spannung zwischen den Polen der beiden Gegenbegriffe zu erhalten, 
die Ambivalenz offenzuhalten, wobei der eine Begriff stets in den ande­
ren übergeht. Genau diese erhaltene Spannung und Distanz sowie auch 
der beständige Vollzug eines Übergangs- oder Vermittlungsgeschehens 
wird auf einer praktischeren Ebene, zwischen zwei Personen, in 
Ricoeurs Untersuchung der Gabe wiederholt werden. Die Verbindung 
durch das »als« ist hier eine metaphorische, »im Sinne des >Als-etwas- 
Sehen<«. [SaA 118] Die >Pole< werden in einem »Kurzschluß« [ebd.] 
verbunden. Das »als« verweist nicht auf einen »Vergleich«, sondern 
auf eine »Implikation«. [SaA 12] Die interpersonale Verbindung durch 
die Gabe wird sich demgegenüber eher als eine symbolische Verbin­
dung erweisen, die, ausgehend vom etymologischen Ursprung des Wor­
tes Symbol, neben der hergestellten Bindung auch den Bruch und die 
Distanz betont.

Die »Andersheit« gehört für Ricoeur »zum Sinngehalt und zur 
ontologischen Konstitution der Selbstheit« [SaA 382] und wird ihr 
nicht von außen hinzugefügt. Sie besitzt einen »vieldeutigen Charak­
ter« und soll daher »nicht, wie man es allzu leicht voraussetzt, auf die 
Andersheit eines Anderen reduziert« werden:

»Vielleicht muß der Philosoph als Philosoph zugeben, daß er nicht weiß und 
nicht sagen kann, ob dieser Andere, als Quelle der Aufforderung, ein Anderer 
ist, dem ich ins Gesicht sehen oder der mich anstarren kann, oder meine Ah­
nen, von denen es keinerlei Vorstellung gibt, sosehr konstituiert mich meine 
Schuld ihnen gegenüber, oder Gott - der lebendige Gott, der abwesende Gott - 
oder eine Leerstelle.« [SaA 383]

73 Die sprachliche Identifizierung der Person erfolgt als »unteilbares Exemplar innerhalb 
einer Gattung« [SaA 39], jedoch »unter Ausschluß aller anderen Exemplare derselben 
Klasse«. [SaA 43] Mit dem Begriff der Gattung rekurriert Ricoeur erneut auf Aristoteles, 
möchte die Gattungszugehörigkeit des Menschen allerdings mit Kants universalisiertem 
Menschheitsbegriff verbinden.
74 Paul Ricoeur: Geschichte und Wahrheit, a.a.O., S. 34ff.

137

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Ricoeur möchte die Relation zwischen dem Selbst und dem Anderen 
nicht von vornherein auf eine dialogische, interpersonale Beziehung 
reduzieren, für die dann die Gabe als mögliches Modell dient, die wie­
derum als vertikale Gabe auch auf einen göttlichen Anderen oder, bei 
Mauss, auf die Ahnen bezogen sein kann. Das heißt auch, daß in der 
Figur der Gabe nur ein Teil der Konstitution des Selbst als Anderem 
erfaßt wird, sofern darin die Äquivozität des Anderen auf unterschied­
liche Art und Weise eingeschränkt wird. Ricoeurs Auseinandersetzung 
mit der Gabe wird daher in Hinblick auf das Selbst nicht als Ersetzung, 
sondern als eine wichtige Ergänzung zur in »Das Selbst als ein An­
derer« entwickelten Hermeneutik des Selbst zu lesen sein.

Der oder das Andere ist in dieser Hermeneutik keinesfalls nur das, 
was aktiv in ein Selbst aufgenommen, gelesen, verstanden oder ange­
eignet wird, vielmehr ereignet sich immer schon eine »Arbeit der An- 
dersheit im Zentrum der Selbstheit«75 [ebd.], der gegenüber das Selbst 
passiv ist. Für Ricoeur läßt sich hierbei ein »Dreifuß der Passivität, mit­
hin der Andersheit« unterscheiden, nämlich die Passivität des »Leibes«, 
des »Fremden« der »intersubjektiven Beziehung« und schließlich die 
»des Verhältnisses des Selbst zu sich selbst, die das Gewissen ist«. [SaA 
384] Diese dreifache Passivität76 oder Andersheit läßt sich auch als eine 
dreifache Gegebenheit für das Selbst verstehen, mit der dieses als Emp­
fänger umzugehen hat, bzw. unter Berücksichtigung der Dynamik der 
fortgesetzen Arbeit im Selbst vielleicht gerade nicht als abgeschlossene 
Gegebenheit, sondern - in einem Vorgriff auf Marion - eher als eine 
sich beständig weiter vollziehende >Gebung<.

Indem ich in mir selbst eine Passivität, Rezeptivität und Andersheit 
erfahre, kann ich wiederum erst offen sein für die Rezeption dessen, 
was ein Anderer an mich richtet oder mir (zu erkennen) gibt, woraus 
also meine Initiative hervorgehen kann, und offen für die Verantwor­
tung ihm gegenüber, da ich auch sein Selbst als durch eine solche Passi­
vität geprägt und damit als potentielles Opfer meiner Taten erkennen 
kann. Die Leiblichkeit des Selbst bildet hierfür die erste Voraussetzung. 
Mein Leib ist für mich eine Gegebenheit oder Gebung - vielleicht eine 

75 Kursivierung K. B.
76 Jean Greisch weist darauf hin, daß Ricoeur in seinen früheren Schriften noch eine 
vierte Dimension der Passivität berücksichtigt: »c'est l'alterite ... de l'inconscient, qui 
nous rend >etrangers ä nous memes<, instaurant une Unheimlichkeit qui est pourtant 
constitutive de notre etre meme.« (Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phenome- 
nologiques vers l'homme, a.a.O. S. 304).

138

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

Gabe die mir unausweichlich vorgegeben ist, die für mich aber zu­
gleich Ausgangspunkt all meiner Aktivitäten wird, also die Schaltstelle, 
über die das Selbst auf die Welt zugreifen kann, die Vorgabe, von der 
ausgehend es erst zur Entscheidung fähig ist. Die damit verbundene 
Passivität ist die des Leidens. In seiner Angreifbarkeit, Fragilität und 
Sterblichkeit kann sich das leibliche Selbst dem Einbruch einer Anders- 
heit in seine Selbstbestimmung nicht entziehen. Der »Eigenleib« offen­
bart sich im Anschluß an Husserl als »Vermittler zwischen Intimität des 
Ich und Exteriorität der Welt«.77 [SaA 388] Die Phänomenologie stößt 
nun für Ricoeur an eine Grenze, wo es gilt, den Leib zugleich als Körper 
in Relation zu anderen Körpern zu erfassen: Man muß »den Leib ver­
weltlichen, damit er als Körper unter Körpern erscheinen kann«, wie 
man »den Eigennamen ... in die Standesregister eintragen muß«. [SaA 
392] Das heißt, man muß ihn als das, was einem gegeben ist, quasi 
weitergeben, zu erkennen geben und in eine Welt einbringen, die man 
mit anderen teilt, so wie man seinen Namen in eine gemeinschaftliche 
Institution des Miteinanders einschreibt. Die »Andersheit des Anderen 
als eines Fremden, eines Anderen als ich«, muß hier für Ricoeur Vor­
rang gegenüber jeglichem Eigenen erhalten. Nur indem das Selbst als 
ein Anderer gedacht wird und nicht der Andere als eine Appräsentation 
des Ichs, »läßt sich verstehen, daß mein Leib zugleich ein Körper ist«, 
und zwar analog zu den Körpern der Anderen. [Ebd.]

Wie steht es nun um die Passivität gegenüber dem Fremden? 
Ricoeur berücksichtigt zwar, daß bei Husserl »der Andere von Anfang 
an vorausgesetzt« ist, und dies sogar auch dahingehend, »daß wir ... 
gemeinsame Gemeinschaften von Personen aufbauen, die sich ihrer­
seits auf der Szene der Geschichte als Persönlichkeiten höherer Ord­
nung verhalten können« [SaA 399], verweist aber darauf, daß in der 
»Reduktion auf die Eigenheitssphäre« [ebd.] diese Voraussetzung des 
Anderen ausgeblendet wird. Mit dem Begriff der »Appräsentation«, 
die wie ein »Rätsel« zwischen Repräsentation und Präsentation steht, 
erhält für Ricoeur dennoch die Rätselhaftigkeit und Uneinholbarkeit des 
Anderen in meine Eigenheit ihren Platz in Husserls Konzeption. [SaA 
400 f.] Durch die Möglichkeit zur Appräsentation und die damit ver­

77 Der »Leibbegriff« ermöglicht in den »Cartesianischen Meditationen« »die Paarung 
eines Leibes mit einem anderen ... auf deren Grundlage sich dann eine gemeinsame 
Natur konstituieren kann« - eine intersubjektive Welt. (Vgl. Edmund Husserl: Cartesia- 
nische Meditationen und Pariser Vorträge, Husserliana I, Den Haag 21991. S. 141 ff.).

139

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

bundene »Bedeutungsübertragung« ist, so Ricoeur, »der Andere nicht 
dazu verdammt, ein Fremder zu bleiben, sondern (kann) mein Mit­
mensch [semblable] werden.« [SaA 402] Hier wird demnach die für 
den allgemeinen Standpunkt< jeder Ethik zentrale Möglichkeit, den 
Anderen als Mitmenschen zu betrachten, mit ihm zu empfinden und 
sich »in eine anderes perspektivisches Zentrum zu versetzen«78, phäno­
menologisch fundiert. Neben dem »Gebaren«79 des Anderen, das mir 
seine psychische Dimension anzeigt, in die ich mich einfühlen kann, ist 
es bei Husserl für die Fremderfahrung wesentlich, daß ich eben nicht 
vollständig an die Stelle des Anderen treten und gleichzeitig hier und 
dort sein kann, wo sich sein Leib befindet.80 Die Einnahme seiner Posi­
tion erfolgt stets im Modus des als ob - »wie wenn ich dort anstelle des 
fremden Leibkörpers stünde«.81 Diese nicht vollständig einholbare An­
dersartigkeit ist das, was den Anderen zum Anderen macht und damit 
das Selbst ebenso bezeugt wie über sich hinaus verweist. Diese Einsicht 
in die unaufhebbare Andersheit des Anderen (als >autre<), die aber den­
noch im Selbst wirkt, impliziert für Ricoeur immer schon die Aufforde­
rung den Anderen (als >autrui<) in seiner Andersheit zu achten.

Besonders deutlich kommt diese Aufforderung bei Levinas zum 
Ausdruck, der im Unterschied zu Husserl nicht vom Ego ausgeht, son­
dern unter dem Primat der Ethik die »Bewegung des Anderen auf mich 
zu« betrachtet. [SaA 403] In der Absetzung von der ontologischen To- 
talisierung versetzt Levinas, was auch Derrida betonen wird, die An­
dersheit in eine radikale Exteriorität. Der Andere kann in keiner Weise 
»in den Raum meiner eigenen Vorstellungen« übernommen werden. 
[SaA 404] Seine Aneignung wird absolut ausgeschlossen. Das Gebot, 
das das Antlitz ausspricht, wird vereinzelt: »Es ist jedesmal das erste 
Mal, daß der Andere, ein beliebiger Anderer mir sagt: >Du sollst nicht 
totem.« [Ebd.] Der Andere verliert dabei allerdings die für Ricoeur ent­
scheidende Offenheit, für alle Erscheinungsformen des Selbst einen 
konstitutiven Charakter besitzen zu können, indem er immer schon als 
»Meister der Gerechtigkeit« auftritt. [Ebd.] Dieser absolut Andere kon­
stituiert das Selbst »als einen Verantwortlichen, das heißt als jemanden, 

78 Paul Ricoeur: Geschichte und Wahrheit, a.a.O., S. 291.
79 Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, a.a.O. S. 144.
80 Vgl. ebd., S. 148.
81 Ebd., S. 152.

140

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

der zu einer Antwort fähig ist«. [Ebd.] Die Antwort »>Hier sieh mich\< 
[>Me voici! <]« - ursprünglich die Antwort Abrahams auf den Ruf Got­
tes - erfolgt im Akkusativ und bewirkt keinerlei »Abschwächung der 
vollständigen Asymmetrie zwischen dem Selben und dem Anderen.« 
[SaA 406] Diese Asymmetrie steigert sich schließlich in Levinas' Den­
ken soweit, bis das Selbst zur »Geisel« des Anderen wird, »der als An­
greifer nichtsdestoweniger die Geste des Verzeihens und der Sühne for­
dert«. [SaA 406 f.] Ricoeur möchte diese Hyperbel der Andersheit einer 
»Stellvertretung« bis hin zur »Selbstverleugnung« vermeiden. [SaA 
408] Vielmehr setzt für ihn die »Vorladung zur Verantwortung« durch 
den Anderen zunächst »das Vermögen der Selbstbezeichnung« voraus. 
[SaA 409] Die Asymmetrie zwischen Selbst und Anderem soll erhalten 
bleiben, ohne zugleich eine der beiden Seiten auf die aktive Rolle des 
Täters - oder des Gebenden - und eine auf die passive Rolle des Opfers 
- oder des Empfängers - zu reduzieren. Über eine rein passive »Auf­
nahmefähigkeit« hinaus ist deshalb »eine Unterscheidungs- und An­
erkennungsfähigkeit« vorauszusetzen, die zwischen den verschiedenen 
Manifestationen des Anderen und seiner Bewegung auf mich zu diffe­
renziert und entsprechend auf sie reagiert. [SaA 407] Die Stimme des 
Anderen soll in ihrer jeweiligen Andersheit entgegengenommen, ge­
hört und beantwortet werden. Das Gebot der Verantwortung muß ich 
mir dazu jedoch zunächst aneignen:

»Muß nicht die Stimme des Anderen, der zu mir sagt: >Du sollst nicht totem, 
zur meinigen werden, und zwar so, daß sie zu meiner Überzeugung wird, zu 
der Überzeugung, die den Akkusativ des: >Hier sieh mich< dem Nominativ des 
>Hier stehe ich< gleichstellt?« [SaA 408]

Die Aneignung der Stimme des Anderen, dessen Forderung ich in mei­
ne eigene Überzeugung verwandle, erhält hier eine deutlich andere 
Konnotation als die einer Aneignung als Inbesitznahme, die Ricoeurs 
Hermeneutik mit dem Vorwurf einer fehlenden Anerkennung der 
Fremdheit des Anderen konfrontierte. Es soll sich nicht um eine Über­
nahme des Anderen handeln, sondern lediglich um die Einnahme des 
Standpunktes eines Anderen im Modus des als ob, die diesen nicht von 
seinem Platz verdrängt. Das Gebot ruft wiederum auf der ethischen 
Ebene dazu auf, nicht nur den Standpunkt eines Anderen, sondern 
letztlich den jedes Anderen einzunehmen. Auch wenn die Aufforde­
rung durch den partikularen Anderen und die Verinnerlichung durch 
das partikulare Selbst das Gebot vereinzeln, darf diese Universalität 

141

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

nicht aufgehoben werden, die gerade die Partikularität jedes einzelnen 
Anderen sichern soll.

Das Gewissen, die dritte Gegebenheit der Passivität, erscheint 
Ricoeur nun als Möglichkeit einer Vermittlung zwischen der Exteriori- 
tät des Anderen bei Levinas und der umgekehrten Bewegung bei Hus­
serl, in der ich nur aus meinem Ego heraus zu einem Anderen als alter 
ego gelangen kann. Es bildet den »Ort einer eigentümlichen Dialektik 
von Selbstheit und Andersheit« und ist gekennzeichnet durch die spezi­
fische Passivität einer »mir zugleich inneren wie übergeordneten Stim­
me«. [SaA 410] Der Begriff des Gewissens soll jenseits der moralischen 
Dimension des »>guten< und ... schlechtem Gewissens« und der Meta­
pher des inneren Gerichtshofes als eine Form der »Selbstgewißheit« 
[SaA 413] untersucht werden, um damit auch vom Begriff der »Schuld« 
[SaA 415] gelöst zu werden. »Denn die altertümliche Weise der Wieder­
gutmachung einer Schuld besteht darin, dem Schuldner Gewalt anzu­
tun« [ebd.], und diese Ausübung von Gewalt will Ricoeur gerade durch 
die Konstitution des Selbst als eines Anderen ausschließen. Zusammen 
mit der Logik der Vergeltung und Wiedergutmachung soll eine spezi­
fische Form der reziproken Gegenseitigkeit überwunden werden, wel­
che auch den Tausch bestimmt und für Ricoeur in der Gabe überschrit­
ten werden kann. »Die Stimme des Gewissens zu hören« heißt für 
Ricoeur letztlich, in sich selbst einem »Aufgefordertsein durch den An­
deren« zu begegnen. [SaA 421] Die »erste Aufforderung«, die an das 
Selbst ergeht, ist der Anspruch, »gut zu leben, mit dem Anderen und 
für ihn, in gerechten Institutionen«. [Ebd.] Dieser Anspruch wiederum 
ist gebunden an die jeder Norm vorgeschaltete »Form des Gebotes, die 
noch kein Gesetz ist«: das »Du aber, liebe mich!« des Hoheliedes, das 
wiederum Grundlage für das Gesetz als Verbot der Gewalt ist. [SaA 
421 f.]82

Die Situationsentscheidung als Gewissensentscheidung stellt mich 
in eine »Tragik des Handelns«, der gegenüber ich die Passivität eines 
»Hier stehe ich! Ich kann nicht anders!« empfinde [SaA 422], weil ich 
der Situation selbst gegenüber passiv bin und weil ich in meiner Ent­
scheidung von erworbenen und durchdachten, angeeigneten Überzeu­
gungen überzeugt und geprägt bin. Zwar bleibt stets eine Prüfung 
anhand der formalen Regel des Verbots notwendig - letztlich am kate­

82 Ricoeur beruft sich hier auf Franz Rosenzweig: Stern der Erlösung. In: Gesammelte 
Schriften, Bd. 2, Den Haag 1976.

142

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sich erkennen und zu erkennen geben

gorischen Imperativ. Dessen Formalität wird aber im Augenblick der 
Entscheidung, die sich in ihrer Spezifität an der Formalisierung reibt, 
an ihre Grenzen geführt. Was die situative Entscheidung prägt, ist die 
tppovYpLQ, die sich wiederum auch am tugendhaften Anderen bemißt, 
sowie letztlich eine teleologische Ausrichtung: Durch das Gewissen als 
ein Anderer »angerufen zu sein ... bedeutet, anzuerkennen, daß man 
aufgefordert ist, gut zu leben, mit den Anderen und für sie in gerechten 
Institutionen und sich selbst als Träger dieses Gelöbnisses zu schätzen.« 
[SaA 423]83 In Absetzung von Heideggers >Andersheit< der Stimme des 
Gewissens, die das Selbst allein zu sich selbst und nicht zugleich zur 
Verantwortung gegenüber dem Anderen ruft, ist für Ricoeur »der An­
dere der Weg ..., den die Aufforderung unbedingt zu durchlaufen hat«, 
um das Selbst zu sich selbst zu bringen. [SaA 426] Dabei soll jedoch 
keine »Reduktion der Andersheit des Gewissens auf die Andersheit des 
Anderen« vorgenommen werden, vielmehr versteht Ricoeur das »Auf­
gefordertsein als Struktur der Selbstheit«, die aber eben im notwendi­
gen Umweg über die Alterität verläuft. [SaA 425] Eine ähnliche Struk­
tur des Aufgefordertseins durch einen Anderen in der Immanenz des 
Selbst wird sich auch bei Marion aufzeigen lassen.

Die Pluralität des Zusammen-Lebens mit Anderen bleibt für 
Ricoeur keine Exteriorität, die den einzelnen Menschen zwar affiziert, 
der er sich aber vielleicht doch in seiner Individualität entziehen könnte. 
Sie wird in der »Anerkennung« des Anderen, die wiederum »eine 
Struktur des Selbst« ist, »in die Konstitution des Selbst selber« einge­
bracht. [SaA 358] Hierin liegt die spezifische Bedeutung der Figur des 
Selbst als eines Anderen, das durch seine Passivität wesentlich als Emp­
fänger gekennzeichnet ist, aber gerade in diesem Empfangen und dem 
Umgang mit dem Gegebenen aktiv und initiativ seine Selbstheit er­
langt. Auch der Akt des Anerkennens bleibt dabei seine eigene Ini­
tiative.

83 In »Le ]uste« stellt Ricoeur die Rolle des Gewissens in den Zusammenhang einer Le­
bensethik. Es fordert die Anerkennung der Gleichwertigkeit jedes anderen Lebens: »Im- 
partiale, la voix de la conscience me dit que toute vie autre est aussi importante que la 
mienne«. (Paul Ricoeur: Le Juste, a.a.O. S. 216.) Ricoeur bezieht sich hier auf: Thomas 
Nagel: Equality and Partiality, New York 1991.

143

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Sich erkennen - vom Cogito zum Selbst
	1.2 Die Hermeneutik des Selbst und die Notwendigkeit des Umweg

	1.1 Das Cogito und sein Zerbrechen
	2 Sich (einander) erzählen, sich anders erzählen - das Konzept der narrativen Identität
	2.1 Odysseus gibt sich zu erkennen - Wiedererkennen als Wiederherstellung von Herrschaft
	2.2 Vom Idem zum Ipse in der narrativen Einheit eines Lebens

	3 Sich als Handelnder zu erkennen geben
	3.1 Ödipus und die aristotelische Entscheidung
	3.2 L'homme capable - Sagenkönnen, Tunkönnen, Erzählenkönnen
	3.3 Von der Zurechenbarkeit zur Verantwortung gegenüber dem Anderen

	4 Das Selbst als ein Anderer - zwischen Aktivität und Passivität

